V. DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS. NACHWORT

»Was dem gesunden Menschenverstand
Wahnsinn diinkt, hat in Hegel auch fiir jenen
lichte Momente. Von ihnen her kann der
gesunde Menschenverstand Hegel sich nédhern,
wofern er es sich nicht aus Hal} verbietet, wie
ihn freilich Hegel selbst in der Differenzschrift
als jenem Menschenverstand eingeboren
diagnostizierte.«

(Theodor W. Adorno: Skoteinos oder Wie zu
lesen sei)"

1.

Schon friih beginnt die Philosophie, Sprache als ein Medium wahrzuneh-
men, welches Gedanken nicht einfach >transportiert<, sondern das die
Formung dieser Gedanken wesentlich bestimmt und wesentlich limitiert.
Dies beginnt nicht erst mit Nietzsches Reflexionen iiber die Sprache »im
aulermoralischen Sinne«. Einen systematisch grundierten Zweifel an der
Moglichkeit philosophischer Erkenntnis im Medium der Sprache tragt
bereits Hegel vor. So kritisiert Hegel in der »Vorrede« zur Phdnomenolo-
gie des Geistes vehement den »Dogmatismus der Denkungsart im Wissen
und im Studium der Philosophie«, der »nichts anderes« sei »als die Mei-
nung, daf} das Wahre in einem Satze, der ein festes Resultat ist oder auch
der unmittelbar gewuBt wird, bestehe.«* Zweifellos setzt Hegel im Um-
kehrschluss auf die Moglichkeit eines Satzes, der nicht unmittelbares,
sondern vermitteltes Wissen ermoglicht: Nichts anderes ist seine dialekti-
sche Methode. Die elementare Methode der Philosophie besteht Hegel

1 Theodor W. Adorno: Skoteinos oder Wie zu lesen sei. In: ders.: Drei Stu-
dien zu Hegel [1963]. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974 (Suhrkamp Ta-
schenbuch Wissenschaft. 110), S. 84-133, hier: S. 88f.

2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Auf der Grundlage der Werke von
1832-1845 neu ed. Ausgabe. Hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus
Michel. Bd. 1-20. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, Bd. 3, S. 41 (Phd-
nomenologie des Geistes).

315

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

zufolge darin, die Gegenstidnde ihres Wissens nicht als feststehende Ge-
genstdnde zu begreifen — und ihre Objekte eben nicht als Objekte, son-
dern als lebendige, in sich verdnderliche Wesenheiten. »Die Philosophie
dagegen, schreibt Hegel,

»betrachtet nicht [die] unwesentliche Bestimmung, sondern sie, insofern sie we-
sentliche ist; nicht das Abstrakte oder Unwirkliche ist ihr Element und Inhalt,
sondern das Wirkliche, sich selbst Setzende und in sich Lebende, das Dasein in
seinem Begriffe. Es ist der ProzeB8, der sich seine Momente erzeugt und durch-
liuft, und diese ganze Bewegung macht das Positive und seine Wahrheit aus.«’

Wenn »das Wahre« fiir Hegel damit nichts anderes ist als »der bacchan-
tische Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist«,* dann muss es ihm
umso problematischer erscheinen, dass die traditionelle Form philosophi-
schen Wissens — das Urteil als einfache und unvermittelte Aussage iiber
eine vermeintliche Wahrheit — eine Niichternheit aufweist, die diesem
Taumel in keiner Weise angemessen erscheint.

»Es ist aber nicht schwer einzusehen, da} die Manier, einen Satz aufzustellen,
Griinde fiir ihn anzufiihren und den entgegengesetzten durch Griinde ebenso zu
widerlegen, nicht die Form ist, in der die Wahrheit auftreten kann. Die Wahr-
heit ist die Bewegung ihrer an sich selbst; jene Methode aber ist das Erkennen,
das dem Stoffe auBerlich ist.<’

Das Urteil als die traditionelle Form des philosophischen Denkens er-
scheint in dieser Perspektive als grundsitzlich fragwiirdig, denn in seiner
Form (»x ist y«) liegt bereits eine Objektivierung und Abstraktion, die
dem »bacchantischen Taumel« des Begriffs entgegensteht. Die »alte Me-
taphysik«, schreibt Hegel in der Enzyklopddie, habe »nicht untersucht, ob
solche Priadikate an und fiir sich etwas Wahres seien, noch ob die Form
des Urteils Form der Wahrheit sein konne.«® Hegel, so kommentiert
Adorno, »demonstrierte, dal Begriff, Urteil, SchluBl, unvermeidliche In-
strumente, um mit Bewultsein eines Seienden iiberhaupt sich zu ver-
sichern, jeweils mit diesem Seienden in Widerspruch geraten; daf alle

3 Ebd, S. 46.

4 Ebd.

5 Ebd, S.47.

6 Ebd., Bd. 8, S. 94 (Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, §

28).

316

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

Einzelurteile, alle Einzelbegriffe, alle Einzelschliisse, nach einer empha-
tischen Idee von Wahrheit, falsch sind.«’

Der »philosophische Satz«, wie Hegel ihn dagegen konzipiert, zeich-
net sich durch einen bestindigen Kampf mit der Form des Satzes — und
also mit der gesamten Grammatik der >gewoéhnlichen< Sprache — aus, in-
dem er die durch die Form der Aussage unvermeidlichen Irrtiimer durch
den Inhalt der Aussage zu storen versucht. So schreibt Hegel in der
»Vorrede« zur Phdnomenologie des Geistes:

»Der philosophische Satz, weil er Satz ist, erweckt die Meinung des gewo6hnli-
chen Verhiltnisses des Subjekts und Pridikats und des gewohnlichen Verhal-
tens des Wissens. Dies Verhalten und die Meinung desselben zerstort sein phi-
losophischer Inhalt; die Meinung erfihrt, da} es anders gemeint ist, als sie
meinte, und diese Korrektion seiner Meinung notigt das Wissen, auf den Satz

zuriickzukommen und ihn nun anders zu fassen.«®

Diese »Korrektion« kann jedoch nicht in der Form eines simplen Urteils,
einer einfachen Feststellung gemacht werden, da diese wieder in die
Form des »gewohnlichen Verhaltens des Wissens« zuriickfallen und die
grammatische Suggestion der Objektivitit eher stiirzen als »zerstoren«
wiirde. »Dal} die Form des Satzes aufgehoben wird, mufl nicht nur auf
unmittelbare Weise geschehen, nicht durch den blofen Inhalt des Sat-
zes«,” erginzt Hegel deshalb. »Sondern diese entgegengesetzte Bewe-
gung mufl ausgesprochen werden; sie muf3 nicht nur jene innerliche
Hemmung, sondern dies Zuriickgehen des Begriffs in sich muf} darge-
stellt sein. «"°

Gegen die traditionelle philosophische Sprache des einfachen Urteils
und des Schlusses setzt Hegel eine anspruchsvolle »Arbeit des Begriffs«,
die jederzeit eine durch einen Begriff geleistete Arbeit (seine immer wie-
der neue Kontextualisierung und Verwirklichung) ist und eine Arbeit, die
ein Leser am Begriff und also in der Lektiire des philosophischen Textes
zu leisten hat. Das Verstidndnis eines Satzes setzt das Verstdndnis eines
zuvor oder danach geschriebenen Satzes notwendig voraus — und modi-
fiziert es zugleich: Die Bewegung des Begriffs in sich verlangt eine be-

7 Theodor W. Adorno: Erfahrungsgehalt. In: ders.: Drei Studien zu Hegel
[1963]. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1974 (Suhrkamp Taschenbuch Wis-
senschaft. 110), S. 53-83, hier: S. 72.

8 Hegel: Werke (wie Anm. 2), Bd. 3, S. 60 (Phdnomenologie des Geistes).

9 Ebd, S. 61.

10 Ebd.

317

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

wegliche, eine der Bewegung nachdenkende Lektiire.!' Es wird jederzeit
und immer wieder nétig sein, »auf den Satz zuriickzukommen und ihn
nun anders zu fassen«: Die Lektiire des philosophischen Textes wird not-
wendigerweise zur »vielfachen Bemiihung«.'* Der Text stellt sich gegen
die Erwartungen des >gesunden Menschenverstands< und riskiert bewusst
die Gefahr der Unverstindlichkeit."

Auf eine kaum zu iiberbietende Art und Weise setzt sich die Philoso-
phie damit in einen offenen Gegensatz zum >gewdhnlichen< Denken, zur
>Normalitit<, zum gesunden Menschenverstand in all seinen Formen.

»In Ansehung der eigentlichen Philosophie sehen wir fiir den langen Weg der
Bildung, fiir die ebenso reiche als tiefe Bewegung, durch die der Geist zum
Wissen gelangt, die unmittelbare Offenbarung des Gottlichen und den gesun-
den Menschenverstand, der sich weder mit anderem Wissen noch mit dem ei-
gentlichen Philosophieren bemiiht und gebildet hat, sich unmittelbar als ein
vollkommenes Aquivalent und so gutes Surrogat ansehen, als etwa die Zichorie
ein Surrogat des Kaffees zu sein geriihmt wird,«'*

spottet Hegel. Sowohl »unmittelbare Offenbarung« als auch »gesunder
Menschenverstand« werden durch eine falsche Unmittelbarkeit charakte-
risiert; beide bestehen auf der »Meinung des gewdhnlichen Verhiltnisses
des Subjekts und Pridikats«," d.h.: sie glauben, einem Subjekt ein ein-
deutiges Préadikat zusprechen zu konnen, als ob sie es unvermittelt, >an
sich< und unverinderlich erkennen kénnten.

In der Enzyklopddie heifit es iiber die »alte Metaphysik«: »Die Vo-
raussetzung der alten Metaphysik war die des unbefangenen Glaubens
iiberhaupt, dafl das Denken das Ansich der Dinge erfasse, da die Dinge,
was sie wahrhaft sind, nur als gedachte sind. [...] Sie nahm die abstrakten
Denkbestimmungen unmittelbar auf und liel denselben dafiir gelten, Préa-

11 »Er [Hegel, O.K.] verlangt objektiv, nicht blo}, um den Lesenden an die
Sache zu gewohnen, die mehrfache Lektiire. Stellt man freilich alles da-
rauf, so kann man ihn abermals verfehlen« (Adorno: Skoteinos oder Wie
zu lesen sei [wie Anm. 1], S. 86).

12 Hegel: Werke (wie Anm. 2), Bd. 3, S. 63 (Phdnomenologie des Geistes).

13 Vgl ebd., S. 60. Vgl. Adorno: Skoteinos oder Wie zu lesen sei (wie Anm.
1), S. 84: »Im Bereich grofier Philosophie ist Hegel wohl der einzige, bei
dem man buchstiblich zuweilen nicht weill und nicht biindig entscheiden
kann, wovon iiberhaupt geredet wird, und bei dem selbst die Moglichkeit
solcher Entscheidung nicht verbrieft ist.«

14 Ebd., S. 63.

15 Ebd., S. 60.

318

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

dikate des Wahren zu sein.«'® Die »alte« — d.h. vorkritische — Metaphy-
sik tritt damit jedoch, ebenso wie die »unmittelbare Offenbarung« und
der »gesunde Menschenverstand« in die Nihe der Verriicktheit, die He-
gel wie zuvor Kant wesentlich als eben diese Verwechslung von Zeichen
und Realitit bestimmt, die den »unbefangenen Glauben« an eine Identitét
von Gedanke und Ding erst moglich macht.

In der »Vorrede« zur Phdnomenologie des Geistes spricht Hegel ent-
sprechend nicht allein von »Unwissenheit und [...] form- wie geschmack-
loser Roheit«,'” nicht allein von der »gemeinen Unbestimmtheit und
Diirftigkeit des gemeinen Menschenverstandes«,'® sondern auch von ei-
ner »nicht risonierenden Einbildung auf ausgemachte Wahrheiten«.'
Durch diese Einbildungen kann eine »Verwirrung« im gesunden Men-
schenverstand entstehen, die sich durch Einwinde seitens des kritischen
Philosophen nicht mehr auflosen ldsst, sondern im Gegenteil weiter po-
tenziert. Die Begegnung des kritischen Philosophen mit dem gesunden
Menschenverstand beschreibt Hegel in einem knappen Drama, in dem er-
sterer verzweifelt, letzterer aber in heillose Verwirrung verféllt.

»Es ist nicht schwer, solche Wahrheiten an ihrer Unbestimmtheit oder Schief-
heit zu fassen, oft die gerade entgegengesetzte ihrem BewuBtsein in ihm selbst
aufzuzeigen. Es wird, indem es sich aus der Verwirrung, die in ihm angerichtet
wird, zu ziehen bemiiht, in neue verfallen und wohl zu dem Ausbruch kommen,
daf} ausgemachtermaflien dem so und so, jenes aber Sophistereien seien, — ein
Schlagwort des gemeinen Menschenverstandes gegen die gebildete Ver-

nunft«.zo

Der gesunde Menschenverstand ist fiir Hegel nicht nur dumm, sondern
verwirrt und letztlich sogar wahnsinnig.

Die Begegnung des kritischen Philosophen mit dem Vertreter des ge-
sunden Menschenverstands endet so in wechselseitigem Unverstéindnis.
Hegels Philosophie fiihrt eine grundsitzliche Kritik der >gewdhnlichenc«
Sprache und der mit ihr verbundenen >gewdhnlichen< Meinungen vor.
Vermeintlich unmittelbare und daher notwendige Wahrheiten sind fiir
Hegel nichts als einer sprachlichen Konvention geschuldete Irrtiimer. Wo
der »gesunde Menschenverstand« sich sowohl des »Sinns« einer Aussa-

16 Ebd., Bd. 8, S. 94 (Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, § 28,
Zusatz).

17 Ebd., Bd. 3, S. 63 (Phdnomenologie des Geistes).

18 Ebd, S. 65.

19 Ebd, S. 62.

20 Ebd, S. 64.

319

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ge als auch seiner »Erfiillung in seinem Herzen«*' sicher ist, sicht Hegel
nichts als Dummheit, Verwirrung und Unsinn. Die traditionelle, von He-
gel mit dem >gewohnlichen< Verstand assoziierte Form des philosophi-
schen Urteils — »Xx ist y« — ist zwar in sich notwendigerweise schliissig
und sinnvoll: »Der Satz ist seinem Wesen nach normal«,?* schreibt Derri-
da in einem nur scheinbar anderen Zusammenhang. Fiir Hegel — und auf
eine etwas andere Art und Weise auch fiir Derrida — ist diese Normalitit
jedoch charakterisiert durch den Mangel, durch eine fehlende Einsicht in
die begrenzte Wahrheit der eigenen Einsichten.

Indem Hegels eigene Sprache versucht, diesem Mangel zu entgehen
und die feste Struktur von Subjekt und Pridikat zugunsten eines »bac-
chantischen Taumels« der Begriffe und der Erkenntnis abzulosen, wird
sie fiir den ungetiibten Leser nur schwer zugénglich. So kann, wie Adorno
es beschreibt, der »gesunde Menschenverstand«, den Hegel als irrig und
irrsinnig ablehnte, die Texte Hegels wiederum schlicht als »Wahnsinn«
begreifen,” und selbst kanonische Philosophen haben diesen Verdacht
gegen Hegel gehegt. Uber die »Hegelsche Afterweisheit« schimpft je-
denfalls Schopenhauer in »Ueber die Universitits-Philosophie«, ihr
»Grundgedanke« sei »der absurdeste Einfall« gewesen, eine

»auf den Kopf gestellte Welt, eine philosophische Hanswurstiade [...] und ihr
Inhalt der hohlste, sinnleerste Wortkram, an welchem jemals Strohkopfe ihr
Geniige gehabt, und [...] ihr Vortrag, in den Werken des Urhebers selbst, der
widerwirtigste und unsinnigste Gallimathias [...], ja an die Deliramente der
Tollhzusler erinnert«.**

2.

Etwa 150 Jahre nach Hegels Phdnomenologie des Geistes beschreibt
Foucault in seiner »Vorrede zur Uberschreitung« sein Verstindnis einer
Philosophie, die »begreift, dass der Philosoph nicht wie ein geheimer und

21 Ebd.

22 Jacques Derrida: Cogito und die Geschichte des Wahnsinns [1964]. In:
ders.: Die Schrift und die Differenz. Ubers. von Rodolphe Gasché. 7. Aufl.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997 (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft. 177), S. 53-101, hier: S. 87.

23 Vgl. Adorno: Skoteinos oder Wie zu lesen sei (wie Anm. 1), S. 88f.

24 Arthur Schopenhauer: Werke in fiinf Béinden. Nach den Ausgaben letzter
Hand hrsg. von Ludger Liitkehaus. Ziirich: Haffmanns 1988, Bd. 4, S. 146
(Ueber die Universitdts-Philosophie).

320

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

all-sprechender Gott die Totalitit seiner Sprache bewohnt.«* Wiederum
geht es darum, dass die Philosophie sich eine neue Sprache finden muss,
um sich von den Irrtlimern ihrer hergebrachten Sprache zu befreien.

Der neue Philosoph »erkennt«, schreibt Foucault, »dass es [...] eine
Sprache gibt, die spricht und deren Herr und Meister er nicht ist.<*® Es
geht also um den Gegensatz zwischen einer Philosophie, die glaubt, die
Sprache beherrschen zu konnen, und einer, die sich in eine Position der
Passivitit gegeniiber einer selbst sprechenden Sprache begibt. Damit ist
vor allem gesagt, dass der schreibende Autor sich durch die Sprache
nicht mehr seiner eigenen Identitit (etwa im Akt des cogito, wie Foucault
ihn interpretiert) vergewissern kann. Der Philosoph

»entdeckt [...], dass er im Moment des Sprechens nicht stets in derselben Weise
im Inneren seiner Sprache aufgehoben ist; dass sich an der Stelle des sprechen-
den Subjekts der Philosophie — dessen offenkundige und geschwitzige Identitéit
von Plato bis Nietzsche niemand in Frage gestellt hatte — eine Leere auftat, in
der sich eine Vielzahl sprechender Subjekte verbinden und wieder 16sen, kom-
binieren und ausschlieBen.«*’

Als Beispiel einer solchen »geschwitzigen Identitit« einer von einem
sprechenden Subjekt kontrollierten Philosophie und damit als Exempel
der philosophischen Sprache, die es zu liberwinden gilt, nennt Foucault
die Sprache der »Dialektik«, die »seit Menschengedenken — oder fast seit
Menschengedenken«®® die Sprache der Philosophie geworden sei. Die
Moglichkeit einer »entdialektisierenden Sprache«®” verbindet sich fiir
Foucault mit der Vorstellung eines Autors, der sich nicht als Subjekt,
nicht als Herrscher iiber seine Sprache, und also nicht als Autor begreift.
Es geht um nicht weniger als um die »Maoglichkeit des wahnsinnigen
Philosophen.«*® Foucault beschreibt diese Moglichkeit anhand der Texte
Batailles und, wie bereits in seiner Geschichte des Wahnsinns, der Auto-
renfigur Nietzsches, des paradigmatisch dissoziierten Philosophensub-
jekts: »Wer also hat, seit den Vorlesungen iiber Homer bis zu den Schrei-

25 Michel Foucault: Vorrede zur Uberschreitung [1963]. In: ders.: Schriften
zur Literatur. Hrsg. von Daniel Defert und Frangois Ewald. Ubers. von Mi-
chael Bischoff, Hans-Dieter Gondek und Hermann Kocyba. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 2003 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 1675), S.
64-85, hier: S. 75.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Ebd., S. 74.

29 Ebd., S.75.

30 Ebd., S.77.

321

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

en des Wahnsinnigen in den Straen von Turin, diese kontinuierliche, so
hartnéckig dieselbe bleibende Sprache gesprochen? [...] Zarathustra, sein
Affe oder bereits der Ubermensch? Dionysos, Christus, oder beide, in
einer Person vereint, oder am Ende dieser Mensch, wie er hier steht?<«!

Der Wahnsinn Nietzsches erscheint aus dieser Perspektive nicht
mehr als das Ende seiner philosophischen Karriere, sondern im Gegenteil
als deren eigentliche Kronung. Es geht nicht um das »Ende der Philoso-
phie«, schreibt Foucault: »Eher um das Ende des Philosophen als souve-
riner und grundlegender Form der philosophischen Sprache.«*

Mit dem Begriff der »Dialektik« ist, auch wenn der Begriff natiirlich
eine lange pri-hegelianische Geschichte hat, Hegel als ein Hauptadressat
der Foucaultschen Kritik an der Philosophie benannt. In der fiir das
Nachkriegsfrankreich auflerordentlich einflussreichen Hegellektiire Koje-
ves erscheint die Dialektik als das Instrument des »ewigen Lichts der He-
gelschen absoluten Wahrheit«™® — und also als ein Weg zum Erreichen ei-
nes absoluten Bewusstseins und absoluter philosophischer Souverinitit.
Der kojéve’sche Hegel erscheint in Foucaults »Vorrede zur Uberschrei-
tung« implizit als Antagonist jener Reihung positiver Vorbildfiguren von
Bataille bis Nietzsche. Mit seiner Identifikation mit dem Wahnsinn
scheint Foucault sich provokativ von dem Streben der Philosophie nach
dem »ewigen Licht absoluter Wahrheit« zu verabschieden.

Bei genauerer Betrachtung fillt jedoch auf, dass das Foucaultsche
Unternehmen grundsitzlich mit der Hegelschen Kritik an der traditionel-
len philosophischen Sprache vergleichbar ist. Hier wie dort sieht sich die
philosophische Erkenntnis bedroht durch eine Sprache, die durchaus ihre
eigene Evidenz erzeugt, die sich aber jederzeit als Tduschung und Wahn
herausstellen kann. Erste Unterschiede zwischen den kritischen Projekten
Hegels und Foucaults zeigen sich in Bezug auf die Ansitze einer anderen
Form der Sprache. Wihrend Hegel die Illusion einer unmittelbaren Aus-
sage attackiert und eine Sprache der Vermittlung verschiedener Momente
der Entwicklung eines Begriffs entwickelt, ist das Ziel fiir Foucault um-
gekehrt gerade eine unmittelbare Wahrheit: die Sprache des Wahnsinns.

Foucaults Vision des »wahnsinnigen Philosophen« zielt, wie Hegels
Kritik der Sprache der »alten Metaphysik«, auf eine neue philosophische
Sprache, die nicht mehr die Sprache des Rationalismus sein soll. Die Ge-

31 Ebd., S.75.

32 Ebd, S. 76.

33 Alexandre Kojeve: Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens. Kom-
mentar zur Phiinomenologie des Geistes [1947]. Mit einem Anhang: Hegel,
Marx und das Christentum. Hrsg. von Iring Fetscher. Ubers. von Iring Fet-
scher und Gerhard Lehmbruch. 4. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp
1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 97), S. 148.

322

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

ste scheint radikalisiert: Wéhrend Hegel noch im Namen eines {iberlege-
nen Verstandes gegen den »gesunden Menschenverstand« und im Namen
einer liberlegenen Vernunft gegen die Scheinvernunft des Rationalismus
vorgeht, wechselt Foucault rhetorisch die Seite und spricht im Namen
des Wahnsinns, den er in der Tradition des Rationalismus zum Schwei-
gen verurteilt sieht. Diese Moglichkeit — die Moglichkeit einer nicht
mehr wahnsinnigen Sprache — ist fiir Foucault nicht mehr gegeben; die
Sprache der Philosophie muss ihren Wahnsinn nur noch »erkennen« und
offentlich eingestehen. Der Sprache und den AuBerungen der Wahnsinni-
gen — Foucaults Kanon ist bekannt: Holderlin, Nerval, Nietzsche — wird
in dieser Situation eine Wahrhaftigkeit zugebilligt, welche diejenige der
»dialektischen« Sprache der Philosophie grundsitzlich iiberschreitet.

Die Zuschreibung von >Wahrheit< zum Wahnsinn hat ihre Quelle,
wie wohl so vieles bei Foucault, in den Texten Maurice Blanchots. In
seinem Essay »La Folie par excellence« (1953) beschreibt Blanchot den
Wahnsinn Hoélderlins als Erfahrung — und néherhin als Erfahrung einer
grundsitzlichen Wabhrheit, die >gesunden< Menschen strukturell nicht
zuginglich ist. So schreibt Blanchot:

»Zur selben Zeit, da die Krankheit einsetzt, erscheint im Werk eine Verinde-
rung, die [...] etwas Einzigartiges und AuBlergewohnliches hervorbringt, das ei-
ne ungeahnte Tiefe und Bedeutung offenbart. [...] Es scheint, als ob sich in be-
stimmten Kranken eine metaphysische Tiefe offenbare. Alles verlduft so, als ob
sich im Leben dieser Wesen voriibergehend etwas offenbare, das Schaudern,
Grauen und Seligkeit erregt.«**

Die Krankheit, der Wahnsinn ist das duflere Anzeichen fiir den Einblick
in die »metaphysische Tiefe«, der sich dem Kranken gewihrt. Wahnsinn
erscheint in dieser Perspektive als eine Uberwindung der »engen
menschlichen Horizonte«;* als eine buchstibliche Entgrenzung, als Ver-
lust der klaren und engen Konturen, die die gesellschaftliche Normalitit
setzen und limitieren. Wahnsinn ist fiir Blanchot die Erfahrung einer »da-
monischen Existenz, diese Tendenz, auf ewig {iber sich hinauszu-
gehen«.*® Das Motiv der >Uberschreitung« ist aus diesem Grund noch fiir
Foucaults Behandlung des Wahnsinns von entscheidender Bedeutung.

34 Maurice Blanchot: Der Wahnsinn par excellence [1953/70]. In: Jaspers,
Karl: Strindberg und van Gogh. Versuch einer vergleichenden pathographi-
schen Analyse. Mit einem Essay von Maurice Blanchot. Ubers. von Hen-
ning Schmidgen. Berlin: Merve 1998, S. 7-33, hier: S. 16f.

35 Ebd., S.17.

36 Ebd.

323

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Indem Wahnsinn hier zur Erfahrung einer radikalen Alteritdt wird,
die jede Grenze menschlicher Sicht wenigstens kurzzeitig liberwinden
kann, néhert er sich dem Konzept des >Enthusiasmus<, wie es von Platon
bis Kant beschrieben wurde. »Der Dichter«, schreibt Blanchot,

»ist jetzt der Bezug zum Unmittelbaren, zum Unbestimmten: dem Offenen, aus
dem die Moglichkeit entspringt, das aber das Unmogliche, Menschen wie Got-
tern Untersagte ist, das Heilige. Der Dichter hat gewifl nicht die Macht, das
Nicht-Mitteilbare mitzuteilen, aber in ihm — durch den Bezug den er zu den
Gottern, zu dem, was es an Gottlichem in der Zeit gibt, zur Tiefe des reinen
Werdens unterhdlt — wird das Nicht-Mitteilbare zu dem, was Mitteilung erst
mdéglich macht.«*’

Wahnsinn erdffnet fiir Blanchot einen Zugang zur Sphire des Unbe-
grenzten, des Offenen vor aller Schematisierung und Begrenzung durch
die Kultur. Weil diese »metaphysische Tiefe« vor aller Sprachlichkeit
liegt (die Sprache ist umgekehrt genau das Begrenzende), kann sie nicht
mitgeteilt werden. Weil sie aber die Erfahrung eines Moglichen ist, des
Offenen, ist sie eine Erfahrung des Wahren — der Wahnsinnige steht »im
Angesicht des Absoluten«™ —, die zur Kommunikation und Mitteilung
auffordert und anregt. In diesem Sinn ist das Nicht-Mitteilbare hier —
durchaus vergleichbar mit der Konzeption des Enthusiasmus bei Kant —
dasjenige, das jede Mitteilung tiberhaupt moglich macht.

Foucaults Untersuchung der Geschichte des Wahnsinns schlieBt
offensichtlich in Vielem an Blanchots Ausfithrungen zum Thema an.
Dennoch liegen Welten zwischen Blanchots Formulierung, auch der
wahnsinnige Dichter konne das »Nicht-Mitteilbare« nicht mitteilen, und
Foucaults Anspruch, die »Geschichte des Wahnsinns selbst« in » Wortern
ohne Sprache«® schreiben zu wollen. Wo Blanchot die Sprache des
Wahnsinns durch eine Erfahrung des Nicht-Mitteilbaren geprégt sieht,
sucht Foucault in der Sprache des Wahnsinns eine authentische Wahr-
heit, die jenseits der diskursiven Beschrinkungen des »klassischen Zeit-
alters« liegt. Die Unmdoglichkeit dieses Unternehmens hat Derrida in sei-
ner Kritik Foucaults iiberzeugend beschrieben.

Im Gegensatz zu Foucault sucht Derrida nicht mehr nach einer spezi-
fischen Sprache des Wahnsinns in den Texten kanonischer Schriftsteller,

37 Ebd, S. 26.

38 Ebd., S. 17.

39 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns
im Zeitalter der Vernunft [1961]. Ubers. von Ulrich Képpen. 12. Aufl.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996 (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft. 39), S. 12f.

324

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

sondern er beschreibt die Wahnhaftigkeit im Innersten des Sinns, inso-
fern dieser in seiner Idealitit und Wiederholbarkeit a priori unabhingig
von jeder Wahrheit und Authentizitit funktionieren kdnnen muss. Nicht
mehr Sprache des Wahnsinns, sondern der Wahnsinn der Sprache: die
Verriicktheit des Sinns.*’ In seinem Essay iiber Artaud beschreibt Derri-
da, sein Konzept der Iterabilitit vorwegnehmend, eine wurspriingliche
Wiederholung der Sprache:*' Jede Aussage ist a priori der Situation und
den Umsténden der Auﬁerung entfremdet; sie muss wiederholbar, zitier-
bar, filschbar, imitierbar sein, um als Sinn zu funktionieren.*” Paul de
Mans Sentenz »Die Sprache verspricht (sich)<* wird von Derrida besti-
tigt:

»die Sprache verspricht, sie verspricht sich, es gehort jedoch auch zu ihrem
Wesen, daf} sie sich sogleich zuriickzieht und widerruft, daf sie sich aufldst und
dal} sie ihre eigene Ordnung zerstort, daf sie entgleist und den Faden nicht
mehr findet, daB sie wie eine Irre redet, daf} sie sich selbst beschidigt und ver-
filscht.«**

Sprache spricht im Modus des Versprechens, der Ankiindigung und Set-
zung eines Sinns; dieses kann jedoch jederzeit zugleich ein Versprecher
sein, eine Auflosung und Entgleisung des Sinns. Sprache muss, um iiber-
haupt sinnvoll sprechen zu konnen, jederzeit auch »wie eine Irre reden«
konnen. Dass diese Perspektive auf Sprache ihre Folgen fiir Derridas ei-
gene textuelle Praxis hat, ist schwer zu iibersehen. Derridas Abwendung
von der »Idee einer thetischen Darstellung, einer setzenden oder entge-

40 Vgl. hierzu ausfiihrlicher Kap. I, § 2 und § 3.

41 Vgl. Jacques Derrida: Die soufflierte Rede [1965]. In: ders.: Die Schrift
und die Differenz. Ubers. von Rodolphe Gasché. 7. Aufl. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1997 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 177), S.
259-301, hier: S. 271f.

42 Vgl. Jacques Derrida: Limited Inc a b c... [1990]. In: ders.: Limited Inc.
Ubers. von Werner Rappl. Hrsg. von Peter Engelmann Wien: Passagen
2001, S. 53-168, hier: S. 103: »Die Iterabilitit verdndert, parasitiert und
kontaminiert [...]; sie macht, dal man (schon, immer, auch) etwas anderes
sagen will als man sagen will, man etwas anderes sagt als das, was man
sagt und sagen mochte«.

43 Paul de Man: Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietz-
sche, Rilke, and Proust. New Haven, London: Yale University Press 1979,
S.277.

44 Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage [1987]. Ubers. von
Alexander Garcia Diittmann. 2. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993
(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 995), S. 110.

325

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

gensetzenden Logik«® schlieBt an Uberlegungen Hegels und Heideggers
(Der Satz vom Grund) an und hat unverkennbar ihre Spuren auch in Der-
ridas philosophischen Texten hinterlassen. Aufgrund der Vielzahl und
Heterogenitét der textuellen Verfahren in seinen Texten ist es jedoch al-
les andere als einfach, eine einzige und durchgehende »>Strategie« in der
Abwendung von der »thetischen Darstellung« zu beschreiben.

Das Schlagwort von der »performativen Wende«*® Derridas hilft
jedenfalls nur bedingt weiter. Von einer Zunahme eines performativen
Elements in Derridas Texten konnte nur dann gesprochen werden, wenn
hierunter nicht im Sinne Austins das sprachliche Ausagieren eines fest-
legbaren Regelwerks verstanden wird — denn eben dieses Verstiandnis des
»Performativenc ist durch Derridas Beschreibung des nicht zu »séttigen-
den« Kontextes angreifbar geworden. Verschiedene Autoren haben die
Meinung geduBert, Derridas Texte seien aufgrund ihrer ungew6hnlichen
Sprache eher der Literatur als der Philosophie zuzuordnen.*” Diese Posi-
tion folgt jedoch recht offensichtlich in erster Linie einer polemischen
Strategie: Als >Literatur< wiren Derridas Texte auBerhalb des philosophi-
schen Diskurses; die Notwendigkeit einer Auseinandersetzung wiirde
sich ertibrigen.

Problematisch ist es jedoch auch, die Bedeutung der »literarischenc
Elemente der Texte Derridas zuriickzuweisen mit dem Hinweis auf deren
»Ernsthaftigkeit<.*® Eines der zentralen Argumente von Limited Inc ist,
dass jedes Bestreben nach absolutem »Ernst< unweigerlich eingeholt wird
von der Persiflage, der Parodie, dem Unernst, welcher der Sprache in al-
len moglichen Formen innewohnt. Derridas mehrfach wiederholte
Selbstermahnung zum Ernst (»Seien wir ernst«)*’ vollzieht nicht nur ei-
nen performativen Widerspruch (die durch die mehrfache Wiederholung
unernst werdende Aufforderung zur Ernsthaftigkeit). Sie fithrt damit die

45 Jacques Derrida: Punktierungen — die Zeit der These [1990]. In: Einsétze
des Denkens. Hrsg. von Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waldenfels.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997 (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft. 1336), S. 19-39, hier: S. 29.

46 Vgl. Hans-Dieter Gondek und Bernhard Waldenfels: Derridas performative
Wende. In: Einsédtze des Denkens. Hrsg. von Hans-Dieter Gondek und
Bernhard Waldenfels. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997 (Suhrkamp Ta-
schenbuch Wissenschaft. 1336), S. 7-18.

47 Vgl. Richard Rorty: Dekonstruieren und Ausweichen. In: ders.: Eine Kul-
tur ohne Zentrum. Vier philosophische Essays. Ubers. von Joachim Schul-
te. Stuttgart: Reclam 1993, S. 104-146.

48 Vgl. Outi Pasanen: Derrida In and Out of Context: On the Necessity to
Know »Why Derrida?«. In: MLN 118 (2004), S. 1298-1310, hier: S. 1300f.

49 Vgl. Derrida: Limited Inc a b c... (wie Anm. 42), S. 61.

326

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

Moglichkeit vor, ein und dieselbe AuBerung durch ihre Wiederholung in
immer neue Kontexte zu riicken (ein zentrales Argument von Limited
Inc). Diese Moglichkeit ist zugleich die Unmoglichkeit des sprechenden
Ichs, den Sinn seines Sprechens limitieren, beherrschen und kontrollieren
zu konnen. Der Unernst, der jedem ernsten Sprechen jederzeit innewoh-
nen kann, ist ein Element des Wahnsinns inmitten des Sinns selbst, eine
Verriicktheit des Sinns. »[D]er Wahnsinn, ein gewisser >Wahnsinn<, mu/3
jeden Schritt abpassen und im Grunde genommen iiber unser Denken
wachen, so wie es auch die Vernunft tut«,”® bemerkt Derrida in einem
Gesprich — und beschreibt damit den Mechanismus, der die Logik des
Sinns begriindet.

3.

Nach der Kritik Derridas an der Foucaultschen Geschichte des Wahn-
sinns hat die Vorstellung einer sich vom Wahnsinn abgrenzenden Spra-
che der Philosophie ebenso an Plausibilitit verloren wie umgekehrt die
Vorstellung einer Literatur, welche eine reine und unverstellte >Wahr-
heit« des Wahnsinns zum Ausdruck bringt. Nichtsdestotrotz bestimmt
dieses Schema immer noch den kulturwissenschaftlichen Diskurs tiber
>Wahnsinn<«. Immer noch wird eine unverfilschte und authentische Er-
fahrung und Sprache des >Wahnsinns< einem entfremdeten gesellschaftli-
chen Diskurs gegeniibergestellt, der sich vor allem durch eine Ausgren-
zung vom Wahnsinn etabliert. Die Einleitung zu einem neueren Sammel-
band zum Thema kann hier beispielhaft zitiert werden:

»As Michel Foucault has shown, the treatment of mental illness may be seen to
mirror cultural ideologies. Literature, however, may provide alternative per-
spectives, and may set against the notions of asylum and confinement an inte-
rest in probing the state of the mind and the nature of mental illness as a funda-
mental aspect of the human condition.«”"

50 Jacques Derrida: »Ein >Wahnsinn< muss iiber das Denken wachen«. In:
ders.: Auslassungspunkte. Gespriche. Ubers. von Karin Schreiner und Dirk
Weissmann. Hrsg. von Peter Engelmann. Wien: Passagen 1998, S. 343-
368, hier: S. 367.

51 Corinne Saunders und Jane Macnaughton: Introduction. In: Madness and
Creativity in Literature and Culture. Hrsg. von Corinne Saunders and Jane
Macnaughton. Basingstoke, New York: Palgrave Macmillan 2005, S. 1-15,
hier: S. 3.

327

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

Der literarische Wahnsinn als die Wahrheit der conditio humana: Die
Kategorien Foucaults dienen der Kulturwissenschaft offensichtlich nicht
mehr zur Kritik an den >Humanwissenschaften<«. Die Gegeniibersetzung
der >Wabhrheit< des Wahns und seiner Ausgrenzung durch die Philosophie
(oder durch die >Kultur) ist zum Klischee geworden.

Demgegeniiber versucht die vorliegende Arbeit eine neue Perspekti-
ve einzunehmen. Es wird vielmehr versucht, zu zeigen, dass die >philoso-
phische« Perspektive auf den Wahnsinn nicht a priori als ausschlieBend
und ebenso wenig die >literarische< Perspektive auf das Phinomen a
priori als antiphilosophisch und irrationalistisch zu verstehen ist.

Den Ausgangspunkt dieser Untersuchung bildet der >semiotische«
Begriff des Wahnsinns, wie er von Kant formuliert wurde. Indem Kant
Wahnsinn als die Verwechslung einer »Vorstellung (der Einbildungs-
kraft)« mit der »Gegenwart einer Sache selbst« definiert, bestimmt er ihn
fundamental als Produkt der Einbildungskraft und des von ihr inaugurier-
ten Raums der Zeichen. Wahnsinn wird in diesem Modell méglich durch
einen Akt der Verdopplung der gesamten Wirklichkeit durch ihre men-
tale Représentation und Darstellung durch die Einbildungskraft. Auch
wenn Kant den Begriff des Zeichens in diesem Zusammenhang nicht
verwendet, kann diese Bestimmung des Wahnsinns semiotisch genannt
werden. Der Wahnsinn ist eine Krankheit des Zeichenvermogens, des
Bezeichnens und also des Zeichens. Kants Versuch iiber die Krankheiten
des Kopfes und seine anderen Ausfiihrungen zum Thema beschreiben
eine Pathologie des Zeichens. Die Moglichkeit des Wahnsinns folgt
demnach aus der Struktur des Zeichens und also aus der Grundlage der
Gemeinschaft, der Sozialitit und jeder Form der >Entwicklung« der Gat-
tung Mensch. Kants Position zum Wahnsinn ist demnach denkbar weit
entfernt von dem, was man mit Foucault als >Ausschluss< bezeichnen
konnte. Von Anfang an spielt Kant mit der Moglichkeit des eigenen
Wabhnsinns.

Gerade weil die Moglichkeit des Wahnsinns niemals a priori ausge-
schlossen werden kann, stellt er fiir Kant aber durchaus eine Bedrohung
dar. Wahnsinn ist in erster Linie eine politische Gefahr; er bedroht das
Gemeinwesen und die Gemeinschaft, deren Grundlage (die Einbildungs-
kraft, das semiotische Vermdgen) zugleich die Bedingung seiner Mog-
lichkeit ist. Dies geschieht im Fall des Schwiérmers, der meint, eine un-
mittelbare Beziehung zu den »Michten des Himmels« zu besitzen. Die
Gegenfigur zum Schwérmer ist fiir Kant der Enthusiast. Kant definiert
Enthusiasmus als einen »zweideutigen Anschein von Phantasterei«,52 und

52 Immanuel Kant: Werke in sechs Bénden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, Bd. 1, S. 896.

328

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

fiigt hinzu, es sei »niemals ohne denselben in der Welt etwas GroBes aus-
gerichtet worden.«™ Zweideutig ist der Enthusiasmus, weil er den An-
schein von »Phantasterei« besitzt: der Enthusiast sieht wie der Phantast
Abwesendes als anwesend, er hort Stimmen, die andere nicht horen (die
Stimme der Vernunft in seinem Kopf). Ohne den Enthusiasmus ist »nie-
mals etwas Grofles ausgerichtet worden«, aber er ist dennoch eine Form
des Wahnsinns.

Aufgrund dieser Zweideutigkeit bleibt die Unterscheidung zwischen
der Schwirmerei, der bedrohlichen Seite des Wahnsinns, und dem En-
thusiasmus, dem Wahnsinn der Vernunft, ebenso dringend wie hochst
problematisch. Die Differenz ist nicht zuletzt textuell: Die Tduschung der
Schwirmerei ist auch ein sprachlicher Akt. Die Sprache der Mystiker,
der sich »vornehm« gebenden Neuplatoniker ist beispielsweise wesent-
lich figurativ: Sie ersetzt den Begriff durch die Metapher und suggeriert
so eine Erfahrung des Unerfahrbaren durch eine »Ahnung«. In dieser
schwérmerischen Suggestion, so legt Kant nahe, sind die Texte der Neu-
platoniker allenfalls Literatur, nicht aber Philosophie.

Die Philosophie entkommt dem figuralen Sprechen jedoch nie. Kant
will diese Unmoglichkeit keinesfalls leugnen. Die Schreibweise, die er
dem Diskurs der »Schwirmer« entgegensetzt, versucht dementsprechend
nicht, eine >eigentliche« Schreibweise unter Verzicht auf rhetorische Ele-
mente der Sprache zu entfalten. In Kants Texten ist es schlieBlich das
Verfahren einer »negativen« Darstellung, welches die Grenze zur
Schwérmerei absichern soll. Eine »negative Darstellung« ist der Kritik
der Urteilskraft zufolge eine solche, die keinen Gegenstand darbietet,
sondern allein die Unerreichbarkeit dieses Gegenstandes ausspricht und
es der Einbildungskraft iiberldsst, diesen in einem Akt der enthusia-
stischen Entgrenzung dennoch vorzustellen. Dies kann allerdings nur um
den Preis geschehen, die Moglichkeit des eigenen Wahnsinns jederzeit
einrdumen zu miissen, wie es in Kants Versuch iiber die Krankheiten des
Kopfes auch jederzeit geschieht.

Der von Kant beschriebene Zusammenhang zwischen der Struktur
des Zeichens und dem Wahnsinn wird fiir die Konzeption der Literatur
bei Friedrich Schlegel und E.T.A. Hoffmann inspirierend. Das Zeichen
gilt auch Schlegel in seiner Struktur als notwendig potentiell wahnsinnig.
Schlegels Beschreibung der Ironie als einer Unbeherrschbarkeit des
Sinns nimmt Foucaults Analyse der »Abwesenheit eines Werks« und
ebenso Derridas Ausfiihrungen zur Aporetik des Sinns vorweg.

Die fiir Schlegel kennzeichnenden Merkmale der Ironie — die Logik
der unendlichen Reflexion sowie die daraus folgende Einsicht in die not-

53 Ebd.

329

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

wendige Unerreichbarkeit des eigenen Selbst fiir das Bewusstsein — bil-
den in Hoffmanns Erzdhlungen die Struktur des literarischen Diskurses.
Wahnsinn, bereits von Schlegel mit der Ironie identifiziert, wird damit
nicht nur zum Thema des literarischen Textes, sondern bildet dessen
Struktur.

Der Ausgangspunkt beinahe aller Erzdhlungen Hoffmanns bietet ein
Ritsel: eine ritselhafte Erscheinung (das »6de Haus«, der »sprechende
Tiirke«) oder Situation (die Herkunft Antonios in Doge und Dogaresse).
Die Handlung wird angetrieben durch das Streben der Protagonisten, das
Ritsel aufzukldren. In der Metaphorik der Erzéhlungen geht es darum,
ein »Bild«, die vollstindige Vorstellung einer Ganzheit, hervorzubringen.
Diese Operation beschreibt die hermeneutische Ideologie des Zeichens:
Die Zeichen zu lesen bedeutet, sie in das a-mediale Medium des Sinns zu
iiberfiihren. Dieser a-mediale Sinn bleibt in Hoffmanns Geschichten je-
doch nur die Teleologie des Lesens; das Phantasieren eines Sinns bringt
immer nur neue Zeichen und damit neue Verritselungen hervor.

Im Zentrum des Ritsels steht immer die Andere, das Gegeniiber, das
Bild der geliebten Frau. Insofern Hoffmanns Protagonist in dieser Frau
die »Ewiggeliebte meiner Seele« sieht, wird sie als ein Teil der Ge-
schichte des Helden selbst erkannt. In einem Spiel der narzisstischen Pro-
jektion wird die Begegnung mit dem Gegeniiber zum Schauplatz der Ent-
wicklung eines Bildes auch vom eigenen Ich. Weil das Rétsel damit im-
mer schon ein Riitsel der eigenen Identitét ist, kann es vom Protagonisten
auch niemals gelost werden. Jeder Moment der vermeintlich erreichten
Einsicht (die Sicht des »Bilds«) ist niemals mehr als ein Traum, ein
Phantasma und also ein Teil der Struktur des Ritsels selbst (und nicht
seine Auflosung). Was Schlegel in seinen Fragmenten als Ironie bezeich-
net, die Unendlichkeit der Reflexion und also die Unerreichbarkeit des
Bewusstseins, bildet die Grundstruktur der Erzdhlungen Hoffmanns.

Diese Struktur der Ich-Verwirrung und Wiederholung nennt Freud
das »Unheimliche«. Das Unheimliche ist der Name dafiir, dass die un-
erklérlich und ritselhaft erscheinenden Dinge und Zusammenhénge, die
den Protagonisten begegnen, einer strengen Logik folgen: Sie sind einer
Matrix zuzuordnen, die den Protagonisten undurchsichtig und uneinsich-
tig bleiben muss, und sich nur dem analytischen Leser der Geschichte er-
schliet. Diese Matrix zeigt sich in Hoffmanns Geschichten, wie bereits
Freud erkannt hat, als eine Logik der Wiederholung. Durch eine subtile
Struktur der Wiederholungen verwandelt sich die narrative Zeit fiir Hoff-
manns Akteure in eine Zeit der Wiederholung, der Wiederkehr und also
des Gespenstischen und Phantasmatischen. Die scheinbare Auflésung der
Geheimnisse fiir den Akteur erweist sich als eine immer tiefere Ver-
strickung in Phantasmen und Spiegelungen.

330

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

Das ironische Spiel der Tdauschungen und Fehlinterpretationen pragt
auch das Signifikat >Wahnsinn< in Hoffmanns Texten. Die tduschende
und vorgetiduschte Synthese, die das Ich sich einbildet, verbindet sich bei
Hoffmann mit einem Diskurs des >Enthusiasmus<«. Die Protagonisten
sprechen iiber die Erfahrung der Synthese, der Losung aller Ritsel, in der
traditionellen Sprache der Begeisterung. Die das Ich von auBlen tiberwél-
tigende und plotzlich geschehende Synthese des Phantasmas hingegen
beschreibt Hoffmann durch einen Diskurs des Mesmerismus.

Auch Carlyles Roman Sartor Resartus geht von der Verbindung zwi-
schen Sinn und Wahnsinn aus. Die Metaphysiker, so Carlyles Protagonist
Diogenes Teufelsdrockh, verfallen der Scheinlogik der Sprache, wenn sie
glauben, ihre Systeme wiirden etwas iiber die Welt aussagen; tatsédchlich
seien diese aber nichts als »words, words«. Insofern ein leeres Sprechen
ohne Referenz und Inhalt die Bestimmung des Wahnsinns aus-
macht, behauptet Carlyles Protagonist nicht weniger als den Wahnsinn
der Metaphysiker. Teufelsdrockhs Philosophie der Kleidung — und also
auch Carlyles Roman — stellt die Frage, welche Sprache etwas anderes
als »words, words« sein und sich dem »Geheimnis des menschlichen Da-
seins« anndhern kann. Teufelsdrockh behauptet die Gewalt, die Kraft des
singuldren WORTES, mit dem der menschliche Schreiber — in Analogie
zum gottlichen Autor des »Buchs der Natur« — eine Wirklichkeit erschaf-
fen kann. Die Theorie des Symbols besitzt einen ausdriicklich theologi-
schen Charakter.

Der Begriff des Symbols ist in den Jahrzehnten vor dem Erscheinen
von Sartor Resartus von den verschiedensten Autoren im Gegensatz zu
dem Begriff der Allegorie diskutiert worden; vor allem Goethe konzi-
pierte das Symbol wirkungsvoll als ein Zeichen, das kein Zeichen ist
(sondern sich mit dem Bedeutenden selbst verbindet). Im Gegensatz dazu
betont Carlyles Professor Teufelsdrockh die Distanz, die zwischen dem
Wort, der durch die Einbildungskraft vorgestellten Bedeutung des Wor-
tes und jeglicher wahren >Realitét« liegt. In Teufelsdrockhs Beschreibung
der »Traumgrotte«, einer Variante des platonischen Hohlengleichnisses,
ist es allein die Einbildungskraft, die dem Menschen die Vorstellung ei-
ner Realitdt vermittelt, indem sie seine Worter mit einem Bild vermittelt.
Das gesamte menschliche Leben erscheint folglich als ein Traum, ein
somnabules Schlafwandeln.

Der sprachkritische und erkenntnistheoretische Zweifel der Philoso-
phie Teufelsdrockhs ist so radikal, dass keine seiner emphatischen Aus-
fithrungen iiber die gottliche Kraft des Symbols davon verschont bleiben
kann. Insbesondere die Analogie zwischen dem gottlichen Autor und
dem quasigéttlichen Schreiber erweist sich als ein Effekt innerhalb der
»Traumgrotte«, nicht aber als ein Weg zur Uberwindung derselben. Kei-

331

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

ne Instanz, kein Gott und kein Mensch kann die Ubereinstimmung eines
Zeichens mit seinem Referenten versichern, da diese Voraussetzung
selbst im Medium des Sinns — und damit der Sprache — geschehen miiss-
te und seinerseits wieder einer Voraussetzung bediirfte.

Jeder sprachliche Akt erschafft sich damit selbst erst die eigene
Grundlage, die durch keine Voraussetzung gegeben sein kann. Teufels-
drockhs Symboltheorie umkreist diese Selbstvoraussetzung des Wortes.
Das Symbol verbirgt und verschweigt, insofern es das Produkt (und inso-
fern eine Représentation) des Unendlichen zu sein vorgibt, was es nicht
sein kann. Wie Humor fiir Jean Paul dasjenige endliche Zeichen ist, das
sich im Konflikt mit anderen endlichen Zeichen selbst >vernichtet< und
dadurch negativ und indirekt auf etwas Unendliches verweist, ist das
Symbol fiir Teufelsdrockh eine negative Bezeichnung, die durch ihre ei-
gene Vernichtung auf das Unbezeichenbare verweist. Die Einsicht in die
Grenzen des Darstellbaren — in die Grenzen der »Traumgrotte« des Le-
bens — ist aber jederzeit zugleich eine Einsicht in die Grenzen des eige-
nen Verstandes und des eigenen Vermogens. Aus diesem Grund besitzt
die Erfahrung des Unendlichen fiir Teufelsdrockh eine notwendige Néhe
zum Wahnsinn.

Wie der Enthusiasmus fiir Kant und E.T.A. Hoffmann, so ist auch
der Wahnsinn Teufelsdrockhs ein Wahnsinn der Vernunft, welche das
Unendliche zu greifen versucht und in einen notwendigen Konflikt mit
der endlichen Instanz des Verstandes gerit. Dieser Enthusiasmus ist es,
der die Macht des intrinsischen Symbols ebenso wie das singulire WORT
des gottgleichen Autors fiir den Moment eines Traums evident erschei-
nen lasst. Es ist demnach die Form des Wahnsinns, welche die Kraft des
Symbols begriindet, das gesamte Feld der Gesellschaft und der Kommu-
nikation zu begriinden.

4.

Der die Analysen der vorliegenden Arbeit zusammenbindende Gedanke
liegt demnach in der Verbindung der Frage nach der Moglichkeit des
Wahnsinns mit der Thematik des Zeichens. Mit Kants These einer not-
wendigen Verbindung des Zeichengebrauchs — als der Einbindung des
Absenten in die mentale Prisenz — wird eine radikal neue Perspektive auf
den Wahnsinn moglich, die die Literatur nach Kant inspiriert hat. Letzt-
lich wird es moglich zu sagen, dass das Konzept >Wahnsinnc ein Signifi-
kat bereitstellt, mit dessen Hilfe Texte zu Ende des 18. Jahrhunderts und
zu Beginn des 19. Jahrhunderts ihre Vorstellung von s>Literatur< insge-
samt thematisieren konnen. >Wahnsinn< wird zum Synonym von Litera-

332

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

tur und literarischer Sprache, nicht allein im Sinne der Behauptung einer
enthusiastischen oder manischen >dichterischen< Inspiration, sondern
auch in der Beschreibung einer Erfahrung der Unverfiigbarkeit und Un-
beherrschbarkeit der Sprache fiir den Sprechenden und des Schreibens
fiir den Schreibenden.

Auch in den Texten E.T.A. Hoffmanns zeigt sich der Zusammenhang
von Wahnsinn und Literatur auf einer ganz anderen Ebene als nur auf der
topischen des »enthusiastischen« Kiinstlertums. Hoffmann fiihrt seine
Akteure immer wieder als Leser und Schreibende (eines Zusammen-
hangs in ihrem Erleben) vor, die von den Ereignissen um sie verwirrt und
betort werden konnen. Literatur ist hier essentiell >iiber< Literatur, sie be-
handelt die Moglichkeit und Unmoglichkeit, das Gelingen und Nicht-Ge-
lingen einer umfassenden Synthese und eines umfassenden Sinns. Sie ist
damit zugleich dasjenige Medium, in dem die Erfahrung des Sinns — und
des Ohne-Sinns, des Wahnsinns — kommunizierbar gemacht wird, ohne
sie (die Erfahrung) ihrerseits gewaltsam in das Medium eines eindeutigen
Sinns bringen zu miissen.

Die Beziehung zwischen den hier verhandelten Textkorpora ist dem-
nach nicht die eines Widerspruchs zwischen einer >rationalistischen< Phi-
losophie und einer (méglicherweise gar >subversivenc<) Literatur. Meine
Arbeit versucht vielmehr zu zeigen, dass ein radikal neues Konzept von
>Sinn< und >Wahnsinn< in philosophischen Texten zu >literarischen< Ef-
fekten fiihren kann (Kants ironisches Spiel mit der Moglichkeit seines ei-
genen Wahnsinns). Gleichzeitig ist es notig, literarische Texte >philoso-
phisch< ernst zu nehmen, auch dort, wo dies bisher nicht ausreichend ge-
schehen ist, wie im Fall der Erzéhlungen Hoffmanns und Carlyles. In den
Texten Kants wird erstmals die Idee eines anderen Wahnsinns, eines to-
talen Wahnsinns entwickelt, der nicht mehr als komplementidrer Gegen-
satz zu einer eindeutig >gesunden< und >normalenc« ratio gedacht werden
kann, sondern der in der Struktur des Zeichens — und also: der Einbil-
dungskraft, der Sprache und der Gesellschaftlichkeit iiberhaupt — wirk-
sam ist. Sowohl Hoffmann als auch Carlyle schlieBen, jeder auf seine
Weise, an diese Analytik des anderen Wahnsinns an und spielen mit der
semiotischen Verfasstheit nicht nur ihrer eigenen Texte, sondern auch
noch der in ihr konstituierten Wirklichkeit. Als Zeichensysteme konnen
beide strukturell dem Wahn verfallen: Eine Verriicktheit des Sinns.

Selbstverstdndlich ist die hier getroffene Auswahl der Texte bis zu
einem gewissen Grad notwendigerweise kontingent. Es gibt eine Reihe
von Texten, die durchaus auch im hier skizzierten thematischen und in-
haltlichen Rahmen zu behandeln gewesen wéren. Hier wiren etwa die
Erzéhlungen Heinrich von Kleists zu nennen. Die Erzéhlung Michael
Kohlhaas beispielsweise wird durch einen sich enthemmenden und radi-

333

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

kalisierenden Wahnsinn des Protagonisten angetrieben. So spricht Kleist
von Kohlhaas’ »Schwirmerei krankhafter und miBgeschaffener Art«™*
und vom »Wahn« des »rasenden Mordbrenners«.”> Der Fokus von
Kleists Darstellung liegt dabei weniger auf dem Seelenzustand seines
Protagonisten als vielmehr auf »der gebrechlichen Einrichtung der
Welt«,*® die nur weniger Un- und Zufille bedarf, um vollends aus den
Fugen zu geraten. Diese Gebrechlichkeit zeigt sich auch in Kleists Auf-
satz Uber die allmdhliche Verfertigung der Gedanken beim Reden als die
Verworrenheit, die entsteht, sobald jemand versucht, einen fertigen Ge-
danken »auszudriicken« — und allgemeiner als das Problem des Uber-
gangs vom Gedanken zur Sprache iiberhaupt. In Michael Kohlhaas ent-
faltet sich eine wahnhafte Dynamik sich wechselseitig missverstehender
Schriften, Briefe und prophetischer Texte aller Art; in seinem Aufsatz
Uber die allmdhliche Verfertigung der Gedanken spricht Kleist von dem
»Unverstidndlichen«, das Leute »plotzlich mit einer zuckenden Bewe-
gung [...] zur Welt bringen«, wenn in einem »lebhaften Gesprich« eine
»kontinuierliche Befruchtung der Gemiiter mit Ideen im Werk ist«.”” Das
sprachliche Zeichen ist hier wie dort kein Medium einer Verstidndigung,
sondern ein Medium von Verworrenheit und Irrsinn. In diesem Sinn
spricht Lazsl6 Foldényi vom »sprachlichen Wahnsinn«,*® der in Kleists
Texten waltet und der sich bis in die grammatische Struktur seiner Sétze
einschreibt. Literatur erscheint hier als »eine Art Wahnsinn«, und dies
nicht nur im Bezug auf die Problematik des Erhabenen, die Bernhard
Greiner in den Mittelpunkt seiner Studie iiber Goethe und Kleist stellt.*
In verschiedenen Texten Friedrich Nietzsches wire aufzuzeigen, dass
die hier entwickelten Konzepte des Wahnsinns strukturell vergleichbar
sind zu der Philosophie des Wahnsinns bei Kant. Vergleichbar mit der
Gegeniibersetzung von >Schwirmerei< und >Enthusiasmus< bei Kant fin-
den sich bei Nietzsche zwei zwar nicht explizit gegeniibergestellte, aber
vollkommen kontrir gewertete Beschreibungen von >Wahnsinn<. Es gibt
erstens die Ekstase des Dionysischen, die eine Vereinigung zwischen
»Mensch und Mensch« ebenso in Aussicht stellt wie diejenige von
Mensch und Natur. Moglich werden diese Vereinigungen, weil das Dio-

54 Heinrich von Kleist: Werke und Briefe in vier Bianden. Hrsg. von Siegfried
Streller. 4. Aufl. Berlin: Aufbau 1995, Bd. 3, S. 37 (Michael Kohlhaas).

55 Ebd, S. 43.

56 Ebd, S. 14.

57 Ebd., S. 457 (Uber die allmdihliche Verfertigung).

58 Lézsl6 F. Foldényi: Heinrich von Kleist. Im Netz der Worter. Ubers. von
Akos Doma. Miinchen: Matthes & Seitz 1999, S. 503.

59 Vgl. Bernhard Greiner: Eine Art Wahnsinn. Dichtung im Horizont Kants:
Studien zu Goethe und Kleist. Berlin: E. Schmidt 1994.

334

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. NACHWORT

nysische sich jenseits des apollinischen »Scheins« bewegt — und also jen-
seits der Scheidung von Zeichen und Bezeichnetem iiberhaupt. Der dio-
nysische Mensch verlernt »Gehen und Sprechen« und damit die elemen-
taren Kulturtechniken, die das Menschliche definieren; statt dessen gibt
er in seiner Ekstase nur mehr tierische (und gottliche) Tone von sich:

»Jetzt ist der Sclave freier Mann, jetzt zerbrechen alle die starren, feindseligen
Abgrenzungen, die Noth, Willkiir oder »freche Mode« zwischen den Menschen
festgesetzt haben. Jetzt, bei dem Evangelium der Weltenharmonie, fiihlt sich
Jeder mit seinem Néchsten nicht nur vereinigt, verséhnt, verschmolzen, son-
dern eins, als ob der Schleier der Maja zerrissen wire und nur noch in Fetzen
vor dem geheimnissvollen Ur-Einen herumflattere. Singend und tanzend &us-
sert sich der Mensch als Mitglied einer hoheren Gemeinsamkeit: er hat das Ge-
hen und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege, tanzend in die Liifte empor-
zufliegen. Aus seinen Gebirden spricht die Verzauberung. Wie jetzt die Thiere
reden, und die Erde Milch und Honig giebt, so tont auch aus ihm etwas Ueber-
natiirliches: als Gott fiihlt er sich, er selbst wandelt jetzt so verziickt und er-
hoben, wie er die Gétter im Traume wandeln sah.«*

Vor allem die Vorstellung einer Vereinigung, des Verschmelzens nicht
nur verschiedener Individuen, sondern auch von Subjekt und Objekt — so
dass es gar scheint, als sei »der Schleier der Maja zerrissen« —, erinnert
an die Beschreibungen der Schwérmerei aus dem 18. Jahrhundert. An-
dererseits gibt es bei Nietzsche einen zweiten Diskurs des Wahnsinns, der
diesen nicht mehr als eine archaische Technik der Ent-Individualisierung
erscheinen ldsst, sondern im Gegenteil als eine hochst moderne Form der
Isolierung und Fragmentierung des Wirklichen. So schreibt Nietzsche in
Richard Wagner in Bayreuth liber die Sprache des modernen Menschen:

»Der Mensch kann sich in seiner Noth vermodge der Sprache nicht mehr zu er-
kennen geben, also sich nicht wahrhaft mittheilen: bei diesem dunkel gefiihlten
Zustande ist die Sprache iiberall eine Gewalt fiir sich geworden, welche nun
wie mit Gespensterarmen die Menschen fasst und schiebt, wohin sie eigentlich
nicht wollen; sobald sie mit einander sich zu verstindigen und zu einem Werk
zu vereinigen suchen, erfasst sie der Wahnsinn der allgemeinen Begriffe, ja der
reinen Wortkldnge, und in Folge dieser Unféhigkeit, sich mitzutheilen, tragen
dann wieder die Schopfungen ihres Gemeinsinns das Zeichen des Sich-nicht-
Verstehens, insofern sie nicht den wirklichen Nothen entsprechen, sondern
eben nur der Hohlheit jener gewaltherrischen Worte und Begriffe«.®'

60 Friedrich Nietzsche: Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Ein-
zelbidnden. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen,
Berlin: Dtv, de Gruyter 1988, Bd. 1, S. 29f. (Die Geburt der Tragddie).

61 Ebd., S. 455 (Richard Wagner in Bayreuth, 5S).

335

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERRUCKTHEIT DES SINNS

In Richard Wagner in Bayreuth ist diese Beschreibung eine Darstellung
der Situation nach dem Zusammenbruch der politischen Gemeinschaft in
der Moderne. Doch die semiotische Situation, die Nietzsche hier skiz-
ziert, ist der Szenerie aus der Geburt der Tragddie durchaus vergleich-
bar. Hier wie dort geht es um ein Umschlagen von sprachlichem Sinn in
Unsinn und Irrsinn. Was im Falle des dionysischen Rauschs zu einer
Aufhebung der Grenzen zwischen den Menschen und zwischen Mensch
und Natur fiihrt, bringt in Richard Wagner in Bayreuth eine Mitteilungs-
losigkeit und Verstindnislosigkeit. Hier wie dort geht es um die Mog-
lichkeit, dass der Sphire des Sinns per se — den »allgemeinen Begriffen«
— ein Wahnsinn innewohnen kann. Es geht um etwas anderes als eine
»tiefere« Wahrheit, einen Nicht-Wahn, ja eine List der Vernunft«,* die
Karl Heinz Bohrer im Zentrum des Nietzscheanischen Interesses am
Wahnsinn erkennen will. Die Geschichte der Beziehung zwischen Wahn-
sinn und Semiotik im 19. Jahrhundert ist noch zu schreiben.

Die vorliegende Arbeit wurde im Sommer 2006 von der Johann Wolf-
gang-Goethe Universitidt Frankfurt am Main als Dissertation angenom-
men. Ich danke meinem Doktorvater Werner Hamacher (Frankfurt am
Main/New York) fiir seinen buchstiblich unermiidlichen Einsatz und sei-
ne Ermutigung, sich auf ein schwieriges Thema einzulassen. Heiko Chri-
stians (Potsdam) danke ich fiir seine mafBgebliche intellektuelle und psy-
chologische Unterstiitzung.

Kelly Baker Josephs und Melanie D. Holm (Rutgers University) dan-
ke ich fiir die Einladung, Teile von Kapitel 2 (iiber Shaftesburys und
Kants Konzept des Enthusiasmus) auf der Jahrestagung der ACLA im
Miirz 2006 in Princeton vorzustellen und zu diskutieren.

Fiir Hilfe, Hinweise und Gespriache danke ich: Andrea Diller, Martin
Doll, Andrea Eckert, Janine Hauthal, Michaela Putzke und Daniel Ul-
brich. Ich danke aulerdem meinen Eltern, Christa Kohns-Ludes und Wil-
helm Kohns, sowie Mathilde Piitz, die mir — jeder auf seine Art und
Weise — entscheidend geholfen haben.

Achim Geisenhansliike (Regensburg) und Georg Mein (Luxemburg)
danke ich fiir die Aufnahme des Buchs in die von ihnen herausgegebene
Reihe »Literalitdt und Liminalitit«.

62 Karl Heinz Bohrer: Nietzsches »Wahnsinn« im kulturellen System. In:
ders.: Plotzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1981, S. 139-160, hier: S. 148.

336

hutps://dol.org/10.14361/9783839407387-004 - am 14.02.2026, 15:58:40. i@ ]



https://doi.org/10.14361/9783839407387-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

