Zweiter Teil

Riickkehr und Triumph der Unvernunft:
Foucaults Rameaus Neffe

Amor che ne la mente mi ragiona.’
(Dante, Rime)

1 »Liebe, die mir in meinem Geiste spricht. «

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Cela ne reléve pas de la nature de la folie,
mais de ’essence de la déraison.
(Michel Foucault, Histoire de la folie)

In seinem System rekonstruiert Hegel den Weg, den die Idee zuriicklegen
muss, um sich nach ihrer EntiufSerung in die Natur iber das menschli-
che Bewusstsein zum Beisichsein und zur Sichselbstgleichheit der eige-
nen Freiheit zu erheben. In dieser Riickkehr zu sich selbst stellt die Phi-
losophie des Geistes die letzte Etappe dar: Tilgt der Geist auf seinem
Weg zu sich selbst Natur in sich, so zeichnet der Gang durch samtliche
Zwischenstationen, die ihn zur Vollendung seiner selbst fihren, zugleich
die Geschichte einer progressiven Erlosung von der eigenen Naturver-
fallenheit nach.

Indem Foucault fordert, die Unvernunft von den pathologischen Be-
griffen zu befreien, mit denen eine positivistische Auffassung des Wahn-
sinns sie aufgedeckt habe, nimmt er sich vor, Erfahrungen wie jene von
Holderlin, Nerval, Nietzsche, van Gogh oder Raymond Roussel und
Antonin Artaud nicht im Sinne einer Nafur des Wahnsinns, sondern ei-
nes Wesens der Unvernunft zu erklaren: »Cela ne reléve pas de la na-
ture de la folie, mais de I’essence de la déraison.«> Die Unvernunft der
Vergessenheit zu entreifSen, in die sie durch ihre psychologische Patho-
logisierung geraten ist, hiefSe somit, sie zugleich von einem Ruckfall in
Natur zu retten.

Hegel und Foucault entwerfen dadurch eine Achse, die die Direktion
einer Bewegung der allmihlichen Befreiung aus der Natur beziehungs-
weise der progressiven naturalistischen Reduktion definiert. Dabei gehen
sie weit tiber eine lediglich mechanistische Naturalisierung hinaus, die
die Gesamtheit von dem, was sich zeigt, durch die wirkkausale Interak-
tion zwischen an sich seienden Elementen erkldren zu konnen meint. Sie
machen auch nicht auf einer einfachen vitalen Ebene Halt, die von einer
organischen Integration zwischen miteinander solidarischen Teilen und
damit schon von Subjektivitit in ihrer unmittelbareren Form ausgeht. Sie
greifen hingegen tief auf den eigentimlichen Bereich des Geistes selbst
als auf die Tatigkeit zurtuck, subjektive Phinomene vor sich zu stellen,
zu vergegenstiandlichen und dadurch bewusst zu machen, und sie gehen
auf dieser geistigen Ebene als solcher der Spur von naturalistischen Res-
ten und Tragheiten nach.

2 HF 4471 (»Dies [sc. die Erfahrung des Wahnsinns als déraison] ist nicht auf
die Natur des Wahnsinnes angewiesen, sondern auf das Wesen der Unver-
nunft«). Der Satz fehlt in der deutschen Ausgabe.

21T

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Aus der Sicht Hegels sind die naturalistischen Reste im Geiste auf
seine noch mangelhafte Vollendung zuriickzufithren. Geist kann inso-
fern Natur in sich aufheben, als er die spezifische Freiheitsstruktur ganz
verwirklicht, die ihn auszeichnet: Wissen von der eigenen realisierten
Subjektivitit, sich Wiederfinden in dem ihm gegeniiberstehenden An-
deren, Bewusstsein vom eigenen Selbstbewusstsein zu sein. Wie bereits
die Tatsache an sich zeigt, dass Geist nicht lediglich nach seinen theo-
retischen, sondern durchaus auch nach seinen praktischen Seiten hin
betrachtet wird, so ist das, was auf dem Spiel steht, selbstverstandlich
viel mehr als lediglich Bewusstsein. Genauer: Bewusstsein wird nicht
an sich, sondern als letzte Realisierung einer Struktur erfragt, die Frei-
heit erst ermoglicht. Hegel bezeichnet diese Freiheitsstruktur bekannt-
lich als Leben. Das muss keineswegs naturphilosophisch als Organis-
mus oder gar als das lediglich unmittelbare Selbstverhaltnis, das er auf
verschiedenen Stufen seines Systems, sowohl auf der Ebene der Natur
als auch auf jener des Geistes und der Idee, identifiziert, sondern durch-
aus im eminenten Sinne der metaphysischen Tradition, auf die sich He-
gel mehrfach bezieht, als absolute Aktualitit, Selbstbewegung, Selbst-
erhaltung und Selbsterzeugung verstanden werden. Erst in Bezug auf
ein solches absolutes Leben bestimmt Hegel etwa die Todesanfilligkeit
und die intrinsische Gewalt des natiirlichen Lebens oder gar der unvol-
lendeten Gestalten eines von der eigenen Naturverfallenheit noch nicht
befreiten Geistes.?

In seiner Kritik am naturalistischen Reduktionismus der Psychopatho-
logie arbeitet Foucault zwar mit einer dhnlichen Gegeniiberstellung zwi-
schen Natur und Freiheit wie Hegel, weist allerdings dem Bewusstsein
und dem Geist, zumindest dem menschlichen Geist, eine andere Rolle zu.
Bewusstsein und Geist konnen hochstens zu Instrumenten der Freiheit
werden, niemals aber mit deren Verwirklichung koinzidieren. Nicht von
ungefihr schreibt Foucault eine Geschichte der Unvernunft und nicht
schlicht der Vernunft, obwohl sein Wahnsinn als tibergreifende Indiffe-
renz vor der Teilung zwischen raison und non-raison mit der Vernunft
zumindest das Moment der absoluten Einheit teilt.

Dieser anderen Einschdtzung der Funktion des Geistes bei Foucault
entspricht auch eine andere Bestimmung von dem, was unter Natur-
verfallenheit zu verstehen ist. So kann etwa Foucault Hegels Phdnome-
nologie des Geistes die Fihigkeit zusprechen, den Wahnsinn aus dem
Ausschlussgebiet zu erlosen, zu dem ihn der abstrakte Rationalismus
Descartes’ als der Ausgangspunkt der psychopathologischen Reduktion

3 Natur kommt insofern in jeder Stufe des Werdens des Geistes wieder vor, als
sie kein fiir sich seiendes Wesen, sondern vielmehr ein Verhiltnis des Geis-
tes zu sich selbst darstellt, eine Subjektivititsform, die durch ihre noch nicht
verinnerlichte Auferlichkeit ausgezeichnet ist.

212

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

des Wahnsinns auf Geisteskrankheit gezwungen hat. Diese Erlosung ist
allerdings erst eine partielle gewesen.+

Der Wahnsinn bildet aus der Sicht Foucaults nicht lediglich eine Zwi-
schenstufe auf dem Weg des Geistes zu sich selbst und damit der Rea-
lisierung von Freiheit tiberhaupt, sondern die fundamentale Dimension
schlechthin, auf die alle anderen — nicht nur die Natur und das orga-
nische Leben, sondern auch der Geist selbst — notwendig angewiesen
sind. Indem so Foucault die Verriicktheit des Neffen fundamentalisiert
und einen Primat des Wahnsinns behauptet, bestimmt er den Rahmen
neu, in dem bei Hegel die Gegenuiberstellung zwischen Natur und Geist
in ihren verschiedenen Abstufungen noch funktionierte. Koinzidierte
noch bei Hegel der Gegensatz zwischen Natur und Geist restlos mit je-
nem zwischen Notwendigkeit und Freiheit, so wird durch Foucault die
schlichte Entsprechung zwischen Geist und Freiheit negiert.s Daraus er-
gibt sich eine neue Konstellation. Die Gegentiberstellung zwischen Na-
tur und Geist kompliziert sich namlich um eine Dimension, jene der Frei-
heit, der frither insofern keine Selbststandigkeit beizumessen war, als sie
in der Geschichte des Weges des Geistes zu sich selbst zugleich die Ge-
schichte ihrer Verwirklichung hatte.

Der Geist ruckt zudem auf die Seite der Notwendigkeit und der Natur:
Nicht nur in seinen defizitiren, pathischen Formen zeigt er sich natur-
verfallen, sondern nunmehr per se. Dadurch wird die schlichte Entspre-
chung zwischen Natur und Notwendigkeit, Geist und Freiheit abgelost.
Die verselbststindigte Dimension der Freiheit steht nun allein und setzt

4 Vgl. HF 69: »La [sc. la folie] voila placée dans une région d’exclusion dont
elle ne sera affranchie que partiellement dans la Phénoménologie de I'esprit «
(»Plotzlich steht der Wahnsinn in einem Gebiet des Ausschlusses, aus dem er
erst mit der Phidnomenologie des Geistes befreit wird«, dt. 70). In der deut-
schen Ausgabe fillt das entscheidende Adverb »partiellement« (»teilweise«)
weg, mit dem Foucault eine Einschrankung seines positiven Urteils tiber die
Phanomenologie zum Ausdruck bringt.

5 Was Hegel angeht, vgl. dazu etwa die Bestimmung des »Begriffes des Geis-
tes« in der Einleitung zur Philosophie des Geistes in Hegels Enzyklopddie
(insb. §§ 381 f.). Hilfreich sind in diesem Zusammenhang auch die miind-
lichen Zusitze zu § 381, wo eine prazise Gegeniiberstellung zwischen Na-
tiirlichem, Lebendigem und Geistigem stattfindet, und die kritische Aus-
gabe der Nachschriften zu Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie des
subjektiven Geistes (G. W. E. HEGEL, Gesammelte Werke. Bd. 25,1. Vor-
lesungen iiber die Philosophie des subjektiven Geistes, hg. v. Chr. J. Bau-
er, Hamburg 2008), insb. Nachschrift Griesheim (Sommersemester 18275,
Berlin), 185 ff. Vgl. zudem D. STEDEROTH, Hegels Philosophie des sub-
jektiven Geistes. Ein komparatorischer Kommentar, Berlin 2001, insb.
91-102, der auf die Bedeutung der Nachschrift Griesheim fiir das Thema
insistiert.

213

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

sich einem Feld der Notwendigkeit entgegen, die — wie unterschiedlich
auch immer — sowohl von der Natur als auch vom Geist besetzt wird.
Freibeit, vom Geist abgekoppelt, dient nunmehr nicht nur dazu, die Na-
tiirlichkeit der Natur, sondern auch jene des Geistes selbst zu bestimmen.
Die Naturalisierung zu kritisieren wird dann zugleich heifSen, die Unfa-
higkeit anzuprangern, die konstitutive Naturverfallenheit des menschli-
chen Geistes auf addquate Weise zu begreifen.

Wie ist diese Dimension der Freiheit genau zu bestimmen? Inwiefern
entspricht sie Foucaults Wahnsinn? Wie miissen die abktinftigen, reduk-
tiven Ebenen der Krankbeit und des Naturalismus in Bezug auf ihre Ur-
spriinglichkeit neu aufgefasst werden? Dies sind die Fragen, auf die im
Laufe des Kapitels eingegangen werden muss. Es wird insbesondere auf-
zuzeigen sein, dass selbst Freiheit und Wahnsinn im Sinne Foucaults ge-
mafs dem alt-metaphysischen Begriff des Lebens schlechthin, den nach
Hegel die Bewegung des Geistes realisieren sollte, verstanden werden
missen. Erst vor diesem Horizont wird es moglich, die herkommliche
Stufenfolge zwischen Natur, Leben und Geist in ein angemessenes Licht
zu stellen.

I. Denis Diderots Rameaus Neffe:
ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns

J étais pour eux les Petites-Maisons tout entiéres.
(Denis Diderot, Le Neveu de Rameau)

Foucault er6ffnet den dritten und letzten Teil seiner Histoire de la folie
mit einer konzentrierten Analyse von Denis Diderots Rameaus Neffe.
In seiner von 1760 bis etwa 1764 niedergeschriebenen Satire inszeniert
Diderot den bizarren, teils humorvollen und geistreichen, teils skurrilen
Dialog zwischen einem fiktiven Ich, das als Philosoph prisentiert wird
und worunter sich das Alter Ego des Autors selbst verstehen ladsst, und
dem Musiker Jean-Francois Rameau. Dieser, der Neffe des bertihmten
Komponisten Jean-Philippe, war ein Original, wie es in der damaligen
Sprache noch hiefs, und Schmarotzer, der von dem Renommee profi-
tierte, das sein Onkel seinem Familiennamen verschaffen konnte, um
die Gunst seiner reichen Mazene im vorrevolutiondren Paris fur sich
zu gewinnen.

»Lebhaftigkeit, Kraft, Geist, Mannigfaltigkeit und Anmut«® des
Dialogs begeisterten Goethe dermafSen, dass er 1805 das selbst auf

6 J.W. GOETHE, » Anmerkungen iiber Personen und Gegenstinde, deren in
dem Dialog sRameaus Neffe« erwihnt wird«, in: D. DIDEROT, Rameaus

214

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

Franzosisch unveroffentlicht gebliebene Manuskript, das ihm Schiller
anvertraut hatte, ins Deutsche iibersetzte und anschlieflend drucken liefs.
Selbst der Titel, unter dem Diderots satirischer Dialog noch heute be-
kannt ist, Rameaus Neffe beziehungsweise Le neveu de Rameau, geht
auf Goethe zuriick.

Durch die Ubersetzung Goethes erfuhr Hegel sehr frith von Diderots
Dialog. Sofort erkannte er die philosophische Relevanz der Figur des
Neffen, die er noch in seine lediglich zwei Jahre spiter 1807 erschiene-
nen Phanomenologie des Geistes ausfihrlich einbeziehen konnte. In der
charaktervollen Charakterlosigkeit des gehobenen Stadtstreichers und
in der Leerheit seines Namens sah Hegel die paradigmatische Verkorpe-
rung des zerrissenen Bewusstseins. Dieses stellt die Gestalt dar, die das
Bewusstsein in der Phase der Selbstentfremdung des Geistes: der Bil-
dung einnimmt. In ihr wird »der unmittelbare Widerspruch im reinen
Ich selbst gesetzt«; die »reine Personlichkeit« ist somit »absolute Unper-
sonlichkeit«” und die Proteusfigur des Neffen die beste Hypostase der
Spaltung des Geistes in der Phase seiner Entfremdung von sich selbst.®

Als Wahrheit der ersten Bewegung des gesamten Prozesses der Selbst-
entfremdung des Geistes steht der Neffe fur eine anfiangliche, noch defi-
zitare Phase in der Verwirklichung des inneren Telos der Bildung, nam-
lich fiir die »Entfremdung des natiirlichen Seins«, beziehungsweise

Neffe, iibers. v. J. W. Goethe, Stuttgart 1984, 97-134, hier 128 (fortan als
RN angegeben).

7 »Allein hier sieht es die GewifSheit seiner als solche das Wesenloseste, die rei-
ne Personlichkeit, absolute Unpersonlichkeit zu sein«, PhG 341. Bereits He-
gels Kennzeichnung des Charakters des Neffen als eine »absolute Unperson-
lichkeit« zeigt, mit welchen Schwierigkeiten sich ein Ansatz wie jener von
Hinrich Fink-Eitel konfrontiert sehen muss, der in Foucaults Auffassung
der Figur des Neffen eine Form dsthetischer Subjektivitidt nach Nietzsche
verkorpert sehen will und allgemein Wahnsinn und Gesellschaft unter das
Zeichen einer nietzscheanischen »Selbstermichtigung« zu stellen wiinscht.
Vgl. H. FINK-EITEL, Die Philosophie und die Wilden. Uber die Bedeutung
des Fremden fiir die europdische Geistesgeschichte, Hamburg 1994, 217~
29, insb. 227.

8  Hegel unterscheidet in der Phinomenologie zwischen » Wahnsinn im Allge-
meinen« und »Verriicktheit«. Bei dem Wahnsinn im Allgemeinen handele
es sich um einen Widerspruch in dem, was firr das Bewusstsein als Gegen-
stand gilt, wie etwa in Fillen, in denen man »etwas Wesenloses fiir wesent-
lich, etwas Nichtwirkliches fiir wirklich« hilt. Bei der Verriicktheit habe
man es mit einer Spaltung zu tun, die »das BewufStsein als solches« betrifft,
um »diese innere Verkehrung seiner selbst, als die Verriicktheit des BewufSt-
seins, welchem sein Wesen unmittelbar Unwesen, seine Wirklichkeit unmit-
telbar Unwirklichkeit ist« (vgl. PhG »V.B.b. Das Gesetz des Herzens, und
der Wahnsinn des Eigendiinkels«, 24451, insb. 247—49).

215

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

»das Aufheben des naturlichen Selbsts« ins Allgemeine (PhG 324).°
In einer Weltgestalt, »worin nur das sich selbst Entdufsernde und da-
rum nur das Allgemeine Wirklichkeit hat« (PhG 325), wo das Indivi-
duum erst durch die Bildung »Gelten und Wirklichkeit« (PhG 324) er-
langt, zeichnet sich der Musiker Rameau durch seine » Verriicktheit« als
eine » Espece« aus: »von allen Spitznamen der furchterlichste, denn er
bezeichnet die MittelmafSigkeit und driickt die hochste Stufe der Ver-
achtung aus«.* Indem namlich mit der Figur von Diderots Original

9

I0

Je nachdem, welchen Standpunkt in der Erfahrung des Bewusstseins man
einnimmt, die die Phinomenologie schildert, ist dem Begriff der »Bildung«
eine andere Geltung zuzuschreiben. Sie kann — wie in der Vorrede und in
der Einleitung — fur die gesamte Geschichte der Emanzipation des Bewusst-
seins von dessen Natiirlichkeit zur Freiheit des absoluten Geistes stehen
(etwa PhG 26 und 61: »Die Reihe dieser Gestaltungen, welche das Bewufst-
sein auf diesem Wege durchliuft, ist vielmehr die ausfiithrliche Geschichte
der Bildung selbst zur Wissenschaft«). Sie kann aber auch spezifischer die
Bewegung bezeichnen, die im Unterkapitel tiber die Bildung (»VI.B. Der
sich entfremdete Geist; die Bildung«) des Geistkapitels (»VI. Der Geist«)
der Phanomenologie nachgezeichnet wird und die von der Partikularitit
der einzelnen Person, die noch in der geistigen Natiirlichkeit der sittlichen
Verhiltnisse der Familie und der Gemeinschaft versunken ist, zur Genera-
litdt des allgemeinen Selbst der absoluten Freiheit und der Moralitit fithrt
(»[...] aber wenn jenes das erste unmittelbar geltende Selbst, die einzelne
Person, war; so wird dies zweite, das aus seiner EntdufSerung in sich zuriick-
kehrt, das allgemeine Selbst, das den Begriff erfassende BewufStsein sein«,
PhG 322). Und die Bildung kann schliefSlich fiir ein Moment innerhalb die-
ser gesamten Bewegung selbst stehen. Sie ist dann die Entfremdung der
Personlichkeit des zum » Atom« und »absolut Diskreten« herabgesunke-
nen »ausschliefenden Selbst« des Rechtszustandes des Romischen Reichs
in einer Wirklichkeit, die ihm als eine dufSerliche gegentibersteht und doch
als geistiges Produkt in einer geistigen Welt ihm zugleich eigen ist. Diese
Entfremdung als »reine Bildung« (PhG 343) ist der eigentliche Gegen-
stand des Unterkapitels (»VL.B.La. Die Bildung und ihr Reich der Wirklich-
keit«), wo Hegel die Figur des Neffen als exemplarische Verkorperung des
zerrissenen Bewusstseins analysiert. Fir den Begriff der »Bildung« bei He-
gel vgl. insb. B. SANDKAULEN, »Hegels-Konzept(e) der Bildung«, in: Th.
S. HOFFMANN (Hg.), Grundbegriffe des Praktischen, Freiburg/Muinchen
2014, 11-27; DIES., »Bildung bei Hegel — Entfremdung oder Versohnung«,
in: ARNDT, M. GERHARD, J. ZOVKO (Hg.), Hegel gegen Hegel. I. Teil.
Hegel-Jahrbuch 2014, 430-38.

PhG 325 (Hegel zitiert Diderot wortlich in der Ubersetzung Goethes). Nach
meiner Kenntnis wird in der Forschung diesem ersten Zitat von Diderots
Rameaus Neffe in Hegels Phinomenologie des Geistes, das in den noch ein-
leitenden Absitzen des Unterkapitels VI.B.I.a (»Die Bildung und ihr Reich
der Wirklichkeit«) und beinahe 20 Seiten vor der eigentlichen Auseinan-
dersetzung Hegels mit dem Neffen (v. a. PhG 345-48) vorkommt, nicht die

216

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

»falschlicher Weise die Individualitit in der Besonderheit der Natur und
des Charakters gesetzt wird« (PhG 324 f.), bleibt die EntaufSerung des
natiirlichen Selbst durch die Bildung eine vermeintliche: In der Wirklich-
keit finden sich keine Individualititen und Charaktere, sondern blofd Ar-
ten, bestimmte Naturen.

Zweck und Inhalt aber desselben [sc. des Willens] gehort allein der allge-
meinen Substanz selbst an, und kann nur ein Allgemeines sein; die Beson-
derheit einer Natur, die Zweck und Inhalt wird, ist etwas Unmachtiges
und Unwirkliches; sie ist eine Art, die sich vergeblich und lacherlich ab-
miiht, sich ins Werk zu setzen; sie ist der Widerspruch, dem Besondern die
Wirklichkeit zu geben, die unmittelbar das Allgemeine ist.*

Der Neffe, der mit seiner Verriicktheit dem Prinzip der »Verkehrung
jeder Bestimmtheit in ihre entgegengesetzte« (PhG 326) gehorcht und
damit die Wahrheit des an unverriickten Bestimmungen, an dem festen
Unterschied zwischen Gut und Bose, Edlem und Niedertrachtigem fest-
haltenden ebrlichen Bewusstseins des honnéte homme ausspricht, ist
keine eigentliche Individualitit, sondern nichts weiter als eine Art: une
espece und ein Original. In einer Welt, die von Selbstbewusstsein durch-
drungen und somit bereits ein geistiges Produkt ist, einer Wirklichkeit,
die Sprache und soziale Institutionen und Praktiken umfasst, zeichnet
der Neffe sich zugleich durch eine Vermittlung zwischen Einzelheit und
Allgemeinheit aus, die eigentlich eine spezifisch animalisch-natiirliche
ist. Die Vermittlung zwischen der besonderen Personlichkeit des Einzel-
nen, der sich bildet, und der substanziellen Wirklichkeit, der er durch
seine Bildung sich entfremden soll, erreicht zwar die Idealitdit einer All-
gemeinheit, die die unmittelbar gegebene AufSerlichkeit der Einzelnen in
sich vereinigt; diese Allgemeinheit bleibt allerdings abstrakt und vermag
nicht, sich in der Wirklichkeit der Einzelnen darzustellen, die somit sich
uber die Besonderheit ihrer Natiirlichkeit nicht erheben konnen.™ Ge-
mafS der natiirlichen Beziehung zwischen Gattung und Arten kommt die

Aufmerksamkeit geschenkt, die es verdient hitte. Stellt es doch sogleich die
Figur des Neffen in die Dimension, in der er — wie zu zeigen sein wird — ver-
standen werden soll, d. h. jene der geistigen Naturverfallenheit seines Wahns.
Zu Hegels Interpretation von Diderots Satire vgl. insb. L. POZZI D’AMI-
CO, »Le Neveu de Rameau nella Fenomenologia dello spirito«, in: Rivista
critica di storia della filosofia, 35 (1980), 291-306; H. DIECKMANN, »Di-
derots Le Neveu de Rameau und Hegels Interpretation des Werks«, in: Ders.
(Hg.), Diderot und die Aufklirung, Miinchen 1980, 161-94.

11 PhG 324.

12 Vgl. etwa die Behandlung des Verhiltnisses zwischen Gattung und Arten
in der Naturphilosophie der Enzyklopadie: »Der besondere Charakter
hat nicht die Allgemeinheit der Existenz (das wire das Denken) zu seiner

217

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Allgemeinheit nie wirklich zur Existenz, sodass die Individuen zueinan-
der und zu ihrer Gattung in die Feindschaft treten, die den Seinsmodus
dessen auszeichnet, was seinem Anderen gegentiber nur ein materielles
Auflerlichkeits- und Ausschlussverhiltnis herzustellen vermag: Der ge-
waltsame Tod ist ihr »natiirliches Schicksal« als Kampf fiir das Leben
sowie als Krankheit oder Abwechslung der Generationen.*s

Aus der Vorrede und der Einleitung der Phanomenologie ist bekannt,
wie Hegel dem natiirlichen Leben, das nicht imstande ist, sich im Tod zu
erhalten oder dies nur in der abstrakten Form der Gattung und nicht in
der realen der einzelnen Individuen vermag, das Leben des Geistes ge-
geniiberstellt, das aufgrund seines dialektisch-spekulativen Charakters
und seiner unendlichen Fihigkeit, die Differenz in sich zu integrieren,
den Tod ertragen und sich durch ihn hindurch erhalten kann.*

Das zerrissene Bewusstsein des Neffen befindet sich nicht von un-
gefahr mitten auf dem Weg, der vom natiirlichen zum geistigen Leben
fuhrt. Geistig ist er in einer noch natiirlichen Weise. Die Idealisierung
der AufSerlichkeit der Natur durch die verinnerlichende Vereinigung
ihrer Mannigfaltigkeit ist nur teilweise vollzogen: Der Neffe weif$ sich
mit der Wirklichkeit der geistigen Welt, in der er lebt, einig und zu-
gleich von ihr unterschieden, denn er hat noch nicht vermocht, die Na-
turlichkeit seiner besonderen Personlichkeit mit der Allgemeinheit der
Kultur ganz zu vermitteln. Deshalb ist er in sich selbst zerrissen. Ent-
spricht sein Bewusstsein formal einem Urteil, das sich noch nicht zum
vollstandigen Schluss entfaltet hat, so spiegelt sich seine natiirliche
Geistigkeit auf der sozialen Ebene der Anerkennung in einem Zustand
der grundlegenden Feindschaft. Die » Gleichbheit mit Allen« ist nicht
mehr jene Gleichheit des Rechts, »jenes unmittelbare Anerkanntsein
und Gelten des SelbstbewufStseins«, die die abstrakte Allgemeinheit der
Individuen anerkennt und somit »jede natirliche Weise des Charak-
ters wie des Daseins« in sich aufnimmt und ihm sein Recht verschafft.
Sie ist eine, die erst in der »gewordenen«, »wirklichen« Allgemeinheit
der Bildung ihren Grund hat (vgl. PhG 324). Deshalb finden die Indi-
viduen, die »ein gleiches Dasein fiir einander« haben, »keine Individu-
alititen und Charaktere« vor sich, sondern blof§ »vermeintliche Indi-
vidualitat« und »gemeintes Dasein«, das »fiir das, was es ist, fiir eine
Art« (PhG 325) gilt. Die vermeintliche Anerkennung zwischen sich zur
wirklichen Allgemeinheit gebildeten Individuen ist in Wahrheit, dhnlich
dem, was in der Natur passiert, wo »das Tier sich auf sich selbst als auf

Bestimmung, sondern das Lebendige kommt in seinem Verhiltnisse zur Na-
tur nur bis zur Besonderheit« (Enz § 368Z, 502).

13 Vgl. Enz, v. a. § 367 f., und PhG 196—200.

14 Vgl. PhG 26 und fur das »natiirliche Leben«, das »durch sich selbst nicht
tber sein unmittelbares Dasein hinauszugehen vermag«: PhG 62 f.

218

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

ein Gleiches seiner Art bezieht«,'s eine zwischen besonderen Person-
lichkeiten, die sich allerdings in einer Welt, in der nur die Allgemeinheit
der Bildung zdhlt, einander keine Geltung zuerkennen. Der Zustand
der »reinen Bildung« entspricht demnach jenem Sozial-Biologismus,
auf den sich bereits der Neffe in Diderots Satire berief, um seiner Nie-
dertrachtigkeit eine Legitimation zu geben: »In der Natur fressen sich
alle Gattungen, alle Stande fressen sich in der Gesellschaft, wir strafen
einer den andern, ohne dafs das Gesetz sich drein mische.«™¢

Historisch entspricht die Gestalt des zerrissenen Bewusstseins der
Zeit, die unmittelbar der Franzosischen Revolution vorangeht. Die Zer-
rissenheit des Neffen verkorpert insbesondere emblematisch die geistige
Unruhe, die die destruktive Furie des jakobinischen Schreckens vorberei-
tet haben soll. Die Kraft, mit der der Neffe die immanente Verkehrung je-
der festen Bestimmtheit sowohl in Gedanken als auch in der Wirklichkeit
aussprechen kann, wird von Hegel mit dem Zustand der damaligen fran-
zosischen Philosophie gleichgesetzt, insofern diese eine »negative Rich-
tung« eingeschlagen haben soll. In der Fihigkeit des Neffen »geistreich
die festen Wesen der Wirklichkeit wie die festen Bestimmungen, die das
Urteil setzt, in ihrem Widerspruche zu sagen« (PhG 347), lasse sich
somit der Negativismus einer franzosischen Philosophie erkennen, die
sich zum Geist erhoben, aber nur dessen negative Seite, nur die »negati-
ve Bewegung des Begriffs«, erkannt haben soll.*”

Foucault spricht seinerseits dem bertihmten Sonderling, gescheiterten
Musiker und Schmarotzer die Fahigkeit zu, die gesamte Geschichte des
Wahnsinns vom spaten Mittelalter bis zum 19. Jahrhundert auf einer ar-
chaologischen Ebene zusammenzufassen. Man solle den Neffen insofern

15 Enz § 366Z,498.

16 RN 33.»Dans la nature, toutes les espéces se dévorent ; toutes les conditions
se dévorent dans la société. Nous faisons justice les uns des autres sans que
la loi s’en méle«, D. DIDEROT, Le Neveu de Rameau, in: DERS., (Euvres,
Paris 1951, 421 (fortan als NR angegeben).

17 Vgl., G.W.E HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, in:
DERS., Werke in zwanzig Binden, Bd. XX, hg. v. E. Moldenhauer, K. M.
Michel, Frankfurt/M. 1971, 287. In den spiteren Vorlesungen wird der Zu-
sammenhang zwischen geistigem Reichtum, ja »geistreicher« Sprache, und
der vorrevolutioniren franzosischen Philosophie deutlich (vgl. a.a.O. 286).
In PhG 323 wird die Vollendung der Welt der Bildung durch die absolute
Freibeit der Revolution zugleich als der Ubergang von einem Land zu ei-
nem anderen, vom Frankreich des geistreichen Konversierens, der Lumieres
und des Terrors zum Deutschland des moralischen Bewusstseins betrachtet.
Dazu vgl. auch J. HYPPOLITE, Genese et structure de la >Phénoménologie
de I'esprit« de Hegel, Paris 1946, Bd.Il, 364 ff. und DERS., »La signification
de la Révolution Frangaise dans la Phénoménologie de Hegel«, in: DERS.,
Etudes sur Marx et Hegel, Paris 1965, 43—79.

219

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

als ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns befragen
(»un paradigme raccourci de ’histoire«, HF 432). Darin besteht die Be-
deutung, die ihm in der gesamten Okonomie von Foucaults Histoire de
la folie zukommt.

Die Figur des Neffen aus Diderots Satire gibt, nach seinem langen
Schweigen im klassischen Zeitalter, dem Wahnsinn wieder das Wort.*s
Dabei nimmt der Neffe zum einen als Hofnarr der Pariser Salons des 18.
Jahrhunderts Elemente der Narretei des Spatmittelalters und der Renais-
sance in sich wieder auf und zum anderen kiindigt er — mit der Verriickt-
heit seiner »vains propos« — die moderne Form der Unvernunft an, die
Foucault in Erfahrungen wie jenen von Hélderlin, Nerval, Nietzsche
oder Antonin Artaud wirksam sieht. Im Wiedererscheinen der Gestalt
des Irren mit Le Neveu de Rameau erfillt sich laut Foucault zudem das
Schicksal des klassischen Zeitalters, indem mit ihr die groffen Struktu-
ren der Unvernunft, die die klassische Vernunft unterschlagen haben soll,
wieder ans Licht kommen.*

Unterhalb der Zeit der Historiker, das heifst einer Geschichte des
Wahnsinns positivistischer Art, die von der Natur des Wahnsinns als
Krankheit ausgeht und Geschichte als den allmihlichen, geduldigen,
hartnickigen Triumph der medizinischen Rationalitat erzahlt, bezeich-
net der Neffe die grofSe gebrochene Linie, die vom Narrenschiff bis zu
den letzten Worten Nietzsches und vielleicht bis zu den Schreien Artauds
verlauft.>> Somit bringt er die Unvernunft und die tragische Erfahrung,
die mit ihr verbunden ist, wieder zum Erscheinen, nachdem sie durch
den neuzeitlichen Rationalismus und die ihm entsprechende Praxis der
Internierung unterschlagen wurden.

Die Vernunft, der Wahnsinn (»folie«) und die Unvernunft (»dérai-
son«) haben durch die Auseinandersetzung, die sie in der Figur des Nef-
fen erfahren haben, ein neues Verhiltnis zueinander entwickelt. Der
Neveu bildet demnach zugleich die letzte Gestalt, in der sich Wahn-
sinn und Unvernunft vereinen, und jene, in der sich der Moment ihrer
Trennung ankiindigt. Einerseits entspricht die Figur des Neffen noch
dem Wahnsinnsverstindnis, dem die Praxis der Internierung im klassi-
schen Zeitalter zugrunde lag: Der Irrsinn wurde nicht isoliert als ein na-
turliches Phanomen fur sich, sondern innerhalb des breiten Horizontes
der moralischen Ausschweifung und der sozialen Verfemung der dérai-
son betrachtet. Die heutigen >Geisteskranken« konnten demnach in der

18 Vgl. HF 433, 443 f., 638/dt. 349, 358 f., 544). Fur Foucaults Interpretati-
on von Neveu de Rameau sind neben der Einfithrung zum dritten Teil von
Foucaults Buch (HF 215-28/dt. 349—57) auch die wichtigen Hinweise von
HF 219-271, 443—44 und 638/dt. 160-62, 358-59, 544 im Blick zu behal-
ten.

19 Vgl. HF 432/dt. 350.

20 Vgl. a.a.0.

220

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

klassischen Internierung wie selbstverstandlich mit Libertins, Entwei-
hern, Vagabunden, Armen, Ketzern zusammenleben. Im Neffen vereini-
gen sich allerdings Wahnsinn und Unvernunft derart, dass mit der Neu-
tralisierung der déraison gebrochen wird, die im klassischen Zeitalter
nur als relative Form der Vernunft und nicht mehr in ihrer Eigenstandig-
keit anzutreffen ist. Letzteres soll noch der Fall bei einigen Manifestati-
onen der Renaissance gewesen sein, etwa beim imagindren Thema der
Narrenschiffe, wonach der Wahnsinn als Ubergang zu einer anderen
Welt gedeutet wurde.

Andererseits kiindigt die Figur des Neffen bereits die Trennung zwi-
schen Unvernunft und Wahnsinn an, die den modernen und zeitgenos-
sischen Umgang mit dem Irrsinn in zweierlei Hinsicht kennzeichnet.
Zum einen bildet sie den Hintergrund der Isolierung der >Geisteskran-
ken< vom Universum der moralischen Ausschweifung der klassischen
Internierung, die mit der Entstehung der modernen, der medizinischen
Behandlung der Irrsinnigen speziell gewidmeten Asyle und der psy-
chopathologischen Verobjektivierung des Wahnsinns einhergeht. Zum
anderen ist sie die Folge einer Unmoglichkeit, in der tragischen, un-
geteilten Dimension der Unvernunft zu verweilen, ohne in Irrsinn zu-
ruckzufallen, die sich in lyrischen Erfahrungen wie jenen von Nerval,
Nietzsche oder Artaud zeigt und die laut Foucault charakteristisch fiir
unsere Moderne ist.>!

Der Neveu kann demnach als emblematische Figur dazu dienen, in
den Schlussteil von Foucaults Buch einzuleiten. Der erste und der zwei-
te Teil von Histoire de la folie — siecht man von der kurzen Darstel-
lung der Figuren und der Anstalten des Wahnsinns in der Renaissance
im ersten Kapitel ab — waren der sozialen Exklusion beziehungswei-
se der wissenschaftlichen Verobjektivierung des Wahnsinns zur Zeit
der franzosischen Klassik gewidmet. Der erste ging auf die Praktiken
der Internierung der Irrsinnigen im 17. Jahrhundert in einem vielfal-
tigen Universum aus Hilfs-, Erziehungs- und Arbeitsanstalten: hopi-
taux, workhouses, Zucht- und Arbeitshduser ein, fiir die Foucault das
Datum, an dem das Dekret der Grundung der Hépital général in Pa-
ris und somit die grundlegende Reform der franzosischen Fursorgepo-
litik beschlossen wurde, nimlich 1656, emblematisch als Markstein
setzt.** Der zweite Teil behandelt den Wahnsinn auf der Ebene seiner
Konstruktion als einen medizinischen Gegenstand. Beide erzahlten von
dem Schweigen, in das der Wahnsinn zur Zeit der franzosischen Klas-
sik geriet.

21 Vgl. HF 432 f./dt. 350.
22 Vgl. HF 71/dt. 71.

221

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Entierement exclue d’un coté, entierement objectivée de lautre, la folie
n’est jamais manifestée pour elle-méme, et dans un langage qui lui serait
propre.*?

Die Internierungspraxis bewirkt das Verschwinden des Irren als vertrau-
ten sozialen Typs; die wissenschaftliche Rationalisierung des Wahnsinns
zu einer Natur vollendet dessen Reduktion auf die einfache Kehrseite
der Vernunft: auf Irrtum und lusion. Im verobjektivierten Wahnsinn
kommt eine Vernunft zum Ausdruck, die zwar entflohen ist, die aber wei-
ter den Grund dessen darstellt, was die Unvernunft ist (»la raison d’étre
de ce qu’elle est«, HF 228/dt. 169).

Demgegeniiber kann der Neveu den dritten und letzten Teil von
Foucaults Histoire de la folie als emblematische Figur eroffnen, denn
in ihm kommen jene Strukturen der Unvernunft zum Ausdruck, die
nicht nur der Bewegung der Internierung des Wahnsinns, sondern auch
der Entstehung einer neuen Art von Irrenanstalt Ende des 18. und An-
fang des 19. Jahrhunderts, namlich des Asyls, zugrunde liegen. Gerade
die Transformation des Internierungshauses in das Asyl ist Gegenstand
des Schlussteils der Histoire de la folie. Dabei zeigt Foucault, (a) wie ei-
nerseits der Wahnsinn, nachdem die Praxis der unterschiedslosen Inter-
nierung der Irrsinnigen zusammen mit dem breiten Universum der so-
zial Ausgeschlossenen, mit Verbrechern, Armen und Libertins, ihn zum
Verschwinden gebracht hatte, allmahlich wiederauftaucht (insb. Kapitel
1. »Die grofse Furcht« und 2. »Die neue Trennung«); und (b) wie ande-
rerseits in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts ein spontaner Verian-
derungsprozess der Institutionen der Internierung zur Entstehung von
speziell fiir die Irren gedachten Anstalten fiihrt, die zum ersten Mal eine
medizinische Behandlung des Wahnsinns in Betracht ziehen (wieder-
um insb. Kapitel 2.); schlieflich (c) wie die Etablierung der modernen
Asyle zur Behandlung der Irren von einer Entfremdung des Wahnsinns
moralischer Natur begleitet wird, die das Feld fur seine positivistische
Objektivierung zur Geisteskrankheit freimacht (insb. Kapitel 3. »Vom
rechten Gebrauch der Freiheit« und 4. »Die Entstehung des Asyls«).

Der Neveu wiederholt allerdings nicht unmittelbar in sich die lang-
same Transformation, bei der durch den Ubergang vom Hépital géné-
ral zu den modernen Asylen der institutionelle Umgang mit den Irrsinni-
gen umgewandelt wurde. Er setzt archdologisch und nicht auf der Ebene
der Zeit der Historiker oder der immanenten Sinnentfaltung an, die von
der Reduktion des Wahnsinns auf die einfache Kehrseite der Vernunft
zu dessen positivistischer Durchrationalisierung fiihrt. Was in ihm zur

23 HF 225 (»Auf der einen Seite vollig ausgeschlossen, auf der anderen vollig
objektiviert, wird der Wahnsinn niemals um seiner selbst willen und in ei-
ner ihm eigenen Sprache manifestiert«, dt. 166).

222

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

Erscheinung kommt, sind die Strukturen der Unvernunft, die der gesam-
ten Bewegung zugrunde liegen sollen. In ihm kommt die vermittlungslo-
se Auseinandersetzung zwischen Vernunft und Unvernunft zur Sprache,
die der sich mit der Entstehung der modernen Irrenanstalten abzeichnen-
den Geschichte der vollendeten Durchdringung der Unvernunft durch
die Vernunft unterliegt.

Deshalb fasst die Figur des Neveu nicht so sehr die Geschichte der
Transformation der Internierungsanstalten zu Asylen zusammen, auf die
der dritte und letzte Teil von Foucaults Buch geht. Sie kindigt vielmehr
auf einer archdologischen Ebene die Riickkebr der Unvernunft an, die
bereits der Gleichsetzung der Vernunft mit ihrem unmittelbaren Nega-
tiven, die mit der Entstehung des Asyls vollzogen wurde, eingeschrieben
war. Das Verhiltnis zwischen Vernunft und Unvernunft erfahrt dabei
eine Umkehrung. War fruher die Vernunft die raison d’étre der Unver-
nunft als deren unmittelbare Kehrseite, wird jetzt die Unvernunft als
Grundlage sowohl von Vernunft wie auch von Unvernunft als deren
schlichtem Negativen zum Wesen der Vernunft (»La déraison devient la
raison de la raison«, HF 433/dt. 3 50).* Damit vollzieht sich jene Riick-
kehr des Tragischen in die Dialektik der Geschichte, die Foucault in sei-
ner Préface herausgearbeitet hatte.

Von diesem Triumph des Wahnsinns stellt allerdings der Neveu
Foucault zufolge nur eine Vorankiindigung dar. In Diderots Satire er-
scheint die Figur des Neffen nicht als autonome Gestalt, sondern als
Gesprachspartner eines fiktiven Ichs, das dem freien Gerede des Neveu
zuhort und dessen Wahrheitsgehalt entwirrt. Die ziigellosen Worte des
Neffen besitzen zwar die Kraft, die Wahrheit zum Vorschein kommen zu
lassen; in dieser Hinsicht sind sie wie ein Kriimchen Sauerteig, das einem

24 Dazu auch FINK-EITEL, Die Philosophie und die Wilden, a.a.0., 217-29
ff.; PILLEN, Hegel in Frankreich, a.a.0., 221 ff. und SUAREZ MULLER,
Skepsis und Geschichte, a.a.0., 608—13. Fink-Eitel und Pillen identifizie-
ren Foucaults Unvernunft mit einer leiblichen Selbstermdchtigung (Fink-Ei-
tel 227) oder gar einer dsthetischen Erfabrung (Pillen 237) in Anlehnung
an Nietzsche, sodass dann die Vernunft leichtes Spiel hitte, wieder dem
pratendierten Triumph des Wabnsinns ihre List aufzuerlegen, wie es Pillen
pragnant auf den Punkt bringt (v. a. 218). Demnach wiirde die Unvernunft
keinen entscheidenden »Bruch«, sondern eine grundsatzliche »Kontinui-
tat« mit der Vernunft aufweisen, von der sie »eine Art schwarze Zwillings-
schwester« darstellt (Pillen 22). Suarez Miller hebt hingegen hervor, wie
Hegel und Foucault bei allen Ahnlichkeiten ihrer Analysen in ihrer unter-
schiedlichen Bewertung des subversiven Charakters des Helden voneinan-
der abweichen. Die Studie von B. LYPP, »Die Lektiiren von Le Neveu de Ra-
meau durch Hegel und Foucault«, in H. DIECKMANN (Hg.), Diderot und
die Aufkldrung, a.a.O., 137-59, ist vorwiegend auf Les mots et les choses
fokussiert.

223

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

jeden hinter dem Schleier der gesellschaftlichen Philisterei ein Teil seiner
natiirlichen Individualitdt zurtickgibt und somit die Figur des gescheiter-
ten Musikers den Ziigen des Hofnarren am nachsten kommen lasst. Der
Neveu ist aber allein nicht imstande, in seinem Geschwitz das Richti-
ge vom Falschen zu unterscheiden; dafiir braucht es einen Verniinftigen
wie das Ich aus Diderots Dialog, das dank seines Urteilsvermogens tiber
die Triftigkeit der Worte des Neffen entscheiden kann.>s

Foucault spricht deshalb im Fall des Neffen von einem knechtischen
Bewusstsein (HF 431/dt. 349). Die Unvernunft kommt mit ihm wieder
an den Tag, behauptet sich aber noch nicht in ihrer vollen Autonomie,
was erst beim spaten Holderlin, bei Nietzsche, Nerval und Antonin Ar-
taud der Fall sein wird. Im Verhiltnis zwischen dem Neveu und dem
fiktiven Ich will Foucault sogar die Situation der folie im 18. Jahrhun-
dert in ihren wesentlichen Zugen nachgezeichnet sehen. Das fiktive Ich
verkorpert demnach die Bewusstseinsform, die die gesamte Bewegung
der Transformation der Internierungsanstalt in das Asyl prigt. Foucault
nennt sie enunziatives BewufStsein vom Wabnsinn (HF 219/dt. 160). Die-
se conscience énonciative bestehe in einer unmittelbaren, auf der uner-
schiitterlichen Evidenz der eigenen Vernunftigkeit basierenden Anerken-
nung der Verrucktheit der Anderen. Aus diesem Grunde richtet Foucault
seine Analyse — wie schon vor ihm Hegel — nicht so sehr auf die Inter-
aktion, die im ganzen Dialog zwischen den beiden Gespriachspartnern
stattfindet, sondern hauptsichlich auf die Figur des Neveu und auf den
Triumph der Unvernunft, den sie vorankiindigen soll.

Diese fruchtbare Abweichung gestattet beiden, Foucault wie Hegel,
von der wackeligen Autonomie des Neffen abzusehen und ihm eine un-
geheure diagnostische Bedeutung beizumessen. Anders als die moderne,
positivistische Psychopathologie, die sie naturalistisch als Geisteskrank-
heit behandelt, stellt der Neveu laut Foucault die folie noch in jenen
Horizont der déraison, innerhalb dessen das klassische Zeitalter sie im-
mer schon verstand. Hatte das klassische Zeitalter sie allerdings ledig-
lich als Korrelat der Vernunft betrachtet, so vermag jetzt der Neffe die
Unvernunft der Relativierung zu entziehen, durch die sie entscharft und
letztendlich beherrscht wurde. Der Neveu verleiht ihr erneut die Selbst-
standigkeit, uber die sie in der Renaissance verfiigte, als sie noch als
radikale Nacht galt. Dadurch bricht er vertikal und archidologisch die
schone Geradheit, die nach einer positivistisch verstandenen Geschich-
te des Wahnsinns das rationale Denken bis zur Analyse des Wahnsinns

25 Vgl. Vgl. RN 5/NR 396 f. Fiir eine andere Interpretation, die stattdessen die
Gleichwertigkeit der beiden Figuren stark macht: H. R. JAUS, »Der dialo-
gische und der dialektische Neveu de Rameau oder: Wie Diderot Sokrates
und Hegel Diderot rezipierte«, in: K. STIERLE, R. WARNING (Hg.), Das
Gesprich, Miinchen 1984, 393—419.

224

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

als Geisteskrankheit fithrt.>* Der Neveu offenbart die Geschichte der ra-
tio der abendlandischen Welt nicht als den Fortschritt eines Rationalis-
mus, sondern nach der geheimen Bewegung, durch die die Unvernunft
verheimlicht wurde und dennoch eine fundamentale Stellung annahm.

Mais il s’en faut que I’histoire d’une ratio comme celle du monde occiden-
tal s’épuise dans le progrés d’un >rationalismec; elle est faite, pour une part
aussi grande, méme si elle est plus secréte, de ce mouvement par lequel
la Déraison s’est enfoncée dans notre sol, pour y disparaitre, sans doute,
mais y prendre racine.>”

Der Neffe bezeichnet somit die gebrochene Linie der absoluten Unver-
nunft, die vom Narrenschiff der Renaissance bis zum spateren Nietzsche
und zu Artaud verlduft, und schreibt das Verhaltnis zwischen raison, fo-
lie und déraison neu um.*® Der Triumph, den die Unvernunft mit dem
Neffen erfahrt, lasst sie als das Fundament sowohl der Vernunft wie des
auf Pathologie reduzierten Wahnsinns zum Vorschein kommen, von de-
nen her sie im klassischen Zeitalter und in der Moderne gedacht wurde.
Dadurch feiert die Unvernunft eine doppelstufige Riickkehr zur Freibeit.

Auf der einen Seite ruckt sie die auf den Determinismus der Natur
reduzierte folie der modernen Psychologie in den moralischen Hori-
zont der klassischen raison, aus der die wissenschaftliche Erkenntnis
des Wahnsinns als Geisteskrankheit letztendlich hervorgeht.>> Auf der
anderen Seite stellt sie selbst die klassische raison, deren Hervorgehen
aus einer willkiirlichen, ja freien ethischen Wahl Foucault anhand von
einerseits Descartes und andererseits Spinozas Tractatus de intellectus
emendatione aufweist, auf das Fundament einer absoluten Freibeit vor
der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft, die dem Willen
zum methodischen Zweifel und zur absoluten Askese gegeniiber den
Verfithrungen des Irrtums zugrunde liegt.>° Vor der Entdeckung der

26 Vgl. HF 48/dt. so.

27 HF 70 (»Es fehlt aber daran, daf§ die Geschichte einer ratio wie der der
abendlindischen Welt sich in dem Fortschritt eines >Rationalismus«< er-
schopft; zu einem ebenso groflen, vielleicht geheimeren Teil besteht sie aus
jener Bewegung, durch die die Unvernunft sich in unseren Boden gegraben
hat, sicherlich um darin zu verschwinden, aber um Wurzeln zu schlagen«,
dt. 71, Ubersetzung leicht veriandert).

28 Vgl. HF 432/dt. 350.

29 Vgl. HF 145: »Le classicisme formait une expérience morale de la déraison,
qui sert, au fond, de sol & notre connaissance >scientifique< de la maladie
mentale« (»Das klassische Zeitalter bildete eine moralische Erfahrung der
Unvernunft, die unserer >wissenschaftlichen< Erkenntnis der Geisteskrank-
heit letztendlich zugrunde liegt«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

30 Vgl.v.a. HF 186—90 (fehlt in der deutschen Ausgabe).

225

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

eingeborenen Ideen des Cogito gibt es laut Foucault einen grundlegenden
Willen zur Vernunft prinzipiell ethischer und nicht theoretischer Natur,
der sowohl Descartes auf seinem Weg durch den Zweifel wie Spinoza
in seiner Suche nach einer ewigen Freude jenseits der Tauschungen und
Irrtiimer des gemeinen Lebens leitet.

Bien avant le Cogito, il y a une trés archaique implication de la volonté et
du choix entre raison et déraison.3*

Hinter dem moralischen, verniinftigen Bewusstsein (»conscience rai-
sonnable«) des Wahnsinns, das die institutionelle, die Irrsinnigen im
breiten Universum der moralischen Abweichung zusammen mit Verbre-
chern, Libertins und Ketzern verfemende Praxis der Internierung be-
stimmt hat, steckt ein ethisches Bewusstsein (»conscience éthique«), das
sich auf der Ebene der philosophischen Reflexion zeigt und als freie Ent-
scheidung fiir die Vernunft gegen die Unvernunft den fiir das klassische
Zeitalter konstitutiven Zusammenhang zwischen Wahnsinn und Schuld
begrundet.

Gegeniiber dieser relativierten Unvernunft das absolute Vorrecht der
Unvernunft wieder stark zu machen, heif$t, hinter dem kritischen Be-
wusstsein des Wahnsinns und seinen moralischen und ethischen Bestim-
mungen das tragische Bewusstsein eines Wahnsinns als liberté absolue
erneut an den Tag zu bringen, das im Mittelpunkt des unterschlagenen
Strangs steht, der von der stultifera navis der Renaissance bis zu Nietz-
sche und Artaud hinfthrt.>*

Auf eine solche absolute Freiheit, die die ethische Entscheidung fiir die
Vernunft des klassischen Zeitalters ins Wanken bringt, stiitzt Foucault
seine Kritik an der Naturalisierung des Wahnsinns durch die moderne
Psychopathologie. So soll der Wahnsinn nach dem Beispiel des klassi-
schen Zeitalters, das es zu radikalisieren gelte, nicht in einem Naturho-
rizont, sondern auf der Grundlage einer fundamentalen déraison, die
grundsitzlich tragische Freiheit ist, verstanden werden.

Nous avons pris maintenant ’habitude de percevoir dans la folie une chu-
te vers un déterminisme ou s’abolissent progressivement toutes les formes
de la liberté ; elle ne nous montre plus que les régularités naturelles d’un
déterminisme, avec ’enchainement de ses causes, et le mouvement discur-
sif de ses formes ; car la folie ne menace ’lhomme moderne que de ce re-
tour au monde morne des bétes et des choses, a leur liberté entravée. Ce
n’est pas sur cet horizon de nature que le XVII¢ siécle et le XVIII® siecle

31 HF 187 (»Viel frither als das Cogito gibt es eine sehr archaische Implikati-
on des Willens und der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft«,
fehlt in der deutschen Ausgabe).

32 Vgl. HF 47/dt. 49.

226

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

reconnaissent la folie, mais sur un fond de déraison; elle ne dévoile pas un
mécanisme, elle révele plutdt une liberté qui fait rage dans les formes mon-
strueuses de Panimalité. [...] Au contraire, la déraison, pour le classicisme,
a valeur nominale ; elle forme une sorte de fonction substantielle. C’est
par rapport a elle, et a elle seule que peut se comprendre la folie. Elle en
est le support ; disons plutot qu’elle définit Pespace de sa possibilité. Pour
I’lhomme classique, la folie n’est pas la condition naturelle, la racine psy-
chologique et humaine de la déraison ; elle en est seulement la forme em-
pirique ; et le fou, parcourant jusqu’a la fureur de I’animalité la courbe de
la déchéance humaine, dévoile ce fond de déraison qui menace ’homme
et enveloppe de trés loin toutes les formes de son existence naturelle. II
ne s’agit pas d’un glissement vers un déterminisme, mais de ’ouverture
sur une nuit. Plus que tout autre, mieux en tout cas que notre positivisme,
le rationalisme classique a su veiller, et percevoir le péril souterrain de la
déraison, cet espace menagant d’une liberté absolue.:

Aus demselben Grund, aus dem ein auf die Natur einer Geisteskrank-
heit reduzierter Wahnsinn nie die Wahrheit iiber die Unvernunft wird
aussagen konnen, wird eine Psychologie nie vermogen, eine Unvernunft

33 HF 208 f. (»Wir haben uns heute daran gewohnt, im Wahnsinn einen Fall
in die Richtung eines Determinismus wahrzunehmen, wo sich allmahlich
alle Formen der Freiheit aufheben; nunmehr zeigt er uns allein die natiirli-
chen Regelmifigkeiten eines Determinismus, der sich durch die Verkettung
seiner Ursachen und die diskursive Bewegung seiner Formen auszeichnet;
denn der Wahnsinn bedroht den modernen Menschen einzig durch diese
Riickkehr zur diisteren Welt der Tiere und der Dinge, zu deren behinderter
Freiheit. Nicht von diesem Naturhorizont her erkennen das 17. und das 18.
Jahrhundert den Wahnsinn, sondern auf der Grundlage der Unvernunft; er
stellt keinen Mechanismus blof3, sondern er offenbart eher eine Freiheit, die
in den monstrosen Formen der Animalitdt wiitet. [...] Im Gegenteil, die Un-
vernunft hat fiir das klassische Zeitalter einen nominalen Wert; sie bildet
eine Art substanzielle Funktion. In Bezug auf sie und nur auf sie allein kann
der Wahnsinn verstanden werden. Sie ist dessen Trager; besser noch: Sie be-
stimmt den Raum seiner Moglichkeit. Fir den Menschen des klassischen
Zeitalters stellt der Wahnsinn nicht die natiirliche Bedingung, die psycholo-
gische und menschliche Wurzel der Unvernunft dar; sie bildet einzig deren
empirische Form, und der Irrsinnige, indem er die Kurve des menschlichen
Verfalls bis zur Wut der Animalitdt durchzieht, legt den Unvernunftsgrund
offen, der den Menschen bedroht und von einer grofSen Entfernung her all
die Formen seiner natiirlichen Existenz umgibt. Es handelt sich nicht um ein
Abgleiten in einen Determinismus, sondern um ein Sich-Offnen gegeniiber
einer Nacht. Mehr als jeder andere, besser auf jeden Fall als unser Positi-
vismus, hat der Rationalismus des klassischen Zeitalters gewusst, wach zu
bleiben und die unterirdische Gefahr der Unvernunft wahrzunehmen, diesen
bedrohenden Raum einer absoluten Freiheit«, fehlt in der deutschen Ausga-

be).

227

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

aufzufassen, von der sie selbst fundiert wird. Um in seiner eigentlichen
Dimension verstanden zu werden, soll der Wahnsinn im Gegenteil erneut
in den freien Horizont der Unvernunft gestellt werden.

Jamais une psychologie de la folie ne pourra prétendre a dire la vérité de
la déraison. Il faut au contraire replacer la folie sur le libre horizon de la
déraison, afin de pouvoir lui restituer les dimensions qui lui sont propres.’+

In einen solchen freien Horizont werde der Wahnsinn vom Neffen ge-
stellt, der erneut beide, folie und raison, auf den Boden der déraison ri-
cken lasst. Somit zeige der Neffe nicht nur die Unmoglichkeit auf, das
Wesen der Unvernunft von der Natur her zu verstehen, sondern zugleich
den intrinsisch biopolitischen Charakter ihrer vermeintlich wertneutra-
len, ja positiven Pathologisierung und Naturalisierung.

Der Begriff Biopolitik taucht im Werk Foucaults expressis verbis erst
in der Mitte der siebziger Jahre auf und kommt insofern in Wahnsinn
und Gesellschaft selbstverstandlich noch nicht vor. Der Sache nach kann
er allerdings — sozusagen ante litteram — bereits in diesem Zusammen-
hang verwendet werden, sofern die Bergung der Unvernunft dank der
vertikalen Arbeit der Archidologie die Naturalisierung des Wahnsinns
durch die moderne, vermeintlich positive Psychopathologie als echte Po-
litik des Lebens, oder gar Moralisierung der Natur, erscheinen lasst. Am
einfachsten zeigt dies der gesamte Aufbau von Histoire de la folie. Geht
es im ersten Teil des Buches hauptsiachlich um die minutiose Rekon-
struktion des moralischen Bewusstseins des Wahnsinns in der Praxis der
Internierung und im zweiten um die Schilderung seines wissenschaftli-
chen Bewusstseins in der medizinischen Behandlung der Irrsinnigen als
Geisteskranke, so zeigt der dritte Teil in der Entstehung der modernen
Institution des Asyls, die in seinem Mittelpunkt steht, die konstitutive
Verstrickung zwischen den beiden Ebenen, das Moralische einerseits und
das Wissenschaftliche andererseits, auf. Die Naturalisierung des Wahn-
sinns dient seiner politischen Inanspruchnahme und nicht der Festlegung
seiner positiven Wahrheit anhand des allmahlichen aber unaufhaltsamen
und linearen Fortschritts der raison.

Erzahlt die Geschichte der Medizin die schone Fortschrittsparabel ei-
ner wissenschaftlichen Emanzipation von religiosen und ethischen Im-
plikationen, die erst die positive Naturalisierung des Wahnsinns zur
Geisteskrankheit ermoglicht hat, so will die Archiologie aufweisen, wie
im Gegenteil die Unvernunft erst infolge einer Exkommunikation zum

34 HF 210 (»Eine Psychologie des Wahnsinns wird nie beanspruchen kon-
nen, die Wahrheit der Unvernunft auszusagen. Man muss im Gegenteil den
Wahnsinn im freien Horizont der Unvernunft zuriicklassen, um ihm die Di-
mensionen wiedergeben zu konnen, die ihm eigen sind«, fehlt in der deut-
schen Ausgabe).

228

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

Erkenntnisobjekt werden konnte: Die Natur-Wissenschaft der psychisch
kranken Lebewesen ist eigentlich eine Politik oder gar eine Bio-Poli-

tik.

N’est-il pas important pour notre culture que la déraison n’ait pu y de-
venir objet de connaissance que dans la mesure ou elle a été au préalable
objet d’excommunication?3s

Um allerdings detailliert zeigen zu konnen, in welchem Sinne hier von
einer >Biopolitik< avant la lettre die Rede sein kann — auf die Frage nach
der Biopolitik wird der nachste Teil ausfuhrlich eingehen —, soll zuerst
erlautert werden, was unter einem Triumph der Unvernunft genauer zu
verstehen ist. Worin besteht die Dynamik der notwendigen Riickkehr der
déraison aus dem Schweigen, in das sie zuerst von der klassischen und
dann von der biowissenschaftlichen Ratio laut Foucault hineingedrangt
wurde? Was ist dabei eigentlich am Werk? Das heifSt: Ist die déraison
Foucaults tatsichlich imstande, die Bewegung herbeizufiihren, die auf
sie zurtickgefithrt wird, oder muss man nicht vielmehr eine andere Form
des Wahnsinns unterstellen, deren sozusagen versteckte Wirksamkeit die
Dynamik der Riickkehr der Unvernunft erst erkldren kann? Inwiefern
ist auflerdem die Unvernunft der Vernunft nicht dufSerlich, sondern bil-
det ein ihr wesentliches Bediirfnis und zugleich das Schicksal, zu dem sie
ihrer Natur nach bestimmt sein soll? Und vor allem: In welchem Sinne
bildet sie eine absolute Freibeit, der gegenuiber jeder Versuch der Natu-
ralisierung zum Scheitern verurteilt ist?

Die Umkehrung des Kartesianismus, die Denis Diderots Le Neveu de
Rameau darstellt, sei erst durch Holderlin und Hegel verstandlich ge-
worden.?¢ Die Phinomenologie des Geistes stelle allerdings erst eine par-
tielle Befreiung der Unvernunft aus dem Ausschlussgebiet dar, in das sie
vom klassischen Rationalismus gedriangt wurde.’” Denn nach Foucault
bildet die Vollendung des Geistes, von der her Hegel die Verrucktheit des
Neffen beurteilt, selbst eine Form von Reduktionismus, ja eine Natura-
lisierung der unverniinftigen Freiheit, nicht weniger als nach Hegel die
sich selbst klare Verwirrung des Musikers und Schmarotzers Rameau
den Geist im Zustand der Naturverfallenheit darstellt.

Die beiden Ausdeutungen der Figur des Neffen, die Interpretati-
on Foucaults einerseits und jene Hegels andererseits, weisen neben ih-
rer grofSen Verwandtschaft auch zwei entgegensetzte Konzepte der Be-
ziehung zwischen Freiheit und Natur auf. Eine genauere Analyse soll

35 HF 142 (»Ist es etwa fir unsere Kultur irrelevant, dass in ihr die Unvernunft
erst zum Erkenntnisobjekt werden konnte, nachdem sie zum Exkommuni-
kationsobjekt gemacht wurde?«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

36 Vgl. HF 437/dt. 354 f.

37 Vgl. die bereits zitierte Stelle aus HF 69/dt. 7o.

229

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

zeigen, dass beide ohne den Bezug auf einen im eminenten Sinne verstan-
denen Begriff des Lebens nicht zu denken sind.

II. Nature de la folie und essence de la déraison:
Wiederkehr und Triumph des Wahnsinns
in Foucaults Neffen

Das Abenteuer von Rameaus Neffen zeigt aus der Sicht Foucaults die In-
stabilitat und die ironische Umkehrung jeder Vernunftform auf, die die
Unvernunft als ihr dufSerlich und unwesentlich behandelt. Das Geldchter
des Neffen verkorpert die verhohnende Kraft eines Wahnsinns, der eine
jede Vernunft, die beansprucht, ihn zu erfassen, zum Verlust ihrer selbst
treibt. Dabei erfahrt die Vernunft eine ironische Umkehrung, die in den
Triumph des Wahnsinns mindet. Die Unvernunft wird zum Wesen der
Vernunft oder zur raison de la raison. Uber die Vernunft befindet man
nunmehr auf der Grundlage der Unvernunft.®

Verantwortlich fiir die ironische Umkehrung in die Unvernunft, der
die Vernunft ausgesetzt wird, ist die Durftigkeit ihrer Beziehung zum
Wahnsinn. Es ist dieses Missverhaltnis, das Foucault am Beispiel von
Rameaus Neffen und dessen Beziehungen zu seinen Gonnern illustriert.
Ahnlich dem Mittelalter- und Renaissancenarren wird der Neveu nur
nach dem Register des Habens anerkannt (»sur le mode de ’avoir«, HF
433/dt. 351). Er bildet ein Eigentum, eine Sache, die man besitzen kann.
Die Aquivozitit dieses Besitzes wird aber sogleich vom Neveu selbst de-
nunziert. Denn wenn der Wahnsinn lediglich einen Gegenstand der An-
eignung darstellt, wird er zugleich zum Gegenstand eines Bediirfnisses.
Ohne ihren Narren wirden die vernunftigen Leute in die tiefste Lang-
weile geraten. Im Gefiihl der Leere, in das die Gonner des Neveu durch
seine Abwesenheit versinken wiirden, sieht Foucault die Bodenlosigkeit
einer Vernunft verkorpert, die sich nur durch die Assimilierung an ihre
Negatives etablieren kann. Die Notwendigkeit der Aneignung ihres Ent-
gegengesetzten aber treibt laut Foucault die Vernunft zum Verlust ihrer
selbst. Entfremdet, sei sie mit ihrem Gegenteil unmittelbar identisch ge-
worden und dadurch habe sie die Identitit mit sich selbst verloren.

Foucault bezeichnet weiter das Besitz- und Zugehorigkeitsver-
hiltnis zwischen Vernunft und Unvernunft als eine reine Urteils- und
Definitionsbeziehung. Durch ihr Urteil denunziert die Vernunft einerseits
die Unvernunft als ihr guflerlich und nicht essenziell.>> Andererseits be-
deutet dieser Ausschluss zugleich einen Einschluss, denn die Feststellung

38 Vgl. HF 438/dt. 355.
39 Vgl HF 433/dt. 351.

230

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DERAISON

des Wahnsinns tiber das Vernunfturteil setzt immer eine Aneignung der
Unvernunft voraus. Die Logik der unberechtigten Assimilierung schliefSt
ein, indem sie Differenz auf Identitit reduziert. Zur gleichen Zeit und ge-
rade dadurch schliefSt sie aus, weil sie in der Identitit die Differenz un-
terschldgt und die Unvernunft zu einem Ding macht.

La déraison n’est pas hors de la raison, mais justement en elle, investie,
possédée par elle, et chosifiée ; C’est, pour la raison, ce qu’il y a de plus in-
térieur et aussi de plus transparent, de plus offert.+

Aus diesem verkehrten Verhiltnis der Vernunft zur Unvernunft geht der
Triumph des Wahnsinns in der Form einer doppelten Riickkebr hervor.
Zum einen findet ein Zuriickflieffen der Unvernunft in Richtung der
Vernunft statt; zum anderen kehrt man zu einer Erfahrung zuriick, in
der Vernunft und Unvernunft sich unbegrenzt implizieren. In dieser not-
wendigen Umkehrung, die der Vernunft widerfahrt, ist das Schicksal des
Wahnsinns in der modernen Welt prdfiguriert.+

Auf den ersten Blick konnte man meinen, der Neveu wiederholt le-
diglich die mittelalterlichen Figuren der Irren und der Narren, zu denen
seine Verwandtschaft nicht zu leugnen ist. In seiner Riickkehr nimmt
aber der Wahnsinn eine neue Bedeutung an, die sich von jener unter-
scheidet, die ihn in der Mittelalter- und Renaissancenarretei auszeichne-
te. Der Wahnsinn stellt nicht mehr eine mystische Kommunikation mit
dem Wesentlichen durch ein geheimnisvolles Wissen dar; seine Verblen-
dung spricht im Gegenteil den Taumel einer absoluten Leere als die ein-
zige Wahrheit der Wahrheit aus.+

Im Wahnsinn stehen sich laut Foucault Sein und Nicht-Sein ohne Ver-
mittlung gegeniiber. Auf der einen Seite steht die Unvernunft dem Sein
am niachsten, denn sie gehorcht vermittlungslos der Unmittelbarkeit des
Begehrens. So spricht der Neveu schamlos die Unersattlichkeit seiner
Triebe aus: Er hat Hunger und sagt es. Dadurch manifestiert er lediglich
den unmittelbaren Druck des Seins in der Unvernunft, das heif3t letzt-
endlich die Unmoglichkeit, zwischen Bediirfnissen und Vernunft zu ver-
mitteln (»I’impossibilité de la médiation«, HF 436/dt. 353).

Zur gleichen Zeit ist aber die Unvernunft dem Nicht-Sein der Illusion
ausgesetzt. Neben der Unmittelbarkeit kennt sie auch die Reflexion. Sie
erfihrt sie allerdings in der Form eines grundlosen Verweisens auf Ande-
res, das sie als Reich des Scheins, als unaufthérliche Pantomime entlarvt.

40 HF 434 (»Die Unvernunft ist nicht auflerhalb der Vernunft befindlich, son-
dern und gerade in und von ihr umhiillt, besessen und verdinglicht. Fiir die
Vernunft gibt es nichts Innerlicheres, nichts Transparenteres, nichts offener
Dargebotenes«, dt. 351).

41 Vgl HF 434 f/dt. 352.

42 Vgl. HF 439/dt. 357.

231

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Die Unvernunft ist immer Nicht-Sein, das Andere eines Seins, das nie in
seiner Positivitdt gegeben ist.

Ahnlich wird der Neveu, der seinem Bediirfnis schonungslos Ausdruck
gibt, von einem Bediirfnis zu einer pausenlosen Komodie gezwungen.
Sein Leben besteht in einem ununterbrochenen Erdenken und Ausfiithren
von Posen. Eine ungeloste Spannung zwischen Spontaneitit und Thea-
tralik zeichnet ihn aus. Seine Unvernunft stellt gleichzeitig den Zwang
des Seins und die Pantomime des Nicht-Seins, die unmittelbare Notwen-
digkeit und die unendliche Reflexion des Spiegels dar. Die Unmoglichkeit
der Vermittlung zwischen den beiden entgegengesetzten Bewegungen, die
sein Bewusstsein ausmachen, und der Wahn, der sich daraus ergibt, er-
lebt der Neveu zudem willentlich und affirmativ. Der Wahn widerfahrt
ihm nicht einfach, sondern wird von ihm ganz bewusst gewollt: Der Ne-
veu ist von einem systematischen Willen zum Delirium getrieben, und
zwar bis zu dem Punkt, an dem seine Extravaganz bei vollem Bewusst-
sein und als totale Erfabrung der Welt ausgeiibt wird.*

Wihrend sich friher der Wahnsinn ganz im Raum des Irrtums defi-
nierte, versteht er sich nunmehr von der Quelle der Sprache her: jenem
Augenblick aufSerhalb der Zeit, der Ende und Anfang zugleich ist, in
dem sich der Sinn konstituiert. Zur gleichen Zeit bildet er keine Offen-
barung der Transzendenz mehr; mit ihm tritt nicht mehr das in Erschei-
nung, was radikal anders (»radicalement autre«, HF 439/dt. 356) ist.
Nicht die Wahrheit stellt den Horizont der folie dar, sondern die absolute
Leere der stindigen Konfrontation zwischen Bediirfnis und Illusion, Un-
mittelbarkeit und Reflexion, die sich in ihr unendlich abspielt und deren
Tragik laut Foucault bereits Freud und Nietzsche angekiindigt haben.

Der Wille zum Delirium des Neveu stellt demgemafs einen anderen
malin génie als die Unvernunft bei Descartes dar. Er trennt nicht mehr
von der Wahrheit ab, sondern stellt die unlésbare Verwirrung und den
unaufhaltsamen Taumel dar, worin jede Wahrheit gerit, die sich als blofs
menschliche versteht. Die Moglichkeit des bosen Geistes wiirde demnach
nicht mehr in der Wabrnebmung, sondern der Expression liegen. Sie be-
trifft nicht mehr das Problem der Vermittlung des menschlichen, endli-
chen Wissens mit der Wahrheit, sondern das Verhiltnis dieses inzwischen
reflexiv gewordenen Wissens zu sich selbst.#

Die Auswirkungen dieser Reduktion auf das Menschliche, die Foucault
implizit mit dem Aufkommen der modernen Dialektik bei Kant und He-
gel in Verbindung setzt, sind auch in der Figur des Neffen am Werk: Sie
konnen an der ungelosten Spannung zwischen Unmittelbarkeit und Re-
flexion, die das Delirium des Neveu beseelt, abgelesen werden. Der Neffe

43 Vgl. HF 437/dt. 354.
44 Vgl. HF 439 f./dt. 357.

232

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DERAISON

kiindigt demnach die anthropologische Reduktion an, die das 19. Jahr-
hundert geprigt hat.

Le rire du Neveu de Rameau préfigure a ’avance et réduit tout le mou-
vement de ’anthropologie du XIXe siecle.#s

Diese Wende sieht Foucault mit dem ganzen nach-begelianischen Den-
ken vollzogen. Dem Sinne nach muss er allerdings wohl eher lediglich die
sogenannte linkshegelianische Tradition im Blick haben, die bekanntlich
ihrem Programm die Anthropologisierung des Hegel’schen Geistes ein-
geschrieben hatte.+ Die Arbeit des Geistes besteht insbesondere in jener
Vermittlung, durch die der Mensch in der Anthropologie des 19. Jahr-
hunderts von seinem subjektiven Wissen zur objektiven Wirklichkeit der
Welt, oder gar — in der Begrifflichkeit von Hegels Phinomenologie des
Geistes — von der Gewissheit zur Wabrheit gelangt. Demgegeniiber hat
aber laut Foucault der Neveu Diderots schon seit langem gezeigt, dass
der Mensch unaufhorlich vom Denken zur trigerischen Wahrheit des
Unmittelbaren zuriickverwiesen wird.

Diese unauflosliche Spannung fiithre den Schwindel jeder festen Be-
stimmung herbei, aus dem das Delirium der Unvernunft hervorgeht. Eine
Vermittlung obne Arbeit ist dabei am Werk, deren Seele der Mensch
selbst als das Zentrum des Ausdrucksgeschehens ist, in dem die Wahrheit
anthropologisch beziehungsweise dialektisch verstanden besteht.4” Der
Mensch in der doppelten Bewegung der Entauflerung seiner Gewissheit
und der Verinnerlichung der Wahrheit der Welt macht die Einheit einer
Vermittlung aus, die sich durch ihre Unmittelbarkeit auszeichne. In die-
sem Sinne kennt die Vermittlung, deren Ironie auch dem zerstorerischen

45 HF 440 (»Das Lachen des Neveu de Rameau prifiguriert und reduziert die
ganze Bewegung der Anthropologie des 19. Jahrhunderts«, dt. 357).

46 Dazu die klassische Darstellung von K. LOWITH, »Philosophische Theo-
rie und geschichtliche Praxis in der Philosophie der Linkshegelianer«, in:
DERS. (Hg.), Die Hegelsche Linke, Stuttgart / Bad Cannstatt *1988 (1962),
7—37 und was insb. Hegels Phinomenologie des Geistes angeht: Ch. WECK-
WERTH, Zur anthropologischen Wendung des Hegelschen Phinomenolo-
gie-Konzepts, in: A. ARNDT, E. MULLER (Hg.), Hegels >Phinomenologie
des Geistes< heute, Berlin 2004, 217—44. Der Vorwurf Foucaults ist jedoch
nicht im Sinne eines Verrats an Hegel zu verstehen, sondern er richtet sich
gegen die ausdriickliche Erhebung von dessen Philosophie zum Programm
eines anthropologischen Reduktionismus, der nach Foucaults Auffassung in
der Dialektik der Sache nach bereits angelegt war, ohne allerdings gewollt
gewesen zu sein. Denn Dialektik konne, wenn sie nicht lediglich negativ
bleibt, sondern affirmativ wird, nicht umhin, auf der Grundlage einer endli-
chen Einheit, also anthropologisch, zu vermitteln (vgl. MC 261/dt. 305 f.).

47 Vgl. HF 439 f./dt. 357.

233

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Lachen des Neveu seine Kraft schenkt, keine Arbeit und keine Geduld:
sie ist immer schon vollzogen. Sie ist unmittelbare Einheit von Differenz
und Identitit, gleichzeitig dufSerste Distanz und absolute Promiskuitit,
und insofern véllig negativ und vollig positiv zugleich: subversive Macht
der Differenz in der Identitdt und zugleich affirmative Kraft der Identi-
tat in der Differenz.+®

Die Analyse von Hegels Interpretation der Figur des Neffen wird
zeigen, dass Foucault mit der Vermittlung ohne Arbeit eigentlich der
Sache nach die Kritiken Hegels am Formalismus der Wesenslogik be-
ziechungsweise der dufSeren Reflexion der ihm vorhergehenden Philoso-
phie der Subjektivitat reproduziert. Ob es sich dabei um eine absichtli-
che Bezugnahme handelt, ist schwer zu beurteilen und kann im Grunde
auch unentschieden bleiben. Die direkten Hinweise auf Hegel bleiben in
Foucaults Analyse der Figur des Neffen dufSerst sparsam. Die Bezeich-
nung des Besitzverhaltnisses zwischen Vernunft und Unvernunft im Ne-
veu als eine reine Urteils- und Definitionsbeziehung ldsst dennoch daru-
ber keinen Zweifel zu, dass Foucault auch ein ausgeprigtes Bewusstsein
des Logikverstindnisses gehabt haben muss, das Hegels Auffassung der
Figur des Neffen zugrunde liegt. Die Gemeinsamkeiten sind auf jeden
Fall kaum zu tbersehen. Hegel und Foucault teilen nicht nur den allge-
meineren formalen Befund einer unmittelbaren Einheit zwischen Iden-
titat und Differenz, sondern ziehen auch dieselben Folgerungen daraus.
Beide zeigen, wie die Entfaltung dieses immanenten Widerspruchs zu
einer negativen Dialektik fithren muss, die bei Foucault allerdings kei-
nen Umschlag ins Positive kennt. Ahnlich geartet ist auflerdem auch
Foucaults Vorwurf gegen solche Philosophien beziehungsweise Denksys-
teme, die eine Naturalisierung oder gar Psychologisierung und Anthro-
pologisierung des Geistes betreiben.+

Das Delirium der Unvernunft, das der Neveu vorankiindigt, hat sich
laut Foucault spater schlummernd in Erfahrungen wie jenen von Hol-
derlin, Nerval, Nietzsche, van Gogh, Raymond Roussel oder Antonin
Artaud aufbewahrt. Um es in seiner Kontinuitit ergreifen zu konnen,
muss es allerdings von den pathologischen Begriffen freigemacht wer-
den, von denen es tiberlagert wurde. Eine positivistische Auffassung des
Wahnsinns gestattet nicht zu verstehen, weshalb radikale Erfahrungen

48 Vgl. HF 440/dt. 357.

49 Fur Hegel mogen hier die kritischen Hinweise auf den logischen Formalis-
mus im Allgemeinen und auf die Philosophie Kants insbesondere in den ein-
leitenden Seiten zur subjektiven Logik der Wissenschaft der Logik gentigen
(»Vom Begriff im Allgemeinen«). Dort spricht Hegel von einer »naturhis-
torischen Beschreibung der Erscheinungen des Denkens« und in direktem
Bezug auf Kants transzendentalen Kritizismus von einem »psychologischen
Idealismus« (G. W. E. HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lebre vom Be-
griff, Hamburg 1994, 27 und 20, fortan als WL angegeben).

234

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DERAISON

der Unvernunft wie jene, die fiir Holderlin oder Nerval, Nietzsche
oder Artaud charakteristisch sind, in schlichte Verriicktheit miinden
konnten. Denn beides, sowohl das Verriicktwerden aus der Erfahrung
des Deliriums der Unvernunft wie auch die psychologische Erklarung
des Wahnsinns als Krankheit, setzt eine bestimmte Erfahrung der Un-
vernunft als deren konkrete — das heifst hier existenzielle und nicht
transzendentale — Bedingung der Moglichkeit voraus. Diese stellt den-
selben Grund dar, vor dem die poetische wie die psychologische mo-
derne Erfahrung des Wahnsinns zu verstehen ist. Beide wurzeln in ei-
ner historischen Auffassung der Unvernunft, die aus den Aporien der
expression, der menschlichen Selbstreflexion und dem ironischen Ver-
rucken einer auf Anthropologie reduzierten Wahrheit hervorgeht, und
konnen nicht durch den Rickgriff auf eine vermeintliche Natur des
Wahnsinns erklart werden.

Car c’est du centre méme de cette expérience de la déraison qui est leur
condition concréte de possibilité, qu’on peut comprendre les deux mou-
vements de conversion poétique et d’évolution psychologique : ils ne sont
pas liés I’'un a Pautre par une relation de cause a effet ; ils ne se dévelop-
pent pas sur le mode complémentaire ni inverse. Ils reposent tous deux sur
le méme fond, celui d’une déraison engloutie et dont I’expérience du Ne-
veu de Rameau nous a déja montré qu’elle comportait a la fois ivresse du
sensible, la fascination dans 'immeédiat, et la douloureuse ironie ol s’an-
nonce la solitude du délire. Cela ne reléve pas de la nature de la folie, mais
de Pessence de la déraison.s°

Sowohl die poetische wie auch die psychologische Erfahrung des Wahn-
sinns lassen insofern insbesondere das Wesen selbst der modernen Welt
erkennen, als sie deren Unmoglichkeit bezeugen, sich der firchterlichen
Einheit der Unvernunft zu stellen.s

so HF 440 f. («Denn aus eben dem Mittelpunkt dieser Erfahrung der Unver-
nunft, die ihre konkrete Bedingung der Moglichkeit darstellt, kann man die
zwei Bewegungen der poetischen Umwandlung und der psychologischen
Entwicklung verstehen: Sie sind nicht durch eine wirkkausale Relation mit-
einander verbunden; sie entwickeln sich weder in der komplementiren noch
in der umgekehrten Art und Weise. Sie stiitzen sich beide auf denselben
Grund, jenen einer abgetauchten Unvernunft, von der die Erfahrung von
Rameaus Neffen uns bereits gezeigt hat, dass sie zugleich den Rausch des
Sinnlichen, den Reiz im Unmittelbaren und die schmerzhafte Ironie mit sich
bringt, in der sich die Einsamkeit des Deliriums ankiindigt. Dies gehort nicht
der Natur des Wahnsinns, sondern dem Wesen der Unvernunft an«, fehlt in
der deutschen Ausgabe).

51 Vgl. HF 441 (fehlt in der deutschen Ausgabe).

235

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

So ist die Geburt der modernen Psychopathologie Foucaults zufolge
auf die willkiirliche Trennung der unteilbaren Einheit der Erfahrung der
Unvernunft zuriickzufithren. Zeichnet sich das moderne Delirium der
Unvernunft durch die unmittelbare Identitat und Differenz einer arbeits-
und geduldlosen Vermittlung zwischen Gewissheit und Wahrheit, Sub-
jektivitat und Objektivitit, Vernunft und deren Negativitit aus, so trennt
die moderne Psychologie und die Bewegung der Anthropologie des 19.
Jahrhunderts, fiir die sie steht, diese unlosliche Einheit durch eine Gren-
ze, die insofern abstrakt ist, als sie die wesentliche Zusammengehorig-
keit zwischen der Vernunft und ihrem Anderen, Sinn und Irrsinn, Nor-
malem und Pathologischem nicht mehr erkennt.

Cet impartageable domaine que désignait I’ironie du Neveu de Rameau,
il a fallu que le XIX¢ siécle, dans son esprit de sérieux, le déchire et tra-
ce entre ce qui était inséparable la frontiére abstraite du pathologique.s*

Ist die poetische Erfahrung der psychologischen tiberlegen, dann ledig-
lich deshalb, weil sie nach dem blitzartigen Aufleuchten eines Neveu oder
eines Holderlin auf die Einheit der Unvernunft erneut einen Blick zu rich-
ten vermag, ohne dabei allerdings wirklich verweilen zu konnen. Ebenso
wie der anthropologischen Pathologisierung der Vernunft ist ihrer po-
etischen Erfahrung je schon ein Verrat der déraison eingeschrieben, der
sich an der Entsagung der folie ablesen ldsst.s3

Existenzen wie Nerval, Nietzsche, van Gogh, Raymond Roussel oder
Artaud stellen alle die im Grunde gleiche, fir das Wesen der Moderne
entscheidende Frage: Wieso ist es unmoglich geworden, sich in der Dif-
ferenz der Unvernunft aufzuhalten? Denn es sei wahrscheinlich einer
der wesentlichen Ziige unserer Kultur, dass man in der furchtbaren Ein-
heit der Unvernunft nicht unbestimmt verweilen kann. So gibt es eine
Kraft, die all jene, die die Erfahrung der Unvernunft gewagt haben, zum
Wahnsinn verurteilt.5

Die Erfahrung Nietzsches und van Goghs bezeugt es: In den FufSstap-
fen Holderlins und des Neffens haben sie ihren Blick erneut auf die un-
teilbare Einheit der Unvernunft gerichtet und dabei sich bis zu dem Punkt
gewagt, an dem sich die Erfabrung der Unvernunft in der Entsagung
des Wabhnsinns verliert. Vollig fasziniert durch den glanzenden Schein
der Welt, haben sie sich ganz dem Schwindel des Sinnlichen und des

52 HF 441 (»Dieses unteilbare Gebiet, das durch die Ironie von Rameaus Nef-
fen bezeichnet wurde, erforderte, dass das 19. Jahrhundert in seinem Geist
der Schwere es zerreifSe und zeichne zwischen dem, was untrennbar war, die
abstrakte Grenze des Pathologischen«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

53 Zur poetischen Erfahrung der Unvernunft vgl. auch HF 639 f./dt. 544 f.

54 Vgl. HF 441 f. (fehlt in der deutschen Ausgabe).

236

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DERAISON

Unmittelbaren hingegeben und damit sich zur Einsamkeit eines Wahn-
sinns verurteilt, dem jede Moglichkeit des Austausches versperrt blieb.ss

Die unmittelbar je schon und ohne Arbeit vollzogene Vermittlung,
dank der das Delirium der Unvernunft die dialektische Miihe, durch
die der Geist eine Mitte zwischen Subjektivitit und Objektivitit gefun-
den zu haben meint, ihrem ironischen Verriicken unterzieht, wird auf-
gegeben zugunsten des Riickfalls in eine riickhaltlose Unmittelbarkeit.
In ihren mitteillosen subjektiven Empfindungen und in einer sich vollig
in AufSerlichkeit entblo8enden Innerlichkeit ganz versunken, geben sich
Nietzsche und van Gogh einer Wahrheit hin, die unmittelbar Gewiss-
heit ist und die sich kaum mehr anstrengt, die Mannigfaltigkeit des Re-
alen an ein einheitliches System von Relationen zu assimilieren. So wird
die unteilbare Erfahrung der Unvernunft in der Entsagung der Verruickt-
heit preisgegeben. Stellt letztere in ihrem Verzicht auf jede Form geisti-
ger Vermittlung offensichtlich einen krankhaften, ja pathologischen Zu-
stand und als solchen einen Riickfall in die Arme der Natur dar, so heif$t
das allerdings keineswegs, dass sie als Geisteskrankbeit die Unvernunft,
ndmlich den Grund, von dem her sie erst als eine abkiinftige Form und
als das Ergebnis eines Verfalls verstanden werden kann, auf welche Art
auch immer zu erklaren vermag. Nicht weniger als die Entscheidung
fir die Seite der Reflexion im Fall der modernen Psychologie bildet die

55 HF 441 (fehlt in der deutschen Ausgabe). Hier folgt Foucault offensichtlich
Maurice Blanchot und dessen Auseinandersetzung mit Karl Jaspers’ Analy-
se der Beziehung zwischen Schizophrenie und Kunst (vgl. M. BLANCHOT,
»Der Wahnsinn par excellence«, in: K. JASPERS, Strindberg und van Gogh,
tbers. v. H. Schmidgen, Berlin 1998, 7—33). Beide, Blanchot und Jaspers, un-
terstreichen den Wesensunterschied, der zwischen Geist und Krankheit be-
steht: Der Geist kann weder krankhaft noch gesund sein, er steht schlicht
ausserhalb des Gegensatzes zwischen gesund und krank. Die Krankheit ist
jedoch fiir Blanchot, anders als fiir Jaspers, nicht blof§ duflerlicher » Anlafi«
fiir einen Ausbruch der eigenartigen Ausdruckskraft der Kunst, sondern das
Ergebnis der intrinsischen Bewegung einer Wahrheit und eines poetischen
Schicksals, die in ihrer konstitutiven MafSlosigkeit keine endliche Grenze
mehr zulassen konnen und somit dem Dichter das Opfer seiner besonde-
ren Personlichkeit abverlangen: »Es ist nicht sein Schicksal, iiber das er [sc.
Holderlin] entscheidet, sondern es ist das dichterische Schicksal, es ist der
Sinn der Wahrheit, den er sich als zu bewiltigende Aufgabe setzt, den er still,
weise und mit allen Kriften der Beherrschung und Entschiedenheit bewal-
tigt. Diese Bewegung ist nicht die seinige, sie ist die Erfullung des Wahren,
das, an einem bestimmten Punkt und ihm selbst zum Trotz, von seinem per-
sonlichen Verstand fordert, daf§ er zur reinen unpersonlichen Transparenz
werde, von der es kein Zuriick mehr gibt« (a. a. O., 23/fz. 23). Dazu auch
Foucaults Rezension von Jacques Laplanches Holderlin et la question du
pere (Paris 1961): M. FOUCAULT, »Le >»non« du pére«, zuerst in: Critique,
178 (1962), jetzt in: DE I, 217-33, insb. 229 ff.

237

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

ebenso einseitige und abstrakte Wahl der Unmittelbarkeit eine Entfrem-
dung der Unvernunft.s¢

Die Erfahrung der Unvernunft geht nach Foucault — wie es bereits an-
hand der Préface deutlich wurde — auf dem irrationalistischen nicht we-
niger als auf dem rationalistischen Weg verloren; sie wird ebenso in der
Identifizierung mit dem unmittelbaren Negativen der Vernunft als de-
ren schlichter Kehrseite wie in der wissenschaftlichen Objektivierung des
Wahnsinns durch die moderne Psychopathologie vergessen. Das Ja-Sagen
keines Willens zur Macht wird dem Willen zum Delirium von Diderots
Neveu das Wort nehmen konnen. Die Kritik an der Abstraktion der Ver-
nunft wird nicht im Namen einer Selbstermachtigung durch den Riick-
zug zur Immanenz und Konkretheit der eigenen Leiblichkeit getbt. 57

In seiner Rekonstruktion der Bewegung, die zur ironischen Umkeh-
rung der Vernunft in Unvernunft fihren soll, spricht Foucault vom

56 Uber Holderlins und Nietzsches renoncement de la folie als Entfremdung
der Erfahrung der déraison vgl. auch die Bestimmung des Wahnsinns als
Krankheit, die Foucault 1954 in Maladie mentale et personnalité gibt. Dort
wird die pathologische Erfahrung des Wahnsinns anhand von Ludwig Bins-
wangers Daseinsanalyse zum einen als der Riickzug des Subjekts in eine ei-
genwillige, private Welt (dhnlich der eigenen Welt, dem idios kosmos, des
Schlafenden bei Heraklit, DK B 89) und zum anderen als die Verweltli-
chung und Naturverfallenheit eines Subjekts, das nicht mehr vermag, sich
die Wirklichkeit gestaltend und entwerfend sinnhaft anzueignen (vgl. M.
FOUCAULT, Maladie mentale et personnalité, Paris 1954, 68 f./dt. 89 f.;
fortan als MmPer angegeben).

57 Es mag zutreffen, was R. MORANI, »>Hegel encore, toujours ...<. Sogget-
tivita e follia tra Foucault e Hegel«, in Giornale di Metafisica XXV (2003),
305-30, meint, dass die Behandlung der Verriicktheit in den dem »Selbstge-
fithl« gewidmeten Paragrafen der Philosophie des subjektiven Geistes von
Hegels Enzyklopdidie gegentiber der Phanomenologie des Geistes eine rei-
fere systematische Darstellung ausmacht. Das zerrissene Bewusstsein der
Phdnomenologie, ein durch und durch sprachliches, bietet allerdings im
Vergleich zur Anthropologie, deren Gegenstand per definitionem der »Na-
turgeist« oder die »an ihre Naturbestimmungen gebundene Seele« (Enz §
387,38 und § 3877, 40) bildet, den Vorteil fiir eine Untersuchung, die an
genuin geistigen Formen der Naturverfallenheit interessiert ist, dass es eine
fortgeschrittenere Gestalt des Geistes — zumindest des erscheinenden — auf
dem Wege zu sich selbst erreicht hat. Schlicht falsch ist es dagegen, die Ver-
riicktheit bei Hegel mit der unbewussten Sphdre des Geistes identifizieren
zu wollen. Die Verriicktheit sowohl als strukturales Moment wie als Krank-
heit des Geistes stellt zwar eine geistige Naturverfallenheit dar, aber nicht
so sehr und nicht primar inhaltlich, sondern formell. Das heif3t, die Gebun-
denheit an der natiirlichen Substanz des Subjekts, an der Seele, ist nicht so
sehr als Angewiesenheit auf einen besonderen, individuellen Genius rele-
vant, sondern als das Festhalten an einer defizitiren Form der Vermittlung

238

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DERAISON

Wahnsinn als von einem Gegenstand des Bediirfnisses (»objet de be-
soin«, HF 433/dt. 351) der Vernunft. Die Vernunft wird von diesem Be-
diirfnis zu ihrer Entfremdung getrieben. Foucault bestimmt nirgends,
wie das Bediirfnis nach dem Wahnsinn der Unvernunft genau zu verste-
hen ist. Einerseits lehnt er sich direkt an Diderots Text an. Die Art nar-
rativer Antwort, die er dadurch anbietet, bleibt aber als solche vollig
unzureichend, um einen Prozess zu erkliren, der sich mit der Notwen-
digkeit eines Schicksals nachzeichnen lassen soll. Ohne den Irren wire
die Vernunft schonungslos vor ihre Substanzlosigkeit gestellt und somit
der leersten Langweile tiberlassen. So meint der Neveu, dass seine alten
Gonner, nachdem sie ihn entfernt haben, Langweile wie Hunde verspi-
ren wiirden. Wer aufSerdem weise wire, hitte — nach der absoluten Strin-
genz der subversiven Logik des Neveu — keine Narren, und wer einen
hat, kennt also keine Weisheit und ist insofern selbst ein Narr. Ahnlich
wiirde eine Vernunft, die nur in dem Besitz des Wahnsinns sie selbst sein
kann, in dieser Zusammengehorigkeit sich entfremden.

Andererseits bietet Foucault eine eher formale Bestimmung der Natur
des Verlangens nach der Unvernunft seitens der Vernunft an. Die Ver-
nunft stellt ein reines Urteils- und Definitionsverhiltnis zur Unvernunft
her, das diese als ihr duferlich und nicht essenziell denunziert. Die Unver-
nunft bildet ein der Vernunft Auferliches, zu dem sie kein immanentes,

von Einheit und Mannigfaltigkeit, die insofern dufSerlich und naturverhaf-
tet, der Verinnerlichung der Idealitit unangemessen bleibt. Es ist demnach
kein Zufall, dass die Verriicktheit auf der Ebene des »Selbstgefithls« anzu-
siedeln ist, in dem die fiihlende Totalitit der Individualitit »zum Urteil in
sich« erwacht und sich in »besondere Gefithle« und ein ihnen entgegen-
gesetztes Subjekt unterscheidet (Enz § 407, 160). In seinem Zustand »du-
Berster Zerrissenheit« bildet das »in zweierlei Personlichkeiten auseinander-
gehende« verriickte Subjekt eine unmittelbare, in ihrem Festhalten an der
seienden Wirklichkeit des Unterschiedenen natiirliche Einheit zwischen Ob-
jektivem und Subjektivem, die die Form eines verstandesmifSigen »unaufge-
16sten Widerspruchs« annimmt: »Die Verriicktheit als eine zugleich geistige
und leibliche Krankheit mufl um deswillen gefafit werden, weil in ihr eine
noch ganz unmittelbare, noch nicht durch die unendliche Vermittlung hin-
durchgegangene Einheit des Subjektiven und Objektiven herrscht, das von
der Verriicktheit betroffene Ich, so scharf diese Spitze des Selbstgefiihls auch
sein mag, noch ein Natiirliches, Unmittelbares, Seiendes ist, folglich in ihm
das Unterschiedene als ein Seiendes festwerden kann« (§ Enz 408Z, 169).
G. GAMM, Der Wahnsinn in der Vernunft. Historische und erkenntnisthe-
oretische Studien zur Dimension des Anders-Seins in der Philosophie He-
gels, Bonn 1981, spricht zurecht von der »Schizophrenie« als das Modell, in
dessen Koordinaten Hegel seine Auffassung des Wahnsinns entwickelt (vgl.
insb. r11ff.). Fiir die Bestimmung der Verriicktheit in Hegels Philosophie
des Geistes auch STEDEROTH, Hegels Philosophie des subjektiven Geis-
tes, a.a. O., 219 f. und 235—41.

239

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

wesentliches Verhiltnis haben kann. Sie verdinglicht die Unvernunft viel-
mehr, indem sie sich zu ihr wie zu einem Objekt verhilt, von dem sie Be-
sitz nimmt und zu dem sie eine blofSe Habenbeziehung unterhilt.

Indem die Vernunft sich allerdings die Unvernunft zu eigen mache,
tritt sie in eine Beziehung der dunklen Zugehérigkeit zu ihr ein. Uber ihre
Aneignung hat die Vernunft die Unvernunft verinnerlicht: Fir sie gibt
es nunmehr nichts Innerlicheres als die Unvernunft. Die Unvernunft, die
ihr etwas Zufilliges war, enthiillt sich dadurch nicht nur als ein objet de
besoin der Vernunft. Die Einverleibung der Unvernunft in ihrer AufSer-
lichkeit bedeute vielmehr fiir die Vernunft den Verlust ihrer Identitit mit
sich und damit ihre Entfremdung.s®

Das Bediirfnis der Vernunft nach Unvernunft kiindigt sich in ihrer An-
eignung des Wahnsinns an. Die Bestimmung seines Manifestationsmo-
ments sagt aber an sich noch nichts tiber seine Natur aus. Es liegt nahe,
dass die Vernunft, um sich selbst zu behaupten, das ihr als Auferlichkeit
und Gegenstandlichkeit gegentiberstehende Negative sich gleichmachen
muss. Das erklart, warum die Vernunft ihr Negatives braucht. Ohne Inhalt
wiirde sie leere Form bleiben. Dass allerdings die Vernunft ihres Aufleren
bedarf, auch nachdem sie es verinnerlicht hat, ist zunichst verbliiffend; es
versteht sich auf jeden Fall nicht von selbst und bedarf einer weiteren Er-
lauterung. Wieso ist der Vernunft nicht lediglich das wesentlich, was sie
sich von ihrer AufSerlichkeit aneignen kann, sondern auch das, von dem
anzunehmen ist, dass es ihr dabei entgeht? Warum kann die Vernunft sich
nicht einfach der Realitiat bemachtigen, ohne dabei unterzugehen?

III. Die Natur des Geistes: Besitz, Urteil, Personlichkeit
als absolute Unpersonlichkeit in Hegels Neffen

Auch in Hegels Phanomenologie des Geistes steht die Figur des Neffen
im Zeichen des Besitzes und der Habensbeziehungen. Mit dem Neveu
kommt laut Hegel insbesondere eine Spaltung des Geistes zum Selbstbe-
wusstsein, deren Wurzeln bis zur Entstehung des romischen Rechts aus
dem Untergang der Einheit der sittlichen Welt der Griechen zuriickrei-
chen.’® Das Eigentumsrecht driickt dabei ausgezeichnet die geistige Lage
des Rechtszustandes aus. Denn das »Eigentumc« als rechtlich festgelegter
Besitz stellt die Wahrheit des unmittelbaren Anerkanntseins in der abs-
trakten Gleichheit des Rechts dar. Es bildet die durftige Form, in der die
atomisierten Subjekte des romischen Reichs zum Dasein kommen, und
die Wirklichkeit ihrer mutuellen Anerkennung. Das Verhaltnis zwischen

58 Vgl. HF 433 f./dt. 351.
59 Vgl. das abschlieSende Unterkapitel des Abschnitts tiber die Sittlichkeit oder
den unmittelbaren Geist in der Phdnomenologie des Geistes (PhG 316-20).

240

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NATUR DES GEISTES

Subjektivitit und Wirklichkeit und zwischen den Subjekten untereinan-
der ist nunmehr das eines »aufSerlichen Besitzes« (PhG 318) geworden,
nachdem die unmittelbare Einheit der Individualitit und der Substanz,
die das schone sittliche Leben der Griechen ausmachte, sich aufgelost
hat. Die Spaltung der ethischen Welt der Griechen ist aber auch der Aus-
gangspunkt des Reichs der Bildung, wo die Individuen sich durch die
Entfremdung von ihrer unmittelbaren Natur bestimmen. Dort kommt
der Geist als entzweit oder mit sich selbst entfremdet zur Erscheinung.
Die Zerrissenheit des gebildeten Geistes kommt in ihrer subjektiven Sei-
te mit dem Neffen zu Wort. Dessen Hohngelachter und Verriicktheit fiih-
ren die Welt der Bildung als »absolute und allgemeine Verkehrung und
Entfremdung der Wirklichkeit und des Gedankens« (PhG 343) zum Be-
wusstsein. Historisch entspricht das Sittenportrait von Diderots Satire dem
Untergang der absoluten Monarchie im vorrevolutiondren Frankreich des
18. Jahrhunderts. Die Wahrheit der Staatsmacht hat sich als der person-
liche Reichtum gezeigt und dadurch den Sieg der individuellen Interessen
uber diejenigen der Allgemeinheit dekretiert. »Macht und Reichtum«
(PhG 348) sind auch die hochsten Zwecke der Anstrengungen des Neveu.
Er weifs, dass sie die »wirklichen anerkannten Michte« (PhG 348) sind.
Deshalb ist er zur Selbstaufopferung bereit und kommt tiber den Dienst,
den er an ihnen verrichtet, in den Besitz seiner reichen Gonner. Gleichzeitig
kennt er allerdings auch die Eitelkeit von Macht und Reichtum und spricht
sie mit seiner verhohnenden Sprache aus. Seine selbstbewusste Emporung
zeigt, dass er im Besitz der Macht selbst immer schon tiber ihr hinaus ist
In der Zerrissenheit des Neffen kommt die geistige Situation der Welt
des entfremdeten Geistes zum Ausdruck. Das Verhiltnis zwischen Sub-
jektivitiat und Gegenstiandlichkeit, das das Selbstbewusstsein des Reiches
der Bildung konstituiert, hat die Form des Urteils oder einer »dufSeren
Beziehung des Denkens zur Wirklichkeit«.®® Der Geist durchlauft aber
gerade seine Bildung, indem die beiden Seiten seiner Entfremdung aus

60 Vgl. auch die Rekonstruktion von HYPPOLITE, »La signification de la Ré-
volution Frangaise dans la sPhénoménologie< de Hegel«, a.a.O. und DERS.,
Genese et structure de la sPhénoménologie de Iesprit< de Hegel, a.a.O., 11,
364—412, insb. 386 ff. und 394, wo es spezieller um die Entfremdung des
Selbst im Reichtum geht.

61 PhG 332. Das zerrissene Bewusstsein ist bereits geistig. Seine Entduflerung
stellt entsprechend kein natiirliches Ubergehen des Selbst ins Ansich dar, das
zugleich dessen Tod bedeuten wiirde, sondern ein sprachliches: Das reine Ich
tritt symbolisch iiber ein Zeichen in die Wirklichkeit und somit kann es sich
in seiner Selbstaufopferung aufbewahren (vgl. PhG 334 f.). Die beiden Extre-
me des Urteils, die das zerrissene Bewusstsein definieren, sind allerdings noch
einseitig bestimmt und als solche stehen sie noch in einem Naturverhdltnis
zueinander: »Allein dies erste Urteil kann nicht als ein geistiges Urteil ange-
sehen werden; denn in ihm ist die eine Seite nur als das Ansichseiende oder

241

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

ihrer gegenseitigen Gleichgiltigkeit treten und wieder zu einer Einheit
gefiihrt werden. Formell ist diese Vermittlung der Ubergang des Urteils
in den Schluss als die Bewegung, die die abgeschiedenen Extreme eines
logischen Satzes, Subjekt und Pradikat, auf ihren gemeinsamen Nenner
fithrt. Der Neveu steht inmitten der Entwicklung, durch die »das Urteil
zum Schlusse wird« (PhG 332). In ihm haben sich zwar die Extreme des
Urteils, Subjekt und Priadikat, zusammengeschlossen, ihre Vermittlung ist
aber unvollendet. Denn sie bilden zugleich ein »identisches Urteil« und
ein »unendliches« (PhG 343): Subjekt und Pradikat sind sowohl mitei-
nander identisch wie unterschieden und dies »unmittelbar«, das heifdt
ohne dass eine neue Mitte den Widerspruch zwischen dieser Identitat
und Differenz zu einer hoheren Identitat vermitteln konnte.** Das Selbst-
bewusstsein der Welt der Bildung besteht somit in der absoluten Zerris-
senheit, in der eigenen Sichselbstgleichheit sich entfremdet zu wissen.

Das Firsichsein hat sein Firsichsein zum Gegenstande, als ein
schlechthin Anderes und zugleich ebenso unmittelbar als sich selbst, —
sich als ein Anderes, nicht dafs dieses einen andern Inhalt hitte, sondern
der Inhalt ist dasselbe Selbst in der Form absoluter Entgegensetzung und
vollkommen eignen gleichgiiltigen Daseins.®

Das Selbst lebt nicht nur in einer Welt, die keine Anerkennung aufler-
halb von Machtbeziehungen kennt; es hat dartber hinaus zu sich selbst
ein Besitzverhiltnis, das von der AufSerlichkeit des Urteils bestimmt
wird. Nicht nur seine Beziehung zu den Anderen, sondern auch sein

Positive, die andre nur als das Fiirsichseiende und Negative bestimmt worden«
(PhG 329). Der entfremdete Geist des zerrissenen Bewusstseins ist demnach
konstitutiv seelisch, bzw. psychisch: Resultat einer anthropologischen, meta-
physischen unaufloslichen Verschriankung zwischen Natur und Geist, wie es
in der spiteren, bereits erwihnten Bestimmung der Anthropologie der Enzy-
klopddie heiffen wird. In diesem Sinne konnte man behaupten, dass fiir He-
gel nicht anders als fiirr Foucault die Psychologie konstitutiv bio-politisch,
d. h. geistig-natiirlich ist: »Der Geist ist frei und darum fiir sich dieser Krank-
heit nicht fahig. Er ist von fritherer Metaphysik als Seele, als Ding betrach-
tet worden, und nur als Ding, d.i. als Natiirliches und Seiendes ist er der Ver-
riicktheit, der sich in ihm festhaltenden Endlichkeit, fihig. Deswegen ist sie
eine Krankheit [bzu. eine Naturverfallenheit, die »eine in der Entwicklung der
Seele notwendig hervortretende Form oder Stufe« darstellt, Enz § 4087, 163]
des Psychischen, ungetrennt des Leiblichen und Geistigen« (Enz § 408A, 161).

62 Zum »identischen« und zum »unendlichen Urteil« vgl. Enz § 173, 323: »So
zerfallt 3. das Urteil in sich aa) in die leere identische Beziehung: das Einzel-
ne ist das Einzelne, — identisches Urteil; und bb) in sich als die vorhandene
vollige Unangemessenheit des Subjekts und Pradikats; sogenanntes unend-
liches Urteil«, und WL, 78-8o0.

63 PhG 343.

242

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NATUR DES GEISTES

Selbstverhiltnis steht im Zeichen der Gewalt: Es ist nicht es selbst, es hat
sich selbst. Diese absolute Zerrissenheit pragt auch die Personlichkeit,
zu der sich der Neffe gebildet hat. Das zerrissene Selbst des Neveu sieht
»die GewifSheit seiner als solche das Wesenloseste, die reine Personlich-
keit absolute Unpersonlichkeit zu sein« (PhG 341). Mit ihm — erldutert
Hegel — »ist der unmittelbare Widerspruch im reinen Ich selbst gesetzt«
(PhG 341). Die Individualitit des Neffen baut sich auf einer Reflexion
in sich auf, die die Seite des Ansichs, der Gegenstandlichkeit, im Reich-
tum hat. Er ist insoweit auf die Wohltat eines Anderen angewiesen, von
dem er sein Selbst empfangt. Der Neveu gibt sein Ich fiir eine Mahlzeit
preis, die ihm von seinen Gonnern hingereicht wird. Zugleich weif$ er
sich in der unmittelbaren Identitat mit sich selbst sich selbst fremd. Er
sieht sein Selbst in der Gewalt eines fremden Willens und emport sich
dagegen, denn als reines Selbst weif$ er sich tiber seine widerspriichliche
Manifestation im Dasein unmittelbar erhoben.®

Die intime Zerrissenheit des Neffen erklirt andererseits, weshalb sei-
ne »Verrucktheit« sich zum Prinzip der »Eitelkeit aller Wirklichkeit, und
alles bestimmten Begriffs« (PhG 347) erheben kann. Mit ihm, der den
unmittelbaren Widerspruch in sich selbst hat und deswegen in seiner
Gleichheit mit sich unmittelbar seine Entfremdung erfahrt, lauft das Iden-
titatsprinzip selbst leer: » Alles Gleiche ist aufgelost, denn die reinste Un-
gleichheit, die absolute Unwesentlichkeit des absolut Wesentlichen, das
aufSer sich Sein des Firsichseins ist vorhanden« (PhG 341). Sein »Hohn-
gelachter« (PhG 347) verkorpert insofern die Wahrheit der reinen Bil-
dung, als in seinem Geschwitz die unmittelbare Umkehrbarkeit jeder
festen Bestimmung zum Ausdruck kommt. Bildet sich seine Reflexion in
sich selbst aus der unmittelbaren Identitat und Differenz zwischen seiner
Subjektivitit und seiner Gegenstindlichkeit, so erweist sich in ihm jede
Verbindung zwischen Gedanken und Wirklichkeit, Pradikat und Subjekt
als ebenso gultig wie deren gegenteilige. Insofern personifiziert der Neffe

64 Vgl. PhG 340. Im Aufkommen des biirgerlichen Prinzips des »Reichtums«
im vorrevolutioniren Frankreich des 18. Jahrhunderts siecht Gerhard Gamm
zu Recht die psychosozialen Bedingungen des Wahnsinns (vgl. GAMM, Der
Wahnsinn in der Vernunft, a.a.O., 82 ff.). Bei Foucault steht allerdings nicht
sozialphilosophisch die Entgegensetzung zwischen einer psychopathologi-
schen und einer psychosozialen Auffassung des Wahnsinns, nicht die reale
Bewegung der Geschichte, sondern archiologisch (im Sinne hier einer Ge-
schichte der Grenzen) die Beziehung zwischen Vernunft, Natur und Krank-
heit im Vordergrund (vgl. HF 228/dt. 169). In der hegelischen Begrifflichkeit
konnte man behaupten, dass bei ihm nicht die Sphire des objektiven, son-
dern jene des absoluten Geistes primir ist. Darin ldsst sich sowohl Foucaults
Nihe zu Hegel wie auch seine Distanz zur nach-hegelischen Tradition einer
anthropologisierten Dialektik ermessen, die stets eine seiner wichtigsten po-
lemischen Ziele darstellt.

243

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

den entfremdeten Geist der Bildung als absolute Verkehrung und Ent-
fremdung der Wirklichkeit und des Gedankens.

»Que le diable m’emporte si je sais au fond ce que je suis« (NR 450),
flucht der Neveu in Diderots Satire.®s Und das fiktive Ich, hinter dem Di-
derot selbst steckt, bemerkt ganz am Anfang des Textes: »Rien ne dis-
semble plus de lui que lui-méme« (NR 396).5¢ Gleichzeitig erhebt die
absolute Unpersonlichkeit, die die Personlichkeit des Neffen ausmacht,
ihn aber iiber das einfache Bewusstsein derjenigen, die um ihre Fremd-
heit mit sich selbst nicht wissen. Formell ist sein Selbst tiber die Stufe des
einfachen Urteils unmittelbar erhoben. Er lasst nicht die Relation zwi-
schen Pridikat und Subjekt auf der Ebene von deren Identitat stehen,
sondern weif$ auch die Differenz zwischen den beiden auszusprechen.
Er weifd »die festen Bestimmungen, die das Urteil setzt, in ihrem Wider-
spruche zu sagen« (PhG 347). Sein Geschwitz ist insofern geistreicher
als die Rede seines Gesprachspartners, der an der unverriickten Eindeu-
tigkeit des Wahren und Guten festhalt. Andererseits hat seine Reflexion
in sich noch nicht die ganze Entwicklung vom Urteil zum Schluss voll-
zogen, die zur Uberwindung der Entfremdung des Geistes und mithin
zum Ende der vorrevolutioniren Zeit der Bildung fihrt.

Die Sphire des Schlusses bleibt dem Neffen allerdings verschlossen.
Das unpersonliche Selbst des Neveu weif§ zwar von der Widerspriichlich-
keit des Substanziellen, das heifSt dessen, was als unmittelbar identisch
mit sich vorkommt. Es kennt dieses sowohl von der Seite seiner Identitit
wie von derjenigen seiner Differenz und bildet zugleich an sich die Ein-
heit, ohne die diese beiden Extreme nicht in einem Widerspruchsverhalt-
nis zueinander stehen wiirden. Dieser Einheit, die es an sich darstellt, ist
sich allerdings das verriickte Selbst des Neffen nicht bewusst; es hat sie
in sich nicht reflektiert. Sein zerrissenes Bewusstsein hat insofern die Fa-
higkeit, die beiden Urteile, die Affirmation und die Negation der Verbin-
dung zwischen Subjekt und Pridikat, zusammenzuhalten; es vermag aber
nicht, sie in einer hoheren Einheit zusammenzuschliefSen. Er spricht zwar
die Widerspriichlichkeit des Urteils aus, kann sie aber nicht vermitteln.

Indem es das Substantielle nach der Seite der Uneinigkeit und des Wi-
derstreits, den es in sich einigt, aber nicht nach der Seite dieser Einigkeit
kennt, versteht es das Substantielle sehr gut zu beurteilen, aber hat die
Fahigkeit verloren, es zu fassen.®”

Die Emporung, die das vernichtende Lachen des Neffen laut werden
lasst, hat im unmittelbaren Bewusstsein seiner Gleichheit mit sich, das
ihm selbst im Zustand seiner intimsten Zerrissenheit nie verloren geht,

65 »Der Teufel hole mich, wenn ich im Grunde weif3, was ich bin« (RN 49).
66 »Und nichts gleicht ihm weniger als er selbst« (RN 4).
67 PhG 347.

244

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NATUR DES GEISTES

ihren Ursprung. Das Geschwiitz des Neffen spricht die Eitelkeit aller
Dinge aus und mit ihr zugleich die Eitelkeit des eigenen Selbst, sobald
es die Zuige eines besonderen Gesichts annimmt. »Die Eitelkeit aller
Dinge« ist »seine eigene Eitelkeit, oder er ist eitel« (PhG 347): vanitas
vanitatum. In seinem Nihilismus findet er zugleich die Gewissheit seines
Selbst wieder, die er in der Welt der Bildung gefahrdet sieht. Im Zersto-
ren alles Festen vergewissert er sich seines Selbst. Die unmittelbare Ge-
wissheit seines Selbst, die er in seiner Entfremdung aufbewahrt, macht
den verborgenen Antrieb und die eigentliche Seele aus, auf die sich die
Bewegung der allgemeinen Verkehrung aller festen Bestimmungen stiitzt:

Diese Eitelkeit bedarf dabei der Eitelkeit aller Dinge, um aus ihnen sich
das BewufStsein des Selbsts zu geben, erzeugt sie daher selbst, und ist die
Seele, welche sie tragt.®®

Seine intime Emporung gegen die willkirlichen Machtverhiltnisse der
biirgerlichen Gesellschaft des Reichtums rettet ihn allerdings vor der ei-
genen Eitelkeit, indem sie ihn unmittelbar — das heifdt hinter seinem Rii-
cken, ohne dass er davon wiisste — uiber sich selbst in ein »hoheres Be-
wufStsein« erhebt.

Es ist die sich selbst zerreiffende Natur aller Verhiltnisse und das bewufSte
ZerreifSen derselben; nur als emportes SelbstbewufStsein aber weifs es sei-
ne eigne Zerrissenheit, und in diesem Wissen derselben hat es sich unmit-
telbar dartiber erhoben.®

Ohne sich dessen bewusst zu sein, bildet das reine Ich des Neveu an
sich das einzige Positive, das affirmiert wird, den einzigen Schutz ge-
gen die negierende Macht des zerrissenen Bewusstseins. Entsprechend
fallt auch das Urteil des philosophischen Bewusstseins aus, das die Be-
wegung der phinomenologischen Erfahrung des Bewusstseins objektiv
erfasst und mit dem Hegel seine Analyse des zerrissenen Selbst des Nef-
fen abschlief3t.

In jener Eitelkeit wird aller Inhalt zu einem Negativen, welches nicht mehr
positiv gefafSt werden kann; der positive Gegenstand ist nur das reine
Ich selbst, und das zerrifSne BewufStsein ist an sich diese reine Sichselbst-
gleichheit des zu sich zuriickgekommenen SelbstbewufStseins.”®

Die Eitelkeit bildet eine der »selbstsiichtigen Bestimmungen des Her-
zens« (»Stolz« und eben »Eitelkeit«), die nach der Anthropologie der

68 PhG 347 f.
69 PhG 348.
70 PhG 348.

245

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Philosophie des Geistes der Enzyklopddie zusammen mit Einbildungen
und Leidenschaften (»Hoffnungen, Liebe und Hafs«) die Verriucktheit
eines in »seiner Natiirlichkeit« auf Seiendes, das heifst auf das Verhilt-
nis zwischen selbststandigen, dialektisch unvermittelten Elementen re-
duzierten Geistes auszeichnet (»Der Geist als nur seiend bestimmt, in-
sofern ein solches Sein unaufgelost in seinem BewufStsein ist, ist krank«,
Enz § 408, 162).

Betrachtet man dariiber hinaus die geistige, noch anthropologische
Haltung des Neveu nach ihren logischen Implikationen, dann ist es
zweifelsohne auffillig, dass er seine Eitelkeit bis auf einer strikt seman-
tischen Ebene mit dem »rdsonierenden Denken« und der formalen Sub-
jektphilosophie teilt. Nach der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes
hat das Rasonieren der »Reflexion« anders als das begreifende Denken
des Spekulativen kein immanentes, sondern ein duflerliches Verhiltnis
zum Inhalt. Indem sie »dem konkreten Inhalt den Formalismus dufSer-
lich antut« (PhG 42) stellt die Reflexion »die Freiheit von dem Inhalt,
und die Eitelkeit tiber ihn« (PhG 43) dar. Dadurch verurteilt sich das
Subjekt aber zur Leere einer reinen Sichselbstgleichheit; es wird selbst
eitel, »das blofs Negative «, das jeden Inhalt, jede Unterscheidung und
Bestimmung, lediglich zerstort und nicht als ein Moment von sich selbst,
als ein Positives, das ihm tberhaupt Bestimmung geben wiirde, aufzu-
fassen weif3.

Es ist die Reflexion in das leere Ich, die Eitelkeit seines Wissens. — Diese
Fitelkeit driickt aber nicht nur dies aus, daf$ dieser Inhalt eitel, sondern
auch, daf$ diese Einsicht selbst es ist; denn sie ist das Negative, das nicht
das Positive in sich erblickt.””

Mit seiner Zerrissenheit hat das Selbst einen wichtigen Schritt im Fort-
gang der Bildung getan, die es durch seine Entauflerung vom »ersten un-
mittelbar geltende Selbst, der einzelnen Person« zur Riickkehr in sich
als »das allgemeine Selbst, das den Begriff erfassende BewufStsein«
(PhG 322) fithrt. Es hat sich seines »natiirlichen Selbsts« (PhG 324) ent-
fremdet und dadurch sich von der besonderen Natur eines bestimmten
Individuums zur Allgemeinheit des Denkens erhoben.

DafS es so in ihrem Besitze selbst daraus heraus ist, stellt es in der geist-
reichen Sprache dar, die daher sein hochstes Interesse und die Wahrheit
des Ganzen ist; in ihr wird dieses Selbst, als dies reine nicht den wirkli-
chen noch gedachten Bestimmungen angehorige Selbst, sich zum geistigen,
wahrhaft allgemeingiiltigen.”

71 PhG 44.
72 PhG 348.

246

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NATUR DES GEISTES

Nur so, nur indem das zerrissene Selbst sich von der eigenen, endlichen
Identitit zur unendlichen, allgemeingiiltigen des Geistes erhebt, wird es
nicht nur den Inhalt, seine Bestimmtheit als besondere Person, sondern
auch die Form seiner geistigen Natur zur Freiheit des Geistes erheben
konnen. Denn erst auf der Grundlage jener unendlichen, absoluten Ein-
heit wird es moglich sein, auch die AuSerlichkeit zwischen Form und In-
halt, Subjekt und Objekt hinter sich zu lassen, die das blofs beurteilende,
zerrissene Selbst des Neveu in seiner rein destruktiven Eitelkeit mit den
endlichen Synthesen der formalen Subjektphilosophie teilt.

Dafiir muss aber die Bildung zur erbabensten und letzten ihrer Ge-
stalten gelangen: Die negative Kraft des Allgemeinen muss von der
kaustischen, umstiirzlerischen Schamlosigkeit des vorrevolutioniren
Ikonoklasmus des Neffen zum Terror der Revolution tiibergehen. Dort
ist der Geist »absolute Freiheit«; das Selbstbewusstsein hat »sich
erfalSt« und die Ur-Teilung in ein Selbst und in eine ihm dufsere Welt
uberwunden. Seine »reine Personlichkeit« weif »alle Realitdt« als »nur
Geistiges« und die Welt hat dermafsen all ihre Selbststandigkeit verlo-
ren, dass sie sich restlos den Zwecken eines Selbst beugt, in dessen All-
gemeinheit die volonté générale unmittelbar zum Ausdruck kommt:
»Die Welt ist ihm schlechthin sein Willen, und dieser ist allgemeiner
Willen« (PhG 386).

Die absolute Freiheit treibt allerdings die Tilgung der Besonderheit des
Selbst, die das Werk der Bildung war, bis zur dufSersten Spitze des Todes.
Die einzige partikulidre Eigenschaft, die das einzelne Selbstbewusstsein
gegeniiber dem Allgemeinen tiberhaupt noch aufbewahren konnte, die
blofle Tatsache, dass es seiend ist, »seine reine einfache Wirklichkeit«,
wird negiert, und zwar mit dem »kaltesten, plattesten Tod« der Guillo-
tine (PhG 390). Dadurch ist auch die eigentliche Aufgabe der Bildung,
»das Aufheben des natiirlichen Selbsts« (PhG 324), vollzogen: Jede be-
stimmte Natur ist vertilgt und das Selbst »in das leere Nichts« tiberfiihrt.
Die absolute Freiheit ist »unvermittelte reine Negation«, »nur die Fu-
rie des Verschwindens« (PhG 389); sie ist zum revolutionaren Ter-
ror herangewachsen, »dem reinen Schrecken des Negativen, das nichts
Positives, nichts Erfiillendes in ihm hat« (PhG 392 f.).

Die notwendig schematische, auf die Kontrastierung mit Foucaults
eigenem Vorgehen ausgerichtete Rekonstruktion von Hegels Interpreta-
tion der Gestalt des Neffen in der Geistesphilosophie hat zumindest ei-
nen wichtigen Unterschied zur Interpretation der Bedeutung von Dide-
rots gescheitertem Musiker, die die Histoire de la folie liefert, nachweisen
konnen. Foucault legt den Neveu auf dessen Zerrissenheit fest. Von ihm
scheint er nur den Willen zum Delirium, den intimen Widerstreit mit
sich selbst erkennen zu wollen. Dieser, der nach Hegel eine geistige Na-
turanfilligkeit in dem Moment verrit, wo sich der Geist anstrengt, sei-
ne eigene Natiirlichkeit aufzuheben, sollte aufSerdem als Bollwerk der

247

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Freiheit gegen die Versuche der modernen Psychologie dienen, Wahn-
sinn auf die Positivitit einer Natur zu reduzieren. Uber die Seite der Ei-
nigkeit des zerrissenen Selbst geht Foucault hingegen hinweg. An dieser
hebt Hegel stattdessen die verborgene Seele und den eigentlichen Grund
der vernichtenden Macht der Ironie des Neffen hervor.

Um tber die pridzise Natur des Bediirfnisses der Vernunft nach Un-
vernunft und tber die tatsichliche Fahigkeit dieser, die endliche Ra-
tio der modernen Psychopathologie umzustiirzen, zu entscheiden, muss
zuvor noch der Entwicklung, die von den festen Bestimmungen eines
einfachen Bewusstseins zur absoluten Verriicktheit des zerrissenen Be-
wusstseins des Neffen fithrt, auch hinsichtlich ihrer formellen Bestim-
mung genauer nachgegangen werden. Nach Hegel wiirde sie vom »Ur-
teil zum Schlusse « (PhG 332) fithren. Was genau heifdt das? Inwiefern
kann es auflerdem hilfreich sein, den von Foucault geschilderten Prozess
der Ruickkehr der Unvernunft schirfer zu fassen?

Es wird insbesondere zu fragen sein, ob die veranderte Grundlage, auf
die die Bewegung der Verkehrung der einfachen Urteils- und Besitzrela-
tion in Histoire de la folie gestellt wird, noch tuber die ironische Nega-
tionskraft verfuigt, die Hegel dem Neveu zuspricht. Was passiert, wenn
man das zerrissene Selbst des Neffen nicht mehr nach der Seite seiner
verborgenen Einigkeit, sondern nur nach jener seines manifesten Wider-
streits betrachtet? Was heifSt es auflerdem fiir den Primat, den Foucault
seiner strukturellen und tragischen Unvernunft zuspricht und auf den er
seine Kritik am Naturalismus der Psychopathologie aufbaut, dass nach
Hegel die Zerrissenheit des Neffen zu einer grundsitzlichen Einigkeit zu-
rickgefiihrt werden muss?

IV. Vom Urteil zum Schluss:
von der Natur zur Freiheit des Begriffes

Hegel behandelt den Ubergang vom Urteil zum Schluss, was dessen for-
male Bestimmung angeht, im ersten Abschnitt des zweiten Bandes (Die
subjektive Logik oder die Lebre vom Begriff) der Wissenschaft der Lo-
gik. Waren die ersten zwei Biicher des ersten Bandes (Die objektive Lo-
gik), dem Sein und dem Wesen als dem Gedanken in der Form seiner
Unmittelbarkeit und seiner Reflexion gewidmet, so behandelt der zwei-
te Band die obere Einheit, die beide in sich einschliefSst und als das Drit-
te, in das sie ihrer immanenten Logik nach uibergehen, bewahrheitet:
den Begriff.7s

73 Vgl. auch W. JAESCHKE, A. ARNDT, Die Klassische Deutsche Philosophie
nach Kant. Systeme der reinen Vernunft und ibre Kritik. 1785-1845, Miin-
chen 2012, 595-98.

248

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

Der Begriff bildet nach Hegel anders als in der herkommlichen Lo-
gik nicht eine blofse Form des Denkens, sondern »die Form des Absolu-
ten« (WL 22) und als solche »die absolute Form«: die »Totalitit«, die
»an ihr selbst ihren Inhalt oder Realitdt« hat (WL 23 und 24). Er ist der
Inbegriff aller Realitit, die Alleinheit, die den Unterschied in sich selbst
hat, ihrer Form nach betrachtet. Als solche bildet der Begriff »die Wahr-
heit der Substanz« (WL 6), namlich das, was tiberhaupt Selbststandig-
keit hat, gemafS der Einsicht, dass es erst als Verhiltnis zu sich selbst, als
Subjekt Bestand haben kann. Der Begriff ist das Absolute, der unbeding-
te Grund, dass das Bedingte nicht als seinerseits eigenstindig, sondern
als ihm konstitutiv zugehorig, sein Anderes und seine Negation als ihm
eigen setzt. Er ist in seiner vollstindigen Entwicklung Idee, »die Einheit
des Begriffs und der Realitidt«, und hiermit Identitat der Unterschiede, in
die er sich trennt: Subjektivitit als Verhiltnis zu sich selbst und zugleich
Freiheit als Selbstbestimmung, Beisichselbstsein in der Bewegung, in der
er sich selbst als ein Anderes setzt.”

In der Entwicklung des Begriffes, die Hegel in seiner Wissenschaft der
subjektiven Logik darstellt, entspricht der erste Abschnitt, »Die Subjek-
tivitit«, in dem Urteil und Schluss behandelt werden, der traditionellen
formalen Logik. Der Begriff wird in seiner Unmittelbarkeit — das heifSt
gleichsam in seinem Naturzustand — aufgezeigt, als subjektives, der Sa-
che aufSerliches Denken, das daher lediglich formal zu behandeln ist.

Auf der subjektiven Seite seiner Reflexion in sich selbst ist der Begriff
in zwei eng miteinander korrelierenden Hinsichten noch naturverhaftet.
Zum einen auf einer methodischen Ebene, indem seine Bestimmungen
zuerst blof$ historisch, als vorkommende, aufgenommen werden. Erst
ihre immanente Weiterentwicklung, deren Darstellung vom Abschnitt
uber die Subjektivitat des Begriffes geleistet werden soll, wird gestatten,
sie nicht einfach als vorgegeben hinzunehmen, sondern kritisch zu be-
trachten, namlich im Hinblick auf die Frage nach ihrer Wahrheit, das
heif$t addquationstheoretisch der »Ubereinstimmung des Begriffes und
seines Gegenstandes« (WL 26). Dies ist namlich nur moglich, wenn man
anhand der »dialektischen Bewegung«, die vom Urteil zum Schluss fiihrt,
»die Trennung des Begriffs von der Sache aufhebt« (WL 29). Glaubt man
diese Leistung entbehren zu konnen, dann erreicht man hochstens »eine
naturhistorische Beschreibung der Erscheinungen des Denkens, wie sie
sich vorfinden« (WL 27). Das sei der Fall der gewohnlichen formellen
Logik von Aristoteles bis zu Kant gewesen, die nach Hegel offensicht-
lich nie tatsdchlich zum Schluss gekommen und insofern auf der Ebene
des Urteils eingeengt geblieben sei.

74 Vgl. v. a. »Vom Begriff im Allgemeinen« und »Einteilung« (WL 5—27 und
28-39).

249

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Zum anderen und damit eng verbunden ist der blof§ formelle Begriff
der Art seiner Beziehung nach noch der Natur verhaftet, die seine Be-
stimmungen zueinander haben. Als »eine der Sache dufSerliche Reflexi-
on« bildet der Begriff als subjektives Denken ein natiirliches Aggregat
der Momente, aus denen er besteht: Seine Bestimmungen, Allgemeinheit,
Besonderheit und Einzelheit, bilden kein zusammenhingendes Ganzes,
in dem jedes Glied sich durch die Durchdringung mit allen anderen aus-
zeichnet, sondern seiende, selbststindige Elemente, die ihrem Naturzu-
stand angemessen »gleichgiiltig gegeneinander « sind (WL 31).

Die Gestalt des unmittelbaren Begriffes macht den Standpunkt aus, nach
welchem der Begriff ein subjektives Denken, eine der Sache dufSerliche Re-
flexion ist. Diese Stufe macht daher die SUBJEKTIVITAT oder den formellen
Begriff aus. Die Auferlichkeit desselben erscheint in dem festen Sein seiner
Bestimmungen, wodurch jede fiir sich als ein isoliertes, Qualitatives auf-
tritt, das nur in dufserer Beziehung auf sein Anderes ist.”s

Qua »Beziehung seiner als selbststindig und gleichgiltig gesetz-
ten Momente« (WL 31) hat der subjektive Begriff wesentlich die Form
des Urteils, sodass seine eigene Sphire nicht jene der Vernunft, die als
Tatigkeit des Vereinigens erst mit dem Schluss realisiert wird, sondern
jene des »blofSen Verstandes« (WL 29) ist, als das Vermogen des Un-
terscheidens und damit der festen, endlichen Bestimmungen. Das Urteil
wird von Hegel (pseudo-)etymologisch als Ur-Teil, »urspriingliche Tei-
lung des urspriinglich Einen« (WL 60), verstanden. Durch es erscheint
der Begriff in der Form seiner Bestimmtheit oder der Unterscheindung
von sich selbst durch sich selbst.

Das Urteil ist die Diremtion des Begriffs durch sich selbst; diese Einheit
ist daher der Grund, von welchem aus es nach seiner wahrhaften Objek-
tivitdt betrachtet wird. Es ist insofern die urspriingliche Teilung des
urspriinglich Einen; das Wort: URTEIL bezieht sich hiermit auf das, was es
an und fiir sich ist.7®

75 WL 29.

76 WL 60. In seiner Deutung des Urteils als »Ur-Teilung« teilt Hegel offen-
sichtlich die Urteilsauffassung Holderlins und dessen Fortfihrung von
Kants Interpretation des Urteils als Grundform des Ich denke (vgl. den Ent-
wurf von 1795: E HOLDERLIN, »Urteil und Sein«, in: Sdmtliche Wer-
ke, Bd. 4, hg. v. E. Beifiner, Stuttgart 1962, 226). Uber Gemeinsamkeiten
und Unterschiede zwischen der Urteilskonzeption Hegels und Holderlins
vgl. R. SCHAFER, »Hegels identititstheoretische Deutung des Urteils«, in:
A. ARNDT, Ch. IBER, G. KRUCK (Hg.), Hegels Lehre vom Begriff, Ur-
teil und Schluss, Berlin 2006, 48-68, insb. 50 f. Zu Holderlins Auffassung
des Urteils: D. HENRICH, »Holderlin iiber Urteil und Sein. Eine Studie

250

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

Die Diremtion des Begriffs erscheint im Urteil als Unterschied zwischen
Subjekt und Pridikat, Sein und Wesen, Unmittelbarkeit und Reflexion:
dieselben Bestimmungen, deren Widerstreit Foucault zufolge schon die
ironische Schamlosigkeit des Neffen ausmachte, blofs dass sie auf der
Stufe der Begriffslogik die Form ihrer grundlegenden Einheit erreicht ha-
ben. Der Schluss als die Vermittlung zwischen den Unterschieden, die im
Urteil tiber das Ist der Kopula noch unmittelbar gleichgesetzt werden:
Subjekt und Pradikat oder genauer zwischen den Begriffsbestimmungen
der Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit, bringt die dem Urteil
unartikuliert innewohnende Einheit zur Entfaltung. Dadurch stellt der
Schluss aber den Begriff im Urteil als das urspriinglich Eine wieder her,
aus dem dieses als »aus seinem Grunde« (WL 63) hervorging.

Der Begriff stellt das »ursprunglich Eine« (WL 60), die »ursprungliche
Einheit« (WL 34, 60), als die »absolute Substanz« (WL 8, 28) oder als
»absolutes, alle Wirklichkeit und Moglichkeit in sich enthaltendes We-
sen« (WL 6) dar. Als solche bildet er die Gesamtheit alles Bestehenden:
»die Totalitit« (WL 32), »Quelle und Grund aller endlichen Bestimmt-
heit und Mannigfaltigkeit« (WL 20). Als diese All-Einheit, einheitliche
»Totalitat aller Bestimmungen« (WL 52) ist der Begriff jedoch gegen-
uber sich selbst unmittelbar negativ: Sein Begriff selbst ist widerspriich-
lich und negiert deshalb sich selbst in seinen Gegensatz. Aus dieser sei-
ner immanenten Widerspriichlichkeit geht die unter der Bezeichnung
der »doppelten Negation« wohl bekannte Bewegung der Reflexion des
Begriffs in sich hervor, die ihn qua Substanz gleichzeitig als Subjektivi-
tat auftreten ldsst.

In der Spezifikation und Verendlichung, die ihn zur Herstellung einer
Beziehung auf Anderes als Selbstbeziehung fiihrt, kann der Begriff als das
Absolute keinem anderen MafSstab folgen, als sich selbst, dem, was ihm
allein gestattet, seiner Unbedingtheit gerecht zu werden (in diesem Sinne
stellt der noch nicht realisierte Begriff ein »Sollen « fiir die gesamte di-
alektische Bewegung dar, die vom Urteil zum Schluss fiithrt, vgl. WL 97):
Er dirimiert sich selbst, weil er als abstrakt Unendliches, das das Endli-
che von sich selbst ausschliefst, selbst endlich ist. Als rein Allgemeines ist
er lediglich ein Partikulares, Besonderes.

zur Entstehungsgeschichte des Idealismus«, Holderlin-Jahrbuch, 1967, 73—
96 und DERS., Der Grund im Bewusstsein. Untersuchungen zu Hélder-
lins Denken (1794—95), Stuttgart 2004 (1992), insb. 47 und 92 ff., wo es
auch um das Verhiltnis zwischen Ontologie und Epistemologie, die identi-
tats- und prapositionstheoretische Auffassung des Urteils, geht. Zu Hegels
Auffassung des Urteils auch F. SCHICK, »Die Urteilslehre«, in: A.F. KOCH,
F. SCHICK (Hg.), G.W.E Hegel. Wissenschaft der Logik, (Klassiker Ausle-
gen), Berlin 2002, 203-24.

251

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Zuerst ist er reiner Begriff oder die Bestimmung der Allgemeinheit.
Der reine oder allgemeine Begriff ist aber auch nur ein bestimmter oder
besonderer Begriff, der sich auf die Seite neben die anderen stellt. Weil
der Begriff die Totalitit ist, also in seiner Allgemeinheit oder rein identi-
schen Beziehung auf sich selbst wesentlich das Bestimmen und Unterschei-
den ist, so hat er in ihm selbst den MafSstab, wodurch diese Form seiner
Identitdt mit sich, indem sie alle Momente durchdringt und in sich faf3t,
ebenso unmittelbar sich bestimmt, nur das Allgemeine gegen die Un-
terschiedenheit der Momente zu sein.””

Als absolute Allgemeinheit muss der Begriff unmittelbar auch sein Un-
terschied, das Besondere, sein. Indem er namlich jede Determination zu-
riickweist, die ihn zu etwas Besonderem machen wiirde, determiniert er
sich selbst als reine Unbestimmtheit. Diese bildet allerdings selbst eine
Bestimmung, die den Begriff in seinem Unterschiedensein von der Be-
stimmtheit als etwas Besonderes ausweist. Die »Bestimmtheit der Un-
bestimmtheit« (WL 42) macht ihn zum Anderen seiner selbst: Der Be-
griff ist in sich selbst widerspriichlich, da die reine Allgemeinheit seiner
unbedingten Totalitit sich letztendlich ebenso als etwas Partikuldres er-
weist. Deswegen ist er auch nichts Fixes, sondern grundsitzlich dyna-
misch: Er hat seinen Unterschied in sich selbst und macht sich zu einem
Anderen. Als Unendliches hat er in sich nicht nur das Prinzip der eigenen
Bewegung, sondern auch der eigenen Erzeugung und Bildung und der ei-
genen Erhaltung: Er ist die »Seele des Konkreten« (WL 35).

Die konsequente Entfaltung des Widerspruchs, der dem Begriff inne-
wohnt, fithrt allerdings wiederum zur Negation seiner ersten Negativitit
und seines immanenten Anderswerdens. Denn die zwei Bestimmungen,
in die der Begriff sich nach seiner inneren Logik entzweit, reine Allge-
meinheit und Besonderheit, sind eben widerspriichlich. Sie bilden nicht
einfach zwei gegeneinander gleichgiiltige Unterschiede, sondern die Un-
terschiede einer selben Einheit, des Begriffs, und sind insofern nicht le-
diglich entgegengesetzt oder kontrir, sondern kontradiktorisch. Thre Dif-
ferenz bildet insofern grundsitzlich eine Identitit.

Der Begriff, der aus seiner reinen Identitdt mit sich in sein Anderssein
ubergetreten war, kehrt dadurch zu seiner Identitit zuriick. Diese ist aber
nicht mehr einfach vorgegeben und als solche eine unmittelbare. Sie ist
nunmehr eine negative, die aus der Bewegung einer doppelten Nega-
tion entstanden ist. Der Begriff hat zuerst seine unmittelbare Identitat
mit sich selbst und dann wiederum die Negation dieser selben Negati-
on negiert. Dadurch erhalt der Begriff aufler der Bestimmung der Allge-
meinheit und der Besonderheit auch jene der Einzelheit. Denn tber sei-
ne doppelte Negation hat sich der Begriff in sich selbst reflektiert: Er
hat in seinem Anderen sich selbst wiedergefunden und dadurch sich qua

77 WL 32.

252

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

»absolute Substanz« zugleich als Subjektivitdt erwiesen. Diese seine ne-
gative Selbstbeziehung ermoglicht seine Vereinzelung: Er ist nunmehr
»individuelle Personlichkeit«, die sich »anderem gegeniiberstellt
und es ausschlieSt« (WL 13).

Nur eine »immanente Reflexion« (WL 35) in sich, wie jene, die
der Begriff durch seine doppelte Negation in sich realisiert, keine »&u-
Berliche Reflexion«,”® durch die eine abstrakte Allgemeinheit eine blof§
zufallige Beziehung zu ihren Bestimmungen als zu Akzidenzen unterhilt,
gestattet die Substanz so aufzufassen, dass sie in ihrer Gestaltlosigkeit
nicht blof§ einen Abgrund, eine allen bestimmten Inhalt verschlingen-
de negative Macht bildet. Diese Immanenz ist aber auch nicht mecha-
nisch durch die Uberfithrung der Zufilligkeit zur Naturnotwendigkeit
eines wirkkausal zusammengehaltenen Zusammenhangs von dufSeren,
sich voneinander ausschliefenden Umstianden zu erlangen.” Erst orga-
nisch erfasst als eine absolute Negativitat, als »das Formierende und Er-
schaffende« (WL 35), kann die Substanz qua Selbstbestimmung, Selbst-
erzeugung und Selbsterhaltung immanent in ihren besonderen Inhalten
sich als sich selbst gleiche wiederfinden.

Als ein solches Prinzip der absoluten Lebendigkeit und Spontaneitit
ist die Substanz Leben im eminenten Sinne, gewaltlose »freie Macht«
und »freie Liebe« (WL 36). Die Wirkungskraft, ja die Energie, die sei-
ne Allgemeinheit als die Seele und das immanente Telos seines Pro-
zesses auflost, fuhrt den Begriff zur Selbstnegierung und Selbstdeter-
mination und ldsst jede gesetzte Bestimmung wiederum in ihm als in
deren urspriinglichem Grund gewaltlos untergehen. Sie gestattet dem
Begriff, sich spontan zu seinem Unterschiedenen als zu sich selbst zu
verhalten.

Das Allgemeine ist daher die freie Macht; es ist es selbst und greift iber
sein Anderes tiber, aber nicht als ein Gewaltsames, sondern das viel-
mehr in demselben ruhig und bei sich selbst ist. Wie es die freie Macht ge-
nannt worden, so konnte es auch die freie Liebe und schrankenlose
Seligkeit genannt werden, denn es ist ein Verhalten seiner zu dem Un-
terschiedenen nur als zu sich selbst; in demselben ist es zu sich selbst
zurickgekehrt.®

78 A.a.O., 170.

79 Fiir die Erhebung der Zufilligkeit zur Notwendigkeit vgl. das Kapitel Die
Wirklichkeit in: HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Wesen,
a.a.0., 174—9o0.

80 WL 35 f. Zum Machtaspekt Niheres in: E. ANGEHRN, Freibeit und Sys-
tem bei Hegel, Berlin/New York 1977, 64 ff., der insbesondere »den latenten
Gewaltcharakter der Wesensrelation« (68) hervorhebt, der mit dem Uber-
gang von der Wesens- zur Begriffslogik zu tiberwinden sein wird.

253

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Mit dem Begriff eroffnet sich hiermit »das Reich der Freiheit« (WL 171).
Als das urspriinglich Eine ist der Begriff in seiner Einzelheit konkret
und stellt die Quelle aller Bestimmungen und somit auch den Grund,
aus dem ein jedes Urteil hervorgeht, dar. Hegel riickt ihn deshalb in die
Nihe von Kants Ideal der reinen Vernunft. Kant habe nach Hegel insbe-
sondere in der Idee eines anschauenden Verstandes die Moglichkeit ei-
ner Vereinigung von Reflexion und Unmittelbarkeit, Denken und sinn-
lichem Dasein in einer héheren Einbeit durchaus erkannt. Obwohl er
das Verhiltnis zwischen Allgemeinem und Einzelnem dementsprechend
als ein relatives Verhiltnis der Erscheinung auffasste, sei er aber bei der
Verabsolutierung der Entgegensetzung zwischen Begriff und Realitit ste-
hen geblieben.

Es wird immer als etwas Verwundernswiirdiges ausgezeichnet werden, wie
die Kantische Philosophie dasjenige Verhiltnis des Denkens zum sinnli-
chen Dasein, bei dem sie stehenblieb, fiir ein nur relatives Verhaltnis der
blofSen Erscheinung erkannte und eine hohere Einheit beider in der Idee
uberhaupt und z. B. in der Idee eines anschauenden Verstandes sehr wohl
anerkannte und aussprach, doch bei jenem relativen Verhiltnis und bei der
Behauptung stehengeblieben ist, dafs der Begriff schlechthin von der Reali-
tdt getrennt sei und bleibe — somit als die Wahrheit dasjenige behauptete,
was sie als endliche Erkenntnis aussprach, und das fir tiberschwenglich,
unerlaubt und fir Gedankendinge erklirte, was sie als Wahrheit erkannte
und wovon sie den bestimmten Begriff aufstellte.’

Kant konnte in dem Gedanken der Existenz von »synthetischen Ur-
teilen a priori«, durch die die Mannigfaltigkeit der Realitdt auf »die
urspringlich-synthetische Einheit der Apperzeption« oder auf
die »Einheit des: Ich denke oder des SelbstbewufStseins« (WL 13) als auf
eine notwendige logische Implikation eines jeden Erkenntnisaktes zu-
riickgefiihrt werden kann, zwar »eines der tiefsten Prinzipien« (WL 19)
der Auffassung der wahren Natur des Begriffs und damit einer wahr-
haften spekulativen Philosophie erkennen. An der apriorischen Synthe-
sis des Begriffs habe er niamlich das hohere Prinzip der » Zweiheit in der
Einheit« (WL 25) erkannt, dem der Begriff der Wahrheit als Uberein-
stimmung, ja Identitit von Unterschiedenem, Gedanken und Realitit,
unterliegt. Der Verzicht auf die Idee einer konkreten Allgemeinheit, die
in sich auch deren Anderes hat, oder auf das Ideal der reinen Vernunft
als die Idee eines intuitiven Verstandes, der nicht prozessual, sondern ak-
tualiter die absolute Totalitdt erkennen konnte, versperrte ihm aber den
Weg zur Auffassung einer Einheit, die dem eigenen Unterschied nicht
blof$ guflerlich ware. Somit konnte er aber auch der Definition der Wahr-
heit als Ubereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem Gegenstand, die er

81 WL 23.

254

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

selbst treffend behauptet hatte, nicht mehr gerecht werden. Schon das
Wort »Synthesis«, obwohl es auf die Idee einer Immanenz der Bestim-
mung und des Unterschiedes im Begriff fithren kann, verrit somit nach
Hegel bei Kant die Idee einer »dufSerlichen Einheit« und einer »blofSen
Verbindung« (WL 19) zwischen Begriff und Realitit.

Kants Urteile a priori, iiber die die Mannigfaltigkeit der Realitdt zur
Einheit des Selbstbewusstseins gebracht werden, vermogen demnach
nicht, eine Vereinigung von Sein und Wesen, Unmittelbarkeit und Re-
flexion hervorzubringen, die diesen auch immanent wire. Kants Phi-
losophie kann sich insofern nicht tiber ihren eigenen Formalismus und
Subjektivismus erheben. Die Einheit, auf die das Denken sein Anderes,
die Realitit, zuriickfiihrt, ist eine fremde: Sie wird der Wirklichkeit vom
Selbstbewusstsein dufSerlich auferlegt. In diesem Zusammenhang, wo es
Hegel auch und vor allem um die Moglichkeit einer gewaltlosen, freien
Macht des Begriffes geht, heifst es zugleich, dass sie sich grundsatzlich
als das Resultat eines Gewaltaktes erweist.

Die Reduktion des Ideals der reinen Vernunft auf eine lediglich regu-
lative Funktion hindert Kants Philosophie andererseits daran, die Ebe-
ne des Verstandes, das heifSt der Unterschiede und der festen, endlichen
Bestimmungen, die im Urteilen im Spiel sind, zu verlassen, um jene der
Vernunft oder des Schlusses als die Form, die die Einheit der Unterschie-
de zu Artikulation bringt, zu betreten. In ihr »verliert die unendliche Ein-
heit der Vernunft auch noch die Synthesis und damit jenen Anfang eines
spekulativen, wahrhaft unendlichen Begriffs; sie wird zu der bekann-
ten ganz formellen, blof$ regulativen Einheit des systematischen
Verstandesgebrauchs« (WL 20).

Nach dem Verstandnis Hegels wird Kant — und mit ihm der Formalis-
mus des subjektiven Idealismus, fiir den seine Philosophie exemplarisch
steht — wegen der Defizite seiner Auffassung der Allgemeinheit zu einer
Philosophie des bloflen Urteils gezwungen. Aus demselben Grund ist ihm
wie der Reflexionsphilosophie der Subjektivitit der Weg zum Schluss als
die Form, in der die Wahrheit und mit ihr der Begriff zur vollendeten
Entfaltung kommen, versperrt. Zwar habe Kant mit dem Gedanken ei-
ner Synthesis a priori zutreffend die immanente widerspriichliche Struk-
tur des Urteils erfasst.®* Das spekulative Prinzip der »Zweiheit in der
Einheit« (WL 25) oder der Immanenz in der Identitat des Unterschie-
des und der Bestimmung vermag er aber gerade deshalb nicht addquat
zu artikulieren, weil er mit der Aufgabe des Ideals der reinen Vernunft
als Idee eines intuitiven Verstandes auch auf den Begriff einer konkreten
und nicht blof§ duflerlichen und in sich unterschiedslosen Allgemeinheit
verzichten musste. So erklirt sich auch, warum er bei der Abstraktheit

82 Dafiir vgl. selbstverstindlich auch Hegels Ausfithrungen zum »spekulati-
ven Satz« in der Vorrede der Phidnomenologie des Geistes. Die »dialektische

255

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

und Auflerlichkeit des Verhaltnisses zwischen Subjekt und Pridikat, die
von der Kopula im Urteil ausgesprochen werden, Halt machen musste.*

Das »Ist der Kopula« driickt eine blof§ unmittelbare, in sich »unter-
schiedslose Identitdat« (WL 65) zwischen Subjekt und Pradikat aus.
Die Verbindung zwischen den beiden, die es herzustellen vermag, besteht
demnach als eine dufSerliche neben deren Unterschied, dem Moment der
Selbststandigkeit von Subjekt und Pradikat, das im Urteil ebenso ange-
legt ist. Der Widerspruch, der dem Urteil innewohnt, bleibt insofern un-
vermittelt: ein blofler Widerstreit, der wiederum nicht zur Einigkeit ge-
bracht werden kann. Das Urteil ist gleichermafSen Identitat wie Differenz
zwischen Subjekt und Pradikat, sodass die Beziehung zwischen beiden,
die es setzt, sich als ebenso dufSerlich wie die Einheit des Ich denke er-
weist, die in Kants Formalismus der Mannigfaltigkeit der Anschauung
auferlegt wird.®+

Im Kapitel iber Foucaults Vorwort zu Wabnsinn und Gesellschaft
hatte sich anhand von Kants Auffassung des Ideals der reinen Vernunft

Bewegung« (PhG 48) des spekulativen Satzes bringt den Widerspruch zwi-
schen der »Identitit des Subjekts und Pradikats« und dem »Unterschied der-
selben« (PhG 46) zur Darstellung, der dem Urteil unmittelbar innewohnt.
Als solche »zerstort« sie »die Natur des Urteils oder Satzes«, die das her-
kommliche formale Denken einseitig als »Unterschied des Subjekts und Pra-
dikats« (PhG 46) zu wissen glaubt. Sie bringt sie zum Schluss. Dazu auch:
K. DUSING, »Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik«, in:
D. HENRICH (Hg.), Hegels Wissenschaft der Logik. Formation und Rekon-
struktion. Veroffentlichung der Internationalen Hegel-Vereinigung, Bd. 16,
Stuttgart 1986, 16-35, insb. 21.

83 Obwohl Hegel in der Logik auf die Besitzsemantik verzichtet, die in seiner
Interpretation von Diderots Neffen und dann spiter bei Foucault eine so
grofle Rolle spielt, sollte nicht tibersehen werden, dass bei der Unterschei-
dung zwischen der duferlichen und abstrakten Identitit des Urteils — »das
Ist der Kopula« (WL 65) — und der bestimmten und erfiillten Identitit, die
im Schluss gesetzt wird, es sich der Sache nach, wenngleich auf einer logi-
schen und nicht realphilosophischen Ebene, um dieselbe Unterscheidung
handelt, die andernorts zwischen Haben und Sein getroffen wird. Der Be-
zug auf das Haben, um ein Auferlichkeitsverhiltnis zu bezeichnen, kehrt
nicht von ungefihr in der Enzyklopddie wieder. Man vergleiche Enz § 166A,
317: »Die friheren Reflexionsbestimmtheiten haben in ihren Verhiltnissen
auch die Beziehung aufeinander, aber ihr Zusammenhang ist nur das Ha-
ben, nicht das Sein, die als solche gesetzte Identitit oder die Allgemeinheit. «

84 Vgl. WL 60: »Das Urteil hat zu seinen Seiten tiberhaupt Totalitaten, welche
zunichst als wesentlich selbstindig sind. Die Einheit des Begriffes ist daher
nur erst eine Beziehung von Selbststandigen; noch nicht die konkrete, aus
dieser Realitit in sich zurtickgekehrte, erfiillte Einheit, sondern [die Einheit,
Erginzung U.B.] aufler der sie als nicht in ibr aufgehobene Extreme beste-
hen.«

256

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

als Allerrealstes und absoluter Obersatz bereits exemplarisch aufwei-
sen lassen, wie das Endliche auch nach Foucault fiir sich keinen Bestand
beanspruchen kann und vielmehr auf eine seinem Bestimmtsein in his-
torischen Positivititen zugleich transzendente und immanent unendli-
che Einheit — im Fall Foucaults einer Unvernunft zweiter Ordnung, die
vor der (Ur-)Teilung in Vernunft und Unvernunft als dialektischem Ge-
genpart der Vernunft liegt — konstitutiv angewiesen ist. Hegels Urteils-
lehre, auf die Foucault in seiner Analyse der emblematischen Figur von
Rameaus Neffen in der Phianomenologie des Geistes indirekt anspielt,
indem er die Abstraktheit einer Rationalitit denunziert, die zu ihrem
Negativen blofs ein Habens- und Definitionsverhaltnis herzustellen ver-
mag, bietet ihrerseits ein einleuchtendes Bild der Inkonsistenz eines End-
lichen, das sich ungestraft vom Unendlichen verselbstandigen zu konnen
glaubt. Das Ist der Kopula als rein formalistisch verstanden impliziert
bereits eine Logik, die immanent verfolgt zum Begriff als zum konkret
Allgemeinen fiihrt, das in seiner Entfaltung als Schluss die im Urteil be-
hauptete Identitit zwischen Unterschiedenem angemessen zu artikulie-
ren vermag.®s

Beide, Kant und Hegel, umreifSen eine Wahrheitsstruktur, die zur Ver-
nunftigkeit uberhaupt gehort. Foucault — wie noch genauer zu zeigen

85 Gegen seine ontologische Bestimmung der Kopula und damit einhergehend
gegen seine Lehre vom Urteil und von der Dialektik im Allgemeinen ist be-
kanntlich der Standardvorwurf erhoben worden, Hegel habe willkiirlich
die Kopula — eine Relation — mit Identitit verwechselt (vgl. etwa B. RUS-
SELL, Logical and Philosophical Papers 1909-13, hg. v. J. G. Slater, London/
New York 1992, 365: »The portion of Hegel’s dialectic [...] seems to rest
throughout on a confusion between two meanings of the word is«, zitiert
in: ARNDT, IBER, KRUCK, »Einfithrung«, in: DIES. (Hg.), Hegels Lehre
vom Begriff, Urteil und Schluss, a.a.O., 10). Hegel vermischt allerdings so-
wenig die zwei Ebenen einer endlichen, lediglich formalistischen und einer
unendlichen, ontologischen Bestimmung der Kopula, dass seine Kritik an
der herkommlichen formellen Logik gerade auf diesen Unterschied aufbaut.
Was fiir eine Konfusion genommen wird, stellt in Wahrheit nichts weniger
als eine These und ein Programm dar. Hegel will aufzeigen, dass eine abs-
trakt formale Bestimmung der Kopula erst konsistent sein kann, wenn sie
der ihr innewohnenden Logik folgend in eine ontologische miindet. Gegen
Ernst Tugendhats Behauptung, das Verhiltnis des Pradikats zum Subjekt im
Urteil als Identitit auszudeuten, sei ein Zeichen »logischer Barbarei«, hebt
Michael Theunissen dementsprechend hervor: Im » Charakterisieren« selbst,
als das Tugendhat die Funktion des Pridikats versteht, und im »Klassifi-
zieren«, in dem dieses besteht, »stecken eben die Probleme, die Hegel zum
Weitergehen veranlassen«. Dass Hegel hierbei nicht stehen bleibt, stellt so-
mit keinen Mangel seiner Theorie dar, »sondern im Gegenteil deren Vorzug
vor der sprachanalytischen Philosophie« (vgl. M. THEUNISSEN, Sein und
Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik, Frankfurt/M. 1980,

257

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

sein wird — scheint zumindest nach der inneren Logik seiner Position die
Auffassung tiber das zu teilen, was Vernunft umrissartig tiberhaupt sein
sollte, um den Anspruch, den sie erhebt, einlosen zu konnen. Er weif
aber— nach der Formel Schellings — das Prinzip der Vernunft als ibr An-
deres aufzufassen, als das, was sich radikal jeder konkreten Realisierung
entzieht und zugleich die Entfaltung der Vernunft immanent leitet. So
folgt Foucault Hegel in dessen Verallgemeinerung jener Dialektik, die
Kant im illusiondren Bereich eines unberechtigten, tiberschwinglichen
Gebrauchs der Vernunft einsperren und gegen die endlichen, unverriick-
ten Bestimmungen des Verstandes wirkungslos machen wollte, nicht hin-
gegen in dessen Versuch, den kantischen intuitiven Verstand als das Ver-
mogen, das allein eine unendliche Einheit fassen kann, in die Geschichte
und in ihre Urteile eingehen zu lassen. Nicht von ungefahr bezichtigt er
Hegels Dialektik, insofern sie ins Positive umzuschlagen droht, dessel-
ben Anthropologismus als unberechtigtes Festhalten an einer verabso-
lutierten Endlichkeit, den Hegel bekanntlich der Subjektphilosophie sei-
ner Zeit vorhielt.

Bildet das Urteil die Teilung der urspriinglichen Einheit des Begrif-
fes, so ergibt sich der Schluss als »die Wiederherstellung des Begrif-
fes im Urteil und somit als die Einheit und Wahrheit beider« (WL
104). Die dialektische Bewegung des Urteils, die zu dessen Ubergang
in den Schluss und damit zur Widerherstellung der negativen Identi-
tat des Begriffs fihrt, geht aus dem in der Kopula selbst angelegten Wi-
derspruch hervor. »Das Subjekt ist das Pradikat, ist zunachst das,
was das Urteil aussagt; aber da das Pradikat nicht das sein soll, was das
Subjekt ist, so ist ein Widerspruch vorhanden, der sich auflosen,
in ein Resultat ibergehen mufl« (WL 65). Dafiir muss aber die Bezie-
hung, die von der Kopula ausgedriickt wird, sich selbst fortbestimmen.
Als unmittelbare, unterschiedslose Einheit zwischen Subjekt und Pra-
dikat ist sie erst einmal »unbestimmte Beziehung des Seins tiberhaupt«
und hat die Gestalt von »A ist B« (WL 65). Als solche muss sie sich als
den Unterschied setzten, den sie mit der Gleichsetzung der zwei ent-
gegengesetzten Extreme des Urteils aussagt, und wiederum als nega-
tive, in sich die Differenz einschliefende Identitit hervortreten. Diese
Entwicklung durchlduft das Urteil in der Stufenfolge seiner verschiede-
nen Arten als Daseins-, Reflexions-, Notwendigkeits- und Begriffsurteil.
Von einer abstrakten, dufSerlichen, durch ihre exklusive Natur endlichen

434 f.). Die verschriene ontologische Identitit ist demnach keine von der
Sprache induzierte Illusion, der man definitorisch billig aus dem Wege ge-
hen konnte; sie liegt vielmehr der Tiefenstruktur des Urteils zugrunde und
wird hiermit von jeder formal-logischen Auffassung der Pradikation nicht
verabschiedet, sondern einfach vorausgesetzt. Zu Hegels Kritik der Form
des pridikativen Urteils auch R.-P. HORSTMANN, Wabhrbeit aus dem Be-
griff. Eine Einfiibrung in Hegel, Frankfurt/M. *1990 (1984), v. a. 23—40.

258

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

Allgemeinheit bestimmt sich das Urteil zum seine Differenz in sich ein-
schliefenden Konkret-Allgemeinen des Begriffs: von der »abstrakten,
sinnlichen Allgemeinbeit« der Daseins- zur » Begriffsallgemeinheit« des
Begriffsurteils tiber die » Allbeit« des Urteils der Reflexion und die » Gat-
tung und Art«-Allgemeinheit des Urteils der Notwendigkeit.*® Dadurch
setzt sich das Urteil als die »bestimmte Beziehung des Subjektes und
Pradikates« (WL 103): Die Kopula driickt nunmehr die »bestimmte und
erfullte Einheit des Subjektes und Pradikates« (WL 65) aus; sie ist »die
erfillte oder inhaltsvolle Kopula des Urteils, die aus dem Urteil,
worin sie in die Extreme verloren war, wieder hervorgetretene Einheit
des Begriffs« (WL 103). Diese Wiederherstellung der Einheit des Begrif-
fes in der Form der Negation ihrer Selbstnegation, nachdem er als das
urspringliche Eine sich in die Extreme des Subjekts und des Pradikates
geteilt hatte, ldsst das Urteil in einen Schluss tibertreten.

Der Schluss durchliuft eine dhnliche Fortbestimmung wie jene, der
das Urteil unterliegt: Die Einheit, die zwischen den Extremen vermittelt,
muss sich von einer Abstrakt- zu einer Konkret-Allgemeinheit immanent
entfalten. Die ihrer Form nach natiirliche Beziehung der Kopula, eine
»an sich seiende « Identitit oder gar eine »Beziehung des Seins « (WL
65), die zwischen sich duflerlich und voneinander gleichgtltigen Seiern-
den hergestellt wurde, wird ein ideelles, durchgingig vermitteltes Ver-
hiltnis. Die Kopula ist die Mitte geworden, die die verschiedenen Ter-
mini oder Urteile des Schlusses mit sich vereinigt.®”

Im Schluss der Notwendigkeit wird ein Subjekt weder einfach durch
die partikuldre Allgemeinheit eines sinnlichen Merkmals, wie im Schluss
des Daseins, noch durch die ebenso kontingente Allgemeinheit eines
Gemeinschaftlichen, das der Allheit einer Klasse von Gegenstinden

86 Vgl.Enz § 171, 321: »Nach dieser Identitit ist das Subjekt auch in der Be-
stimmung des Pradikats zu setzen, womit auch dieses die Bestimmung des
ersteren erhilt und die Kopula sich erfiillt. Dies ist die Fortbestimmung des
Urteils durch die inhaltsvolle Kopula zum Schlusse. Zunichst am Urteile ist
die Fortbestimmung desselben, das Bestimmen der zuerst abstrakten, sinn-
lichen Allgemeinbeit zur Allbeit, Gattung und Art und zur entwickelten Be-
griffsallgemeinheit.«

87 Vgl. die Zusammenfassung von DUSING, Syllogistik und Dialektik, a.a.O.,
25: »Eine solche Mitte mufS ein Begriff sein, der die entgegengesetzten Be-
griffsbestimmungen in sich enthilt; er muf$ somit fiir Hegel konkrete Allge-
meinheit sein. Die systematische Darlegung des Schlusses folgt dem Prinzip,
den Mittelbegriff von der abstrakten Allgemeinheit, die ihm als getrennten
Terminus noch zukommt, zur konkreten, die anderen Begriffsbestimmungen
einschlieflenden Allgemeinheit zu entwickeln.« Zu Hegels Schlusslehre vgl.
auch G. SANS, »Hegels Schlusslehre als Theorie des Begriffs«, in: ARNDT,
IBER, KRUCK (Hg.): Hegels Lehre vom Begriff, Urteil und Schluss, a.a.O.,
218-32.

259

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

zukommen wiirde, wie im Schluss der Reflexion, sondern durch »seine
Substanz«, die »allgemeine Natur der Sache, die Gattung«, mit
seinem Pridikat zusammengeschlossen. Die Gattung als organisch-na-
tiirliche Verbindung ist aber an sich noch nicht hinreichend, um die vol-
lige, ja ideelle Vermittlung des Begriffes mit sich selbst — als rest- und ge-
waltlose Vereinigung des Mannigfaltigen — zu erlangen. Dafiir ist eine
Einheit erforderlich, die selbst die Zufilligkeit einer Existenz wie jene
des unmittelbar Einzelnen, die Bestimmungen enthilt, die in ihrer we-
sentlichen Allgemeinheit, der Gattung, nicht inbegriffen sind und des-
halb dieser duflerlich und gleichgiiltig bleiben, tiberwindet.*® Erst wenn
A, der Obersatz als das Vermittelnde — wie Hegel zufolge es im disjunk-
tiven Schluss, der die ganze Bewegung abschlief3t, der Fall sein sollte —
nicht nur eine Gattung, sondern auch ein »vollkommen Bestimmtes «
darstellt, wird zwischen der »negativen Einheit« des Einzelnen und der
»substantiellen Identitit« der Allgemeinheit keine Auferlichkeit
mehr bestehen, sodass beide zugleich zu ihrem Recht kommen konnen.

Die Kopula ist damit erfiillt: Subjekt und Pradikat haben in dem durch
den Schluss nach seinen Bestimmungen vollendet artikulierten Begriff
die Mitte gefunden, die sie tatsdchlich vereinigen kann. Der Schluss als
»der vollstandige gesetzte Begriff« bildet »die Einheit der Extreme, die
sie vereinigende Mitte und [der sie] haltende Grund « (WL 104 und
105). Als die Form, die eine Besonderung und Verobjektivierung der All-
gemeinheit erst gestattet, stellt er gar — wie es in der Enzyklopddie hei-
Ben wird — »den wesentlichen Grund alles Wabhren« und »das Absolute«
selbst dar: » Alles ist SchlufS« und »Alles ist Begriff« (Enz § 181A, 332).
Nicht duflerliches, sondern immanentes Verhidltnis der Allgemeinheit zu
ihrer Bestimmtheit bildet der Schluss zugleich die einzig wahre Subjek-
tivierung der Substanz: »Der verniinftige Schluf§ dagegen ist, daf$ das
Subjekt durch die Vermittlung sich mit sich selbst zusammenschliefst. So
ist es erst Subjekt, oder das Subjekt ist erst an ihm selbst der Vernunft-
schluf$« (Enz § 182, 333).

Mit dem Schluss wird in den Bereich der Vernunft iibergetreten, die
traditionell zwar als » Vermogen der Schlusse « aufgefasst wurde, die aber
selbst »nur ein Verstandiges« bleibt (WL 32), sofern sie die »unendli-
che Einheit«, die sie antreibt, nur als eine abstrakte und somit endliche
zu realisieren vermag. Der Verstand als » Tatigkeit des Scheidens« (PhG
25) und Vermogen der fixen, unverriickten Bestimmungen, auf die die

88 Vgl. Hegels Diagnose iiber die Mingel des hypothetischen Schlusses als
Schluss der Gattungsallgemeinheit: » Auf der anderen Seite, indem das Sub-
jekt ein unmittelbares Einzelnes ist, enthilt es Bestimmungen, welche nicht
in der Mitte als der allgemeinen Natur enthalten sind; es hat somit auch eine
dagegen gleichgiiltige, fiir sich bestimmte Existenz, die von eigentiimlichem
Inhalt ist. Damit hat auch umgekehrt dieser andere Terminus eine gleichgiil-
tige Unmittelbarkeit und verschiedene Existenz von jenem« (WL 142 f.).

260

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

Ur-Teilung des Urteils noch angewiesen war, wird von der Vernunft,
deren »Bedingung oder vielmehr wesentliches Moment« (WL 45)
er darstellt, insofern aufgehoben und bewahrheitet, als sie die absolu-
te Einheit bildet, aus der her seine Unterscheidungen erst einen Sinn be-
kommen konnen. Wird der Verstand namlich »als das Vermogen des be-
stimmten Begriffes genommen«, so sind »in der Vernunft die bestimmten
Begriffe in ihrer Totalitdt und Einheit gesetzt« (WL 104).

Somit ist Hegel zufolge die »Idealitdt der Momente« (Enz § 192, 344)
des Begriffes erreicht: Eine vollstindige bestimmte Einzelheit — nicht
blofS ein leerer Name, wie der von Rameaus Neffe, der von der Ausstrah-
lung des Ruhmes seines gleichnamigen Onkels zu leben versuchte, oder
wie das Subjekt und das Priadikat, die in der Unbestimmtheit des Ur-
teils »zunachst nur eine Art von Namen « (WL 59) bilden —, die aus der
vollendeten Durchdringung der Besonderheit und Mannigfaltigkeit ihrer
Unterschiede durch die Einheit und Identitdt der Allgemeinheit resultiert.
Die Bestimmungen des Begriffs, Einzelheit, Besonderheit, Allgemeinheit,
haben eine derartige innige Konkretion miteinander erreicht, dass eine
jede nur deshalb tiberhaupt Bestand hat, weil sie zugleich alle anderen
ist. Jede Bestimmung ist »wesentlich selbst die Totalitdt aller Bestim-
mungen« (WL 52). Dadurch meint Hegel, die Auflerlichkeit, die die Na-
turangewiesenheit der logischen Kategorien bestimmte, soweit sie allein
formell verstanden wurden, uberwunden und lediglich als ein Moment
der immanenten Entfaltung des Begriffs erwiesen zu haben. Mit der Au-
Berlichkeit habe der Begriff zugleich auch die Endlichkeit, den Anthro-
pologismus und die Entzweiungen eines Denkens hinter sich gelassen,
das meint, ungestraft auf eine abstrakte, partikulare, ja blof§ menschli-
che Einheit setzen zu konnen.

V. Foucaults andere Grundlage: das Substanzielle nicht
als Subjekt, sondern als Widerstreit

Die verhohnende Kraft und die negierende Macht des nicht weni-
ger selbstbewussten als schamlosen Geschwitzes des Neveu wird von
Foucault im Vergleich zu Hegel auf eine andere Grundlage gestellt.

In der Phinomenologie des Geistes sicht Hegel in dem unmittelbaren,
natiirlichen Selbst des Neveu den verborgenen Antrieb und die eigentli-
che Seele der Bewegung der Vereitelung und Verkehrung jeder festen Be-
stimmung, die die unaufhaltsame Ironie des gescheiterten Musikers aus-
macht. Gleichzeitig prangert er die Durftigkeit der mangelhaften Einheit
an, die der Neveu in der unmittelbaren Gewissheit seines Selbst findet.
Diese noch natiirliche Einheit gestattet dem Neffen zwar die unmittelba-
re Identitdt der Extreme der Wirklichkeit und des Gedankens zu erfassen

261

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

und damit nicht blofs deren Entgegensetzung, sondern tatsichlich auch
deren Widerstreit auszusprechen. Sie reicht jedoch nicht, um Unmittel-
barkeit und Reflexion, Sein und Wesen, in einer héheren Einheit, die so-
wohl ihre Identitit als auch ihre Differenz in sich zusammenschliefSt,
wieder zu vereinigen. So konnte Hegels Befund tiber die Verriicktheit
des gehobenen Stadtstreichers lauten: Er kenne »das Substantielle nach
der Seite der Uneinigkeit und des Widerstreits, den es in sich einigt,
aber nicht nach der Seite dieser Einigkeit« (PhG 347).

Hegel gibt andererseits — ohne allerdings diese im geistphilosophi-
schen Zusammenhang der Phdnomenologie weiter zu entwickeln — eine
formale, logische Bestimmung der geistigen Lage, in der der Neveu in der
franzosischen vorrevolutiondren Zeit der leeren Worte und der ausge-
hohlten Namen, in der er nicht als Individuum, sondern als blofSe Espéece
lebt, sich befindet. Der Neffe steht inmitten der Entwicklung, die vom
Urteil zum Schluss fihrt. Demgemafs macht er keinen Halt vor den »fes-
ten Bestimmungen«, die das Urteil setzt. Er weifs sie hingegen »in ihrem
Widerspruch« auszusprechen (PhG 347). Um diesen Widerspruch aber
wieder zu vermitteln, miisste er iiber eine andere, hohere Form von Ein-
heit verfugen, als die unmittelbare und daher endliche, blof§ menschli-
che und natiirliche, von der er in der Gestalt der Gewissheit seiner selbst
weifs. Eine solche Einheit, keine einfache, differenzlose, aber eine, die den
Unterschied in sich hat, wiirde ihm erst die Fortbestimmung zum Schluss
ermoglichen. Damit hitte er aber auch das Feld des Begriffs betreten.

Der Begriff, der im Schluss die Form seiner vollendeten Entfaltung hat,
bildet nach Hegels Wissenschaft der Logik »den wesentlichen Grund des
Urteils« (WL 62). Er stellt das urspriingliche Eine dar, das im Urteil als
eines der Momente, die ihn ausmachen, in der Form ihrer Bestimmung
oder Entzweiung in Wirklichkeit und Gedanken, Subjekt und Pradikat,
hervortritt. Als solcher bildet der Begriff die hohere, erfiillte Einheit, die
den Zwiespalt oder — wenn man will — die geistige Schizophrenie des
Urteils, die immanente Widerspruchlichkeit zwischen der Identitat von
Subjekt und Pradikat und der Differenz derselben, die es gleichzeitig aus-
spricht, wieder zu vereinigen vermag.

Gegeniiber dem Phianomen, das in der Zerrissenheit des Neffen und
des Geistes in der Form seiner Entfremdung besteht, bestimmt Hegel
demnach zwei zugrundeliegende Ebenen, die jeweils unterschiedlich tief
ansetzen: das eine Mal die abstrakte Einheit des Urteils und das andere
Mal die konkrete Einheit des Begriffes. Die erste Einheit, die der Neveu
in seinem Selbstverhaltnis als unmittelbare Gewissheit von sich selbst re-
alisiert, gestattet ihm, den Widerstreit zwischen Wirklichkeit und Gedan-
ken als einen solchen tiberhaupt zu fassen. Denn ohne diese Einheit, ohne
»das Substantielle«, das den Widerstreit »in sich einigt«, wiirden die bei-
den Extreme gegeneinander nicht kontradiktorisch, sondern lediglich
kontrir sein. Als solche konnten sie auch einander nicht widerstreiten.

262

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

Die zweite, umfassende Einheit, bleibt hingegen dem Neffen verschlos-
sen, obwohl sie die eigentliche Entfaltung der immanenten Widerspriich-
lichkeit des Urteils darstellt, die die Frechheit des Neveu lediglich keim-
haft zum Ausdruck bringt. Ware namlich das Urteil in seiner Endlichkeit
selbst nicht auf die unendliche Einheit der Vernunft als »das Konkre-
te und Reichste « und als »absoluter Grund« (WL 52) angewiesen, so
wirde die sich selbst bewusste Verwirrung und Schamlosigkeit des Nef-
fen, ja seine Verrucktheit, nicht die Wahrheit der unverriickten, fixen Be-
stimmungen eines Verstandes darstellen, der sich vormacht, Ruhe und
festen Boden in einer abstrakten, natiirlichen, menschlichen Allgemein-
heit zu finden. Die ideelle Einheit des konkret Allgemeinen gehort hinge-
gen zur Sphire des Begriffs und des Schlusses als dessen absoluter Form:
Diese konnte der Neffe noch nicht betreten, obwohl es der wesentliche
Grund seiner bewussten Verrucktheit ist.

Gegeniiber Hegels Diagnose der geistigen Lage des Neffen scheint
Foucault den SpiefS umkehren zu wollen. Er nagelt das Substanzielle
auf dessen Widerstreit fest. Dafiir ignoriert er nicht nur den doppelten
Grund, den Hegel als Bedingung der Uneinigkeit des Neffen setzt, son-
dern beansprucht auch, diesen selbst wiederum zu begriinden. Seine Un-
vernunft ibernimmt dadurch eigentlich die Rolle, die bei Hegel der Ver-
nunft zukommt. Sie bildet das Prinzip jeder Bestimmung, aus dem jede
endliche Sinnkonstituierung, wie etwa der Verstand und seine naturhaf-
te, dufSerliche Reflexion bei Hegel, oder die anthropologisierende Psy-
chopathologie bei Foucault, hervorgeht und in das sie wiederum unter-
gehen muss.

Foucault will die verhohnende Kraft, die Hegel gegentiber jeder fes-
ten Bestimmung dem Neffen zusprach, aufbewahrt wissen, obwohl die
Verabsolutierung der Uneinigkeit, die er vornimmt, sie auf eine andere
Grundlage stellt. Ist aber die negierende Macht des Neffen durch die neue
Fundierung, die Foucault ihr gibt, iiberhaupt noch zu erkliren? Genau-
er und mit praziserem Blick auf die allgemeinere Relevanz der Neveuepi-
sode fiir Foucaults gesamte Auffassung vom Wahnsinn und seiner Ge-
schichte: Lassen sich das Beduirfnis der Vernunft nach Unvernunft und die
Riickkehr der Unvernunft, mit der das eigentliche Schicksal der Vernunft
eintreten sollte, aufgrund der tragischen Unvernunft, an die Foucault
denkt, erklaren? Ist aufSerdem die Systematik der Formen des Wahn-
sinns, die Foucault vorschligt, iiberhaupt haltbar und vollstindig? Oder
ist das Verhaltnis zwischen der psychopathologischen, naturalisierenden
Auffassung des Wahnsinns und dem tragischen Wahnsinn, zwischen dem
Reich der festen Bestimmungen und der reinen Urteils- und Habensbezie-
hungen und dem der Verriicktheit des Neffen und seines systematischen
Willens zum Delirium, anders zu denken? Operiert Foucault dariiber hi-
naus — was schon anhand der Préface festgestellt werden konnte — unter
der Hand mit anderen Formen des Wahnsinns? Wie ist schliefSlich der

263

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Triumph des Wahnsinns und sein Primat gegeniiber jeglicher anderen
Form von Sinnartikulation zu rechtfertigen, den Foucault der tragischen
Unvernunft als angeblichem Prinzip jeder Determination zuspricht?

Die genauere Rekonstruktion der Position Hegels gestattet nunmehr,
den Fragen, die die Analyse von Foucaults Interpretation der Figur des
Neffen aufgeworfen hatte, im Detail nachzugehen. Es lassen sich insge-
samt drei Fragen unterscheiden, die in folgender Reihenfolge zu beant-
worten sein werden: (a) die Frage nach dem Bediirfnis der Vernunft nach
Unvernunft, (b) die Frage nach der Riickkehr und dem Primat der Un-
vernunft und schliefSlich (c) die Frage nach dem Vorrecht von Foucaults
tragischem Wahnsinn. Vor diesem Hintergrund soll sodann genauer die
Frage beantwortet werden, auf welcher Grundlage Foucault seinen Na-
turalismusvorwurf gegen die moderne Psychopathologie und damit ein-
hergehend gegen die gesamte dialektisch-anthropologische Konstellati-
on, die er mit ihr im Blick hat, erhebt.

Es wird insbesondere zu zeigen sein, dass Foucaults Ausgangspunkt
nur in einem Begriff des Lebens im eminenten Sinne, so wie er durch
die Tradition des abendlandischen Denkens unterschiedlich dekliniert
wurde und im Herzen des Systems Hegels angelegt ist, bestehen kann.
Nie in einem ausdricklichen Programm deklariert, konnte ein solcher
Begriffs des Lebens Foucaults eigenem Verstiandnis seiner Archiologie
kaum fremder sein; er steht allerdings zumindest in zwei, miteinander
eng korrelierten Hinsichten im Mittelpunkt seines Werkes: zum einen,
weil er der Sache nach immer schon latent am Werk ist; zum ande-
ren, weil er konstitutiv zur Deduktion und Rechtfertigung des Primates
der Unvernunft und somit zur contestation und transgression der Dis-
kursanalyse gehort. Ein Begriff des Lebens im eminenten Sinne ist hin-
ter der Archiologie — so die These dieser Arbeit — stets schon wirksam;
nur wenn man von ihm ausgeht, kann aufSerdem ihrer kritische Stachel
uberhaupt gerettet werden.

(a) Die Figur des Neffen verkorpert aus der Sicht Foucaults die not-
wendige Instabilitdt und die ironische Umkehrung jeder Vernunftform,
die die Unvernunft als ihr gegentiber dufSerlich und unwesentlich be-
handelt.* Die Herstellung eines Besitzverhiltnisses zur Unvernunft wie

89 Gemifs dem usus der franzosischen Sprache verwendet Foucault das Wort
raison (>Vernunft<) in einer Art, die gegeniiber der nach Kants Kritik der rei-
nen Vernunft im Rahmen der deutschen Kultur iiblich gewordenen, techni-
schen Unterscheidung zwischen >Vernunft< und >Verstand« als unmarkiert
bezeichnet werden darf. Die raison heifit rationelles Vermdogen, ja ratio im
Allgemeinen: Insofern bringt sie die Entgegensetzung mit dem entendement
(dem >Verstand«) — falls diese nicht expressis verbis betont wird — nicht not-
wendig mit sich. Sie ist ihr gegeniiber neutral, sowie sie nichts tiber den
althergebrachten Gegensatz zwischen didnoia und nous, Analyse und Syn-
these besagt. Zu den daraus entstehenden Ubertragungsschwierigkeiten

264

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

dasjenige, das zwischen dem Neffen und seinen Gonnern besteht, wiirde
insbesondere das Bediirfnis nach Unvernunft verraten, das die Vernunft
als solche immer schon auszeichnet.

Wie ist aber genauer dieses Bediirfnis zu deuten? Wie muss die Ver-
nunft begriffen werden, wenn ihr Negatives, die Unvernunft, ihr nicht
blofs duflerlich und unwesentlich, sondern tatsachlich innerlich und es-
senziell sein soll? Wieso kann die Vernunft sich ihres Anderen nicht be-
machtigen, ohne dabei unterzugehen? Zum Wesen einer Vernunft, die
sich durch die gewaltsame Aneignung der Differenz ihres Negativen zum
Verlust ihrer selbst verurteilt, muss immer schon auch ihr Anderes ge-
horen. Anders gibe es noch kaum etwas, das man dem prometheischen
Projekt des modernen Subjektivismus einer auf einer vermeintlichen
Selbstverstandigung der Endlichkeit aufbauenden menschlichen Welt-
aneignung entgegenhalten konnte. Prometheische Emanzipation wiirde
nicht in eine Form von Selbst- und Fremdversklavung und Weltverding-
lichung munden, sondern tatsiachlich den Triumph eines neuen Huma-
nismus nach dem metaphysischen Obskurantismus der Vergangenheit
realisieren konnen, den sie beansprucht.

Die Einheit zwischen Vernunft und Unvernunft wird nicht erst beim Er-
kennen des Wahnsinns hergestellt; sie besteht immer schon als immanen-
tes Prinzip der Vernunft selbst. Sie ist nicht faktuell sondern prinzipiell.
Sie allein kann erkliren, warum der Vernunft deren AufSerlichkeit iiber-
haupt wesentlich sein muss. Nicht anders letztendlich als Kant, der mit
dem Ideal der reinen Vernunft jenen unbedingten Obersatz als ens realis-
simus gefunden hatte, den jedes Urteil aufgrund seiner konstitutiven An-
gewiesenheit auf einen Bestimmungszusammenhang je schon priasuppo-
niert, erkennt Hegel in der urspriinglichen Einheit des Begriffs zurecht den
wesentlichen Grund, aus dem das Urteil als elementarster Denkakt, Ver-
bindung zwischen Allgemeinheit und Besonderheit, Einheit und Mannig-
faltigkeit, sich entfaltet. Allein die Unterstellung einer unendlichen Einbeit
des Begriffs kann die immanente Widerspriichlichkeit des Urteils, das un-
vermittelt mal die Identitit zwischen Subjekt und Pradikat und mal den
Unterschied zwischen beiden aussagt, in ihrer vollstindigen Entfaltung
erkliaren. Ungeachtet ihrer Unbedingtheit stellt insofern die absolute Ein-
beit des Begriffs keine Schwirmerei dar, sondern das, was das Urteil, die
einfachste Struktur des Denkens, immer schon stillschweigend behauptet.

Der systematische Wille zum Delirium des Neffen kann wohl auf die
Unmdaglichkeit der Vermittlung zwischen Unmittelbarkeit und Reflexion,

nicht nur zwischen franzosischer und deutscher Tradition, sondern auch
zwischen dem neuzeitlichen Rationalismus und den tragischen und dialek-
tischen Denkern, die neben der raison und der Sinnlichkeit noch ein drittes,
synthetisches Vermogen annehmen, vgl. auch die ausgezeichnete Anmerkung
von GOLDMANN, Der verborgene Gott,a.a.O., 57 Anm. 14/fz. 43 Anm. 1.

265

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Sein und Denken schworen.” Vielleicht kiindigt er auch bereits die #ra-
gische Konfrontation der Bediirfnisse und der Illusion an, die fiir Freud
und Nietzsche entscheidend sein wird.** Die dunkle Zugehirigkeit zwi-
schen Vernunft und Unvernunft, die der bewussten Verwirrung des bril-
lanten Schmarotzers zugrunde liegt, ldsst sich indessen keineswegs durch
den Widerstreit zwischen beiden erliutern, denn dieser setzt vielmehr
jene voraus. Vielmehr als auf der unaufhebbaren Entgegensetzung zwi-
schen der Vernunft und deren Negativem griindet sie auf der grundle-
genden Einheit zwischen beiden: dem urspriinglichen Grund und dem
letzten Horizont jeder Sinnstiftung tiberhaupt.

(b) Ahnlich wie er das Bediirfnis der Vernunft nach Unvernunft zu
Recht postuliert, ohne es auch wirklich begriinden zu kénnen, vermag
Foucault die Wiedererscheinung der Gestalt des Irren in Diderots Ra-
meaus Neffe treffend zu bezeichnen, ist jedoch nicht imstande, sie tat-
sachlich zu erkliren.

Dieser neue Mangel in der inneren Logik von Foucaults Text bietet
jedoch insofern kaum eine Uberraschung, als die Riickkehr der Unver-
nunft unmittelbar aus dem Bediirfnis der Vernunft nach ihrem Negati-
vem erfolgt. Die Riickkehr der Unvernunft stellt die Entfremdung dar,
die die Vernunft erleidet, indem sie ihr Bediirfnis nach Unvernunft iiber
die Herstellung eines reinen Urteils- und Definitionsverhiltnisses zum
Wahnsinn gewaltsam zu befriedigen versucht. Sie bildet die ironische
Verkehrung, die der Vernunft widerfahrt, indem sie eine dufSerliche Iden-
titdt zwischen ihr und ihrem Negativen herstellt. Demnach stellt auch
der Triumph der Unvernunft tiber die Vernunft keineswegs den Sieg einer
fremden Macht dar, vielmehr die Erfiillung des eigenen Schicksals einer
Vernunft, die ihrem immanenten Prinzip nicht gewachsen ist.

Der rationalistische Gewaltakt Descartes’, die positivistische Objek-
tivierung der Geisteskrankheit, die aus ihm folgt, und die Entstehung
auf der praktisch-institutionellen Ebene einer neuen Form von Irren-
anstalten, des Asyls, hatten aus der Sicht Foucaults dem Wahnsinn die
Sprache genommen. Dadurch soll nicht blofS ein empirisches, einem be-
stimmten, historischen Sinngebilde zugehorendes Phianomen, sondern
es sollen die grofSen Strukturen der Unvernunft unterschlagen worden
sein, die einer jeden Sinnstiftung als deren strukturelles Fundament zu-
grunde liegen und als solche unterbalb der Zeit der Historiker schlum-
mern.?> Die Verruicktheit des Neveu kiindigt die Ruckkehr dieses ver-
borgenen Grunds an.

In der Besitznahme der Unvernunft entfremdet sich die Vernunft, der
uber die dufSerliche Identifizierung mit ihrem Negativen die unmittelbare

9o Vgl. HF 436/dt. 353.
91 Vgl. HF 438/dt. 356.
92 Vgl. HF 432/dt. 350.

266

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

Identitdt mit sich selbst abhandenkommt. Nun besteht nicht mehr in der
willkiirlichen Gleichsetzung zwischen Sein und Nicht-Sein, Unmittelbar-
keit und Reflexion, Subjekt und Pridikat, Bediirfnis und Illusion, durch
die sich ein Logos der festen Bestimmungen durchzusetzen versucht, das
Wesen der Vernunft, sondern in der tragischen Konfrontation zwischen
denselben, die eine Unvernunft zweiter Ordnung bildet.

Als letzter Grund jeder Sinnstiftung bildet die Unvernunft nach
Foucault das Tragische, einen Dialog ohne Sprache des Tages und des
Lichts. Sie ist der Taumel und das Delirium eines stindigen und un-
mittelbaren Zusammenstofles zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft,
Sein und Nicht-Sein, Reflexion und Unmittelbarkeit, der zugleich als
der Versuch, die Fiille der Erscheinungswelt zu totalisieren, zu verste-
hen ist.”

In ihr kommen gleichzeitig die Unmoglichkeit und die Unmittelbarkeit
der Vermittlung zwischen der Vernunft und deren Negativem an den Tag.
Im bewussten Willen zum Delirium des Neffen ist zum einen die Unmog-
lichkeit der Vermittlung am Werk.** Der Neffe hat Hunger und sagt es.
Er gibt ungehemmt die Unmittelbarkeit seiner Bedurfnisse preis, ohne
dass der unergrindliche Schmerz seiner Durftigkeit sich je zur Vernunft
bringen liefse. Unmittelbarkeit und Reflexion kommen in ihrem gegen-
seitigen Verhaltnis nie zur Ruhe. Der Instabilitdt seiner proteushaften
Gesprachigkeit liegt andererseits die unmittelbare Vermittlung zwischen
Gewissheit und Wahrheit zugrunde, die seine geistige Lage auszeichnet.
In seinem geistreichen Geschwitz spricht sich eine Vermittlung ohne Ar-
beit aus, die der notwendigen, schicksalhaften Entfremdung der karte-
sianischen, neuzeitlichen Vernunft entspricht.?s Diese verliert sich selbst
in der dufSerlichen Identifizierung ihres Negativen und ist dem Schwin-
del der unaufloslichen Widerspriichlichkeit zwischen ihrer unmittelba-
ren Identitdt mit sich und ihrer ebenso unmittelbaren Differenz von sich
preisgegeben.

Kein anderes Schicksal erwartete nach Hegel die abstrakte, dufer-
liche Reflexion der Wesenslogik, als »die Sphare des gesetzten Wider-
spruchs«, der unmittelbaren Vermittlung, der auch das Urteil als ein
blof$ verstandiges, endliches zugehort.?® Der in ihrer Form noch der Na-
tur verhafteten dufSerlichen Vernunft setzt Hegel aber zugleich die abso-
lut vermittelnde, idealisierende Macht einer hoheren, umfassenden Ein-
heit entgegen. Diese unendliche Einheit bildet das eigentliche Prinzip der
immanenten, dialektischen Bewegung, auf die sich der Widerstreit der
fixen, unverriickten Bestimmungen eines von der Vernunft aufgelosten

93 Vgl. HF 438/dt. 355.
94 Vgl. HF 436/dt. 353.
95 Vgl. HF 440/dt. 357.
96 Vgl.Enz § 114, 235.

267

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Verstandes und damit auch die Riickkehr und der Triumph der tragi-
schen Unvernunft Foucaults stiitzen.

(c) Die Analyse des Neffen bestitigt den Ebenenunterschied, der be-
reits im ersten Teil der Arbeit hervorgehoben wurde, zwischen einer psy-
chopathologischen, abkiinftigen und einer tragischen, ursprunglichen
Auffassung des Wahnsinns. Wenn die Riickkehr und der Triumph der
Unvernunft besagen, dass die Unvernunft den Grund bildet, von dem
her die Vernunft zu begreifen ist, so gilt dasselbe auch fur den Wahnsinn,
der positivistisch als blofles Korrelat der Vernunft gedacht wird. Erst
auf dem Fundament der déraison lisst sich ein Wahnsinn erkennen, der
nach einer positivistischen Auffassung anhand einer schlichten, abstrak-
ten Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem verstan-
den wird. Nur wenn man die nature de la folie treffend auf die essence
de la déraison zurtckfihrt, wird man den Wahnsinn von den pathologi-
schen Begriffen befreien konnen, durch die sie verdeckt wurde.

Mit der Unterscheidung zwischen einer pathologischen und einer tra-
gischen Ebene kehrt allerdings auch die Zweideutigkeit in der Auffas-
sung des Tragischen und mit ihm einhergehend des Wahnsinnes wieder,
die bereits in der Analyse der Préface hervorgehoben werden konnte.
Foucault scheint auf der einen Seite eine vorsokratische Auffassung des
Tragischen als eine absolute Immanenz der kosmischen Ordnung vorzu-
schweben, durch die gegen die dialektische Artikulation in Gegensitzen
der abendlandischen ratio nach Sokrates so etwas wie die Restauration
eines tragischen Zeitalters der Griechen herbeizufithren wire. Tragisch
ist diese Auffassung insofern, als die hohere Gerechtigkeit der kosmi-
schen Ordnung zwischen Schicksal und Gliick, objektivem Weltgesche-
hen und subjektivem Handeln keinerlei Einklang vorsieht.

Nach einer anderen Auffassung wiirde hingegen das Tragische ein-
fach in dem inner-dialektischen Konflikt zwischen den Gegensitzen be-
stehen, in die die post-sokratische Tradition des Abendlandes die kosmi-
sche Einheit des ursprunglich Tragischen zersetzt hat. Diese bleibt dem
anthropologischen Zeitalter der nach-hegelischen Moderne bis zum Aus-
bruch einer tibermenschlichen Epoche der ewigen Wiederkehr versperrt,
die Foucault stets beschwort, ohne zugegebenermafSen sagen zu konnen,
wie sie konkret aussehen soll. Nicht von ungefihr besteht das Projekt,
das hinter der Archaologie steckt, in nichts anderem als in dem Versuch,
jenseits der VerheifSungen der Dialektik das tragische amor fati wieder-
zuentdecken. Anhand der Préface lasst sich dementsprechend bereits ein
im eigentlichen Sinne tragischer von einem dialektisch-tragischen Wahn-
sinn unterscheiden, die wiederum der nature de la folie in dem anthropo-
logischen, positivistischen Sinne der modernen Psychologie, das heifst der
psychopathologischen Auffassung des Irrsinns, entgegenzuhalten waren.

Bleibt der Ausbruch einer iibermenschlichen Epoche aus und damit
auch der Weg zurtck zum tragischen Zeitalter der Griechen versperrt, so

268

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

kehrt in Foucaults Interpretation des Neffen das Tragische nicht in der
Form der bejahenden Immanenz zu einer hoheren kosmischen Gerech-
tigkeit zurtick. Der tragische Wabnsinn, den die Figur des Neffen prafi-
gurieren soll, stellt lediglich die radikale Negativitit einer déraison dar,
die sich selbst in all dem verliert, was sie an den Tag kommen ldsst. Und
so stellt er laut Foucault zugleich jene Unvernunft als unteilbares Ge-
biet und furchtbare Einheit dar, mit der sich zu konfrontieren fiir uns,
in einer nach-hegelischen Epoche, in der die Unvernunft subjektivistisch
auf die endliche expression der Wahrheit des Menschen reduziert wird,
kaum mehr moglich ist.

Der dialektisch-tragische Wahnsinn ldsst sich hingegen leicht in dem
Widerstreit zwischen Unmittelbarkeit und Reflexion erkennen, der zu-
gleich die sich selbst bewusste Verwirrung und Verruicktheit des Neffen
und die Wahrheit der festen, unverriickten Bestimmungen der psychopa-
thologische Reduktion des Wahnsinn auf die Natur der Geisteskrankheit
ausmacht. Lisst sich mit dieser Form des Wahnsinns weder das Bediirfnis
der Vernunft nach der Unvernunft noch die Ruckkehr und der Triumph
der Unvernunft erlautern, so kann man umso weniger den Primat recht-
fertigen, den Foucault der Unvernunft zuspricht, oder gar die Schuld be-
grunden die die Welt und die Geschichte ihr gegeniiber tragen sollen.?”

Den Primat der Unvernunft im dialektisch-tragischen Wahnsinn des
Neffen und im Widerstreit zwischen besoin und illusion, Unmittelbarkeit
und Reflexion, der sein Bewusstsein zerreifSst, zu suchen, wiirde nichts
anderes heiflen, als jene Aquivozitit zwischen Natur und Geist zu in-
thronisieren, die Foucault in seinem Werk mit seinem Einspruch gegen
Biopolitik und Biomacht stets kritisch im Blick behalten hat: Sein Gott
wire nicht anders als der Theuth Derridas ein Gott der Schrift, des To-
des und der Medizin.

Ist aber der Primat der Unvernunft in der radikalen Negativitit des
Tragischen zu sehen, so tauchen die Vorbehalte wieder auf, die im Kapi-
tel iiber die Préface zu Histoire de la folie bereits ausformuliert wurden.
Wie ldsst sich zum einen rein theoretisch entscheiden, dass zwischen der
unendlichen Einheit des Tragischen und der Endlichkeit der Welt und der
Geschichte tiberhaupt keine Vermittlung moglich ist, und dies nicht nur
auf einer phinomenologischen, sondern auch auf einer ontologischen
Ebene? Zum anderen und damit einhergehend: Wie ldsst sich de jure,
ja in einer praktischen Hinsicht und angesichts einer solchen Metaphy-
sik des Tragischen der Vorrang einer Unendlichkeit legitimieren, die die
Endlichkeit der Geschichte, die an das Unendliche als den Grund ihres
immanenten Dranges nach Gerechtigkeit, Freiheit und Liebe und nach
Transzendierung der eigenen Partikularitit und Gewaltsamkeit appel-
liert, nur zu zerstoren weifs? Was schuldet die Geschichte eigentlich der

97 Vgl. HF 663.

269

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Unvernunft und was die Unvernunft der Geschichte? Wie lasst sich der
Damonismus und der Terror einer liberté absolue und einer subjectivité
radicale abwenden, die jede endliche Bestimmtheit verwirft und damit
jene Welt des historischen, menschlichen Lebens, aus der das Verlangen
nach Freiheit und Selbstbestimmung erst entsteht, vernichtet?

Wenn die Analyse von Foucaults Lektiire der fiir den gesamten Auf-
bau seiner Histoire de la folie entscheidenden Figur des Neffen die wich-
tigsten Ertrdge der Untersuchung des Vorworts im Grunde bestitigt, so-
wohl die Unterscheidung der Formen des Wahnsinns, mit der Foucault
operiert, als auch die Vorbehalte gegeniiber dem Primat eines tragischen
Wahnsinns, so gestattet der Anschluss an Hegel nicht nur, dieselben Fra-
gen nochmals aufzunehmen und schirfer auf den Begriff zu bringen, son-
dern auch das Problem des Naturalismusvorwurfs erneut aufzugreifen,
der dem vertikalen Fortgehen der Archiologie bei der Rekonstruktion
der Formen des Wahnsinns implizit zugrunde liegt. Vor diesem Hinter-
grund zeichnet es sich ab, dass der Begriff eines Lebens schlechthin zwar
von Foucault selbstverstiandlich nicht programmatisch gefasst, aber ge-
mafS der internen Logik seiner Bestimmung des Wahnsinns immer schon
unterstellt wird und auch werden soll. Denn nur ein Verstindnis des Le-
bens im eminenten Sinne ist imstande, das Bediirfnis wie die Wiederkehr
und den Triumph der Unvernunft zu erldutern und zugleich einen mogli-
chen Primat des Wahnsinns als jene Freiheit zu rechtfertigen, von der her
die Naturverfallenheit sich tiberhaupt erst bestimmen lasst.

VI. Leben im eminenten Sinne als Freiheit und Liebe

Hegel beendet die Darstellung seines Systems am Schluss der Enzyklopa-
die mit einem Zitat aus dem Buch Lambda der Metaphysik des Aristo-
teles. Die Philosophie als Resultat der EntdufSerung und Verwirklichung
des Begriffes und seiner Riickkehr in sich selbst ist absolute Tatigkeit der
Vernunft und als solche Leben im ausgezeichneten Sinne:

Und Leben wohnt in ihm; denn der Vernunft Wirklichkeit (wirkliche Ta-
tigkeit) ist Leben [1} yap vob évépyewa wn], jener aber ist die Wirklichkeit
(Tatigkeit), seine Wirklichkeit (Tatigkeit) an sich ist bestes und ewiges Le-
ben [{wr) dpiotn kal diSlog].>

Hiefs es noch im Frankfurter Fragment Der Geist des Christentums und
sein Schicksal, »Reines Leben zu denken ist die Aufgabe«, reines Leben

98 ARISTOTELES, Metaphysik, Halbbd. 2, in der Ubers. von H. Bonitz, neu
bearb. und hg. v. H. Seidl (griech. Text in der Ed. von Wilhelm Christ), 42009
(1980), 1072 b 26—28. Was Hegel angeht vgl.: Enz § 577.

270

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

verstanden als »Sein« im Gegensatz zur Einheit der Abstraktion, als »die
Seele jeder Tat, alles Bestimmten« und der »Ursprung« und die »Quel-
le, aus welcher jede Gestalt des beschrankten Lebens flieft«, das, was
eigentlich »das Gottliche« ist, so kann mit dem Abschluss des Systems
diese Aufgabe als erfiillt betrachtet werden.®® Leben wird dabei nicht vor
allem nach dem paulinischen Modell, das in den Frankfurter Schriften
noch das herrschende ist, prinzipiell im Horizont der Liebe gedacht als
Gefiihl der konkreten, organischen Ganzheit der gottlichen Alleinheit, >
sondern als die Selbstbewegung der Vernunft, des nous selbst, sei es als
absolute Idee in ihrer Bestimmung als reiner Gedanke, sei es als absolu-
ter Geist in seinem Realwerden. Denn erst wenn Liebe und Freibeit die
Unmittelbarkeit eines blofs Gefiihlten verlassen, um in die Entfaltung des
Begriffs als des Scheidens und Wiedervereinigens einer negativen Bewe-
gung einzugehen, vermogen sie sich selbst gerecht zu werden. So mahnt
Hegel bereits in der Vorrede zu seinem ganzen System in der Phdnome-
nologie des Geistes:

Das Leben Gottes und das gottliche Erkennen mag also wohl als ein Spie-
len der Liebe mit sich selbst ausgesprochen werden; diese Idee sinkt zur
Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der Schmerz,
die Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt.™*

99 Vgl. G. W. E. HEGEL, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, in:
DERS., Werke in zwanzig Banden, a.a.O.,Bd. 1, 274—418, hier 370, 371. Fir
die Stelle vgl. auch J. HYPPOLITE, Introduction a la philosophie de I’his-
toire de Hegel, Paris *1983 (1948), 13 f. und DERS., »Vie et prise de cons-
cience de la vie dans la philosophie hégélienne d’Iéna«, zuerst in: Revue de
Métaphysique et de Morale, XLV (1936), jetzt in: DERS., Etudes sur Marx
et Hegel, Paris 1955, 11-29, insb. 13.

100 Gegeniiber dem harmonisch zusammenhédngenden »All des Lebens« bildet
Liebe die »Beziehung Verschiedener«, insofern diese sich durch die »Emp-
findung des Ganzen« oder durch das »Gefiihl« der »Vereinigung Entge-
gengesetzter« auszeichnet. » Leben« stellt somit den einheitlichen Grund ei-
ner Beziehung zwischen Verschiedenen dar, die durch »Liebe« zugleich als
Identische empfunden werden (vgl. HEGEL, Der Geist des Christentums,
a.a.0.,327). Zur Lebenskonzeption beim Frankfurter Hegel: A. SELL, »Der
Lebensbegriff in Hegels Fragmenten >Der Geist des Christentums und sein
Schicksal««, in: A. GROSMANN, CH. JAMME (Hg.), Metaphysik der prak-
tischen Welt. Festgabe fiir Otto Poggeler, Amsterdam/Atlanta 2000, 222-37;
D. KARYDAS, »Pleroma und Schicksal. Zur Vermitteltheit von Sein beim
Frankfurter Hegel«, in: A. ARNDT, P. CRUYSBERGHS, A. PRZYLEBSKI
(Hg.), Das Leben denken. XXV. Internationaler Hegel-Kongress (Toulouse
2004). Hegel-Jabrbuch 2006, Teil 1, Berlin 2006, 46-51. Fur Paulus vgl.
etwa Rom 13,10.

1ot PhG 14 f.

271

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Leben als Logos zu denken heifSt, zwischen den Hauptstrangen der gro-
Ben Tradition der abendlandischen Spekulation zu vermitteln. Hegels
Vorhaben muss somit gleichsam als der Versuch verstanden werden, Pla-
ton und Aristoteles mit Johannes zu vereinigen, um Paulus zu realisieren,
oder eine Philosophie als Vollendung (pléroma) des spekulativen Den-
kens zu entfalten, die den Gegensatz zwischen Religion und Philosophie
in sich aufzunehmen und zu iiberwinden weifs.*°*

Wenn dabei Hegel — wie Hans Friedrich Fulda meint — »frei vom
kosmologischen Dogmatismus antiker oder nachantiker Spekulatio-
nen« bleiben zu konnen meint, dann selbstverstindlich deshalb, weil
er Uberzeugt ist, anders als die Philosophie nicht nur der Antike, son-
dern auch der Moderne vor ihm, aufgezeigt zu haben, dass man zum
Begriff eines absoluten Lebens und einer unendlichen Einheit durch die
einfache immanente Entfaltung der Bestimmungen des endlichen Den-
kens selbst gelangen kann.** So wie der Verstand zum Mittel der Ver-
nunft wird und dabei nur sich selbst gehorcht, so bleibt der nous als die
vermeintliche Sphare reiner Intuition und mythischer Eingebung nicht
dem diskursiven Denken versperrt, sondern stellt das Prinzip selbst der

102 Hegel hat gewiss den Anfang des Johannesevangeliums im Blick, wenn er
im letzten, der absoluten Idee gewidmeten Kapitel der Wissenschaft der
Logik von der Selbstbewegung — was spitestens nach Platon traditionell
Hauptmerkmal des Lebens ist — der absoluten Idee als von dem urspriing-
lichen Wort spricht: »Die Logik stellt daher die Selbstbewegung der abso-
luten Idee nur als das urspriingliche Wort dar, das eine Auflerung ist, aber
eine solche, die als Aufleres unmittelbar wieder verschwunden ist, indem
sie ist« (WL 284 f.). Zum spekulativen Denken des Lebens in der plato-
nischen und neuplatonischen Tradition vgl. — neben den prizisen Ausfiih-
rungen in den Platon, Plotin und Proklos gewidmeten Teilen der Vorle-
sungen iiber die Geschichte der Philosophie — das Ende der Vorrede der
Phdanomenologie des Geistes: »Es [hat] auch Zeiten gegeben, welche so-
gar Zeiten der Schwirmerei genannt werden, worin die Aristotelische Phi-
losophie um ihrer spekulativen Tiefe willen geachtet und der Parmenides
des Platon, wohl das grofite Kunstwerk der alten Dialektik, fiir die wah-
re Enthtllung und den positiven Ausdruck des gottlichen Lebens gehal-
ten wurde, und sogar bei vieler Triibheit dessen, was die Ekstase erzeugte,
diese mifSverstandene Ekstase in der Tat nichts andres als der reine Begriff
sein sollte« (PhG 52). Dazu auch: B. MABILLE, »La vie logique«, in: J.-
L. VIEILLARD-BARON (Hg.), Hegel et la vie, Paris 2004, 107-53, V. a.
117-37 und was insb. den Neuplatonismus angeht J. HALFWASSEN, He-
gel und der spatantike Neuplatonismus. Untersuchungen zur Metaphysik
des Einen und des Nous in Hegels spekulativer und geschichtlicher Deu-
tung, Bonn 1999, 92 ff.

103 Vgl. H. F. FULDA, »Das Leben des Geistes«, in: ARNDT, CRUYSBERGHS,
PRZYLEBSKI (Hg.), Das Leben denken, a.a.O., 27-35, insb. 32.

272

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

dialektischen Entfaltung der didnoia dar.**+ Leben schlechthin bildet
demnach anders als in der Antike nicht eine radikale Transzendenz jen-
seits der Ousia, sondern das Prinzip selbst jeder Vermittlung und Imma-
nenz zwischen Wesen und Dasein, Unendlichem und Endlichem. Jeder
Versuch, die Bedingungen zu unterlaufen, die das Leben als unendli-
ches Prinzip einer durchgingigen Bestimmung einer jeden Vermittlung
stellt, sei es aufgrund einerseits einer vermeintlich verselbstandigten End-
lichkeit oder andererseits einer abstrakten, schlechten Unendlichkeit, ist
dazu verurteilt, keinen Bestand zu haben.™s Johannes oder ein Logos,
der zum Fleisch wird, bildet den Weg, der zu Paulus, zur Liebe und Frei-
heit fithrt: zur »freien Macht«, »freien Liebe« und »schrankenlosen Se-
ligkeit« (WL 36).%¢

Bestes und ewiges Leben ist der erste Beweger als Tatigkeit der Ver-
nunft.”*? Als reine enérgeia kann der erste Beweger unbewegt bewegen,
namlich als ein Unverdnderliches, das selbst nicht zur Welt der Bewe-
gung und der Mutation, das heif$t zur Natur, gehort. Seine Behandlung
fallt demnach aufSerhalb der Physik, die sich mit der Bewegung und
Verianderung befasst, und gehort vielmehr zu einer koniglichen, ersten
Wissenschaft, deren Bestimmung bekanntlich in den Biichern untersucht
wird, die die Tradition als Metaphysik zu benennen pflegt. So unterschei-
det Aristoteles am Anfang des Buchs Lambda der Metaphysik zwischen
drei Arten von Substanzen: einer sinnlichen und verginglichen, einer

104 Zur Internalisierung der didnoia durch den nous bei Hegel vgl. THEUNIS-
SEN, »Vernunft, Mythos und Moderne«, a.a.0., 41 ff.

105 So bildet eine Philosophie des besten Lebens zugleich die einzige mogliche
Philosophie der Einzelheit und des Konkreten (vgl. WL 54 und fiir »das
abendldndische Prinzip der Individualitidt« auch Enz § 1517, 295-97).

106 Demnach ist es gleichermafSen vermessen, allein das Johannesevangelium als
die Hauptquelle fur die christliche Inspiration in Hegels Auffassung des Le-
bens zu betrachten, was z. B. MABILLE, »La vie logique«, a.a.O., insb. 110,
tut, oder gar — wie es oft zur Vulgata der Hegels Interpretation zu gehoren
scheint — die Wende zum Paradigma der dialektischen Subjektivitat nicht
als Vollendung und Realisierung des von Paulus inspirierten Denkens des
Lebens und der Liebe der Frankfurter Periode, sondern als dessen schlich-
te Aufgabe zu sehen (vgl. etwa Ch. TAYLOR, Hegel, Cambridge 1975, 151:
»The Frankfurt period, according to which it was life rather than the sub-
ject which provided the paradigm of the identity of the different«).

107 AufSer Met. 1072b 26 f. auch WL 286: »Was hiermit als Methode hier zu
betrachten ist, ist nur die Bewegung des Begriffs selbst, deren Natur schon
erkannt worden, aber erstlich nunmehr mit der Bedeutung, dafd der Be-
griff alles und seine Bewegung die allgemeine absolute Tatigkeit, die
sich selbst bestimmende und selbst realisierende Bewegung ist« (WL 286).
Vgl. aullerdem die Bestimmung der Vernunft als »zweckmifiges Tun« in
Anlehnung an Aristoteles’” Auffassung des unbewegten Bewegers in der Vor-
rede der Phinomenologie des Geistes (PhG 16 f.).

273

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

sinnlichen und unverginglichen (wie die Himmel, die Sternen und die
Planeten) und einer unbeweglichen (akinetos). Gehoren die zwei ersten
der Physik an, weil sie der Bewegung unterstellt sind, so die dritte einer
anderen Wissenschaft, die anderen Prinzipien gehorcht.

Jene Wesen gehoren der Physik an, denn sie sind der Bewegung unterwor-

fen; diese aber einer anderen Wissenschaft, da sie ja mit jenen kein gemein-
9y b

sames Prinzip hat.™*

Entsprechend wird von Tatigkeit per analogiam in zweierlei Sinne ge-
sprochen: als von einer Bewegung im Verhiltnis zur Potenzialitit und als
von einer Substanz (im Sinne von Form) im Verhiltnis zu einer Mate-
rie.’> Im ersten Fall hat man es mit einer Handlung (praxis) im uneigent-
lichen und im zweiten mit einer Handlung im eigentlichen Sinne zu tun.
Denn im ersten Fall ist der Zweck der Handlung ihr dufserlich, als ein
blofser Endpunkt (peras), zu dem sie tendiert; im zweiten hingegen wohnt
er ihr inne."*® Gerade aufgrund einer solchen inneren Zweckmdfigkeit
kann die letztere eigentlich als Tétigkeit benannt werden, wihrend die
erstere wesenhaft als Bewegung zu bezeichnen ist: »Einen Vorgang von
dieser Art nenne ich wirkliche Tatigkeit (Wirklichkeit) [évépyelav], einen
von jener Art Bewegung [kivnow]« (Met. 1048 b 34 f.).

Charakteristisch fiir die Bewegung, insofern sie physisch erfasst wird,
ist demnach — wie dem Text von Met. K 9 zu entnehmen ist, der aus einer
Zusammensetzung von Ausziigen aus der aristotelischen Physik besteht
— das Beharren der Potenzialitat in der Tatigkeit selbst (»so nenne ich die
Wirklichkeit des Moglichen, insofern es moglich ist, Bewegung [t1v To0
Suvdpel 1) ToloDTOV 0TIV Evépyelav Aéyw kivnow]«, Met. 1065 b 16 f.),
was einer konstitutiven Unvollendbarkeit der Tétigkeit selbst entspricht.
In der Bewegung ist die Tatigkeit nicht rein, sondern unvollendet (atelés,
Met. 1066 a 21): Die Bewegung ist » Wirklichkeit und Nichtwirklichkeit
[évépyelav kal un évépyelav]«, Met. 1066 a 25 f.).

Die Tatigkeit der Vernunft als bestes und ewiges Leben zeichnet sich
dagegen dadurch aus, dass sie keine Potenzialitit und somit keine Ma-
terie in sich hat. Sie gehort nicht mehr zur Natur, da ihre Substanz selbst
reine Tatigkeit ist: Sie ist Form und Zweck, und zwar in einer dermafSen
vollendeten Art, dass es keine natiirliche AufSerlichkeit der Potenzialitit
und der Materie kennt.

Also muf$ ein solches Prinzip vorausgesetzt werden, dessen Wesen Wirk-
lichkeit ist [f) oVoia évépyewa]. Ferner mussen diese Wesen ohne Stoff sein;

108 Met. 1069 a 36-1069 b 2.
109 Vgl. Met. 1048 b 8 f.
110 Vgl. Met. 1048 b 21-23.

274

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

denn wenn irgend etwas anderes ewig ist, miissen sie es sein; also miissen
sie der Wirklichkeit nach sein."*

Desgleichen meint Hegel, dass sich die Mannigfaltigkeit der Materie
durch den Schluss, der den Begriff sowohl in seiner rein gedanklichen
Auffassung als Idee wie in seiner realen als Geist ausmacht, restlos auf
die Einheit der Form zuriickfihren ldsst.*** Diese stellt insofern zugleich
ein Telos und ein Prinzip der Titigkeit dar, als sie als Seele und Zweck
sich erst an ihrer ihr innewohnenden Negativitat abarbeiten muss, um
zu sich selbst zu kommen. Anders als bei Aristoteles allerdings entbehrt
das erste Prinzip als absolute Tatigkeit nicht in dem Sinne der Materie,
dass es von ihr ganz getrennt wiare. Die Materie hat sich vielmehr der-
art entfaltet, dass die absolute Tatigkeit sich als deren immanentes Or-
ganisationsprinzip und insofern als deren innerer Zweck ergibt und die
Materie dadurch zu einem blofSen Moment von sich selbst gemacht hat.

Selbstbewegung, -erzeugung, -bildung und -erbaltung ist die ih-
rer ZweckmafSigkeit vollendet entsprechende Tatigkeit des absoluten

111 Met. 1071 b 19-22. Die Formel einer ousia als reine enérgeia kann als Pri-
figuration von Hegels Grundgedanken einer Substanz verstanden werden,
die ebenso als Subjekt aufzufassen sei. So interpretiert Hegel selbst sie auch,
und zwar im Zusammenhang mit seiner Kritik an der Reduktion der Na-
tur auf Wirkkausalitit und des Zweckes auf duflere ZweckmifSigkeit. Der
Zweck ist Subjekt, insofern er als restlose Zuriickfithrung der Mannigfal-
tigkeit auf Einheit die Seele einer Selbstbewegung ist, die sich erst als Nega-
tivitit, als Reflexion in sich selbst durch ein Anderswerden, das ein Beisich-
selbstsein ist, gerecht werden kann. »Das Gesagte kann auch so ausgedriickt
werden, daf$ die Vernunft das zweckmifSige Tun ist. Die Erhebung der
vermeinten Natur iiber das mifSkannte Denken, und zunichst die Verban-
nung der dufSern ZweckmifSigkeit hat die Form des Zwecks tiberhaupt in
MifSkredit gebracht. Allein, wie auch Aristoteles die Natur als das zweckmi-
Bige Tun bestimmt, der Zweck ist das Unmittelbare, das Ruhende, welches
selbst bewegend, oder Subjekt ist. Seine abstrakte Kraft zu bewegen ist das
Fiirsichsein oder die reine Negativitit« (PhG 16 f.). Fur die Substanz, die
lebendig ist, insofern sie Subjekt ist, vgl. auch PhG 14: »Die lebendige Sub-
stanz ist ferner das Sein, welches in Wahrheit Subjekt, oder was dasselbe
heifSt, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Bewegung des
sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich anders Werdens mit sich
selbst ist.«

112 Zur der geistigen Entfaltung des Begriffes als Schluss und Leben vgl. auch
das Kapitel iiber »Das absolute Wissen« am Ende der Phanomenologie des
Geistes, wo »das Leben des absoluten Geistes« bzw. »das Leben des ganzen
Geistes« (PhG 521, 522) als »der Schluf$ oder die Bewegung des Allgemei-
nen durch die Bestimmung zur Einzelheit, wie die umgekehrte, von der Ein-
zelheit durch sie als aufgehobene oder die Bestimmung zum Allgemeinen«
(PhG s517) die Erfahrung des Bewusstseins vollendet.

275

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

Lebens nicht lediglich als Moment, sondern ebenso als Prinzip. Diese
Unterscheidung — der in der Sekundarliteratur selten Rechnung getra-
gen wird — ist fur die Bestimmung der verschiedenen Bedeutungen des
Lebensbegriffs innerhalb von Hegels System entscheidend. Nimmt Le-
ben eine andere Valenz je nach Stellung an, die ihm im System zukommt,
ob man sich in der Logik, in der Natur- oder in der Geistesphilosophie
befindet, so bleibt seine Grundbestimmung als unmittelbare Subjekti-
vitat, als realisierte Reflexion eines solidarischen Ganzen, das in seinen
Gliedern unmittelbar prasent ist, stets erhalten.'*s Als Prinzip und Re-
sultat allerdings verliert es gerade jene Bestimmung der einfachen Un-
mittelbarkeit, die es als Moment des Systems noch auszeichnete: Indem

113 Die Unmittelbarkeit gilt aber als Grundbestimmung des Lebens ebenso fiir
die Logik (»Die unmittelbare Idee aber ist das Leben«, WL 212) wie fiir
die Philosophie des Geistes, wo der Geist in seinem »unmittelbaren Sein«
als Seele ein »einfaches, ideelles Leben« bildet, das in seiner »unmittelbarer
Naturbestimmtheit« Gegenstand der Anthropologie ist (vgl. Enz § 389 und
§ 390). Fur eine Klassifizierung der verschiedenen Formen des Lebens in He-
gels System vgl. FULDA: »Das Leben des Begriffes«, a.a.O., passim und v. a.
27 und 30, und K. DUSING, »Die Idee des Lebens in Hegels Logik«, in: R.-
P.HORSTMANN, M. J. PETRY (Hg.), Hegels Philosophie der Natur, Stutt-
gart 1986, 276-89, v. a. 277-80. Eine wichtige Stelle des Lebenskapitels in
der Begriffslogik im Abschnitt tiber die Idee, nach der das Leben »in seinem
eigentlichen Sinne als natiirliches Leben zu nehmen« sei (WL 213), wird
oft in der Literatur so interpretiert, als sprache Hegel dort dem Naturleben
einen semantischen Primat zu. Demnach wire es nur in einem abgeleiteten,
metaphorischen Sinne moglich, von einem Leben des Geistes zu reden (vgl.
Fulda,a.a.O., 30 f. und v. a. Diising, a.a.0., 281 f.). Umgangssprachlich mag
es wohl zutreffen; dass es allerdings in der Sprache der Spekulation anders
sein muss, belegen nicht nur die vielen Stellen in Hegels Werk, wo von ei-
nem unverganglichen Leben die Rede ist, und die wesentliche Bedeutung,
die ihm systematisch in seiner Philosophie zukommt, sondern die erwahnte
Stelle selbst, wo Hegel nicht von ungefihr dem »bloflen Leben« der Natur
die Spezifizitit des Lebens des Geistes als Geist gegenuiberstellt: »Im Geis-
te aber erscheint das Leben teils ihm gegeniiber, teils als mit ihm in eins ge-
setzt, und diese Einheit wieder durch ihn rein herausgeboren. Das Leben ist
hier namlich iiberhaupt in seinem eigentlichen Sinne als natiirliches Le-
ben zu nehmen, denn was das Leben des Geistes als Geistes genannt
wird, ist seine Eigentiimlichkeit, welche dem blofSen Leben gegeniibersteht«
(WL 213). Uber das Verhiltnis zwischen spekulativem und biologischem Le-
ben auflerdem auch die ausgezeichnete Rekonstruktion von HYPPOLITE,
Logique et existence, a.a.O., 122: »Cette vie du sens ou de la pensée, c’est
la vie absolue de I’étre comme Logos ; mais loin que ce Logos, comme vie
spéculative, paraisse refléter la vie (au sens biologique, au sens d’une philo-
sophie de la nature) c’est bien plutot cette vie biologique et cette négativité
de la vie qui sont un reflet de la vie absolue du sens.«

276

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

es nunmehr mit der Selbstbewegung des Begriffes koinzidiert, sei es als
Idee gemafS einer rein gedanklichen Bestimmung, sei es als absoluter
Geist gemafs seiner realen Entfaltung, stellt es eine Unmittelbarkeit dar,
die zugleich in sich vermittelt ist. Als solche »innere Negativitit« bildet
es die »sich selbst bewegende Seele« der Vernunft, »das Prinzip aller na-
tirlichen und geistigen Lebendigkeit tiberhaupt«.::4

Den Substanzialismus der metaphysischen Tradition tiberwunden zu
haben, der eine Welt von festen Dingen und Wesenheiten setzte, statt den
Begriff in seiner Selbstbewegung aufzufassen, als »das Wirkliche, sich
selbst Setzende und in sich Lebende«, »den Prozefs, der sich seine Mo-
mente erzeugt und durchlauft« und der »die Wirklichkeit und Bewegung
des Lebens der Wahrheit ausmacht« (PhG 35), stellt bekanntlich einen
der grofSten Anspriiche iiberhaupt der spekulativen Philosophie Hegels
dar. Leben ist aber nicht nur wie seit der Antike als Selbstbewegung, son-
dern selbstverstiandlich als Gegensatz zum Tode zu verstehen.

Das Leben des Geistes als Leben des Absoluten ist unvergdnglich.
Nicht aber deswegen, weil es vom Sterblichen radikal getrennt ist, son-
dern weil es als unendliche Einheit das Scheiden des Todes internalisiert
und somit zu einem Moment seiner selbst gemacht hat. Das absolute
Leben des Geistes stellt — nach einem bertthmten Zitat aus der Vorre-
de der Phinomenologie des Geistes — das Leben dar, das nicht vor dem
Tode ausweicht, sondern dass ihm in die Augen blickt und sich in ihm

114 G.W. E HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lebre vom Sein (1832), H.-].
Gawoll (Hg.), Hamburg 2008, 41. Vgl. auch etwa WL 296: »Die betrach-
tete Negativitit macht nun den Wendungspunkt der Bewegung des Be-
griffes aus. Sie ist der einfache Punkt der negativen Beziehung auf
sich, der innerste Quell aller Tatigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewe-
gung, die dialektische Seele, die alles Wahre an ihm selbst hat, durch die es
allein Wahres ist«, und Enz § 160 Zusatz, 307: »In der Tat verhilt es sich
indes gerade umgekehrt und ist der Begriff vielmehr das Prinzip alles Lebens
und damit zugleich das schlechthin Konkrete.« Auch Ch. SPAHN, Leben-
diger Begriff. Begriffenes Leben. Zur Grundlegung der Philosophie des Or-
ganischen bei G.W.E. Hegel, Wiirzburg 2007, dem es hauptsichlich um die
Fundierung einer Naturphilosophie qua Naturontologie geht, unterscheidet
nicht zwischen Leben als Moment und Leben als Prinzip. Will man gegen
eine pratendierte Tendenz Hegels »zur Hochschiatzung des Lebens« (187)
argumentieren, dann bleibt allerdings zu fragen, ob eine Vermittlung zwi-
schen »mechanischer oder physikalistischer Lebensauffassung« und »Vita-
lismus« noch uiberhaupt in Betracht gezogen werden kann, auch wenn man
die Bedingungen, die dafiir Hegel formuliert, nimlich die Vollendung der
Bewegung des Begriffes als unendlicher Einheit, keineswegs ernst nimmt.
Demnach ist auch zu bezweifeln, dass dadurch der Weg fiir eine Grundle-
gung der neueren Biologie bereitet werden kann, die auch die politischen
Probleme, die mit dieser verbunden sind, wirklich in den Blick zu bekom-
men gestattet (vgl. etwa 188 f.).

277

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

bewahrt: » Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode scheut und von
der Verwiistung rein bewahrt, sondern das ihn ertragt, und in ihm sich
erhalt, ist das Leben des Geistes« (PhG 26).™5

In der Natur ist das lebendige Individuum durch eine grundlegende
Unangemessenheit zwischen seiner Allgemeinheit und seiner Einzelheit,
seiner Seele und seinem Leib ausgezeichnet, die seine Sterblichkeit, ja
urspriingliche Krankheit ausmacht: »Seine Unangemessenheit zur All-
gemeinheit ist seine urspriingliche Krankbeit und der angeborene Keim
des Todes.«'*¢ So kann sich im natiirlichen Leben das Allgemeine qua
Gattung nur durch den Tod der Individuen realisieren: In der Abfolge
der Generationen bringt die Geburt eines neuen Lebewesens immer das
Ausscheiden eines anderen mit sich. Dementsprechend kann erst durch
die geistige Tilgung seiner partikularen, natiirlichen Unmittelbarkeit der
Geist aus der Natur tiberhaupt hervorgehen.''” Der Tod als Trennbarkeit
zwischen Seele und Leib ist aber kein exklusives Vorrecht des Reichs der
Natur. Er zeichnet jede Stufe der Selbstbewegung des Begriffs aus, die mit
der Natiirlichkeit einer unvollendeten, noch blof$ dufSerlichen Vermitt-
lung zwischen Allgemeinem und Einzelnem behaftet ist, sei es real in der
Sphire des Geistes, sei es ideell in jener des reinen Gedankens.

So wie bei Aristoteles Bewegung und Veranderung das Reich der Phy-
sik im Gegensatz zur bewegungslosen Tatigkeit des besten, ewigen Le-
bens kennzeichneten, bildet Vergehen bei Hegel das Schicksal aller For-
men der Reflexion, die nicht auf der Hohe der vollendeten Subjektivitit
des Begriffs sind und in denen die Form der Allgemeinheit sich nicht
zur inneren ZweckmafSigkeit des Mannigfaltigen erhoben hat. Sowohl
die Unmittelbarkeit des Seins wie das dufSerliche Verhiltnis der Refle-
xion, die in Anderes nicht bei sich selbst sind, sondern entweder iiber-
gehen (das Sein) oder blofS scheinen (die Reflexion), sind zum Unter-
gang im Begriff bestimmt. Als solche haben sie keine Selbststandigkeit,
sondern sind lediglich Teil der Genesis des Begriffs, Momente des Wer-
dens einer Grundlage, die dem Telos komplett entspricht, der ihr inne-
wohnt, und die insofern in ihrer Tatigkeit immer noch bei sich selbst

115 Durch diese Internalisierung des Todes unterscheidet sich Hegel im Ubrigen
dezidiert von Xavier Bichat und dessen berithmter Definition des Lebens als
all das, was sich dem Tode widersetzt (»La vie est ’ensemble des fonctions
qui résistent a la mort«, X. BICHAT, Recherches physiologiques sur la vie
et la mort, Paris 1994, 57). Nicht als zwei getrennte Reiche sind Leben und
Tod, die dann irgendwie zusammenzubringen wiren, zu betrachten, sondern
der Tod muss als ein Moment des Lebens selbst betrachten werden. Man
wird im Folgenden sehen, welche Bedeutung dieser Unterscheidung im Neo-
vitalismus Georges Canguilhems zukommt.

116 Enz § 375, 535.

117 Vgl. WL 227: »In der Begattung erstirbt die Unmittelbarkeit der lebendigen
Individualitdt; der Tod dieses Lebens ist das Hervorgehen des Geistes. «

278

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

bleibt. In diesem Sinne bildet der Geist als realisierte Idee Leben in emi-
nentem Sinne.

Zu behaupten, dass Foucault ein solches bestes Leben unterstellt, kann
selbstverstandlich nicht heifsen, dass er sich dieses programmatisch auf
seine Fahnen geschrieben hat. Es besagt nur, dass er de facto — namlich
nach der internen Logik seiner Argumentation — von einer absoluten Ta-
tigkeit qua Leben im ausgezeichneten Sinne ausgeht, wenn die Rede von
einer Riickkebr und von einem Triumph der Unvernunft sowie von ei-
nem Bediirfnis der Vernunft nach der Unvernunft tiberhaupt einen Sinn
haben soll. Auf dhnliche Weise muss Foucault, will er den Primat, den er
dem Wahnsinn zuspricht, iberhaupt rechtfertigen konnen, auf ein Leben
zuriuckgreifen, das unendlich tiber eine vermittelnde und versohnende
Macht verfugt, ja von dem unendlich Freibeit und Liebe getragen wer-
den konnen. Hegel zeigt zur Geniige, dass ein Absolutes, das sich mit der
Endlichkeit nicht zu vermitteln weifs, sich selbst nicht gerecht wird: In
seiner Einseitigkeit wird es zum bedingten Unbedingten, zur bestimm-
ten Unbestimmtheit."®

Es gibt kein Endliches, das sich aufSerhalb des Horizontes einer un-
endlichen Einheit denken liefSse, und diese absolute Einheit ist ihrerseits
nur als Leben im eminentem Sinne konsistent zu denken: als reine Ta-
tigkeit oder als eine zum vollig immanenten Telos der Mannigfaltigkeit
gewordene Form und so als unendlich idealisierte Natur. Foucault steht
demnach gewiss in den Fuflstapfen Hegels und gleichsam auch in der

118 Dazu vgl. auch den Versuch Hinrich Fink-Eitels, im Anschluss an Arbeiten
von Michael Theunissen Foucaults Subjektivititsauffassung anhand von Se-
ren Kierkegaards Existenzphilosophie zu kritisieren (vgl. FINK-EITEL, Die
Philosophie und die Wilden, a.a.O., insb. Teil IV, »Kierkegaards vorgreifen-
de Kritik an Nietzsche und Foucault«, und auch DERS., »Kierkegaard und
Foucault. Fragwiirdige Gemeinsamkeiten zweier ungleicher Denker«, in:
Kierkegaardiana 16 (1993), 7—27). Das Bestreben, Foucaults absolute Frei-
heit insgesamt mit dem Terrorschatten, den diese mit sich bringt, im Hin-
blick auf eine existenzphilosophische Kritik an der Moderne zu verstehen,
ist wegen deren Unfihigkeit, Endliches und Unendliches auf eine angemes-
sene Art und Weise zusammenzubringen, vom Ansatz her mehr als berech-
tigt. Es ist allerdings zumindest unbefriedigend zu glauben, man konnte der
Archiologie Foucaults etwas anhaben, indem man sich lediglich auf psy-
chologische, affektive Beteuerungen und auf einen zumindest zweifelhaften
Verweis auf die Unterscheidung zwischen Gesundem und Krankem beruft
(vgl. insb. Die Philosophie und die Wilden, a.a.O., 311). Will man einen
leeren Moralismus abwenden, so muss die Forderung nicht lauten: Denke
und handele nicht so, weil du sonst traurig und krank wirst. Sondern: Den-
ke und handele nicht so, weil du sonst falsch liegen wirst, weil du nicht auf
der Hohe deiner conditio, ja deiner positiven Freiheit im pragnanten Sinne
sein wirst.

279

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

spekulativen Tradition, die er weiterdenkt, indem er gegen die angebliche
»nature de la folie« das Vorrecht der »essence de la déraison« wieder zur
Geltung bringen will. Dies zeigt sich wahrscheinlich am deutlichsten in
der Kritik an der vermeintlichen Verselbstandigung der Endlichkeit, die
Foucault im Grunde mit Hegel teilt. Die Polemik der beiden Philosophen
gegen den modernen Anthropologismus und seinen prometheischen Ent-
gleisungen hat auch hier ihre gemeinsamen Wurzeln.'*

Foucault zahlt allerdings Hegel selbst zum anthropologischen Reduk-
tionismus, den er mit ihm beanstandet, zumindest in dem MafSe, als
Hegel meint, seine Vernunft konne iiberhaupt positiv werden. Leben
schlechthin lisst sich nicht im menschlichen Geist darstellen; wenn es
trotzdem das Prinzip der Vernunft verkorpert, dann nur als ihr Ande-
res. Insofern bleibt folie immer absence d’oeuvre, und Leben stellt kei-
nen Logos dar: auf jeden Fall nicht fir die Menschen, nicht als positive
Manifestation im endlichen Geiste.

Phanomenologisch erweist sich Leben in der Naturverfallenheit als so
unmittelbar wie bei Hegel; insofern bleibt es versperrt und ist trotz der
ihm innewohnenden Einheit als Wahnsinn aufzufassen. Als unendliche
Einheit ist es Vernunft, aufgrund seiner radikalen Negativitit, ja Undar-
stellbarkeit, stellt es aber eine Form von Unvernunft dar und entlarvt als
blofSen Verstand jede Vernunft, die meint, ihrem eigenen Prinzip je po-
sitiv gerecht zu werden. Insofern kann es auch zur Opposition gegen all
jene Tendenzen innerhalb von Hegels Werk und ihren Weiterfithrungen

119 Fiir eine treffende Einordnung des Denkens Foucaults in die Geschichte
der Philosophie ist in dieser Hinsicht die von seinem Lehrer Jean Hyppo-
lite behauptete Verbindung zwischen den Kritiken am Anthropologismus
Hegels und Nietzsches wohl am prignantesten. Hyppolite erinnert an He-
gels Analyse der Aufkldrung in der Phinomenologie am Beispiel eines Men-
schen, der sich selbst verliert, wenn er meint, sich auf sich selbst reduzieren
und dadurch ein positives Denken der Endlichkeit stiften zu konnen (vgl.
HYPPOLITE, Logique et existence, 243: »Wenn der Mensch sich auf sich
selbst reduziert, verliert er sich; das ist sowohl in der antiken Komdodie als
auch in der Aufklirung der Fall«). Bestehe die Wahrheit der Aufklirung in
einem verallgemeinerten Instrumentalismus, in dem der Mensch seiner Be-
stimmung nach anderen niitzt und geniitzt wird (PhG 346), so nehme He-
gel in seinem Einspruch den anthropologischen Reduktionismus vorweg:
»Hegel hat hier Nietzsche vorweggenommen: Die humanistische Reflexion
ist der Fall in das Allzumenschliche« (a.a.0.). Zu Hyppolites Interpretati-
on Hegels vgl. S. HOTH, »Jean Hyppolite: Logique et existence«, in: U.]J.
SCHNEIDER (Hg.), Der franzosische Hegel, Berlin 2007, 91-104 und au-
Berdem BALZARETTI, »Hegel als Vorginger Nietzsches: Jean Hyppolites
nicht-anthropozentrische Anthropologie«, a.a.O.; zu Hegels Auffassung der
Aufklarung und zu Foucault: DERS., »Hegels Aufklirung und Foucaults
>Analytik der Endlichkeit« als Schwelle zur Moderne«, in: Hegel-Jahrbuch
2013, Berlin 2013, 331-37.

280

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

dienen, die nicht der Kritik der Moderne und ihren Verengungen, son-
dern ihrer Steigerung zugerechnet werden konnen: Nicht die Verabsolu-
tierung der didnoia wire dabei das Falsche, sondern deren vermeintliche
Erhebung zum nous, zu dessen positivem Instrument.

Im Folgenden wird in einem ersten Schritt aufzuzeigen sein, welche
Rolle dem Begriff eines Lebens schlechthin de facto in Foucaults Rede
von biopolitique zukommt, von ihrem ersten Auftreten gleichermafSen
ante litteram — denn dort ist die Sache, doch noch nicht das Wort vorhan-
den —in Foucaults fritherem vernunftkritischen Einspruch gegen die Psy-
chologie uiber ihre Rolle bei der Kritik an den Humanwissenschaften bis
zu ihrer Bedeutung fur die Auffassung der sogenannten Disziplinar- und
spater Biomacht, wo der Begriff schliefSlich auch expressis verbis vor-
kommt. Denn - so die Grundthese — nur von einem unendlichen Leben
her ist es iiberhaupt moglich, die falschen Vermittlungen eines verarm-
ten, depotenzierten Begriffs des Lebens anzuprangern, wie es Foucault
zu tun beansprucht. Biopolitique bestiinde dann nicht zunichst in einer
Politisierung des Lebens, sondern eher in dem Naturrest der Kultur und
dem Kulturrest der Natur, ja in der Biologie der Politik und in der Po-
litik der Biologie, die eine gewisse Moderne unreflektiert mit sich tragt,
wihrend sie verkiindet, die Dichotomien der Metaphysik ungestraft hin-
ter sich gelassen zu haben.

In einem zweiten Schritt wird zu priifen sein, inwiefern Georges Can-
guilhems radikal vitalistischer Ansatz imstande ist, von einem Foucaults
Verwerfung des biopolitischen, naturalistischen Reduktionismus dhnli-
chen Ausgangspunkt ein Verhaltnis zwischen der unendlichen Einheit
des Lebens und seinen Determinierungen zu denken, das das Endliche, ja
das Recht der Geschichte und der Menschen wieder zur Geltung bringt,
ohne allerdings ihre immanente Spannung zum Unendlichen naturalis-
tisch aufzugeben. Vor diesem Hintergrund konnte Canguilhems Philo-
sophie des Lebens als ein Gegengift gegen die dimonischen Entgleisun-
gen der absoluten Freibeit im archdologischen Sinne verstanden werden.

281

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 0:42:28. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Denis Diderots Rameaus Neffe: ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns
	II.  Nature de la folie und essence de la déraison: Wiederkehr und Triumph des Wahnsinns in Foucaults Neffen
	III.  Die Natur des Geistes: Besitz, Urteil, Persönlichkeit als absolute Unpersönlichkeit in Hegels Neffen
	IV.  Vom Urteil zum Schluss: von der Natur zur Freiheit des Begriffes
	V.  Foucaults andere Grundlage: das Substanzielle nicht als Subjekt, sondern als Widerstreit
	VI.  Leben im eminenten Sinne als Freiheit und Liebe

