
Zweiter Teil

Rückkehr und Triumph der Unvernunft:  
Foucaults Rameaus Neffe

Amor che ne la mente mi ragiona.1

(Dante, Rime) 

1		  »Liebe, die mir in meinem Geiste spricht.«

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

Cela ne relève pas de la nature de la folie,  
mais de l’essence de la déraison.

(Michel Foucault, Histoire de la folie)

In seinem System rekonstruiert Hegel den Weg, den die Idee zurücklegen 
muss, um sich nach ihrer Entäußerung in die Natur über das menschli-
che Bewusstsein zum Beisichsein und zur Sichselbstgleichheit der eige-
nen Freiheit zu erheben. In dieser Rückkehr zu sich selbst stellt die Phi-
losophie des Geistes die letzte Etappe dar: Tilgt der Geist auf seinem 
Weg zu sich selbst Natur in sich, so zeichnet der Gang durch sämtliche 
Zwischenstationen, die ihn zur Vollendung seiner selbst führen, zugleich 
die Geschichte einer progressiven Erlösung von der eigenen Naturver-
fallenheit nach.

Indem Foucault fordert, die Unvernunft von den pathologischen Be-
griffen zu befreien, mit denen eine positivistische Auffassung des Wahn-
sinns sie aufgedeckt habe, nimmt er sich vor, Erfahrungen wie jene von 
Hölderlin, Nerval, Nietzsche, van Gogh oder Raymond Roussel und 
Antonin Artaud nicht im Sinne einer Natur des Wahnsinns, sondern ei-
nes Wesens der Unvernunft zu erklären: »Cela ne relève pas de la na-
ture de la folie, mais de l’essence de la déraison.«2 Die Unvernunft der 
Vergessenheit zu entreißen, in die sie durch ihre psychologische Patho-
logisierung geraten ist, hieße somit, sie zugleich von einem Rückfall in 
Natur zu retten. 

Hegel und Foucault entwerfen dadurch eine Achse, die die Direktion 
einer Bewegung der allmählichen Befreiung aus der Natur beziehungs-
weise der progressiven naturalistischen Reduktion definiert. Dabei gehen 
sie weit über eine lediglich mechanistische Naturalisierung hinaus, die 
die Gesamtheit von dem, was sich zeigt, durch die wirkkausale Interak-
tion zwischen an sich seienden Elementen erklären zu können meint. Sie 
machen auch nicht auf einer einfachen vitalen Ebene Halt, die von einer 
organischen Integration zwischen miteinander solidarischen Teilen und 
damit schon von Subjektivität in ihrer unmittelbareren Form ausgeht. Sie 
greifen hingegen tief auf den eigentümlichen Bereich des Geistes selbst 
als auf die Tätigkeit zurück, subjektive Phänomene vor sich zu stellen, 
zu vergegenständlichen und dadurch bewusst zu machen, und sie gehen 
auf dieser geistigen Ebene als solcher der Spur von naturalistischen Res-
ten und Trägheiten nach. 

2		  HF 441 (»Dies [sc. die Erfahrung des Wahnsinns als déraison] ist nicht auf 
die Natur des Wahnsinnes angewiesen, sondern auf das Wesen der Unver-
nunft«). Der Satz fehlt in der deutschen Ausgabe.

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

Aus der Sicht Hegels sind die naturalistischen Reste im Geiste auf 
seine noch mangelhafte Vollendung zurückzuführen. Geist kann inso-
fern Natur in sich aufheben, als er die spezifische Freiheitsstruktur ganz 
verwirklicht, die ihn auszeichnet: Wissen von der eigenen realisierten 
Subjektivität, sich Wiederfinden in dem ihm gegenüberstehenden An-
deren, Bewusstsein vom eigenen Selbstbewusstsein zu sein. Wie bereits 
die Tatsache an sich zeigt, dass Geist nicht lediglich nach seinen theo-
retischen, sondern durchaus auch nach seinen praktischen Seiten hin 
betrachtet wird, so ist das, was auf dem Spiel steht, selbstverständlich 
viel mehr als lediglich Bewusstsein. Genauer: Bewusstsein wird nicht 
an sich, sondern als letzte Realisierung einer Struktur erfragt, die Frei-
heit erst ermöglicht. Hegel bezeichnet diese Freiheitsstruktur bekannt-
lich als Leben. Das muss keineswegs naturphilosophisch als Organis-
mus oder gar als das lediglich unmittelbare Selbstverhältnis, das er auf 
verschiedenen Stufen seines Systems, sowohl auf der Ebene der Natur 
als auch auf jener des Geistes und der Idee, identifiziert, sondern durch-
aus im eminenten Sinne der metaphysischen Tradition, auf die sich He-
gel mehrfach bezieht, als absolute Aktualität, Selbstbewegung, Selbst-
erhaltung und Selbsterzeugung verstanden werden. Erst in Bezug auf 
ein solches absolutes Leben bestimmt Hegel etwa die Todesanfälligkeit 
und die intrinsische Gewalt des natürlichen Lebens oder gar der unvol-
lendeten Gestalten eines von der eigenen Naturverfallenheit noch nicht 
befreiten Geistes.3 

In seiner Kritik am naturalistischen Reduktionismus der Psychopatho-
logie arbeitet Foucault zwar mit einer ähnlichen Gegenüberstellung zwi-
schen Natur und Freiheit wie Hegel, weist allerdings dem Bewusstsein 
und dem Geist, zumindest dem menschlichen Geist, eine andere Rolle zu. 
Bewusstsein und Geist können höchstens zu Instrumenten der Freiheit 
werden, niemals aber mit deren Verwirklichung koinzidieren. Nicht von 
ungefähr schreibt Foucault eine Geschichte der Unvernunft und nicht 
schlicht der Vernunft, obwohl sein Wahnsinn als übergreifende Indiffe-
renz vor der Teilung zwischen raison und non-raison mit der Vernunft 
zumindest das Moment der absoluten Einheit teilt. 

Dieser anderen Einschätzung der Funktion des Geistes bei Foucault 
entspricht auch eine andere Bestimmung von dem, was unter Natur-
verfallenheit zu verstehen ist. So kann etwa Foucault Hegels Phänome-
nologie des Geistes die Fähigkeit zusprechen, den Wahnsinn aus dem 
Ausschlussgebiet zu erlösen, zu dem ihn der abstrakte Rationalismus 
Descartes’ als der Ausgangspunkt der psychopathologischen Reduktion 

3		  Natur kommt insofern in jeder Stufe des Werdens des Geistes wieder vor, als 
sie kein für sich seiendes Wesen, sondern vielmehr ein Verhältnis des Geis-
tes zu sich selbst darstellt, eine Subjektivitätsform, die durch ihre noch nicht 
verinnerlichte Äußerlichkeit ausgezeichnet ist.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

des Wahnsinns auf Geisteskrankheit gezwungen hat. Diese Erlösung ist 
allerdings erst eine partielle gewesen.4 

Der Wahnsinn bildet aus der Sicht Foucaults nicht lediglich eine Zwi-
schenstufe auf dem Weg des Geistes zu sich selbst und damit der Rea-
lisierung von Freiheit überhaupt, sondern die fundamentale Dimension 
schlechthin, auf die alle anderen – nicht nur die Natur und das orga-
nische Leben, sondern auch der Geist selbst – notwendig angewiesen 
sind. Indem so Foucault die Verrücktheit des Neffen fundamentalisiert 
und einen Primat des Wahnsinns behauptet, bestimmt er den Rahmen 
neu, in dem bei Hegel die Gegenüberstellung zwischen Natur und Geist 
in ihren verschiedenen Abstufungen noch funktionierte. Koinzidierte 
noch bei Hegel der Gegensatz zwischen Natur und Geist restlos mit je-
nem zwischen Notwendigkeit und Freiheit, so wird durch Foucault die 
schlichte Entsprechung zwischen Geist und Freiheit negiert.5 Daraus er-
gibt sich eine neue Konstellation. Die Gegenüberstellung zwischen Na-
tur und Geist kompliziert sich nämlich um eine Dimension, jene der Frei-
heit, der früher insofern keine Selbstständigkeit beizumessen war, als sie 
in der Geschichte des Weges des Geistes zu sich selbst zugleich die Ge-
schichte ihrer Verwirklichung hatte.

Der Geist rückt zudem auf die Seite der Notwendigkeit und der Natur: 
Nicht nur in seinen defizitären, pathischen Formen zeigt er sich natur-
verfallen, sondern nunmehr per se. Dadurch wird die schlichte Entspre-
chung zwischen Natur und Notwendigkeit, Geist und Freiheit abgelöst. 
Die verselbstständigte Dimension der Freiheit steht nun allein und setzt 

4		  Vgl. HF 69: »La [sc. la folie] voilà placée dans une région d’exclusion dont 
elle ne sera affranchie que partiellement dans la Phénoménologie de l’esprit« 
(»Plötzlich steht der Wahnsinn in einem Gebiet des Ausschlusses, aus dem er 
erst mit der Phänomenologie des Geistes befreit wird«, dt. 70). In der deut-
schen Ausgabe fällt das entscheidende Adverb »partiellement« (»teilweise«) 
weg, mit dem Foucault eine Einschränkung seines positiven Urteils über die 
Phänomenologie zum Ausdruck bringt.

5		  Was Hegel angeht, vgl. dazu etwa die Bestimmung des »Begriffes des Geis-
tes« in der Einleitung zur Philosophie des Geistes in Hegels Enzyklopädie 
(insb. §§ 381 f.). Hilfreich sind in diesem Zusammenhang auch die münd-
lichen Zusätze zu § 381, wo eine präzise Gegenüberstellung zwischen Na-
türlichem, Lebendigem und Geistigem stattfindet, und die kritische Aus-
gabe der Nachschriften zu Hegels Vorlesungen über die Philosophie des 
subjektiven Geistes (G. W. F. HEGEL, Gesammelte Werke. Bd. 25,1. Vor-
lesungen über die Philosophie des subjektiven Geistes, hg. v. Chr. J. Bau-
er, Hamburg 2008), insb. Nachschrift Griesheim (Sommersemester 1825, 
Berlin), 185 ff. Vgl. zudem D. STEDEROTH, Hegels Philosophie des sub-
jektiven Geistes. Ein komparatorischer Kommentar, Berlin 2001, insb. 
91–102, der auf die Bedeutung der Nachschrift Griesheim für das Thema 
insistiert.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

sich einem Feld der Notwendigkeit entgegen, die – wie unterschiedlich 
auch immer – sowohl von der Natur als auch vom Geist besetzt wird. 
Freiheit, vom Geist abgekoppelt, dient nunmehr nicht nur dazu, die Na-
türlichkeit der Natur, sondern auch jene des Geistes selbst zu bestimmen. 
Die Naturalisierung zu kritisieren wird dann zugleich heißen, die Unfä-
higkeit anzuprangern, die konstitutive Naturverfallenheit des menschli-
chen Geistes auf adäquate Weise zu begreifen.

Wie ist diese Dimension der Freiheit genau zu bestimmen? Inwiefern 
entspricht sie Foucaults Wahnsinn? Wie müssen die abkünftigen, reduk-
tiven Ebenen der Krankheit und des Naturalismus in Bezug auf ihre Ur-
sprünglichkeit neu aufgefasst werden? Dies sind die Fragen, auf die im 
Laufe des Kapitels eingegangen werden muss. Es wird insbesondere auf-
zuzeigen sein, dass selbst Freiheit und Wahnsinn im Sinne Foucaults ge-
mäß dem alt-metaphysischen Begriff des Lebens schlechthin, den nach 
Hegel die Bewegung des Geistes realisieren sollte, verstanden werden 
müssen. Erst vor diesem Horizont wird es möglich, die herkömmliche 
Stufenfolge zwischen Natur, Leben und Geist in ein angemessenes Licht 
zu stellen.

I. Denis Diderots Rameaus Neffe:  
ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns

J’étais pour eux les Petites-Maisons tout entières.
(Denis Diderot, Le Neveu de Rameau)

Foucault eröffnet den dritten und letzten Teil seiner Histoire de la folie 
mit einer konzentrierten Analyse von Denis Diderots Rameaus Neffe. 
In seiner von 1760 bis etwa 1764 niedergeschriebenen Satire inszeniert 
Diderot den bizarren, teils humorvollen und geistreichen, teils skurrilen 
Dialog zwischen einem fiktiven Ich, das als Philosoph präsentiert wird 
und worunter sich das Alter Ego des Autors selbst verstehen lässt, und 
dem Musiker Jean-François Rameau. Dieser, der Neffe des berühmten 
Komponisten Jean-Philippe, war ein Original, wie es in der damaligen 
Sprache noch hieß, und Schmarotzer, der von dem Renommee profi-
tierte, das sein Onkel seinem Familiennamen verschaffen konnte, um 
die Gunst seiner reichen Mäzene im vorrevolutionären Paris für sich 
zu gewinnen.

»Lebhaftigkeit, Kraft, Geist, Mannigfaltigkeit und Anmut«6 des 
Dialogs begeisterten Goethe dermaßen, dass er 1805 das selbst auf 

6	  	 J. W. GOETHE, »Anmerkungen über Personen und Gegenstände, deren in 
dem Dialog ›Rameaus Neffe‹ erwähnt wird«, in: D. DIDEROT, Rameaus 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

Französisch unveröffentlicht gebliebene Manuskript, das ihm Schiller 
anvertraut hatte, ins Deutsche übersetzte und anschließend drucken ließ. 
Selbst der Titel, unter dem Diderots satirischer Dialog noch heute be-
kannt ist, Rameaus Neffe beziehungsweise Le neveu de Rameau, geht 
auf Goethe zurück. 

Durch die Übersetzung Goethes erfuhr Hegel sehr früh von Diderots 
Dialog. Sofort erkannte er die philosophische Relevanz der Figur des 
Neffen, die er noch in seine lediglich zwei Jahre später 1807 erschiene-
nen Phänomenologie des Geistes ausführlich einbeziehen konnte. In der 
charaktervollen Charakterlosigkeit des gehobenen Stadtstreichers und 
in der Leerheit seines Namens sah Hegel die paradigmatische Verkörpe-
rung des zerrissenen Bewusstseins. Dieses stellt die Gestalt dar, die das 
Bewusstsein in der Phase der Selbstentfremdung des Geistes: der Bil-
dung einnimmt. In ihr wird »der unmittelbare Widerspruch im reinen 
Ich selbst gesetzt«; die »reine Persönlichkeit« ist somit »absolute Unper-
sönlichkeit«7 und die Proteusfigur des Neffen die beste Hypostase der 
Spaltung des Geistes in der Phase seiner Entfremdung von sich selbst.8

Als Wahrheit der ersten Bewegung des gesamten Prozesses der Selbst-
entfremdung des Geistes steht der Neffe für eine anfängliche, noch defi-
zitäre Phase in der Verwirklichung des inneren Telos der Bildung, näm-
lich für die »Entfremdung des natürl ichen Seins«, beziehungsweise 

Neffe, übers. v. J. W. Goethe, Stuttgart 1984, 97–134, hier 128 (fortan als 
RN angegeben).

7	  	»Allein hier sieht es die Gewißheit seiner als solche das Wesenloseste, die rei-
ne Persönlichkeit, absolute Unpersönlichkeit zu sein«, PhG 341. Bereits He-
gels Kennzeichnung des Charakters des Neffen als eine »absolute Unpersön-
lichkeit« zeigt, mit welchen Schwierigkeiten sich ein Ansatz wie jener von 
Hinrich Fink-Eitel konfrontiert sehen muss, der in Foucaults Auffassung 
der Figur des Neffen eine Form ästhetischer Subjektivität nach Nietzsche 
verkörpert sehen will und allgemein Wahnsinn und Gesellschaft unter das 
Zeichen einer nietzscheanischen »Selbstermächtigung« zu stellen wünscht. 
Vgl. H. FINK-EITEL, Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeutung 
des Fremden für die europäische Geistesgeschichte, Hamburg 1994, 217–
29, insb. 227.

8		  Hegel unterscheidet in der Phänomenologie zwischen »Wahnsinn im Allge-
meinen« und »Verrücktheit«. Bei dem Wahnsinn im Allgemeinen handele 
es sich um einen Widerspruch in dem, was für das Bewusstsein als Gegen-
stand gilt, wie etwa in Fällen, in denen man »etwas Wesenloses für wesent-
lich, etwas Nichtwirkliches für wirklich« hält. Bei der Verrücktheit habe 
man es mit einer Spaltung zu tun, die »das Bewußtsein als solches« betrifft, 
um »diese innere Verkehrung seiner selbst, als die Verrücktheit des Bewußt-
seins, welchem sein Wesen unmittelbar Unwesen, seine Wirklichkeit unmit-
telbar Unwirklichkeit ist« (vgl. PhG »V.B.b. Das Gesetz des Herzens, und 
der Wahnsinn des Eigendünkels«, 244–51, insb. 247–49).

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

»das Aufheben des natürlichen Selbsts« ins Allgemeine (PhG 324).9 
In einer Weltgestalt, »worin nur das sich selbst Entäußernde und da-
rum nur das Allgemeine Wirklichkeit hat« (PhG 325), wo das Indivi-
duum erst durch die Bildung »Gelten und Wirklichkeit« (PhG 324) er-
langt, zeichnet sich der Musiker Rameau durch seine »Verrücktheit« als 
eine »Espèce« aus: »von allen Spitznamen der fürchterlichste, denn er 
bezeichnet die Mittelmäßigkeit und drückt die höchste Stufe der Ver-
achtung aus«.10 Indem nämlich mit der Figur von Diderots Original 

9		  Je nachdem, welchen Standpunkt in der Erfahrung des Bewusstseins man 
einnimmt, die die Phänomenologie schildert, ist dem Begriff der »Bildung« 
eine andere Geltung zuzuschreiben. Sie kann – wie in der Vorrede und in 
der Einleitung – für die gesamte Geschichte der Emanzipation des Bewusst-
seins von dessen Natürlichkeit zur Freiheit des absoluten Geistes stehen 
(etwa PhG 26 und 61: »Die Reihe dieser Gestaltungen, welche das Bewußt-
sein auf diesem Wege durchläuft, ist vielmehr die ausführliche Geschichte 
der Bildung selbst zur Wissenschaft«). Sie kann aber auch spezifischer die 
Bewegung bezeichnen, die im Unterkapitel über die Bildung (»VI.B. Der 
sich entfremdete Geist; die Bildung«) des Geistkapitels (»VI. Der Geist«) 
der Phänomenologie nachgezeichnet wird und die von der Partikularität 
der einzelnen Person, die noch in der geistigen Natürlichkeit der sittlichen 
Verhältnisse der Familie und der Gemeinschaft versunken ist, zur Genera-
lität des allgemeinen Selbst der absoluten Freiheit und der Moralität führt 
(»[…] aber wenn jenes das erste unmittelbar geltende Selbst, die einzelne 
Person, war; so wird dies zweite, das aus seiner Entäußerung in sich zurück-
kehrt, das allgemeine Selbst, das den Begriff erfassende Bewußtsein sein«, 
PhG 322). Und die Bildung kann schließlich für ein Moment innerhalb die-
ser gesamten Bewegung selbst stehen. Sie ist dann die Entfremdung der 
Persönlichkeit des zum »Atom« und »absolut Diskreten« herabgesunke-
nen »ausschließenden Selbst« des Rechtszustandes des Römischen Reichs 
in einer Wirklichkeit, die ihm als eine äußerliche gegenübersteht und doch 
als geistiges Produkt in einer geistigen Welt ihm zugleich eigen ist. Diese 
Entfremdung als »reine Bi ldung« (PhG 343) ist der eigentliche Gegen-
stand des Unterkapitels (»VI.B.I.a. Die Bildung und ihr Reich der Wirklich-
keit«), wo Hegel die Figur des Neffen als exemplarische Verkörperung des 
zerrissenen Bewusstseins analysiert. Für den Begriff der »Bildung« bei He-
gel vgl. insb. B. SANDKAULEN, »Hegels-Konzept(e) der Bildung«, in: Th. 
S. HOFFMANN (Hg.), Grundbegriffe des Praktischen, Freiburg/München 
2014, 11–27; DIES., »Bildung bei Hegel – Entfremdung oder Versöhnung«, 
in: ARNDT, M. GERHARD, J. ZOVKO (Hg.), Hegel gegen Hegel. I. Teil. 
Hegel-Jahrbuch 2014, 430–38.

10		 PhG 325 (Hegel zitiert Diderot wörtlich in der Übersetzung Goethes). Nach 
meiner Kenntnis wird in der Forschung diesem ersten Zitat von Diderots 
Rameaus Neffe in Hegels Phänomenologie des Geistes, das in den noch ein-
leitenden Absätzen des Unterkapitels VI.B.I.a (»Die Bildung und ihr Reich 
der Wirklichkeit«) und beinahe 20 Seiten vor der eigentlichen Auseinan-
dersetzung Hegels mit dem Neffen (v. a. PhG 345-48) vorkommt, nicht die 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217

»fälschlicher Weise die Individualität in der Besonderheit der Natur und 
des Charakters gesetzt wird« (PhG 324 f.), bleibt die Entäußerung des 
natürlichen Selbst durch die Bildung eine vermeintliche: In der Wirklich-
keit finden sich keine Individualitäten und Charaktere, sondern bloß Ar-
ten, bestimmte Naturen. 

Zweck und Inhalt aber desselben [sc. des Willens] gehört allein der allge-
meinen Substanz selbst an, und kann nur ein Allgemeines sein; die Beson-
derheit einer Natur, die Zweck und Inhalt wird, ist etwas Unmächtiges 
und Unwirkl iches; sie ist eine Art, die sich vergeblich und lächerlich ab-
müht, sich ins Werk zu setzen; sie ist der Widerspruch, dem Besondern die 
Wirklichkeit zu geben, die unmittelbar das Allgemeine ist.11

Der Neffe, der mit seiner Verrücktheit dem Prinzip der »Verkehrung 
jeder Bestimmtheit in ihre entgegengesetzte« (PhG 326) gehorcht und 
damit die Wahrheit des an unverrückten Bestimmungen, an dem festen 
Unterschied zwischen Gut und Böse, Edlem und Niederträchtigem fest-
haltenden ehrlichen Bewusstseins des honnête homme ausspricht, ist 
keine eigentliche Individualität, sondern nichts weiter als eine Art: une 
espèce und ein Original. In einer Welt, die von Selbstbewusstsein durch-
drungen und somit bereits ein geistiges Produkt ist, einer Wirklichkeit, 
die Sprache und soziale Institutionen und Praktiken umfasst, zeichnet 
der Neffe sich zugleich durch eine Vermittlung zwischen Einzelheit und 
Allgemeinheit aus, die eigentlich eine spezifisch animalisch-natürliche 
ist. Die Vermittlung zwischen der besonderen Persönlichkeit des Einzel-
nen, der sich bildet, und der substanziellen Wirklichkeit, der er durch 
seine Bildung sich entfremden soll, erreicht zwar die Idealität einer All-
gemeinheit, die die unmittelbar gegebene Äußerlichkeit der Einzelnen in 
sich vereinigt; diese Allgemeinheit bleibt allerdings abstrakt und vermag 
nicht, sich in der Wirklichkeit der Einzelnen darzustellen, die somit sich 
über die Besonderheit ihrer Natürlichkeit nicht erheben können.12 Ge-
mäß der natürlichen Beziehung zwischen Gattung und Arten kommt die 

Aufmerksamkeit geschenkt, die es verdient hätte. Stellt es doch sogleich die 
Figur des Neffen in die Dimension, in der er – wie zu zeigen sein wird – ver-
standen werden soll, d. h. jene der geistigen Naturverfallenheit seines Wahns. 
Zu Hegels Interpretation von Diderots Satire vgl. insb. L. POZZI D’AMI-
CO, »Le Neveu de Rameau nella Fenomenologia dello spirito«, in: Rivista 
critica di storia della filosofia, 35 (1980), 291–306; H. DIECKMANN, »Di-
derots Le Neveu de Rameau und Hegels Interpretation des Werks«, in: Ders. 
(Hg.), Diderot und die Aufklärung, München 1980, 161–94.

11		 PhG 324.
12		 Vgl. etwa die Behandlung des Verhältnisses zwischen Gattung und Arten 

in der Naturphilosophie der Enzyklopädie: »Der besondere Charakter 
hat nicht die Allgemeinheit der Existenz (das wäre das Denken) zu seiner 

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

Allgemeinheit nie wirklich zur Existenz, sodass die Individuen zueinan-
der und zu ihrer Gattung in die Feindschaft treten, die den Seinsmodus 
dessen auszeichnet, was seinem Anderen gegenüber nur ein materielles 
Äußerlichkeits- und Ausschlussverhältnis herzustellen vermag: Der ge-
waltsame Tod ist ihr »natürliches Schicksal« als Kampf für das Leben 
sowie als Krankheit oder Abwechslung der Generationen.13

Aus der Vorrede und der Einleitung der Phänomenologie ist bekannt, 
wie Hegel dem natürlichen Leben, das nicht imstande ist, sich im Tod zu 
erhalten oder dies nur in der abstrakten Form der Gattung und nicht in 
der realen der einzelnen Individuen vermag, das Leben des Geistes ge-
genüberstellt, das aufgrund seines dialektisch-spekulativen Charakters 
und seiner unendlichen Fähigkeit, die Differenz in sich zu integrieren, 
den Tod ertragen und sich durch ihn hindurch erhalten kann.14

Das zerrissene Bewusstsein des Neffen befindet sich nicht von un-
gefähr mitten auf dem Weg, der vom natürlichen zum geistigen Leben 
führt. Geistig ist er in einer noch natürlichen Weise. Die Idealisierung 
der Äußerlichkeit der Natur durch die verinnerlichende Vereinigung 
ihrer Mannigfaltigkeit ist nur teilweise vollzogen: Der Neffe weiß sich 
mit der Wirklichkeit der geistigen Welt, in der er lebt, einig und zu-
gleich von ihr unterschieden, denn er hat noch nicht vermocht, die Na-
türlichkeit seiner besonderen Persönlichkeit mit der Allgemeinheit der 
Kultur ganz zu vermitteln. Deshalb ist er in sich selbst zerrissen. Ent-
spricht sein Bewusstsein formal einem Urteil, das sich noch nicht zum 
vollständigen Schluss entfaltet hat, so spiegelt sich seine natürliche 
Geistigkeit auf der sozialen Ebene der Anerkennung in einem Zustand 
der grundlegenden Feindschaft. Die »Gleichheit mit Allen« ist nicht 
mehr jene Gleichheit des Rechts, »jenes unmittelbare Anerkanntsein 
und Gelten des Selbstbewußtseins«, die die abstrakte Allgemeinheit der 
Individuen anerkennt und somit »jede natürliche Weise des Charak-
ters wie des Daseins« in sich aufnimmt und ihm sein Recht verschafft. 
Sie ist eine, die erst in der »gewordenen«, »wirklichen« Allgemeinheit 
der Bildung ihren Grund hat (vgl. PhG 324). Deshalb finden die Indi-
viduen, die »ein gleiches Dasein für einander« haben, »keine Individu-
alitäten und Charaktere« vor sich, sondern bloß »vermeintliche Indi-
vidualität« und »gemeintes Dasein«, das »für das, was es ist, für eine 
Art« (PhG 325) gilt. Die vermeintliche Anerkennung zwischen sich zur 
wirklichen Allgemeinheit gebildeten Individuen ist in Wahrheit, ähnlich 
dem, was in der Natur passiert, wo »das Tier sich auf sich selbst als auf 

Bestimmung, sondern das Lebendige kommt in seinem Verhältnisse zur Na-
tur nur bis zur Besonderheit« (Enz § 368Z, 502).

13		 Vgl. Enz, v. a. § 367 f., und PhG 196–200.
14		 Vgl. PhG 26 und für das »natürliche Leben«, das »durch sich selbst nicht 

über sein unmittelbares Dasein hinauszugehen vermag«: PhG 62 f.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219

ein Gleiches seiner Art bezieht«,15 eine zwischen besonderen Persön-
lichkeiten, die sich allerdings in einer Welt, in der nur die Allgemeinheit 
der Bildung zählt, einander keine Geltung zuerkennen. Der Zustand 
der »reinen Bildung« entspricht demnach jenem Sozial-Biologismus, 
auf den sich bereits der Neffe in Diderots Satire berief, um seiner Nie-
derträchtigkeit eine Legitimation zu geben: »In der Natur fressen sich 
alle Gattungen, alle Stände fressen sich in der Gesellschaft, wir strafen 
einer den andern, ohne daß das Gesetz sich drein mische.«16

Historisch entspricht die Gestalt des zerrissenen Bewusstseins der 
Zeit, die unmittelbar der Französischen Revolution vorangeht. Die Zer-
rissenheit des Neffen verkörpert insbesondere emblematisch die geistige 
Unruhe, die die destruktive Furie des jakobinischen Schreckens vorberei-
tet haben soll. Die Kraft, mit der der Neffe die immanente Verkehrung je-
der festen Bestimmtheit sowohl in Gedanken als auch in der Wirklichkeit 
aussprechen kann, wird von Hegel mit dem Zustand der damaligen fran-
zösischen Philosophie gleichgesetzt, insofern diese eine »negative Rich-
tung« eingeschlagen haben soll. In der Fähigkeit des Neffen »geistreich 
die festen Wesen der Wirklichkeit wie die festen Bestimmungen, die das 
Urteil setzt, in ihrem Widerspruche zu sagen« (PhG 347), lasse sich 
somit der Negativismus einer französischen Philosophie erkennen, die 
sich zum Geist erhoben, aber nur dessen negative Seite, nur die »negati-
ve Bewegung des Begriffs«, erkannt haben soll.17 

Foucault spricht seinerseits dem berühmten Sonderling, gescheiterten 
Musiker und Schmarotzer die Fähigkeit zu, die gesamte Geschichte des 
Wahnsinns vom späten Mittelalter bis zum 19. Jahrhundert auf einer ar-
chäologischen Ebene zusammenzufassen. Man solle den Neffen insofern 

15		 Enz § 366Z, 498.
16	 	RN 33. »Dans la nature, toutes les espèces se dévorent ; toutes les conditions 

se dévorent dans la société. Nous faisons justice les uns des autres sans que 
la loi s’en mêle«, D. DIDEROT, Le Neveu de Rameau, in: DERS., Œuvres, 
Paris 1951, 421 (fortan als NR angegeben).

17		 Vgl., G. W. F. HEGEL, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in: 
DERS., Werke in zwanzig Bänden, Bd. XX, hg. v. E. Moldenhauer, K. M. 
Michel, Frankfurt/M. 1971, 287. In den späteren Vorlesungen wird der Zu-
sammenhang zwischen geistigem Reichtum, ja »geistreicher« Sprache, und 
der vorrevolutionären französischen Philosophie deutlich (vgl. a.a.O. 286). 
In PhG 323 wird die Vollendung der Welt der Bildung durch die absolute 
Freiheit der Revolution zugleich als der Übergang von einem Land zu ei-
nem anderen, vom Frankreich des geistreichen Konversierens, der Lumières 
und des Terrors zum Deutschland des moralischen Bewusstseins betrachtet. 
Dazu vgl. auch J. HYPPOLITE, Genèse et structure de la ›Phénoménologie 
de l’esprit‹ de Hegel, Paris 1946, Bd. II, 364 ff. und DERS., »La signification 
de la Révolution Française dans la Phénoménologie de Hegel«, in: DERS., 
Études sur Marx et Hegel, Paris 1965, 43–79.

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

als ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns befragen 
(»un paradigme raccourci de l’histoire«, HF 432). Darin besteht die Be-
deutung, die ihm in der gesamten Ökonomie von Foucaults Histoire de 
la folie zukommt. 

Die Figur des Neffen aus Diderots Satire gibt, nach seinem langen 
Schweigen im klassischen Zeitalter, dem Wahnsinn wieder das Wort.18 
Dabei nimmt der Neffe zum einen als Hofnarr der Pariser Salons des 18. 
Jahrhunderts Elemente der Narretei des Spätmittelalters und der Renais-
sance in sich wieder auf und zum anderen kündigt er – mit der Verrückt-
heit seiner »vains propos« – die moderne Form der Unvernunft an, die 
Foucault in Erfahrungen wie jenen von Hölderlin, Nerval, Nietzsche 
oder Antonin Artaud wirksam sieht. Im Wiedererscheinen der Gestalt 
des Irren mit Le Neveu de Rameau erfüllt sich laut Foucault zudem das 
Schicksal des klassischen Zeitalters, indem mit ihr die großen Struktu-
ren der Unvernunft, die die klassische Vernunft unterschlagen haben soll, 
wieder ans Licht kommen.19

Unterhalb der Zeit der Historiker, das heißt einer Geschichte des 
Wahnsinns positivistischer Art, die von der Natur des Wahnsinns als 
Krankheit ausgeht und Geschichte als den allmählichen, geduldigen, 
hartnäckigen Triumph der medizinischen Rationalität erzählt, bezeich-
net der Neffe die große gebrochene Linie, die vom Narrenschiff bis zu 
den letzten Worten Nietzsches und vielleicht bis zu den Schreien Artauds 
verläuft.20 Somit bringt er die Unvernunft und die tragische Erfahrung, 
die mit ihr verbunden ist, wieder zum Erscheinen, nachdem sie durch 
den neuzeitlichen Rationalismus und die ihm entsprechende Praxis der 
Internierung unterschlagen wurden.

 Die Vernunft, der Wahnsinn (»folie«) und die Unvernunft (»dérai-
son«) haben durch die Auseinandersetzung, die sie in der Figur des Nef-
fen erfahren haben, ein neues Verhältnis zueinander entwickelt. Der 
Neveu bildet demnach zugleich die letzte Gestalt, in der sich Wahn-
sinn und Unvernunft vereinen, und jene, in der sich der Moment ihrer 
Trennung ankündigt. Einerseits entspricht die Figur des Neffen noch 
dem Wahnsinnsverständnis, dem die Praxis der Internierung im klassi-
schen Zeitalter zugrunde lag: Der Irrsinn wurde nicht isoliert als ein na-
türliches Phänomen für sich, sondern innerhalb des breiten Horizontes 
der moralischen Ausschweifung und der sozialen Verfemung der dérai-
son betrachtet. Die heutigen ›Geisteskranken‹ konnten demnach in der 

18		 Vgl. HF 433, 443 f., 638/dt. 349, 358 f., 544). Für Foucaults Interpretati-
on von Neveu de Rameau sind neben der Einführung zum dritten Teil von 
Foucaults Buch (HF 215–28/dt. 349–57) auch die wichtigen Hinweise von 
HF 219–21, 443–44 und 638/dt. 160–62, 358–59, 544 im Blick zu behal-
ten.

19		 Vgl. HF 432/dt. 350.
20		 Vgl. a.a.O.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

klassischen Internierung wie selbstverständlich mit Libertins, Entwei-
hern, Vagabunden, Armen, Ketzern zusammenleben. Im Neffen vereini-
gen sich allerdings Wahnsinn und Unvernunft derart, dass mit der Neu
tralisierung der déraison gebrochen wird, die im klassischen Zeitalter 
nur als relative Form der Vernunft und nicht mehr in ihrer Eigenständig-
keit anzutreffen ist. Letzteres soll noch der Fall bei einigen Manifestati-
onen der Renaissance gewesen sein, etwa beim imaginären Thema der 
Narrenschiffe, wonach der Wahnsinn als Übergang zu einer anderen 
Welt gedeutet wurde.

Andererseits kündigt die Figur des Neffen bereits die Trennung zwi-
schen Unvernunft und Wahnsinn an, die den modernen und zeitgenös-
sischen Umgang mit dem Irrsinn in zweierlei Hinsicht kennzeichnet. 
Zum einen bildet sie den Hintergrund der Isolierung der ›Geisteskran-
ken‹ vom Universum der moralischen Ausschweifung der klassischen 
Internierung, die mit der Entstehung der modernen, der medizinischen 
Behandlung der Irrsinnigen speziell gewidmeten Asyle und der psy-
chopathologischen Verobjektivierung des Wahnsinns einhergeht. Zum 
anderen ist sie die Folge einer Unmöglichkeit, in der tragischen, un-
geteilten Dimension der Unvernunft zu verweilen, ohne in Irrsinn zu-
rückzufallen, die sich in lyrischen Erfahrungen wie jenen von Nerval, 
Nietzsche oder Artaud zeigt und die laut Foucault charakteristisch für 
unsere Moderne ist.21

Der Neveu kann demnach als emblematische Figur dazu dienen, in 
den Schlussteil von Foucaults Buch einzuleiten. Der erste und der zwei-
te Teil von Histoire de la folie – sieht man von der kurzen Darstel-
lung der Figuren und der Anstalten des Wahnsinns in der Renaissance 
im ersten Kapitel ab – waren der sozialen Exklusion beziehungswei-
se der wissenschaftlichen Verobjektivierung des Wahnsinns zur Zeit 
der französischen Klassik gewidmet. Der erste ging auf die Praktiken 
der Internierung der Irrsinnigen im 17. Jahrhundert in einem vielfäl-
tigen Universum aus Hilfs-, Erziehungs- und Arbeitsanstalten: hôpi-
taux, workhouses, Zucht- und Arbeitshäuser ein, für die Foucault das 
Datum, an dem das Dekret der Gründung der Hôpital général in Pa-
ris und somit die grundlegende Reform der französischen Fürsorgepo-
litik beschlossen wurde, nämlich 1656, emblematisch als Markstein 
setzt.22 Der zweite Teil behandelt den Wahnsinn auf der Ebene seiner 
Konstruktion als einen medizinischen Gegenstand. Beide erzählten von 
dem Schweigen, in das der Wahnsinn zur Zeit der französischen Klas-
sik geriet.

21		 Vgl. HF 432 f./dt. 350.
22		 Vgl. HF 71/dt. 71.

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

Entièrement exclue d’un côté, entièrement objectivée de l’autre, la folie 
n’est jamais manifestée pour elle-même, et dans un langage qui lui serait 
propre.23

Die Internierungspraxis bewirkt das Verschwinden des Irren als vertrau-
ten sozialen Typs; die wissenschaftliche Rationalisierung des Wahnsinns 
zu einer Natur vollendet dessen Reduktion auf die einfache Kehrseite 
der Vernunft: auf Irrtum und Illusion. Im verobjektivierten Wahnsinn 
kommt eine Vernunft zum Ausdruck, die zwar entflohen ist, die aber wei-
ter den Grund dessen darstellt, was die Unvernunft ist (»la raison d’être 
de ce qu’elle est«, HF 228/dt. 169). 

Demgegenüber kann der Neveu den dritten und letzten Teil von 
Foucaults Histoire de la folie als emblematische Figur eröffnen, denn 
in ihm kommen jene Strukturen der Unvernunft zum Ausdruck, die 
nicht nur der Bewegung der Internierung des Wahnsinns, sondern auch 
der Entstehung einer neuen Art von Irrenanstalt Ende des 18. und An-
fang des 19. Jahrhunderts, nämlich des Asyls, zugrunde liegen. Gerade 
die Transformation des Internierungshauses in das Asyl ist Gegenstand 
des Schlussteils der Histoire de la folie. Dabei zeigt Foucault, (a) wie ei-
nerseits der Wahnsinn, nachdem die Praxis der unterschiedslosen Inter-
nierung der Irrsinnigen zusammen mit dem breiten Universum der so-
zial Ausgeschlossenen, mit Verbrechern, Armen und Libertins, ihn zum 
Verschwinden gebracht hatte, allmählich wiederauftaucht (insb. Kapitel 
1. »Die große Furcht« und 2. »Die neue Trennung«); und (b) wie ande-
rerseits in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ein spontaner Verän-
derungsprozess der Institutionen der Internierung zur Entstehung von 
speziell für die Irren gedachten Anstalten führt, die zum ersten Mal eine 
medizinische Behandlung des Wahnsinns in Betracht ziehen (wieder-
um insb. Kapitel 2.); schließlich (c) wie die Etablierung der modernen 
Asyle zur Behandlung der Irren von einer Entfremdung des Wahnsinns 
moralischer Natur begleitet wird, die das Feld für seine positivistische 
Objektivierung zur Geisteskrankheit freimacht (insb. Kapitel 3. »Vom 
rechten Gebrauch der Freiheit« und 4. »Die Entstehung des Asyls«).

 Der Neveu wiederholt allerdings nicht unmittelbar in sich die lang-
same Transformation, bei der durch den Übergang vom Hôpital géné-
ral zu den modernen Asylen der institutionelle Umgang mit den Irrsinni-
gen umgewandelt wurde. Er setzt archäologisch und nicht auf der Ebene 
der Zeit der Historiker oder der immanenten Sinnentfaltung an, die von 
der Reduktion des Wahnsinns auf die einfache Kehrseite der Vernunft 
zu dessen positivistischer Durchrationalisierung führt. Was in ihm zur 

23		 HF 225 (»Auf der einen Seite völlig ausgeschlossen, auf der anderen völlig 
objektiviert, wird der Wahnsinn niemals um seiner selbst willen und in ei-
ner ihm eigenen Sprache manifestiert«, dt. 166).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

Erscheinung kommt, sind die Strukturen der Unvernunft, die der gesam-
ten Bewegung zugrunde liegen sollen. In ihm kommt die vermittlungslo-
se Auseinandersetzung zwischen Vernunft und Unvernunft zur Sprache, 
die der sich mit der Entstehung der modernen Irrenanstalten abzeichnen-
den Geschichte der vollendeten Durchdringung der Unvernunft durch 
die Vernunft unterliegt. 

Deshalb fasst die Figur des Neveu nicht so sehr die Geschichte der 
Transformation der Internierungsanstalten zu Asylen zusammen, auf die 
der dritte und letzte Teil von Foucaults Buch geht. Sie kündigt vielmehr 
auf einer archäologischen Ebene die Rückkehr der Unvernunft an, die 
bereits der Gleichsetzung der Vernunft mit ihrem unmittelbaren Nega-
tiven, die mit der Entstehung des Asyls vollzogen wurde, eingeschrieben 
war. Das Verhältnis zwischen Vernunft und Unvernunft erfährt dabei 
eine Umkehrung. War früher die Vernunft die raison d’être der Unver-
nunft als deren unmittelbare Kehrseite, wird jetzt die Unvernunft als 
Grundlage sowohl von Vernunft wie auch von Unvernunft als deren 
schlichtem Negativen zum Wesen der Vernunft (»La déraison devient la 
raison de la raison«, HF 433/dt. 350).24 Damit vollzieht sich jene Rück-
kehr des Tragischen in die Dialektik der Geschichte, die Foucault in sei-
ner Préface herausgearbeitet hatte.

Von diesem Triumph des Wahnsinns stellt allerdings der Neveu 
Foucault zufolge nur eine Vorankündigung dar. In Diderots Satire er-
scheint die Figur des Neffen nicht als autonome Gestalt, sondern als 
Gesprächspartner eines fiktiven Ichs, das dem freien Gerede des Neveu 
zuhört und dessen Wahrheitsgehalt entwirrt. Die zügellosen Worte des 
Neffen besitzen zwar die Kraft, die Wahrheit zum Vorschein kommen zu 
lassen; in dieser Hinsicht sind sie wie ein Krümchen Sauerteig, das einem 

24		 Dazu auch FINK-EITEL, Die Philosophie und die Wilden, a.a.O., 217–29 
ff.; PILLEN, Hegel in Frankreich, a.a.O., 221 ff. und SUÁREZ MÜLLER, 
Skepsis und Geschichte, a.a.O., 608–13. Fink-Eitel und Pillen identifizie-
ren Foucaults Unvernunft mit einer leiblichen Selbstermächtigung (Fink-Ei-
tel 227) oder gar einer ästhetischen Erfahrung (Pillen 237) in Anlehnung 
an Nietzsche, sodass dann die Vernunft leichtes Spiel hätte, wieder dem 
prätendierten Triumph des Wahnsinns ihre List aufzuerlegen, wie es Pillen 
prägnant auf den Punkt bringt (v. a. 218). Demnach würde die Unvernunft 
keinen entscheidenden »Bruch«, sondern eine grundsätzliche »Kontinui-
tät« mit der Vernunft aufweisen, von der sie »eine Art schwarze Zwillings-
schwester« darstellt (Pillen 22). Suárez Müller hebt hingegen hervor, wie 
Hegel und Foucault bei allen Ähnlichkeiten ihrer Analysen in ihrer unter-
schiedlichen Bewertung des subversiven Charakters des Helden voneinan-
der abweichen. Die Studie von B. LYPP, »Die Lektüren von Le Neveu de Ra-
meau durch Hegel und Foucault«, in H. DIECKMANN (Hg.), Diderot und 
die Aufklärung, a.a.O., 137–59, ist vorwiegend auf Les mots et les choses 
fokussiert.

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

jeden hinter dem Schleier der gesellschaftlichen Philisterei ein Teil seiner 
natürlichen Individualität zurückgibt und somit die Figur des gescheiter-
ten Musikers den Zügen des Hofnarren am nächsten kommen lässt. Der 
Neveu ist aber allein nicht imstande, in seinem Geschwätz das Richti-
ge vom Falschen zu unterscheiden; dafür braucht es einen Vernünftigen 
wie das Ich aus Diderots Dialog, das dank seines Urteilsvermögens über 
die Triftigkeit der Worte des Neffen entscheiden kann.25

Foucault spricht deshalb im Fall des Neffen von einem knechtischen 
Bewusstsein (HF 431/dt. 349). Die Unvernunft kommt mit ihm wieder 
an den Tag, behauptet sich aber noch nicht in ihrer vollen Autonomie, 
was erst beim späten Hölderlin, bei Nietzsche, Nerval und Antonin Ar-
taud der Fall sein wird. Im Verhältnis zwischen dem Neveu und dem 
fiktiven Ich will Foucault sogar die Situation der folie im 18. Jahrhun-
dert in ihren wesentlichen Zügen nachgezeichnet sehen. Das fiktive Ich 
verkörpert demnach die Bewusstseinsform, die die gesamte Bewegung 
der Transformation der Internierungsanstalt in das Asyl prägt. Foucault 
nennt sie enunziatives Bewußtsein vom Wahnsinn (HF 219/dt. 160). Die-
se conscience énonciative bestehe in einer unmittelbaren, auf der uner-
schütterlichen Evidenz der eigenen Vernünftigkeit basierenden Anerken-
nung der Verrücktheit der Anderen. Aus diesem Grunde richtet Foucault 
seine Analyse – wie schon vor ihm Hegel – nicht so sehr auf die Inter-
aktion, die im ganzen Dialog zwischen den beiden Gesprächspartnern 
stattfindet, sondern hauptsächlich auf die Figur des Neveu und auf den 
Triumph der Unvernunft, den sie vorankündigen soll. 

Diese fruchtbare Abweichung gestattet beiden, Foucault wie Hegel, 
von der wackeligen Autonomie des Neffen abzusehen und ihm eine un-
geheure diagnostische Bedeutung beizumessen. Anders als die moderne, 
positivistische Psychopathologie, die sie naturalistisch als Geisteskrank-
heit behandelt, stellt der Neveu laut Foucault die folie noch in jenen 
Horizont der déraison, innerhalb dessen das klassische Zeitalter sie im-
mer schon verstand. Hatte das klassische Zeitalter sie allerdings ledig-
lich als Korrelat der Vernunft betrachtet, so vermag jetzt der Neffe die 
Unvernunft der Relativierung zu entziehen, durch die sie entschärft und 
letztendlich beherrscht wurde. Der Neveu verleiht ihr erneut die Selbst-
ständigkeit, über die sie in der Renaissance verfügte, als sie noch als 
radikale Nacht galt. Dadurch bricht er vertikal und archäologisch die 
schöne Geradheit, die nach einer positivistisch verstandenen Geschich-
te des Wahnsinns das rationale Denken bis zur Analyse des Wahnsinns 

25		 Vgl. Vgl. RN 5/NR 396 f. Für eine andere Interpretation, die stattdessen die 
Gleichwertigkeit der beiden Figuren stark macht: H. R. JAUß, »Der dialo-
gische und der dialektische Neveu de Rameau oder: Wie Diderot Sokrates 
und Hegel Diderot rezipierte«, in: K. STIERLE, R. WARNING (Hg.), Das 
Gespräch, München 1984, 393–419.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

als Geisteskrankheit führt.26 Der Neveu offenbart die Geschichte der ra-
tio der abendländischen Welt nicht als den Fortschritt eines Rationalis-
mus, sondern nach der geheimen Bewegung, durch die die Unvernunft 
verheimlicht wurde und dennoch eine fundamentale Stellung annahm.

Mais il s’en faut que l’histoire d’une ratio comme celle du monde occiden-
tal s’épuise dans le progrès d’un ›rationalisme‹ ; elle est faite, pour une part 
aussi grande, même si elle est plus secrète, de ce mouvement par lequel 
la Déraison s’est enfoncée dans notre sol, pour y disparaître, sans doute, 
mais y prendre racine.27 

Der Neffe bezeichnet somit die gebrochene Linie der absoluten Unver-
nunft, die vom Narrenschiff der Renaissance bis zum späteren Nietzsche 
und zu Artaud verläuft, und schreibt das Verhältnis zwischen raison, fo-
lie und déraison neu um.28 Der Triumph, den die Unvernunft mit dem 
Neffen erfährt, lässt sie als das Fundament sowohl der Vernunft wie des 
auf Pathologie reduzierten Wahnsinns zum Vorschein kommen, von de-
nen her sie im klassischen Zeitalter und in der Moderne gedacht wurde. 
Dadurch feiert die Unvernunft eine doppelstufige Rückkehr zur Freiheit. 

Auf der einen Seite rückt sie die auf den Determinismus der Natur 
reduzierte folie der modernen Psychologie in den moralischen Hori-
zont der klassischen raison, aus der die wissenschaftliche Erkenntnis 
des Wahnsinns als Geisteskrankheit letztendlich hervorgeht.29 Auf der 
anderen Seite stellt sie selbst die klassische raison, deren Hervorgehen 
aus einer willkürlichen, ja freien ethischen Wahl Foucault anhand von 
einerseits Descartes und andererseits Spinozas Tractatus de intellectus 
emendatione aufweist, auf das Fundament einer absoluten Freiheit vor 
der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft, die dem Willen 
zum methodischen Zweifel und zur absoluten Askese gegenüber den 
Verführungen des Irrtums zugrunde liegt.30 Vor der Entdeckung der 

26		 Vgl. HF 48/dt. 50.
27		 HF 70 (»Es fehlt aber daran, daß die Geschichte einer ratio wie der der 

abendländischen Welt sich in dem Fortschritt eines ›Rationalismus‹ er-
schöpft; zu einem ebenso großen, vielleicht geheimeren Teil besteht sie aus 
jener Bewegung, durch die die Unvernunft sich in unseren Boden gegraben 
hat, sicherlich um darin zu verschwinden, aber um Wurzeln zu schlagen«, 
dt. 71, Übersetzung leicht verändert).

28		 Vgl. HF 432/dt. 350.
29		 Vgl. HF 145: »Le classicisme formait une expérience morale de la déraison, 

qui sert, au fond, de sol à notre connaissance ›scientifique‹ de la maladie 
mentale« (»Das klassische Zeitalter bildete eine moralische Erfahrung der 
Unvernunft, die unserer ›wissenschaftlichen‹ Erkenntnis der Geisteskrank-
heit letztendlich zugrunde liegt«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

30		 Vgl. v. a. HF 186–90 (fehlt in der deutschen Ausgabe).

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

eingeborenen Ideen des Cogito gibt es laut Foucault einen grundlegenden 
Willen zur Vernunft prinzipiell ethischer und nicht theoretischer Natur, 
der sowohl Descartes auf seinem Weg durch den Zweifel wie Spinoza 
in seiner Suche nach einer ewigen Freude jenseits der Täuschungen und 
Irrtümer des gemeinen Lebens leitet. 

Bien avant le Cogito, il y a une très archaïque implication de la volonté et 
du choix entre raison et déraison.31

Hinter dem moralischen, vernünftigen Bewusstsein (»conscience rai-
sonnable«) des Wahnsinns, das die institutionelle, die Irrsinnigen im 
breiten Universum der moralischen Abweichung zusammen mit Verbre-
chern, Libertins und Ketzern verfemende Praxis der Internierung be-
stimmt hat, steckt ein ethisches Bewusstsein (»conscience éthique«), das 
sich auf der Ebene der philosophischen Reflexion zeigt und als freie Ent-
scheidung für die Vernunft gegen die Unvernunft den für das klassische 
Zeitalter konstitutiven Zusammenhang zwischen Wahnsinn und Schuld 
begründet.

Gegenüber dieser relativierten Unvernunft das absolute Vorrecht der 
Unvernunft wieder stark zu machen, heißt, hinter dem kritischen Be-
wusstsein des Wahnsinns und seinen moralischen und ethischen Bestim-
mungen das tragische Bewusstsein eines Wahnsinns als liberté absolue 
erneut an den Tag zu bringen, das im Mittelpunkt des unterschlagenen 
Strangs steht, der von der stultifera navis der Renaissance bis zu Nietz-
sche und Artaud hinführt.32 

Auf eine solche absolute Freiheit, die die ethische Entscheidung für die 
Vernunft des klassischen Zeitalters ins Wanken bringt, stützt Foucault 
seine Kritik an der Naturalisierung des Wahnsinns durch die moderne 
Psychopathologie. So soll der Wahnsinn nach dem Beispiel des klassi-
schen Zeitalters, das es zu radikalisieren gelte, nicht in einem Naturho-
rizont, sondern auf der Grundlage einer fundamentalen déraison, die 
grundsätzlich tragische Freiheit ist, verstanden werden. 

Nous avons pris maintenant l’habitude de percevoir dans la folie une chu-
te vers un déterminisme où s’abolissent progressivement toutes les formes 
de la liberté ; elle ne nous montre plus que les régularités naturelles d’un 
déterminisme, avec l’enchaînement de ses causes, et le mouvement discur-
sif de ses formes ; car la folie ne menace l’homme moderne que de ce re-
tour au monde morne des bêtes et des choses, à leur liberté entravée. Ce 
n’est pas sur cet horizon de nature que le XVIIe siècle et le XVIIIe siècle 

31		 HF 187 (»Viel früher als das Cogito gibt es eine sehr archaische Implikati-
on des Willens und der Entscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft«, 
fehlt in der deutschen Ausgabe).

32		 Vgl. HF 47/dt. 49.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227

reconnaissent la folie, mais sur un fond de déraison; elle ne dévoile pas un 
mécanisme, elle révèle plutôt une liberté qui fait rage dans les formes mon-
strueuses de l’animalité. […] Au contraire, la déraison, pour le classicisme, 
a valeur nominale ; elle forme une sorte de fonction substantielle. C’est 
par rapport à elle, et à elle seule que peut se comprendre la folie. Elle en 
est le support ; disons plutôt qu’elle définit l’espace de sa possibilité. Pour 
l’homme classique, la folie n’est pas la condition naturelle, la racine psy-
chologique et humaine de la déraison ; elle en est seulement la forme em-
pirique ; et le fou, parcourant jusqu’à la fureur de l’animalité la courbe de 
la déchéance humaine, dévoile ce fond de déraison qui menace l’homme 
et enveloppe de très loin toutes les formes de son existence naturelle. Il 
ne s’agit pas d’un glissement vers un déterminisme, mais de l’ouverture 
sur une nuit. Plus que tout autre, mieux en tout cas que notre positivisme, 
le rationalisme classique a su veiller, et percevoir le péril souterrain de la 
déraison, cet espace menaçant d’une liberté absolue.33

Aus demselben Grund, aus dem ein auf die Natur einer Geisteskrank-
heit reduzierter Wahnsinn nie die Wahrheit über die Unvernunft wird 
aussagen können, wird eine Psychologie nie vermögen, eine Unvernunft 

33		 HF 208 f. (»Wir haben uns heute daran gewöhnt, im Wahnsinn einen Fall 
in die Richtung eines Determinismus wahrzunehmen, wo sich allmählich 
alle Formen der Freiheit aufheben; nunmehr zeigt er uns allein die natürli-
chen Regelmäßigkeiten eines Determinismus, der sich durch die Verkettung 
seiner Ursachen und die diskursive Bewegung seiner Formen auszeichnet; 
denn der Wahnsinn bedroht den modernen Menschen einzig durch diese 
Rückkehr zur düsteren Welt der Tiere und der Dinge, zu deren behinderter 
Freiheit. Nicht von diesem Naturhorizont her erkennen das 17. und das 18. 
Jahrhundert den Wahnsinn, sondern auf der Grundlage der Unvernunft; er 
stellt keinen Mechanismus bloß, sondern er offenbart eher eine Freiheit, die 
in den monströsen Formen der Animalität wütet. […] Im Gegenteil, die Un-
vernunft hat für das klassische Zeitalter einen nominalen Wert; sie bildet 
eine Art substanzielle Funktion. In Bezug auf sie und nur auf sie allein kann 
der Wahnsinn verstanden werden. Sie ist dessen Träger; besser noch: Sie be-
stimmt den Raum seiner Möglichkeit. Für den Menschen des klassischen 
Zeitalters stellt der Wahnsinn nicht die natürliche Bedingung, die psycholo-
gische und menschliche Wurzel der Unvernunft dar; sie bildet einzig deren 
empirische Form, und der Irrsinnige, indem er die Kurve des menschlichen 
Verfalls bis zur Wut der Animalität durchzieht, legt den Unvernunftsgrund 
offen, der den Menschen bedroht und von einer großen Entfernung her all 
die Formen seiner natürlichen Existenz umgibt. Es handelt sich nicht um ein 
Abgleiten in einen Determinismus, sondern um ein Sich-Öffnen gegenüber 
einer Nacht. Mehr als jeder andere, besser auf jeden Fall als unser Positi-
vismus, hat der Rationalismus des klassischen Zeitalters gewusst, wach zu 
bleiben und die unterirdische Gefahr der Unvernunft wahrzunehmen, diesen 
bedrohenden Raum einer absoluten Freiheit«, fehlt in der deutschen Ausga-
be).

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

aufzufassen, von der sie selbst fundiert wird. Um in seiner eigentlichen 
Dimension verstanden zu werden, soll der Wahnsinn im Gegenteil erneut 
in den freien Horizont der Unvernunft gestellt werden. 

Jamais une psychologie de la folie ne pourra prétendre à dire la vérité de 
la déraison. Il faut au contraire replacer la folie sur le libre horizon de la 
déraison, afin de pouvoir lui restituer les dimensions qui lui sont propres.34 

In einen solchen freien Horizont werde der Wahnsinn vom Neffen ge-
stellt, der erneut beide, folie und raison, auf den Boden der déraison rü-
cken lässt. Somit zeige der Neffe nicht nur die Unmöglichkeit auf, das 
Wesen der Unvernunft von der Natur her zu verstehen, sondern zugleich 
den intrinsisch biopolitischen Charakter ihrer vermeintlich wertneutra-
len, ja positiven Pathologisierung und Naturalisierung.

Der Begriff Biopolitik taucht im Werk Foucaults expressis verbis erst 
in der Mitte der siebziger Jahre auf und kommt insofern in Wahnsinn 
und Gesellschaft selbstverständlich noch nicht vor. Der Sache nach kann 
er allerdings – sozusagen ante litteram – bereits in diesem Zusammen-
hang verwendet werden, sofern die Bergung der Unvernunft dank der 
vertikalen Arbeit der Archäologie die Naturalisierung des Wahnsinns 
durch die moderne, vermeintlich positive Psychopathologie als echte Po-
litik des Lebens, oder gar Moralisierung der Natur, erscheinen lässt. Am 
einfachsten zeigt dies der gesamte Aufbau von Histoire de la folie. Geht 
es im ersten Teil des Buches hauptsächlich um die minutiöse Rekon
struktion des moralischen Bewusstseins des Wahnsinns in der Praxis der 
Internierung und im zweiten um die Schilderung seines wissenschaftli-
chen Bewusstseins in der medizinischen Behandlung der Irrsinnigen als 
Geisteskranke, so zeigt der dritte Teil in der Entstehung der modernen 
Institution des Asyls, die in seinem Mittelpunkt steht, die konstitutive 
Verstrickung zwischen den beiden Ebenen, das Moralische einerseits und 
das Wissenschaftliche andererseits, auf. Die Naturalisierung des Wahn-
sinns dient seiner politischen Inanspruchnahme und nicht der Festlegung 
seiner positiven Wahrheit anhand des allmählichen aber unaufhaltsamen 
und linearen Fortschritts der raison. 

Erzählt die Geschichte der Medizin die schöne Fortschrittsparabel ei-
ner wissenschaftlichen Emanzipation von religiösen und ethischen Im-
plikationen, die erst die positive Naturalisierung des Wahnsinns zur 
Geisteskrankheit ermöglicht hat, so will die Archäologie aufweisen, wie 
im Gegenteil die Unvernunft erst infolge einer Exkommunikation zum 

34		 HF 210 (»Eine Psychologie des Wahnsinns wird nie beanspruchen kön-
nen, die Wahrheit der Unvernunft auszusagen. Man muss im Gegenteil den 
Wahnsinn im freien Horizont der Unvernunft zurücklassen, um ihm die Di-
mensionen wiedergeben zu können, die ihm eigen sind«, fehlt in der deut-
schen Ausgabe).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229

Erkenntnisobjekt werden konnte: Die Natur-Wissenschaft der psychisch 
kranken Lebewesen ist eigentlich eine Politik oder gar eine Bio-Poli-
tik. 	

N’est-il pas important pour notre culture que la déraison n’ait pu y de-
venir objet de connaissance que dans la mesure où elle a été au préalable 
objet d’excommunication?35

Um allerdings detailliert zeigen zu können, in welchem Sinne hier von 
einer ›Biopolitik‹ avant la lettre die Rede sein kann – auf die Frage nach 
der Biopolitik wird der nächste Teil ausführlich eingehen –, soll zuerst 
erläutert werden, was unter einem Triumph der Unvernunft genauer zu 
verstehen ist. Worin besteht die Dynamik der notwendigen Rückkehr der 
déraison aus dem Schweigen, in das sie zuerst von der klassischen und 
dann von der biowissenschaftlichen Ratio laut Foucault hineingedrängt 
wurde? Was ist dabei eigentlich am Werk? Das heißt: Ist die déraison 
Foucaults tatsächlich imstande, die Bewegung herbeizuführen, die auf 
sie zurückgeführt wird, oder muss man nicht vielmehr eine andere Form 
des Wahnsinns unterstellen, deren sozusagen versteckte Wirksamkeit die 
Dynamik der Rückkehr der Unvernunft erst erklären kann? Inwiefern 
ist außerdem die Unvernunft der Vernunft nicht äußerlich, sondern bil-
det ein ihr wesentliches Bedürfnis und zugleich das Schicksal, zu dem sie 
ihrer Natur nach bestimmt sein soll? Und vor allem: In welchem Sinne 
bildet sie eine absolute Freiheit, der gegenüber jeder Versuch der Natu-
ralisierung zum Scheitern verurteilt ist?

Die Umkehrung des Kartesianismus, die Denis Diderots Le Neveu de 
Rameau darstellt, sei erst durch Hölderlin und Hegel verständlich ge-
worden.36 Die Phänomenologie des Geistes stelle allerdings erst eine par-
tielle Befreiung der Unvernunft aus dem Ausschlussgebiet dar, in das sie 
vom klassischen Rationalismus gedrängt wurde.37 Denn nach Foucault 
bildet die Vollendung des Geistes, von der her Hegel die Verrücktheit des 
Neffen beurteilt, selbst eine Form von Reduktionismus, ja eine Natura-
lisierung der unvernünftigen Freiheit, nicht weniger als nach Hegel die 
sich selbst klare Verwirrung des Musikers und Schmarotzers Rameau 
den Geist im Zustand der Naturverfallenheit darstellt.

Die beiden Ausdeutungen der Figur des Neffen, die Interpretati-
on Foucaults einerseits und jene Hegels andererseits, weisen neben ih-
rer großen Verwandtschaft auch zwei entgegensetzte Konzepte der Be-
ziehung zwischen Freiheit und Natur auf. Eine genauere Analyse soll 

35		 HF 142 (»Ist es etwa für unsere Kultur irrelevant, dass in ihr die Unvernunft 
erst zum Erkenntnisobjekt werden konnte, nachdem sie zum Exkommuni-
kationsobjekt gemacht wurde?«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

36		 Vgl. HF 437/dt. 354 f.
37		 Vgl. die bereits zitierte Stelle aus HF 69/dt. 70.

DENIS DIDEROTS RAMEAUS NEFFE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

zeigen, dass beide ohne den Bezug auf einen im eminenten Sinne verstan-
denen Begriff des Lebens nicht zu denken sind. 

II. Nature de la folie und essence de la déraison:  
Wiederkehr und Triumph des Wahnsinns  

in Foucaults Neffen

Das Abenteuer von Rameaus Neffen zeigt aus der Sicht Foucaults die In-
stabilität und die ironische Umkehrung jeder Vernunftform auf, die die 
Unvernunft als ihr äußerlich und unwesentlich behandelt. Das Gelächter 
des Neffen verkörpert die verhöhnende Kraft eines Wahnsinns, der eine 
jede Vernunft, die beansprucht, ihn zu erfassen, zum Verlust ihrer selbst 
treibt. Dabei erfährt die Vernunft eine ironische Umkehrung, die in den 
Triumph des Wahnsinns mündet. Die Unvernunft wird zum Wesen der 
Vernunft oder zur raison de la raison. Über die Vernunft befindet man 
nunmehr auf der Grundlage der Unvernunft.38

Verantwortlich für die ironische Umkehrung in die Unvernunft, der 
die Vernunft ausgesetzt wird, ist die Dürftigkeit ihrer Beziehung zum 
Wahnsinn. Es ist dieses Missverhältnis, das Foucault am Beispiel von 
Rameaus Neffen und dessen Beziehungen zu seinen Gönnern illustriert. 
Ähnlich dem Mittelalter- und Renaissancenarren wird der Neveu nur 
nach dem Register des Habens anerkannt (»sur le mode de l’avoir«, HF 
433/dt. 351). Er bildet ein Eigentum, eine Sache, die man besitzen kann. 
Die Äquivozität dieses Besitzes wird aber sogleich vom Neveu selbst de-
nunziert. Denn wenn der Wahnsinn lediglich einen Gegenstand der An-
eignung darstellt, wird er zugleich zum Gegenstand eines Bedürfnisses. 
Ohne ihren Narren würden die vernünftigen Leute in die tiefste Lang-
weile geraten. Im Gefühl der Leere, in das die Gönner des Neveu durch 
seine Abwesenheit versinken würden, sieht Foucault die Bodenlosigkeit 
einer Vernunft verkörpert, die sich nur durch die Assimilierung an ihre 
Negatives etablieren kann. Die Notwendigkeit der Aneignung ihres Ent-
gegengesetzten aber treibt laut Foucault die Vernunft zum Verlust ihrer 
selbst. Entfremdet, sei sie mit ihrem Gegenteil unmittelbar identisch ge-
worden und dadurch habe sie die Identität mit sich selbst verloren. 

Foucault bezeichnet weiter das Besitz- und Zugehörigkeitsver-
hältnis zwischen Vernunft und Unvernunft als eine reine Urteils- und 
Definitionsbeziehung. Durch ihr Urteil denunziert die Vernunft einerseits 
die Unvernunft als ihr äußerlich und nicht essenziell.39 Andererseits be-
deutet dieser Ausschluss zugleich einen Einschluss, denn die Feststellung 

38		 Vgl. HF 438/dt. 355.
39		 Vgl. HF 433/dt. 351.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231

des Wahnsinns über das Vernunfturteil setzt immer eine Aneignung der 
Unvernunft voraus. Die Logik der unberechtigten Assimilierung schließt 
ein, indem sie Differenz auf Identität reduziert. Zur gleichen Zeit und ge-
rade dadurch schließt sie aus, weil sie in der Identität die Differenz un-
terschlägt und die Unvernunft zu einem Ding macht. 

La déraison n’est pas hors de la raison, mais justement en elle, investie, 
possédée par elle, et chosifiée ; c’est, pour la raison, ce qu’il y a de plus in-
térieur et aussi de plus transparent, de plus offert.40

Aus diesem verkehrten Verhältnis der Vernunft zur Unvernunft geht der 
Triumph des Wahnsinns in der Form einer doppelten Rückkehr hervor. 
Zum einen findet ein Zurückfließen der Unvernunft in Richtung der 
Vernunft statt; zum anderen kehrt man zu einer Erfahrung zurück, in 
der Vernunft und Unvernunft sich unbegrenzt implizieren. In dieser not-
wendigen Umkehrung, die der Vernunft widerfährt, ist das Schicksal des 
Wahnsinns in der modernen Welt präfiguriert.41 

Auf den ersten Blick könnte man meinen, der Neveu wiederholt le-
diglich die mittelalterlichen Figuren der Irren und der Narren, zu denen 
seine Verwandtschaft nicht zu leugnen ist. In seiner Rückkehr nimmt 
aber der Wahnsinn eine neue Bedeutung an, die sich von jener unter-
scheidet, die ihn in der Mittelalter- und Renaissancenarretei auszeichne-
te. Der Wahnsinn stellt nicht mehr eine mystische Kommunikation mit 
dem Wesentlichen durch ein geheimnisvolles Wissen dar; seine Verblen-
dung spricht im Gegenteil den Taumel einer absoluten Leere als die ein-
zige Wahrheit der Wahrheit aus.42 

Im Wahnsinn stehen sich laut Foucault Sein und Nicht-Sein ohne Ver-
mittlung gegenüber. Auf der einen Seite steht die Unvernunft dem Sein 
am nächsten, denn sie gehorcht vermittlungslos der Unmittelbarkeit des 
Begehrens. So spricht der Neveu schamlos die Unersättlichkeit seiner 
Triebe aus: Er hat Hunger und sagt es. Dadurch manifestiert er lediglich 
den unmittelbaren Druck des Seins in der Unvernunft, das heißt letzt-
endlich die Unmöglichkeit, zwischen Bedürfnissen und Vernunft zu ver-
mitteln (»l’impossibilité de la médiation«, HF 436/dt. 353). 

Zur gleichen Zeit ist aber die Unvernunft dem Nicht-Sein der Illusion 
ausgesetzt. Neben der Unmittelbarkeit kennt sie auch die Reflexion. Sie 
erfährt sie allerdings in der Form eines grundlosen Verweisens auf Ande-
res, das sie als Reich des Scheins, als unaufhörliche Pantomime entlarvt. 

40	 	HF 434 (»Die Unvernunft ist nicht außerhalb der Vernunft befindlich, son-
dern und gerade in und von ihr umhüllt, besessen und verdinglicht. Für die 
Vernunft gibt es nichts Innerlicheres, nichts Transparenteres, nichts offener 
Dargebotenes«, dt. 351).

41		 Vgl. HF 434 f./dt. 352.
42		 Vgl. HF 439/dt. 357.

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DÉRAISON

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

Die Unvernunft ist immer Nicht-Sein, das Andere eines Seins, das nie in 
seiner Positivität gegeben ist. 

Ähnlich wird der Neveu, der seinem Bedürfnis schonungslos Ausdruck 
gibt, von einem Bedürfnis zu einer pausenlosen Komödie gezwungen. 
Sein Leben besteht in einem ununterbrochenen Erdenken und Ausführen 
von Posen. Eine ungelöste Spannung zwischen Spontaneität und Thea
tralik zeichnet ihn aus. Seine Unvernunft stellt gleichzeitig den Zwang 
des Seins und die Pantomime des Nicht-Seins, die unmittelbare Notwen-
digkeit und die unendliche Reflexion des Spiegels dar. Die Unmöglichkeit 
der Vermittlung zwischen den beiden entgegengesetzten Bewegungen, die 
sein Bewusstsein ausmachen, und der Wahn, der sich daraus ergibt, er-
lebt der Neveu zudem willentlich und affirmativ. Der Wahn widerfährt 
ihm nicht einfach, sondern wird von ihm ganz bewusst gewollt: Der Ne-
veu ist von einem systematischen Willen zum Delirium getrieben, und 
zwar bis zu dem Punkt, an dem seine Extravaganz bei vollem Bewusst-
sein und als totale Erfahrung der Welt ausgeübt wird.43 

Während sich früher der Wahnsinn ganz im Raum des Irrtums defi-
nierte, versteht er sich nunmehr von der Quelle der Sprache her: jenem 
Augenblick außerhalb der Zeit, der Ende und Anfang zugleich ist, in 
dem sich der Sinn konstituiert. Zur gleichen Zeit bildet er keine Offen-
barung der Transzendenz mehr; mit ihm tritt nicht mehr das in Erschei-
nung, was radikal anders (»radicalement autre«, HF 439/dt. 356) ist. 
Nicht die Wahrheit stellt den Horizont der folie dar, sondern die absolute 
Leere der ständigen Konfrontation zwischen Bedürfnis und Illusion, Un-
mittelbarkeit und Reflexion, die sich in ihr unendlich abspielt und deren 
Tragik laut Foucault bereits Freud und Nietzsche angekündigt haben. 

Der Wille zum Delirium des Neveu stellt demgemäß einen anderen 
malin génie als die Unvernunft bei Descartes dar. Er trennt nicht mehr 
von der Wahrheit ab, sondern stellt die unlösbare Verwirrung und den 
unaufhaltsamen Taumel dar, worin jede Wahrheit gerät, die sich als bloß 
menschliche versteht. Die Möglichkeit des bösen Geistes würde demnach 
nicht mehr in der Wahrnehmung, sondern der Expression liegen. Sie be-
trifft nicht mehr das Problem der Vermittlung des menschlichen, endli-
chen Wissens mit der Wahrheit, sondern das Verhältnis dieses inzwischen 
reflexiv gewordenen Wissens zu sich selbst.44 

Die Auswirkungen dieser Reduktion auf das Menschliche, die Foucault 
implizit mit dem Aufkommen der modernen Dialektik bei Kant und He-
gel in Verbindung setzt, sind auch in der Figur des Neffen am Werk: Sie 
können an der ungelösten Spannung zwischen Unmittelbarkeit und Re-
flexion, die das Delirium des Neveu beseelt, abgelesen werden. Der Neffe 

43		 Vgl. HF 437/dt. 354.
44		 Vgl. HF 439 f./dt. 357.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

kündigt demnach die anthropologische Reduktion an, die das 19. Jahr-
hundert geprägt hat.

 
Le rire du Neveu de Rameau préfigure à l’avance et réduit tout le mou-
vement de l’anthropologie du XIXe siècle.45

Diese Wende sieht Foucault mit dem ganzen nach-hegelianischen Den-
ken vollzogen. Dem Sinne nach muss er allerdings wohl eher lediglich die 
sogenannte linkshegelianische Tradition im Blick haben, die bekanntlich 
ihrem Programm die Anthropologisierung des Hegel’schen Geistes ein-
geschrieben hatte.46 Die Arbeit des Geistes besteht insbesondere in jener 
Vermittlung, durch die der Mensch in der Anthropologie des 19. Jahr-
hunderts von seinem subjektiven Wissen zur objektiven Wirklichkeit der 
Welt, oder gar – in der Begrifflichkeit von Hegels Phänomenologie des 
Geistes – von der Gewissheit zur Wahrheit gelangt. Demgegenüber hat 
aber laut Foucault der Neveu Diderots schon seit langem gezeigt, dass 
der Mensch unaufhörlich vom Denken zur trügerischen Wahrheit des 
Unmittelbaren zurückverwiesen wird. 

Diese unauflösliche Spannung führe den Schwindel jeder festen Be-
stimmung herbei, aus dem das Delirium der Unvernunft hervorgeht. Eine 
Vermittlung ohne Arbeit ist dabei am Werk, deren Seele der Mensch 
selbst als das Zentrum des Ausdrucksgeschehens ist, in dem die Wahrheit 
anthropologisch beziehungsweise dialektisch verstanden besteht.47 Der 
Mensch in der doppelten Bewegung der Entäußerung seiner Gewissheit 
und der Verinnerlichung der Wahrheit der Welt macht die Einheit einer 
Vermittlung aus, die sich durch ihre Unmittelbarkeit auszeichne. In die-
sem Sinne kennt die Vermittlung, deren Ironie auch dem zerstörerischen 

45		 HF 440 (»Das Lachen des Neveu de Rameau präfiguriert und reduziert die 
ganze Bewegung der Anthropologie des 19. Jahrhunderts«, dt. 357).

46		 Dazu die klassische Darstellung von K. LÖWITH, »Philosophische Theo-
rie und geschichtliche Praxis in der Philosophie der Linkshegelianer«, in: 
DERS. (Hg.), Die Hegelsche Linke, Stuttgart / Bad Cannstatt 21988 (1962), 
7–37 und was insb. Hegels Phänomenologie des Geistes angeht: Ch. WECK-
WERTH, Zur anthropologischen Wendung des Hegelschen Phänomenolo-
gie-Konzepts, in: A. ARNDT, E. MÜLLER (Hg.), Hegels ›Phänomenologie 
des Geistes‹ heute, Berlin 2004, 217–44. Der Vorwurf Foucaults ist jedoch 
nicht im Sinne eines Verrats an Hegel zu verstehen, sondern er richtet sich 
gegen die ausdrückliche Erhebung von dessen Philosophie zum Programm 
eines anthropologischen Reduktionismus, der nach Foucaults Auffassung in 
der Dialektik der Sache nach bereits angelegt war, ohne allerdings gewollt 
gewesen zu sein. Denn Dialektik könne, wenn sie nicht lediglich negativ 
bleibt, sondern affirmativ wird, nicht umhin, auf der Grundlage einer endli-
chen Einheit, also anthropologisch, zu vermitteln (vgl. MC 261/dt. 305 f.).

47		 Vgl. HF 439 f./dt. 357.

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DÉRAISON

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

Lachen des Neveu seine Kraft schenkt, keine Arbeit und keine Geduld: 
sie ist immer schon vollzogen. Sie ist unmittelbare Einheit von Differenz 
und Identität, gleichzeitig äußerste Distanz und absolute Promiskuität, 
und insofern völlig negativ und völlig positiv zugleich: subversive Macht 
der Differenz in der Identität und zugleich affirmative Kraft der Identi-
tät in der Differenz.48 

Die Analyse von Hegels Interpretation der Figur des Neffen wird 
zeigen, dass Foucault mit der Vermittlung ohne Arbeit eigentlich der 
Sache nach die Kritiken Hegels am Formalismus der Wesenslogik be-
ziehungsweise der äußeren Reflexion der ihm vorhergehenden Philoso-
phie der Subjektivität reproduziert. Ob es sich dabei um eine absichtli-
che Bezugnahme handelt, ist schwer zu beurteilen und kann im Grunde 
auch unentschieden bleiben. Die direkten Hinweise auf Hegel bleiben in 
Foucaults Analyse der Figur des Neffen äußerst sparsam. Die Bezeich-
nung des Besitzverhältnisses zwischen Vernunft und Unvernunft im Ne-
veu als eine reine Urteils- und Definitionsbeziehung lässt dennoch darü-
ber keinen Zweifel zu, dass Foucault auch ein ausgeprägtes Bewusstsein 
des Logikverständnisses gehabt haben muss, das Hegels Auffassung der 
Figur des Neffen zugrunde liegt. Die Gemeinsamkeiten sind auf jeden 
Fall kaum zu übersehen. Hegel und Foucault teilen nicht nur den allge-
meineren formalen Befund einer unmittelbaren Einheit zwischen Iden-
tität und Differenz, sondern ziehen auch dieselben Folgerungen daraus. 
Beide zeigen, wie die Entfaltung dieses immanenten Widerspruchs zu 
einer negativen Dialektik führen muss, die bei Foucault allerdings kei-
nen Umschlag ins Positive kennt. Ähnlich geartet ist außerdem auch 
Foucaults Vorwurf gegen solche Philosophien beziehungsweise Denksys-
teme, die eine Naturalisierung oder gar Psychologisierung und Anthro-
pologisierung des Geistes betreiben.49 

Das Delirium der Unvernunft, das der Neveu vorankündigt, hat sich 
laut Foucault später schlummernd in Erfahrungen wie jenen von Höl-
derlin, Nerval, Nietzsche, van Gogh, Raymond Roussel oder Antonin 
Artaud aufbewahrt. Um es in seiner Kontinuität ergreifen zu können, 
muss es allerdings von den pathologischen Begriffen freigemacht wer-
den, von denen es überlagert wurde. Eine positivistische Auffassung des 
Wahnsinns gestattet nicht zu verstehen, weshalb radikale Erfahrungen 

48		 Vgl. HF 440/dt. 357.
49		 Für Hegel mögen hier die kritischen Hinweise auf den logischen Formalis-

mus im Allgemeinen und auf die Philosophie Kants insbesondere in den ein-
leitenden Seiten zur subjektiven Logik der Wissenschaft der Logik genügen 
(»Vom Begriff im Allgemeinen«). Dort spricht Hegel von einer »naturhis-
torischen Beschreibung der Erscheinungen des Denkens« und in direktem 
Bezug auf Kants transzendentalen Kritizismus von einem »psychologischen 
Idealismus« (G. W. F. HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Be-
griff, Hamburg 1994, 27 und 20, fortan als WL angegeben).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

der Unvernunft wie jene, die für Hölderlin oder Nerval, Nietzsche 
oder Artaud charakteristisch sind, in schlichte Verrücktheit münden 
konnten. Denn beides, sowohl das Verrücktwerden aus der Erfahrung 
des Deliriums der Unvernunft wie auch die psychologische Erklärung 
des Wahnsinns als Krankheit, setzt eine bestimmte Erfahrung der Un-
vernunft als deren konkrete – das heißt hier existenzielle und nicht 
transzendentale – Bedingung der Möglichkeit voraus. Diese stellt den-
selben Grund dar, vor dem die poetische wie die psychologische mo-
derne Erfahrung des Wahnsinns zu verstehen ist. Beide wurzeln in ei-
ner historischen Auffassung der Unvernunft, die aus den Aporien der 
expression, der menschlichen Selbstreflexion und dem ironischen Ver-
rücken einer auf Anthropologie reduzierten Wahrheit hervorgeht, und 
können nicht durch den Rückgriff auf eine vermeintliche Natur des 
Wahnsinns erklärt werden.

Car c’est du centre même de cette expérience de la déraison qui est leur 
condition concrète de possibilité, qu’on peut comprendre les deux mou-
vements de conversion poétique et d’évolution psychologique : ils ne sont 
pas liés l’un à l’autre par une relation de cause à effet ; ils ne se dévelop-
pent pas sur le mode complémentaire ni inverse. Ils reposent tous deux sur 
le même fond, celui d’une déraison engloutie et dont l’expérience du Ne-
veu de Rameau nous a déjà montré qu’elle comportait à la fois l’ivresse du 
sensible, la fascination dans l’immédiat, et la douloureuse ironie où s’an-
nonce la solitude du délire. Cela ne relève pas de la nature de la folie, mais 
de l’essence de la déraison.50 

Sowohl die poetische wie auch die psychologische Erfahrung des Wahn-
sinns lassen insofern insbesondere das Wesen selbst der modernen Welt 
erkennen, als sie deren Unmöglichkeit bezeugen, sich der fürchterlichen 
Einheit der Unvernunft zu stellen.51

50		 HF 440 f. («Denn aus eben dem Mittelpunkt dieser Erfahrung der Unver-
nunft, die ihre konkrete Bedingung der Möglichkeit darstellt, kann man die 
zwei Bewegungen der poetischen Umwandlung und der psychologischen 
Entwicklung verstehen: Sie sind nicht durch eine wirkkausale Relation mit-
einander verbunden; sie entwickeln sich weder in der komplementären noch 
in der umgekehrten Art und Weise. Sie stützen sich beide auf denselben 
Grund, jenen einer abgetauchten Unvernunft, von der die Erfahrung von 
Rameaus Neffen uns bereits gezeigt hat, dass sie zugleich den Rausch des 
Sinnlichen, den Reiz im Unmittelbaren und die schmerzhafte Ironie mit sich 
bringt, in der sich die Einsamkeit des Deliriums ankündigt. Dies gehört nicht 
der Natur des Wahnsinns, sondern dem Wesen der Unvernunft an«, fehlt in 
der deutschen Ausgabe).

51		 Vgl. HF 441 (fehlt in der deutschen Ausgabe).

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DÉRAISON

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

So ist die Geburt der modernen Psychopathologie Foucaults zufolge 
auf die willkürliche Trennung der unteilbaren Einheit der Erfahrung der 
Unvernunft zurückzuführen. Zeichnet sich das moderne Delirium der 
Unvernunft durch die unmittelbare Identität und Differenz einer arbeits- 
und geduldlosen Vermittlung zwischen Gewissheit und Wahrheit, Sub-
jektivität und Objektivität, Vernunft und deren Negativität aus, so trennt 
die moderne Psychologie und die Bewegung der Anthropologie des 19. 
Jahrhunderts, für die sie steht, diese unlösliche Einheit durch eine Gren-
ze, die insofern abstrakt ist, als sie die wesentliche Zusammengehörig-
keit zwischen der Vernunft und ihrem Anderen, Sinn und Irrsinn, Nor-
malem und Pathologischem nicht mehr erkennt.

Cet impartageable domaine que désignait l’ironie du Neveu de Rameau, 
il a fallu que le XIXe siècle, dans son esprit de sérieux, le déchire et tra-
ce entre ce qui était inséparable la frontière abstraite du pathologique.52

Ist die poetische Erfahrung der psychologischen überlegen, dann ledig-
lich deshalb, weil sie nach dem blitzartigen Aufleuchten eines Neveu oder 
eines Hölderlin auf die Einheit der Unvernunft erneut einen Blick zu rich-
ten vermag, ohne dabei allerdings wirklich verweilen zu können. Ebenso 
wie der anthropologischen Pathologisierung der Vernunft ist ihrer po-
etischen Erfahrung je schon ein Verrat der déraison eingeschrieben, der 
sich an der Entsagung der folie ablesen lässt.53 

Existenzen wie Nerval, Nietzsche, van Gogh, Raymond Roussel oder 
Artaud stellen alle die im Grunde gleiche, für das Wesen der Moderne 
entscheidende Frage: Wieso ist es unmöglich geworden, sich in der Dif-
ferenz der Unvernunft aufzuhalten? Denn es sei wahrscheinlich einer 
der wesentlichen Züge unserer Kultur, dass man in der furchtbaren Ein-
heit der Unvernunft nicht unbestimmt verweilen kann. So gibt es eine 
Kraft, die all jene, die die Erfahrung der Unvernunft gewagt haben, zum 
Wahnsinn verurteilt.54 

Die Erfahrung Nietzsches und van Goghs bezeugt es: In den Fußstap-
fen Hölderlins und des Neffens haben sie ihren Blick erneut auf die un-
teilbare Einheit der Unvernunft gerichtet und dabei sich bis zu dem Punkt 
gewagt, an dem sich die Erfahrung der Unvernunft in der Entsagung 
des Wahnsinns verliert. Völlig fasziniert durch den glänzenden Schein 
der Welt, haben sie sich ganz dem Schwindel des Sinnlichen und des 

52		 HF 441 (»Dieses unteilbare Gebiet, das durch die Ironie von Rameaus Nef-
fen bezeichnet wurde, erforderte, dass das 19. Jahrhundert in seinem Geist 
der Schwere es zerreiße und zeichne zwischen dem, was untrennbar war, die 
abstrakte Grenze des Pathologischen«, fehlt in der deutschen Ausgabe).

53		 Zur poetischen Erfahrung der Unvernunft vgl. auch HF 639 f./dt. 544 f.
54		 Vgl. HF 441 f. (fehlt in der deutschen Ausgabe).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237

Unmittelbaren hingegeben und damit sich zur Einsamkeit eines Wahn-
sinns verurteilt, dem jede Möglichkeit des Austausches versperrt blieb.55 

Die unmittelbar je schon und ohne Arbeit vollzogene Vermittlung, 
dank der das Delirium der Unvernunft die dialektische Mühe, durch 
die der Geist eine Mitte zwischen Subjektivität und Objektivität gefun-
den zu haben meint, ihrem ironischen Verrücken unterzieht, wird auf-
gegeben zugunsten des Rückfalls in eine rückhaltlose Unmittelbarkeit. 
In ihren mitteillosen subjektiven Empfindungen und in einer sich völlig 
in Äußerlichkeit entblößenden Innerlichkeit ganz versunken, geben sich 
Nietzsche und van Gogh einer Wahrheit hin, die unmittelbar Gewiss-
heit ist und die sich kaum mehr anstrengt, die Mannigfaltigkeit des Re-
alen an ein einheitliches System von Relationen zu assimilieren. So wird 
die unteilbare Erfahrung der Unvernunft in der Entsagung der Verrückt-
heit preisgegeben. Stellt letztere in ihrem Verzicht auf jede Form geisti-
ger Vermittlung offensichtlich einen krankhaften, ja pathologischen Zu-
stand und als solchen einen Rückfall in die Arme der Natur dar, so heißt 
das allerdings keineswegs, dass sie als Geisteskrankheit die Unvernunft, 
nämlich den Grund, von dem her sie erst als eine abkünftige Form und 
als das Ergebnis eines Verfalls verstanden werden kann, auf welche Art 
auch immer zu erklären vermag. Nicht weniger als die Entscheidung 
für die Seite der Reflexion im Fall der modernen Psychologie bildet die 

55		 HF 441 (fehlt in der deutschen Ausgabe). Hier folgt Foucault offensichtlich 
Maurice Blanchot und dessen Auseinandersetzung mit Karl Jaspers’ Analy-
se der Beziehung zwischen Schizophrenie und Kunst (vgl. M. BLANCHOT, 
»Der Wahnsinn par excellence«, in: K. JASPERS, Strindberg und van Gogh, 
übers. v. H. Schmidgen, Berlin 1998, 7–33). Beide, Blanchot und Jaspers, un-
terstreichen den Wesensunterschied, der zwischen Geist und Krankheit be-
steht: Der Geist kann weder krankhaft noch gesund sein, er steht schlicht 
ausserhalb des Gegensatzes zwischen gesund und krank. Die Krankheit ist 
jedoch für Blanchot, anders als für Jaspers, nicht bloß äußerlicher »Anlaß« 
für einen Ausbruch der eigenartigen Ausdruckskraft der Kunst, sondern das 
Ergebnis der intrinsischen Bewegung einer Wahrheit und eines poetischen 
Schicksals, die in ihrer konstitutiven Maßlosigkeit keine endliche Grenze 
mehr zulassen können und somit dem Dichter das Opfer seiner besonde-
ren Persönlichkeit abverlangen: »Es ist nicht sein Schicksal, über das er [sc. 
Hölderlin] entscheidet, sondern es ist das dichterische Schicksal, es ist der 
Sinn der Wahrheit, den er sich als zu bewältigende Aufgabe setzt, den er still, 
weise und mit allen Kräften der Beherrschung und Entschiedenheit bewäl-
tigt. Diese Bewegung ist nicht die seinige, sie ist die Erfüllung des Wahren, 
das, an einem bestimmten Punkt und ihm selbst zum Trotz, von seinem per-
sönlichen Verstand fordert, daß er zur reinen unpersönlichen Transparenz 
werde, von der es kein Zurück mehr gibt« (a. a. O., 23/fz. 23). Dazu auch 
Foucaults Rezension von Jacques Laplanches Hölderlin et la question du 
père (Paris 1961): M. FOUCAULT, »Le ›non‹ du père«, zuerst in: Critique, 
178 (1962), jetzt in: DE I, 217–33, insb. 229 ff.

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DÉRAISON

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

ebenso einseitige und abstrakte Wahl der Unmittelbarkeit eine Entfrem-
dung der Unvernunft.56 

Die Erfahrung der Unvernunft geht nach Foucault – wie es bereits an-
hand der Préface deutlich wurde – auf dem irrationalistischen nicht we-
niger als auf dem rationalistischen Weg verloren; sie wird ebenso in der 
Identifizierung mit dem unmittelbaren Negativen der Vernunft als de-
ren schlichter Kehrseite wie in der wissenschaftlichen Objektivierung des 
Wahnsinns durch die moderne Psychopathologie vergessen. Das Ja-Sagen 
keines Willens zur Macht wird dem Willen zum Delirium von Diderots 
Neveu das Wort nehmen können. Die Kritik an der Abstraktion der Ver-
nunft wird nicht im Namen einer Selbstermächtigung durch den Rück-
zug zur Immanenz und Konkretheit der eigenen Leiblichkeit geübt. 57

In seiner Rekonstruktion der Bewegung, die zur ironischen Umkeh-
rung der Vernunft in Unvernunft führen soll, spricht Foucault vom 

56		 Über Hölderlins und Nietzsches renoncement de la folie als Entfremdung 
der Erfahrung der déraison vgl. auch die Bestimmung des Wahnsinns als 
Krankheit, die Foucault 1954 in Maladie mentale et personnalité gibt. Dort 
wird die pathologische Erfahrung des Wahnsinns anhand von Ludwig Bins-
wangers Daseinsanalyse zum einen als der Rückzug des Subjekts in eine ei-
genwillige, private Welt (ähnlich der eigenen Welt, dem idios kosmos, des 
Schlafenden bei Heraklit, DK B 89) und zum anderen als die Verweltli-
chung und Naturverfallenheit eines Subjekts, das nicht mehr vermag, sich 
die Wirklichkeit gestaltend und entwerfend sinnhaft anzueignen (vgl. M. 
FOUCAULT, Maladie mentale et personnalité, Paris 1954, 68 f./dt. 89 f.; 
fortan als MmPer angegeben).

57		 Es mag zutreffen, was R. MORANI, »›Hegel encore, toujours …‹. Sogget-
tività e follia tra Foucault e Hegel«, in Giornale di Metafisica XXV (2003), 
305–30, meint, dass die Behandlung der Verrücktheit in den dem »Selbstge-
fühl« gewidmeten Paragrafen der Philosophie des subjektiven Geistes von 
Hegels Enzyklopädie gegenüber der Phänomenologie des Geistes eine rei-
fere systematische Darstellung ausmacht. Das zerrissene Bewusstsein der 
Phänomenologie, ein durch und durch sprachliches, bietet allerdings im 
Vergleich zur Anthropologie, deren Gegenstand per definitionem der »Na-
turgeist« oder die »an ihre Naturbestimmungen gebundene Seele« (Enz § 
387, 38 und § 387Z, 40) bildet, den Vorteil für eine Untersuchung, die an 
genuin geistigen Formen der Naturverfallenheit interessiert ist, dass es eine 
fortgeschrittenere Gestalt des Geistes – zumindest des erscheinenden – auf 
dem Wege zu sich selbst erreicht hat. Schlicht falsch ist es dagegen, die Ver-
rücktheit bei Hegel mit der unbewussten Sphäre des Geistes identifizieren 
zu wollen. Die Verrücktheit sowohl als strukturales Moment wie als Krank-
heit des Geistes stellt zwar eine geistige Naturverfallenheit dar, aber nicht 
so sehr und nicht primär inhaltlich, sondern formell. Das heißt, die Gebun-
denheit an der natürlichen Substanz des Subjekts, an der Seele, ist nicht so 
sehr als Angewiesenheit auf einen besonderen, individuellen Genius rele-
vant, sondern als das Festhalten an einer defizitären Form der Vermittlung 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


239

Wahnsinn als von einem Gegenstand des Bedürfnisses (»objet de be-
soin«, HF 433/dt. 351) der Vernunft. Die Vernunft wird von diesem Be-
dürfnis zu ihrer Entfremdung getrieben. Foucault bestimmt nirgends, 
wie das Bedürfnis nach dem Wahnsinn der Unvernunft genau zu verste-
hen ist. Einerseits lehnt er sich direkt an Diderots Text an. Die Art nar-
rativer Antwort, die er dadurch anbietet, bleibt aber als solche völlig 
unzureichend, um einen Prozess zu erklären, der sich mit der Notwen-
digkeit eines Schicksals nachzeichnen lassen soll. Ohne den Irren wäre 
die Vernunft schonungslos vor ihre Substanzlosigkeit gestellt und somit 
der leersten Langweile überlassen. So meint der Neveu, dass seine alten 
Gönner, nachdem sie ihn entfernt haben, Langweile wie Hunde verspü-
ren würden. Wer außerdem weise wäre, hätte – nach der absoluten Strin-
genz der subversiven Logik des Neveu – keine Narren, und wer einen 
hat, kennt also keine Weisheit und ist insofern selbst ein Narr. Ähnlich 
würde eine Vernunft, die nur in dem Besitz des Wahnsinns sie selbst sein 
kann, in dieser Zusammengehörigkeit sich entfremden. 

Andererseits bietet Foucault eine eher formale Bestimmung der Natur 
des Verlangens nach der Unvernunft seitens der Vernunft an. Die Ver-
nunft stellt ein reines Urteils- und Definitionsverhältnis zur Unvernunft 
her, das diese als ihr äußerlich und nicht essenziell denunziert. Die Unver-
nunft bildet ein der Vernunft Äußerliches, zu dem sie kein immanentes, 

von Einheit und Mannigfaltigkeit, die insofern äußerlich und naturverhaf-
tet, der Verinnerlichung der Idealität unangemessen bleibt. Es ist demnach 
kein Zufall, dass die Verrücktheit auf der Ebene des »Selbstgefühls« anzu-
siedeln ist, in dem die fühlende Totalität der Individualität »zum Urteil in 
sich« erwacht und sich in »besondere Gefühle« und ein ihnen entgegen-
gesetztes Subjekt unterscheidet (Enz § 407, 160). In seinem Zustand »äu-
ßerster Zerrissenheit« bildet das »in zweierlei Persönlichkeiten auseinander-
gehende« verrückte Subjekt eine unmittelbare, in ihrem Festhalten an der 
seienden Wirklichkeit des Unterschiedenen natürliche Einheit zwischen Ob-
jektivem und Subjektivem, die die Form eines verstandesmäßigen »unaufge-
lösten Widerspruchs« annimmt: »Die Verrücktheit als eine zugleich geistige 
und leibliche Krankheit muß um deswillen gefaßt werden, weil in ihr eine 
noch ganz unmittelbare, noch nicht durch die unendliche Vermittlung hin-
durchgegangene Einheit des Subjektiven und Objektiven herrscht, das von 
der Verrücktheit betroffene Ich, so scharf diese Spitze des Selbstgefühls auch 
sein mag, noch ein Natürliches, Unmittelbares, Seiendes ist, folglich in ihm 
das Unterschiedene als ein Seiendes festwerden kann« (§ Enz 408Z, 169). 
G. GAMM, Der Wahnsinn in der Vernunft. Historische und erkenntnisthe-
oretische Studien zur Dimension des Anders-Seins in der Philosophie He-
gels, Bonn 1981, spricht zurecht von der »Schizophrenie« als das Modell, in 
dessen Koordinaten Hegel seine Auffassung des Wahnsinns entwickelt (vgl. 
insb. 111ff.). Für die Bestimmung der Verrücktheit in Hegels Philosophie 
des Geistes auch STEDEROTH, Hegels Philosophie des subjektiven Geis-
tes, a. a. O., 219 f. und 235–41.

NATURE DE LA FOLIE UND ESSENCE DE LA DÉRAISON

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240

wesentliches Verhältnis haben kann. Sie verdinglicht die Unvernunft viel-
mehr, indem sie sich zu ihr wie zu einem Objekt verhält, von dem sie Be-
sitz nimmt und zu dem sie eine bloße Habenbeziehung unterhält. 

Indem die Vernunft sich allerdings die Unvernunft zu eigen mache, 
tritt sie in eine Beziehung der dunklen Zugehörigkeit zu ihr ein. Über ihre 
Aneignung hat die Vernunft die Unvernunft verinnerlicht: Für sie gibt 
es nunmehr nichts Innerlicheres als die Unvernunft. Die Unvernunft, die 
ihr etwas Zufälliges war, enthüllt sich dadurch nicht nur als ein objet de 
besoin der Vernunft. Die Einverleibung der Unvernunft in ihrer Äußer-
lichkeit bedeute vielmehr für die Vernunft den Verlust ihrer Identität mit 
sich und damit ihre Entfremdung.58

Das Bedürfnis der Vernunft nach Unvernunft kündigt sich in ihrer An-
eignung des Wahnsinns an. Die Bestimmung seines Manifestationsmo-
ments sagt aber an sich noch nichts über seine Natur aus. Es liegt nahe, 
dass die Vernunft, um sich selbst zu behaupten, das ihr als Äußerlichkeit 
und Gegenständlichkeit gegenüberstehende Negative sich gleichmachen 
muss. Das erklärt, warum die Vernunft ihr Negatives braucht. Ohne Inhalt 
würde sie leere Form bleiben. Dass allerdings die Vernunft ihres Äußeren 
bedarf, auch nachdem sie es verinnerlicht hat, ist zunächst verblüffend; es 
versteht sich auf jeden Fall nicht von selbst und bedarf einer weiteren Er-
läuterung. Wieso ist der Vernunft nicht lediglich das wesentlich, was sie 
sich von ihrer Äußerlichkeit aneignen kann, sondern auch das, von dem 
anzunehmen ist, dass es ihr dabei entgeht? Warum kann die Vernunft sich 
nicht einfach der Realität bemächtigen, ohne dabei unterzugehen?

III. Die Natur des Geistes: Besitz, Urteil, Persönlichkeit 
als absolute Unpersönlichkeit in Hegels Neffen

Auch in Hegels Phänomenologie des Geistes steht die Figur des Neffen 
im Zeichen des Besitzes und der Habensbeziehungen. Mit dem Neveu 
kommt laut Hegel insbesondere eine Spaltung des Geistes zum Selbstbe-
wusstsein, deren Wurzeln bis zur Entstehung des römischen Rechts aus 
dem Untergang der Einheit der sittlichen Welt der Griechen zurückrei-
chen.59 Das Eigentumsrecht drückt dabei ausgezeichnet die geistige Lage 
des Rechtszustandes aus. Denn das »Eigentum« als rechtlich festgelegter 
Besitz stellt die Wahrheit des unmittelbaren Anerkanntseins in der abs-
trakten Gleichheit des Rechts dar. Es bildet die dürftige Form, in der die 
atomisierten Subjekte des römischen Reichs zum Dasein kommen, und 
die Wirklichkeit ihrer mutuellen Anerkennung. Das Verhältnis zwischen 

58		 Vgl. HF 433 f./dt. 351.
59		 Vgl. das abschließende Unterkapitel des Abschnitts über die Sittlichkeit oder 

den unmittelbaren Geist in der Phänomenologie des Geistes (PhG 316–20).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241

Subjektivität und Wirklichkeit und zwischen den Subjekten untereinan-
der ist nunmehr das eines »äußerlichen Besitzes« (PhG 318) geworden, 
nachdem die unmittelbare Einheit der Individualität und der Substanz, 
die das schöne sittliche Leben der Griechen ausmachte, sich aufgelöst 
hat. Die Spaltung der ethischen Welt der Griechen ist aber auch der Aus-
gangspunkt des Reichs der Bildung, wo die Individuen sich durch die 
Entfremdung von ihrer unmittelbaren Natur bestimmen. Dort kommt 
der Geist als entzweit oder mit sich selbst entfremdet zur Erscheinung. 

Die Zerrissenheit des gebildeten Geistes kommt in ihrer subjektiven Sei-
te mit dem Neffen zu Wort. Dessen Hohngelächter und Verrücktheit füh-
ren die Welt der Bildung als »absolute und allgemeine Verkehrung und 
Entfremdung der Wirklichkeit und des Gedankens« (PhG 343) zum Be-
wusstsein. Historisch entspricht das Sittenportrait von Diderots Satire dem 
Untergang der absoluten Monarchie im vorrevolutionären Frankreich des 
18. Jahrhunderts. Die Wahrheit der Staatsmacht hat sich als der persön-
liche Reichtum gezeigt und dadurch den Sieg der individuellen Interessen 
über diejenigen der Allgemeinheit dekretiert.60 »Macht und Reichtum« 
(PhG 348) sind auch die höchsten Zwecke der Anstrengungen des Neveu. 
Er weiß, dass sie die »wirklichen anerkannten Mächte« (PhG 348) sind. 
Deshalb ist er zur Selbstaufopferung bereit und kommt über den Dienst, 
den er an ihnen verrichtet, in den Besitz seiner reichen Gönner. Gleichzeitig 
kennt er allerdings auch die Eitelkeit von Macht und Reichtum und spricht 
sie mit seiner verhöhnenden Sprache aus. Seine selbstbewusste Empörung 
zeigt, dass er im Besitz der Macht selbst immer schon über ihr hinaus ist

In der Zerrissenheit des Neffen kommt die geistige Situation der Welt 
des entfremdeten Geistes zum Ausdruck. Das Verhältnis zwischen Sub-
jektivität und Gegenständlichkeit, das das Selbstbewusstsein des Reiches 
der Bildung konstituiert, hat die Form des Urteils oder einer »äußeren 
Beziehung des Denkens zur Wirklichkeit«.61 Der Geist durchläuft aber 
gerade seine Bildung, indem die beiden Seiten seiner Entfremdung aus 

60		 Vgl. auch die Rekonstruktion von HYPPOLITE, »La signification de la Ré-
volution Française dans la ›Phénoménologie‹ de Hegel«, a.a.O. und DERS., 
Genèse et structure de la ›Phénoménologie de l’esprit‹ de Hegel, a.a.O., II, 
364–412, insb. 386 ff. und 394, wo es spezieller um die Entfremdung des 
Selbst im Reichtum geht.

61		 PhG 332. Das zerrissene Bewusstsein ist bereits geistig. Seine Entäußerung 
stellt entsprechend kein natürliches Übergehen des Selbst ins Ansich dar, das 
zugleich dessen Tod bedeuten würde, sondern ein sprachliches: Das reine Ich 
tritt symbolisch über ein Zeichen in die Wirklichkeit und somit kann es sich 
in seiner Selbstaufopferung aufbewahren (vgl. PhG 334 f.). Die beiden Extre-
me des Urteils, die das zerrissene Bewusstsein definieren, sind allerdings noch 
einseitig bestimmt und als solche stehen sie noch in einem Naturverhältnis 
zueinander: »Allein dies erste Urteil kann nicht als ein geistiges Urteil ange-
sehen werden; denn in ihm ist die eine Seite nur als das Ansichseiende oder 

DIE NATUR DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242

ihrer gegenseitigen Gleichgültigkeit treten und wieder zu einer Einheit 
geführt werden. Formell ist diese Vermittlung der Übergang des Urteils 
in den Schluss als die Bewegung, die die abgeschiedenen Extreme eines 
logischen Satzes, Subjekt und Prädikat, auf ihren gemeinsamen Nenner 
führt. Der Neveu steht inmitten der Entwicklung, durch die »das Urteil 
zum Schlusse wird« (PhG 332). In ihm haben sich zwar die Extreme des 
Urteils, Subjekt und Prädikat, zusammengeschlossen, ihre Vermittlung ist 
aber unvollendet. Denn sie bilden zugleich ein »identisches Urteil« und 
ein »unendliches« (PhG 343): Subjekt und Prädikat sind sowohl mitei-
nander identisch wie unterschieden und dies »unmittelbar«, das heißt 
ohne dass eine neue Mitte den Widerspruch zwischen dieser Identität 
und Differenz zu einer höheren Identität vermitteln könnte.62 Das Selbst-
bewusstsein der Welt der Bildung besteht somit in der absoluten Zerris-
senheit, in der eigenen Sichselbstgleichheit sich entfremdet zu wissen. 

Das Fürs ichse in  hat se in  Fürs ichse in  zum Gegenstande, als ein 
schlechthin Anderes und zugleich ebenso unmittelbar als sich selbst, – 
sich als ein Anderes, nicht daß dieses einen andern Inhalt hätte, sondern 
der Inhalt ist dasselbe Selbst in der Form absoluter Entgegensetzung und 
vollkommen eignen gleichgültigen Daseins.63

Das Selbst lebt nicht nur in einer Welt, die keine Anerkennung außer-
halb von Machtbeziehungen kennt; es hat darüber hinaus zu sich selbst 
ein Besitzverhältnis, das von der Äußerlichkeit des Urteils bestimmt 
wird. Nicht nur seine Beziehung zu den Anderen, sondern auch sein 

Positive, die andre nur als das Fürsichseiende und Negative bestimmt worden« 
(PhG 329). Der entfremdete Geist des zerrissenen Bewusstseins ist demnach 
konstitutiv seelisch, bzw. psychisch: Resultat einer anthropologischen, meta-
physischen unauflöslichen Verschränkung zwischen Natur und Geist, wie es 
in der späteren, bereits erwähnten Bestimmung der Anthropologie der Enzy-
klopädie heißen wird. In diesem Sinne könnte man behaupten, dass für He-
gel nicht anders als für Foucault die Psychologie konstitutiv bio-politisch,  
d. h. geistig-natürlich ist: »Der Geist ist frei und darum für sich dieser Krank-
heit nicht fähig. Er ist von früherer Metaphysik als Seele, als Ding betrach-
tet worden, und nur als Ding, d. i. als Natürliches und Seiendes ist er der Ver-
rücktheit, der sich in ihm festhaltenden Endlichkeit, fähig. Deswegen ist sie 
eine Krankheit [bzw. eine Naturverfallenheit, die »eine in der Entwicklung der 
Seele notwendig hervortretende Form oder Stufe« darstellt, Enz § 408Z, 163] 
des Psychischen, ungetrennt des Leiblichen und Geistigen« (Enz § 408A, 161).

62		 Zum »identischen« und zum »unendlichen Urteil« vgl. Enz § 173, 323: »So 
zerfällt 3. das Urteil in sich aa) in die leere identische Beziehung: das Einzel-
ne ist das Einzelne, – identisches Urteil; und bb) in sich als die vorhandene 
völlige Unangemessenheit des Subjekts und Prädikats; sogenanntes unend-
liches Urteil«, und WL, 78–80.

63		 PhG 343.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243

Selbstverhältnis steht im Zeichen der Gewalt: Es ist nicht es selbst, es hat 
sich selbst. Diese absolute Zerrissenheit prägt auch die Persönlichkeit, 
zu der sich der Neffe gebildet hat. Das zerrissene Selbst des Neveu sieht 
»die Gewißheit seiner als solche das Wesenloseste, die reine Persönlich-
keit absolute Unpersönlichkeit zu sein« (PhG 341). Mit ihm – erläutert 
Hegel – »ist der unmittelbare Widerspruch im reinen Ich selbst gesetzt« 
(PhG 341). Die Individualität des Neffen baut sich auf einer Reflexion 
in sich auf, die die Seite des Ansichs, der Gegenständlichkeit, im Reich-
tum hat. Er ist insoweit auf die Wohltat eines Anderen angewiesen, von 
dem er sein Selbst empfängt. Der Neveu gibt sein Ich für eine Mahlzeit 
preis, die ihm von seinen Gönnern hingereicht wird. Zugleich weiß er 
sich in der unmittelbaren Identität mit sich selbst sich selbst fremd. Er 
sieht sein Selbst in der Gewalt eines fremden Willens und empört sich 
dagegen, denn als reines Selbst weiß er sich über seine widersprüchliche 
Manifestation im Dasein unmittelbar erhoben.64 

Die intime Zerrissenheit des Neffen erklärt andererseits, weshalb sei-
ne »Verrücktheit« sich zum Prinzip der »Eitelkeit aller Wirklichkeit, und 
alles bestimmten Begriffs« (PhG 347) erheben kann. Mit ihm, der den 
unmittelbaren Widerspruch in sich selbst hat und deswegen in seiner 
Gleichheit mit sich unmittelbar seine Entfremdung erfährt, läuft das Iden-
titätsprinzip selbst leer: »Alles Gleiche ist aufgelöst, denn die reinste Un-
gleichheit, die absolute Unwesentlichkeit des absolut Wesentlichen, das 
außer sich Sein des Fürsichseins ist vorhanden« (PhG 341). Sein »Hohn-
gelächter« (PhG 347) verkörpert insofern die Wahrheit der reinen Bil-
dung, als in seinem Geschwätz die unmittelbare Umkehrbarkeit jeder 
festen Bestimmung zum Ausdruck kommt. Bildet sich seine Reflexion in 
sich selbst aus der unmittelbaren Identität und Differenz zwischen seiner 
Subjektivität und seiner Gegenständlichkeit, so erweist sich in ihm jede 
Verbindung zwischen Gedanken und Wirklichkeit, Prädikat und Subjekt 
als ebenso gültig wie deren gegenteilige. Insofern personifiziert der Neffe 

64		 Vgl. PhG 340. Im Aufkommen des bürgerlichen Prinzips des »Reichtums« 
im vorrevolutionären Frankreich des 18. Jahrhunderts sieht Gerhard Gamm 
zu Recht die psychosozialen Bedingungen des Wahnsinns (vgl. GAMM, Der 
Wahnsinn in der Vernunft, a.a.O., 82 ff.). Bei Foucault steht allerdings nicht 
sozialphilosophisch die Entgegensetzung zwischen einer psychopathologi-
schen und einer psychosozialen Auffassung des Wahnsinns, nicht die reale 
Bewegung der Geschichte, sondern archäologisch (im Sinne hier einer Ge-
schichte der Grenzen) die Beziehung zwischen Vernunft, Natur und Krank-
heit im Vordergrund (vgl. HF 228/dt. 169). In der hegelischen Begrifflichkeit 
könnte man behaupten, dass bei ihm nicht die Sphäre des objektiven, son-
dern jene des absoluten Geistes primär ist. Darin lässt sich sowohl Foucaults 
Nähe zu Hegel wie auch seine Distanz zur nach-hegelischen Tradition einer 
anthropologisierten Dialektik ermessen, die stets eine seiner wichtigsten po-
lemischen Ziele darstellt.

DIE NATUR DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244

den entfremdeten Geist der Bildung als absolute Verkehrung und Ent-
fremdung der Wirklichkeit und des Gedankens.

»Que le diable m’emporte si je sais au fond ce que je suis« (NR 450), 
flucht der Neveu in Diderots Satire.65 Und das fiktive Ich, hinter dem Di-
derot selbst steckt, bemerkt ganz am Anfang des Textes: »Rien ne dis-
semble plus de lui que lui-même« (NR 396).66 Gleichzeitig erhebt die 
absolute Unpersönlichkeit, die die Persönlichkeit des Neffen ausmacht, 
ihn aber über das einfache Bewusstsein derjenigen, die um ihre Fremd-
heit mit sich selbst nicht wissen. Formell ist sein Selbst über die Stufe des 
einfachen Urteils unmittelbar erhoben. Er lässt nicht die Relation zwi-
schen Prädikat und Subjekt auf der Ebene von deren Identität stehen, 
sondern weiß auch die Differenz zwischen den beiden auszusprechen. 
Er weiß »die festen Bestimmungen, die das Urteil setzt, in ihrem Wider-
spruche zu sagen« (PhG 347). Sein Geschwätz ist insofern geistreicher 
als die Rede seines Gesprächspartners, der an der unverrückten Eindeu-
tigkeit des Wahren und Guten festhält. Andererseits hat seine Reflexion 
in sich noch nicht die ganze Entwicklung vom Urteil zum Schluss voll-
zogen, die zur Überwindung der Entfremdung des Geistes und mithin 
zum Ende der vorrevolutionären Zeit der Bildung führt. 

Die Sphäre des Schlusses bleibt dem Neffen allerdings verschlossen. 
Das unpersönliche Selbst des Neveu weiß zwar von der Widersprüchlich-
keit des Substanziellen, das heißt dessen, was als unmittelbar identisch 
mit sich vorkommt. Es kennt dieses sowohl von der Seite seiner Identität 
wie von derjenigen seiner Differenz und bildet zugleich an sich die Ein-
heit, ohne die diese beiden Extreme nicht in einem Widerspruchsverhält-
nis zueinander stehen würden. Dieser Einheit, die es an sich darstellt, ist 
sich allerdings das verrückte Selbst des Neffen nicht bewusst; es hat sie 
in sich nicht reflektiert. Sein zerrissenes Bewusstsein hat insofern die Fä-
higkeit, die beiden Urteile, die Affirmation und die Negation der Verbin-
dung zwischen Subjekt und Prädikat, zusammenzuhalten; es vermag aber 
nicht, sie in einer höheren Einheit zusammenzuschließen. Er spricht zwar 
die Widersprüchlichkeit des Urteils aus, kann sie aber nicht vermitteln. 

Indem es das Substantielle nach der Seite der Uneinigkeit  und des Wi-
derstreits , den es in sich einigt, aber nicht nach der Seite dieser Einigkeit 
kennt, versteht es das Substantielle sehr gut zu beurtei len, aber hat die 
Fähigkeit verloren, es zu fassen.67

Die Empörung, die das vernichtende Lachen des Neffen laut werden 
lässt, hat im unmittelbaren Bewusstsein seiner Gleichheit mit sich, das 
ihm selbst im Zustand seiner intimsten Zerrissenheit nie verloren geht, 

65		 »Der Teufel hole mich, wenn ich im Grunde weiß, was ich bin« (RN 49).
66		 »Und nichts gleicht ihm weniger als er selbst« (RN 4).
67		 PhG 347.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


245

ihren Ursprung. Das Geschwätz des Neffen spricht die Eitelkeit aller 
Dinge aus und mit ihr zugleich die Eitelkeit des eigenen Selbst, sobald 
es die Züge eines besonderen Gesichts annimmt. »Die Eite lkeit  aller 
Dinge« ist »seine eigene Eitelkeit , oder er ist eitel« (PhG 347): vanitas 
vanitatum. In seinem Nihilismus findet er zugleich die Gewissheit seines 
Selbst wieder, die er in der Welt der Bildung gefährdet sieht. Im Zerstö-
ren alles Festen vergewissert er sich seines Selbst. Die unmittelbare Ge-
wissheit seines Selbst, die er in seiner Entfremdung aufbewahrt, macht 
den verborgenen Antrieb und die eigentliche Seele aus, auf die sich die 
Bewegung der allgemeinen Verkehrung aller festen Bestimmungen stützt: 

Diese Eitelkeit bedarf dabei der Eitelkeit aller Dinge, um aus ihnen sich 
das Bewußtsein des Selbsts zu geben, erzeugt sie daher selbst, und ist die 
Seele, welche sie trägt.68

Seine intime Empörung gegen die willkürlichen Machtverhältnisse der 
bürgerlichen Gesellschaft des Reichtums rettet ihn allerdings vor der ei-
genen Eitelkeit, indem sie ihn unmittelbar – das heißt hinter seinem Rü-
cken, ohne dass er davon wüsste – über sich selbst in ein »höheres Be-
wußtsein« erhebt. 

Es ist die sich selbst zerreißende Natur aller Verhältnisse und das bewußte 
Zerreißen derselben; nur als empörtes Selbstbewußtsein aber weiß es sei-
ne eigne Zerrissenheit, und in diesem Wissen derselben hat es sich unmit-
telbar darüber erhoben.69

Ohne sich dessen bewusst zu sein, bildet das reine Ich des Neveu an 
sich das einzige Positive, das affirmiert wird, den einzigen Schutz ge-
gen die negierende Macht des zerrissenen Bewusstseins. Entsprechend 
fällt auch das Urteil des philosophischen Bewusstseins aus, das die Be-
wegung der phänomenologischen Erfahrung des Bewusstseins objektiv 
erfasst und mit dem Hegel seine Analyse des zerrissenen Selbst des Nef-
fen abschließt.

In jener Eitelkeit wird aller Inhalt zu einem Negativen, welches nicht mehr 
positiv gefaßt werden kann; der positive Gegenstand ist nur das re ine 
Ich selbst , und das zerrißne Bewußtsein ist an sich diese reine Sichselbst-
gleichheit des zu sich zurückgekommenen Selbstbewußtseins.70

 
Die Eitelkeit bildet eine der »selbstsüchtigen Bestimmungen des Her-
zens« (»Stolz« und eben »Eitelkeit«), die nach der Anthropologie der 

68		 PhG 347 f.
69		 PhG 348.
70		 PhG 348.

DIE NATUR DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246

Philosophie des Geistes der Enzyklopädie zusammen mit Einbildungen 
und Leidenschaften (»Hoffnungen, Liebe und Haß«) die Verrücktheit 
eines in »seiner Natürlichkeit« auf Seiendes, das heißt auf das Verhält-
nis zwischen selbstständigen, dialektisch unvermittelten Elementen re-
duzierten Geistes auszeichnet (»Der Geist als nur seiend bestimmt, in-
sofern ein solches Sein unaufgelöst in seinem Bewußtsein ist, ist krank«, 
Enz § 408, 162). 

Betrachtet man darüber hinaus die geistige, noch anthropologische 
Haltung des Neveu nach ihren logischen Implikationen, dann ist es 
zweifelsohne auffällig, dass er seine Eitelkeit bis auf einer strikt seman-
tischen Ebene mit dem »räsonierenden Denken« und der formalen Sub-
jektphilosophie teilt. Nach der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes 
hat das Räsonieren der »Reflexion« anders als das begreifende Denken 
des Spekulativen kein immanentes, sondern ein äußerliches Verhältnis 
zum Inhalt. Indem sie »dem konkreten Inhalt den Formalismus äußer-
lich antut« (PhG 42) stellt die Reflexion »die Freiheit von dem Inhalt, 
und die Eitelkeit über ihn« (PhG 43) dar. Dadurch verurteilt sich das 
Subjekt aber zur Leere einer reinen Sichselbstgleichheit; es wird selbst 
eitel, »das bloß Negative«, das jeden Inhalt, jede Unterscheidung und 
Bestimmung, lediglich zerstört und nicht als ein Moment von sich selbst, 
als ein Positives, das ihm überhaupt Bestimmung geben würde, aufzu-
fassen weiß. 

Es ist die Reflexion in das leere Ich, die Eitelkeit seines Wissens. – Diese 
Eitelkeit drückt aber nicht nur dies aus, daß dieser Inhalt eitel, sondern 
auch, daß diese Einsicht selbst es ist; denn sie ist das Negative, das nicht 
das Positive in sich erblickt.71

Mit seiner Zerrissenheit hat das Selbst einen wichtigen Schritt im Fort-
gang der Bildung getan, die es durch seine Entäußerung vom »ersten un-
mittelbar geltende Selbst , der einzelnen Person« zur Rückkehr in sich 
als »das al lgemeine Selbst , das den Begriff  erfassende Bewußtsein« 
(PhG 322) führt. Es hat sich seines »natürlichen Selbsts« (PhG 324) ent-
fremdet und dadurch sich von der besonderen Natur eines bestimmten 
Individuums zur Allgemeinheit des Denkens erhoben. 

Daß es so in ihrem Besitze selbst daraus heraus ist, stellt es in der geist-
reichen Sprache dar, die daher sein höchstes Interesse und die Wahrheit 
des Ganzen ist; in ihr wird dieses Selbst, als dies reine nicht den wirkli-
chen noch gedachten Bestimmungen angehörige Selbst, sich zum geistigen, 
wahrhaft allgemeingültigen.72

71		 PhG 44.
72		 PhG 348.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247

Nur so, nur indem das zerrissene Selbst sich von der eigenen, endlichen 
Identität zur unendlichen, allgemeingültigen des Geistes erhebt, wird es 
nicht nur den Inhalt, seine Bestimmtheit als besondere Person, sondern 
auch die Form seiner geistigen Natur zur Freiheit des Geistes erheben 
können. Denn erst auf der Grundlage jener unendlichen, absoluten Ein-
heit wird es möglich sein, auch die Äußerlichkeit zwischen Form und In-
halt, Subjekt und Objekt hinter sich zu lassen, die das bloß beurteilende, 
zerrissene Selbst des Neveu in seiner rein destruktiven Eitelkeit mit den 
endlichen Synthesen der formalen Subjektphilosophie teilt.

Dafür muss aber die Bildung zur erhabensten und letzten ihrer Ge-
stalten gelangen: Die negative Kraft des Allgemeinen muss von der 
kaustischen, umstürzlerischen Schamlosigkeit des vorrevolutionären 
Ikonoklasmus des Neffen zum Terror der Revolution übergehen. Dort 
ist der Geist »absolute  Freihei t«; das Selbstbewusstsein hat »sich 
erfaßt« und die Ur-Teilung in ein Selbst und in eine ihm äußere Welt 
überwunden. Seine »reine Persönlichkeit« weiß »alle Realität« als »nur 
Geistiges« und die Welt hat dermaßen all ihre Selbstständigkeit verlo-
ren, dass sie sich restlos den Zwecken eines Selbst beugt, in dessen All-
gemeinheit die volonté générale unmittelbar zum Ausdruck kommt: 
»Die Welt ist ihm schlechthin sein Willen, und dieser ist allgemeiner 
Willen« (PhG 386). 

Die absolute Freiheit treibt allerdings die Tilgung der Besonderheit des 
Selbst, die das Werk der Bildung war, bis zur äußersten Spitze des Todes. 
Die einzige partikuläre Eigenschaft, die das einzelne Selbstbewusstsein 
gegenüber dem Allgemeinen überhaupt noch aufbewahren konnte, die 
bloße Tatsache, dass es seiend ist, »seine reine einfache Wirklichkeit«, 
wird negiert, und zwar mit dem »kältesten, plattesten Tod« der Guillo-
tine (PhG 390). Dadurch ist auch die eigentliche Aufgabe der Bildung, 
»das Aufheben des natürlichen Selbsts« (PhG 324), vollzogen: Jede be-
stimmte Natur ist vertilgt und das Selbst »in das leere Nichts« überführt. 
Die absolute Freiheit ist »unvermittelte reine Negation«, »nur die Fu-
rie des Verschwindens« (PhG 389); sie ist zum revolutionären Ter-
ror herangewachsen, »dem reinen Schrecken des Negativen, das nichts 
Positives, nichts Erfüllendes in ihm hat« (PhG 392 f.). 

Die notwendig schematische, auf die Kontrastierung mit Foucaults 
eigenem Vorgehen ausgerichtete Rekonstruktion von Hegels Interpreta-
tion der Gestalt des Neffen in der Geistesphilosophie hat zumindest ei-
nen wichtigen Unterschied zur Interpretation der Bedeutung von Dide-
rots gescheitertem Musiker, die die Histoire de la folie liefert, nachweisen 
können. Foucault legt den Neveu auf dessen Zerrissenheit fest. Von ihm 
scheint er nur den Willen zum Delirium, den intimen Widerstreit mit 
sich selbst erkennen zu wollen. Dieser, der nach Hegel eine geistige Na-
turanfälligkeit in dem Moment verrät, wo sich der Geist anstrengt, sei-
ne eigene Natürlichkeit aufzuheben, sollte außerdem als Bollwerk der 

DIE NATUR DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248

Freiheit gegen die Versuche der modernen Psychologie dienen, Wahn-
sinn auf die Positivität einer Natur zu reduzieren. Über die Seite der Ei-
nigkeit des zerrissenen Selbst geht Foucault hingegen hinweg. An dieser 
hebt Hegel stattdessen die verborgene Seele und den eigentlichen Grund 
der vernichtenden Macht der Ironie des Neffen hervor. 

Um über die präzise Natur des Bedürfnisses der Vernunft nach Un-
vernunft und über die tatsächliche Fähigkeit dieser, die endliche Ra-
tio der modernen Psychopathologie umzustürzen, zu entscheiden, muss 
zuvor noch der Entwicklung, die von den festen Bestimmungen eines 
einfachen Bewusstseins zur absoluten Verrücktheit des zerrissenen Be-
wusstseins des Neffen führt, auch hinsichtlich ihrer formellen Bestim-
mung genauer nachgegangen werden. Nach Hegel würde sie vom »Ur-
tei l  zum Schlusse« (PhG 332) führen. Was genau heißt das? Inwiefern 
kann es außerdem hilfreich sein, den von Foucault geschilderten Prozess 
der Rückkehr der Unvernunft schärfer zu fassen?

Es wird insbesondere zu fragen sein, ob die veränderte Grundlage, auf 
die die Bewegung der Verkehrung der einfachen Urteils- und Besitzrela-
tion in Histoire de la folie gestellt wird, noch über die ironische Nega-
tionskraft verfügt, die Hegel dem Neveu zuspricht. Was passiert, wenn 
man das zerrissene Selbst des Neffen nicht mehr nach der Seite seiner 
verborgenen Einigkeit, sondern nur nach jener seines manifesten Wider-
streits betrachtet? Was heißt es außerdem für den Primat, den Foucault 
seiner strukturellen und tragischen Unvernunft zuspricht und auf den er 
seine Kritik am Naturalismus der Psychopathologie aufbaut, dass nach 
Hegel die Zerrissenheit des Neffen zu einer grundsätzlichen Einigkeit zu-
rückgeführt werden muss?

IV. Vom Urteil zum Schluss:  
von der Natur zur Freiheit des Begriffes 

Hegel behandelt den Übergang vom Urteil zum Schluss, was dessen for-
male Bestimmung angeht, im ersten Abschnitt des zweiten Bandes (Die 
subjektive Logik oder die Lehre vom Begriff) der Wissenschaft der Lo-
gik. Waren die ersten zwei Bücher des ersten Bandes (Die objektive Lo-
gik), dem Sein und dem Wesen als dem Gedanken in der Form seiner 
Unmittelbarkeit und seiner Reflexion gewidmet, so behandelt der zwei-
te Band die obere Einheit, die beide in sich einschließt und als das Drit-
te, in das sie ihrer immanenten Logik nach übergehen, bewahrheitet: 
den Begriff.73

73		 Vgl. auch W. JAESCHKE, A. ARNDT, Die Klassische Deutsche Philosophie 
nach Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik. 1785–1845, Mün-
chen 2012, 595–98.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249

Der Begriff bildet nach Hegel anders als in der herkömmlichen Lo-
gik nicht eine bloße Form des Denkens, sondern »die Form des Absolu-
ten« (WL 22) und als solche »die absolute Form«: die »Totalität«, die 
»an ihr selbst ihren Inhalt oder Realität« hat (WL 23 und 24). Er ist der 
Inbegriff aller Realität, die Alleinheit, die den Unterschied in sich selbst 
hat, ihrer Form nach betrachtet. Als solche bildet der Begriff »die Wahr-
heit  der Substanz« (WL 6), nämlich das, was überhaupt Selbstständig-
keit hat, gemäß der Einsicht, dass es erst als Verhältnis zu sich selbst, als 
Subjekt Bestand haben kann. Der Begriff ist das Absolute, der unbeding-
te Grund, dass das Bedingte nicht als seinerseits eigenständig, sondern 
als ihm konstitutiv zugehörig, sein Anderes und seine Negation als ihm 
eigen setzt. Er ist in seiner vollständigen Entwicklung Idee, »die Einheit 
des Begriffs und der Realität«, und hiermit Identität der Unterschiede, in 
die er sich trennt: Subjektivität als Verhältnis zu sich selbst und zugleich 
Freiheit als Selbstbestimmung, Beisichselbstsein in der Bewegung, in der 
er sich selbst als ein Anderes setzt.74

In der Entwicklung des Begriffes, die Hegel in seiner Wissenschaft der 
subjektiven Logik darstellt, entspricht der erste Abschnitt, »Die Subjek-
tivität«, in dem Urteil und Schluss behandelt werden, der traditionellen 
formalen Logik. Der Begriff wird in seiner Unmittelbarkeit – das heißt 
gleichsam in seinem Naturzustand – aufgezeigt, als subjektives, der Sa-
che äußerliches Denken, das daher lediglich formal zu behandeln ist. 

Auf der subjektiven Seite seiner Reflexion in sich selbst ist der Begriff 
in zwei eng miteinander korrelierenden Hinsichten noch naturverhaftet. 
Zum einen auf einer methodischen Ebene, indem seine Bestimmungen 
zuerst bloß historisch, als vorkommende, aufgenommen werden. Erst 
ihre immanente Weiterentwicklung, deren Darstellung vom Abschnitt 
über die Subjektivität des Begriffes geleistet werden soll, wird gestatten, 
sie nicht einfach als vorgegeben hinzunehmen, sondern kritisch zu be-
trachten, nämlich im Hinblick auf die Frage nach ihrer Wahrheit, das 
heißt adäquationstheoretisch der »Übereinstimmung des Begriffes und 
seines Gegenstandes« (WL 26). Dies ist nämlich nur möglich, wenn man 
anhand der »dialektischen Bewegung«, die vom Urteil zum Schluss führt, 
»die Trennung des Begriffs von der Sache aufhebt« (WL 29). Glaubt man 
diese Leistung entbehren zu können, dann erreicht man höchstens »eine 
naturhistorische Beschreibung der Erscheinungen des Denkens, wie sie 
sich vorfinden« (WL 27). Das sei der Fall der gewöhnlichen formellen 
Logik von Aristoteles bis zu Kant gewesen, die nach Hegel offensicht-
lich nie tatsächlich zum Schluss gekommen und insofern auf der Ebene 
des Urteils eingeengt geblieben sei.

74		 Vgl. v. a. »Vom Begriff im Allgemeinen« und »Einteilung« (WL 5–27 und 
28–39).

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250

Zum anderen und damit eng verbunden ist der bloß formelle Begriff 
der Art seiner Beziehung nach noch der Natur verhaftet, die seine Be-
stimmungen zueinander haben. Als »eine der Sache äußerliche Reflexi-
on« bildet der Begriff als subjektives Denken ein natürliches Aggregat 
der Momente, aus denen er besteht: Seine Bestimmungen, Allgemeinheit, 
Besonderheit und Einzelheit, bilden kein zusammenhängendes Ganzes, 
in dem jedes Glied sich durch die Durchdringung mit allen anderen aus-
zeichnet, sondern seiende, selbstständige Elemente, die ihrem Naturzu-
stand angemessen »gleichgült ig gegeneinander« sind (WL 31).

Die Gestalt des unmittelbaren Begriffes macht den Standpunkt aus, nach 
welchem der Begriff ein subjektives Denken, eine der Sache äußerliche Re-
flexion ist. Diese Stufe macht daher die Subjektivität oder den formellen 
Begriff aus. Die Äußerlichkeit desselben erscheint in dem festen Sein seiner 
Bestimmungen, wodurch jede für sich als ein isoliertes, Qualitatives auf-
tritt, das nur in äußerer Beziehung auf sein Anderes ist.75

Qua »Beziehung seiner als se lbstständig und gle ichgült ig  gesetz-
ten Momente« (WL 31) hat der subjektive Begriff wesentlich die Form 
des Urteils, sodass seine eigene Sphäre nicht jene der Vernunft, die als 
Tätigkeit des Vereinigens erst mit dem Schluss realisiert wird, sondern 
jene des »bloßen Verstandes« (WL 29) ist, als das Vermögen des Un-
terscheidens und damit der festen, endlichen Bestimmungen. Das Urteil 
wird von Hegel (pseudo-)etymologisch als Ur-Teil, »ursprüngliche Tei-
lung des ursprünglich Einen« (WL 60), verstanden. Durch es erscheint 
der Begriff in der Form seiner Bestimmtheit oder der Unterscheindung 
von sich selbst durch sich selbst. 

Das Urteil ist die Diremtion des Begriffs durch sich selbst; diese Einheit 
ist daher der Grund, von welchem aus es nach seiner wahrhaften Objek-
t iv i tät  betrachtet wird. Es ist insofern die ursprüngliche Tei lung des 
ursprünglich Einen; das Wort: Urteil bezieht sich hiermit auf das, was es 
an und für sich ist.76

75		 WL 29.
76		 WL 60. In seiner Deutung des Urteils als »Ur-Teilung« teilt Hegel offen-

sichtlich die Urteilsauffassung Hölderlins und dessen Fortführung von 
Kants Interpretation des Urteils als Grundform des Ich denke (vgl. den Ent-
wurf von 1795: F. HÖLDERLIN, »Urteil und Sein«, in: Sämtliche Wer-
ke, Bd. 4, hg. v. F. Beißner, Stuttgart 1962, 226). Über Gemeinsamkeiten 
und Unterschiede zwischen der Urteilskonzeption Hegels und Hölderlins 
vgl. R. SCHÄFER, »Hegels identitätstheoretische Deutung des Urteils«, in: 
A. ARNDT, Ch. IBER, G. KRUCK (Hg.), Hegels Lehre vom Begriff, Ur-
teil und Schluss, Berlin 2006, 48–68, insb. 50 f. Zu Hölderlins Auffassung 
des Urteils: D. HENRICH, »Hölderlin über Urteil und Sein. Eine Studie 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251

Die Diremtion des Begriffs erscheint im Urteil als Unterschied zwischen 
Subjekt und Prädikat, Sein und Wesen, Unmittelbarkeit und Reflexion: 
dieselben Bestimmungen, deren Widerstreit Foucault zufolge schon die 
ironische Schamlosigkeit des Neffen ausmachte, bloß dass sie auf der 
Stufe der Begriffslogik die Form ihrer grundlegenden Einheit erreicht ha-
ben. Der Schluss als die Vermittlung zwischen den Unterschieden, die im 
Urteil über das Ist der Kopula noch unmittelbar gleichgesetzt werden: 
Subjekt und Prädikat oder genauer zwischen den Begriffsbestimmungen 
der Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit, bringt die dem Urteil 
unartikuliert innewohnende Einheit zur Entfaltung. Dadurch stellt der 
Schluss aber den Begriff im Urteil als das ursprünglich Eine wieder her, 
aus dem dieses als »aus seinem Grunde« (WL 63) hervorging. 

Der Begriff stellt das »ursprünglich Eine« (WL 60), die »ursprüngliche 
Einheit« (WL 34, 60), als die »absolute Substanz« (WL 8, 28) oder als 
»absolutes, alle Wirklichkeit und Möglichkeit in sich enthaltendes We-
sen« (WL 6) dar. Als solche bildet er die Gesamtheit alles Bestehenden: 
»die Totalität« (WL 32), »Quelle und Grund aller endlichen Bestimmt-
heit und Mannigfaltigkeit« (WL 20). Als diese All-Einheit, einheitliche 
»Total i tät  aller Bestimmungen« (WL 52) ist der Begriff jedoch gegen-
über sich selbst unmittelbar negativ: Sein Begriff selbst ist widersprüch-
lich und negiert deshalb sich selbst in seinen Gegensatz. Aus dieser sei-
ner immanenten Widersprüchlichkeit geht die unter der Bezeichnung 
der »doppelten Negation« wohl bekannte Bewegung der Reflexion des 
Begriffs in sich hervor, die ihn qua Substanz gleichzeitig als Subjektivi-
tät auftreten lässt.

In der Spezifikation und Verendlichung, die ihn zur Herstellung einer 
Beziehung auf Anderes als Selbstbeziehung führt, kann der Begriff als das 
Absolute keinem anderen Maßstab folgen, als sich selbst, dem, was ihm 
allein gestattet, seiner Unbedingtheit gerecht zu werden (in diesem Sinne 
stellt der noch nicht realisierte Begriff ein »Sollen« für die gesamte di-
alektische Bewegung dar, die vom Urteil zum Schluss führt, vgl. WL 97): 
Er dirimiert sich selbst, weil er als abstrakt Unendliches, das das Endli-
che von sich selbst ausschließt, selbst endlich ist. Als rein Allgemeines ist 
er lediglich ein Partikuläres, Besonderes. 

 
 

zur Entstehungsgeschichte des Idealismus«, Hölderlin-Jahrbuch, 1967, 73–
96 und DERS., Der Grund im Bewusstsein. Untersuchungen zu Hölder-
lins Denken (1794–95), Stuttgart 22004 (1992), insb. 47 und 92 ff., wo es 
auch um das Verhältnis zwischen Ontologie und Epistemologie, die identi-
täts- und präpositionstheoretische Auffassung des Urteils, geht. Zu Hegels 
Auffassung des Urteils auch F. SCHICK, »Die Urteilslehre«, in: A.F. KOCH, 
F. SCHICK (Hg.), G.W.F. Hegel. Wissenschaft der Logik, (Klassiker Ausle-
gen), Berlin 2002, 203–24.

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

Zuerst ist er reiner Begriff  oder die Bestimmung der Allgemeinheit . 
Der reine oder allgemeine Begriff ist aber auch nur ein best immter oder 
besonderer Begriff, der sich auf die Seite neben die anderen stellt. Weil 
der Begriff die Totalität ist, also in seiner Allgemeinheit oder rein identi-
schen Beziehung auf sich selbst wesentlich das Bestimmen und Unterschei-
den ist, so hat er in ihm selbst den Maßstab, wodurch diese Form seiner 
Identität mit sich, indem sie alle Momente durchdringt und in sich faßt, 
ebenso unmittelbar sich bestimmt, nur das Al lgemeine gegen die Un-
terschiedenheit der Momente zu sein.77

Als absolute Allgemeinheit muss der Begriff unmittelbar auch sein Un-
terschied, das Besondere, sein. Indem er nämlich jede Determination zu-
rückweist, die ihn zu etwas Besonderem machen würde, determiniert er 
sich selbst als reine Unbestimmtheit. Diese bildet allerdings selbst eine 
Bestimmung, die den Begriff in seinem Unterschiedensein von der Be-
stimmtheit als etwas Besonderes ausweist. Die »Bestimmtheit der Un-
bestimmtheit« (WL 42) macht ihn zum Anderen seiner selbst: Der Be-
griff ist in sich selbst widersprüchlich, da die reine Allgemeinheit seiner 
unbedingten Totalität sich letztendlich ebenso als etwas Partikuläres er-
weist. Deswegen ist er auch nichts Fixes, sondern grundsätzlich dyna-
misch: Er hat seinen Unterschied in sich selbst und macht sich zu einem 
Anderen. Als Unendliches hat er in sich nicht nur das Prinzip der eigenen 
Bewegung, sondern auch der eigenen Erzeugung und Bildung und der ei-
genen Erhaltung: Er ist die »Seele des Konkreten« (WL 35).

Die konsequente Entfaltung des Widerspruchs, der dem Begriff inne-
wohnt, führt allerdings wiederum zur Negation seiner ersten Negativität 
und seines immanenten Anderswerdens. Denn die zwei Bestimmungen, 
in die der Begriff sich nach seiner inneren Logik entzweit, reine Allge-
meinheit und Besonderheit, sind eben widersprüchlich. Sie bilden nicht 
einfach zwei gegeneinander gleichgültige Unterschiede, sondern die Un-
terschiede einer selben Einheit, des Begriffs, und sind insofern nicht le-
diglich entgegengesetzt oder konträr, sondern kontradiktorisch. Ihre Dif-
ferenz bildet insofern grundsätzlich eine Identität. 

Der Begriff, der aus seiner reinen Identität mit sich in sein Anderssein 
übergetreten war, kehrt dadurch zu seiner Identität zurück. Diese ist aber 
nicht mehr einfach vorgegeben und als solche eine unmittelbare. Sie ist 
nunmehr eine negative, die aus der Bewegung einer doppelten Nega-
tion entstanden ist. Der Begriff hat zuerst seine unmittelbare Identität 
mit sich selbst und dann wiederum die Negation dieser selben Negati-
on negiert. Dadurch erhält der Begriff außer der Bestimmung der Allge-
meinheit und der Besonderheit auch jene der Einzelheit. Denn über sei-
ne doppelte Negation hat sich der Begriff in sich selbst reflektiert: Er 
hat in seinem Anderen sich selbst wiedergefunden und dadurch sich qua 

77		 WL 32.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253

»absolute Substanz« zugleich als Subjektivität erwiesen. Diese seine ne-
gative Selbstbeziehung ermöglicht seine Vereinzelung: Er ist nunmehr 
»individuel le  Persönl ichkeit«, die sich »anderem gegenüberstellt 
und es ausschließt« (WL 13). 

Nur eine »immanente Reflexion« (WL 35) in sich, wie jene, die 
der Begriff durch seine doppelte Negation in sich realisiert, keine »äu-
ßerliche Reflexion«,78 durch die eine abstrakte Allgemeinheit eine bloß 
zufällige Beziehung zu ihren Bestimmungen als zu Akzidenzen unterhält, 
gestattet die Substanz so aufzufassen, dass sie in ihrer Gestaltlosigkeit 
nicht bloß einen Abgrund, eine allen bestimmten Inhalt verschlingen-
de negative Macht bildet. Diese Immanenz ist aber auch nicht mecha-
nisch durch die Überführung der Zufälligkeit zur Naturnotwendigkeit 
eines wirkkausal zusammengehaltenen Zusammenhangs von äußeren, 
sich voneinander ausschließenden Umständen zu erlangen.79 Erst orga-
nisch erfasst als eine absolute Negativität, als »das Formierende und Er-
schaffende« (WL 35), kann die Substanz qua Selbstbestimmung, Selbst-
erzeugung und Selbsterhaltung immanent in ihren besonderen Inhalten 
sich als sich selbst gleiche wiederfinden.

Als ein solches Prinzip der absoluten Lebendigkeit und Spontaneität 
ist die Substanz Leben im eminenten Sinne, gewaltlose »freie Macht« 
und »freie Liebe« (WL 36). Die Wirkungskraft, ja die Energie, die sei-
ne Allgemeinheit als die Seele und das immanente Telos seines Pro-
zesses auflöst, führt den Begriff zur Selbstnegierung und Selbstdeter-
mination und lässt jede gesetzte Bestimmung wiederum in ihm als in 
deren ursprünglichem Grund gewaltlos untergehen. Sie gestattet dem 
Begriff, sich spontan zu seinem Unterschiedenen als zu sich selbst zu 
verhalten.

Das Allgemeine ist daher die freie Macht; es ist es selbst und greift über 
sein Anderes über, aber nicht als ein Gewaltsames, sondern das viel-
mehr in demselben ruhig und bei sich selbst ist. Wie es die freie Macht ge-
nannt worden, so könnte es auch die freie Liebe und schrankenlose 
Sel igkeit  genannt werden, denn es ist ein Verhalten seiner zu dem Un-
terschiedenen nur als zu sich selbst; in demselben ist es zu sich selbst 
zurückgekehrt.80

78		 A.a.O., 170.
79		 Für die Erhebung der Zufälligkeit zur Notwendigkeit vgl. das Kapitel Die 

Wirklichkeit in: HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Wesen, 
a.a.O., 174–90.

80		 WL 35 f. Zum Machtaspekt Näheres in: E. ANGEHRN, Freiheit und Sys-
tem bei Hegel, Berlin/New York 1977, 64 ff., der insbesondere »den latenten 
Gewaltcharakter der Wesensrelation« (68) hervorhebt, der mit dem Über-
gang von der Wesens- zur Begriffslogik zu überwinden sein wird.

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254

Mit dem Begriff eröffnet sich hiermit »das Reich der Freiheit« (WL 11). 
Als das ursprünglich Eine ist der Begriff in seiner Einzelheit konkret 
und stellt die Quelle aller Bestimmungen und somit auch den Grund, 
aus dem ein jedes Urteil hervorgeht, dar. Hegel rückt ihn deshalb in die 
Nähe von Kants Ideal der reinen Vernunft. Kant habe nach Hegel insbe-
sondere in der Idee eines anschauenden Verstandes die Möglichkeit ei-
ner Vereinigung von Reflexion und Unmittelbarkeit, Denken und sinn-
lichem Dasein in einer höheren Einheit durchaus erkannt. Obwohl er 
das Verhältnis zwischen Allgemeinem und Einzelnem dementsprechend 
als ein relatives Verhältnis der Erscheinung auffasste, sei er aber bei der 
Verabsolutierung der Entgegensetzung zwischen Begriff und Realität ste-
hen geblieben.

Es wird immer als etwas Verwundernswürdiges ausgezeichnet werden, wie 
die Kantische Philosophie dasjenige Verhältnis des Denkens zum sinnli-
chen Dasein, bei dem sie stehenblieb, für ein nur relatives Verhältnis der 
bloßen Erscheinung erkannte und eine höhere Einheit beider in der Idee 
überhaupt und z. B. in der Idee eines anschauenden Verstandes sehr wohl 
anerkannte und aussprach, doch bei jenem relativen Verhältnis und bei der 
Behauptung stehengeblieben ist, daß der Begriff schlechthin von der Reali-
tät getrennt sei und bleibe – somit als die Wahrheit  dasjenige behauptete, 
was sie als endliche Erkenntnis aussprach, und das für überschwenglich, 
unerlaubt und für Gedankendinge erklärte, was sie als Wahrheit erkannte 
und wovon sie den bestimmten Begriff aufstellte.81

Kant konnte in dem Gedanken der Existenz von »synthetischen Ur-
te i len a priori«, durch die die Mannigfaltigkeit der Realität auf »die 
ursprüngl ich-synthet ische Einheit der Apperzeption« oder auf 
die »Einheit des: Ich denke oder des Selbstbewußtseins« (WL 13) als auf 
eine notwendige logische Implikation eines jeden Erkenntnisaktes zu-
rückgeführt werden kann, zwar »eines der tiefsten Prinzipien« (WL 19) 
der Auffassung der wahren Natur des Begriffs und damit einer wahr-
haften spekulativen Philosophie erkennen. An der apriorischen Synthe-
sis des Begriffs habe er nämlich das höhere Prinzip der »Zweiheit in der 
Einheit« (WL 25) erkannt, dem der Begriff der Wahrheit als Überein-
stimmung, ja Identität von Unterschiedenem, Gedanken und Realität, 
unterliegt. Der Verzicht auf die Idee einer konkreten Allgemeinheit, die 
in sich auch deren Anderes hat, oder auf das Ideal der reinen Vernunft 
als die Idee eines intuitiven Verstandes, der nicht prozessual, sondern ak-
tualiter die absolute Totalität erkennen könnte, versperrte ihm aber den 
Weg zur Auffassung einer Einheit, die dem eigenen Unterschied nicht 
bloß äußerlich wäre. Somit konnte er aber auch der Definition der Wahr-
heit als Übereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem Gegenstand, die er 

81		 WL 23.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255

selbst treffend behauptet hatte, nicht mehr gerecht werden. Schon das 
Wort »Synthesis«, obwohl es auf die Idee einer Immanenz der Bestim-
mung und des Unterschiedes im Begriff führen kann, verrät somit nach 
Hegel bei Kant die Idee einer »äußerlichen Einheit« und einer »bloßen 
Verbindung« (WL 19) zwischen Begriff und Realität.

Kants Urteile a priori, über die die Mannigfaltigkeit der Realität zur 
Einheit des Selbstbewusstseins gebracht werden, vermögen demnach 
nicht, eine Vereinigung von Sein und Wesen, Unmittelbarkeit und Re-
flexion hervorzubringen, die diesen auch immanent wäre. Kants Phi-
losophie kann sich insofern nicht über ihren eigenen Formalismus und 
Subjektivismus erheben. Die Einheit, auf die das Denken sein Anderes, 
die Realität, zurückführt, ist eine fremde: Sie wird der Wirklichkeit vom 
Selbstbewusstsein äußerlich auferlegt. In diesem Zusammenhang, wo es 
Hegel auch und vor allem um die Möglichkeit einer gewaltlosen, freien 
Macht des Begriffes geht, heißt es zugleich, dass sie sich grundsätzlich 
als das Resultat eines Gewaltaktes erweist. 

Die Reduktion des Ideals der reinen Vernunft auf eine lediglich regu-
lative Funktion hindert Kants Philosophie andererseits daran, die Ebe-
ne des Verstandes, das heißt der Unterschiede und der festen, endlichen 
Bestimmungen, die im Urteilen im Spiel sind, zu verlassen, um jene der 
Vernunft oder des Schlusses als die Form, die die Einheit der Unterschie-
de zu Artikulation bringt, zu betreten. In ihr »verliert die unendliche Ein-
heit der Vernunft auch noch die Synthesis und damit jenen Anfang eines 
spekulativen, wahrhaft unendlichen Begriffs; sie wird zu der bekann-
ten ganz formellen, bloß regulativen Einheit  des systematischen 
Verstandesgebrauchs« (WL 20).

Nach dem Verständnis Hegels wird Kant – und mit ihm der Formalis-
mus des subjektiven Idealismus, für den seine Philosophie exemplarisch 
steht – wegen der Defizite seiner Auffassung der Allgemeinheit zu einer 
Philosophie des bloßen Urteils gezwungen. Aus demselben Grund ist ihm 
wie der Reflexionsphilosophie der Subjektivität der Weg zum Schluss als 
die Form, in der die Wahrheit und mit ihr der Begriff zur vollendeten 
Entfaltung kommen, versperrt. Zwar habe Kant mit dem Gedanken ei-
ner Synthesis a priori zutreffend die immanente widersprüchliche Struk-
tur des Urteils erfasst.82 Das spekulative Prinzip der »Zweiheit in der 
Einheit« (WL 25) oder der Immanenz in der Identität des Unterschie-
des und der Bestimmung vermag er aber gerade deshalb nicht adäquat 
zu artikulieren, weil er mit der Aufgabe des Ideals der reinen Vernunft 
als Idee eines intuitiven Verstandes auch auf den Begriff einer konkreten 
und nicht bloß äußerlichen und in sich unterschiedslosen Allgemeinheit 
verzichten musste. So erklärt sich auch, warum er bei der Abstraktheit 

82		 Dafür vgl. selbstverständlich auch Hegels Ausführungen zum »spekulati-
ven Satz« in der Vorrede der Phänomenologie des Geistes. Die »dialektische 

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

und Äußerlichkeit des Verhältnisses zwischen Subjekt und Prädikat, die 
von der Kopula im Urteil ausgesprochen werden, Halt machen musste.83

Das »Ist der Kopula« drückt eine bloß unmittelbare, in sich »unter-
schiedslose Identität« (WL 65) zwischen Subjekt und Prädikat aus. 
Die Verbindung zwischen den beiden, die es herzustellen vermag, besteht 
demnach als eine äußerliche neben deren Unterschied, dem Moment der 
Selbstständigkeit von Subjekt und Prädikat, das im Urteil ebenso ange-
legt ist. Der Widerspruch, der dem Urteil innewohnt, bleibt insofern un-
vermittelt: ein bloßer Widerstreit, der wiederum nicht zur Einigkeit ge-
bracht werden kann. Das Urteil ist gleichermaßen Identität wie Differenz 
zwischen Subjekt und Prädikat, sodass die Beziehung zwischen beiden, 
die es setzt, sich als ebenso äußerlich wie die Einheit des Ich denke er-
weist, die in Kants Formalismus der Mannigfaltigkeit der Anschauung 
auferlegt wird.84 

Im Kapitel über Foucaults Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft 
hatte sich anhand von Kants Auffassung des Ideals der reinen Vernunft 

Bewegung« (PhG 48) des spekulativen Satzes bringt den Widerspruch zwi-
schen der »Identität des Subjekts und Prädikats« und dem »Unterschied der-
selben« (PhG 46) zur Darstellung, der dem Urteil unmittelbar innewohnt. 
Als solche »zerstört« sie »die Natur des Urteils oder Satzes«, die das her-
kömmliche formale Denken einseitig als »Unterschied des Subjekts und Prä-
dikats« (PhG 46) zu wissen glaubt. Sie bringt sie zum Schluss. Dazu auch: 
K. DÜSING, »Syllogistik und Dialektik in Hegels spekulativer Logik«, in: 
D. HENRICH (Hg.), Hegels Wissenschaft der Logik. Formation und Rekon
struktion. Veröffentlichung der Internationalen Hegel-Vereinigung, Bd. 16, 
Stuttgart 1986, 16–35, insb. 21.

83		 Obwohl Hegel in der Logik auf die Besitzsemantik verzichtet, die in seiner 
Interpretation von Diderots Neffen und dann später bei Foucault eine so 
große Rolle spielt, sollte nicht übersehen werden, dass bei der Unterschei-
dung zwischen der äußerlichen und abstrakten Identität des Urteils – »das 
Ist  der Kopula« (WL 65) – und der bestimmten und erfüllten Identität, die 
im Schluss gesetzt wird, es sich der Sache nach, wenngleich auf einer logi-
schen und nicht realphilosophischen Ebene, um dieselbe Unterscheidung 
handelt, die andernorts zwischen Haben und Sein getroffen wird. Der Be-
zug auf das Haben, um ein Äußerlichkeitsverhältnis zu bezeichnen, kehrt 
nicht von ungefähr in der Enzyklopädie wieder. Man vergleiche Enz § 166A, 
317: »Die früheren Reflexionsbestimmtheiten haben in ihren Verhältnissen 
auch die Beziehung aufeinander, aber ihr Zusammenhang ist nur das Ha-
ben, nicht das Sein, die als solche gesetzte Identität oder die Allgemeinheit.«

84		 Vgl. WL 60: »Das Urteil hat zu seinen Seiten überhaupt Totalitäten, welche 
zunächst als wesentlich selbständig sind. Die Einheit des Begriffes ist daher 
nur erst eine Beziehung von Selbstständigen; noch nicht die konkrete, aus 
dieser Realität in sich zurückgekehrte, erfüllte Einheit, sondern [die Einheit, 
Ergänzung U.B.] außer der sie als nicht in ihr aufgehobene Extreme beste-
hen.«

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257

als Allerrealstes und absoluter Obersatz bereits exemplarisch aufwei-
sen lassen, wie das Endliche auch nach Foucault für sich keinen Bestand 
beanspruchen kann und vielmehr auf eine seinem Bestimmtsein in his-
torischen Positivitäten zugleich transzendente und immanent unendli-
che Einheit – im Fall Foucaults einer Unvernunft zweiter Ordnung, die 
vor der (Ur-)Teilung in Vernunft und Unvernunft als dialektischem Ge-
genpart der Vernunft liegt – konstitutiv angewiesen ist. Hegels Urteils-
lehre, auf die Foucault in seiner Analyse der emblematischen Figur von 
Rameaus Neffen in der Phänomenologie des Geistes indirekt anspielt, 
indem er die Abstraktheit einer Rationalität denunziert, die zu ihrem 
Negativen bloß ein Habens- und Definitionsverhältnis herzustellen ver-
mag, bietet ihrerseits ein einleuchtendes Bild der Inkonsistenz eines End-
lichen, das sich ungestraft vom Unendlichen verselbständigen zu können 
glaubt. Das Ist der Kopula als rein formalistisch verstanden impliziert 
bereits eine Logik, die immanent verfolgt zum Begriff als zum konkret 
Allgemeinen führt, das in seiner Entfaltung als Schluss die im Urteil be-
hauptete Identität zwischen Unterschiedenem angemessen zu artikulie-
ren vermag.85

Beide, Kant und Hegel, umreißen eine Wahrheitsstruktur, die zur Ver-
nünftigkeit überhaupt gehört. Foucault – wie noch genauer zu zeigen 

85		 Gegen seine ontologische Bestimmung der Kopula und damit einhergehend 
gegen seine Lehre vom Urteil und von der Dialektik im Allgemeinen ist be-
kanntlich der Standardvorwurf erhoben worden, Hegel habe willkürlich 
die Kopula – eine Relation – mit Identität verwechselt (vgl. etwa B. RUS-
SELL, Logical and Philosophical Papers 1909-13, hg. v. J. G. Slater, London/
New York 1992, 365: »The portion of Hegel’s dialectic […] seems to rest 
throughout on a confusion between two meanings of the word is«, zitiert 
in: ARNDT, IBER, KRUCK, »Einführung«, in: DIES. (Hg.), Hegels Lehre 
vom Begriff, Urteil und Schluss, a.a.O., 10). Hegel vermischt allerdings so-
wenig die zwei Ebenen einer endlichen, lediglich formalistischen und einer 
unendlichen, ontologischen Bestimmung der Kopula, dass seine Kritik an 
der herkömmlichen formellen Logik gerade auf diesen Unterschied aufbaut. 
Was für eine Konfusion genommen wird, stellt in Wahrheit nichts weniger 
als eine These und ein Programm dar. Hegel will aufzeigen, dass eine abs-
trakt formale Bestimmung der Kopula erst konsistent sein kann, wenn sie 
der ihr innewohnenden Logik folgend in eine ontologische mündet. Gegen 
Ernst Tugendhats Behauptung, das Verhältnis des Prädikats zum Subjekt im 
Urteil als Identität auszudeuten, sei ein Zeichen »logischer Barbarei«, hebt 
Michael Theunissen dementsprechend hervor: Im »Charakterisieren« selbst, 
als das Tugendhat die Funktion des Prädikats versteht, und im »Klassifi-
zieren«, in dem dieses besteht, »stecken eben die Probleme, die Hegel zum 
Weitergehen veranlassen«. Dass Hegel hierbei nicht stehen bleibt, stellt so-
mit keinen Mangel seiner Theorie dar, »sondern im Gegenteil deren Vorzug 
vor der sprachanalytischen Philosophie« (vgl. M. THEUNISSEN, Sein und 
Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik, Frankfurt/M. 1980, 

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

sein wird – scheint zumindest nach der inneren Logik seiner Position die 
Auffassung über das zu teilen, was Vernunft umrissartig überhaupt sein 
sollte, um den Anspruch, den sie erhebt, einlösen zu können. Er weiß 
aber– nach der Formel Schellings – das Prinzip der Vernunft als ihr An-
deres aufzufassen, als das, was sich radikal jeder konkreten Realisierung 
entzieht und zugleich die Entfaltung der Vernunft immanent leitet. So 
folgt Foucault Hegel in dessen Verallgemeinerung jener Dialektik, die 
Kant im illusionären Bereich eines unberechtigten, überschwänglichen 
Gebrauchs der Vernunft einsperren und gegen die endlichen, unverrück-
ten Bestimmungen des Verstandes wirkungslos machen wollte, nicht hin-
gegen in dessen Versuch, den kantischen intuitiven Verstand als das Ver-
mögen, das allein eine unendliche Einheit fassen kann, in die Geschichte 
und in ihre Urteile eingehen zu lassen. Nicht von ungefähr bezichtigt er 
Hegels Dialektik, insofern sie ins Positive umzuschlagen droht, dessel-
ben Anthropologismus als unberechtigtes Festhalten an einer verabso-
lutierten Endlichkeit, den Hegel bekanntlich der Subjektphilosophie sei-
ner Zeit vorhielt.

Bildet das Urteil die Teilung der ursprünglichen Einheit des Begrif-
fes, so ergibt sich der Schluss als »die Wiederherstellung des Begri f -
fes  im Urte i l  und somit als die Einheit und Wahrheit beider« (WL 
104). Die dialektische Bewegung des Urteils, die zu dessen Übergang 
in den Schluss und damit zur Widerherstellung der negativen Identi-
tät des Begriffs führt, geht aus dem in der Kopula selbst angelegten Wi-
derspruch hervor. »Das Subjekt ist  das Prädikat, ist zunächst das, 
was das Urteil aussagt; aber da das Prädikat nicht das sein soll, was das 
Subjekt ist, so ist ein Widerspruch vorhanden, der sich auf lösen, 
in ein Resultat übergehen muß« (WL 65). Dafür muss aber die Bezie-
hung, die von der Kopula ausgedrückt wird, sich selbst fortbestimmen. 
Als unmittelbare, unterschiedslose Einheit zwischen Subjekt und Prä-
dikat ist sie erst einmal »unbestimmte Beziehung des Seins überhaupt« 
und hat die Gestalt von »A ist B« (WL 65). Als solche muss sie sich als 
den Unterschied setzten, den sie mit der Gleichsetzung der zwei ent-
gegengesetzten Extreme des Urteils aussagt, und wiederum als nega-
tive, in sich die Differenz einschließende Identität hervortreten. Diese 
Entwicklung durchläuft das Urteil in der Stufenfolge seiner verschiede-
nen Arten als Daseins-, Reflexions-, Notwendigkeits- und Begriffsurteil. 
Von einer abstrakten, äußerlichen, durch ihre exklusive Natur endlichen 

434 f.). Die verschriene ontologische Identität ist demnach keine von der 
Sprache induzierte Illusion, der man definitorisch billig aus dem Wege ge-
hen könnte; sie liegt vielmehr der Tiefenstruktur des Urteils zugrunde und 
wird hiermit von jeder formal-logischen Auffassung der Prädikation nicht 
verabschiedet, sondern einfach vorausgesetzt. Zu Hegels Kritik der Form 
des prädikativen Urteils auch R.-P. HORSTMANN, Wahrheit aus dem Be-
griff. Eine Einführung in Hegel, Frankfurt/M. 21990 (1984), v. a. 23–40.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259

Allgemeinheit bestimmt sich das Urteil zum seine Differenz in sich ein-
schließenden Konkret-Allgemeinen des Begriffs: von der »abstrakten, 
sinnlichen Allgemeinheit« der Daseins- zur »Begriffsallgemeinheit« des 
Begriffsurteils über die »Allheit« des Urteils der Reflexion und die »Gat-
tung und Art«-Allgemeinheit des Urteils der Notwendigkeit.86 Dadurch 
setzt sich das Urteil als die »best immte Beziehung des Subjektes und 
Prädikates« (WL 103): Die Kopula drückt nunmehr die »bestimmte und 
erfüllte Einheit  des Subjektes und Prädikates« (WL 65) aus; sie ist »die 
erfül l te  oder inhaltsvol le  Kopula des Urteils, die aus dem Urteil, 
worin sie in die Extreme verloren war, wieder hervorgetretene Einheit 
des Begriffs« (WL 103). Diese Wiederherstellung der Einheit des Begrif-
fes in der Form der Negation ihrer Selbstnegation, nachdem er als das 
ursprüngliche Eine sich in die Extreme des Subjekts und des Prädikates 
geteilt hatte, lässt das Urteil in einen Schluss übertreten.

Der Schluss durchläuft eine ähnliche Fortbestimmung wie jene, der 
das Urteil unterliegt: Die Einheit, die zwischen den Extremen vermittelt, 
muss sich von einer Abstrakt- zu einer Konkret-Allgemeinheit immanent 
entfalten. Die ihrer Form nach natürliche Beziehung der Kopula, eine 
»an sich seiende« Identität oder gar eine »Beziehung des Seins« (WL 
65), die zwischen sich äußerlich und voneinander gleichgültigen Seien-
den hergestellt wurde, wird ein ideelles, durchgängig vermitteltes Ver-
hältnis. Die Kopula ist die Mitte geworden, die die verschiedenen Ter-
mini oder Urteile des Schlusses mit sich vereinigt.87 

Im Schluss der Notwendigkeit wird ein Subjekt weder einfach durch 
die partikuläre Allgemeinheit eines sinnlichen Merkmals, wie im Schluss 
des Daseins, noch durch die ebenso kontingente Allgemeinheit eines 
Gemeinschaftlichen, das der Allheit einer Klasse von Gegenständen 

86		 Vgl. Enz § 171, 321: »Nach dieser Identität ist das Subjekt auch in der Be-
stimmung des Prädikats zu setzen, womit auch dieses die Bestimmung des 
ersteren erhält und die Kopula sich erfüllt. Dies ist die Fortbestimmung des 
Urteils durch die inhaltsvolle Kopula zum Schlusse. Zunächst am Urteile ist 
die Fortbestimmung desselben, das Bestimmen der zuerst abstrakten, sinn-
lichen Allgemeinheit zur Allheit, Gattung und Art und zur entwickelten Be-
griffsallgemeinheit.«

87		 Vgl. die Zusammenfassung von DÜSING, Syllogistik und Dialektik, a.a.O., 
25: »Eine solche Mitte muß ein Begriff sein, der die entgegengesetzten Be-
griffsbestimmungen in sich enthält; er muß somit für Hegel konkrete Allge-
meinheit sein. Die systematische Darlegung des Schlusses folgt dem Prinzip, 
den Mittelbegriff von der abstrakten Allgemeinheit, die ihm als getrennten 
Terminus noch zukommt, zur konkreten, die anderen Begriffsbestimmungen 
einschließenden Allgemeinheit zu entwickeln.« Zu Hegels Schlusslehre vgl. 
auch G. SANS, »Hegels Schlusslehre als Theorie des Begriffs«, in: ARNDT, 
IBER, KRUCK (Hg.): Hegels Lehre vom Begriff, Urteil und Schluss, a.a.O., 
218–32.

VOM URTEIL ZUM SCHLUSS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260

zukommen würde, wie im Schluss der Reflexion, sondern durch »seine 
Substanz«, die »al lgemeine Natur der Sache, die Gattung«, mit 
seinem Prädikat zusammengeschlossen. Die Gattung als organisch-na-
türliche Verbindung ist aber an sich noch nicht hinreichend, um die völ-
lige, ja ideelle Vermittlung des Begriffes mit sich selbst – als rest- und ge-
waltlose Vereinigung des Mannigfaltigen – zu erlangen. Dafür ist eine 
Einheit erforderlich, die selbst die Zufälligkeit einer Existenz wie jene 
des unmittelbar Einzelnen, die Bestimmungen enthält, die in ihrer we-
sentlichen Allgemeinheit, der Gattung, nicht inbegriffen sind und des-
halb dieser äußerlich und gleichgültig bleiben, überwindet.88 Erst wenn 
A, der Obersatz als das Vermittelnde – wie Hegel zufolge es im disjunk-
tiven Schluss, der die ganze Bewegung abschließt, der Fall sein sollte – 
nicht nur eine Gattung, sondern auch ein »vollkommen Best immtes« 
darstellt, wird zwischen der »negativen Einheit« des Einzelnen und der 
»substant ie l len Ident i tät« der Allgemeinheit keine Äußerlichkeit 
mehr bestehen, sodass beide zugleich zu ihrem Recht kommen können.

Die Kopula ist damit erfüllt: Subjekt und Prädikat haben in dem durch 
den Schluss nach seinen Bestimmungen vollendet artikulierten Begriff 
die Mitte gefunden, die sie tatsächlich vereinigen kann. Der Schluss als 
»der vollständige gesetzte Begriff« bildet »die Einheit  der Extreme, die 
sie vereinigende Mitte  und [der sie] haltende Grund« (WL 104 und 
105). Als die Form, die eine Besonderung und Verobjektivierung der All-
gemeinheit erst gestattet, stellt er gar – wie es in der Enzyklopädie hei-
ßen wird – »den wesentlichen Grund alles Wahren« und »das Absolute« 
selbst dar: »Alles ist Schluß« und »Alles ist Begriff« (Enz § 181A, 332). 
Nicht äußerliches, sondern immanentes Verhältnis der Allgemeinheit zu 
ihrer Bestimmtheit bildet der Schluss zugleich die einzig wahre Subjek-
tivierung der Substanz: »Der vernünftige Schluß dagegen ist, daß das 
Subjekt durch die Vermittlung sich mit sich selbst zusammenschließt. So 
ist es erst Subjekt, oder das Subjekt ist erst an ihm selbst der Vernunft-
schluß« (Enz § 182, 333).

Mit dem Schluss wird in den Bereich der Vernunft übergetreten, die 
traditionell zwar als »Vermögen der Schlüsse« aufgefasst wurde, die aber 
selbst »nur ein Verständiges« bleibt (WL 32), sofern sie die »unendli-
che Einheit«, die sie antreibt, nur als eine abstrakte und somit endliche 
zu realisieren vermag. Der Verstand als »Tätigkeit des Scheidens« (PhG 
25) und Vermögen der fixen, unverrückten Bestimmungen, auf die die 

88		 Vgl. Hegels Diagnose über die Mängel des hypothetischen Schlusses als 
Schluss der Gattungsallgemeinheit: »Auf der anderen Seite, indem das Sub-
jekt ein unmittelbares Einzelnes ist, enthält es Bestimmungen, welche nicht 
in der Mitte als der allgemeinen Natur enthalten sind; es hat somit auch eine 
dagegen gleichgültige, für sich bestimmte Existenz, die von eigentümlichem 
Inhalt ist. Damit hat auch umgekehrt dieser andere Terminus eine gleichgül-
tige Unmittelbarkeit und verschiedene Existenz von jenem« (WL 142 f.).

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261

Ur-Teilung des Urteils noch angewiesen war, wird von der Vernunft, 
deren »Bedingung oder vielmehr wesentl iches Moment« (WL 45) 
er darstellt, insofern aufgehoben und bewahrheitet, als sie die absolu-
te Einheit bildet, aus der her seine Unterscheidungen erst einen Sinn be-
kommen können. Wird der Verstand nämlich »als das Vermögen des be-
stimmten Begriffes genommen«, so sind »in der Vernunft die bestimmten 
Begriffe in ihrer Total i tät  und Einheit  gesetzt« (WL 104). 

Somit ist Hegel zufolge die »Idealität der Momente« (Enz § 192, 344) 
des Begriffes erreicht: Eine vollständige bestimmte Einzelheit – nicht 
bloß ein leerer Name, wie der von Rameaus Neffe, der von der Ausstrah-
lung des Ruhmes seines gleichnamigen Onkels zu leben versuchte, oder 
wie das Subjekt und das Prädikat, die in der Unbestimmtheit des Ur-
teils »zunächst nur eine Art von Namen« (WL 59) bilden –, die aus der 
vollendeten Durchdringung der Besonderheit und Mannigfaltigkeit ihrer 
Unterschiede durch die Einheit und Identität der Allgemeinheit resultiert. 
Die Bestimmungen des Begriffs, Einzelheit, Besonderheit, Allgemeinheit, 
haben eine derartige innige Konkretion miteinander erreicht, dass eine 
jede nur deshalb überhaupt Bestand hat, weil sie zugleich alle anderen 
ist. Jede Bestimmung ist »wesentlich selbst die Total i tät  aller Bestim-
mungen« (WL 52). Dadurch meint Hegel, die Äußerlichkeit, die die Na-
turangewiesenheit der logischen Kategorien bestimmte, soweit sie allein 
formell verstanden wurden, überwunden und lediglich als ein Moment 
der immanenten Entfaltung des Begriffs erwiesen zu haben. Mit der Äu-
ßerlichkeit habe der Begriff zugleich auch die Endlichkeit, den Anthro
pologismus und die Entzweiungen eines Denkens hinter sich gelassen, 
das meint, ungestraft auf eine abstrakte, partikuläre, ja bloß menschli-
che Einheit setzen zu können.

V. Foucaults andere Grundlage: das Substanzielle nicht 
als Subjekt, sondern als Widerstreit 

Die verhöhnende Kraft und die negierende Macht des nicht weni-
ger selbstbewussten als schamlosen Geschwätzes des Neveu wird von 
Foucault im Vergleich zu Hegel auf eine andere Grundlage gestellt.

In der Phänomenologie des Geistes sieht Hegel in dem unmittelbaren, 
natürlichen Selbst des Neveu den verborgenen Antrieb und die eigentli-
che Seele der Bewegung der Vereitelung und Verkehrung jeder festen Be-
stimmung, die die unaufhaltsame Ironie des gescheiterten Musikers aus-
macht. Gleichzeitig prangert er die Dürftigkeit der mangelhaften Einheit 
an, die der Neveu in der unmittelbaren Gewissheit seines Selbst findet. 
Diese noch natürliche Einheit gestattet dem Neffen zwar die unmittelba-
re Identität der Extreme der Wirklichkeit und des Gedankens zu erfassen 

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262

und damit nicht bloß deren Entgegensetzung, sondern tatsächlich auch 
deren Widerstreit auszusprechen. Sie reicht jedoch nicht, um Unmittel-
barkeit und Reflexion, Sein und Wesen, in einer höheren Einheit, die so-
wohl ihre Identität als auch ihre Differenz in sich zusammenschließt, 
wieder zu vereinigen. So konnte Hegels Befund über die Verrücktheit 
des gehobenen Stadtstreichers lauten: Er kenne »das Substantielle nach 
der Seite der Uneinigkeit  und des Widerstreits , den es in sich einigt, 
aber nicht nach der Seite dieser Einigkeit« (PhG 347).

Hegel gibt andererseits – ohne allerdings diese im geistphilosophi-
schen Zusammenhang der Phänomenologie weiter zu entwickeln – eine 
formale, logische Bestimmung der geistigen Lage, in der der Neveu in der 
französischen vorrevolutionären Zeit der leeren Worte und der ausge-
höhlten Namen, in der er nicht als Individuum, sondern als bloße Espèce 
lebt, sich befindet. Der Neffe steht inmitten der Entwicklung, die vom 
Urteil zum Schluss führt. Demgemäß macht er keinen Halt vor den »fes-
ten Bestimmungen«, die das Urteil setzt. Er weiß sie hingegen »in ihrem 
Widerspruch« auszusprechen (PhG 347). Um diesen Widerspruch aber 
wieder zu vermitteln, müsste er über eine andere, höhere Form von Ein-
heit verfügen, als die unmittelbare und daher endliche, bloß menschli-
che und natürliche, von der er in der Gestalt der Gewissheit seiner selbst 
weiß. Eine solche Einheit, keine einfache, differenzlose, aber eine, die den 
Unterschied in sich hat, würde ihm erst die Fortbestimmung zum Schluss 
ermöglichen. Damit hätte er aber auch das Feld des Begriffs betreten.

Der Begriff, der im Schluss die Form seiner vollendeten Entfaltung hat, 
bildet nach Hegels Wissenschaft der Logik »den wesentlichen Grund des 
Urteils« (WL 62). Er stellt das ursprüngliche Eine dar, das im Urteil als 
eines der Momente, die ihn ausmachen, in der Form ihrer Bestimmung 
oder Entzweiung in Wirklichkeit und Gedanken, Subjekt und Prädikat, 
hervortritt. Als solcher bildet der Begriff die höhere, erfüllte Einheit, die 
den Zwiespalt oder – wenn man will – die geistige Schizophrenie des 
Urteils, die immanente Widersprüchlichkeit zwischen der Identität von 
Subjekt und Prädikat und der Differenz derselben, die es gleichzeitig aus-
spricht, wieder zu vereinigen vermag.

Gegenüber dem Phänomen, das in der Zerrissenheit des Neffen und 
des Geistes in der Form seiner Entfremdung besteht, bestimmt Hegel 
demnach zwei zugrundeliegende Ebenen, die jeweils unterschiedlich tief 
ansetzen: das eine Mal die abstrakte Einheit des Urteils und das andere 
Mal die konkrete Einheit des Begriffes. Die erste Einheit, die der Neveu 
in seinem Selbstverhältnis als unmittelbare Gewissheit von sich selbst re-
alisiert, gestattet ihm, den Widerstreit zwischen Wirklichkeit und Gedan-
ken als einen solchen überhaupt zu fassen. Denn ohne diese Einheit, ohne 
»das Substantielle«, das den Widerstreit »in sich einigt«, würden die bei-
den Extreme gegeneinander nicht kontradiktorisch, sondern lediglich 
konträr sein. Als solche könnten sie auch einander nicht widerstreiten. 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263

Die zweite, umfassende Einheit, bleibt hingegen dem Neffen verschlos-
sen, obwohl sie die eigentliche Entfaltung der immanenten Widersprüch-
lichkeit des Urteils darstellt, die die Frechheit des Neveu lediglich keim-
haft zum Ausdruck bringt. Wäre nämlich das Urteil in seiner Endlichkeit 
selbst nicht auf die unendliche Einheit der Vernunft als »das Konkre-
te und Reichste« und als »absoluter Grund« (WL 52) angewiesen, so 
würde die sich selbst bewusste Verwirrung und Schamlosigkeit des Nef-
fen, ja seine Verrücktheit, nicht die Wahrheit der unverrückten, fixen Be-
stimmungen eines Verstandes darstellen, der sich vormacht, Ruhe und 
festen Boden in einer abstrakten, natürlichen, menschlichen Allgemein-
heit zu finden. Die ideelle Einheit des konkret Allgemeinen gehört hinge-
gen zur Sphäre des Begriffs und des Schlusses als dessen absoluter Form: 
Diese konnte der Neffe noch nicht betreten, obwohl es der wesentliche 
Grund seiner bewussten Verrücktheit ist.

Gegenüber Hegels Diagnose der geistigen Lage des Neffen scheint 
Foucault den Spieß umkehren zu wollen. Er nagelt das Substanzielle 
auf dessen Widerstreit fest. Dafür ignoriert er nicht nur den doppelten 
Grund, den Hegel als Bedingung der Uneinigkeit des Neffen setzt, son-
dern beansprucht auch, diesen selbst wiederum zu begründen. Seine Un-
vernunft übernimmt dadurch eigentlich die Rolle, die bei Hegel der Ver-
nunft zukommt. Sie bildet das Prinzip jeder Bestimmung, aus dem jede 
endliche Sinnkonstituierung, wie etwa der Verstand und seine naturhaf-
te, äußerliche Reflexion bei Hegel, oder die anthropologisierende Psy-
chopathologie bei Foucault, hervorgeht und in das sie wiederum unter-
gehen muss.

Foucault will die verhöhnende Kraft, die Hegel gegenüber jeder fes-
ten Bestimmung dem Neffen zusprach, aufbewahrt wissen, obwohl die 
Verabsolutierung der Uneinigkeit, die er vornimmt, sie auf eine andere 
Grundlage stellt. Ist aber die negierende Macht des Neffen durch die neue 
Fundierung, die Foucault ihr gibt, überhaupt noch zu erklären? Genau-
er und mit präziserem Blick auf die allgemeinere Relevanz der Neveuepi-
sode für Foucaults gesamte Auffassung vom Wahnsinn und seiner Ge-
schichte: Lassen sich das Bedürfnis der Vernunft nach Unvernunft und die 
Rückkehr der Unvernunft, mit der das eigentliche Schicksal der Vernunft 
eintreten sollte, aufgrund der tragischen Unvernunft, an die Foucault 
denkt, erklären? Ist außerdem die Systematik der Formen des Wahn-
sinns, die Foucault vorschlägt, überhaupt haltbar und vollständig? Oder 
ist das Verhältnis zwischen der psychopathologischen, naturalisierenden 
Auffassung des Wahnsinns und dem tragischen Wahnsinn, zwischen dem 
Reich der festen Bestimmungen und der reinen Urteils- und Habensbezie-
hungen und dem der Verrücktheit des Neffen und seines systematischen 
Willens zum Delirium, anders zu denken? Operiert Foucault darüber hi-
naus – was schon anhand der Préface festgestellt werden konnte – unter 
der Hand mit anderen Formen des Wahnsinns? Wie ist schließlich der 

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264

Triumph des Wahnsinns und sein Primat gegenüber jeglicher anderen 
Form von Sinnartikulation zu rechtfertigen, den Foucault der tragischen 
Unvernunft als angeblichem Prinzip jeder Determination zuspricht? 

Die genauere Rekonstruktion der Position Hegels gestattet nunmehr, 
den Fragen, die die Analyse von Foucaults Interpretation der Figur des 
Neffen aufgeworfen hatte, im Detail nachzugehen. Es lassen sich insge-
samt drei Fragen unterscheiden, die in folgender Reihenfolge zu beant-
worten sein werden: (a) die Frage nach dem Bedürfnis der Vernunft nach 
Unvernunft, (b) die Frage nach der Rückkehr und dem Primat der Un-
vernunft und schließlich (c) die Frage nach dem Vorrecht von Foucaults 
tragischem Wahnsinn. Vor diesem Hintergrund soll sodann genauer die 
Frage beantwortet werden, auf welcher Grundlage Foucault seinen Na-
turalismusvorwurf gegen die moderne Psychopathologie und damit ein-
hergehend gegen die gesamte dialektisch-anthropologische Konstellati-
on, die er mit ihr im Blick hat, erhebt. 

Es wird insbesondere zu zeigen sein, dass Foucaults Ausgangspunkt 
nur in einem Begriff des Lebens im eminenten Sinne, so wie er durch 
die Tradition des abendländischen Denkens unterschiedlich dekliniert 
wurde und im Herzen des Systems Hegels angelegt ist, bestehen kann. 
Nie in einem ausdrücklichen Programm deklariert, konnte ein solcher 
Begriffs des Lebens Foucaults eigenem Verständnis seiner Archäologie 
kaum fremder sein; er steht allerdings zumindest in zwei, miteinander 
eng korrelierten Hinsichten im Mittelpunkt seines Werkes: zum einen, 
weil er der Sache nach immer schon latent am Werk ist; zum ande-
ren, weil er konstitutiv zur Deduktion und Rechtfertigung des Primates 
der Unvernunft und somit zur contestation und transgression der Dis-
kursanalyse gehört. Ein Begriff des Lebens im eminenten Sinne ist hin-
ter der Archäologie – so die These dieser Arbeit – stets schon wirksam; 
nur wenn man von ihm ausgeht, kann außerdem ihrer kritische Stachel 
überhaupt gerettet werden. 

(a) Die Figur des Neffen verkörpert aus der Sicht Foucaults die not-
wendige Instabilität und die ironische Umkehrung jeder Vernunftform, 
die die Unvernunft als ihr gegenüber äußerlich und unwesentlich be-
handelt.89 Die Herstellung eines Besitzverhältnisses zur Unvernunft wie 

89		 Gemäß dem usus der französischen Sprache verwendet Foucault das Wort 
raison (›Vernunft‹) in einer Art, die gegenüber der nach Kants Kritik der rei-
nen Vernunft im Rahmen der deutschen Kultur üblich gewordenen, techni-
schen Unterscheidung zwischen ›Vernunft‹ und ›Verstand‹ als unmarkiert 
bezeichnet werden darf. Die raison heißt rationelles Vermögen, ja ratio im 
Allgemeinen: Insofern bringt sie die Entgegensetzung mit dem entendement 
(dem ›Verstand‹) – falls diese nicht expressis verbis betont wird – nicht not-
wendig mit sich. Sie ist ihr gegenüber neutral, sowie sie nichts über den 
althergebrachten Gegensatz zwischen diánoia und nous, Analyse und Syn-
these besagt. Zu den daraus entstehenden Übertragungsschwierigkeiten 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

dasjenige, das zwischen dem Neffen und seinen Gönnern besteht, würde 
insbesondere das Bedürfnis nach Unvernunft verraten, das die Vernunft 
als solche immer schon auszeichnet.

Wie ist aber genauer dieses Bedürfnis zu deuten? Wie muss die Ver-
nunft begriffen werden, wenn ihr Negatives, die Unvernunft, ihr nicht 
bloß äußerlich und unwesentlich, sondern tatsächlich innerlich und es-
senziell sein soll? Wieso kann die Vernunft sich ihres Anderen nicht be-
mächtigen, ohne dabei unterzugehen? Zum Wesen einer Vernunft, die 
sich durch die gewaltsame Aneignung der Differenz ihres Negativen zum 
Verlust ihrer selbst verurteilt, muss immer schon auch ihr Anderes ge-
hören. Anders gäbe es noch kaum etwas, das man dem prometheischen 
Projekt des modernen Subjektivismus einer auf einer vermeintlichen 
Selbstverständigung der Endlichkeit aufbauenden menschlichen Welt
aneignung entgegenhalten könnte. Prometheische Emanzipation würde 
nicht in eine Form von Selbst- und Fremdversklavung und Weltverding-
lichung münden, sondern tatsächlich den Triumph eines neuen Huma-
nismus nach dem metaphysischen Obskurantismus der Vergangenheit 
realisieren können, den sie beansprucht.

Die Einheit zwischen Vernunft und Unvernunft wird nicht erst beim Er-
kennen des Wahnsinns hergestellt; sie besteht immer schon als immanen-
tes Prinzip der Vernunft selbst. Sie ist nicht faktuell sondern prinzipiell. 
Sie allein kann erklären, warum der Vernunft deren Äußerlichkeit über-
haupt wesentlich sein muss. Nicht anders letztendlich als Kant, der mit 
dem Ideal der reinen Vernunft jenen unbedingten Obersatz als ens realis-
simus gefunden hatte, den jedes Urteil aufgrund seiner konstitutiven An-
gewiesenheit auf einen Bestimmungszusammenhang je schon präsuppo-
niert, erkennt Hegel in der ursprünglichen Einheit des Begriffs zurecht den 
wesentlichen Grund, aus dem das Urteil als elementarster Denkakt, Ver-
bindung zwischen Allgemeinheit und Besonderheit, Einheit und Mannig-
faltigkeit, sich entfaltet. Allein die Unterstellung einer unendlichen Einheit 
des Begriffs kann die immanente Widersprüchlichkeit des Urteils, das un-
vermittelt mal die Identität zwischen Subjekt und Prädikat und mal den 
Unterschied zwischen beiden aussagt, in ihrer vollständigen Entfaltung 
erklären. Ungeachtet ihrer Unbedingtheit stellt insofern die absolute Ein-
heit des Begriffs keine Schwärmerei dar, sondern das, was das Urteil, die 
einfachste Struktur des Denkens, immer schon stillschweigend behauptet. 

Der systematische Wille zum Delirium des Neffen kann wohl auf die 
Unmöglichkeit der Vermittlung zwischen Unmittelbarkeit und Reflexion, 

nicht nur zwischen französischer und deutscher Tradition, sondern auch 
zwischen dem neuzeitlichen Rationalismus und den tragischen und dialek-
tischen Denkern, die neben der raison und der Sinnlichkeit noch ein drittes, 
synthetisches Vermögen annehmen, vgl. auch die ausgezeichnete Anmerkung 
von GOLDMANN, Der verborgene Gott, a.a.O., 57 Anm. 14/fz. 43 Anm. 1.

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266

Sein und Denken schwören.90 Vielleicht kündigt er auch bereits die tra-
gische Konfrontation der Bedürfnisse und der Illusion an, die für Freud 
und Nietzsche entscheidend sein wird.91 Die dunkle Zugehörigkeit zwi-
schen Vernunft und Unvernunft, die der bewussten Verwirrung des bril-
lanten Schmarotzers zugrunde liegt, lässt sich indessen keineswegs durch 
den Widerstreit zwischen beiden erläutern, denn dieser setzt vielmehr 
jene voraus. Vielmehr als auf der unaufhebbaren Entgegensetzung zwi-
schen der Vernunft und deren Negativem gründet sie auf der grundle-
genden Einheit zwischen beiden: dem ursprünglichen Grund und dem 
letzten Horizont jeder Sinnstiftung überhaupt. 

 (b) Ähnlich wie er das Bedürfnis der Vernunft nach Unvernunft zu 
Recht postuliert, ohne es auch wirklich begründen zu können, vermag 
Foucault die Wiedererscheinung der Gestalt des Irren in Diderots Ra-
meaus Neffe treffend zu bezeichnen, ist jedoch nicht imstande, sie tat-
sächlich zu erklären.

Dieser neue Mangel in der inneren Logik von Foucaults Text bietet 
jedoch insofern kaum eine Überraschung, als die Rückkehr der Unver-
nunft unmittelbar aus dem Bedürfnis der Vernunft nach ihrem Negati-
vem erfolgt. Die Rückkehr der Unvernunft stellt die Entfremdung dar, 
die die Vernunft erleidet, indem sie ihr Bedürfnis nach Unvernunft über 
die Herstellung eines reinen Urteils- und Definitionsverhältnisses zum 
Wahnsinn gewaltsam zu befriedigen versucht. Sie bildet die ironische 
Verkehrung, die der Vernunft widerfährt, indem sie eine äußerliche Iden-
tität zwischen ihr und ihrem Negativen herstellt. Demnach stellt auch 
der Triumph der Unvernunft über die Vernunft keineswegs den Sieg einer 
fremden Macht dar, vielmehr die Erfüllung des eigenen Schicksals einer 
Vernunft, die ihrem immanenten Prinzip nicht gewachsen ist. 

Der rationalistische Gewaltakt Descartes’, die positivistische Objek-
tivierung der Geisteskrankheit, die aus ihm folgt, und die Entstehung 
auf der praktisch-institutionellen Ebene einer neuen Form von Irren-
anstalten, des Asyls, hatten aus der Sicht Foucaults dem Wahnsinn die 
Sprache genommen. Dadurch soll nicht bloß ein empirisches, einem be-
stimmten, historischen Sinngebilde zugehörendes Phänomen, sondern 
es sollen die großen Strukturen der Unvernunft unterschlagen worden 
sein, die einer jeden Sinnstiftung als deren strukturelles Fundament zu-
grunde liegen und als solche unterhalb der Zeit der Historiker schlum-
mern.92 Die Verrücktheit des Neveu kündigt die Rückkehr dieses ver-
borgenen Grunds an. 

In der Besitznahme der Unvernunft entfremdet sich die Vernunft, der 
über die äußerliche Identifizierung mit ihrem Negativen die unmittelbare 

90		 Vgl. HF 436/dt. 353.
91		 Vgl. HF 438/dt. 356.
92		 Vgl. HF 432/dt. 350.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

Identität mit sich selbst abhandenkommt. Nun besteht nicht mehr in der 
willkürlichen Gleichsetzung zwischen Sein und Nicht-Sein, Unmittelbar-
keit und Reflexion, Subjekt und Prädikat, Bedürfnis und Illusion, durch 
die sich ein Logos der festen Bestimmungen durchzusetzen versucht, das 
Wesen der Vernunft, sondern in der tragischen Konfrontation zwischen 
denselben, die eine Unvernunft zweiter Ordnung bildet. 

Als letzter Grund jeder Sinnstiftung bildet die Unvernunft nach 
Foucault das Tragische, einen Dialog ohne Sprache des Tages und des 
Lichts. Sie ist der Taumel und das Delirium eines ständigen und un-
mittelbaren Zusammenstoßes zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft, 
Sein und Nicht-Sein, Reflexion und Unmittelbarkeit, der zugleich als 
der Versuch, die Fülle der Erscheinungswelt zu totalisieren, zu verste-
hen ist.93

In ihr kommen gleichzeitig die Unmöglichkeit und die Unmittelbarkeit 
der Vermittlung zwischen der Vernunft und deren Negativem an den Tag. 
Im bewussten Willen zum Delirium des Neffen ist zum einen die Unmög-
lichkeit der Vermittlung am Werk.94 Der Neffe hat Hunger und sagt es. 
Er gibt ungehemmt die Unmittelbarkeit seiner Bedürfnisse preis, ohne 
dass der unergründliche Schmerz seiner Dürftigkeit sich je zur Vernunft 
bringen ließe. Unmittelbarkeit und Reflexion kommen in ihrem gegen-
seitigen Verhältnis nie zur Ruhe. Der Instabilität seiner proteushaften 
Gesprächigkeit liegt andererseits die unmittelbare Vermittlung zwischen 
Gewissheit und Wahrheit zugrunde, die seine geistige Lage auszeichnet. 
In seinem geistreichen Geschwätz spricht sich eine Vermittlung ohne Ar-
beit aus, die der notwendigen, schicksalhaften Entfremdung der karte-
sianischen, neuzeitlichen Vernunft entspricht.95 Diese verliert sich selbst 
in der äußerlichen Identifizierung ihres Negativen und ist dem Schwin-
del der unauflöslichen Widersprüchlichkeit zwischen ihrer unmittelba-
ren Identität mit sich und ihrer ebenso unmittelbaren Differenz von sich 
preisgegeben. 

Kein anderes Schicksal erwartete nach Hegel die abstrakte, äußer-
liche Reflexion der Wesenslogik, als »die Sphäre des gesetzten Wider-
spruchs«, der unmittelbaren Vermittlung, der auch das Urteil als ein 
bloß verständiges, endliches zugehört.96 Der in ihrer Form noch der Na-
tur verhafteten äußerlichen Vernunft setzt Hegel aber zugleich die abso-
lut vermittelnde, idealisierende Macht einer höheren, umfassenden Ein-
heit entgegen. Diese unendliche Einheit bildet das eigentliche Prinzip der 
immanenten, dialektischen Bewegung, auf die sich der Widerstreit der 
fixen, unverrückten Bestimmungen eines von der Vernunft aufgelösten 

93		 Vgl. HF 438/dt. 355.
94		 Vgl. HF 436/dt. 353.
95		 Vgl. HF 440/dt. 357.
96		 Vgl. Enz § 114, 235.

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

Verstandes und damit auch die Rückkehr und der Triumph der tragi-
schen Unvernunft Foucaults stützen. 

(c) Die Analyse des Neffen bestätigt den Ebenenunterschied, der be-
reits im ersten Teil der Arbeit hervorgehoben wurde, zwischen einer psy-
chopathologischen, abkünftigen und einer tragischen, ursprünglichen 
Auffassung des Wahnsinns. Wenn die Rückkehr und der Triumph der 
Unvernunft besagen, dass die Unvernunft den Grund bildet, von dem 
her die Vernunft zu begreifen ist, so gilt dasselbe auch für den Wahnsinn, 
der positivistisch als bloßes Korrelat der Vernunft gedacht wird. Erst 
auf dem Fundament der déraison lässt sich ein Wahnsinn erkennen, der 
nach einer positivistischen Auffassung anhand einer schlichten, abstrak-
ten Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem verstan-
den wird. Nur wenn man die nature de la folie treffend auf die essence 
de la déraison zurückführt, wird man den Wahnsinn von den pathologi-
schen Begriffen befreien können, durch die sie verdeckt wurde.

Mit der Unterscheidung zwischen einer pathologischen und einer tra-
gischen Ebene kehrt allerdings auch die Zweideutigkeit in der Auffas-
sung des Tragischen und mit ihm einhergehend des Wahnsinnes wieder, 
die bereits in der Analyse der Préface hervorgehoben werden konnte. 
Foucault scheint auf der einen Seite eine vorsokratische Auffassung des 
Tragischen als eine absolute Immanenz der kosmischen Ordnung vorzu-
schweben, durch die gegen die dialektische Artikulation in Gegensätzen 
der abendländischen ratio nach Sokrates so etwas wie die Restauration 
eines tragischen Zeitalters der Griechen herbeizuführen wäre. Tragisch 
ist diese Auffassung insofern, als die höhere Gerechtigkeit der kosmi-
schen Ordnung zwischen Schicksal und Glück, objektivem Weltgesche-
hen und subjektivem Handeln keinerlei Einklang vorsieht.

Nach einer anderen Auffassung würde hingegen das Tragische ein-
fach in dem inner-dialektischen Konflikt zwischen den Gegensätzen be-
stehen, in die die post-sokratische Tradition des Abendlandes die kosmi-
sche Einheit des ursprünglich Tragischen zersetzt hat. Diese bleibt dem 
anthropologischen Zeitalter der nach-hegelischen Moderne bis zum Aus-
bruch einer übermenschlichen Epoche der ewigen Wiederkehr versperrt, 
die Foucault stets beschwört, ohne zugegebenermaßen sagen zu können, 
wie sie konkret aussehen soll. Nicht von ungefähr besteht das Projekt, 
das hinter der Archäologie steckt, in nichts anderem als in dem Versuch, 
jenseits der Verheißungen der Dialektik das tragische amor fati wieder-
zuentdecken. Anhand der Préface lässt sich dementsprechend bereits ein 
im eigentlichen Sinne tragischer von einem dialektisch-tragischen Wahn-
sinn unterscheiden, die wiederum der nature de la folie in dem anthropo-
logischen, positivistischen Sinne der modernen Psychologie, das heißt der 
psychopathologischen Auffassung des Irrsinns, entgegenzuhalten waren.

Bleibt der Ausbruch einer übermenschlichen Epoche aus und damit 
auch der Weg zurück zum tragischen Zeitalter der Griechen versperrt, so 

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269

kehrt in Foucaults Interpretation des Neffen das Tragische nicht in der 
Form der bejahenden Immanenz zu einer höheren kosmischen Gerech-
tigkeit zurück. Der tragische Wahnsinn, den die Figur des Neffen präfi-
gurieren soll, stellt lediglich die radikale Negativität einer déraison dar, 
die sich selbst in all dem verliert, was sie an den Tag kommen lässt. Und 
so stellt er laut Foucault zugleich jene Unvernunft als unteilbares Ge-
biet und furchtbare Einheit dar, mit der sich zu konfrontieren für uns, 
in einer nach-hegelischen Epoche, in der die Unvernunft subjektivistisch 
auf die endliche expression der Wahrheit des Menschen reduziert wird, 
kaum mehr möglich ist. 

Der dialektisch-tragische Wahnsinn lässt sich hingegen leicht in dem 
Widerstreit zwischen Unmittelbarkeit und Reflexion erkennen, der zu-
gleich die sich selbst bewusste Verwirrung und Verrücktheit des Neffen 
und die Wahrheit der festen, unverrückten Bestimmungen der psychopa-
thologische Reduktion des Wahnsinn auf die Natur der Geisteskrankheit 
ausmacht. Lässt sich mit dieser Form des Wahnsinns weder das Bedürfnis 
der Vernunft nach der Unvernunft noch die Rückkehr und der Triumph 
der Unvernunft erläutern, so kann man umso weniger den Primat recht-
fertigen, den Foucault der Unvernunft zuspricht, oder gar die Schuld be-
gründen die die Welt und die Geschichte ihr gegenüber tragen sollen.97 

Den Primat der Unvernunft im dialektisch-tragischen Wahnsinn des 
Neffen und im Widerstreit zwischen besoin und illusion, Unmittelbarkeit 
und Reflexion, der sein Bewusstsein zerreißt, zu suchen, würde nichts 
anderes heißen, als jene Äquivozität zwischen Natur und Geist zu in-
thronisieren, die Foucault in seinem Werk mit seinem Einspruch gegen 
Biopolitik und Biomacht stets kritisch im Blick behalten hat: Sein Gott 
wäre nicht anders als der Theuth Derridas ein Gott der Schrift, des To-
des und der Medizin.

Ist aber der Primat der Unvernunft in der radikalen Negativität des 
Tragischen zu sehen, so tauchen die Vorbehalte wieder auf, die im Kapi-
tel über die Préface zu Histoire de la folie bereits ausformuliert wurden. 
Wie lässt sich zum einen rein theoretisch entscheiden, dass zwischen der 
unendlichen Einheit des Tragischen und der Endlichkeit der Welt und der 
Geschichte überhaupt keine Vermittlung möglich ist, und dies nicht nur 
auf einer phänomenologischen, sondern auch auf einer ontologischen 
Ebene? Zum anderen und damit einhergehend: Wie lässt sich de jure, 
ja in einer praktischen Hinsicht und angesichts einer solchen Metaphy-
sik des Tragischen der Vorrang einer Unendlichkeit legitimieren, die die 
Endlichkeit der Geschichte, die an das Unendliche als den Grund ihres 
immanenten Dranges nach Gerechtigkeit, Freiheit und Liebe und nach 
Transzendierung der eigenen Partikularität und Gewaltsamkeit appel-
liert, nur zu zerstören weiß? Was schuldet die Geschichte eigentlich der 

97		 Vgl. HF 663.

FOUCAULTS ANDERE GRUNDLAGE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270

Unvernunft und was die Unvernunft der Geschichte? Wie lässt sich der 
Dämonismus und der Terror einer liberté absolue und einer subjectivité 
radicale abwenden, die jede endliche Bestimmtheit verwirft und damit 
jene Welt des historischen, menschlichen Lebens, aus der das Verlangen 
nach Freiheit und Selbstbestimmung erst entsteht, vernichtet? 

Wenn die Analyse von Foucaults Lektüre der für den gesamten Auf-
bau seiner Histoire de la folie entscheidenden Figur des Neffen die wich-
tigsten Erträge der Untersuchung des Vorworts im Grunde bestätigt, so-
wohl die Unterscheidung der Formen des Wahnsinns, mit der Foucault 
operiert, als auch die Vorbehalte gegenüber dem Primat eines tragischen 
Wahnsinns, so gestattet der Anschluss an Hegel nicht nur, dieselben Fra-
gen nochmals aufzunehmen und schärfer auf den Begriff zu bringen, son-
dern auch das Problem des Naturalismusvorwurfs erneut aufzugreifen, 
der dem vertikalen Fortgehen der Archäologie bei der Rekonstruktion 
der Formen des Wahnsinns implizit zugrunde liegt. Vor diesem Hinter-
grund zeichnet es sich ab, dass der Begriff eines Lebens schlechthin zwar 
von Foucault selbstverständlich nicht programmatisch gefasst, aber ge-
mäß der internen Logik seiner Bestimmung des Wahnsinns immer schon 
unterstellt wird und auch werden soll. Denn nur ein Verständnis des Le-
bens im eminenten Sinne ist imstande, das Bedürfnis wie die Wiederkehr 
und den Triumph der Unvernunft zu erläutern und zugleich einen mögli-
chen Primat des Wahnsinns als jene Freiheit zu rechtfertigen, von der her 
die Naturverfallenheit sich überhaupt erst bestimmen lässt. 

VI. Leben im eminenten Sinne als Freiheit und Liebe

Hegel beendet die Darstellung seines Systems am Schluss der Enzyklopä-
die mit einem Zitat aus dem Buch Lambda der Metaphysik des Aristo-
teles. Die Philosophie als Resultat der Entäußerung und Verwirklichung 
des Begriffes und seiner Rückkehr in sich selbst ist absolute Tätigkeit der 
Vernunft und als solche Leben im ausgezeichneten Sinne: 

Und Leben wohnt in ihm; denn der Vernunft Wirklichkeit (wirkliche Tä-
tigkeit) ist Leben [ἡ γὰρ νοῦ ἐνέργεια ζωή], jener aber ist die Wirklichkeit 
(Tätigkeit), seine Wirklichkeit (Tätigkeit) an sich ist bestes und ewiges Le-
ben [ζωὴ ἀρίστη καὶ ἀΐδιος].98

Hieß es noch im Frankfurter Fragment Der Geist des Christentums und 
sein Schicksal, »Reines Leben zu denken ist die Aufgabe«, reines Leben 

98		 ARISTOTELES, Metaphysik, Halbbd. 2, in der Übers. von H. Bonitz, neu 
bearb. und hg. v. H. Seidl (griech. Text in der Ed. von Wilhelm Christ), 42009 
(1980), 1072 b 26–28. Was Hegel angeht vgl.: Enz § 577.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

verstanden als »Sein« im Gegensatz zur Einheit der Abstraktion, als »die 
Seele jeder Tat, alles Bestimmten« und der »Ursprung« und die »Quel-
le, aus welcher jede Gestalt des beschränkten Lebens fließt«, das, was 
eigentlich »das Göttliche« ist, so kann mit dem Abschluss des Systems 
diese Aufgabe als erfüllt betrachtet werden.99 Leben wird dabei nicht vor 
allem nach dem paulinischen Modell, das in den Frankfurter Schriften 
noch das herrschende ist, prinzipiell im Horizont der Liebe gedacht als 
Gefühl der konkreten, organischen Ganzheit der göttlichen Alleinheit,100 
sondern als die Selbstbewegung der Vernunft, des nous selbst, sei es als 
absolute Idee in ihrer Bestimmung als reiner Gedanke, sei es als absolu-
ter Geist in seinem Realwerden. Denn erst wenn Liebe und Freiheit die 
Unmittelbarkeit eines bloß Gefühlten verlassen, um in die Entfaltung des 
Begriffs als des Scheidens und Wiedervereinigens einer negativen Bewe-
gung einzugehen, vermögen sie sich selbst gerecht zu werden. So mahnt 
Hegel bereits in der Vorrede zu seinem ganzen System in der Phänome-
nologie des Geistes: 

Das Leben Gottes und das göttliche Erkennen mag also wohl als ein Spie-
len der Liebe mit sich selbst ausgesprochen werden; diese Idee sinkt zur 
Erbaulichkeit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der Schmerz, 
die Geduld und Arbeit des Negativen darin fehlt.101

99		 Vgl. G. W. F. HEGEL, Der Geist des Christentums und sein Schicksal, in: 
DERS., Werke in zwanzig Bänden, a.a.O., Bd. I, 274–418, hier 370, 371. Für 
die Stelle vgl. auch J. HYPPOLITE, Introduction à la philosophie de l’his-
toire de Hegel, Paris 21983 (1948), 13 f. und DERS., »Vie et prise de cons-
cience de la vie dans la philosophie hégélienne d’Iéna«, zuerst in: Revue de 
Métaphysique et de Morale, XLV (1936), jetzt in: DERS., Études sur Marx 
et Hegel, Paris 1955, 11–29, insb. 13.

100	Gegenüber dem harmonisch zusammenhängenden »All des Lebens« bildet 
Liebe die »Beziehung Verschiedener«, insofern diese sich durch die »Emp-
findung des Ganzen« oder durch das »Gefühl« der »Vereinigung Entge-
gengesetzter« auszeichnet. »Leben« stellt somit den einheitlichen Grund ei-
ner Beziehung zwischen Verschiedenen dar, die durch »Liebe« zugleich als 
Identische empfunden werden (vgl. HEGEL, Der Geist des Christentums, 
a.a.O., 327). Zur Lebenskonzeption beim Frankfurter Hegel: A. SELL, »Der 
Lebensbegriff in Hegels Fragmenten ›Der Geist des Christentums und sein 
Schicksal‹«, in: A. GROßMANN, CH. JAMME (Hg.), Metaphysik der prak-
tischen Welt. Festgabe für Otto Pöggeler, Amsterdam/Atlanta 2000, 222–37; 
D. KARYDAS, »Pleroma und Schicksal. Zur Vermitteltheit von Sein beim 
Frankfurter Hegel«, in: A. ARNDT, P. CRUYSBERGHS, A. PRZYLEBSKI 
(Hg.), Das Leben denken. XXV. Internationaler Hegel-Kongress (Toulouse 
2004). Hegel-Jahrbuch 2006, Teil 1, Berlin 2006, 46–51. Für Paulus vgl. 
etwa Röm 13,10.

101	PhG 14 f.

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272

Leben als Logos zu denken heißt, zwischen den Hauptsträngen der gro-
ßen Tradition der abendländischen Spekulation zu vermitteln. Hegels 
Vorhaben muss somit gleichsam als der Versuch verstanden werden, Pla-
ton und Aristoteles mit Johannes zu vereinigen, um Paulus zu realisieren, 
oder eine Philosophie als Vollendung (pléroma) des spekulativen Den-
kens zu entfalten, die den Gegensatz zwischen Religion und Philosophie 
in sich aufzunehmen und zu überwinden weiß.102 

Wenn dabei Hegel – wie Hans Friedrich Fulda meint – »frei vom 
kosmologischen Dogmatismus antiker oder nachantiker Spekulatio-
nen« bleiben zu können meint, dann selbstverständlich deshalb, weil 
er überzeugt ist, anders als die Philosophie nicht nur der Antike, son-
dern auch der Moderne vor ihm, aufgezeigt zu haben, dass man zum 
Begriff eines absoluten Lebens und einer unendlichen Einheit durch die 
einfache immanente Entfaltung der Bestimmungen des endlichen Den-
kens selbst gelangen kann.103 So wie der Verstand zum Mittel der Ver-
nunft wird und dabei nur sich selbst gehorcht, so bleibt der nous als die 
vermeintliche Sphäre reiner Intuition und mythischer Eingebung nicht 
dem diskursiven Denken versperrt, sondern stellt das Prinzip selbst der 

102	Hegel hat gewiss den Anfang des Johannesevangeliums im Blick, wenn er 
im letzten, der absoluten Idee gewidmeten Kapitel der Wissenschaft der 
Logik von der Selbstbewegung – was spätestens nach Platon traditionell 
Hauptmerkmal des Lebens ist – der absoluten Idee als von dem ursprüng-
lichen Wort spricht: »Die Logik stellt daher die Selbstbewegung der abso-
luten Idee nur als das ursprüngliche Wort dar, das eine Äußerung ist, aber 
eine solche, die als Äußeres unmittelbar wieder verschwunden ist, indem 
sie ist« (WL 284 f.). Zum spekulativen Denken des Lebens in der plato-
nischen und neuplatonischen Tradition vgl. – neben den präzisen Ausfüh-
rungen in den Platon, Plotin und Proklos gewidmeten Teilen der Vorle-
sungen über die Geschichte der Philosophie – das Ende der Vorrede der 
Phänomenologie des Geistes: »Es [hat] auch Zeiten gegeben, welche so-
gar Zeiten der Schwärmerei genannt werden, worin die Aristotelische Phi-
losophie um ihrer spekulativen Tiefe willen geachtet und der Parmenides 
des Platon, wohl das größte Kunstwerk der alten Dialektik, für die wah-
re Enthüllung und den positiven Ausdruck des göttlichen Lebens gehal-
ten wurde, und sogar bei vieler Trübheit dessen, was die Ekstase erzeugte, 
diese mißverstandene Ekstase in der Tat nichts andres als der reine Begriff 
sein sollte« (PhG 52). Dazu auch: B. MABILLE, »La vie logique«, in: J.-
L. VIEILLARD-BARON (Hg.), Hegel et la vie, Paris 2004, 107–53, v. a. 
117–37 und was insb. den Neuplatonismus angeht J. HALFWASSEN, He-
gel und der spätantike Neuplatonismus. Untersuchungen zur Metaphysik 
des Einen und des Nous in Hegels spekulativer und geschichtlicher Deu-
tung, Bonn 1999, 92 ff.

103	Vgl. H. F. FULDA, »Das Leben des Geistes«, in: ARNDT, CRUYSBERGHS, 
PRZYLEBSKI (Hg.), Das Leben denken, a.a.O., 27–35, insb. 32.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

dialektischen Entfaltung der diánoia dar.104 Leben schlechthin bildet 
demnach anders als in der Antike nicht eine radikale Transzendenz jen-
seits der Ousia, sondern das Prinzip selbst jeder Vermittlung und Imma-
nenz zwischen Wesen und Dasein, Unendlichem und Endlichem. Jeder 
Versuch, die Bedingungen zu unterlaufen, die das Leben als unendli-
ches Prinzip einer durchgängigen Bestimmung einer jeden Vermittlung 
stellt, sei es aufgrund einerseits einer vermeintlich verselbständigten End-
lichkeit oder andererseits einer abstrakten, schlechten Unendlichkeit, ist 
dazu verurteilt, keinen Bestand zu haben.105 Johannes oder ein Logos, 
der zum Fleisch wird, bildet den Weg, der zu Paulus, zur Liebe und Frei-
heit führt: zur »freien Macht«, »freien Liebe« und »schrankenlosen Se-
ligkeit« (WL 36).106

Bestes und ewiges Leben ist der erste Beweger als Tätigkeit der Ver-
nunft.107 Als reine enérgeia kann der erste Beweger unbewegt bewegen, 
nämlich als ein Unveränderliches, das selbst nicht zur Welt der Bewe-
gung und der Mutation, das heißt zur Natur, gehört. Seine Behandlung 
fällt demnach außerhalb der Physik, die sich mit der Bewegung und 
Veränderung befasst, und gehört vielmehr zu einer königlichen, ersten 
Wissenschaft, deren Bestimmung bekanntlich in den Büchern untersucht 
wird, die die Tradition als Metaphysik zu benennen pflegt. So unterschei-
det Aristoteles am Anfang des Buchs Lambda der Metaphysik zwischen 
drei Arten von Substanzen: einer sinnlichen und vergänglichen, einer 

104	Zur Internalisierung der diánoia durch den nous bei Hegel vgl. THEUNIS-
SEN, »Vernunft, Mythos und Moderne«, a.a.O., 41 ff.

105	So bildet eine Philosophie des besten Lebens zugleich die einzige mögliche 
Philosophie der Einzelheit und des Konkreten (vgl. WL 54 und für »das 
abendländische Prinzip der Individualität« auch Enz § 151Z, 295–97).

106	Demnach ist es gleichermaßen vermessen, allein das Johannesevangelium als 
die Hauptquelle für die christliche Inspiration in Hegels Auffassung des Le-
bens zu betrachten, was z. B. MABILLE, »La vie logique«, a.a.O., insb. 110, 
tut, oder gar – wie es oft zur Vulgata der Hegels Interpretation zu gehören 
scheint – die Wende zum Paradigma der dialektischen Subjektivität nicht 
als Vollendung und Realisierung des von Paulus inspirierten Denkens des 
Lebens und der Liebe der Frankfurter Periode, sondern als dessen schlich-
te Aufgabe zu sehen (vgl. etwa Ch. TAYLOR, Hegel, Cambridge 1975, 151: 
»The Frankfurt period, according to which it was life rather than the sub-
ject which provided the paradigm of the identity of the different«). 

107	Außer Met. 1072b 26 f. auch WL 286: »Was hiermit als Methode hier zu 
betrachten ist, ist nur die Bewegung des Begriffs  selbst, deren Natur schon 
erkannt worden, aber erst l ich nunmehr mit der Bedeutung, daß der Be-
griff  al les und seine Bewegung die al lgemeine absolute Tätigkeit , die 
sich selbst bestimmende und selbst realisierende Bewegung ist« (WL 286). 
Vgl. außerdem die Bestimmung der Vernunft als »zweckmäßiges Tun« in 
Anlehnung an Aristoteles’ Auffassung des unbewegten Bewegers in der Vor-
rede der Phänomenologie des Geistes (PhG 16 f.).

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

sinnlichen und unvergänglichen (wie die Himmel, die Sternen und die 
Planeten) und einer unbeweglichen (akínetos). Gehören die zwei ersten 
der Physik an, weil sie der Bewegung unterstellt sind, so die dritte einer 
anderen Wissenschaft, die anderen Prinzipien gehorcht. 

Jene Wesen gehören der Physik an, denn sie sind der Bewegung unterwor-
fen; diese aber einer anderen Wissenschaft, da sie ja mit jenen kein gemein-
sames Prinzip hat.108

Entsprechend wird von Tätigkeit per analogiam in zweierlei Sinne ge-
sprochen: als von einer Bewegung im Verhältnis zur Potenzialität und als 
von einer Substanz (im Sinne von Form) im Verhältnis zu einer Mate-
rie.109 Im ersten Fall hat man es mit einer Handlung (praxis) im uneigent-
lichen und im zweiten mit einer Handlung im eigentlichen Sinne zu tun. 
Denn im ersten Fall ist der Zweck der Handlung ihr äußerlich, als ein 
bloßer Endpunkt (peras), zu dem sie tendiert; im zweiten hingegen wohnt 
er ihr inne.110 Gerade aufgrund einer solchen inneren Zweckmäßigkeit 
kann die letztere eigentlich als Tätigkeit benannt werden, während die 
erstere wesenhaft als Bewegung zu bezeichnen ist: »Einen Vorgang von 
dieser Art nenne ich wirkliche Tätigkeit (Wirklichkeit) [ἐνέργειαν], einen 
von jener Art Bewegung [κίνησιν]« (Met. 1048 b 34 f.).

Charakteristisch für die Bewegung, insofern sie physisch erfasst wird, 
ist demnach – wie dem Text von Met. K 9 zu entnehmen ist, der aus einer 
Zusammensetzung von Auszügen aus der aristotelischen Physik besteht 
– das Beharren der Potenzialität in der Tätigkeit selbst (»so nenne ich die 
Wirklichkeit des Möglichen, insofern es möglich ist, Bewegung [τὴν τοῦ 
δυνάμει ᾗ τοιοῦτόν ἐστιν ἐνέργειαν λέγω κίνησιν]«, Met. 1065 b 16 f.), 
was einer konstitutiven Unvollendbarkeit der Tätigkeit selbst entspricht. 
In der Bewegung ist die Tätigkeit nicht rein, sondern unvollendet (atelés, 
Met. 1066 a 21): Die Bewegung ist »Wirklichkeit und Nichtwirklichkeit 
[ἐνέργειαν καὶ μὴ ἐνέργειαν]«, Met. 1066 a 25 f.).

Die Tätigkeit der Vernunft als bestes und ewiges Leben zeichnet sich 
dagegen dadurch aus, dass sie keine Potenzialität und somit keine Ma-
terie in sich hat. Sie gehört nicht mehr zur Natur, da ihre Substanz selbst 
reine Tätigkeit ist: Sie ist Form und Zweck, und zwar in einer dermaßen 
vollendeten Art, dass es keine natürliche Äußerlichkeit der Potenzialität 
und der Materie kennt. 

Also muß ein solches Prinzip vorausgesetzt werden, dessen Wesen Wirk-
lichkeit ist [ἡ οὐσία ἐνέργεια]. Ferner müssen diese Wesen ohne Stoff sein; 

108	Met. 1069 a 36–1069 b 2.
109	Vgl. Met. 1048 b 8 f.
110	Vgl. Met. 1048 b 21–23.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275

denn wenn irgend etwas anderes ewig ist, müssen sie es sein; also müssen 
sie der Wirklichkeit nach sein.111

Desgleichen meint Hegel, dass sich die Mannigfaltigkeit der Materie 
durch den Schluss, der den Begriff sowohl in seiner rein gedanklichen 
Auffassung als Idee wie in seiner realen als Geist ausmacht, restlos auf 
die Einheit der Form zurückführen lässt.112 Diese stellt insofern zugleich 
ein Telos und ein Prinzip der Tätigkeit dar, als sie als Seele und Zweck 
sich erst an ihrer ihr innewohnenden Negativität abarbeiten muss, um 
zu sich selbst zu kommen. Anders als bei Aristoteles allerdings entbehrt 
das erste Prinzip als absolute Tätigkeit nicht in dem Sinne der Materie, 
dass es von ihr ganz getrennt wäre. Die Materie hat sich vielmehr der-
art entfaltet, dass die absolute Tätigkeit sich als deren immanentes Or-
ganisationsprinzip und insofern als deren innerer Zweck ergibt und die 
Materie dadurch zu einem bloßen Moment von sich selbst gemacht hat.

Selbstbewegung, -erzeugung, -bildung und -erhaltung ist die ih-
rer Zweckmäßigkeit vollendet entsprechende Tätigkeit des absoluten 

111	Met. 1071 b 19–22. Die Formel einer ousía als reine enérgeia kann als Prä-
figuration von Hegels Grundgedanken einer Substanz verstanden werden, 
die ebenso als Subjekt aufzufassen sei. So interpretiert Hegel selbst sie auch, 
und zwar im Zusammenhang mit seiner Kritik an der Reduktion der Na-
tur auf Wirkkausalität und des Zweckes auf äußere Zweckmäßigkeit. Der 
Zweck ist Subjekt, insofern er als restlose Zurückführung der Mannigfal-
tigkeit auf Einheit die Seele einer Selbstbewegung ist, die sich erst als Nega-
tivität, als Reflexion in sich selbst durch ein Anderswerden, das ein Beisich-
selbstsein ist, gerecht werden kann. »Das Gesagte kann auch so ausgedrückt 
werden, daß die Vernunft das zweckmäßige Tun ist. Die Erhebung der 
vermeinten Natur über das mißkannte Denken, und zunächst die Verban-
nung der äußern Zweckmäßigkeit hat die Form des Zwecks überhaupt in 
Mißkredit gebracht. Allein, wie auch Aristoteles die Natur als das zweckmä-
ßige Tun bestimmt, der Zweck ist das Unmittelbare, das Ruhende, welches 
selbst bewegend, oder Subjekt ist. Seine abstrakte Kraft zu bewegen ist das 
Fürsichsein oder die reine Negativität« (PhG 16 f.). Für die Substanz, die 
lebendig ist, insofern sie Subjekt ist, vgl. auch PhG 14: »Die lebendige Sub-
stanz ist ferner das Sein, welches in Wahrheit Subjekt, oder was dasselbe 
heißt, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Bewegung des 
sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich anders Werdens mit sich 
selbst ist.«

112	Zur der geistigen Entfaltung des Begriffes als Schluss und Leben vgl. auch 
das Kapitel über »Das absolute Wissen« am Ende der Phänomenologie des 
Geistes, wo »das Leben des absoluten Geistes« bzw. »das Leben des ganzen 
Geistes« (PhG 521, 522) als »der Schluß oder die Bewegung des Allgemei-
nen durch die Bestimmung zur Einzelheit, wie die umgekehrte, von der Ein-
zelheit durch sie als aufgehobene oder die Bestimmung zum Allgemeinen« 
(PhG 517) die Erfahrung des Bewusstseins vollendet.

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276

Lebens nicht lediglich als Moment, sondern ebenso als Prinzip. Diese 
Unterscheidung – der in der Sekundärliteratur selten Rechnung getra-
gen wird – ist für die Bestimmung der verschiedenen Bedeutungen des 
Lebensbegriffs innerhalb von Hegels System entscheidend. Nimmt Le-
ben eine andere Valenz je nach Stellung an, die ihm im System zukommt, 
ob man sich in der Logik, in der Natur- oder in der Geistesphilosophie 
befindet, so bleibt seine Grundbestimmung als unmittelbare Subjekti-
vität, als realisierte Reflexion eines solidarischen Ganzen, das in seinen 
Gliedern unmittelbar präsent ist, stets erhalten.113 Als Prinzip und Re-
sultat allerdings verliert es gerade jene Bestimmung der einfachen Un-
mittelbarkeit, die es als Moment des Systems noch auszeichnete: Indem 

113	Die Unmittelbarkeit gilt aber als Grundbestimmung des Lebens ebenso für 
die Logik (»Die unmittelbare Idee aber ist das Leben«, WL 212) wie für 
die Philosophie des Geistes, wo der Geist in seinem »unmittelbaren Sein« 
als Seele ein »einfaches, ideelles Leben« bildet, das in seiner »unmittelbarer 
Naturbestimmtheit« Gegenstand der Anthropologie ist (vgl. Enz § 389 und  
§ 390). Für eine Klassifizierung der verschiedenen Formen des Lebens in He-
gels System vgl. FULDA: »Das Leben des Begriffes«, a.a.O., passim und v. a. 
27 und 30, und K. DÜSING, »Die Idee des Lebens in Hegels Logik«, in: R.-
P. HORSTMANN, M. J. PETRY (Hg.), Hegels Philosophie der Natur, Stutt-
gart 1986, 276–89, v. a. 277–80. Eine wichtige Stelle des Lebenskapitels in 
der Begriffslogik im Abschnitt über die Idee, nach der das Leben »in seinem 
eigentlichen Sinne als natürl iches Leben zu nehmen« sei (WL 213), wird 
oft in der Literatur so interpretiert, als spräche Hegel dort dem Naturleben 
einen semantischen Primat zu. Demnach wäre es nur in einem abgeleiteten, 
metaphorischen Sinne möglich, von einem Leben des Geistes zu reden (vgl. 
Fulda, a.a.O., 30 f. und v. a. Düsing, a.a.O., 281 f.). Umgangssprachlich mag 
es wohl zutreffen; dass es allerdings in der Sprache der Spekulation anders 
sein muss, belegen nicht nur die vielen Stellen in Hegels Werk, wo von ei-
nem unvergänglichen Leben die Rede ist, und die wesentliche Bedeutung, 
die ihm systematisch in seiner Philosophie zukommt, sondern die erwähnte 
Stelle selbst, wo Hegel nicht von ungefähr dem »bloßen Leben« der Natur 
die Spezifizität des Lebens des Geistes als Geist gegenüberstellt: »Im Geis-
te aber erscheint das Leben teils ihm gegenüber, teils als mit ihm in eins ge-
setzt, und diese Einheit wieder durch ihn rein herausgeboren. Das Leben ist 
hier nämlich überhaupt in seinem eigentlichen Sinne als natürl iches Le-
ben zu nehmen, denn was das Leben des  Geistes  als Geistes genannt 
wird, ist seine Eigentümlichkeit, welche dem bloßen Leben gegenübersteht« 
(WL 213). Über das Verhältnis zwischen spekulativem und biologischem Le-
ben außerdem auch die ausgezeichnete Rekonstruktion von HYPPOLITE, 
Logique et existence, a.a.O., 122: »Cette vie du sens ou de la pensée, c’est 
la vie absolue de l’être comme Logos ; mais loin que ce Logos, comme vie 
spéculative, paraisse refléter la vie (au sens biologique, au sens d’une philo-
sophie de la nature) c’est bien plutôt cette vie biologique et cette négativité 
de la vie qui sont un reflet de la vie absolue du sens.«

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277

es nunmehr mit der Selbstbewegung des Begriffes koinzidiert, sei es als 
Idee gemäß einer rein gedanklichen Bestimmung, sei es als absoluter 
Geist gemäß seiner realen Entfaltung, stellt es eine Unmittelbarkeit dar, 
die zugleich in sich vermittelt ist. Als solche »innere Negativität« bildet 
es die »sich selbst bewegende Seele« der Vernunft, »das Prinzip aller na-
türlichen und geistigen Lebendigkeit überhaupt«.114

Den Substanzialismus der metaphysischen Tradition überwunden zu 
haben, der eine Welt von festen Dingen und Wesenheiten setzte, statt den 
Begriff in seiner Selbstbewegung aufzufassen, als »das Wirkliche, sich 
selbst Setzende und in sich Lebende«, »den Prozeß, der sich seine Mo-
mente erzeugt und durchläuft« und der »die Wirklichkeit und Bewegung 
des Lebens der Wahrheit ausmacht« (PhG 35), stellt bekanntlich einen 
der größten Ansprüche überhaupt der spekulativen Philosophie Hegels 
dar. Leben ist aber nicht nur wie seit der Antike als Selbstbewegung, son-
dern selbstverständlich als Gegensatz zum Tode zu verstehen.

Das Leben des Geistes als Leben des Absoluten ist unvergänglich. 
Nicht aber deswegen, weil es vom Sterblichen radikal getrennt ist, son-
dern weil es als unendliche Einheit das Scheiden des Todes internalisiert 
und somit zu einem Moment seiner selbst gemacht hat. Das absolute 
Leben des Geistes stellt – nach einem berühmten Zitat aus der Vorre-
de der Phänomenologie des Geistes – das Leben dar, das nicht vor dem 
Tode ausweicht, sondern dass ihm in die Augen blickt und sich in ihm 

114	G. W. F. HEGEL, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Sein (1832), H.-J. 
Gawoll (Hg.), Hamburg 2008, 41. Vgl. auch etwa WL 296: »Die betrach-
tete Negativität macht nun den Wendungspunkt der Bewegung des Be-
griffes aus. Sie ist der einfache Punkt der negativen Beziehung auf 
sich, der innerste Quell aller Tätigkeit, lebendiger und geistiger Selbstbewe-
gung, die dialektische Seele, die alles Wahre an ihm selbst hat, durch die es 
allein Wahres ist«, und Enz § 160 Zusatz, 307: »In der Tat verhält es sich 
indes gerade umgekehrt und ist der Begriff vielmehr das Prinzip alles Lebens 
und damit zugleich das schlechthin Konkrete.« Auch Ch. SPAHN, Leben-
diger Begriff. Begriffenes Leben. Zur Grundlegung der Philosophie des Or-
ganischen bei G.W.F. Hegel, Würzburg 2007, dem es hauptsächlich um die 
Fundierung einer Naturphilosophie qua Naturontologie geht, unterscheidet 
nicht zwischen Leben als Moment und Leben als Prinzip. Will man gegen 
eine prätendierte Tendenz Hegels »zur Hochschätzung des Lebens« (187) 
argumentieren, dann bleibt allerdings zu fragen, ob eine Vermittlung zwi-
schen »mechanischer oder physikalistischer Lebensauffassung« und »Vita-
lismus« noch überhaupt in Betracht gezogen werden kann, auch wenn man 
die Bedingungen, die dafür Hegel formuliert, nämlich die Vollendung der 
Bewegung des Begriffes als unendlicher Einheit, keineswegs ernst nimmt. 
Demnach ist auch zu bezweifeln, dass dadurch der Weg für eine Grundle-
gung der neueren Biologie bereitet werden kann, die auch die politischen 
Probleme, die mit dieser verbunden sind, wirklich in den Blick zu bekom-
men gestattet (vgl. etwa 188 f.).

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278

bewahrt: »Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode scheut und von 
der Verwüstung rein bewahrt, sondern das ihn erträgt, und in ihm sich 
erhält, ist das Leben des Geistes« (PhG 26).115

In der Natur ist das lebendige Individuum durch eine grundlegende 
Unangemessenheit zwischen seiner Allgemeinheit und seiner Einzelheit, 
seiner Seele und seinem Leib ausgezeichnet, die seine Sterblichkeit, ja 
ursprüngliche Krankheit ausmacht: »Seine Unangemessenheit zur All-
gemeinheit ist seine ursprüngliche Krankheit und der angeborene Keim 
des Todes.«116 So kann sich im natürlichen Leben das Allgemeine qua 
Gattung nur durch den Tod der Individuen realisieren: In der Abfolge 
der Generationen bringt die Geburt eines neuen Lebewesens immer das 
Ausscheiden eines anderen mit sich. Dementsprechend kann erst durch 
die geistige Tilgung seiner partikularen, natürlichen Unmittelbarkeit der 
Geist aus der Natur überhaupt hervorgehen.117 Der Tod als Trennbarkeit 
zwischen Seele und Leib ist aber kein exklusives Vorrecht des Reichs der 
Natur. Er zeichnet jede Stufe der Selbstbewegung des Begriffs aus, die mit 
der Natürlichkeit einer unvollendeten, noch bloß äußerlichen Vermitt-
lung zwischen Allgemeinem und Einzelnem behaftet ist, sei es real in der 
Sphäre des Geistes, sei es ideell in jener des reinen Gedankens.

So wie bei Aristoteles Bewegung und Veränderung das Reich der Phy-
sik im Gegensatz zur bewegungslosen Tätigkeit des besten, ewigen Le-
bens kennzeichneten, bildet Vergehen bei Hegel das Schicksal aller For-
men der Reflexion, die nicht auf der Höhe der vollendeten Subjektivität 
des Begriffs sind und in denen die Form der Allgemeinheit sich nicht 
zur inneren Zweckmäßigkeit des Mannigfaltigen erhoben hat. Sowohl 
die Unmittelbarkeit des Seins wie das äußerliche Verhältnis der Refle-
xion, die in Anderes nicht bei sich selbst sind, sondern entweder über-
gehen (das Sein) oder bloß scheinen (die Reflexion), sind zum Unter-
gang im Begriff bestimmt. Als solche haben sie keine Selbstständigkeit, 
sondern sind lediglich Teil der Genesis des Begriffs, Momente des Wer-
dens einer Grundlage, die dem Telos komplett entspricht, der ihr inne-
wohnt, und die insofern in ihrer Tätigkeit immer noch bei sich selbst 

115	Durch diese Internalisierung des Todes unterscheidet sich Hegel im Übrigen 
dezidiert von Xavier Bichat und dessen berühmter Definition des Lebens als 
all das, was sich dem Tode widersetzt (»La vie est l’ensemble des fonctions 
qui résistent à la mort«, X. BICHAT, Recherches physiologiques sur la vie 
et la mort, Paris 1994, 57). Nicht als zwei getrennte Reiche sind Leben und 
Tod, die dann irgendwie zusammenzubringen wären, zu betrachten, sondern 
der Tod muss als ein Moment des Lebens selbst betrachten werden. Man 
wird im Folgenden sehen, welche Bedeutung dieser Unterscheidung im Neo-
vitalismus Georges Canguilhems zukommt.

116	Enz § 375, 535.
117	Vgl. WL 227: »In der Begattung erstirbt die Unmittelbarkeit der lebendigen 

Individualität; der Tod dieses Lebens ist das Hervorgehen des Geistes.«

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279

bleibt. In diesem Sinne bildet der Geist als realisierte Idee Leben in emi-
nentem Sinne. 

Zu behaupten, dass Foucault ein solches bestes Leben unterstellt, kann 
selbstverständlich nicht heißen, dass er sich dieses programmatisch auf 
seine Fahnen geschrieben hat. Es besagt nur, dass er de facto – nämlich 
nach der internen Logik seiner Argumentation – von einer absoluten Tä-
tigkeit qua Leben im ausgezeichneten Sinne ausgeht, wenn die Rede von 
einer Rückkehr und von einem Triumph der Unvernunft sowie von ei-
nem Bedürfnis der Vernunft nach der Unvernunft überhaupt einen Sinn 
haben soll. Auf ähnliche Weise muss Foucault, will er den Primat, den er 
dem Wahnsinn zuspricht, überhaupt rechtfertigen können, auf ein Leben 
zurückgreifen, das unendlich über eine vermittelnde und versöhnende 
Macht verfügt, ja von dem unendlich Freiheit und Liebe getragen wer-
den können. Hegel zeigt zur Genüge, dass ein Absolutes, das sich mit der 
Endlichkeit nicht zu vermitteln weiß, sich selbst nicht gerecht wird: In 
seiner Einseitigkeit wird es zum bedingten Unbedingten, zur bestimm-
ten Unbestimmtheit.118

Es gibt kein Endliches, das sich außerhalb des Horizontes einer un-
endlichen Einheit denken ließe, und diese absolute Einheit ist ihrerseits 
nur als Leben im eminentem Sinne konsistent zu denken: als reine Tä-
tigkeit oder als eine zum völlig immanenten Telos der Mannigfaltigkeit 
gewordene Form und so als unendlich idealisierte Natur. Foucault steht 
demnach gewiss in den Fußstapfen Hegels und gleichsam auch in der 

118	Dazu vgl. auch den Versuch Hinrich Fink-Eitels, im Anschluss an Arbeiten 
von Michael Theunissen Foucaults Subjektivitätsauffassung anhand von Sø-
ren Kierkegaards Existenzphilosophie zu kritisieren (vgl. FINK-EITEL, Die 
Philosophie und die Wilden, a.a.O., insb. Teil IV, »Kierkegaards vorgreifen-
de Kritik an Nietzsche und Foucault«, und auch DERS., »Kierkegaard und 
Foucault. Fragwürdige Gemeinsamkeiten zweier ungleicher Denker«, in: 
Kierkegaardiana 16 (1993), 7–27). Das Bestreben, Foucaults absolute Frei-
heit insgesamt mit dem Terrorschatten, den diese mit sich bringt, im Hin-
blick auf eine existenzphilosophische Kritik an der Moderne zu verstehen, 
ist wegen deren Unfähigkeit, Endliches und Unendliches auf eine angemes-
sene Art und Weise zusammenzubringen, vom Ansatz her mehr als berech-
tigt. Es ist allerdings zumindest unbefriedigend zu glauben, man könnte der 
Archäologie Foucaults etwas anhaben, indem man sich lediglich auf psy-
chologische, affektive Beteuerungen und auf einen zumindest zweifelhaften 
Verweis auf die Unterscheidung zwischen Gesundem und Krankem beruft 
(vgl. insb. Die Philosophie und die Wilden, a.a.O., 311). Will man einen 
leeren Moralismus abwenden, so muss die Forderung nicht lauten: Denke 
und handele nicht so, weil du sonst traurig und krank wirst. Sondern: Den-
ke und handele nicht so, weil du sonst falsch liegen wirst, weil du nicht auf 
der Höhe deiner conditio, ja deiner positiven Freiheit im prägnanten Sinne 
sein wirst.

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280

spekulativen Tradition, die er weiterdenkt, indem er gegen die angebliche 
»nature de la folie« das Vorrecht der »essence de la déraison« wieder zur 
Geltung bringen will. Dies zeigt sich wahrscheinlich am deutlichsten in 
der Kritik an der vermeintlichen Verselbständigung der Endlichkeit, die 
Foucault im Grunde mit Hegel teilt. Die Polemik der beiden Philosophen 
gegen den modernen Anthropologismus und seinen prometheischen Ent-
gleisungen hat auch hier ihre gemeinsamen Wurzeln.119

Foucault zählt allerdings Hegel selbst zum anthropologischen Reduk-
tionismus, den er mit ihm beanstandet, zumindest in dem Maße, als 
Hegel meint, seine Vernunft könne überhaupt positiv werden. Leben 
schlechthin lässt sich nicht im menschlichen Geist darstellen; wenn es 
trotzdem das Prinzip der Vernunft verkörpert, dann nur als ihr Ande-
res. Insofern bleibt folie immer absence d’oeuvre, und Leben stellt kei-
nen Logos dar: auf jeden Fall nicht für die Menschen, nicht als positive 
Manifestation im endlichen Geiste. 

Phänomenologisch erweist sich Leben in der Naturverfallenheit als so 
unmittelbar wie bei Hegel; insofern bleibt es versperrt und ist trotz der 
ihm innewohnenden Einheit als Wahnsinn aufzufassen. Als unendliche 
Einheit ist es Vernunft, aufgrund seiner radikalen Negativität, ja Undar-
stellbarkeit, stellt es aber eine Form von Unvernunft dar und entlarvt als 
bloßen Verstand jede Vernunft, die meint, ihrem eigenen Prinzip je po-
sitiv gerecht zu werden. Insofern kann es auch zur Opposition gegen all 
jene Tendenzen innerhalb von Hegels Werk und ihren Weiterführungen 

119	Für eine treffende Einordnung des Denkens Foucaults in die Geschichte 
der Philosophie ist in dieser Hinsicht die von seinem Lehrer Jean Hyppo-
lite behauptete Verbindung zwischen den Kritiken am Anthropologismus 
Hegels und Nietzsches wohl am prägnantesten. Hyppolite erinnert an He-
gels Analyse der Aufklärung in der Phänomenologie am Beispiel eines Men-
schen, der sich selbst verliert, wenn er meint, sich auf sich selbst reduzieren 
und dadurch ein positives Denken der Endlichkeit stiften zu können (vgl. 
HYPPOLITE, Logique et existence, 243: »Wenn der Mensch sich auf sich 
selbst reduziert, verliert er sich; das ist sowohl in der antiken Komödie als 
auch in der Aufklärung der Fall«). Bestehe die Wahrheit der Aufklärung in 
einem verallgemeinerten Instrumentalismus, in dem der Mensch seiner Be-
stimmung nach anderen nützt und genützt wird (PhG 346), so nehme He-
gel in seinem Einspruch den anthropologischen Reduktionismus vorweg: 
»Hegel hat hier Nietzsche vorweggenommen: Die humanistische Reflexion 
ist der Fall in das Allzumenschliche« (a.a.O.). Zu Hyppolites Interpretati-
on Hegels vgl. S. HOTH, »Jean Hyppolite: Logique et existence«, in: U. J. 
SCHNEIDER (Hg.), Der französische Hegel, Berlin 2007, 91–104 und au-
ßerdem BALZARETTI, »Hegel als Vorgänger Nietzsches: Jean Hyppolites 
nicht-anthropozentrische Anthropologie«, a.a.O.; zu Hegels Auffassung der 
Aufklärung und zu Foucault: DERS., »Hegels Aufklärung und Foucaults 
›Analytik der Endlichkeit‹ als Schwelle zur Moderne«, in: Hegel-Jahrbuch 
2013, Berlin 2013, 331–37.

RÜCKKEHR UND TRIUMPH DER UNVERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281

dienen, die nicht der Kritik der Moderne und ihren Verengungen, son-
dern ihrer Steigerung zugerechnet werden können: Nicht die Verabsolu-
tierung der diánoia wäre dabei das Falsche, sondern deren vermeintliche 
Erhebung zum nous, zu dessen positivem Instrument.

Im Folgenden wird in einem ersten Schritt aufzuzeigen sein, welche 
Rolle dem Begriff eines Lebens schlechthin de facto in Foucaults Rede 
von biopolitique zukommt, von ihrem ersten Auftreten gleichermaßen 
ante litteram – denn dort ist die Sache, doch noch nicht das Wort vorhan-
den – in Foucaults früherem vernunftkritischen Einspruch gegen die Psy-
chologie über ihre Rolle bei der Kritik an den Humanwissenschaften bis 
zu ihrer Bedeutung für die Auffassung der sogenannten Disziplinar- und 
später Biomacht, wo der Begriff schließlich auch expressis verbis vor-
kommt. Denn – so die Grundthese – nur von einem unendlichen Leben 
her ist es überhaupt möglich, die falschen Vermittlungen eines verarm-
ten, depotenzierten Begriffs des Lebens anzuprangern, wie es Foucault 
zu tun beansprucht. Biopolitique bestünde dann nicht zunächst in einer 
Politisierung des Lebens, sondern eher in dem Naturrest der Kultur und 
dem Kulturrest der Natur, ja in der Biologie der Politik und in der Po-
litik der Biologie, die eine gewisse Moderne unreflektiert mit sich trägt, 
während sie verkündet, die Dichotomien der Metaphysik ungestraft hin-
ter sich gelassen zu haben. 

In einem zweiten Schritt wird zu prüfen sein, inwiefern Georges Can-
guilhems radikal vitalistischer Ansatz imstande ist, von einem Foucaults 
Verwerfung des biopolitischen, naturalistischen Reduktionismus ähnli-
chen Ausgangspunkt ein Verhältnis zwischen der unendlichen Einheit 
des Lebens und seinen Determinierungen zu denken, das das Endliche, ja 
das Recht der Geschichte und der Menschen wieder zur Geltung bringt, 
ohne allerdings ihre immanente Spannung zum Unendlichen naturalis-
tisch aufzugeben. Vor diesem Hintergrund könnte Canguilhems Philo-
sophie des Lebens als ein Gegengift gegen die dämonischen Entgleisun-
gen der absoluten Freiheit im archäologischen Sinne verstanden werden.

LEBEN IM EMINENTEN SINNE ALS FREIHEIT UND LIEBE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292458-210 - am 19.01.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Denis Diderots Rameaus Neffe: ein verdichtetes Paradigma der Geschichte des Wahnsinns
	II.  Nature de la folie und essence de la déraison: Wiederkehr und Triumph des Wahnsinns in Foucaults Neffen
	III.  Die Natur des Geistes: Besitz, Urteil, Persönlichkeit als absolute Unpersönlichkeit in Hegels Neffen
	IV.  Vom Urteil zum Schluss: von der Natur zur Freiheit des Begriffes
	V.  Foucaults andere Grundlage: das Substanzielle nicht als Subjekt, sondern als Widerstreit
	VI.  Leben im eminenten Sinne als Freiheit und Liebe

