
II. Diderots Paradoxa

Denis Diderots Paradox über den Schauspieler, das erstmals 1830 postum er-

schienen ist, steht im Kontext der Debatte um die sensibilité, also der Ein-

fühlung als Grundfrage der französischen Schauspieltheorie des 18. Jahrhun-

derts.1 Man kann es lesen »als Analyse der Arbeit des Schauspielers, als philo-

sophische Theorie der natürlichen Gefühle und ihrer theatralischen Darstel-

lung, als Vorschlag einer Theaterreform«2 und, so wäre hinzuzufügen, auch

als theory in subjection3.

Anhand paradigmatischer Texte, die entweder in direktem oder aber in

indirektem Bezug zu der im Paradox über den Schauspieler dargestellten ›Sub-

jekttheorie‹ stehen, wird Diderots Text im Folgenden zunächst einer mehr-

fachen Lektüre mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung unterzogen. Da-

bei – und auch in der vorliegenden Arbeit insgesamt – geht es weniger um

Vollständigkeit in Bezug auf die bereits vorhandenen Stimmen zum Paradox

(oder den anderen Texten) und den damit in Beziehung tretenden Texten als

vielmehr um eine bewusste Konzentration auf diejenigen Positionen, die für

die übergeordnete Fragestellung, nämlich für diejenige nach dem Verhält-

nis von (Nicht-)Identität, Theater und Subjektivität, von herausragender Re-

levanz sind, wobei jene Begriffe im Verlauf der Arbeit selbst erst definiert

1 Auf die Schwierigkeiten bei der Übersetzung des Begriffs sensibilité verweist Felix Rell-

stab im Vorwort zu seiner Übersetzung, die wir in dieser Arbeit jedoch nicht als Text-

grundlage verwenden: vgl. Diderot: Paradox über den Schauspieler, übers. Rellstab, S. 11f.

Dass Diderot nicht das Gefühl schlechthin bekämpfen will, wie Rellstab bemerkt, wer-

den wir in den folgenden Lektüren jedoch ebenfalls feststellen können.

2 Vgl. Gunter Gebauer, ChristophWulf:Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft, Reinbek bei

Hamburg 1992, S. 247.

3 Vgl. Judith Butler: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford University

Press 1997. Sowie die deutsche Übersetzung: dies.: Psyche der Macht. Das Subjekt der

Unterwerfung, übers. von Reiner Ansén, Frankfurt a.M. 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Paradoxa über Politik und Theater

werden, eben anhand der ausgewählten Texte und Lektüren, also ›induktiv‹.4

Der besondere Reiz dieser Vorgehensweise besteht nicht zuletzt darin, auch

scheinbar weit voneinander entfernte Autoren und Gedanken miteinander in

Beziehung, mithin in einen Dialog zu bringen.

Der hier im Mittelpunkt stehende und als Dialog angelegte Text, an dem

Diderot insgesamt über zehn Jahre gearbeitet hat, ist aus einer Auftragsarbeit

hervorgegangen. 1769 sollte er eine Rezension der französischen Übersetzung

des Buches Garrick ou les acteurs anglais von Antonio Sticotti verfassen. Das

Buch wiederum geht auf ein Gastspiel des englischen Schauspielers David

Garrick zurück, das dieser fünf Jahre zuvor in Paris gegeben hatte. Durch die

Auseinandersetzung mit Sticottis Buch wird Diderot zu eigenen Überlegun-

gen über den Schauspieler angeregt und schreibt schließlich am 14.November

1769 an seinen Auftraggeber und Freund Melchior Grimm:

[…] mit ein wenig Sorgfalt würde ich vielleicht noch nie etwas geschrieben

haben, in dem mehr Feinheit und Scharfblick steckt. Es ist ein schönes Pa-

radox. Ich behaupte, daß es die Empfindsamkeit ist, die die mittelmäßigen

Schauspielermacht; die extremeEmpfindsamkeit die bornierten Schauspie-

ler; der kalte Sinn und der Kopf die großartigen Schauspieler.5

4 Einen umfassenden Überblick über aktuelle philosophische Auseinandersetzungen

mit Diderots Paradox bietet die folgende Ausgabe der Schweizerischen Zeitschrift für

Philosophie: Christine Abbt, Michael G. Festl (Hg.): Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine

Auseinandersetzungmit Denis Diderots ›Paradox über den Schauspieler‹, Studia Philosophi-

ca 77, Basel 2018. Ferner sind im Zusammenhang mit dem Forschungsprojekt, in dem

auch die vorliegende Arbeit entstanden ist, die folgenden Publikationen zu nennen:

Christine Abbt: »Neugierig, verallgemeinernd, politisch. Zum Verständnis demokrati-

scher Praxis in der Antike aus heutiger Sicht«, in: Christoph Riedweg (Hg.): Philosophie

für die Polis, Berlin 2019, S. 537-555; ChristineAbbt, Susanne Schmieden: »Simulacra and

Authenticity in Diderot’s ›Sur le Salon de 1765‹ and ›Paradoxe sur le Comédien‹«, in: Au-

rélia Gaillard, Marie-Irène Igelmann (Hg.): Diderot and 18th-Century Human Simulacra,

Lumières, Bordeaux 2018, S. 51-66; Christine Abbt,Michael G. Festl: »Diderots Politik der

Darstellung«/»La politique de la représentation chez Diderot«, in: dies.: Schauspiel, Po-

litik, Philosophie. Eine Auseinandersetzung mit Denis Diderots ›Paradox über den Schauspie-

ler‹, Studia Philosophica 77, Basel 2018, S. 11-16; Christine Abbt: »Solidarisierung ohne

Empathie? Diderots Entwurf einer politischen Kunst«/»Solidarisation sans empathie?

L’esquisse d’un art politique par Diderot«, in: ebd., S. 97-109.

5 Zur Entstehungs- undPublikationsgeschichte vgl. Gebauer,Wulf:Mimesis, S. 247; sowie

Richard Weihe: Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004, S. 169. Der

BriefDiderots anGrimmvom14.November 1769wird hier zitiert nachderÜbersetzung

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 17

Diderot bezieht hier eindeutig Stellung und identifiziert sich mit der Positi-

on des Ersten im Dialog, welcher seine Position freilich nur im Gespräch mit

dem Zweiten entfalten kann, wie wir im Folgenden sehen werden. Die These,

wenn man davon überhaupt sprechen kann, scheint zu lauten, dass die groß-

artigen Schauspieler keine großen Gefühle, sondern einen kühlen Kopf und

wenig Gefühl haben sollten. Ob es sich dabei um eine deskriptive oder eine

normative Aussage handelt, ist nicht eindeutig zu entscheiden.

Wie Richard Weihe richtig bemerkt, geht es im Paradox ganz wörtlich al-

lerdings um die »Meinung über das Schauspielerproblem – ›sur le comédien‹;

es heißt nicht: das Paradox des Schauspielers. Seine Auffassung ist nicht wi-

dersinnig, sondern eben gerade sinniger als die allgemeine Meinung.«6 Das

bedeutet, dass nicht der Schauspieler selbst paradox ist, sondern die vorherr-

schende Meinung über ihn, nämlich jene, dass er selbst äußerst gefühlvoll

sein muss, um gut spielen zu können. Da jedoch der gesamte Dialog unter

den besagten Titel fällt und nicht bloß die Meinung oder die Figur des Schau-

spielers, kann der Titel auch so gelesen werden, dass der gesamte Dialog ein

Paradox darstellt, mithin sogar kein Dialog, sondern eben ein Paradox – im

Sinne einer eigenständigen literarischen Gattung – ist.

Dass Diderot hier außerdem so deutlich als Autor hervortritt und gerade-

zu identisch zu sein scheint mit der Position des Ersten, ist in zweierlei Hin-

sicht bemerkenswert: Zum einen entspricht diese Position nicht mehr seiner

vorangehenden eigenen Theatertheorie, in der er sich dem Zeitgeist entspre-

chend für den Gefühlsschauspieler ausspricht,7 zum anderen entspricht die-

ses eindeutige Bekenntnis und die Parteinahme für eine Seite des Dialogs,

dessen Autor er ist, ganz und gar nicht dem Rollenspiel, das dem Verhältnis

von Gebauer und Wulf aus: Denis Diderot: Œuvres esthétiques, hg. von Paul Vernière,

Paris 1965, S. 292.

6 Weihe: Paradoxie der Maske, S. 169. Interessanterweise wählen Gebauer und Wulf, auf

dieWeihe sich hauptsächlich bezieht, jedochdenTitel »Paradox des Schauspielers« für

ihr Kapitel über Diderot. Vgl. Gebauer, Wulf:Mimesis, S. 247. Auch im Lexikon der Film-

begriffe der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel ist das Lemma »Paradox des Schau-

spielers« verzeichnet, das sich in erster Linie auf Diderots Text bezieht: http://filmle

xikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

7 Vgl. dazu vor allem Lessings 1760 zunächst anonym veröffentlichte Übersetzung des

Fils Naturel (1757) und dessen Einfluss auf die Entwicklung insbesondere des deut-

schen bürgerlichen Trauerspiels: Das Theater des Herrn Diderot, aus dem Franzö-

sischen übersetzt von Gotthold Ephraim Lessing, Anmerkungen und Nachwort von

Klaus-Detlef Müller, Stuttgart 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816


18 Paradoxa über Politik und Theater

eines Autors zu seinem Text, noch dazu einem Dialog, eigentlich innewohnt.

Dies ist nicht zuletzt dann besonders auffällig, wenn es inhaltlich um die Fra-

ge der Identifikation des Schauspielersmit seiner Rolle geht, die sich auch auf

das Verhältnis eines Autors zu seinen Figuren übertragen lässt. Vor diesem

Hintergrund lässt sich Diderots Aussage, es sei ein »schönes Paradox«, nicht

nur auf den Inhalt des Dialogs und die These vom kalten Schauspieler, die er

daraufhin in seinem Brief an Grimm paraphrasiert, beziehen, sondern zu-

gleich auf den ersten Teil seines Satzes, nämlich dass er selbst dies behaupte.

Im Folgenden werden wir auf die verschiedenen ›paradoxen‹ Ebenen näher

eingehen und den Text im Hinblick auf seine Auseinandersetzung mit dem

Verhältnis von (Nicht-)Identität, Theater und Subjektivität befragen.

II.1 Das Paradox über den Schauspieler als Drama
der Nicht-Identität

Obwohl das Paradox über den Schauspieler ein Text über den Beruf des Schau-

spielers und das Theater ist, über dasWie der gelungenen Darstellung einer

Rolle und die jeweilige Wirkung auf den Zuschauer, wird die Form des Textes

selbst dabei oftmals vernachlässigt und das Paradox des Titels weitgehend

auf die verschiedenen Thesen der Figur des Ersten zum Schauspieler redu-

ziert. Im Lexikon der Filmbegriffe etwa werden drei »Teilparadoxa« in Diderots

Text ausgemacht und thesenartig zusammengefasst:

(1) Das Paradox der Natürlichkeit besteht darin, dass der Eindruck von Spon-

taneität und Authentizität erst durch kaltblütige Strategie entsteht. (2) Wie

eine Maschine muss der Schauspieler die natürlichen Anzeichen einer Ge-

mütsbewegung reproduzieren, ohne innere persönliche Beteiligung, will er

das Publikumbewegen; der Scharfblick des Schauspielers ist gefordert, nicht

seine Empfindsamkeit. Erst wenn der Schauspieler nicht selbst gerührt ist,

vermag er zu rühren (Paradox der Rührung). (3) Und schließlich gelingt das

Auslösen wahrer Rührung erst dann, wenn man es nicht darauf anlegt, Wir-

kung zu erzielen (Paradox der Wirkung).8

8 Hans Jürgen Wulff: Art. »Paradox des Schauspielers«, in: Lexikon der Filmbegriffe,

Online-Lexikon der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel, http://filmlexikon.uni-kiel

.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816


II. Diderots Paradoxa 19

Diese Thesen sind zwar allesamt richtig und fassen die Kernpositionen gut

zusammen, erwecken jedoch den Eindruck, Diderots Text sei ein thesenar-

tig ausgearbeitetes Traktat, was offenkundig falsch ist. Dabei geht gerade die

literarische und dramatische Dimension des Textes selbst verloren, die min-

destens ebenso wichtig und komplex ist wie die darin verhandelten Positio-

nen. Es ist nämlich keinesfalls Diderot selbst als Philosoph, der diese Thesen

aufstellt, vielmehr werden sie innerhalb eines langen und komplex gestalteten

Dialogs zwischen zwei namenlosen Gesprächspartnern in unterschiedlichen

Variationen aufgegriffen und diskutiert, immer jedoch mit konkretem Bezug

zu literarischen Vorlagen, aktuellen Theateraufführungen und Personen des

zeitgenössischen gesellschaftlichen Lebens.

Die Gesprächspartner selbst bleiben dabei anonym, sie werden zu Beginn

lediglich mit Erster Sprecher und Zweiter Sprecher vorgestellt, im weiteren Ver-

lauf nur noch als Erster und Zweiter bezeichnet. Dabei verhält es sich zwar

durchaus so, dass die Position des Ersten diejenige ist, welche Diderot favori-

siert, also die, welche er auch in seinem Brief an Melchior Grimm behauptet.

Die andere Position wird jedoch nicht einfach verworfen, sie wird nicht argu-

mentativ überwunden, sondern bleibt durch den Zweiten präsent, und dieser

ist auch das Movens, welches den Ersten überhaupt zu seinen ausführlichen

und oftmals ausschweifenden Ausführungen bewegt. Auch gibt es keinerlei

Auflösung oder Synthese, keinen Konsens oder eine irgendwie geartete Ei-

nigung, vielmehr wird der Dialog zuletzt durch äußere, nämlich physisch-

konkrete Umstände abgebrochen: Man muss sich auf den Weg zum Abend-

essen machen.

Dabei beginnt der Text bereits mit einer paradoxen Situation, nämlich

mit einer Aufforderung zum Schweigen über jenes Thema, das im Folgenden

überhaupt erst ausgebreitet werden wird:

ERSTER SPRECHER. Reden wir nicht mehr davon!

ZWEITER SPRECHER. Warum?

ERSTER. Es ist die Arbeit Ihres Freundes.

ZWEITER. Was tut’s?

ERSTER. Sehr viel. Wozu Sie vor die Wahl stellen, entweder sein Talent oder

meine Urteilsfähigkeit zu verachten, und die gute Meinung herabzusetzen,

die Sie von ihm oder von mir haben?

ZWEITER. Das wird nicht geschehen, und wenn – dann würde meine

Freundschaft für beide, die sich auf ganz andere, viel wesentlichere Quali-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Paradoxa über Politik und Theater

täten stützt, nicht darunter leiden.

ERSTER. Vielleicht.9

Die Auseinandersetzung um die Frage, ob der Schauspieler Gefühle haben

sollte oder nicht, entspinnt sich an den Aussagen eines dritten, am Gespräch

selbst nicht teilnehmenden Autors, der ein Freund des Zweiten ist und sich

in seiner Arbeit, die wiederum der Anlass des Gesprächs ist, anscheinend für

den Gefühlsschauspieler ausspricht. Der Zweite vertritt zwar im weiteren Ver-

lauf diese Position seines Freundes, doch wird durch die Ausgangslage deut-

lich, dass dies gar nicht genuin seine eigene Position ist, sondern eben jene

vom abwesenden Freund artikulierte und den Zeitgeist widerspiegelnde Auf-

fassung, mithin also lediglich der herrschende common sense, die öffentliche

Meinung zu jener Frage. Der Erste unterstellt seinem Gesprächspartner dann

auch Befangenheit in der Sache, da dieser mit beiden Kontrahenten befreun-

det sei und somit nicht unabhängig und objektiv urteilen könne. Durch seine

Parteinahme würde der Zweite jeweils eine der beiden Seiten, entweder das

Talent des besprochenen Autors oder die Urteilsfähigkeit des kritischen Ge-

sprächspartners – des Ersten im Dialog – verachten, wie dieser sagt. Dies

jedoch bestreitet der Zweitemit dem Verweis auf »viel wesentlichere Qualitä-

ten«, die beide Freundschaften bestimmten.

Nachdem der Zweite weiter insistiert, äußert sich der Erste schließlich

scheinbar widerwillig zu der thematisierten Schrift: »Also gut, wenn es sein

muß: seine Arbeit ist gekünstelt, dunkel, geschraubt, schwülstig geschrie-

ben und voller Gemeinplätze. Wenn er sie gelesen hat, wird ein großer

Schauspieler nicht besser, ein armseliger Komödiant nicht weniger schlecht

sein.«10 Zunächst kritisiert er also ausschließlich deren Stil und nicht etwa

die dort dargelegtenThesen zum Schauspieler. Der Vorwurf besteht demnach

darin, dass die Arbeit einerseits nicht gut geschrieben sei und andererseits

vollkommen wirkungslos bleiben werde, da sie weder einen bereits guten

Schauspieler besser noch einen schlechten weniger schlecht mache. Noch

bevor er sich aber zur Hauptursache der Meinungsverschiedenheit äußert,

nämlich den »Grundeigenschaften des großen Schauspielers«11, kommt er

auf die Ambiguität des kritisierten Textes selbst zu sprechen, die sich darin

zeigt,

9 Diderot: Paradox, S. 5.

10 Ebd. S. 6.

11 Ebd. S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 21

daß sich der französische und der englische Schauspieler, die sich vollkom-

men einig über die absolute Gültigkeit der Prinzipien ihres Autors sind, gar

nicht verstehen und daß in der Fachsprache des Theaters eineweite und gro-

ßeUngenauigkeit besteht, daßklugeMenschenmit ganz entgegengesetzter

Meinung darin das Licht der Wahrheit erblicken.12

Der abwesende Text, auf den Bezug genommen wird, ist also gerade deswe-

gen wirkungslos, so scheint es, weil er ambig ist, jedoch aus der jeweiligen

Perspektive der verschiedenen Schauspielertypen, aufgrund der Ungenauig-

keit der Fachsprache und nicht zuletzt wegen des schlechten Stils des Autors

allen Beteiligten eindeutig erscheint. Sowohl der englische als auch der franzö-

sische Schauspieler fühlen sich durch den Text in ihren Ansichten und Tech-

niken bestätigt, obwohl ihre Spielweisen und zugrundeliegenden Theorien

tatsächlich vollkommen gegensätzlich und unvereinbar sind. Die unkritische

Übereinstimmung der Schauspieler mit dem Gelesenen und die tatsächliche

Widersprüchlichkeit des Geschriebenen verhindern gerade eine echte Ausein-

andersetzung damit. Dem abwesenden Autor selbst, der genau wie sein Text

freilich immer jenseits des Diderot’schen Textes bleibt und somit von Anfang

an nur vermittelt, durch die Stimme eines anderen anwesend ist, scheint dies

gar nicht bewusst zu sein, zumindest wird der Effekt als nicht beabsichtigt

dargestellt. Was Diderot in Gestalt des Ersten bereits hier implizit kritisiert,

ist die nur scheinbare Eindeutigkeit eines Textes, die sich der Kontrolle des

Autors über das von ihm Geschriebene entzieht, denn, so bestätigt der Erste

seinem Gesprächspartner, »diese Zeichen enthalten so klar beide Bedeutun-

gen, daß sich ihr Freund selbst darüber getäuscht hat.«13

Bereits vor den Thesen zum eigentlichen Paradox des Schauspielers ent-

wickelt der Text demnach eine Dramaturgie, die auf Polarisierung und die

Herausstellung vonNicht-Identität,mithin auf Komplexitätssteigerung setzt.

Statt einer klaren Argumentationslinie, die auf eine Figur, eine Person, eine

Stimme zurückzuführen ist, wird ein Dialog von zweien in direkter Rede in-

szeniert, dessen Anlass wiederum der Text eines Dritten ist, der gar nicht

anwesend ist, weder als Figur noch als Stimme, nicht einmal in Form eines

wörtlichen Zitats seines Textes.

Die Form des Paradoxes lehnt sich dabei einerseits an eine gängige Form

des Theaters an, andererseits erinnert sie auch an eine Urszene der abend-

12 Ebd. S. 7.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Paradoxa über Politik und Theater

ländischen Philosophie: den platonischen Dialog. Anders als Platon jedoch

verachtet Diderot weder die Schrift noch das Theater oder die Demokratie,

ganz im Gegenteil. Da es – zunächst – keinerlei indirekte Rede oder Regie-

anweisungen gibt und auch keine Strukturierung in Kapitel, Akte, Szenen

oder Ähnliches, erweckt der Text den Eindruck von Unmittelbarkeit, zumal

der Dialog in medias res beginnt, dem Text also bereits ein längeres Gespräch

vorausgegangen zu sein scheint. Gleichzeitig bewirken die unpersönlichen

Bezeichnungen Erster und Zweiter eine Distanzierung, die Sprecher bleiben

namenlos, unbestimmt, unpersönlich und gewinnen ausschließlich durch ih-

re Rede Konturen. Dabei fällt dem Ersten eindeutig die Rolle des Wortführers

zu, der Zweite dient als Stichwortgeber, Zuhörer und Stellvertreter der gängi-

gen Meinung, die wiederum der abwesende Dritte in seinem Text formuliert

hat.

Da dieser Text jedoch offenbar so undeutlich und widersprüchlich ge-

schrieben ist, dass sich jedermann darin wiederzuerkennen glaubt, findet

auch eine Kritik der gängigenMeinung auf zweiter Ebene statt. Diese bezieht

sich nicht auf den Inhalt, also auf die Tatsache, dass die Gegenseite eine an-

dere, der eigenenMeinung widersprechende Meinung hat undman diese aus

guten Gründen nicht teilt, sondern sie bezieht sich auf den Akt der fraglosen

Übereinstimmung mit der gängigen Meinung selbst. Wie Diderot in Gestalt

des Ersten gleich zu Beginn deutlich macht, ist grundsätzlich Vorsicht gebo-

ten, wenn man die eigenen Ansichten bei einem anderen widergespiegelt zu

bekommen meint, denn es ist möglich, dass man dadurch die Widersprüche

übersieht, die in den Ansichten selbst enthalten sind. Eine Darstellungswei-

se, mit der sich die Widersprüche bewusstmachen lassen, ist – das führt das

Paradox vor, anstatt es nur als These zu behaupten – der Dialog in seiner zum

Paradox gesteigerten Form.

Das Paradox lässt sich dementsprechend auch als eine äußerst lange Sze-

ne lesen, die freilich am Ende noch einmal ihre eigene Geschlossenheit und

›Identität‹ als Dialog zur Disposition stellt und somit auch auf dieser Ebene

paradox wird. Nachdem der Erste die Geschichte eines anderen Dialogs er-

zählt und zum Teil wörtlich wiedergegeben hat, beendet er seine Erzählung

mit der Frage: »Meinen Sie nicht?«, welche metaleptisch in den vermeintlich

eigentlichen Dialog zurückführt, da der Zweite die Frage nicht als Teil der Er-

zählung, sondern als direkte Frage an sich selbst auffasst, zugleich jedoch

geschlafen zu haben scheint und antwortet:

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 23

ZWEITER. Ich meine gar nichts. Ich habe Ihnen nicht zugehört.

ERSTER. Wie, haben wir nicht weiter diskutiert?

ZWEITER. Nein.

ERSTER. Was, zum Teufel, haben Sie denn getan?

ZWEITER. Ich habe geträumt.

ERSTER. Was haben Sie geträumt?14

Zum Schluss also zeigt sich sogar die Form der Kritik am Denken in Identitä-

ten als brüchig und nicht identisch mit sich selbst: Das dargestellte Zwiege-

spräch erweist sich als Selbstgespräch des einen und als Traum des anderen,

beide haben nicht miteinander gesprochen, sondern aneinander vorbei, so

scheint es, oder vielmehr beides zugleich. Insofern hat sich die anfängliche

Aufforderung, nicht mehr »davon« zu reden, bewahrheitet und der Vorwurf,

den der Erste dem Text des abwesenden Autors macht, dass sein Text nämlich

widersprüchlich und mehrdeutig sei, fällt auch auf das Paradox zurück, das

alles zugleich ist: literarisch gestaltete Theorie über den Schauspieler, Dialog,

Theaterstück, Analyse, Kritik, unzuverlässige Erzählung, Theorie der Gefühle

und noch einiges mehr.

Anders als die unfreiwilligeMehrdeutigkeit im Text des besprochenen Au-

tors werden die Ambiguität und das Paradox hier jedoch geradezu heraufbe-

schworen, auf allen Ebenen ausgespielt und immer wieder überboten. Dass

er sich darum, trotz der eingangs ausgemachten recht klaren Thesen über

den Schauspieler, nicht eindeutig festlegen lässt, macht ihn auch zu einem

politischen Text. Uneindeutigkeit und Flexibilität werden – sowohl vom fa-

vorisierten Schauspielertypus als auch durch die Form des Textes – gestaltet,

offen dargestellt und beherrscht. Beides hat seine Grenzen durch die ästhe-

tische Form, also die Rolle, das Stück oder den Text, und erkennt diese an. In

diesen Eigenschaften liegt auch das, was man schließlich die demokratische

Dimension des Paradoxes nennen kann. Es regiert sich in ästhetischer Hin-

sicht selbst und es handelt von einem »Geschöpf, das sich selbst regiert und

als Teil des Demos regiert«15, nämlich vom Schauspieler, allerdings von einem

Idealtypus desselben, welcher bei Diderot mit dem ›gerechten Menschen‹ as-

soziiert wird:

14 Ebd. S. 65.

15 Vgl. zu dieser Formulierung Wendy Brown: Die schleichende Revolution.Wie der Neolibe-

ralismus die Demokratie zerstört, übers. von Jürgen Schröder, Berlin 2015, S. 45. Sie be-

schreibt damit den homo politicus in Abgrenzung zum homo oeconomicus.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Paradoxa über Politik und Theater

Es ist mit einem Schauspiel wie mit einer wohlgeordneten Gesellschaft, wo

jeder etwas von seinen Rechten opfert für das Wohl der Gemeinschaft und

des Ganzen.Wer wird am besten dasMaß dieses Opfers abschätzen? der En-

thusiast, der Fanatiker – gewiß nicht! In der Gesellschaft ist es der gerechte

Mensch. Im Theater der Schauspieler mit kühlem Kopf.16

Diderot selbst eröffnet diesen anthropologisch-politischen Diskurs, der den

›gerechten Menschen‹ mit dem kalten Schauspieler in Beziehung setzt und

beiden ein besonderes Maß an Gesellschaftsfähigkeit zuschreibt. Die Gesell-

schaftsfähigkeit rührt dabei gerade von jener ›Selbstregierung‹ her, die mehr

ist als bloße Teilhabe am Ganzen. Wo der Enthusiast durch seine Gefühle

zwar teilnimmt, aber weder im Besitz seiner selbst ist noch einen Blick für

dasWohl der Gemeinschaft haben kann, da beherrschen der gerechteMensch

und der Schauspieler sich selbst und überblicken auch das Ganze. So jeden-

falls die Idealvorstellung.

Jacques Rancière zeigt auf, dass bei den ›Klassikern‹, also bei den grie-

chischen Philosophen, genau an diesem Unterschied, dem Unterschied von

Teilhabe und Besitz, mithin von Verstehen und Beherrschen des Logos, der

Freiheitsbegriff definiert wird:

Und zwar, weil ihre Freiheit sich in Bezug auf ein besonderes Gegenteil, die

Sklaverei, definiert. Und der Sklave ist genau derjenige, der die Fähigkeit

besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fähigkeit des Logos selbst zu besit-

zen. Er ist jener besondere Übergang von der Tierheit zur Menschheit, den

Aristoteles sehr genau definiert: […] der Sklave ist derjenige, der an der Ge-

meinschaft der Sprache teilhat einzig in der Form des Verstehens (Aisthesis),

nicht aber in jener des Besitzes (Hexis).17

16 Diderot: Paradox, S. 19f. Es handelt sich bei dem Vergleich des Schauspiels mit einer

»wohlgeordneten Gesellschaft« offenkundig um eine Anspielung auf Rousseaus Cont-

rat Social. Insofern muss hier auch eine ironische Geste als Abgrenzung zu Rousseau

mit in Betracht gezogen werden.

17 Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, übers. von Richard Steurer,

Frankfurt a.M. 2002, S. 30. Die Stelle in der Politik des Aristoteles lautet folgenderma-

ßen: »Denn von Natur ist derjenige Sklave, der einem anderen gehören kann – deswe-

gen gehört er ja auch einem anderen – und der in dem Maße an der Vernunft Anteil

hat, daß er sie vernimmt, aber sie nicht (als ihn leitendesVermögen) besitzt; denn auch

die übrigen Lebewesen (besitzen) keine Vernunft, der sie gehorchen können, sondern

da sie nur Sinneswahrnehmungen haben, folgen sie den Affekten.« Hier zitiert nach:

Aristoteles: Politik, übers. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen hg. von Eck-

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 25

Der Sklave ist demnach derjenige, der ›nur‹ versteht, nicht aber die Sprache,

die er versteht, auch besitzt und beherrscht. Er ist darin dem Enthusiasten

nicht unähnlich, der ebenfalls, wie wir gesehen haben, zwar teilnehmend ist

und versteht, nicht aber in der Lage ist zu beherrschen,weder sich selbst noch

das Ganze. Allerdings liegt in der Kontingenz der Verteilung der von Ranciè-

re dargestellten Seiten auch eine Paradoxie, denn die Fähigkeit des Sklaven,

an der Sprache teilzuhaben, ist nur durch eine notwendig, aber implizit vor-

ausgesetzte Gleichheit möglich, die, so Rancière, von den ›Klassikern‹ nicht

explizit ausgesprochen wird:

Vor dem Logos, der über das Nützliche und Schädliche diskutiert, gibt es den

Logos, der befiehlt und Recht gibt zu befehlen. Aber dieser anfängliche Lo-

gos ist mit einem anfänglichenWiderspruch behaftet. Es gibt Ordnung, weil

die einen befehlen und die anderen gehorchen. Aber um einem Befehl zu

gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge: man muss den Befehl ver-

stehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehorchen muss. Und um

das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen befehligt.18

Um nicht nur den Befehl zu verstehen, sondern auch zu verstehen, dass man

ihm gehorchen muss, muss eine Gleichheit zwischen Befehlendem und Ge-

horchendem bestehen, anders, so die Argumentation, gäbe es keine Grundla-

ge für die Beziehung, es gäbe gar keinen gemeinsamen Logos, durch den man

in Beziehung treten könnte, es gäbe schlicht keinerlei Verbindung. Dieser

anfängliche Widerspruch, der darin besteht, dass aus einer ursprünglichen

Gleichheit eine radikale Ungleichheit abgeleitet wird, die dann eine scheinbar

naturgegebene »Ordnung« konstituiert, muss verdeckt werden, um ebendie-

se Ordnung aufrechtzuerhalten. Wäre der Widerspruch sichtbar, stünde die

Ordnung in Frage und würde zur Un-Ordnung.

Der Diderot’sche Schauspieler hingegen, so kann man mit Blick auf die

von Rancière herausgearbeitete »paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontin-

genz jeder gesellschaftlichen Ordnung«19 sagen, verkörpert genau jene an-

fängliche Gleichheit, indem er seine eigene Unterworfenheit unter die Logik

eines anderen offen ausspielt und selbst beherrscht: Anders als der Sklave

hart Schütrumpf, Hamburg 2012, S. 11. Nachfolgend zitiert nach dieser Ausgabe in der

Form Aristoteles: Politik I,5=1254b 22.

18 Ebd. S. 29.

19 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Paradoxa über Politik und Theater

regiert er sich selbst, auch und gerade dann, wenn er sich den ›Befehlen‹ un-

terwirft, die seine Rolle mit sich bringt. In ihm verkörpert sich ein Abstand

zwischen Befehlen und Gehorchen, der gerade deutlich macht, dass jede ge-

sellschaftliche ›Ordnung‹ durch Kontingenz beherrscht und von einer grund-

legenden Gleichheit konstituiert wird – sonst wäre es keine Ordnung. Der

scheinbar natürlichen Verteilung der Positionen setzt der Schauspieler seine

Fähigkeit, scheinbar mühelos die eine oder die andere Position einnehmen zu

können, entgegen. Dafür muss er sowohl gehorchen als auch befehlen kön-

nen, insofern er sich vor allem selbst beherrschen muss.

II.1.1 Das Paradox und der Zuschauer

In der großen Komödie, der Komödie der Gesellschaft, auf die ich immer

zurückkomme, sind alle heißen Seelen auf der Bühne, alle genialen Leute

sitzen im Parkett. Die ersten heißen Verrückte, die zweiten, die sich damit

beschäftigen, ihre Verrücktheiten zu kopieren, heißen Weise.20

Der Schauspieler, somacht Diderots Paradox hier deutlich, kann nur unter der

Voraussetzung spielen, auch ein Zuschauer zu sein oder genauer: zuvor einer

gewesen zu sein. In dieser Hinsicht verhält er sich genau spiegelverkehrt zum

Normalbürger und zur Normalbürgerin: Er ist passiv und rezeptiv, wo diese

agieren und sich ausleben, nämlich in der Gesellschaft, und er ist aktiv, nötigt

die anderen in eine passive Zuschauerrolle, wo er tatsächlich auf einer Bühne

steht und die anderen im Parkett sitzen, nämlich im klar definierten Bereich

eines Theaters.

Die Zuschreibungen werden jedoch so formuliert, dass die gängige Mei-

nung gewissermaßen zitiert und variiert wird, nämlich: ›Alle heißen Seelen

befinden sich auf der Bühne.‹ Dies aber, so die Pointe, ist gerade nur als Me-

tapher richtig und nicht im buchstäblichen Sinne. In der Gesellschaft, also

überall außerhalb des Theaters, ist der Schauspieler ein Zuschauer und dieje-

nigen, welche im Theater gewöhnlich Zuschauer sind, werden von jenem be-

obachtet, studiert und später womöglich nachgeahmt. In der »Komödie der

Gesellschaft« sind sie Darsteller ihrer selbst, der Schauspieler ist ihr heimli-

ches Publikum.

Diderot macht hier also keineswegs in erster Linie eine Aussage über

Theater, sondern eine politische Aussage, in der es um das Verhältnis von

20 Diderot: Paradox, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 27

Einzelnem und Gesellschaft geht: Die Gesellschaft erscheint demnach nicht

nurwie eine Komödie, es geht nicht um einen Vergleichmit demTheater, viel-

mehr handelt es sich um die »Komödie der Gesellschaft«. Dort eben und nur

dort sind alle »heißen Seelen auf der Bühne« und bei diesen handelt es sich

gerade nicht um Schauspieler, sondern erstaunlicherweise um »Verrückte«.

Die Schauspieler hingegen sind Weise, sie sind jene »genialen Leute«, die le-

diglich die Verrücktheiten der anderen studieren und anschließend auf der

tatsächlichen Bühne des Theaters »kopieren« und darstellen.

Das so verstandene Theater ist damit weder ein Abbild der Gesellschaft

noch ein ganz anderer Raum, sondern eine genaue Umkehrung der üblichen

Rollen der Menschen in der Gesellschaft, und zwar unabhängig von der je-

weils konkreten Rolle des Einzelnen. Entscheidend ist zunächst lediglich die

Verteilung von Aktivität und Passivität, von Produktion und Rezeption, von

Reflexion und Emotion.

Wenn aber die Gesellschaft selbst bereits eine Komödie ist, deren Akteu-

re Verrückte sind, dann bedarf es eines Theaters nicht aus Gründen der Zer-

streuung, sondern aus Gründen der Konzentration, der Reflexion undmithin

der Kritik an jener »Komödie der Gesellschaft«. Dennoch geht es bei Diderot

auch darum, die Zuschauer im Theater innerlich zu bewegen, sie emotional

anzusprechen. Im räumlich und zeitlich klar definierten Bereich desTheaters

ist es dem Schauspieler möglich, die physisch passiven Zuschauer innerlich

zu bewegen, und zwar durch die Nachahmung dessen,was er durch sein eige-

nes aktives Zuschauen jener imAlltagsleben gelernt hat.Dabei ist sein eigener

Körper gleichsam das Speichermedium dessen, was er zuvor an wirklichem

Leben rezipiert hat, und seine Gesten sind Zitate:

Er hört sich zu, während er euch bewegt, und sein ganzes Talent besteht

nicht, wie ihr annehmt, im Fühlen, sondern in der Fähigkeit, die äußeren

Zeichen des Gefühls so gewissenhaft wiederzugeben, daß ihr euch täuschen

laßt. Die Schmerzensschreie hat er in seinem Ohr notiert. Die Gesten seiner

Verzweiflung kommen aus dem Gedächtnis und sind vorm Spiegel auspro-

biert worden.21

Die Täuschung besteht also nicht nur darin, dass der Schauspieler Gefühle

zeigt, die er selbst gar nicht hat, sondern auch darin, dass er die äußeren

Zeichen dieser Gefühle den Zuschauern gewissermaßen abgenommen hat

21 Ebd. S. 13. Die ›zitierbaren Gesten‹, wie sie hier von Diderot gleichsam in einer Urszene

plastisch beschrieben werden, werden uns bei Brecht wiederbegegnen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Paradoxa über Politik und Theater

und sie ihnen nun als seine vermeintlich eigenen wieder ›verkauft‹. Er gibt

ihnen somit, was ihnen bereits gehört, jedoch so, dass sie es sich als etwas

vermeintlich Fremdes wieder aneignen, in einer veränderten, ästhetisierten,

eben ›verfremdeten‹ Form.

Die Möglichkeitsbedingung der gelungenen Täuschung ist demnach ei-

ne Gleichheit von Zuschauer und Schauspieler im Hinblick auf deren (Kör-

per-)Sprache und die äußeren Zeichen des Gefühls. Der Schauspieler muss

die konventionelle Semiotik genau beherrschen und nachahmen können, da-

her muss er sie zuvor intensiv studiert haben. Durch seine Beherrschung hat

er nicht nur Anteil an der Sprache, sondern bringt sie in seinen Besitz, kann

sie nach Belieben formen, auch verändern und gezielt einsetzen.DasTheater-

publikum hingegen versteht lediglich passiv und ›gehorcht‹ dem Rezeptions-

befehl der Zeichen im Sinne von Rancières Definition des Sklaven, der »die

Fähigkeit besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fähigkeit des Logos selbst

zu besitzen.«22 Dem Schauspieler bleibt daher

weder Verwirrung, noch Schmerz, nochMelancholie, noch seelische Nieder-

geschlagenheit. Diese Gefühlseindrücke nehmt ihrmit euch fort. Der Schau-

spieler ist müde, ihr seid traurig. Es liegt daran, daß er sich bewegt hat, ohne

zu fühlen, und ihr gefühlt habt, ohne euch zu bewegen. […] die Illusion ist

euer; er weiß genau, daß er sie nicht ist.23

Die Illusion auf Seiten derTheaterzuschauer rührt demzufolge daher, dass sie

an das glauben, was sie sehen, während der Schauspieler lediglich zeigt, was

er beherrscht, nicht aber tatsächlich fühlt. Sie glauben demSchein, deuten die

Zeichen des Gefühls so,wie sie es auch imAlltag tun, undwerden dadurch von

den dargestellten Gefühlen unmittelbar affiziert. Allerdings fühlen sie nicht

mit dem Schauspieler oder mit der von ihm dargestellten Figur, sondern sie

fühlen an dessen oder deren Stelle, da der Schauspieler lediglich zeigt und

sich bewegt, ohne selbst zu fühlen, was er zeigt. Die Zuschauer sind ihrer

Zuschauerrolle also regelrecht ausgeliefert und erleiden am eigenen Leib das,

was der Schauspieler bloß darstellt.

In diesem Modell glaubt der Zuschauer an Identität, und zwar nicht un-

bedingt deshalb, weil er sich selbst mit dem, was er sieht und wahrnimmt,

identifiziert, sondern insofern er an eine Identität von Zeichen und Gefühl

22 Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

23 Diderot: Paradox, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 29

glaubt, eine unmittelbare Einheit von Signifikant und Signifikat. Das Mit-

fühlen geschieht darum auch mit scheinbarer Notwendigkeit, es ist Teil der

Illusion, die der Schauspieler hervorbringt, ohne sie selbst zu sein. Während

sich der Schauspieler die Differenz von physischer und psychischer Bewe-

gung zunutze macht, wird diese Differenz für den Zuschauer zum Problem,

insofern die Gefühlseindrücke bei ihm fortwirken und ihn buchstäblich ›de-

primieren‹, ihn niederdrücken und affektiv überrumpeln. Dem Schauspieler

bleibt lediglich körperliche Erschöpfung, keine emotionale, während der Zu-

schauer die Gefühlseindrücke sogar unfreiwillig »mit sich fortnimmt«, von

ihnen also regelrecht verfolgt wird. Das Schauspiel ist demzufolge vor allem

für den Spieler eine Form der Katharsis, nicht jedoch für den Zuschauer.

Gleichwohl sind Zuschauer in diesem Modell absolut notwendig, um

Theater überhaupt stattfinden zu lassen, und dieser Umstand – die Notwen-

digkeit des Zuschauers – ist laut Rancière der Kern jener Kritik am Theater,

die eine lange Tradition hat und deren bekannteste Vertreter, ihm zufolge, in

Platon und Rousseau zu finden sind:

Die zahlreichen Kritiken, die das Theater im Laufe seiner Geschichte hervor-

gerufen hat, können nämlich auf eine wesentliche Formel reduziert werden.

Ichwerde sie das Paradox des Zuschauers nennen, ein Paradox, das vielleicht

grundlegender ist als das berühmte Paradox des Schauspielers. Dieses Pa-

radox lässt sich einfach formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer

[…].24

Wenn es aber kein Theater ohne Zuschauer gibt, dann gibt es auch keinen

Schauspieler ohne Zuschauer. Das ›Paradox des Zuschauers‹ ist damit nicht

nur grundlegender, es ist vielmehr die Voraussetzung für das Paradox des

Schauspielers, und dieser Gedanke ist bei Diderot zwar nicht ausgeführt, aber

durchaus angelegt. Rancière wiederum kritisiert nicht nur die Tradition der

Kritik, die von der Prämisse ausgeht, dass das Zuschauersein grundsätzlich

etwas Schlechtes ist, sondern auch die verschiedenen Versuche der Lösung

dieses ›Problems‹, das sich in seinen Augen auch umkehren lässt:25

24 Jacques Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, übers. von Richard Steurer, Wien 2009,

S. 12.

25 Er nennt hierfür beispielhaft Bertolt Brecht und Guy Debord, die ihm zufolge beide,

jedoch auf entgegengesetzteWeise, dieDistanz zwischen Schauspieler undZuschauer

thematisieren und versuchen, diese zu durchbrechen. Dass seine Kritik an Brecht nicht

in Gänze zutreffend ist, wird im Teil über Brecht deutlich werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Paradoxa über Politik und Theater

Aber könnte man nicht das Problem umdrehen und sich fragen, ob nicht

gerade derWille, die Distanz abzuschaffen, erst die Distanz schafft?Was er-

laubt es, den an seinem Platz sitzenden Zuschauer für inaktiv zu erklären,

wenn nicht die vorher behauptete radikale Opposition zwischen dem Akti-

ven und dem Passiven? […] So wertet man den Zuschauer ab, weil er nichts

tut, während die Schauspieler auf der Bühne oder die Arbeiter draußen ihre

Körper handeln lassen.26

Zwar ist diese Opposition auch für die Diderot’sche Argumentation entschei-

dend, jedoch vertritt dieser im Paradox gerade nicht jene Vorstellung einer

›Emanzipation‹ des Zuschauers, die Rancière mit Skepsis betrachtet, näm-

lich »Emanzipation als Wiederaneignung eines in einem Trennungsprozess

verlorengegangenen Selbstverhältnisses.«27 Diderot vielmehr betont gerade

die Opposition und die Trennung durch das Aufzeigen der starken Bezogen-

heit von Schauspieler und Zuschauer aufeinander und durch die notwendige

›Entfremdung‹ des Schauspielers von sich selbst. Er sieht darin gerade kein

Problem, jedenfalls keines für das Theater, sondern zeigt es als Vorausset-

zung seiner Auffassung von Theater. Das ›Problem‹ des Zuschauers, nämlich

passiv und rezeptiv zu sein, ist also kein Problem des Theaters, sondern ge-

hört zu diesem notwendig hinzu. Es geht bei demVerhältnis von Schauspieler

und Zuschauer bei Diderot somit gerade nicht um eine »selbstauflösende Ver-

mittlung«28, sondern um eine reflektierende Hervorhebung der notwendigen

Vermittlung.

Hinzu kommt die räumliche und zeitliche Begrenzung der jeweiligen Po-

sition: Der Schauspieler ist auch immer schon Zuschauer, genauer muss er

Zuschauer gewesen sein, um spielen zu können, er ist es jedoch nicht im

Theater. Diese Möglichkeit eines Wechsels zwischen den beiden Positionen

und die Inanspruchnahme der Kenntnisse der einen Perspektive für die an-

dere heben die Trennung nicht auf, sondern betonen sie, machen aber auch

die Möglichkeit des Übergangs deutlich, obgleich dieser asymmetrisch ist:

Schauspieler sind immer auch Zuschauer, Zuschauer sind jedoch keine pro-

fessionellen, das heißt bewussten Schauspieler, sondern vielmehr deren ›Ver-

suchsobjekte‹ in doppelter Hinsicht, nämlich einmal als beobachtete Objekte,

sodann als affizierte Subjekte.

26 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 22f.

27 Ebd. S. 25.

28 Ebd. S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 31

Das emanzipatorische Potential des Diderot’schen Ansatzes liegt dann

auch vielmehr in der Aneignung eines Fremdverhältnisses und der Etablie-

rung eines erstmals möglichen Selbstverhältnisses als in der »Wiederaneig-

nung eines in einemTrennungsprozess verlorengegangenen Selbstverhältnis-

ses«. Die Emanzipation wird nicht durch die Ununterscheidbarkeit oder eine

Angleichung von Schauspieler und Zuschauer ermöglicht, sondern durch die

durchaus radikale, aber nicht absolute Verteilung der gleichwertigen Positio-

nen imTheater. Somit kannDiderots Paradox als die Umkehrung der von Ran-

cière formulierten Problemstellung gelesen werden: DerWille, die Distanz zu

vergrößern und aufrechtzuerhalten, schafft sie ab, und zwar insofern, als zwi-

schen den Positionen eine grundsätzliche Gleichheit besteht, die derjenigen

entspricht, die zwischen Befehlenden und Gehorchenden besteht – allerdings

mit denselben Problemen im Hinblick auf die »reine Kontingenz« der Ord-

nung, die eben nur so lange eine ist, wie die ursprüngliche Gleichheit gerade

nicht in Erscheinung tritt. Anders ausgedrückt: Gerade die zumindest tem-

porär gegebene klare Unterscheidung zwischen den Positionen weist auf die

ursprüngliche Gleichheit hin, die etwas anderes ist als Identität. Darauf soll

im folgenden Kapitel näher eingegangen werden.

II.1.2 Nicht-Identität als Bedingung von Gleichheit

Die bereits erwähnte »paradoxeWirksamkeit der reinen Kontingenz jeder ge-

sellschaftlichen Ordnung«29 basiert, wie bereits zuvor angedeutet, auf der

ursprünglichen Gleichheit derjenigen, die befehlen, und derjenigen, die ge-

horchen. Diese Gleichheit wird laut Rancière jedoch in der philosophischen

Tradition verdeckt, sodass der Sklave und der Herrscher als scheinbar radikal

Ungleiche die Identität der vermeintlich natürlichen gesellschaftlichen Ord-

nung als ganzer gewährleisten. Politik, so Rancière, unterbricht ebendiese

Ordnung:

Es gibt Politik, weil bzw. wenn die natürliche Ordnung der Hirtenkönige, der

Kriegsherren oder der Besitzenden durch eine Freiheit unterbrochen ist, die

die Gleichheit aktualisiert, auf der jede gesellschaftliche Ordnung beruht.

[…] Die Ungleichheit ist letztlich nur durch die Gleichheit möglich. Es gibt

29 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Paradoxa über Politik und Theater

Politik, wenn die als natürlich vorausgesetzte Logik der Herrschaft von dem

Effekt dieser Gleichheit durchkreuzt wird.30

Die vollständig geordnete Gesellschaft befindet sich damit immer jenseits

der Politik, insofern sie die Verteilung der Positionen naturalisiert und fest-

schreibt. Dass Ungleichheit nur durch Gleichheit möglich ist, heißt letztend-

lich, dass die Etablierung einer Ordnung, die auf Ungleichheit basiert, nur

möglich ist, wenn alle am gleichen Logos teilhaben, nämlich an jenem, der

diese Ungleichheit rechtfertigt und als natürliche oder notwendige ausgibt.

Politik ist die Erinnerung an die ursprüngliche Gleichheit und deswegen eine

Gefahr für jede bestehende Ordnung,weil sie unter dem oberflächlichen Kon-

sens und der Anerkennung der zugeordneten Positionen den Konflikt freilegt,

der sich aus der Kontingenz des Bestehenden speist.

Politik löst die Identität der Gesellschaft auf, da diese in einen Wider-

spruch mit sich selbst gerät, die etablierte Ordnung und die eindeutige Ver-

teilung der Rollen in Frage stellt. Der Übergang vom Verstehen des Befehls,

also vomVerstehen des herrschenden Logos zumBesitz des Logos und damit zu

der Fähigkeit, selbst Befehle zu erteilen, markiert den Beginn dessen, was bei

Rancière ›Politik‹ genannt wird. Die Paradoxie liegt in jener Struktur begrün-

det, die derjenigen ähnlich ist, welche auch das Verhältnis von Zuschauer und

Schauspieler kennzeichnet: Die Gleichheit kommt zum Vorschein durch das

Hervorheben der Ungleichheit, also durch die Politik, und die Ungleichheit,

welche die gesellschaftliche Ordnung kennzeichnet, ist überhaupt nur durch

diese ursprüngliche Gleichheit möglich. Diese ist gleichsam der Nullpunkt,

aus dem die spätere Ordnung hervorgeht.

Das oben skizzierte Theater hat demgegenüber die Ungleichheit zum Ur-

sprung, und zwar in doppelter Hinsicht: Zum einen basiert es, wie bereits

besprochen, auf der Trennung von Zuschauer und Schauspieler, wenn auch,

wie Rancière aufzeigt, diese Trennung als eine absolute in Frage zu stellen

ist. Zum anderen besteht ein Ungleichheitsverhältnis zwischen der Art der

Ordnung des Theaters und jener der Gesellschaft, da das Theater keine Na-

türlichkeit der Verteilung der Positionen zu behaupten versucht. Die ›Künst-

lichkeit‹ desTheaters und seiner spezifischenOrdnung entspricht damit nicht

der »reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnung«31, sondern ist viel-

30 Ebd. S. 29.

31 Vgl. ebd. S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 33

mehr eine Art ›zweite Natur‹, deren Ordnung zwar nicht natürlich erscheinen

soll, aber auch nicht völlig kontingent ist.

Somit zeigt dasTheater ex negativo den Zusammenhang von Identität und

Gleichheit in der Gesellschaft auf: Um als Theater definierbar zu sein, muss

dieses eine Identität aufweisen, die im Unterschied und der vordergründigen

Ungleichheit von Zuschauer und Schauspieler gründet. Diese Ungleichheit

ist jedoch eine konkrete und auf den zeitlichen und räumlichen Rahmen des

Theaters beschränkte; es ist eine artifiziell und von allen Beteiligten bewusst

hergestellte Ungleichheit, die an den Rahmen des Theaters gebunden ist und

dieses zugleich konstituiert. Indem das Theater diese offen ›künstlich‹ her-

gestellte Ordnung zeigt und zugleich andere Ordnungen, also von sich selbst

verschiedene Ordnungen repräsentiert, fungiert es zugleich als Effekt jener

Gleichheit, die Rancière zufolge jeder gesellschaftlichen Ordnung zugrunde

liegt und die notwendig ist, um den herrschenden Logos – hier den des Thea-

ters – überhaupt verstehen zu können. Auch hier also ist die Ungleichheit

nur durch die Gleichheit möglich, im Theater aber wird dieses paradoxe Ver-

hältnis nicht verschleiert, sondern ins Bewusstsein gebracht und künstlerisch

genutzt.

Dabei ist auf einer weiteren Ebene auch das Prinzip der Nicht-Identität

für das Theater konstitutiv. Der Schauspieler unterscheidet sich vom Zu-

schauer nämlich nicht allein dadurch, dass er aktiv ist, während jener passiv

bleibt und zuschaut, sondern auch dadurch, dass er nicht er selbst ist,

sondern vielmehr etwas anderes oder jemand anderen repräsentiert. Holger

Schott Syme sieht darin gar die Grundprämisse desTheaters und genau diese

in unserer Gegenwart in Gefahr:

Rather, the essence of theatre is the agreed-upon assumption that one of the

two parties in the room is not quite herself – and the only reason the other

party has shown up is because they are interested in the thing or the person

or the idea that the first party represents, in full knowledge of the fact that

that representation is in some sense profoundly untruthful.32

Das Wissen um die ›Unwahrhaftigkeit‹ der Repräsentation ist dabei der ent-

scheidende Aspekt. Der Zuschauer kommt nicht trotz der dort herrschenden

32 Holger Schott Syme: »How to Kill a Great Theatre: The Tragedy of the Volksbühne«,

in: dispositio.net, 20.5.2017. www.dispositio.net/archives/2452 (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Paradoxa über Politik und Theater

›Unwahrhaftigkeit‹ ins Theater, sondern gerade wegen dieser. In diesemWis-

sen um die Unwahrhaftigkeit, welches in Diderots Paradox etabliert wird, be-

steht die dortige Aufklärung des Zuschauers respektive der Leserin. Das heißt

auch, dass der Unterschied zwischen dem typischen Zuschauer zu Diderots

Zeit und dem heutigen Theaterpublikum darin besteht, dass diesem grund-

sätzlich zugetraut wird, sich über die Unwahrhaftigkeit im Klaren zu sein

und genau dafür Zeit und Geld aufzuwenden. Der heutige Theaterzuschauer

erwartet also nicht oder nicht in erster Linie Unterhaltung, Belehrung oder

emotionale Ergriffenheit vom Theater, sondern er erwartet vielmehr, auf in-

telligente Weise belogen zu werden.33

Das Wissen um den Aspekt der Repräsentation auf Seiten des Schauspie-

lers und die für diesen Beruf – insofern es einer ist – konstitutive Nicht-

Identität des Subjekts machen also die ›Identität‹ des Theaters, wie es bei Di-

derot gezeigt wird, aus. Zugespitzt formuliert basiert die Identität des Thea-

ters also auf Nicht-Identität und damit ebenfalls auf einer Paradoxie. Der

Schauspieler als ein nicht mit sich selbst identisches Subjekt repräsentiert

etwas Drittes, was so wiederum nur im Theater möglich ist. Das Theater ist

nur dann Theater, wenn es über sich hinausweist und etwas außerhalb des

Theaters repräsentiert. Es bezieht seine institutionelle Identität aus der Er-

möglichung der Nicht-Identität einzelner Subjekte und umgekehrt: Nur im

Theater ist ein solches »Subjekt ohne Subjekt« denkbar, wie Philippe Lacoue-

Labarthe es in eben dieser Formel zuspitzt, denn »nur der ›Mann ohne Eigen-

schaften‹, nur ein Wesen ohne Eigen- und Besonderheiten, das Subjekt ohne

Subjekt (entfernt und abgezogen von sich selbst), ist in der Lage, überhaupt

zu zeigen [présenter] oder herzustellen.«34

Insofern der ideale Schauspieler bei Diderot ein Geschick für die un-

terschiedlichsten Charaktere hat, stellt er nicht zuletzt eine grundsätzliche

Gleichheit zwischen diesen verschiedenen Charakteren nicht einfach dar,

sondern zuallererst her. Für ihn und im Theater sind alle Rollen absolut

gleichwertig, unabhängig davon, welcher Rang der jeweiligen Rolle in der

herrschenden gesellschaftlichen Ordnung zusteht oder zugeschrieben wird.

33 Zumindest gilt dies für den idealtypisch aufgeklärten und modernen Zuschauer, als

der das aktuelle Publikum oftmals gerade nicht mehr angesprochen wird, wie Syme

in Bezug auf die Neuausrichtung der Berliner Volksbühne aufzeigt und kritisiert.

34 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis« (Vortrag, gehalten am 1. No-

vember 1979 in Berkeley, University of California), in: Die Nachahmung der Modernen.

Typographien II, übers. von Thomas Schestag, Basel 2003, S. 11-33. Hier S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 35

Der Schauspieler befindet sich selbst jenseits von Hierarchien und bricht

diese durch sein Talent, jedwede Rolle spielen zu können, auf – jedenfalls

im Moment des Spiels selbst. Gleichwohl handelt es sich dabei nicht um

ein Plädoyer für die Anarchie, also die Abschaffung oder Zerstörung jedwe-

der hierarchischen Ordnung, sondern um eine Demonstration eben jener

»reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnung«, in deren »paradoxer

Wirksamkeit« Rancière nichts weniger als die Voraussetzung von Politik

festmacht, insofern Politik als etwas betrachtet wird, das gerade nicht in

der reibungslosen Ausübung von Macht und der effizienten Verwaltung des

Bestehenden besteht, sondern in der bewussten Unterbrechung35 der dafür

etablierten »Maschinerien«.36 Die Unterbrechung der scheinbar reibungslos

funktionierenden Maschinerien erinnert an die bestehende Machtausübung

und an die Festschreibung von Ungleichheit vor dem Hintergrund der

zugrundeliegenden ursprünglichen Gleichheit.

II.1.3 Vom großen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer:

Großzügigkeit statt Ressentiment

Was Diderots Paradox zufolge den guten Schauspieler von einem schlechten

unterscheidet, ist,wie schon gesehen, die Fähigkeit, Gefühle auf der Bühne zu

simulieren, anstatt sie tatsächlich zu durchleben, undmithin denmit starken

Gefühlen einhergehenden Kontrollverlust des Selbst an andere zu delegieren,

um damit eine bestimmteWirkung zu erzielen. Dieser Vorgang setzt auf Sei-

ten des Zuschauers die Fähigkeit der Empathie respektive der Einfühlung,

also ein zunächst moralisch neutral gefasstes Mit- oder Nachfühlen voraus,

dem die dargestellten Gefühle gewissermaßen untergejubelt werden.37 Em-

35 Auch der Begriff der ›Unterbrechung‹ wird bei Brecht erneut auftauchen; er ist dort

bekanntermaßen als Technik der Kritikermöglichung in das Theater selbst integriert.

In diesem konkreten Zusammenhang, also bezogen auf Rancières Terminologie, ist es

damit buchstäblich ›politisch‹.

36 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

37 Die Begriffe ›Empathie‹ und ›Einfühlung‹ werden im Folgenden weitgehend synonym

verwendet, insofern sie zunächst einmal beschreibend in Bezug auf den jeweiligen

Text zu verstehen sind. Grob gesagt ist ›Einfühlung‹ der ältere Begriff, ›Empathie‹ ein

zeitgenössischer Begriff. Da wir uns aber nicht auf aktuelle Empathie-Diskurse ein-

lassen, sondern die bei Diderot verhandelten Positionen in den Mittelpunkt stellen

wollen, ist es sinnvoll, beide Begriffe zu verwenden und explizit darauf zu verweisen,

dass ein bestimmtes, von Diderot behandeltes Phänomen damit bezeichnet wird, das

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Paradoxa über Politik und Theater

pathie ermöglicht dann einen Selbstverlust des Zuschauers durch dessen Fo-

kussierung auf den anderen, nämlich den Schauspieler. Insofern ist auf den

ersten Blick auch bei Diderot das enthalten, was üblicherweise die Kritiker

des Theaters auf den Plan ruft, denn erstens steht der Zuschauer laut dieser

Kritik »einer Erscheinung gegenüber, von der er weder den Herstellungsvor-

gang noch die Wirklichkeit, die von der Erscheinung verdeckt wird, kennt.

Zweitens bleibt der Zuschauer unbeweglich und passiv auf seinem Platz. Zu-

schauer sein bedeutet, zugleich von der Fähigkeit zur Erkenntnis und von der

zur Handlung getrennt zu sein.«38

Der Zuschauer kann demnachweder erkennen noch handeln; er wird viel-

mehr vom Schauspiel gebannt und von seiner eigenen Empathiefähigkeit be-

herrscht. Das heißt, er verliert sogar, wenn auch nur vorübergehend, sein ei-

genes Ich und spiegelt emotional,was für den idealen Schauspieler im Paradox

konstitutiv ist: das Fehlen einer eigenen Identität. Im Moment der Rezepti-

on gilt der bei Diderot thematisierte Selbstverlust somit auch und besonders

für den Zuschauer. Anders als der Schauspieler, dessen eigene Gestalt in den

Hintergrund tritt, um die fremden Gestalten spielen zu können, ist es beim

Zuschauer allerdings das eigene Gefühl, das von den Gefühlen des anderen in

den Hintergrund gedrängt wird. Beim Schauspieler ist der Identitätsverlust

aktiv und kontrolliert, insofern die Vorstellung eines tatsächlichen ›Subjekts

ohne Subjekt‹ eine nicht realisierbare Idealvorstellung bleibenmuss,während

der Zuschauer des großen Schauspielers den eigenen Identitätsverlust passiv

erleidet und somit weder erkennen noch handeln kann – so zumindest die

gängige Kritik.

Ein scharfer Gegensatz von starkem Ich-Bewusstsein auf der einen

Seite und Empathie auf der anderen Seite ist auch für Friedrich Nietzsches

Verständnis des Ressentiments konstitutiv. Ähnlich wie Rancière in jüngerer

Zeit geht Nietzsche bereits von einer grundsätzlichen Polarisierung zwischen

›Aristokraten‹ und ›Sklaven‹ aus und konstituiert dieses Verhältnis ebenfalls

vornehmlich durch eine Beobachterperspektive, also durch eine räumlich-

visuelle Verteilung der Positionen.Während nur der Aristokrat ein tatsächlich

unabhängig fühlendes, starkes Ich ist, wendet sich der Sklave nach außen

und mithin auf dieses starke Ich des Aristokraten, aber nicht, um es als

anderes anzuerkennen, sondern um ihm nachzufühlen und es schließlich als

sich nicht ohneweiteres in heutige Empathie-Diskurse übersetzen lässt. Dies liegt, wie

gesagt, auch außerhalb unserer Fragestellung.

38 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 37

anderes zu verneinen. Darin besteht jener ›Sklavenaufstand in der Moral‹,

den Nietzsche in der Genealogie der Moral folgendermaßen beschreibt:

Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das R e s s e n t i -

m e n t selbst schöpferisch wird undWerthe gebiert: das Ressentiment sol-

cherWesen, denen die eigentliche Reaktion, die der That versagt ist, die sich

nur durch eine imaginäre Rache schadlos halten. […] Diese Umkehrung des

werthenden Blicks – diese n o t h w e n d i g e Richtung nach Aussen statt

zurück auf sich selber – gehört eben zum Ressentiment: die Sklavenmoral

bedarf, um zu entstehn, immer zuerst einer Gegen- und Aussenwelt, sie be-

darf, physiologisch gesprochen, äusserer Reize, um überhaupt zu agiren, –

ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.39

Der Sklave ist hier ein Beobachter des anderen und dadurch dem Ressenti-

ment, eben dem ›Nach-Fühlen‹ unterworfen, das ihn gleichsam zwanghaft an

den anderen und dessen vermeintliche Gefühle bindet, zugleich jedoch einen

Widerstand gegen diesen anderen hervorruft. Fritz Breithaupt geht in Bezug

auf Nietzsche gar so weit, Empathie mit Ressentiment gleichzusetzen, was

zwar ein interessanter Gedanke, allerdings nur bedingt nachvollziehbar ist:

Diese Beobachter, diese Wesen mit Empathie, leben in der Nachfolge der an-

deren. Sie erleben nach und fühlen, was diese vielleicht fühlen mögen. Dies

ist die wörtliche Bedeutung von »re-sentiment«, »nach-fühlen«. Der empa-

thischeMenschhat keine eigenenGefühle, zumindest keine starkenGefühle

voller Leidenschaft. Stattdessen lebt er die Gefühle andererMenschen nach.

In diesem Sinne ist Empathie für Nietzsche strukturell Ressentiment.40

Richtig ist, dass sowohl Empathie als auch Ressentiment selbst keine Gefühle,

sondern per definitionemFormen der gefühlsmäßigen Reaktion eines Individu-

ums auf ein anderes Individuum sind. Empathie und Ressentimentmiteinan-

der zu identifizieren respektive Nietzsche diese Identifikation zuzuschreiben,

erscheint vor dem Hintergrund einer genauen Differenzierung und Analyse

jedoch wenig hilfreich, bedenktman insbesondere,wie affektiv und gewisser-

maßen selbst ressentimentbehaftet auch nur der Verdacht des Ressentiments

in politischen Diskursen diskutiert wird oder Diskussionen gar verhindert.

39 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studi-

enausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 5 (= KSA 5),

München 1999, S. 245-412. Hier S. 270. (Hervorh. i. O.)

40 Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017, S. 60. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Paradoxa über Politik und Theater

Wenn darüber hinaus auch noch Empathie per se als Ressentiment betrachtet

würde – und nicht etwa als eine zwar analoge, jedoch keineswegs identische

Form der Bezugnahme –, fiele die Analyse in diesen Diskursen noch um ei-

niges schwerer.

Da sich nichtsdestotrotz das Nachfühlen als Ressentiment nicht so sehr

auf das richtet, was die anderen tatsächlich fühlen, sondern auf das, »was

diese vielleicht fühlen mögen«, handelt es sich um keine echte Beziehung zu

den anderen, keine Form der Intersubjektivität und Verbindung, sondern um

eine wie auch immer geartete Form der Projektion.41 Zeitgenössischer for-

muliert könnte man die Beziehung auch virtuell nennen, insofern sie reale

Konsequenzen hat, obwohl sie physisch nicht existiert. Darin, so lässt sich als

Gegenthese festhalten, liegt auch die Differenz von Empathie und Ressenti-

ment: Erstere bezieht sich auf eine existierende Beziehung, die freilich auch

künstlich im Sinne von ästhetisch sein kann, oder sie stellt eine Beziehung

im Sinne der Gleichheit überhaupt erst her. Ressentiment dagegen bezieht

sich auf eine rein virtuelle Beziehung, verhindert oder boykottiert eine echte

Beziehung und basiert auf radikaler Ungleichheit, die allerdings durch das

Provozieren von Ressentiments auf diese Weise auch zuallererst erzeugt wer-

den kann.

Anders als das Ressentiment und die Projektion, die bestimmte ›dunkle

Seiten‹ von Empathie darstellen, ist insbesondere die vom Schauspieler beim

Theaterzuschauer evozierte Empathie eine ästhetisierte und bewusst herge-

stellte.42 Als seinerseits ein Zuschauer des Alltags betrachtet der Schauspieler

zunächst selbst die äußere Form der Gefühle und nicht deren psychologische

Ursache, er ist also ebenfalls ein Beobachter, aber ein kalter Beobachter, der

sich nicht unmittelbar affizieren lässt, sondern die Äußerungsformen der Ge-

fühle studiert. Er lebt nicht in der Nachfolge der anderen, lebt nicht die Ge-

fühle anderer Menschen nach, sondern stellt diese lediglich dar, gibt ihnen

nachträglich eine künstlerische Form, transzendiert und ästhetisiert sie. Die-

se anderen, also dieTheaterzuschauer, werden schließlich ihrerseits zu Beob-

41 Der Begriff der ›Projektion‹ wird hier technisch beschreibend verwendet, nicht als psy-

choanalytischer Fachterminus.

42 Die Frage, inwiefern die Rede von den »dunklen Seiten der Empathie« in Bezug auf

die von Breithaupt beschriebenen Phänomene überhaupt adäquat ist und ob nicht

vielmehr einiges dafürspricht, diese als die Regel unddiemoralisch positiv konnotierte

Empathie als Ausnahmefall zu betrachten, ließe sich diskutieren, soll an dieser Stelle

aber nicht weiterverfolgt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 39

achtern, die zwar tatsächlich nachfühlen, jedoch mit einem zumindest rudi-

mentär vorhandenen Wissen um die eigene ästhetische Situation und den

fiktionalen Charakter des Dargestellten.

Der Zuschauer hingegen, der in seiner Rolle gänzlich aufginge, ohne sich

dieser Rolle bewusst zu sein, und der somit in der Nachfolge der anderen

lebte, wäre die paradigmatische Figur des Ressentiments. Er wäre ein Sklave

sowohl der Gefühle der anderen als auch der eigenen Wünsche und Projek-

tionen, die sich mit jenen Gefühlen verbinden, die nicht seine eigenen sind.

Die ästhetische und das heißt auch physisch-konkrete Situation des Theaters

aber setzt genau diesem Aufgehen in der Rolle des Zuschauers klare Gren-

zen, es ›definiert‹ sie und klärt sie buchstäblich auf. Auch eine solche Form

der Empathie beschreibt Breithaupt:

Wir können uns in die Haut des anderen versetzen, weil seine oder ihre Si-

tuation uns als klar erscheint. Oder anders formuliert: Man hat Empathie,

weilmandie Situation des anderen ästhetisieren unddamit klären kann.Die

Klarheit einer menschlichen Situation, die uns bei uns selbst meist abgeht,

verdankt sich einem Medium, nämlich einem anderen Wesen als Medium

der Erfahrung.43

Was Breithaupt hier über den idealisierten empathischen Beobachter fest-

stellt, gilt umso mehr für denTheaterzuschauer, da dieser sich von Anfang an

in einer ästhetisierten Situation befindet. Paradoxerweise verdankt sich die

aufgeklärte und das heißt auch ästhetisierte Empathie demnach einer Distan-

zierung, Begrenzung und medialen Vermittlung. Als empathischer Beobach-

ter ist der Zuschauer nur für eine begrenzte Zeit passiv und den Erscheinun-

gen hingegeben. Er ist zwar momentan von der Fähigkeit zur Handlung, aber

anders, als die Kritiker desTheaters Rancière zufolge vermuten, nicht von der

zur Erkenntnis abgeschnitten. Vielmehr ist er aufgrund seiner Erkenntnisfä-

higkeit überhaupt erst empathisch. Diese Perspektive unterscheidet sich von

der ersten oben angeführten also insofern, als sie dem Zuschauer eine Er-

kenntnisfähigkeit zuerkennt, die ihn zuallererst als empathischen Beobachter

qualifiziert, und verweist auf die im vorangegangenen Kapitel thematisierte

Verflechtung von Gleichheit und dem Erkennen der Kontingenz jeder gesell-

schaftlichen Ordnung.

Welcher Art aber ist vor dem Hintergrund von Empathie und Ressenti-

ment das Zuschauen des Diderot’schen Schauspielers, das dessen Spiel auf

43 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Paradoxa über Politik und Theater

der Bühne vorausgeht? Tatsächlich handelt es sich dabei um eine dritte Form,

geht man davon aus, dass es eine erste Form gibt, in der ein Beobachter im

Beobachten eines anderen aufgeht und insofern von Ressentiment getragen

wird, und eine zweite Form eines empathischen Beobachters, der zwar etwas

aufgeklärter und distanzierter ist, aber ebenfalls in erster Linie von Gefühlen

geleitet wird. Beide Formen des Zuschauens basieren auf dem Nachfühlen

und damit auf dem Zugang zu den tatsächlichen oder lediglich imaginierten

Gefühlen einer anderen Person, die einmal tendenziell als gleich, nämlich im

Falle des ästhetisierten Beobachtens, und ein andermal als ungleich, nämlich

im Falle des Ressentiments, betrachtet wird. Beide Zuschauer wären für Di-

derot allerdings ›Gefühlsmenschen‹, deren Impulsivität und Unmittelbarkeit

in der Reaktion nicht nur auf der Bühne, sondern ebenso in der Gesellschaft

problematisch wäre:

Bei tausend Gelegenheiten ist das Gefühl in der Gesellschaft ebenso schäd-

lich wie auf der Bühne. […] Der Gefühlsmensch folgt den natürlichen Impul-

sen und vermag nur, den Schrei seines Herzens genau wiederzugeben – in

demAugenblick, da er diesen Aufschreimildert oder verstärkt, ist er es nicht

mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der eine Rolle spielt.44

Hier wird nebenbei deutlich, dass bei Diderot ein Übergang möglich zu sein

scheint, dass der Gefühlsmensch seinerseits zum Schauspieler werden kann,

und zwar bereits dann, wenn er seine eigenen Reaktionen kontrolliert – was

in der Öffentlichkeit praktisch immer der Fall sein dürfte. Der große Schau-

spieler allerdings ist, wie schon gezeigt wurde, vor allem ein kalter Beobach-

ter, der allenfalls aus der Erinnerung Erscheinung und Gefühl zusammen-

bringt, also mit zeitlichem Abstand. Er »beobachtet die Erscheinungen: der

Gefühlsmensch dient ihm als Modell, er denkt über ihn nach und findet aus

der Überlegung, was er um der besseren Wirkung willen hinzufügen oder

weglassen muß. […] Nur ein Mensch, der sich ganz in der Gewalt hat, […]

kann seine Maske ab- und wieder aufsetzen.«45

Der große Schauspieler negiert also nicht die Gefühlswelt, verlässt sich in

seiner Arbeit jedoch ganz auf die Erscheinungswelt, die der Gefühlsmensch

ihm unfreiwillig darbietet. Gerade weil dieser tatsächlich und authentisch

fühlt, so scheint es, kann sich der beobachtende Schauspieler ganz auf des-

sen Äußerungen konzentrieren und diese für sein Spiel sogar verfeinern, was

44 Diderot: Paradox, S. 31f.

45 Ebd. S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 41

sie dann, paradoxerweise, noch glaubwürdiger und nachvollziehbarer macht.

Das Beobachten des Schauspielers ist somit frei sowohl von wohlwollender

Empathie als auch von Ressentiment, er ist im propagierten Idealfall tatsäch-

lich ein vollkommen kalter Beobachter, ähnlich einem idealen Wissenschaft-

ler, der sein Objekt aus reinem Erkenntnisinteresse und ohne jegliches Ei-

geninteresse beobachtet. Auch ist er weder von der Fähigkeit zur Erkenntnis

noch von der zur Handlung abgetrennt; ganz im Gegenteil ermöglicht ihm

die Konzentration auf die Erscheinungen sowohl das eine wie das andere.

Es ist allerdings bezeichnend, dass der Erste im Paradox über den Schauspie-

ler im Anschluss an seine Bemerkung über die Schädlichkeit des Gefühls eine

Szene schildert, die diesmal keine aus demTheater ist, sondern eine aus dem

gesellschaftlichen Leben, und zwar,wie er sagt, aus seinem eigenen.Diese Er-

zählung schildert geradezu paradigmatisch eine Urszene des Ressentiments,

insofern dem erzählenden Ich dort »die eigentliche Reaktion, die der That

versagt ist«46. Es handelt sich um eine klassische Dreiecksgeschichte, eine

Eifersuchtsszene, aber ohne offene Artikulation der Eifersucht:

Stellen Sie sich zwei Liebhaber vor, die beide eine Erklärungmachen wollen.

Welcher wird sich besser aus der Affäre ziehen? Ich bestimmt nicht. Ich er-

innere mich, daß ichmich dem geliebtenWesen immer nur zitternd genaht

habe – mir schlug das Herz, meine Gedanken verwirrten sich, die Stimme

erstickte, ich verdarb alles, was ich sagen wollte – ich antwortete mit nein,

wenn es ja hätte heißen sollen – ich war linkisch und ungeschickt, lächerlich

vom Scheitel bis zur Sohle, bemerkte es und wurde dadurch immer nur lä-

cherlicher. Dagegen verstand es ein heiterer, lustiger und gewandter Rivale,

der sich voll in der Gewalt und an sich selber Freude hatte, unter meinen Au-

gen keine Gelegenheit vorübergehen zu lassen, seine Verehrung auszuspre-

chen, und zwar in feiner, geistreicher Weise; er unterhielt, gefiel und hatte

Erfolg. Er bat um ein Händchen, das man ihm überließ, er ergriff es manch-

mal, ohne darum gebeten zu haben, küßte es, küßte es wieder, und ich saß

in einer Ecke und bemühte mich, die Augen von einem Schauspiel abzuwenden,

das mich in Wallung brachte, erstickte meine Seufzer, preßte meine Fäus-

te, bis die Gelenke knackten, versank in Schwermut und konnte, von kaltem

Schweiß bedeckt, meinen Kummer weder zeigen noch verbergen.47

46 Vgl. Nietzsche:Zur Genealogie der Moral, S. 270.

47 Diderot: Paradox, S. 31. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Paradoxa über Politik und Theater

Der Rivale des erzählenden Ichs erscheint hier als der eigentliche Auslöser

und zugleich als souveräner und gleichsam stellvertretender Akteur der eige-

nen Gefühle des Erzählers »dem geliebten Wesen« gegenüber. Der Kontrast

zum eigenen »lächerlichen« Verhalten wird erst durch die Gewandtheit des

Anderen deutlich, der darüber hinaus den Ich-Erzähler zum unfreiwilligen

Zuschauer nicht nur von dessen Souveränität, sondern auch der eigenen un-

zeigbaren Gefühle macht. Gleichzeitig wird das »Schauspiel« erst dadurch zu

einem solchen, dass der Ich-Erzähler sich selbst als Zuschauer des vermeint-

lich eigens auf ihn zugeschnittenen Schauspiels begreift, sich mit der Rolle

des Zuschauers also identifiziert. Er ist seiner Situation scheinbar ausgelie-

fert, obwohl er sie selbst mitkonstituiert, indem er sich die passive Rolle zu

eigen macht. Daraus ergibt sich das eigentümliche Dilemma, den aus der Be-

obachtung resultierenden Kummer »weder zeigen noch verbergen« zu kön-

nen. Dies wird im Hinblick auf den Kontext der Anekdote zur eigentlichen

Pointe: Zeigen und Verbergen erscheinen hier nicht als Gegensätze, sondern

als Bedingung füreinander, das heißt, dass es nicht entweder Zeigen oder Ver-

bergen gibt, sondern nur Sowohl-als-auch oder Weder-noch. Während dem

Rivalen als gewissermaßen aristokratischem Anderem beides zukommt, ist

dem Beobachter und Erzähler beides verwehrt. Er ist im Moment des Beob-

achtens buchstäblich authentisch, nichts als er selbst und dadurch von jeder

Gestaltungsmöglichkeit abgeschnitten, denn, wie es zuvor heißt, »[m]an gibt

sich seinem Gefühl hin und hört auf zu gestalten./Dabei ist es mit den hefti-

gen Freuden ebenso wie mit dem tiefen Schmerz: sie sind stumm.«48

Nachträglich jedoch, mit zeitlichem und räumlichem Abstand, wird dar-

aus eine detailliert gestaltete Erzählung,welche die vorherigen Ausführungen

über die Unvereinbarkeit künstlerischer Gestaltung mit starken Gefühlen be-

stätigt:

Werden Sie in dem Augenblick, in dem Sie Ihren Freund oder Ihre Geliebte

verloren haben, ein Gedicht über ihren Todmachen?Nein.Wehe dem, der in

diesemAugenblick sein Talent brauchen kann! Erst wenn der große Schmerz

vorüber, das starke Gefühl abgestumpft ist, wenn man Abstand gewonnen

hat von der Katastrophe, die Seele ruhig ist, wennman sich des vergangenen

Glücks erinnert, fähig ist, den Verlust zu begreifen, wenn sich die Erinnerung

mit der Phantasie verbindet, die eine, um die Freuden der Vergangenheit

48 Ebd. S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 43

widerzuspiegeln, die andere, um sie zu vergrößern, dann erst hat man sich

in der Gewalt und vermag gut darüber zu sprechen.49

Wie verhält sich nun die künstlerischeGestaltung zumdargestellten Ressenti-

ment? Kurz gesagt, sie durchkreuzt es, und zwar durch die Erzählung selbst,

insofern diese sehr wohl eine ›eigentliche Reaktion‹, eine Tat ist, allerdings

eine nachträgliche. Gleichwohl wird das Ressentiment durch die Erzählung

überhaupt erst sichtbar, tritt sozusagen ins Rampenlicht. Der Akt der Erzäh-

lung imRahmen des Dialogs hebt dasWeder-zeigen-noch-verbergen-Können

imMoment des Darstellens auf.Weil sich das Ich im Erzählen nicht nur selbst

wieder in der Gewalt hat, sondern weil es auch die Gewalt über die erzählte

Geschichte hat, findet eine Trennung zwischen intradiegetischem und extra-

diegetischem Ich statt, eine Distanz zum eigenen Erleben durch Spaltung des

Ichs. Das erzählte Ich ist nicht identisch mit dem erzählenden Ich und wäh-

rend die Augen des erzählten Ichs ganz »diese nothwendige Richtung nach

Aussen« hin auf eine »Gegen- und Aussenwelt« haben und bloß reagieren,

richtet das erzählende Ich im Akt der Erzählung den Blick »zurück auf sich

selber« und kehrt damit die »Umkehrung des werthenden Blicks« abermals

um, diesmal nämlich zu seinen Gunsten.50 Die nachträgliche Erzählung ist

dabei keinesfalls eine imaginäre Rache, keine bloße Reaktion mehr, sondern

Reflexion der Zuschauerposition und Transformation in Handlung, die den

Rivalen nicht als den Anderen verneinen, sondern ihn als ebenbürtigen ›Feind‹

–ummitNietzsche zu sprechen–gelten lassen kann, der ihn umgekehrt auch

selbst als ebenbürtig auszeichnet:

Ein solcherMensch schüttelt eben viel Gewürmmit EinemRuck von sich, das

sich bei Anderen eingräbt; hier allein ist auch das möglich, gesetzt, dass es

überhaupt auf Erdenmöglich ist – die eigentliche »Liebe zu seinen Feinden«.

Wie viel Ehrfurcht vor seinen Feinden hat schon ein vornehmer Mensch! –

und eine solche Ehrfurcht ist schon eine Brücke zur Liebe… Er verlangt ja sei-

nen Feind für sich, als seine Auszeichnung, er hält ja keinen andren Feind

aus, als einen solchen, an dem Nichts zu verachten und s e h r V i e l zu

ehren ist!51

49 Ebd.

50 Vgl. Nietzsche:Zur Genealogie der Moral, S. 270.

51 Ebd. S. 273. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Paradoxa über Politik und Theater

Nun gibt es bei Diderot allerdings eine neuerliche Wendung, die gewisser-

maßen wieder in Ressentiment umschlägt, denn zuletzt wird dem Rivalen

gar der ›Verstand‹ aberkannt und echte Liebe als unvereinbar mit Verstand

vorgestellt, sodass sich aus der Anekdote die Pointe ergibt, nur entweder ehr-

lich lieben, dies aber nicht zeigen zu können oder souverän eine Liebe zeigen

zu können, die es aber gar nicht gibt:

Man sagt, die Liebe raubt denen den Verstand, die welchen haben, und gibt

ihn jenen, die keinen haben, das heißt […], sie macht die einen gefühlvoll

und albern und die anderen kalt und unternehmungslustig./Der Gefühls-

mensch folgt den natürlichen Impulsen und vermag nur, den Schrei seines

Herzens genau wiederzugeben – in dem Augenblick, da er diesen Aufschrei

mildert oder verstärkt, ist er es nicht mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der

eine Rolle spielt.52

An dieser Stelle wird deutlich, dass jener Gefühlsmensch, von dem der Erste

spricht, kein anderer als er selbst und schließlich auch das alter ego Diderots

sein muss. Der Apologet des kalten Schauspielers identifiziert sich selbst so-

mit durchaus nicht mit dessen Rolle, sondern erweist sich als sein Gegenpart,

52 Diderot: Paradox, S. 31f. Ein Echo der hier angedeuteten notwendigen Kontrolle der ei-

genen Gefühle in der Öffentlichkeit, das heißt im Grunde des Schauspieler-Daseins

eines jeden Menschen in der Gesellschaft, findet sich in einem Gespräch von Dick Ca-

vett mit Marlon Brando aus dem Jahr 1973, das unter dem Titel »Marlon Brando on

Acting« imNetz archiviert ist: https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0 (zuletzt

aufgerufen am 3.9.2020). Vgl. Brando: »I think that we couldn’t survive a second, if we

wouldn’t be able to act… that, eh, that acting is a… it’s a survival mechanism…« (00:41-

00:51); sowie: »… that’s something that I couldn’t do. I couldn’t do what you do. And

that’s … that’s a different kind of acting, you’re playing a different kind of role …« (5:29-

5:37). (Transkription S. Sch.) Der gesamte Gesprächsausschnitt ist insofern bemerkens-

wert, als Brando gemeinhin als der herausragende Vertreter des Method Acting gilt,

also als ›Gefühlsschauspieler‹ und ›Charakterdarsteller‹, hier jedoch gleichsam ein ei-

genes und durchaus komplexes ›Paradox über den Schauspieler‹ inszeniert. »Brando’s

grimacings in The Last Tango in Paris« (der Film ist 1972 erschienen) sind dann interes-

santerweise auch Roland Barthes Beispiel dafür, dass Brandos vom Actors Studio her-

kommende Art zu spielen weit entfernt ist von Brecht sowieso, aber auch von Diderots

und Eisensteins Überlegungen zum Schauspieler. Möglicherweise treffen sie sich je-

doch an einem Punkt wieder, nämlich bezüglich der gesellschaftlichen Relevanz des

schauspielerischen Vermögens. Vgl. Roland Barthes: »Diderot, Brecht, Eisenstein«, in:

ders.: Image, music, text, Essays selected and translated by Stephen Heath, New York

1977, S. 69-78. Hier S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0


II. Diderots Paradoxa 45

als ein Gefühlsmensch, der deshalb auch seinerseits nicht gänzlich frei von

Ressentiment sein kann.

Auf diesen mehrfachen Wechsel von Identifikation und Distanzierung

macht bereits Victor Klemperer aufmerksam, wenn er das Paradox über den

Schauspieler als einen sehr persönlichen und geradezu paradigmatischen Text

Diderots erkennt, der dessen eigene Autorenposition reflektiert:

So erscheint also Diderots Natur in dieser Selbstschau umschichtig [sic!] als

eine dreifache. Er ist so völlig subjektiv, so ganz Stimmungsmensch, daß er,

zu allemBeobachten undNachahmen, zu jedemRollenspiel untauglich, nur

immer sich selber und seine wechselnden Augenblicke aussagen kann; er ist

aber auch ein Prediger, und ausdrücklich ein berechnender und schauspiele-

risch begabter Prediger; und endlich ist er auch ein wirklicher Schauspieler

und sogar ein solcher, der die Rolle eines komödiantischen Menschen über-

zeugend verkörpert.53

Bemerkenswert hierbei ist, dass Klemperer bereits im ersten Satz zwar von

einer »Natur« spricht, allerdings von einer, die »umschichtig« in einer Selbst-

schau »erscheint«, einer »Natur« also, die mannigfaltig ist und die obendrein

gänzlich vom Sehen und Gesehenwerden abhängt und somit einem ästheti-

schen Regime unterworfen ist. Der Zuschauer ist somit auch hier konstitutiv,

ohne ihn gibt es schlichtweg nichts, das erscheinen könnte, und Schauspieler

und Zuschauer sind bei Diderot mithin immer zusammenzudenken.

Die Notwendigkeit des Zuschauers für die Reflexion der eigenen Positi-

on, für die Selbstschau, ist dabei keineswegs spezifisch für Diderot und auch

nicht für das Nachdenken über ›die Natur‹ des Theaters, sondern sie betrifft

auch die Philosophie. Hannah Arendt verweist auf diesen engen Zusammen-

hang des Zuschauens mit der Philosophie und stellt die Geschichte dieser

ambivalenten Verbindung dar,

denn die Vorstellung, die Betrachtung sei der höchste Bewußtseinszustand,

ist so alt wie die abendländische Philosophie. Das Denken – nach Platon ein

stummes Selbstgespräch – dient nur dazu, die Augen des Geistes zu öffnen,

und selbst der Aristotelische nous ist ein Organ, das die Wahrheit sieht und

anschaut. Mit anderen Worten, das Denken zielt auf die Betrachtung und

53 Victor Klemperer: Geschichte der französischen Literatur im 18. Jahrhundert. Band I: Das

Jahrhundert Voltaires, Berlin 1954, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Paradoxa über Politik und Theater

erfüllt sich in ihr, und die Betrachtung ist nicht Tätigkeit, sondern Passivität;

sie ist der Punkt, an dem die geistige Tätigkeit zur Ruhe kommt.54

Wenn das Zuschauen derart genuin mit der Philosophie verbunden ist, dann

entspringt auch die ebenfalls seit Platon bestehende Tradition der Theater-

feindlichkeit, wie sie Rancière aufgreift, nicht so sehr der Tatsache, dass Phi-

losophie und Theater grundverschieden oder unvereinbare Gegensätze wä-

ren, sondern vielmehr einer allzu großen Ähnlichkeit und Verwechselbar-

keit der verschiedenen möglichen Arten des Zuschauens und dem schwer zu

durchschauenden Wechselspiel von Aktivität und Passivität, Freiheit und Ab-

hängigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Das Betrachten als zentraler Modus

ist Philosophie und Theater zwar gemeinsam, doch geht die spezifische Ver-

bindung von Zuschauen und Urteilen, wie es sie innerhalb der Philosophie

einmal gegeben hat, im Laufe der Geschichte wieder verloren, wie Arendt be-

merkt:

Verlorengegangen ist nicht nur das Vorrecht des Zuschauers zum Urteilen,

wie wir es bei Kant fanden, sondern auch die noch tieferliegende Einsicht,

daß alles, was erscheint, dazu da ist, gesehen zu werden, daß der Begriff

der Erscheinung selbst den Zuschauer fordert, und daß deshalb Sehen und

Erblicken Tätigkeiten höchsten Ranges sind.55

Die enge Verbindung von Zuschauen und Urteilen löst die vermeintliche Pas-

sivität des Zuschauers wieder auf, macht das Zuschauen selbst zu einer Tä-

tigkeit und bindet den Zuschauer in besonderer Weise an die Sprache, ver-

pflichtet ihn geradezu zum Urteil. Der noch wichtigere Gedanke ist jedoch

das daraus auch umgekehrt resultierende Angewiesensein des Urteilens auf

die Positionierung als Zuschauer. Erst die Distanzierung von den Erschei-

nungen ermöglicht überhaupt eine echte Hinwendung zu ihnen, die damit

einhergehende Bezogenheit und nicht zuletzt die sprachliche Vermittlung.

Zuschauersein in diesem Sinne wäre somit die Möglichkeitsbedingung für

Urteilsfähigkeit.

Der solcherart immer schon bewusst wahrnehmende, selbstdenkende

und unabhängig urteilende Zuschauer ist schließlich dem emanzipierten

54 HannahArendt:VomLeben desGeistes.Band I: DasDenken, hg. vonMaryMcCarthy, übers.

von Hermann Vetter München 1979, S. 16.

55 Ebd. S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 47

Zuschauer, den Rancière in seiner Form der demokratischen Verallgemei-

nerung des Zuschauens vor Augen hat, sehr ähnlich. Diese demokratische

Verallgemeinerung verbindet mit dem Zuschauersein wiederum eine Form

der Gleichheit und sieht dies gerade nicht als etwas Außergewöhnliches

oder gar Kritikwürdiges an, sondern als Normalität: »Zuschauer zu sein

ist nicht der passive Zustand, den wir in Aktivität umwandeln müssten. Es

ist unsere normale Situation.«56 Die Emanzipation des Zuschauers besteht

deshalb darin, diese Gleichheit und die gemeinsame Macht anzuerkennen

und auszuüben:

Was unsere Leistungen verifiziert – ob es sich darum handelt zu unterrich-

ten oder zu spielen, zu reden, zu schreiben, Kunst zu machen oder zuzuse-

hen –, ist nicht unsere Teilhabe an einer in der Gemeinschaft verkörperten

Macht. Es ist die Fähigkeit der Namenlosen, die Fähigkeit, die jede(n) gleich

jedem/r anderen macht. Diese Fähigkeit wird durch unüberbrückbare Di-

stanzen ausgeübt, sie wird durch ein unvorhersehbares Spiel von Assozia-

tionen und Dissoziationen ausgeübt./In dieser Macht zu assoziieren und zu

dissoziieren liegt die Emanzipation des Zuschauers, das heißt die Emanzi-

pation von jedem von uns als Zuschauer.57

Die Gleichheit zielt demnach nicht auf eine Gleichförmigkeit des Ausdrucks

ab, sondern auf das genaue Gegenteil, nämlich eine größtmögliche, eine bei-

nahe unmögliche Pluralität. Jeder ist Zuschauer, alle Fähigkeiten sind gleich-

wertig, jedoch nicht identisch und auch nicht bloß Teil eines großen Ganzen,

in dem sie aufgehoben würden. Vielmehr liegt die Macht der Einzelnen ge-

rade darin, dass sie auf ganz unterschiedliche Weise ihren Ausdruck finden

und keiner in Konkurrenz zu einem anderen tritt; sie sind radikal inkom-

mensurabel. Wie bereits im vorigen Kapitel ausgeführt, bedingen auch hier

Nicht-Identität und Pluralität die Gleichheit. Allerdings, so muss man Ran-

cière vorhalten, unterschlägt diese offenkundige Idealvorstellung einer eman-

zipatorischen Gleichheit einer Menge von Zuschauerinnen und Zuschauern

die Tatsache, dass es in diesen Zusammenhängen sehr reale Machtverhältnis-

se gibt, die sich nicht einfach durch die bloße Behauptung jener Gleichheit

überwinden lassen undwohl auch nicht durch die Praxis des Assoziierens und

Dissoziierens alleine. Dennoch ist in dieser Vorstellung nicht zuletzt auch ei-

56 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 28.

57 Ebd. S. 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Paradoxa über Politik und Theater

ne Rezeptionstheorie begründet, die auf eine grundsätzlich offene Haltung,

das heißt auf die Freiheit aller Beteiligten setzt:

Die Künstler erzeugen wie die Forscher die Bühne, auf der die Manifestati-

on und dieWirkung ihrer Kompetenzen ausgestellt und ungewiss geworden

sind in den Begriffen des neuen Idioms, das ein neues intellektuelles Aben-

teuer übersetzt. DieWirkung des Idioms kann nicht vorweggenommenwer-

den. Es bedarf der Zuschauer, die die Rolle aktiver Interpreten spielen, die

ihre eigene Übersetzung ausarbeiten, um sich die »Geschichte« anzueignen

und daraus ihre eigene Geschichte zu machen. Eine emanzipierte Gemein-

schaft ist eine Gemeinschaft von Erzählern und Übersetzern.58

Hier wird ein weiterer Aspekt deutlich, nämlich dass die Bedeutung des

emanzipierten Zuschauers gerade in dessen Unverfügbarkeit liegt. Eben

weil er ein nicht einholbarer Anderer ist, kann und darf die Wirkung nicht

vorweggenommen werden. Wird dies doch versucht, sind sowohl Gleichheit

als auch Freiheit nicht mehr möglich und der Zuschauer wird in der Tat

zum ›bloßen‹, zum passiven Zuschauer und Konsumenten. Dieser Aspekt

ist entscheidend für die Frage, ob eine künstlerische oder wissenschaftliche

Gemeinschaft als ›emanzipiert‹ zu bezeichnen ist, und verunmöglicht zu-

gleich die dahingehende Selbstbezeichnung, denn eine Gemeinschaft, die

sich selbst als eine ›emanzipierte‹ bezeichnete, nähme ebenfalls jene Wir-

kung vorweg, die doch erst deren Zuschauer als aktive Interpreten einlösen

können.

Die Anerkennung des Unverfügbaren und der Angewiesenheit auf den

Anderen kennzeichnet auch das Paradox über den Schauspieler. Die darin the-

matisierteWirkungsästhetik scheint zwar, oberflächlich betrachtet und wenn

man versucht, es auf einzelne explizit vertretene Thesen zu reduzieren, eher

eine manipulative Lenkung des Zuschauers durch ein perfektioniertes Spiel

im Blick zu haben. Die gezielte Erzeugung einer bestimmten Wirkung, das

Evozieren von Gefühlen und das vorherige Studieren der Zuschauerseele sind

schließlich das genaue Gegenteil einer emanzipierten Gemeinschaft, denn

der Schauspieler wird auf manipulative Fähigkeiten hin trainiert. Jedoch er-

zeugt der Text selbst gerade die gegenteiligeWirkung, nämlich eine Offenheit

in der Rezeption und die Notwendigkeit des weiteren Erzählens und Über-

58 Ebd. S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 49

setzens.59 Die Art der Infragestellung der herkömmlichen Meinung erinnert

nicht zufällig an die Urform der abendländischen Philosophie, den platoni-

schen Dialog und dessen Protagonisten Sokrates. Die doxa, die herrschende

Meinung, wird auch hier immer wieder auf die Probe gestellt und gewisser-

maßen von allen Seiten beleuchtet, doch die offene und zum Teil geradezu

chaotische, zumindest unsystematische Form des Gesprächs verhindert auch

den Absolutheitsanspruch der jeweils anderen Position.

Die Manipulation des Zuschauers respektive des Lesers wird durch den

aufklärerischen Gestus des Dialogs selbst relativiert, der sein Verfahren of-

fenlegt, anstatt bloß anzuklagen, zu kritisieren oder zu verleugnen, dass es

offenkundig möglich ist, eine bestimmte Wirkung gezielt herzustellen, oder

auch dagegen zu polemisieren. Gerade durch die Thematisierung und Of-

fenlegung dieser Möglichkeit wird auch die Grenze sichtbar, die durch den

Zuschauer, Zuhörer, Leser oder allgemein durch den Rezipienten als aktiven

Interpreten markiert wird: Er kann das ihm Dargebotene immer auch zu-

rückweisen. Die Erkenntnis, dass auch er sich vor der intendierten Wirkung,

zumal der emotionalen, nicht verschließen kann, fordert ihn dazu heraus,

ein aktiver Interpret zu werden, also eine Position einzunehmen, welche die

Distanz wiederherstellt, anstatt in kritikloser Identifikation aufzugehen. Das

kann im Extremfall auch bedeuten, sich der Auseinandersetzung zu entzie-

hen.

Auch auf der Inhaltsebene des Dialogs bewahrt die Künstlichkeit des dar-

gestellten und erzeugten Gefühls imTheater vor Ressentiment, indem es viel-

mehr dessen strukturelle Bedingungen aufzeigt. Der sich aufgrund der Lek-

türe seiner Rolle bewusste Zuschauer kann zu den eigenen Gefühlen auf Di-

stanz gehen und sich dadurch nicht zuletzt selbst beobachten. Das Ressenti-

ment hingegen lässt, wie bei Nietzsche zu sehen war, den Beobachter nicht

mehr los, es fesselt ihn, bindet ihn an den anderen und verwehrt ihm die

Distanznahme. Auch das kann freilich gezielt eingesetzt werden, woraus sich

die Frage ergibt, ob Ressentiment gerade im politischen Diskurs nicht grund-

sätzlich zu einseitig als Fehler und Defizit derer betrachtet wird, denen es

zugeschrieben wird, wohingegen der Auslöser oder vielmehr die auslösende

59 Hier sei erneut daran erinnert, dass wir uns hier selbst auf eine Übersetzung stützen,

was die bekannten philologischen Schwierigkeiten mit sich bringt, jedoch speziell an

dieser Stelle auch als ein produktives Hineintreten in einen Prozess von Lektüren, Er-

zählungen, Übersetzungen begriffen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Paradoxa über Politik und Theater

Positionierung, die notwendig eine der Ungleichheit und derMachtausübung

ist, aus dem Blick gerät.

Sogar Nietzsche selbst muss in Bezug auf die vermeintlich klare Auftei-

lung der Rollen nicht absolut verstanden werden. Noch deutlicher tritt dies

bei Diderot hervor: Die Positionierung ist temporär, nicht ontologisch, das

heißt, zu verschiedenen Zeitpunkten kann jemand die eine oder die andere

Position einnehmen. Insbesondere der perfekte Schauspieler ist ein Idealty-

pus, kein real existierender hervorragender Berufsschauspieler. Das Nach-

denken über diesen zeigt, wie auch Klemperer bereits festgestellt hat, dass

es immer schon eine Mischung aus sensibilité und kaltem Rollenspiel gibt und

diese Mischung nicht auflösbar ist. So gesehen sensibilisiert es für das In-

einandergreifen von ›Natur‹ und Kunst, Talent und Technik. ›Künstliches Ge-

fühl‹, wie es im Paradox thematisiert wird, ist obendrein eine Form der Er-

kenntnisfähigkeit, also ein Verstandesvermögen, das gleichsamwie ein Gefühl

unmittelbar reagiert, aber zugleich seine Ursachen reflektiert. Als ›sensibler

Verstand‹ besitzt es nicht zuletzt die Fähigkeit zur Selbstbeschränkung und

zur Urteilsfähigkeit hinsichtlich der Frage, wann, wie und warum sensibilité

und wann dagegen kaltes Rollenspiel gefordert ist. Dies ist letztlich die ethi-

sche Frage, die das Paradox umkreist, und wir werden ihr bei Brecht erneut

begegnen.

Was nun die emanzipatorische Rolle des Zuschauers betrifft, so lässt sich

auch diese als eine ethische Frage begreifen und auf andere Rezeptionskon-

texte übertragen, insbesondere auf die Situation von Autor und Leser, die

auch bei Diderot selbst von Bedeutung ist, insofern das Paradox in erster Li-

nie Literatur ist und keine Anleitung zum Schauspiel. Es wurde bislang zwar

immer wieder erwähnt, aber nie in den Mittelpunkt gestellt, dass das Para-

dox ein literarischer Text ist, und die Frage, an wen sich dieser Text eigentlich

richtet, ist nicht eindeutig zu beantworten. Dass es sich dabei nicht primär

um eine Anleitung für Schauspieler handeln dürfte, sollte aus den bisherigen

Ausführungen klargeworden sein. Dass es sich aber ferner auch nicht um ei-

ne einfache Widerlegung der gängigen Meinung über den Schauspieler zur

Zeit Diderots handelt, die lediglich noch einen historischen Wert hätte, ist

schon weniger selbstverständlich, aber hier auch dargelegt worden. Was sich

vielmehr zeigt, ist eine Orientierung an Rezipienten, deren Konturen nicht

ganz klar sind, an gleichsam abstrakten, aber ›emanzipierten‹ Rezipienten,

die nicht belehrt, sondern miteinbezogen werden sollen, ohne dass genau

vorgeschrieben würde, auf welche Weise das geschehen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 51

Wie entscheidend die jeweilige Adressierung eines Textes für den Leser

oder die Leserin und deren eigene Emanzipationserfahrungen ist, erläutert in

jüngerer Zeit Didier Eribon in seinem autobiographischen und gesellschafts-

kritischen Essay Gesellschaft als Urteil:

Deshalbmussman, so scheintmir, auf diesemPunkt bestehen: Bei der Beur-

teilung desWerks eines Autors oder einer Autorin darfman, unabhängig von

den Kritikpunkten, die man für notwendig erachtet, niemals die Frage aus

den Augen verlieren, was sie im Moment des Schreibens erreichen wollten.

Was wollten sie den Menschen, an die sie sich richteten, sagen? Wo wollten

sie sich in den Kämpfen ihrer Zeit verorten, wenn sie sich engagierten und

Bücher schrieben, die so effizient und mächtig wie Handlungen sein soll-

ten? Welche Strategien verfolgten sie? Wem oder was wollten sie sich mit

ihren Diskursen entgegenstellen? Die Umkehrung dieser Gedanken ist nicht

weniger wahr: Die Autoren, die wir nicht mögen, sind solche, die nichts für

uns tun und uns bei nichts behilflich sein wollen, die uns demobilisieren,

paralysieren und ersticken (oder dies zumindest versuchen).60

Demobilisieren, paralysieren, ersticken – das sind andere Begriffe für die

oben diskutierte Erfahrung des Zuschauens als ›bloßem‹ Zuschauen, das mit

Ressentiment einhergeht. Was Eribon in kritischer Absicht beschreibt, ist je-

ne Erfahrung einer verabsolutierten Ungleichheit, die den jeweils anderen

auf seine untergebene Rolle festschreibt und ihm zugleich die Artikulation

und Kritik dieser Tatsache verwehrt, und genau das ist auch das Thema sei-

nes ganzen Buches. Eine Frage, die den von Eribon gestellten noch voraus-

geht, ist darüber hinaus jene, an wen sich Texte eigentlich wenden und in

welcher Weise sie das tun. Wenden sie sich ausschließlich an gegenwärtige

Leser, gar an ein bestimmtes, antizipiertes Publikum, oder wenden sie sich

auch an die Nachwelt? Wenden sie sich ferner an alle Menschen in gleicher

Weise oder wollen sie Bestätigung von den einen und Demobilisierung der

anderen? Kurz, wollen sie paralysieren oder wollen sie emanzipieren, wollen

sie Verstehen befördern oder unmittelbare Wirkung erzielen?

Eribon selbst fasst das, was jene Texte auszeichnet, an denen ihm beson-

ders viel liegt, mit dem Begriff der ›Großzügigkeit‹ und einer ›Sorge um die

60 Didier Eribon: Gesellschaft als Urteil. Identitäten, Klassen,Wege, übers. von Tobias Haber-

korn, Berlin 2017, S. 129. In eine ähnliche Kerbe schlägt (mit expliziter Bezugnahme

auf Eribon) im deutschsprachigen Raum aktuell Daniela Dröscher: Zeige deine Klasse.

Die Geschichte meiner sozialen Herkunft, Hamburg 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Paradoxa über Politik und Theater

anderen‹ zusammen.61 Darin liegt ein ethischer Anspruch, der auch auf den

Leser und das heißt auch auf ihn selbst übergreift: Er will ein ebenso groß-

zügiger Autor werden. Die großzügige Sorge um die anderen, so können wir

sagen, gibt eine bestimmte Form des Schreibens vor, die nicht darauf abzielt,

diese anderen in ihrer rein rezeptiven Rolle zu halten, sondern sie an ge-

nau dem teilhaben zu lassen, was Rancière in Bezug auf den Zuschauer eine

›emanzipierte Gemeinschaft‹ nennt: »Es bedarf der Zuschauer, die die Rol-

le aktiver Interpreten spielen, die ihre eigene Übersetzung ausarbeiten, um

sich die ›Geschichte‹ anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte zu ma-

chen. Eine emanzipierte Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft von Erzählern

und von Übersetzern.«62

Ein schlechter Text, ein schlechtes Theater und eine schlechte Gemein-

schaft wären nach diesen ethischen Kriterien dann solche, die sich selbst als

abschließend setzen, als etwas, zu demman lediglich ein Verhältnis der Sub-

ordination, der kritiklosen Zustimmung und der sklavischen Nachahmung

haben kann, und die somit Ressentiment erzeugen, anstatt Emanzipation

und Großzügigkeit zu ermöglichen.

II.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz der Analogie

von Schauspieler und Sklave

Nun bleibt es für den Schauspieler, wie er sich uns bislang darstellte, aller-

dings konstitutiv, dass er von ›sklavischer‹ Nachahmung und Subordination –

nämlich seiner selbst unter die Rolle, die er darstellt – geleitet wird. Tatsäch-

lich gibt es darüber hinaus einen historischen Zusammenhang, in dem der

Schauspieler nicht bloß im metaphorischen Sinne ein Sklave war oder sich

lediglich ›sklavisch‹ verhalten hätte, sondern in dem er tatsächlich ein solcher

gewesen ist. Iris Därmann erinnert in einem Aufsatz, der sich mit der Fi-

gur des Schauspielers bei Diderot und Rousseau befasst, an den Unterschied

zwischen klassischem Griechenland, »wo Agon und Theater – der platoni-

schen Verurteilung zum Trotz – angesehene Konkurrenz- und Prestigeforen

für Freie und Gebildete darstellten,«63 und dem Rom der Gladiatorenkämpfe.

Dort nämlich, so Därmann,

61 Vgl. Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 128-130.

62 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 33.

63 Iris Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers: Rousseau, Diderot und

die Gladiatur«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 39-49. Hier S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 53

waren die römischen Schauspieler Verfemte, Sklaven. Der Sklave ist Nie-

mand, ohne Namen, ohne Rechte, ohne Eigentum, ohne Familie und Nach-

kommen, kurz: ohne Selbst und Identität. Daher ist er geschickt für die un-

terschiedlichsten Rollen und Charaktere: Er kann »sich selbst« spielen und

Sklave bleiben, in theatralischem Spiel und rituellem Zweikampf aber auch

alles werden […].64

Vom Gladiatoren-Schauspieler wurde erwartet, so zeigt Därmann mit Rück-

griff auf Cicero weiter, dass er, »sollte er Schmerzen oder Todesangst ver-

spüren, sich in der Gewalt haben muss und als unterlegener Kämpfer unge-

rührt das Urteil der Menge über missio oder Tod entgegennehmen und, wenn

es sein muss, klaglos in den Tod gehen muss.«65 Dieser Sklave, dessen Spiel

ein erzwungenes ist, kann sich zwar durch sein ›Talent‹ seine Freilassung er-

kaufen, aber aufgrund einer mangelhaften Vorführung oder des Missfallens

beim Publikum auch zum Tode verurteilt werden. Er spielt buchstäblich um

sein Leben und das bedeutet, dass seine Kälte und Erhabenheit auf eine Un-

terdrückung von Angst und Schmerz sowie einen größtmöglichen äußeren

Druck zurückzuführen sind, nicht auf eine immodernen Sinne herausragen-

de künstlerische Begabung.

Die Analogie, die Därmann im Folgenden zwischen dem römischen Gla-

diator und Diderots Paradox herauszustellen versucht, ist daher nicht ad-

äquat. Zwar ist es richtig, dass sich Diderot – oder richtiger gesagt, der Erste

des Paradox – an einer Stelle des Dialogs auf den antiken Gladiator als Refe-

renzfigur bezieht, doch tut er dies in Form eines doppelten Vergleichs bei-

der Figuren miteinander: »Der antike Gladiator ebenso wie der große Schau-

spieler, und der große Schauspieler genau wie der antike Gladiator sterben

nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen anderen Tod

vorzuspielen, um uns zu gefallen.«66 Die chiastische Struktur des doppelten

Vergleichs beider Figuren sowie die inhaltliche Redundanz, die das zunächst

einmal bedeuten würde, verweisen dagegen auf etwas, das Därmann später

selbst als »produktive und erfinderische Imitatio« im Unterschied zur ledig-

lich nachahmenden imitatio bezeichnet und welche sie als Fähigkeit zwar dem

virtuosen Schauspieler, nicht aber dem Gladiator zuerkennt.67 Dabei ist be-

reits das Verhältnis der beiden Figuren selbst durch die imitatio bestimmt und

64 Ebd.

65 Ebd. S. 43.

66 Diderot: Paradox, S. 18.

67 Vgl. Därmann:»Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Paradoxa über Politik und Theater

nicht etwa nur ihrer beider Fähigkeit, etwas Drittes zu spielen. Diderots Be-

merkung hebt einerseits die gegenseitige imitatio hervor und andererseits das

Ziel des Spiels, das darin besteht, dem Publikum und das heißt ›uns‹ zu ge-

fallen. Er zählt sowohl die beiden Dialogpartner als auch uns, nämlich seine

Leserinnen und Leser, zu den Zuschauern und mithin Richtern der Darbie-

tung.

Gerade der durch den Vergleich herausgestellte offensichtliche Kontrast

zwischen einem Spiel auf Leben und Tod und dem existenziell risikolosen

Spiel des berufsmäßigen Schauspielers lässt die Freiheit des Letzteren be-

sonders stark hervortreten. Anders als der Gladiator befindet sich der Schau-

spieler des 18. Jahrhunderts keineswegs in einer unmittelbar lebensbedroh-

lichen Situation und seine Kälte resultiert auch nicht aus der erzwungenen

Unterdrückung vonGefühlen, sondern aus der souveränen Fähigkeit, diese zu

kontrollieren und einen Abstand herzustellen. Dazu ist er nur deshalb in der

Lage, weil er Distanz einnehmen kann und seine Existenz nicht unmittelbar

von seinen Fähigkeiten abhängt. Er darf spielen, er soll auch gefallen undWir-

kung erzielen, doch er muss es nicht. Scheitert er, so hat er schlimmstenfalls

einen schlechten Abend, erhält negative Kritiken oder möglicherweise auch

kein Engagement mehr. Nicht so der römische Gladiator: Er hat unmittelbar

den Tod zu fürchten.

Der doppelte Vergleich Diderots verweist darüber hinaus auf eine dritte

Form der imitatio, die an eine zeitliche Inversion gekoppelt ist. Nicht der rö-

mische Gladiator ist der »Prototyp des ›kalten‹ und daher ›großen Schauspie-

lers‹«68, wie Därmann meint, sondern der von Diderot vorgestellte Schau-

spieler des 18. Jahrhunderts ist in seinem Vergleich umgekehrt das Idealbild

des antiken Gladiators. Erst dem großen Schauspieler ist die Freiheit zu je-

ner produktiven imitatiomöglich, die ein solches Ideal – insbesondere das des

Gladiators – überhaupt darstellbar werden lässt. Die Freiheit von existenziel-

ler Not und zu produktiver imitatio bringt zum Erscheinen, was der Gladiator

idealerweise hätte sein und zeigen sollen, aber vermutlich nie hat einlösen

können, nämlich jener »Prototyp« des kalten Schauspielers zu sein, der sich

ganz in der Gewalt hat.

Was beide freilich eint, das ist ihr Erscheinen im öffentlichen Raum. Sie

»sterben nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen an-

deren Tod vorzuspielen, um uns zu gefallen.«69 Beide befinden sich in der Tat

68 Vgl. ebd. S. 44.

69 Diderot: Paradox, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 55

auf einer Bühne und in Abhängigkeit vom Gefallen der jeweils Zusehenden.

Im Falle des Gladiators geht es für diesen allerdings, wie schon gezeigt, um

die physische Existenz, buchstäblich um ›das nackte Leben‹70, während sich

der moderne Schauspieler und dessen Zuschauer souverän in der Sphäre des

Als-ob bewegen, in der es per definitionem nicht umLeben und Tod gehen kann.

Das bloße Spiel des großen Schauspielers, ohne unmittelbare Konsequenzen

für das eigene Leben, ist das, was einen Zivilisationsfortschritt markiert. Ob

er nun ein grandioser oder ein miserabler Schauspieler ist, ob er dem Publi-

kum gefällt oder nicht – den Tod braucht er nicht zu fürchten.

Därmanns Konklusion besteht darin, dass Diderot »den Sklaven auf die

Bühne geholt und ihm eine politisch-ästhetische Szene bereitet« habe.71 An-

ders als Rousseau72, der die Schauspielkunst als eine betrügerische und po-

litisch gefährliche erachtete und gleichzeitig die reale Sklaverei nicht für ver-

urteilungswürdig hielt, ist es Diderot demnach

um eine Nobilitierung der historischen Figur des Sklaven als Schauspieler

der Gladiatur und der des zeitgenössischen Schauspielers zu tun, sofern der,

wie der Sklave, über keine soziale Identität verfügt. Die artistische Fähigkeit

zu berechnendem Rollenspiel und kühler Verstellung eröffnet für Diderot

Möglichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen

Bahn einer professionellen Befreiung.73

Die Nobilitierung einer zwar historischen, aber realen Sklavenfigur wäre

demnach analog zur Nobilitierung des modernen Schauspielers zu be-

trachten. Dies ist vor dem Hintergrund des gerade Ausgeführten mehr als

70 Vgl. dazu Giorgio Agambens mittlerweile paradigmatische Figur des homo sacer und

dessen Definition in: Giorgio Agamben: Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das

nackte Leben, übers. von Hubert Thüring, Frankfurt a.M. 2002, S. 18: »Der Protagonist

dieses Buches ist das nackte Leben, das heißt das Leben des homo sacer, der getötet

werden kann, aber nicht geopfert werden darf, und dessen bedeutende Funktion in der

modernen Politik wir zu erweisen beabsichtigen.« (Hervorh. i. O.) Der Vergleich hinkt

insofern, als der Gladiator Teil eines kulturellen Rituals ist, sich insofern also funda-

mental von jener ›modernen‹ Figur unterscheidet, um die es Agamben geht. Darum

werden wir diese Spur auch nicht weiterverfolgen. Entscheidend für unseren Zusam-

menhang ist die Tatsache, dass es jeweils gerade nicht um ein Als-ob, nicht um ein

›bloßes‹ Spiel geht, sondern umdie eigene physische Existenz, die auf dem Spiel steht.

71 Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 49.

72 Auf Rousseau und dessen Ausführungen zum Theater werden wir in einem der folgen-

den Kapitel noch ausführlicher eingehen.

73 Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Paradoxa über Politik und Theater

fraglich. Diderot geht es, wie gezeigt, nämlich weniger um die Ähnlichkeit

von Gladiator und modernem Schauspieler, sondern vielmehr um die mar-

kante Differenz zwischen beiden, die der direkte und noch dazu verdoppelte

Vergleich zum Vorschein bringt. Die Abwesenheit einer sozialen Identität ist

für den Gladiator konstitutiv, sie bestimmt sein gesamtes Dasein, für den

Schauspieler ist sie jedoch ein postuliertes Merkmal seines Berufs, der ihm

wiederum eine bestimmte soziale Identität und ein Leben auch jenseits der

Theaterbühne ermöglicht. Die Befreiung wird für ihn nicht erst durch das

Spiel möglich, sondern ist bereits dessen Voraussetzung, bei aller sozialen

Randständigkeit freilich, die dieser Beruf historisch trotz allem mit sich

brachte und mitunter immer noch mit sich bringt. Doch das ist hier nicht

das Thema.

Darüber hinaus ist jene Idee, die Därmann Diderot unterstellt, eine äu-

ßerst zeitgenössische, nämlich die, dass jeder, der sich zu Genüge anstrengt,

es aus eigener Kraft zu etwas bringen und seinen eigenen sozialen Aufstieg

bewerkstelligen könne. Abgesehen davon, dass diese Vorstellungwohl eher als

moderner Mythos, Ideologie oder Narrativ zu bezeichnen wäre, ist es Diderot

ganz offenkundig um etwas jener Idee geradezu Entgegengesetztes zu tun,

nämlich um das Aufzeigen der Angewiesenheit auf gesellschaftliche Rahmen-

bedingungen, die ein Abstrahieren von und das zeitweise Ablegen der eige-

nen Identität überhaupt erst möglich machen. Der ideale Schauspieler, den

er skizziert, wäre unter den von Därmann skizzierten römischen Bedingun-

gen gar nicht denkbar gewesen, so sehr er sich selbst auch bemüht hätte.Wer

unmittelbar vom Tode bedroht ist oder permanent um seine soziale Existenz

fürchten muss, kann kein souveräner Darsteller sein, ihm fehlen schlicht der

nötige Handlungsspielraum und die Zeit, um eine echte Distanz einnehmen

zu können.

»Die artistische Fähigkeit zu berechnendem Rollenspiel und kühler Ver-

stellung eröffnet« allenfalls in einem anderen von Diderots Texten die »Mög-

lichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen Bahn

einer professionellen Befreiung«74, nämlich in Rameaus Neffe. Dort aber ist

der Schauspieler eher durch triviale und in der Tat sklavische Nachahmung

gekennzeichnet, die noch dazu im Leben außerhalb des Theaters praktiziert

wird und von einem Zynismus der Anpassung getragen wird.75 In der Tat

74 Ebd.

75 Der Dialog RameausNeffe, in Ansätzen seine Rezeption und das Verhältnis zum Paradox

werden im folgenden Kapitel ausführlicher diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 57

haben wir es hier mit einem dritten Fall zu tun, denn der Neffe ist selbstver-

ständlich kein echter Sklave, aber eben auch kein souveräner Schauspieler,

insofern er sich seine soziale Existenz dadurch erkaufen muss, dass er der

Gesellschaft das vorspielt, was diese sehen möchte und goutiert. Er ist al-

so abhängig und rächt sich gewissermaßen an jenen, von denen er abhängt,

durch sein herausragendes, aber gleichwohl betrügerisches Talent.

In jedem Fall ist bereits der Versuch eines wie auch immer gearteten so-

zialen Aufstiegs die Anerkennung einer Aufteilung in ein Oben und ein Unten,

und zwar unabhängig vom Gelingen des einzelnen Versuchs.76 Die Nobilitie-

rung des realen Sklaven der Antike als Schauspieler und als eine Figur des

sozialen Aufstiegs wäre insofern eine Legitimierung der Sklaverei und keine

Kritik daran. Dies würde nicht mit Diderots eindeutig ablehnender Haltung

zur Sklaverei übereinstimmen.

Was im Hinblick auf Diderot als sicher gelten kann, ist dessen Bewusst-

sein der Komplexität gesellschaftlicher Verstrickungen. Insofern bietet er in

diesem Punkt auch kein in erster Linie antagonistisches Programm zu Rous-

seau an, wie Därmann im Hinblick auf beider Position zur real existieren-

den Sklaverei in den damaligen Kolonien meint, sondern eher eines, das die

gesellschaftliche Komplexität zu berücksichtigen und darzustellen versucht.

Es ist daher auch folgerichtig, dass er in der Geschichte beider Indien sowohl

»die vollständige Freilassung der Sklaven« in den Kolonien fordert, als auch

gleichzeitig diese »zum bewaffneten Widerstand und die Kolonien zur politi-

schen Ablösung von denMutterländern« aufruft.77Würde er hingegen unein-

geschränkt an die Idee eines sozialen Aufstiegs durch ein Talent zum Rollen-

spiel glauben, das noch dazu im Rom der Gladiatur, beim Schauspieler in der

französischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts und bei der zu jener Zeit real

existierenden Sklaverei Ähnliches bewirken können müsste, wäre der direkte

Aufruf zum politischen und schließlich auch revolutionären Handeln kaum

nötig. Dies jedoch wäre eine äußerst zynische Position. Noch während man

76 Die Bedeutung dieses Umstandes für den Einzelnen und die Schwierigkeiten, diese

überhaupt zu thematisieren, diskutiert in jüngerer Zeit der bereits erwähnte Didier

Eribon. Was dessen Bücher und Essays zumeist auszeichnet, ist die gelungene Verbin-

dung von autobiographischem Material und theoretischer Reflexion. Er spricht zwar

von sich selbst, aber nur insofern dies auch für andere von Belang ist, weil sich dort

im Einzelnen die gesellschaftlichen Widersprüche manifestieren. Der Idee, dass sie

dort womöglich auch zu lösen sind, werden wir später bei Benjamins Brecht-Lektüre

wiederbegegnen.

77 Vgl. Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Paradoxa über Politik und Theater

sie versklavte, würde man die Menschen in den Kolonien damit für ihr eige-

nes Schicksal verantwortlich machen, man riefe sie gleichsam dazu auf, sich

in einer unmöglichen Weise gegen das an ihnen begangene Unrecht ›aufzu-

lehnen‹, nämlich durch Schauspiel. Kurz, man riefe ihnen damit zu: ›Spielen

macht frei‹.

II.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox
über den Schauspieler

Ein verwandtes, jedoch nicht deckungsgleiches Konzept eines sklavischen

Charakters findet sich indes in Diderots ungleich stärker rezipiertem Dialog

Rameaus Neffe, der durch Goethes Übersetzung auch Hegels Phänomenologie

des Geistes entscheidend beeinflusst hat und später von Michel Foucault in

seinem Werk aufgegriffen worden ist.78

Rameaus Neffe, dies lässt sichmit Sicherheit sagen, ist in jedem Fall eben-

falls ein Schauspieler, dessen Talent zum Rollenspiel jedoch weniger ästheti-

schen als vielmehr strategischen Zwecken dient, und zwar genau jenen, die

Iris Därmann im Zusammenhang mit der Gladiatur beschreibt: Es geht um

gesellschaftlichen Aufstieg oder zumindest umdie soziale Existenzsicherung,

damit aber gleichwohl auch um eine Festschreibung der bestehenden Verhält-

nisse, denn das Konzept ›Aufstieg‹ ist nur unter den Bedingungen einer von

vertikaler Ungleichheit geprägten Gesellschaftsordnung überhaupt sinnvoll,

möglich und erstrebenswert. So gesehen ist Rameaus Neffe gerade kein idea-

ler Schauspieler, denn sein Spiel ist nicht souverän, sondern eine permanente

Reaktion auf die herrschenden Verhältnisse zum Zwecke des eigenen Überle-

bens und dabei zugleich ein Sich-Verlieren im Anderen und im Außen.

Auf die Differenzen zwischen Rameaus Neffen und dem Schauspieler im

Paradox verweist auch Ralph-Rainer Wuthenow und deutet zudem an, dass

bereits im Paradox der de facto und nicht lediglich strategisch ›charakterlose‹

Schauspieler als Problem des Theaters und damit auch als gesellschaftliches

Problem zumindest gestreift wird:

Viele Schauspieler sind nicht etwa durch ihr Spiel, also durch die damit ein-

hergehendeVerstellung um ihren individuellen Charakter gebrachtworden;

78 Diese ›große‹ Einfluss- undRezeptionsgeschichte kannhier allenfalls gestreiftwerden;

entscheidend für den von uns verhandelten Zusammenhang sind die Differenzen zum

Paradox.

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002 - am 14.02.2026, 17:08:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

