
9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger

vom Schwarzwald

Verborgenheit. Ohne Zweifel gehört Martin Heidegger zu den einflussreichsten Philoso-

phen des 20.Jhs. Dass er sich den Nazis wenigstens zeitweise andiente und vor allem

nach dem Krieg keinerlei kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Rolle im Drit-

ten Reich erkennen ließ,wurde dabei freilich nicht selten peinlich spürbar.Man hat ver-

schiedene Wege gefunden, mit dieser Problematik umzugehen. Ein Philosoph wie Le-

vinas, dessen Familie während der Shoah ausgelöscht worden war,musste sich stets des

Widerspruchs bewusst bleiben, dass ermassiv von einemDenker beeinflusst war, der in

einem ganz entscheidenden ethischen Sinn versagt hatte. Ein anderer, sehr verbreiteter

Weg war und ist, die Essenz von Heideggers Philosophie von seinem politischen Enga-

gement abzutrennen. Ich selbst habe lange dieser Deutung zugeneigt. Es war am Ende

aber garnicht dieVeröffentlichungderSchwarzenHefte, diemich einesBesserenbelehrte,

sondern eben die Reflexion auf dasWesen des reaktionären Denkens.

Ich werde im Folgenden gar nicht erst versuchen, Heidegger von der Geschichte her

zu verstehen; die »Fakten« sind hier einigermaßen unstrittig: Rektorat, Parteieintritt,

Rektoratsrede, Bestrebungen einer Universitätsreform sowie deren mangelnde Unter-

stützung innerhalb des Regimes,Rücktritt vomRektorat –umnur die frühesten und be-

kanntesten zunennen.Trotzdemoder deshalbwill der Streit über dieEinordnungdieser

und anderer Ereignisse und Heideggers Rolle in ihnen (z.B. auch die Frage, inwieweit

er die Ächtung jüdischer Kollegen mitbetrieben oder, wie er selbst später behauptete,

eingedämmt hatte) nicht abreißen. Mit guter Regelmäßigkeit flammen diese Debatten

wieder auf. Die Veröffentlichung der SchwarzenHefte hat die bisher letzte Episode dieses

Fortsetzungsdramas ausgelöst.

Ich werde einen anderenWeg gehen, indem ich rein von der Lektüre der philosophi-

schen Texte ausgehe, um von ihnen her ein Urteil über Heideggers geschichtliche Posi-

tion zu gewinnen. Von der Idee einer unpolitischen Essenz dieses Denkens wird dabei

nicht viel übrigbleiben.Mehr noch: Ich behaupte nämlich, dass Heideggers Philosophie

von Anfang an eine geradezu exemplarische Verkettung der reaktionären Klischees dar-

stellt. Sein und Zeit ist dafür der deutlichste Beweis. Sein und Zeit ist ein durch und durch

reaktionäres Buch, und das nicht nur in den Paragraphen, die schon früh (und zurecht)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

die kritische Aufmerksamkeit der Kommentatoren auf sich gezogen haben. Vielleicht

ist Sein und Zeit sogar der reinste Ausdruck reaktionären Denkens, den wir haben. Die

Annäherung an den Nationalsozialismus war, was auch immerman sonst noch darüber

denken möchte und wie man sie historisch einschätzt, kein Zufall und auch kein Irr-

tum. Da das reaktionäre Denken nun gerade nicht in der (besseren oder schlechteren)

Darstellung desWirklichen besteht, sondern eine einzige Unternehmung zur Selbststi-

mulation ist, eine Affektschmiede, kann Sein und Zeit auch nicht mehr so ohneWeiteres

als eine Philosophie neben anderen begriffen werden. Es wird darin vielmehr eine be-

stimmte affektive Ordnung hergestellt, deren Wirkungskraft umso stärker ist, als die

weltanschaulichen Beweggründe verborgen sind – und das wohl nochHeidegger selbst.

Es ist wohl klar, dass das Urteil, das aus dieser Betrachtungsweise fließt, noch vernich-

tender sein muss, als es jedes, das sich »nur« auf die Daten der politischen Geschichte

stützt.

Wirklichkeitsverlust. Werfen wir zuerst einen ganz groben Blick auf den Gegensatz, der

dasWerk bestimmt: Für Heidegger gibt es einen Vollzug von Sein, der fundamental un-

wahr ist. Es gibt ein Existieren, das ganz einfach nicht stimmt, das weder der Existenz

noch derWirklichkeit gewachsen ist –und das offenbar durch eigenes Verschulden. (Ich

haltemich hier nicht sklavisch andie oft sehr differenziert gebrauchtenTerminiHeideg-

gers. Ich glaube, dass ich dazu berechtigt bin, solange ich den Gedankengang und die

Stoßrichtung dieses Denkens respektiere.) DiesemSein inUnwahrheit, dem verfallenen

Dasein, setzt Heidegger eine Entschlossenheit für die eigene Existenz und das heißt vor

allem: ein entschlossenes Verhältnis zum eigenen Tod entgegen, die allererst die Wahr-

heitmenschlichenDaseins im engen Sinn verwirklichen sollen. Es ist bezeichnend, dass

diese Entschlossenheit keinerlei positiven Inhalt hat. Alles, was man da sagen kann, ist,

dass wir imVorlaufen in unseren Tod unsere eigenstenMöglichkeiten ergreifen.Welche

das sind, bleibt ganz offen. Es ist dies das Element des Formalismus, der immerwieder in

der Analyse der Reaktion begegnet: Es ist, als traue man sich angesichts der Desillusio-

nierungen der Moderne nicht mehr, echte, positive Entwürfe anzubieten. Die Reaktion

ist eben keine schlichte Nostalgie einer vormodernen Einfachheit: Es ist diese Nostalgie,

aber gebrochen durch das Prisma der Moderne, das keinen Blick in die ursprüngliche

Lichtquelle mehr zulässt. Die Reaktion ist Kind der Moderne, die sie hasst, weshalb sie

nicht selten das moderne Pathos der Revolution für sich zweckentfremdet – und dabei

wirklich glauben kann, dass sie dazu berechtigt sei. Was bleibt nach dieser Kränkung,

ist, wie in einer Wut nach Statthaltern der alten Transzendenzen zu fahnden und sie in

derRückbezüglichkeit derAkte auf sich selbst zufinden,unterAbstraktion vonallen »In-

halten«: die Tat, die Entscheidung, die Entschlossenheit, sogar die Liebe können so als

selbstgenügsameGarantenderWirklichkeit erscheinen.Mansieht auch,dassHeidegger

wie die meisten Reaktionäre im Grunde über einen Solipsismus nicht hinausgekommen

ist. Ich führe das näher aus.

Die Entgegensetzung des je eigenen Daseins und des Man spricht im Grunde völ-

lig unverhohlen die Prämissen aus, auf denen sie ihre Plausibilität nur entfalten kann.

InWahrheit ist das ja überhaupt nicht selbstverständlich. Es ist aber selbstverständlich,

wennmangewissemetaphysischeund ideologischeEmpfindsamkeitenhat –unddieses

Wort meine ich nicht primär polemisch, denn um affektive Ordnungen geht es hier ja.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 221

Heidegger geht, wenig dezent, von einer ursprünglichen Konflikthaftigkeit der Verhält-

nisse zwischen Menschen aus. Unsere normale, alltägliche Lebenswelt ist geprägt vom

schmerzlichenWissen um die »Herrschaft der Anderen« über mich.

Im Besorgen dessen, was manmit, für und gegen die Anderen ergriffen hat, ruht stän-

dig die Sorge um einen Unterschied gegen die Anderen, sei es auch nur, um den Un-

terschied gegen sie auszugleichen, sei es, dass das eigene Dasein – gegen die Anderen

zurückbleibend – im Verhältnis zu ihnen aufholen will, sei es, dass das Dasein im Vor-

rangüber dieAnderendarauf aus ist, sie niederzuhalten.DasMiteinandersein ist – ihm

selbst verborgen – von der Sorge um diesen Abstand beunruhigt. Existenzial ausge-

drückt, es hat den Charakter der Abständigkeit. Je unauffälliger diese Seinsart dem all-

täglichen Dasein selbst ist, um so hartnäckiger und ursprünglicher wirkt sie sich aus.1

Es ist ja nicht so, dass Heidegger völlig unrecht hätte. Aber die Frage ist doch, ob man

da stehenbleiben kann, oder ob vielmehr genau diese Diagnose der »Abständigkeit« die

Suche nach Mitteln ihrer Überwindung in einer echten Gemeinschaft anstoßen muss.

Dazu aber müsste das Sein der Menschen fundamental anders, nämlich nicht egozen-

trisch gedacht werden. Heidegger hingegen setzt eine ursprüngliche Egozentrik, einen

ontologischen Egoismus, er setzt einen ebenso ursprünglichen Konflikt – wie Hobbes.

Er geht aber über Hobbes hinaus, insofern der Konflikt in einer gewissen Weise schon

verloren ist. Die Anderen haben längst die Herrschaft über mich.

Paradoxerweise – zumindest für paradox für alle, die nicht die reaktionären Vorur-

teile teilen – ist diese Herrschaft der Anderen eine der Gleichheit aller. Der Schritt von

Hobbes zu Heidegger ist also der des echten Pessimisten, der angesichts der Gewalt

nach einer sei es auch nur minimal besseren Lösung sucht, hin zu einem, dem die

historisch erreichte Situation der bürgerlichen Welt als Niederlage erscheint. Es ist

aber eine Gleichheit, die sich nicht deklariert, sondern die sich einschleicht, die in den

alltäglichen Verrichtungen ins Dasein gleitet, hinterhältig, ohne sich zu erkennen zu

geben. Es ist kein Zufall, mit welchen Phänomenen Heidegger diese schleichende Ver-

giftung durch Alltagspraxen verbindet: mit den öffentlichen Verkehrsmitteln und der

Massenpresse, also genaumit Einrichtungen, die zutiefst mit modernen liberalen Staa-

ten verbunden sind. »In der Benutzung öffentlicher Verkehrsmittel, in der Verwendung

des Nachrichtenwesens (Zeitung) ist jeder Andere wie der Andere.« Man ist erinnert

an das Naserümpfen der Privilegierten angesichts der unverschämten Bevölkerung der

Strände durch die Plebs. Diese Aussagen – auf die sich eine ganze Philosophie voller

Pathos gründet – sind in Wahrheit kleinkariert und kleingeistig. Sie sind vor allem

entschieden antidemokratisch, und wie alle guten Antidemokraten attestiert auch

Heidegger dem Gegner das Diktatorische: Denen, die sich für etwas Besseres halten,

muss der Griff der »Anderen« nach dem, was sie selbst auszeichnet, wie ein Diktat

erscheinen. »In dieser Unauffälligkeit und Nichtfeststellbarkeit entfaltet das Man seine

eigentliche Diktatur.«2 Die Diktatur der Gleichheit aller manifestiert sich weiterhin in

der Durchschnittlichkeit, die keine anderen Wege als die längst beschrittenen gelten

1 SZ. 126.

2 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

lässt und die zu einer »Einebnung aller Seinsmöglichkeiten« führt. Heidegger resümiert:

»Abständigkeit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des

Man das, was wir als ›die Öffentlichkeit‹ kennen.«3 Es umschlingen sich also auf den

ersten beiden Seiten, auf denen das Man eingeführt wird, sämtliche reaktionären Kli-

schees: Die öffentliche Welt, in der man täglich tausend anderen begegnet, die nichts

Auszeichnendes haben, und in der wir selbst unserer Auszeichnung genau durch diese

Berührung mit den Anderen beraubt werden, ist eine einzige brutale Diktatur, eine

gewaltsame wenn auchmeist verdeckte, implizite Gleichmacherei.

Daher fällt auch Licht auf die anderenAspekte,dieHeidegger demManabliest.Zwar

beginnt Heidegger mit der Erklärung, dass er den Ausdruck »Gerede« nicht abwertend

meine.4 Alles Folgende widerlegt genau diese Erklärung aber sofort. Das »Gerede«, so-

gleich durchdas »Geschreibe« ergänzt, bildet eineWelt durchschnittlicherVerständlich-

keit, die genau deshalb gar kein echtes Verstehen beinhalten kann.Das ist genau die Art

von Mitteilung, die nicht nur keinen Inhalt hat5 – wir werden sehen, wie ironisch diese

Klage in Heideggers Feder ist –, sondern die die bereits als Domäne des Man identifi-

zierteÖffentlichkeit bestimmt. »DieBodenlosigkeit desGeredes versperrt ihmnicht den

Eingang in die Öffentlichkeit, sondern begünstigt ihn. […] Das Gerede, das jeder aufraf-

fen kann, entbindet nicht nur von der Aufgabe echten Verstehens, sondern bildet eine

indifferente Verständlichkeit aus, der nichts mehr verschlossen ist.«6 Das Gerede ist die

Manifestation von Sprache, in der alle über alles sprechen können und sogar dürfen.Der

Preis dafür ist, dass dieses Sprechen nichts Wirkliches und Echtes, nichts »Ursprüngli-

ches« (wie Heidegger gerne sagt) erreichen kann. Es ist also dieWelt des Pöbels und sei-

nes nichtverstehenden Verständnisses, aus dem sich jeder ursprünglich Denkende erst

heroisch herauszukämpfen hat:

In ihr [der alltäglichen Ausgelegtheit] und aus ihr und gegen sie vollzieht sich alles

echte Verstehen, Auslegen und Mitteilen, Wiederentdecken und neu Zueignen. Es ist

nicht so, dass je einDaseinunberührt undunverführt durchdieseAusgelegtheit vor das

freie Land einer »Welt« an sich gestellt würde, um nur zu schauen, was ihm begegnet.7

Es bedarf nur der rudimentärsten historischen Kenntnisse, um in diesem Gerede über

das Gerede, neben der allgemeinen Zubilligung des Rederechts an alle und dem Urteil

über die Massenmedien, das bis zum Erbrechen durchexerzierte reaktionäre Klischee

der Schwatzbude Parlament wiederzuerkennen. Canetti schreibt dazu treffend:

Ein guter Teil des Ansehens, das Diktaturen anhaftet, liegt darin, dass man ihnen die

konzentrierte Kraft des Geheimnisses zubilligt, das sich in Demokratien auf viele ver-

teilt und verdünnt.MitHohnhebtmanhervor, dass in diesen alles zerredetwerde. Jeder

3 SZ. 127.

4 Wenn es der Autoritäten bedürfte, umdieHaltlosigkeit dieser Beteuerung noch jenseits der schie-

ren Semantik zu belegen, so würde man bei Adorno fündig: Jargon der Eigentlichkeit. 81f.

5 »Ihm liegt daran, dass geredet wird.« (SZ. 168)

6 SZ. 169.

7 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 223

schwatze daher, jeder mische sich in alles ein, es geschehe nichts, da alles vorher be-

kannt sei. Es sieht so aus, als beklage man sich über den Mangel an Entschlossenheit,

in Wahrheit gilt die Enttäuschung demMangel an Geheimnis.8

Als Heidegger das Man eingeführt hatte, fielen unter anderem diese Sätze: »Jeder Vor-

rang wird geräuschlos niedergehalten. Alles Ursprüngliche ist über Nacht als längst be-

kannt geglättet. Alles Erkämpfte wird handlich. Jedes Geheimnis verliert seine Kraft.«9

Wie entlarvend Canettis Beschreibung in Bezug auf Heidegger ist, wird man aber erst

ermessen, wennman sich daran erinnert, dass die vonHeidegger geforderte Entschlos-

senheit rein gar nichts Bestimmtes will und besagt, sondern nur die Entschlossenheit

als solche, ohne ein Wozu: Und dann sieht man, dass die Entschlossenheit selbst nichts

anderes ist als eine Inszenierung des Geheimnisses, das Heidegger so schmerzlich ver-

misst in einerWelt, die keineRangunterschiedemehr anerkennt.Wirwerden auf diesen

Aspekt zurückkommen.

Auch die Neugier lässt sich ganz eindeutig identifizieren. Heidegger beginnt mit ei-

nigen gelehrten Ausführungen zu Augustin, dochworum es inWahrheit geht, ist unver-

kennbar: Es geht um die unterstellte Oberflächlichkeit einer Welt, in der jeder ständig

was Neues sehen und erfahren will, um die bürgerliche Sensationslust wie das plebeji-

sche Spektakel. Wer sich der Neugier hingibt, der lässt sich ein auf eine Welt, die ihn

nicht mehr besorgend fordert (etwa wenn die wichtigsten Bedürfnisse gestillt sind) und

die er sich als reinen Gegenstand einer Betrachtung gönnt: einer Betrachtung und eines

Genusses, die keinem anderen Zweckmehr dienen, auch nicht und gerade nicht der Er-

kenntnis. Wenn es doch umWissen geht, dann nicht um ein »echtes« Wissen, das ganz

dem Eindringen in die Sache gewidmet ist, sondern nur eines, das leere Daten anhäuft,

wohl um mitreden zu können: Der Neugier »liegt nicht daran, durch Verwunderung in

das Nichtverstehen gebracht zu werden, sondern sie besorgt ein Wissen, aber lediglich

umgewusst zu haben«.10 So stellt sich einDünkelhafter dasDenken der Vielen vor, keine

Frage.11

Entlarvend ist, dass hier wie nebenbei die Bemerkung fällt, Gerede undNeugier sei-

en »Entwurzelungstendenzen«:12 Das setzt doch eine ursprüngliche Verwurzelung vor-

aus. Worin aber wurzelt das Dasein, das doch geworfen ist? Schon zuvor hieß es: »Das

Gerede, das in der gekennzeichneten Weise verschließt, ist die Seinsart des entwurzel-

ten Daseinsverständnisses. Es kommt jedoch nicht als vorhandener Zustand an einem

8 Canetti: Masse und Macht. 350.

9 SZ. 127. Theweleit kommentiert die eben zitierte Stelle von Canetti so: »Und in der Tat: was öf-

fentlich besprochen wird, in der ›Quasselbude Parlament‹, kann nicht von großer Bedeutung sein,

handeltman doch dieWichtigkeiten des eigenen Leibes streng geheim ab. – ›Der Führer berät sich

im Geheimen‹ – das erweckt Vertrauen, bedeutet: er kommt zum Wesentlichen.« (Männerphan-

tasien. Band 2. 110f.)

10 SZ. 172.

11 Etwas anders, aber nicht im Widerspruch hierzu sieht es Adorno: »Emanzipiertes Bewusstsein

setzt er der Neugier gleich. Der Hass auf diese gesellt sich dem auf Mobilität […].« (Jargon der

Eigentlichkeit. 93)

12 SZ. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Vorhandenen vor, sondern existenzial entwurzelt ist es selbst in der Weise der ständi-

gen Entwurzelung.«13 Heidegger versucht dann, diese Entwurzelung näher zu beschrei-

ben dadurch, dass so ein Dasein »von den primären und ursprünglich-echten Seins-

bezügen zur Welt, zum Mitdasein, zum In-Sein selbst abgeschnitten« ist. Aber was ist

damit denn gewonnen? Wir werden später sehen, dass das entschlossene, eigentliche

Dasein, das mit diesen Seinsbezügen offenbar wieder Verbindung aufnimmt, reine Be-

hauptung bleibt, eine bloße rhetorische Tautologie.Es istmit der Entwurzelung aber so-

lange nicht ernst,wie es keine ernstzunehmendeVerwurzelung gibt.Entweder sind die-

se beiden Begriffe intelligibel zumachen oder sie sind es nicht. Im letzteren Fall braucht

man die ganze Philosophie nicht.Wenn man nun aber Heidegger zwingt zu sagen, was

er meinen kann und ihm zugleich hohles Pathos nicht als Antwort durchgehen lässt,

dann bleibt leider nur solches übrig, was Heideggers Nazi-Zeit ganz logisch erscheinen

lässt. Nie war Heidegger konkreter und »phänomenologischer« als damals. Da war er

nämlich imstande und willens, den Begriffen der Ver- bzw. Entwurzelung einen klaren,

wenn auch grundfalschen Sinn zu geben. So schreibt er in dem unsäglichen Gutach-

ten zu Hönigswald (das nicht zufällig mit »Heil Hitler!« endet): »Auf diesemWeg wurde

unter scheinbar streng wissenschaftlicher philosophischer Begründung der Blick abge-

lenkt vom Menschen in seiner geschichtlichen Verwurzelung und in seiner volkhaften

Überlieferung seiner Herkunft aus Boden und Blut.«14

Schließlich wendet sich Heidegger noch der Zweideutigkeit zu. Und wieder versteckt

sich hinter recht kompliziert formulierten Sätzen eine einfache Diagnose: Die Zweideu-

tigkeit bezeichnet die offensichtlich unerträgliche Tatsache, dass wir in einer Welt, in

der allemitredenwollen und dürfen, bald nichtmehr wissen,was wahr ist.Was hier un-

ter einem philosophisch aufgejazzten Wort vorgeführt wird, ist nichts anderes als das

Unbehagen und der Widerwille, dass es keinen mehr gibt, der klare Ansagen macht. Ja,

eine Gesellschaft, die die Forderung desDemokratischen und damit die Pluralität ernst-

nimmt, ist anstrengend, kompliziert, nicht selten nervig und manchmal empörend. Ja,

die Uneindeutigkeit, in die dasWahre gerät, wennman einmal beschlossen hat, im Prin-

zip den anderen gleiches Recht und gleicheWahrheitsfähigkeit zuzugestehen, ist schwer

zu ertragen. Ja, dieMeinungen der anderen, ihre Irrtümer vor allem – oder was ich eben

dafür halte – sind Zumutungen.Aber genau in der Kraft, diese Zumutung zu tragen, be-

währt sich die Reife derMenschen für eine freie Gesellschaft.Man sieht, dassHeidegger

nicht nur versagt; nicht nur gibt er sich keineMühe: Er weigert sich schlichtweg die Vor-

aussetzung anzuerkennen. Unter dem verbrämten Wort der Zweideutigkeit steckt also

nichts anderes als Heideggers tiefer Antipluralismus.

Wenn im alltäglichen Miteinandersein dergleichen begegnet, was jedem zugänglich

ist undworüber jeder jedes sagen kann, wird bald nichtmehr entscheidbar, was in ech-

tem Verstehen erschlossen ist und was nicht. Diese Zweideutigkeit erstreckt sich nicht

13 SZ. 170.

14 GA 16. 132. Dass das keine unfaire Rückprojektion ist, zeigt der § 74 von Sein und Zeit zur Genüge.

Dass es einen anderen, maximal konkreten, aber eben nicht faschistischen Begriff von Verwur-

zelung und Entwurzelung geben kann und dass er sogar unverzichtbar ist, hat Simone Weil ein-

drucksvoll gezeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 225

das Sein des Daseins zu ihm selbst.

Alles sieht so aus wie echt verstanden, ergriffen und gesprochen und ist es im Grunde

doch nicht, oder es sieht nicht so aus und ist es im Grunde doch.15

Es geht hier nicht umallgemeinmenschlicheVerhältnisse.Vielmehr drückt sich hier un-

verkennbar eine bestimmte, rein affektive Reaktion auf eine genau identifizierbare poli-

tische Konstellation aus: eine, in der alle über alles mitreden dürfen, in der es keine vor-

gängige Exklusion von bestimmtenGruppen aus demReich der vollenMenschheitmehr

gibt (wenn auch bislang nur in der Theorie), in der diese neu agnoszierten Klassen und

Schichten ihre eigene Belustigung oder vielleicht sogar Kultur fordern, in der sie durch

Mitreden, durch Massenmedien, durch Schaulust alles mit ihren ekligen Fingern und

Augen betatschen und damit entweihen, in der sie die Großen und Echten hinabziehen

ins Niedrige, Schmutzige – und nicht einmal merken, was für ein Sakrileg sie begehen.

Am ekligsten, so kann man mutmaßen, ist für diesen so völlig humorbefreiten Denker

noch das unbekümmerte Lachen, mit dem die Unwürdigen ihre Profanisierungen be-

gleiten. »Philosophie ist jenes Denken, womit man wesensmäßig nichts anfangen kann

und worüber die Dienstmägde notwendig lachen.«16 Der Ekel ist aber wahrhaft existen-

ziell: Es ist der Horror vor einer Welt, in der alles im Sumpf des Gleichen zu versinken

droht, so dass am Ende die Wirklichkeit als solche zweifelhaft wird. »In der Selbstver-

ständlichkeit und Selbstsicherheit der durchschnittlichen Ausgelegtheit jedoch liegt es,

dass unter ihrem Schutz dem jeweiligen Dasein selbst die Unheimlichkeit der Schwebe,

inder es einerwachsendenBodenlosigkeit zutreibenkann,verborgenbleibt.«17DassSein

und Zeit eine Fundamentalontologie sein soll, ist kein Zufall: Es bedeutet ganz wörtlich,

dass sich da einer gezwungen fühlt, dem Sein das Fundament zurückzuerstatten.

Denn eine Welt, in der Abständigkeit, Durchschnittlichkeit und Einebnung herr-

schen, kann nicht wirklich real sein. Sie ist nicht eigentlich. Sie ist nur uneigentlich. Der

Begriff des Uneigentlichen, der die Verfallenheit des Daseins an das Man kennzeichnet,

drückt in drastischer Weise aus, dass unser Leben und das der meisten fast immer un-

echt ist, nicht wirklich gelebt ist, gar nicht wirklich ist.18 »Zunächst ist das Dasein Man

und zumeist bleibt es so.«19 Da fällt die Wirklichkeit ins Unwirkliche, nur Behauptete,

wie ein Traum,wie eine FataMorgana.Die Reaktion hebt anmit einer tiefempfundenen Angst

davor, dass die Welt nicht wirklich sein könnte.20 Und sie meint damit immer diese Welt,

15 SZ. 173.

16 GA 41. 3.

17 SZ. 170.

18 Ihm werden als quasi-Synonyme die Begriffe der Entfremdung, des Absturzes, des Wirbels bei-

gesellt. Sie alle beschreibendieBewegung, in der dasDasein sein Sein verliert unddamit sich selbst.

Es ist geradezu lächerlich, wenn Heidegger den § 38 mit dem Hinweis einleitet, dass diese Rede-

weisen »keine negative Bewertung« ausdrücken sollen (SZ. 175).

19 SZ. 129.

20 Heidegger erklärt, dass Uneigentlichkeit nicht mit dem Nicht-Sein oder dem Verlust des Seins

gleichzusetzen sei (SZ. 176). Natürlich, die ganzen uneigentlichen Leute laufen ja ihrer Uneigent-

lichkeit zum Trotz weiter rum. Doch genau darin liegt ja das Gruselige: das zombiemäßige Fortve-

getieren der Meisten, die von ihrem eigenen Tod nichts wissen.

allein auf dieWelt, sondern ebensosehr auf das Miteinandersein als solches, sogar auf

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

nämlich die moderne, in der alles gleich ist. Vielleicht hat niemand diesen affektiven

Grund klarer zum Ausdruck gebracht als Heidegger.

Angstmacherei. Was kannman diesemHorror des Uneigentlichen entgegensetzen? Wie

der Ausweglosigkeit des Unwirklichen entgehen?

Die eigentlich geniale PointeHeideggers besteht darin, dieDiagnose als solche in ihr

Gegenteil zu verkehren, indem er die Gewissheit des Unwirklichen zum Umschlagsort

ins Wirklichste erklärt. Ein epischer Kurzschluss ist das, der aber wohl zu beachten ist,

weil er die gesamte Strategie Heideggers präfiguriert. Wie alle Metaphysiker konstru-

iert auch Heidegger ein Möbiusband, d.h. einen systematischen Ort oder eine Gestalt,

die, als Schlussstein des Denkgebäudes, nur noch auf sich selbst verweist. Wie in jeder

Metaphysik ist auch hier das Möbiusband der Fokus größter affektiver Konzentration.

Hier aber ist es das nicht per accidens, nebenbei, sondern diese affektive Verdichtung

und Intensivierung ist genau der Zweck und die Auszeichnung, die ein auf sich selbst

zurückgebogenes Dasein zumMetaphysikum selbst erhebt.

In der Welt der Uneigentlichkeit habe ich es mit lauter Seienden zu tun. Was fehlt,

ist nur das Sein selbst.21WasHeidegger in der Analyse der Uneigentlichkeit in ihren ver-

schiedenen Aspekten zum Ausdruck bringt, ist die tiefe Beunruhigung und der Horror,

den die Abwesenheit des Seins hinterlässt. Die geniale Idee Heideggers ist nun einfach

diese: Wenn ich derartige Angst angesichts der Unauffindbarkeit des Seins habe, dann

muss esSeinwohldochgeben,auf jedenFall inmeinerAngst.Wer solcheAngsthat,muss

real sein, muss sein. Wo solche Angst ist, ist Sein. J’ai peur, donc je suis. Heidegger borgt

sich Descartes’ Argument aus, doch macht er aus dem, was bei Descartes lediglich ei-

ne Denkmethodewar, umwissenschaftliche Gewissheit abzusichern, eine Versicherung

der Existenz – der eigenen wie der des Wirklichen allgemein – angesichts einer tiefen

Bestürzung: dass es das Sein nicht geben könnte.

Die Angst begegnet also als eine doppelseitige. Sie ist mit einem Gesicht der Unei-

gentlichkeit zugewandt, deren Nichts ihr Nicht-Gegenstand ist; mit dem anderen Ge-

sicht blickt sie in die Eigentlichkeit, die sie herstellt.22 Sie enthüllt mir mein Sein als ein

ganzes – was auch immer das heißenmag.

Geschieht imDasein desMenschen ein solches Gestimmtsein, in demer vor dasNichts

selbst gebracht wird?

Dieses Geschehen ist möglich und auch wirklich – wenngleich selten genug – nur für

Augenblicke in der Grundstimmung der Angst. […] Die Angst offenbart das Nichts.23

21 Vgl. Was ist Metaphysik? 13: »Wie aber, wenn das Ausbleiben dieses Bezugs [des Seins zum Men-

schenwesen] und die Vergessenheit dieses Ausbleibens von weither das moderne Weltalter be-

stimmten? Wie, wenn das Ausbleiben des Seins den Menschen immer ausschließlicher dem Sei-

enden überließe, so dass der Mensch vom Bezug des Seins zu seinem (des Menschen) Wesen fast

verlassen und diese Verlassenheit zugleich verhüllt bliebe?«

22 Mir scheint, dass sich damit auch besser erklärt, warumHeidegger die Angst von der Furcht unter-

scheiden kann, denn die Furcht kennt nur eine Richtung. Die Janusköpfigkeit der Angst hingegen

macht es unmöglich, ihr einen identifizierbaren Gegenstand zuzuschreiben.

23 Was ist Metaphysik. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 227

Damit erklärt sich auch schlüssig, weshalb Heidegger Nichts und Sein geradezu syn-

onym benutzen kann,24 denn genau das Nichts der Uneigentlichkeit ist das Sein der Ei-

gentlichkeit, undumgekehrt.DieAngst ist das Scharnier,Umkehrungspunkt,der sich in

der uneigentlichen Realität auftut, um dessen Umstülpung ins Eigentliche zu besorgen.

Heidegger spricht ohne Umschweife aus, was ich für die Essenz der Reaktion halte: die

Bestrebung, sich seiner selbst und derWirklichkeit als ganzer zu versichern, indemman

einen Affekt (Heidegger sagt: Befindlichkeit) herstellt, dessen pure Intensität der Aufga-

be gewachsen sein kann. Es gilt, zu fühlen, was man nicht mehr glauben oder wissen

kann: worin das Vertrauen erschüttert ist. Und gefühlt wird, da ist Heidegger so altmo-

disch wie die ganze Reaktion, in mir drin.

Es ist also die Angst, die die doppelte Aufgabe hat, einerseits dem vielleicht noch va-

gen Empfinden der Falschheit der öffentlichen Welt die Schärfe eines Beweises zu ge-

ben und andererseits in sich und durch sich die Wahrheit einer eigentlichen Existenz

einzuläuten wie auch zugleich zu bewähren. Die Angst bringt mich wirklich vor mich,

vor mein eigenstes Seinkönnen, vor meine eigene Ganzheit. Sie bringt mich aber zuerst

vor dieWelt als solche.Weil die Angst sich vor nichts Bestimmtem ängstigt, fungiert sie

als Operator der Nivellierung aller Unterschiede zwischen Seienden. Alles Einzelne in

der Welt und alle Zusammenhänge zwischen ihnen sind irrelevant, »ohne Belang«. So

setzt sich der, dem in derWelt keinWegmehr geboten ist, seine eigene Auszeichnung so

durchzusetzen, dass er selbst sie glauben könnte, von genau dieserWelt ab, indem er sie

als ganze von sich wegrückt.Was bleibt, ist nur die »Aufsässigkeit« vonWelt überhaupt.

Unaufrichtig in diesem Manöver ist nicht nur die Verwischung aller Spuren der politi-

schen Realität, die gemeint ist, sondern vor allen Dingen der Versuch, diese Bewegung

nun in aller Konsequenz zu einer unhistorischen zu machen: denn wenn mir nur noch

die »Welt als solche« gegenübersteht, vor der ich Angst habe, dann ist die Dimension des

Historischen und des Politischen, dann sind die Unterschiede endgültig gelöscht. Diese

Geste vollendet die Entpolitisierung in einem spekulativenMove, die zuvor schon in der

strategischen Unsichtbarmachung der gemeinten Phänomene vorbereitet war.

In einer eigenartigen Wendung führt so die Angst vom Nichts der faktischen, his-

torischenWelt über die Distanzierung und Entpolitisierung derWelt als solcher zurück

zu dem Selbstgefühl, in dem sich das Dasein nun endlich echt undwirklich und authen-

tisch, mit einem Wort: eigentlich fühlt – und mit sich auch die Wirklichkeit. Der reak-

tionäre Parcours ist durchschritten. Die charakteristische reaktionäre Unredlichkeit ist

dabei einfach zu lokalisieren in der Flucht vor den konkretenhistorischenRealitätenund

ihren Ansprüchen hin in die luftigen Höhen irgendwelcher spekulativer Gemeinplätze.

Jedenfalls tritt nun erst das Dasein als ein eigentliches auf. Für Heidegger ist die Ei-

gentlichkeit des Daseins zwingend verbunden mit seiner Vereinzelung. »Die Angst ver-

einzelt das Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes wesenhaft

auf Möglichkeiten sich entwirft.«25 »Allein in der Angst liegt die Möglichkeit eines aus-

gezeichneten Erschließens, weil sie vereinzelt.«26 Wenn das Man die Entfremdung und

24 Ebenfalls sehr deutlich inWas ist Metaphysik?, vor allem imNachwort: »Aber dieses Nichts west als

das Sein.« (49)

25 SZ. 187.

26 SZ. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

die Wurzel der Uneigentlichkeit ist, dann ist es nur folgerichtig, dass die eigentliche

Existenz eine ist, die nicht mehr an dem Man, an der Öffentlichkeit, an einer promis-

ken Gleichheit partizipiert. Die Vereinzelung ist kein Nebeneffekt der Heidegger’schen

Konstruktion, sie ist vielmehr eine der zentralen Funktionen, die diese erfüllt: in einer

Welt der übergriffigen Gleichheit auf spekulativemWeg die Privilegierung derWenigen

zu garantieren, zu der die Realität die Pfade verschüttet hat. Sich selbst fühlen, und sich

selbst als ein Besserer fühlen.

Heidegger treibt aber die Vereinzelungnochweiter, vor allem inTexten nach Seinund

Zeit. Es wird dann deutlich, dass das »Wegrücken des Seienden im Ganzen«27 eben das

Seinsverhältnis begründet, das den Menschen so recht ausmacht. Das Nichts ist dann

die Distanznahme gegenüber den Dingen und ihren Zusammenhängen, die menschli-

che Freiheit ausmacht (imGegensatz zu der Position des Tieres, das eng an denMoment

und das Bedürfnis gebunden bleibt). Das Nichts schiebt sich gewissermaßen zwischen

denMenschen und die Dinge der Welt, die Seienden; es eröffnet ihm damit die Welt als

ganze,28 aber nur umden Preis einer ursprünglichen Entfernung, die nichtmehrwieder

eingeholt werden kann. Zwischen dem Menschen und der Wirklichkeit klafft für Hei-

degger immer schon ein Abgrund, der Abgrund des Seins bzw. des Nichts. (Dass die-

se Distanzierung durch das Nichts nicht nur unsere Freiheit begründet, sondern auch

einen ursprünglichen Bruch, spricht Heidegger nicht in aller Deutlichkeit aus; es liegt

aber in der Folgerichtigkeit seiner Diagnose: Wenn die Uneigentlichkeit eine genauso

ursprüngliche Möglichkeit unseres Seins ist wie die Eigentlichkeit, dann muss ein Ab-

bruch zwischen dem Natürlichen und damit dem, für Heidegger nur ontisch, Wirkli-

chen einerseits und uns andererseits immer schon stattgefunden haben. Esmuss dieser

Abbruch sogar besonders brutal gewesen sein, denn wenn auch kein Weg zurück in die

Natürlichkeit führt und auch nicht führen soll, wenn vielmehr neue Beziehungen ange-

knüpft werden sollen, dann zeugt doch der Widerstand und die Hemmung, die von der

Uneigentlichkeit ausgehen, von der Tiefe der Entfernung. Ichwerde darauf zurückkom-

men.)

Das jedenfalls ist der Sinn des berüchtigten Satzes, wonach »Das Nichts selbst nich-

tet«. »Das Nichten […] offenbart […] dieses Seiende in seiner vollen, bislang verborgenen

Befremdlichkeit als das schlechthin Andere – gegenüber demNichts.« Und noch deutli-

cher:

Sich hineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon über das Seiende im Ganzen

hinaus. Dieses Hinaussein über das Seiende nennen wir die Transzendenz. Würde das

Dasein im Grunde seines Wesens nicht transzendieren, d.h. jetzt, würde es sich nicht

27 Was ist Metaphysik? 35.

28 In demVortrag ›Das Ding‹ wird das in der Behauptung sinnenfällig, dass der Töpfer nicht den Krug

herstellt, sondern die Leere gestaltet. In: Vorträge und Aufsätze. 157–179. 161. Ansonsten ist dieser

Vortrag aber ein gutes Beispiel für eine andere Strategie der Unredlichkeit, auf die sich Heidegger

hervorragend verstand und die er gerade nach dem Krieg ausgiebig anwandte, als die kritischen

Nachfragen sich häuften: hemmungslose Mystifizierung. Ahnungsvolles Raunen als Schutzmaß-

nahme gegen unangenehme Fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 229

ten, also auch nicht zu sich selbst.

Ohne ursprüngliche Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und keine Freiheit.29

Ich bin so deep. Die Problemlage, die so bezeichnet ist, wird vervollständigt durch die

Selbstbeziehung, die das Dasein in der Sorge praktiziert: In einer völligen Umkehrung

des gängigen Verständnisses von Sorge wird diese nämlich dem Dasein nur in Hinsicht

auf sich selbst zugesprochen, und das nicht einmalmit Blick auf diese oder jene Interes-

sen oder Bedürfnisse, sondernwieder ohne alle gegenständliche Bestimmtheit.Wir fin-

den da das theoretische Mittel wieder, mit dem sich Heidegger aus der Zwangslage des

Realitätsverlustes zu befreien sucht: durch die Kondensierung aller Intensität im Selbst.

So kommtHeidegger dazu,dasDasein in sehr fragwürdigerWeise als das Seiende zube-

stimmen, »demes in seinemSein umdieses selbst geht«.30 Dass die Sorge inHeideggers

Lesart radikal selbstbezogen ist, ist so folgerichtig,wie es ihr der Sache nach völlig unan-

gemessen ist. Sein und Zeit entwirft ohne Zweifel einen Solipsismus. Heidegger spricht

es selbst aus:

Die existenziale Selbigkeit des Erschließens mit dem Erschlossenen, so zwar, dass in diesem die

Welt alsWelt,das In-Sein als vereinzeltes, reines,geworfenes Seinkönnen erschlossen ist,macht

deutlich, dass mit dem Phänomen der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema der In-

terpretation geworden ist. Die Angst vereinzelt und erschließt so das Dasein als »solus

ipse«. Dieser existenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjekt-

ding in die harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, dass er das Dasein gerade in

einem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst als

In-der-Welt-sein bringt.31

Dieses Zitat wird man leicht heranziehen, um zu zeigen, wie unfair meine Interpreta-

tion ist, ignoriere ich doch offenkundig alle ausdrücklichen Stellungnahmen des Autors

selbst, um ihm eine Sichtweise zu unterstellen, die er gar nicht teilt. Das wäre dann ein

richtiger Einwand, wenn es Heidegger gelänge, die Phänomene ausgezeichneter Kon-

frontation mit sich, den anderen und der Wirklichkeit in überzeugender Weise darzu-

stellen. Doch genau dort scheitert seine Philosophie; sie hatte nie die Chance, hier zu

reüssieren, und wahrscheinlich war es auch nie darauf aus.

Denn wie stellt sich die Entschlossenheit dar, wie der Ruf des Gewissens, die Angst,

dieEigentlichkeit,dasErfassenderGanzheitmeinesLebens imAngesichtdesTodes?Die

Antwort ist inWahrheit schon in der Kennzeichnung der Angst gegeben, die ich eben zi-

tiert habe: In all diesen Phänomenen – oder besser: in all diesen verschiedenen Namen

und Zugängen zu ein und demselben »Phänomen« – lassen sich zwei zusammengehöri-

ge Aspekte unterscheiden, die jede Überwindung dieses angeblich nur scheinbaren So-

lipsismus von vornherein unmöglich macht: Einerseits sind alle Beschreibungen dieser

Phänomene dadurch gekennzeichnet, dass sie strukturell auf sich selbst zurückbezogen

29 Was ist Metaphysik. 37. 38. Der Zusammenhang von Transzendenz und Freiheit ist ausführlicher

erörtert in VomWesen des Grundes.

30 SZ. 42.

31 SZ. 188.

im Vorhinein in das Nichts hineinhalten, dann könnte es sich nie zu Seiendem verhal-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

sind. So fallen in der Angst, wie eben zitiert, das Erschließen und das Erschlossene zu-

sammen. So kommt der Ruf des Gewissens aus mir und über mich.32 So ist die Eigent-

lichkeit nichts als die Erschlossenheit des eigensten Sein-Könnens – was auch immer

das heißen soll. Zum Tod werde ich gleich noch kommen.

Unddas impliziert zweitens,dass sie alle keineBeziehung zu irgendetwas außerhalb

ihrer (oder außerhalb des Daseins) unterhalten können.Heidegger ist beständig auf der

Suche nach und im Erfinden von Phänomenen, die nichts Bestimmtes mehr meinen.

Das wird besonders sinnenfällig bei dem Phänomen des Gewissens. Was soll denn ein

Gewissen sein, das mir radikal nichts sagt? Doch genau das ist die Behauptung Heideg-

gers.Es ist sogar noch schlimmer:Nicht nur sagt uns dasGewissen nichts, es führt sogar

dazu, dass wir selbst »verschwiegen« werden.

Was ruft das Gewissen dem Angerufenen zu? Streng genommen – nichts. Der Ruf sagt

nichts aus, er gibt keine Auskunft überWeltereignisse, hat nichts zu erzählen. […] Dem

angerufenen Selbst wird »nichts« zu-gerufen, sondern es ist aufgerufen zu ihm selbst,

das heißt zu seinem eigensten Seinkönnen. […] Das Gewissen redet einzig und ständig

im Modus des Schweigens. So verliert es nicht nur nichts an Vernehmlichkeit, sondern

zwingt das an- und aufgerufene Dasein in die Verschwiegenheit seiner selbst.33

Man merkt, dass alles, was man sagen könnte über das Gewissen: was es macht, was es

will,was es vonmir fordert, dass alle konkreten Interventionen, alles irgendwie Benenn-

bare in Heideggers Auslegung zu kurz greifen muss. Alles, was man aussprechen kann,

was real ist, ist ihm nicht grundsätzlich genug, nicht »ursprünglich« genug. Es ist nicht

mal so, dass wir, im Anruf des Gewissens, uns verpflichtet fühlen würden, wenigstens

etwas zu sagen, z.B.Widerspruch zu erheben. Nein, wie im Taumel dreht sich alles und

drehe ich mich auch hier nur ummich selbst, ich sage nichts, ich mache nichts, ich fin-

de immer nur wieder mich selbst vor – und habe nichts über mich gelernt. Es bleibt am

Ende alles leeres Pathos: »Das Dasein ist rufverstehend hörig seiner eigensten Existenz-

möglichkeit. Es hat sich selbst gewählt.«34 Das bedeutet eben nichts mehr.35

Denndas Paradox ist doch, dass fürHeidegger derÜbergang ins Eigentlich alles ver-

ändern soll.Entweder ist dieseEntgegensetzung,aufderdasBuchaufbaut,wirklich ent-

scheidend, allesentscheidend sogar; oder sie bedeutet nichts, und damit sagt auch das

Buch nichts mehr aus. Aber Heidegger hat jedenWeg abgeschnitten, der eine Form rea-

ler Bewährung hätte ermöglichen können. Für das entschlossene Dasein mag sich alles

geändert haben. Für den Rest der Welt hat sich nichts geändert. So eine Änderung, die

radikal nichts ändert, ist keinenPfifferlingwert.Es gibt sie nicht.Sie ist keineÄnderung.

Vielmehr erkennenwir hier die philosophische Bankerotterklärung von Sein undZeit, die

aber zugleich den eminent politischenWert beleuchtet, den das Buch stattdessen haben

konnte.

Dennmankann janie sagen,werdergestalt ein eigentliches Leben führt oder zumin-

dest die Eigentlichkeit kennt. Die ganze Chose bleibt reine Behauptung. Es gibt eben

32 SZ. 275.

33 SZ. 273.

34 SZ. 287.

35 Ich erspare mir hier die Erörterung des Schuldig-Sein, die die Verhältnisse nur bestätigt.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 231

prinzipiell keinen phänomenologischen Ausweis des Moments, in dem jemand in sein

eigenstes Seinkönnen gerufen ist. Man kann z.B. auch nicht entscheiden, ob jemand

wirklich eigentlich ist oder es sich nur einbildet.36 Diese feine Pointe ist sehr wichtig,

denn wahrscheinlich gibt es diese Eigentlichkeit ja eben nur, indemman sie sich einbil-

det. Es bleibt ja alles inmir, in einer nur nochmystischen, nur noch pathetischen Inner-

lichkeit. Wie immer, wenn man von Heidegger eine Antwort verlangt, weist er auch in

diesem Fall jede Festlegung von sich: Um ein Inneres soll es nicht gehen: »Der Anruf des

Selbst imMan-selbst drängt es nicht auf sich selbst in ein Inneres, damit es sich vor der

›Außenwelt‹ verschließen soll.«37 Aber was soll es denn sonst sein? Es ist genau das: die

performative Herstellung einer Innerlichkeit, die so tief drinnen ist, dass von ihr kein

sichtbarer Effekt nach draußen dringt.

Etwas fühlen. Das könnte einfachMystizismus sein, und dannwäre Sein undZeit ein apo-

litisches Buch.Da aber die Problemstellung eine entschieden politische ist,wie oben ge-

zeigt, ist dieser Diskurs aber der reaktionäre, und das heißt: der anti-politische, dem

dasmoderne Verständnis von Politik als solches ein Dorn imAuge ist.Die um sich selbst

kreisende Prosa von Sein undZeit bildet in exakterWeise die Selbstbezüglichkeit undGe-

genstandslosigkeit der zentralen Phänomene ab. Die Selbstreferenzialität auf inhaltlicher

Ebene und die Tautologie auf stilistischer sind damit die Korrelate des reaktionären For-

malismus: die Strategie,maximale Dichte und höchstes Pathos durch die Kappung eines

»intentionalen« Akts von allen denkbaren Gegenständen zu erreichen und ihn damit ins

Selbstzweckhafte und sich selbst Begründende zu befördern: die Tat, ohne dass es wich-

tig wäre, was man tut; die Entscheidung, egal wie; die Begierde, die am meisten sich

selbst begehrt; das Dasein, das sich in der Eigentlichkeit nur in seinem eigensten Sein-

können begegnet.38

Da es solche Sachen nicht gibt, und wenn es sie doch gibt, dann nur als Parodien

oder Verantwortungslosigkeit, ist der reaktionäreDiskus nun einmal kein theoretischer,

36 Das hat Marc Richir in einer eindringlichen Lektüre von Sein und Zeit herausgestellt: Phantasia,

imagination, affectivité. 153–195.

37 SZ. 273.

38 Adorno hat die Bedeutung der Tautologie wie des Formalismus in Heideggers Philosophie bereits

klar erkannt, auch wenn er ihre systematische Zusammengehörigkeit nicht ausspricht. »Die pure

Tautologie, die den Begriff propagiert, indem sie sich weigert ihn zu bestimmen, und ihn stattdes-

sen starr wiederholt, ist Geist als Gewalttat.« (Jargon der Eigentlichkeit. 111) Und der Formalismus

führt folgerichtig darauf, dass alles richtig ist, was nur »eigentlich« ist – und das steht nun mal in

der subjektiven Willkür. »Im Namen zeitgemäßer Eigentlichkeit jedoch könnte auch ein Folter-

knecht allerlei ontologische Entschädigungsansprüche anmelden, wofern er nur ein rechter Fol-

terknecht war.« (105) Auch 74: »Gleichgültig gegen die Sache, ist er [der Jargon] auf anbefohlene

Zwecke anzuwenden, anstatt dass die Sprache,wie einmal in großer Philosophie, aus derNötigung

der Sache flösse.« Besonders eindrücklich ist das Zeugnis Löwiths, weil es die Leere des formali-

sierten Pathos in ihrerWirksamkeit auf die jungen Studenten bezeugt. »Erst später wurde uns klar,

dass dieses Eine eigentlich nichts war, eine pure Entschlossenheit, von der nicht feststand, Wozu?

›Ich bin entschlossen, nur weiß ich nicht wozu‹, hier der treffende Witz, den ein Student eines Tages

erfand.« ImGrunde ist dieser Formalismus »innere[r] Nihilismus« (Löwith:Mein Leben inDeutsch-

land. 31). Ich verdanke den Hinweis auf Löwiths Schrift Malte Unverzagt.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

philosophischer, wissenschaftlicher, sondern ein performativer. Oder: Der reaktionäre

Diskurs findet seinen Zweck in der Selbststimulation seiner Autoren wie Leser.

Ziel ist die rhetorische Herstellung eines bestimmten Affekts, der die Wirklichkeit

immerhin seiner selbst verbürgen kann.Daher, in dieser Garantie desWirklichen durch

einen Affekt, der sich nur selbst garantieren kann (weil er ja auch nur durch sich selbst,

weil lediglich rhetorisch produziert worden ist), findet der reaktionäre Formalismus sei-

nen Grund.

Dieser Affekt, der ganz auf sich selbst beruht, soll das Gefühl für die Wirklichkeit

verbürgen imAngesicht einerWelt der Unwirklichkeit.Da er sich nun aber ganz um sich

selbst dreht, kann er sich per definitionem nicht einmischen in die doch immer nur fal-

scheWirklichkeit; jede empirische Bestätigung oder Bewährung ist von vornherein aus-

geschlossen, denn alles, was im falschenWirklichen auftritt, muss selbst falsch sein, so

dass das wirklich Wahre nur dort sein kann, wo nichts Faktisches und Wirkliches ist.

Die Eigentlichkeit Heideggers kann sich aus Grundsätzen nicht die Hände schmutzig

machen. Es ist das alles ein leerer, rein formelhafter und formaler Heroismus; ein Hero-

ismus, dessen Held nichts tut, weil nichts seiner würdig ist.39

Heidegger gibt mehr als eine Antwort auf die Frage, welcher Affekt das sein soll. So

steht in der Vorlesung von 1929/30, die unter dem Titel Die Grundbegriffe der Metaphysik

veröffentlicht wurde, die »Grundstimmung« der Langeweile imMittelpunkt. Es ist hier

wie überall: Jede konkrete Verankerung des Phänomens wird als oberflächlich oder vor-

läufig abgetan. Die Langeweile wird in der Analyse beständig »vertieft«, d.h. schrittwei-

se von allen konkreten Gehalten entblößt, bis man vor der »tiefen Langeweile« steht, die

im Nachhinein zur Grundlage aller empirischen Erscheinungen von Langeweile erklärt

wird.Undauchhier erfährtmanausder vorgeblichenGrundstimmungnicht vielNützli-

ches, vielmehr setzt sich der Formalismus auch inder »Botschaft« fort,die darin besteht,

dass uns aufgegeben ist, »das zu werden, was wir sind«.40

Die Analyse der tiefen Langeweile in den Grundbegriffen ist unter mehreren Hinsich-

ten bemerkenswert. Erstens spricht Heidegger dort explizit aus, was hier als die Essenz

des reaktionärenDenkens aufgedecktwurde,nämlich dieHerstellung eines Affekts zum

Zweck der Wirklichkeitsgarantie. Bei ihm heißt es, man müsse eine Grundstimmung

»wecken«.41 Es ist dabei immerunterstellt,dass dieseWeckungebenkeineErfindung ist;

vielmehr sei diese Stimmung schonda, sie schlafe ebenundmüsse nungewecktwerden.

39 »Das als Sein-zum-Tode bestimmte Gewissen-haben-wollen bedeutet auch keine weltflüchtige

Abgeschiedenheit, sondern bringt illusionslos in die Entschlossenheit des ›Handelns‹.« (SZ. 310)

Also vor die Entschlossenheit des Handelns bringt sie, nicht aber zu irgendeinem Handeln. Und

nicht mal vor die Entschlossenheit desHandelns, sondern nur des »Handelns«: Das wäre doch noch

interessant zu wissen, was denn ein »Handeln« ist im Unterschied zum Handeln. Formalismus,

Heroismus und Unmöglichkeit eines phänomenologischen Ausweises der gesamten Konzeption

wurden in Richirs Analyse eindringlich herausgearbeitet, vgl. a.a.O. 173. 178.

40 GA. 29/30. Der Text formuliert diese »Botschaft« (mein Wort) als Frage – so wie Heidegger gerne

dem letzten Rest an Verbindlichkeit dadurch sich entzieht, dass er, was er sehr deutlichmeint und

glaubt, als Frage formuliert.

41 »Wir vollziehen demnach dieses Fragen eigentlich, wenn wir uns daran machen, eine Grundstim-

mung unseres Philosophierens zuwecken. Das ist die erste und eigentliche Grundaufgabe unserer

Vorlesung und der Beginn eines wirklichen lebendigen Philosophierens.« (Ebd. 87)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 233

Mehrnoch:Die Langeweile ist längstwach, es gilt nur aufzupassen,dass sie nichtwieder

einschläft!42 Dass das reine Behauptung bleibt, die sich gegen alle Nachfragen selbst im-

munisiert hat, ist mittlerweile deutlich geworden. Zweitens spricht Heidegger zwar et-

was verrätselt, aber doch klar aus,was der eigentlicheGegenstandder Langeweile ist.Da

ist zum einen die Rede davon, dass uns »aus allen Dingen eine Gleichgültigkeit angähnt,

deren Grund wir nicht wissen«, und davon, dass der Mensch »sich selbst langweilig ge-

worden sein« soll.43 In der Langeweile scheint sich in drastischer Form eine allgemeine

Entwertung durch Gleichmachung kundzutun: »diese Langeweile lässt es gerade nicht

erst dazu kommen,dass dergleichenuns etwasBesonderes gilt, siemacht vielmehr,dass

alles gleich viel und gleichwenig gilt.«44Wasder Langeweile fehlt, ist die »Schärfe und Spitze«

des entscheidenden Augenblicks,45 und zwar jenes Augenblicks, der zugleich der »Blick

der Entschlossenheit« ist und in dem das Dasein sich selbst frei wählt.46 Es ist genau die-

ses Fehlen, dieser Mangel, der das Seiende im Ganzen dem Dasein entrückt und eine

Entschlossenheit einfordert. Bis hierher entspricht das alles dem üblichen Jargon. Am

Ende der Analyse der Langeweile wird Heidegger aber endlich ein bisschen konkreter:

nicht viel, aber genug, um seine Absichten und sein Feindbild erkennbar zu machen.

Denn offenbar ist die Langeweile keine »Grundstimmung«, wenn man darunter eine

überzeitliche, die Menschen immer und von je her überkommende Stimmung versteht.

Vielmehr hat sie ihren bestimmbaren Zeitpunkt: »heute«: »Ist es am Ende dem Dasein im

heutigen Menschen als solchem langweilig?«47 Übergehen wir den billigen Trick, eine These

als Frage zu kaschieren.Was soll »am Ende« und der »heutige Mensch« denn bedeuten?

Doch wohl nur: der Mensch in der liberalen, von Aufklärung, Demokratie, von Massen-

medien und öffentlichem Verkehr bestimmten Moderne. Deshalb ist die Klage darüber,

dass alles gleich viel und gleich wenig gilt, auch keine unschuldige Beschreibung einer

unhistorischen Situation oder gar einer bestimmten psychischen Pathologie, sondern es

ist die alte Jeremiade dessen, der sich besser dünkt, darüber, dass er in einer Welt lebt,

die ihmdas nicht zugesteht.Diesemoderne liberaleWelt ist zudem eine, in der allen die

Mühe der Arbeit und des Kampfes abgenommenwird. Allenwird unterschiedslos Leben

und Auskommen geschenkt – zumindest will es die reaktionäre Fama so. DieseWelt, in

der allen und gerade den Armen die nötigsten Mittel fast geschenkt werden, wird die

Menschen (und vor allem dieMänner) über kurz oder lang verweichlichen, so dass keine

Hoffnungauf echteGrößemehrbesteht.Heidegger ist sichallenErnstesnicht zuschade,

auch solche faden Klischees aufzuwärmen und mit philosophischem Prestige anzupin-

seln: Die Not unserer Zeit ist »das Ausbleiben einer wesenhaften Bedrängnis unseres Daseins

42 Vgl. ebd. 118. Die schließlich gefundene Definition der Langeweile muss ihrerseits überwunden

werden in der performativen Arbeit, die darin besteht, das Dasein »an den Rand der zu interpre-

tierenden Stimmung« zu bringen, »nie aber direkt in diese selbst hinein« zu versetzen (ebd. 230).

Offenbar macht Heidegger noch im Angesicht der eigentlichenWeckung der Grundstimmung ei-

nen Rückzieher, um sich ja keine Verantwortung einzuhandeln.

43 Ebd. 115.

44 Ebd. 207.

45 Ebd. 229.

46 Ebd. 223f.

47 Ebd. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

im Ganzen« in dieser Epoche des »allgemeine[n] satte[n] Behagen[s] in einer Gefahrlo-

sigkeit«.48 Er hätte auch einfach schreiben können: Den Leuten geht es zu gut.

Aber Heidegger ist eben vorsichtig, seine hermetische, selbstreferentielle Schreib-

weise ist Beweis dafür.Und so schreibt er auch hier nicht,was er denkt, sondern er bleibt

imAndeutungshaften.Wie ist nämlich auf die Langeweile zu antworten? Antwort: durch

ein »Ansichhalten des Daseins, was einWarten ist«.49 Warten worauf, fragt man sich doch

sofort.Was Heidegger darauf zu sagen hat, ist chronisch unbefriedigend, und seine os-

tentativeBescheidenheit deckt nurmühsamHeideggers eigeneUngeduld zu. JedesWar-

ten, auch das des tief Denkenden, will einmal eine Antwort haben, je länger und je aus-

dauernderman gewartet hat, destomehr hatman sich eine Antwort verdient. Irgendeine.

UnddieseAntwort kanndannebennurnochderPrimitivismus liefern,derHeidegger zu

einem natürlichen Anhänger der Nazis gemacht hat, und nicht zu einem irrtümlichen.

Damit zeigt sich als eine dritte Besonderheit der Langeweile als Grundstimmung,

dass sie –anders als die gleichzubehandelndeAngst –derbürgerlichenWelt,derenEnt-

wirklichung Heideggers Philosophie betreibt, noch halb zugekehrt ist. Sie nimmt gera-

de in ihr ihren Ausgang. Damit ist sie einerseits entlarvender als die Angst; andererseits

aber ist sie dieser inHinsicht auf die Intention dieser Philosophie unterlegen: Erst in der

Angst vollenden sich Intensität und Entkopplung des Affekts von allemWirklichen, d.h.

seine sich ununterbrochen steigernde Selbstbezüglichkeit, die der Reaktionär braucht –

mehr als die Luft zum Atmen.50

Einmöglichst starker Affektmuss es sein, denn es gilt ja, denHeroismus desHelden

und damit die Garantie der Wirklichkeit genau in der Fallhöhe dieses Affekts zu ermes-

sen. Welcher Affekt ist stärker als die Angst vor dem Tod? Da nehmen die nicht enden

wollendenErgüsse über denTod ihrenAusgang. ImentschlossenenVorlaufen in denTod

wirddasDasein »[u]nnachsichtig vereinzelt«.51 »MitdemTodsteht sichdasDasein selbst

48 Ebd. 244f.

49 Ebd. 240. AmEnde des Abschnitts (248) reihtHeidegger dann, wieder in Form von Fragen, die plat-

testenund vor allemallgemeinstenKulturschelten aneinander, dieman sich vorstellen kann.Nicht

immer hat Heidegger unrecht, wenn er so die Gegenwartskultur- und politik kritisiert. (Wer hätte

da auch immer unrecht?) Das Problem ist aber, dass erwie alle Reaktionäre erstens ganz allgemein

klagt und jammert, zu allgemein, als dass sich damit etwas anfangen ließe, und dass er zweitens

die Gegenstände seiner Kritik aus ihren wirklichen Kontexten herauslöst, sie enthistorisiert, ent-

polisiert, entsozialisiert, weil all das angeblich der »Tiefe« der Probleme nicht angemessen sei.

Damit aber betreibt manMystifizierung, sowohl der Probleme als auch der dann noch möglichen

Lösungen. Davon ist nun einmal nichts Produktives zu erwarten. Heidegger hat nie gelernt, diese

Überverallgemeinerung und dieseMystifizierung zu überwinden, hin auf eine echte Auseinander-

setzung mit den Problemen. Man lese nur das (in GA 16 abgedruckte) Spiegel-Interview, um sich

hiervon ein Bild zu machen.

50 Es ist erstaunlich, dass Heidegger inWas ist Metaphysik?, nachdem er dort kurz die Langeweile an-

gesprochen hat, diesen Satz schreibt: »Eine andereMöglichkeit solcher Offenbarung [nämlich des

Seienden im Ganzen] birgt die Freude an der Gegenwart des Daseins – nicht der bloßen Person –

eines geliebten Menschen.« (33) Erstaunlich ist das. Nicht erstaunlich ist, dass Heidegger diesen

Weg nicht verfolgt hat und nicht verfolgen konnte. Er hätte darin, hätte er die nötige Redlichkeit

und einen ihm völlig unbekanntenMut gehabt, Wege aus der reaktionären Verstrickung des Den-

kens finden können. Endlich Wege, die keine Holzwege sind.

51 SZ. 307, dort vom Ruf des Gewissens, es führt aber letztlich alles aufs Gleiche hin.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 235

in seinem eigensten Seinkönnen bevor. […] So sich bevorstehend sind in ihm alle Bezüge

zu anderem Dasein gelöst.«52Was das bedeutet, dass ich mir durch den Tod in meinem

»eigensten Seinkönnen« bevorstehe, wird natürlich nicht erklärt. Es geht ja auch nicht

darum, dass es etwas bedeutet, sondern nur darum, dass es ein Gefühl produziert, und

diesesGefühl vollzieht ebendie Abtrennung von allen anderenMenschen (»Dasein«): Die

heroische Einsamkeit ist nicht Effekt, sondern die eigentliche Absicht der Todestiraden

Heideggers.53 Heidegger hatte das Mit-Sein als eine grundlegende Dimension des Da-

seins eingeführt: »Die phänomenologische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat

einen existenzial-ontologischen Sinn.«54 Richtig ernst kann es ihm damit freilich nicht

gewesen sein: Erstens bleibt auch das Mit-Sein kaum mehr als eine leichthändige Be-

hauptung. Zweitens aber ist das Mit-Sein eben dort nicht mehr relevant, wo es ans Ein-

gemachte geht. Beim Sterben kann mir keiner helfen, und auch mein Verhältnis zum

Tod ist, wenn es eigentlich ist, ein ganz und gar vereinzeltes. Es ist angesichts dieses

Befundes schwer zu sehen,wie ein eigentliches Verhältnis zu anderen aussehen könnte.

Die Angst als Affektproduzent ist so wie alle anderen Grundbegriffe Heideggers rein

selbstbezüglich, formalisiert. »Die Geworfenheit in den Tod enthüllt sich ihmursprüng-

licher und eindringlicher in der Befindlichkeit der Angst. Die Angst vor dem Tode ist

Angst ›vor‹ demeigensten,unbezüglichenundunüberholbarenSeinkönnen.«55 Es ist die

schiere Häufung der Superlative, die sich bei ihrer Gelegenheit wie von alleine ergibt,

ebenso wie die seit Burke bekannte Wirkmächtigkeit des Schrecklichen, die die Angst

zur »Grundbefindlichkeit« prädestiniert.

Am rätselhaftesten aber und zugleich am entlarvendsten sind die Auslassungen dar-

über, wie das Vorlaufen in den Tod dem Dasein das »existenziell eigentliche Ganzsein-

können« erschließt.56 Ich gebe zu, dass das für mich ganz sinnlose Sätze sind.57 Weder

werde ich ganz,wenn ich sterbe –wasHeidegger ja auch nicht behauptet –, noch werde

ich ganz, indem ich irgendwie aufmeinen Tod vorgreife.Das ergibt nunwirklich nur im

Rahmen aller primitivster Bildhaftigkeiten einen Sinn. Aber wahrscheinlich ist es eben

die Nostalgie solcher Primitivitäten, die sich hier zum Ausdruck bringt. Man kann und

darf nicht mehr so denken, als dürfte man dasmenschliche Leben dereinst als ein abge-

schlossenes, fertiges, beurteiltes und in sich ruhendes betrachten. Der Lauf des Lebens

rundet sichnicht zurKugel –das immerhinhat dasmoderneDenkendurchgesetzt.Man

kann höchstens noch,wie Kant, nur unredlicher, in Analogie denken.Und dann laufe ich

52 SZ. 250.

53 Adorno hat in seiner scharfsinnigen Kritik der Weihrauchschwenker der Eigentlichkeit, deren ers-

ter Heidegger ist, schon auf die absolute Leere hingewiesen, die in dieser Todesverehrung steckt.

Sie macht, entgegen allen Beteuerungen, den Tod zumWesen des Daseins und negiert damit ge-

nau, was das wahreWesen ausmacht: dass es eben lebt und dass der Tod das Leben zerstört. »Über

das Nächste und Trivialste im Verhältnis von Dasein und Tod, ihre Nichtidentität schlechthin: dass

der Tod Dasein zerstört, wahrhaft negiert – darüber gleitet die Daseinsanalyse hinweg […].« (Jar-

gon der Eigentlichkeit. 115).

54 SZ. 120.

55 SZ. 251.

56 SZ. 305.

57 Dasselbe gilt hierfür: »[…] im Tode sammelt sich vielmehr in einer sonst unerhörten und unerfahr-

baren Weise das Ganze des gelebten Lebens.« (GA 16. 230)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

eben jetzt, imAugenblickdesEntschlossenseins, vor inmeinen eigenenTod,und vonda-

her gibt sich mir mein Leben als ein »eigentliches Ganzseinkönnen«. Was auch immer

das heißt…

Unausweichlicher Primitivismus. Man merkt: Was Heidegger schreibt, ist der unredliche

Versuch, einerseits dem Bruchmit dem klassischenmetaphysischen Denken gerecht zu

werden, der mit der Moderne bezeichnet ist, und andererseits die Unwirklichkeit der

modernenWelt in irgendetwas Essentielles zu retten – nur dass dieses Essentielle nicht

mehr benannt werden darf, sonst wäre man angreifbar, vor allem nach dem »Ende der

Metaphysik«. Um diese nur strategische und letztlich bestenfalls zaghafte Art des Den-

kens zu camouflieren, wird das Drumherumreden um das Essentielle aber zur Tugend

erklärt.

Aber es besteht doch kein Zweifel, dass diese Art des Philosophierens mit sich selbst

wohl nicht zufrieden sein kann. Ihre naive Sehnsucht ist etwas anderes. Es drängt sie

eben doch,dasWahre zu sagen und zumachen.Unddiese Tendenz immerhin ist ja rich-

tig. Was aber kann man noch sagen, wenn man sich dergestalt alle Wege ins Konkrete

und Ursprüngliche abgeschnitten hat? Was tun, wenn einen der in sich gesunde Impuls

übermannt, doch endlich mal etwas anderes zu äußern als kunstvolle Tautologien? Wie

demHeroismus, der bis dahin bloße Behauptung bleibt und denHeldenwie seinen neu-

en Pindar der Lächerlichkeit preisgibt, eine vorzeigbare Realität geben?

Wie immer in der Reaktion kann nur die größte und rücksichtsloseste Kraft die-

sen Knoten durchtrennen. Sie muss groß und rücksichtslos sein, denn es zählen ja

überhaupt nur die großen und rücksichtslosen Intensitäten. Und sie muss groß und

rücksichtslos sein, dennmanmuss eine Realisierungsformfinden, die den verstiegenen

Spitzfindigkeiten,dieman zielsicher der gehaltlosenundhaltlosenModerne zuschreibt,

von Anfang an das Wasser abgräbt. Es gilt, eine echte, wirksame, eine unbezweifelbare

Ursprünglichkeit wiederzufinden. Welche kann das sein? Doch nur die unbezweifelbare

Ursprünglichkeit der Natur selbst. Wir kennen deren Namen: Blut und Boden. Für diese

Bewegung, in der das Gröbste die selbstverschuldete Isolation des Subjekts durchbre-

chen muss, wird man wahrscheinlich keinen besseren Namen als den des Primitivismus

finden.

In demMoment,woHeidegger eswagt, seinenumwegigenDenunziationenderMo-

derneeinekonkreteGestalt zugeben,bleibtnurdasGröbsteunddasganzUngeschlachte

übrig: Körper,Körper vonMenschen und der Boden, auf dem sie leben.Beides freilich in

der denkbar undifferenziertesten Auslegung.58 Es ist einfach kein Zufall, dass Heideg-

58 Levinas hat bereits darauf hingewiesen, dass in diesem Ausweichen vor der Moderne hin aufs vor-

geblich Natürlichste das Kernelement dessen liegt, was er »Philosophie des Hitlerismus« nennt:

»L’essence de l’homme n’est plus dans la liberté, mais dans une espèce d’enchaînement. Être véri-

tablement soi-même, ce n’est pas reprendre son vol au-dessus des contingences, toujours étran-

gères à la liberté du Moi; c’est au contraire prendre conscience de l’enchaînement originel iné-

luctable, unique à notre corps; c’est surtout accepter cet enchaînement.« (Quelques réflexions.

19) Und so kommt es, wie es kommen muss: »Et alors, si la race n’existe pas, il faut l’inventer !«

(20) Es ist sehr wahrscheinlich, dass Levinas hier auch Heidegger im Auge hat, zumal kurz darauf

die »authenticité« aufgerufen wird, die im Französischen gerne die »Eigentlichkeit« vertritt. Im

Übrigen, dass einem Heidegger der Körper in seiner plattesten Verständnisweise aufgehen kann,

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 237

gerNazi geworden ist. Es ist eben doch eine Philosophie, diemit der totalen Abtrennung

desMenschenvonallenanderenundvonderWirklichkeit beginnt.WennmirdieWelt als

Welt gegenübersteht; wenn andererseits alle einzelnen Verhältnisse, die ichmit konkre-

ten Dingen habe, nur als uneigentlich gedacht werden können, dann ist das eben doch

ein echter Solipsismus, einDenkender Isolierung,die so total ist, dass da keinWegmehr

raus führt – er müsste denn erfunden werden. Die Nostalgie des ganz Ursprünglichen

ist der negative Ausdruck einer Denkweise, die das Nichts zwischen mich und den Rest

geschoben hat.Das kommt dann dabei raus,wenn sich einer dieHände nicht schmutzig

machen will.59

UndwennHeidegger vomNationalsozialismus enttäuscht war, dann heißt das eben

nicht schon, dass er sich eines Besseren besonnen hätte; es heißt nicht, dass er seine

Überzeugungen revidiert hätte, indemer etwa eingesehenhätte,dass dasmoderneDen-

kenunddiemoderneArt vonPolitikdochgangbareWegewären.Esheißt vorallemnicht,

dass die Sache mit den Nazis nur ein kleiner Irrtum gewesen wäre.60 Das war es eben

nicht. Es heißt nur, dass die Nazis nicht das gehalten haben, was sich Heidegger da ver-

sprochen hatte. Die reaktionäre Natur seines Denkens wird von der Distanzierung zu

den Nazis (oder der Nazis zu ihm) in keinerWeise berührt.

Wer meint, diese Deutung müsse sich eben auf die unsäglichen Äußerungen in den

ersten beiden Jahren der Nazi-Herrschaft allein stützen, so dass die Beweisführung

wieder zirkulär würde, der irrt. Dort finden sich unzweifelhaft klare Aussagen: In der

berüchtigten Rektoratsrede geht das Heidegger’sche Pathos der Entschlossenheit einen

grotesken aber eben alles andere als erzwungenen, vielmehr geschmeidigen Tanz mit

den reaktionären Formeln ein: Schicksal, Volk und Volksgemeinschaft, Gefahr, Kampf,

Bedrängnis, Führerschaft, äußerste Not, Zucht. Und hier wie in Sein und Zeit dreht

passt genau ins Bild und ist nicht ohne Ironie: fehlt doch bekanntlich in Heideggers Philosophie

jede ernstzunehmende Auseinandersetzung mit dem Körper.

59 Den Zusammenhang zwischen dem leeren und unbefriedigenden Formalismus einerseits, seiner

orgasmusgleichen »Überwindung« im völkischen Primitivismus andererseits hat auch Löwith be-

reits klar erkannt, vgl. Mein Leben in Deutschland. 32f. 37. Dass Heideggers Philosophie von An-

fang an eine Disposition für den Faschismus hat, entgeht Löwith nicht. So ist Heideggers ganzes

Vokabular eines von Härte und Pseudo-Entschlossenheit, Ausdruck »für ein fried- und freudloses

Dasein, das auf seine Verachtung des Glücks und der Menschlichkeit stolz ist«, vermittelt durch

den Gedanken einer absoluten Katastrophe (ebd. 38). Dem »Dasein« als »factum brutum«, »die-

sem von allem Inhalt, von aller Schönheit und Liebenswürdigkeit völlig entblößten, finster-en-

ergischem Dasein entspricht aufs Genaueste der ›heroische Realismus‹ der vom N.S. gezüchteten

deutschenGesichter, wie sie uns aus jeder Illustrierten entgegensehen« (ebd. 41). Ob esHeidegger

wegen all dieser Vorbereitungen und Parteinahmen »verdient« hat, dass sich heutige Faschisten

in wolkigen Phrasen zur Rechtfertigung ihrer Ideologie auf ihn berufen, steht auf einem anderen

Blatt. Es wird jedenfalls gemacht, in Büchernmit Titeln wie Gelassen in denWiderstand. Ein Gespräch

über Heidegger, vgl. dazu die Analyse von Volker Weiß: Die autoritäre Revolte. 112–117.

60 Heidegger musste ja später immer wieder Rechenschaft von seiner zeitweisen Parteinahme für

die Nazis ablegen. Widerwillig hat er das immer getan, was schon für sich bedeutsam ist, und

mit spürbarem Ekel davor, sich das gesamte Ausmaß des Nazi-Terrors vor Augen zu halten (oder

halten zu lassen), was etwa dort deutlichwird, wenn er denMassenmord an den Juden nur zitieren

kann, um ihn sofort mit demHinweis auf die nicht weniger grausamen Verbrechen der Sowjets zu

relativieren (GA 16. 431). Immer aber spricht er von einem politischen »Irrtum« (ebd. 430. 452. 459.

570. 699).

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

sich alles um sich selbst, bis einem schwindligwird: Selbstverwaltung, Selbstbesinnung,

Selbstbehauptung.Die Brutalität,mit der dieOberfläche der philosophischen Stuckatur

auf die letzte erreichbare Basis durchbrochenwird, lässt anKlarheit nichts zuwünschen

übrig:

Und die geistige Welt eines Volkes ist nicht der Überbau einer Kultur, sowenig wie das

Zeughaus für verwendbare Kenntnisse und Werte, sondern sie ist die Macht der tiefs-

tenBewahrung seiner erd- undbluthaftenKräfte alsMacht der innersten Erregungund

weitesten Erschütterung seines Daseins.61

Geist = Blut und Boden = Erregung. Wie sollte man die Reaktion in ihrem Handschlag

mit dem Faschismus besser auf den Punkt bringen?62 Es steht das alles aber inWahrheit

schon in Sein und Zeit, und zwar im § 74. In einem Salto mortale, der vielleicht stutzig

macht, der jedoch seine Logik hat, geht Heidegger dort plötzlich vom vereinzelten Da-

sein auf einen ganz anderenZusammenhangüber,nämlich auf dendesVolkes.Einwirk-

licher Sprung ist das, denn das Mitsein, die konkrete Beziehung zu und das Leben mit

anderenMenschen, das doch angeblich so »existenzial-ontologisch« ist, wird hier über-

sprungen hin auf einen Begriff des Volkes, der fast platzt vor reaktionärer und in der

Tat faschistischer Aufladung. (Das alles ist nun so offensichtlich, dass dieser Paragraph

schon früh die Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat.)

Es fängt noch relativ harmlos an: »Die Entschlossenheit, in der das Dasein auf sich

selbst zurückkommt, erschließt die jeweiligen faktischen Möglichkeiten eigentlichen

Existierens aus dem Erbe, das sie als geworfene übernimmt.«63 Das ergibt Sinn: Niemand

61 GA 16. 112. Vgl. auch GA 16. 132, wo Blut und Boden ebenfalls in der Verkleidung eines Arguments

auftreten. Auch ebd. 151. Extremunappetitlich unddasAusgeführte bestätigend sind auch die Tex-

te Nr. 101 (184f. »Der Führer selbst und allein ist die heutige und künftige deutsche Wirklichkeit

und ihr Gesetz.« 184), 103 (188f. Die Wahl vom 12.November 1933 als die, in der das deutsche Volk

sich entschieden selbst wählt, indem es die Nazis wählen wird; außerdem die Klarstellung: »Nicht

Ehrgeiz, nicht Ruhmsucht, nicht blinder Eigensinn und nicht Gewaltstreben, sondern einzig der

klare Wille zur unbedingten Selbstverantwortung im Ertragen und Meistern des Schicksals unse-

res Volkes forderte vom Führer den Austritt aus der ›Liga der Nationen‹.« Ach so.), 104 (190–193;

verlängerte Fassung von Nr. 103), 108 (189–208), 124 (232–237), 125 (238–239), 154 (279–284), 155

(285–307).

62 Man findet in den Texten dieser Zeit auch Beweise, die klarer nicht sein könnten, dafür, dass die

unwirkliche Welt eben die bürgerlich-liberale ist: Das ganze Volk, schreibt Heidegger 1934, muss

umgeschaffen werden, umerzogen, und zwar in Richtung auf eine »Überwindung alles spießer-

haften Wesens«, d.h. des Mittelmäßigen und dem Großen Unwürdigen, und dann: »Abbau jener

merkwürdig unwirklichen Scheinwelt, in der wir uns vor dem Kriege bewegten und die nach dem

Kriege noch einmal aufflackerte und zur Gesetzlosigkeit ausartete«, und in der sich »unechte[r]

Humanismus«, »leere[r] Patriotismus« und impotentes Christentum vermengt haben – mit dem

Ergebnis: »feine Verlogenheit in allemWesentlichen« (GA 16. 282). Stattdessen Kampf als Antwort

auf alle Fragen: »Denn überall, wo der zeugerische Kampf aussetzt, beginnt der Stillstand, der Aus-

gleich, die Mittelmäßigkeit, das Laue, die Harmlosigkeit, die Verkümmerung und der Verfall. Für

den Spießbürger ist Kampf immer nur Zwietracht, Streit und Hader und eine Störung. – Für den

wesentlichenMenschen ist der Kampf die große Prüfung alles Seins: in der sich entscheidet, ob wir

Knechte sind vor uns selbst oder Herren.« (Ebd. 283)

63 SZ. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 239

beginnt im Nichts und Nirgendwo, und auf diese Weise wird auch endlich die luftige

Rede von den Seinsmöglichkeiten etc. ein wenig greifbarer.Doch sofort kippt das Ganze

um in ein Pastiche der leersten Pathosformeln: So wie irgendwie das Dasein aus seinem

Tod her sein Ganzseinkönnen erschließt, so bringt diese Konfrontation das Dasein »in

die Einfachheit seines Schicksals«.64 Damit führt Heidegger nur wieder einen anderen

Begriff aus einer längst überwundenen, naiven, letztlich theologisierenden Metaphysik

ein, einen Begriff, dessen Zweck darin besteht, genau die Freiheit und Offenheit und

auchGeschichtlichkeit desmenschlichenDaseins zuumgehenund in einer apriorischen

Vorgegebenheit, Festlegung, Notwendigkeit zu verankern. Heidegger fehlt, so scheint

es, der Mut zur eigenen Courage, um die Impulse, die in seinem Denken angelegt sind,

bis zum Ende zu verfolgen. Das Schicksal, das steht immer schon fest. Ich kann mich

dagegen wehren. Aber nur wer das Notwendige einfach hinnimmt und akzeptiert, ist

am Ende frei – so geht die Mär. Im Gegensatz zur bloßen Notwendigkeit, gar zu der der

Naturgesetze, ist das Schicksal aber wunderbar rhetorisch und affektiv aufgeladen. Das

klingt nach Höherem, nach göttlicher Majestät und Rücksichtslosigkeit. Wie im Krieg

kann sich da auch der Philosophieprofessor fühlen.65

BeimSchicksal bleibt es aber nicht, dennderHinweis aufs Erbemacht denÜbergang

zumVolk nötig, und so stellt sich dasDasein letztlich in seiner Entschlossenheit ins »Ge-

schick«: »Damit bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes.«66 Dann

gibt es also auch ein Schicksal des Volkes, dem ich mich verpflichten muss. Der Modus

der Bewährung dieser Verpflichtung ist dieWiederholung:

Die Wiederholung ist die ausdrückliche Überlieferung, das heißt der Rückgang in Mög-

lichkeiten des dagewesenen Daseins. Die eigentlicheWiederholung einer gewesenen

Existenzmöglichkeit – dass das Dasein sich seinen Helden wählt – gründet existenzial

in der vorlaufenden Entschlossenheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewählt, die

für die kämpfende Nachfolge und Treue zumWiederholbaren frei macht.67

Wieder wird alles rein zirkelhaft, tautologisch, Selbstwahl und Heldenwahl, die ihren

geschlossenen Kreis durch Kampf und Treue gegen alles andere, selbst noch den Zweifel

abschließen.Dass dasmit demHeldennicht erst nach 1933, sondern schon 1927 hohl und

sogar peinlich klingen muss, ist nun wohl klar. Zumal da er vollkommen übergangslos

eingeführt wird: Plötzlich ist er da.

Schließlich gelangtHeidegger zu ein paar Sätzen, dieman geradezu als reaktionäres

Credo auffassen kann und die den (anti-)politischen Sinn all dieser Ausführungen außer

Zweifel stellen:

Die Wiederholung erwidert vielmehr die Möglichkeit der dagewesenen Existenz. Die

Erwiderung der Möglichkeit im Entschluss ist aber zugleich als augenblickliche der

64 SZ. 384.

65 Es ist möglich, mit dem Begriff des Schicksals auch sinnvoll zu philosophieren. Buber und Benja-

min haben das bewiesen. Aber dazu bedarf es eben einer anderen Form von Strenge und vor allem

von Aufrichtigkeit.

66 SZ. 384.

67 SZ. 385.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Widerruf dessen, was im Heute sich als ›Vergangenheit‹ auswirkt. Die Wiederholung

überlässt sich weder dem Vergangenen, noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist

der eigentlichen Existenz im Augenblick gleichgültig.68

Die Wiederholung, d.h. die Nachahmung des Helden, ist zum einen nicht einfach nur

nostalgisch; derBruch ist geschehen.Sie ist auf der anderenSeite aber ein entschiedener

Einspruch dem gegenüber, was die verfehlte Gegenwart als ihr Erbe des Vergangenen

ausgibt. Die reaktionäreWiederholung beruft sich also auf eine Vergangenheit, die sich

nicht durchsetzen konnte, um die siegreiche (derModerne) zu denunzieren und als eine

nur scheinbare und nur scheinbar siegreiche zu desavouieren. Sie ist damit einerseits

antifortschrittlich,dies aber imModusderRevolution:DerRomantizismusderReaktion

ist ebennie ein eingestandener.Vielmehrmuss ermit der Berufung auf eineÜberholung

der Moderne auf dem rechten Fahrstreifen übertüncht werden.

Manmerkt, dass Sein und Zeit nicht nur die Blaupause reaktionären Philosophierens

als solchen liefert, sondern dass darin auch schon derDurchstoß angelegt ist, den dieses

hermetischeund tautologischeDenken indemMoment erfährt,wodieBerufungauf das

Derbste salonfähig wird: auf Blut und Boden. Schließlich ist Heidegger wohl doch klug

gewordenausdenErfahrungenvon 1933/34.Erhat erkannt,dass er sichkünftignochver-

rätselter auszudrücken habe. Die Verstärkung der ohnehin schon vorhandenen herme-

tischen Tendenz in den späteren Jahren hat nicht zuletzt in der Erfordernis ihrenGrund,

die Botschaft der Unwirklichkeit so konsequent aller politischen Konnotationen zu ent-

kleiden, dass niemand Heidegger mehr vorwerfen kann, was man ihm nun einmal vor-

werfenmuss.69 Die Taktik »glitschiger Fisch«, die er da bemüht, hat drei Komponenten:

Erstens ist es jetzt gleich die Seinsvergessenheit, die die Unwirklichkeit begründet, und

diese Seinsvergessenheit reicht bis zu dem Anfang des Denkens selbst zurück. So wird

jede historische Referenz verwischt. Zweitens betreibt Heidegger eine massive Entpoli-

tisierung. Alles,was in Sein undZeit noch halbwegs konkret und identifizierbar war,wird

68 SZ. 386.

69 Es ist dieses Hermetische, das in Heideggers Optik offenbar schon Garant der Geistigkeit ist. Es

ist wirklich bemerkenswert, wie konsequent Heidegger in späteren Jahren seinen unübersehba-

ren und unbezweifelbaren Primitivismus, seine Lust am Allergröbsten, hat verleugnen können.

Es hatte die Nazis ja nur »läutern« und »mäßigen« wollen (GA 16. 376), und das alles sei immer

nur im Auftrag des Geistes geschehen, gegen den Nihilismus, und im Angesicht der allgemeinen

»Wirrnis und Bedrohung des Abendlandes« (ebd. 398). Gelöscht aus der Erinnerung ist eben ge-

nau das orgiastische Moment, das im Durchschlag der primitiven Kräfte gelegen hatte. Stattdes-

sen betont Heidegger, wie sehr die Jahre nach 1934 einem »Widerstand geistiger Art« (ebd. 404)

gewidmet waren. Besonders unangenehm berührt das Wegleugnen aller Verantwortung in der

Nr. 188 on GA 16: Hier wischt Heidegger gleich alle historischen Zusammenhänge weg und stili-

siert sich lieber zum Opfer einer nicht näher ausgeführten Unbequemheit seines Denkens, und

das – bezeichnenderweise – im selben Zug, in dem er seine Vagheit zu einem irgendwie tiefsin-

nigen Schweigen hochjubelt. »Meine Beseitigung hat im Grunde mit Nazismus gar nichts zu tun.

Man spürt in meinem Denken etwas Unbequemes, vielleicht sogar Unheimliches, was man weg

haben möchte […].« Ach so, na dann. Und Heidegger schiebt, großzügig wie er ist, nach: »Und es

wäre schlimm, wenn all dies nach irgendeiner Hinsicht anders wäre.« Mehr Wahrheit freilich, als

er selbst zugeben will, steckt in diesem Satz: »Ich schweige im Denken nicht erst seit 1927, seit der

Veröffentlichung von ›Sein und Zeit‹, sondern in diesem selbst und vorher ständig.« (421f.)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 241

nun durch Etymologien, durch Sprachspekulationen und vor allem – letzter Ausweg al-

ler, die sich nicht festlegen lassenwollen –durchmehr als zweifelhafte Auslegungen von

Gedichten ersetzt.70 Drittens wird die Taktik bemüht, die Schuld wenigstens nominell

von der Politik wegzuschieben. So redet man dann lange über die Technik, an der auch

etwas fundamental nicht stimmt.Das ist zwar richtig, aber um sagen zu können,was an

der Technik nicht stimmt, ist es nun einmal erforderlich, sich den konkreten Realitäten

zu stellen, z.B.denen,diemit denEigentums-undProduktionsverhältnissen verbunden

sind.

Die hohe Weihe des Provinzialismus. Es gab aber immer noch einenweiterenWeg, der sich

parallel zum Ahnungsvollen der Philosophie und zum Ausbruch des Primitivismus er-

streckte,wennmansowill: einezwarebenfallsnicht geradegeschmackssichere,aber im-

merhin weniger verderbliche Alternative zum Primitivismus. Es ist nämlich der Primi-

tivismus des kleinen Spießers: ein geradezu militanter Provinzialismus. Ja: Andenken,

Bewahren, Verwurzelung, Heimat – diese Schlagworte benennen Themen, die für die

menschliche Existenz von einer nicht zu überschätzenden Bedeutung sind. Einer der

großen und folgenreichen Irrtümer der neueren politischen Geschichte war, dass die

Linkenmit ihnen nichts zu tun haben wollten und sie,mitsamt ihrer politischenMacht,

denRechten überließen.Doch sindVerwurzelung undHeimat zumal in ihrer vollenAm-

bivalenz zu erfassen, in ihrer gründenden und beengendenWirkung gleichzeitig. Es lie-

gen in diesen Begriffen ganz allgemein gesprochen Aufgaben für die Philosophie, nicht

aber Antworten. Als solche aber treten sie bei Heidegger stets auf. Sein Provinzialis-

mus ist von ungebrochener Naivität und Sentimentalität. Ich freue mich, dass es ihm

in seiner Heimatstadt, in Freiburg, auf seiner Hütte so gut gefallen hat. Ich sehe nicht,

wasman dagegen einwenden kann,wenn jemand seinerHeimatregion herzlich verbun-

den ist. Jedoch, auf die Herausforderungen der Moderne, auf ihre unbestreitbaren Ent-

wurzelungen, auf das Herauslösen aus traditionellen Banden und Einfügen in immer

neue Zusammenhänge, auf die »Deterritorialisierungen« (Deleuze/Guattari), die sicher

schöpferisch sind, aber uns eben nicht selten auch an unsere Grenzen bringen, mit der

sentimentalen Evokation der guten alten Zeit und der wunderbar übersichtlichen länd-

lichen Ordnung zu antworten, mit den »stillwaltenden Kräften des Heimischen« – das

70 Ich habe in meinem Aufsatz zu Heidegger in Vom Denken im freien Fall versucht, diese Verklausu-

lierungenmit einem einfachenHandgriff auf ihre wirkliche, auf ihre politische Bedeutung zurück-

zuführen – ein Handgriff, der nur dem übertrieben erscheinen kann, der nicht mit Heideggers ei-

genen vertraut ist: die Restitution ausgefallener Buchstaben in Heideggers Text (etwa des »t«, das

aus dem »Wesen« den »Westen«macht). Ein anderes Beispiel stellt der Text über die Gelassenheit

dar (GA 13. 37–74). Denn die Gelassenheit tritt dort (sogar explizit, 63) das Erbe der Entschlossen-

heit aus Sein und Zeit an, doch ist die Entschlossenheit als Gelassenheit so transfiguriert, dass ihr

gar nichts Politisches mehr zustoßen kann. Es wurde ihr nun alles Konkrete ausgelassen, noch der

reaktionäre Formalismus und sein Pathos. Was übrig bleibt, ist ein Warten auf nichts (42, 49): Die

kleinen Genüsse des Rückzugs in Resignation und Quietismus ersetzen das zu gefährlich gewor-

dene Erhabene. Worum es hier geht, wird sogar eigens ausgesprochen: um den Eintritt in eine

Gegend, in der »alles nur dann in bester Ordnung« ist, »wenn es keiner gewesen ist«, »wo es nichts

zu verantworten gibt« (53)!

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

kann man nicht ernstnehmen.71 Wenn die »tiefe Langeweile« dann nicht nur das Sein

als Ganzes vor uns bringt, wenn sie nicht nur Zeugin der Entfremdungen der Moderne

und der Selbstentfremdung des Menschen in ihr ist, sondern wenn sie sogar ausdrück-

lich »das verborgene Heimweh« anzeigt – dann wirkt das alles unfreiwillig lächerlich.72

Aber vielleicht darf man in solch einen Gelegenheitsvortrag nicht allzu viel hineinlesen:

ein Festvortrag, den der berühmte Philosoph 1961 anlässlich der 700-Jahrfeier vonMeß-

kirch gehalten hat.Und auch die Tischrede zum80. Geburtstag der BaseGerta ist ja kein

philosophischer Text, in der das Dresden vor der Zerstörung evoziert wird.73 Und das-

selbe gilt wohl auch für die Ansprache zumHochzeitstag seines Bruders.74 Aber warum

triefen diese Gelegenheitstexte dann vor Heidegger-Jargon? Und warum kannman sich

des Eindrucks nicht erwehren, dass Heidegger meinte, bei diesen Gelegenheiten mehr

oder minder tiefsinnige, jedenfalls ernstgemeinte philosophische Ausführungen geben

zumüssen?Undwie kommt es, dass die Kernthemen dieser Texte –die ich hier beispiel-

haft ausgewählt habe und die mehr als 40 Jahre einrahmen; man könnte noch weitere

nennen – sich über all die Zeit hinweg gleichbleiben? So heißt es schon in dieser Rede

zur Hochzeit des Bruders von 1925:

Der unvergleichliche Wert eines solchen Bundes kann nur gewürdigt werden, wenn

man bedenkt, wie das heutige Leben ganz in die Großstadt dringt, und dass die Men-

schen, die dort das Leben bestimmen, entwurzelte Menschen sind.

Die Bodenlosigkeit des heutigen Lebens ist die Wurzel des wachsenden Verfalls. Und

alle Erneuerungen und Neuerungen blieben hoffnungslos, wenn es nicht wieder ge-

lingt, die führenden und gebenden Kräfte aus heimatlichem Boden zurückzuführen.

[…] Aber darin liegt wieder die Aufgabe, ein Leben in Einfachheit und gesundem Sinn

zu wählen – ein Leben, das nicht der Scheinkultur der Großstadt zum Opfer fällt, ein

Leben, das in seiner Vorbildlichkeit wieder Treue zur Scholle zeigen möchte.75

71 GA 16. 581. Neben GA 16 ist auch GA 13 eine Sammlung solcher Texte, in denen die Provinz zur me-

taphysischen Wahrheit hochgejazzt wird, v.a. ›Schöpferische Landschaft‹, ›Aus der Erfahrung des

Denkens‹, ›Der Feldweg‹ und ›VomGeheimnis desGlockenturms‹ (in demdie an sich nicht zu bean-

standende, wenn auch reichlich sentimentale Erinnerung an die verschiedenen Glocken der Dorf-

kirche im letzten Satz unbedingt »ins Gebirg des Seyns« einsteuern muss, 116).

72 Ebd. 580. In der Tat war die etymologische Beziehung zwischen der »Langeweile« und dem »Heim-

weh« bereits in der Vorlesung von 1929/30 erwähnt worden, vgl. GA 29/30. 120.

73 GA 16. Nr. 247. 634–637. Von 1966.

74 GA 16. Nr. 19. 52–54.

75 Ebd. 53. Derselbe Text zeigt im Übrigen noch einmal, in welche Sackgassen das Denken geführt

wird, wenn es mit einem isolierten Subjekt anzufangen zu müssen meint, das dann – man weiß

nicht wie – sich nach draußen katapultiert. Denn der große Philosoph gibt gleich noch zur Hoch-

zeit eine Aufklärung über dasWesen der Liebe, die zwar nicht so irrsinnig ist wie das, was AynRand

dazu schreibt, die aber dennochnicht einmal imAnsatz überzeugenkann.Die Liebe »wächst einzig

und zuerst aus innererWahrhaftigkeit gegen sich selbst. Nur wo diese wach ist, wird dieWahrhaf-

tigkeit zum andern möglich.« (Ebd. 52) In Wahrheit ist das natürlich gar nicht zu denken: Warum

und vor allem: wie sollte aus der Wahrhaftigkeit gegen sich selbst (die doch wohl eine Art von

Entschlossenheit sein soll) die Liebe zu jemand anderenmöglich werden? Immer steht hinter sol-

chenAusführungen die Idee, dassman erst einmal ganz sich selbst seinmuss, umdann noch etwas

anderes machen zu können oder um echte Beziehungen zu haben. Doch der Witz ist eben, dass

niemand er oder sie selbst ist und dass im Gegenteil die Liebe erst den Menschen gründet: und

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 243

Man kann solche unerträglichen Biederkeiten einfach nicht als unwichtig, zufällig, un-

wesentlich abtun.Thema,Ton und Terminologie treffen sichmit denen in den offiziellen

philosophischen Texten so exakt, dass hier kein Zweifel möglich ist. Zumal wenn wir im

Spiegel-Interview von 1966 wieder dasselbe lesen: »Das ist keine Erde mehr, auf der der

Mensch heute lebt.«76

Das Eigenartige ist, dass Heidegger, als Vertreter eines biederen Provinzialismus,

kein Reaktionär ist. Das Heftige fehlt, das Rücksichtslose ist geerdet in einer Dorfge-

meinschaft, die immerhin als einträchtig imaginiert wird, Pathos und Drastik machen

einer gemütlichen Nostalgie Platz, statt Revolution nur mehr der flachste Konservati-

vismus. Eigenartig genug, ist dieser Provinzialismus zwar ethisch um vieles akzepta-

bler,philosophischallerdingsnoch steriler,da ernunwahrhaftnurdieWiederholungdes

»immer schon so« ist.77 Akzeptabler, aber deshalb noch lange nicht unschuldig. Adorno

weist eindringlich darauf hin, dass der Provinzialismus auch eine politische Funktion

hat, die dezidiert anti-emanzipatorisch und aufklärungsfeindlich ist: Denn die offen-

siv vorgetragene Ländlichkeit soll vor allem »den Verdacht übertäuben, der Philosoph

könnte ein Intellektueller sein«.78 Und diese Abscheu vor dem Intellektualismus spielt

eine aktive Rolle in der Verstetigung des Status quo: »In der modischen Antisophistik

fließen notwendige Kritik an der abgespaltenen instrumentalen Vernunft und finstere

Verteidigung der Institutionen gegen das Denken trüb ineinander.«79

Noch einmal: Heidegger formuliert ein echtes, ein fast überlebenswichtiges Pro-

blem, wenn er schreibt: »Der moderne Mensch ist dabei, sich in dieser Heimatlosigkeit

einzurichten.«80 Das ist nur zu wahr. Auf der anderen Seite steht es Heidegger wie

jedem anderen auch zu, gerne auf dem Land zu leben. Es ist nicht einmal ein Problem

für einen Philosophen, eine gewisse provinzielle Lebensform oder, falls es das gibt,

Denkform zu pflegen.Die Schwierigkeit besteht einfach darin, dass Heidegger offenbar

in allem Ernst meinte, dass die Berufung auf die ländliche Welt, und zwar auf die von

vorgestern, auf die »Scholle«, auf die Kleinstadt, das Dorf, die Holzhütte und auf all die

urigen und ach so treuen Gestalten, die einem dort begegnen, dass diese Berufung als

eine Antwort und Lösung auf das Problem gelten darf, das Heidegger im eben zitierten

Satz ausspricht.81 Vielleicht ist das ja auch der Grund, weshalb Heidegger so gerne

und so gründlich »geschwiegen« hat, wie er selbst immer wieder stolz betont: weil sein

zwar vom anderen her. Buber: »Gefühle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner

Liebe.« (Ich und Du. 15).

76 GA 16. 670.

77 »Doch weiß man nicht, was an dieser Moral größer ist – die verlogene Selbstsicherheit oder die

Banalität.« (GA 29/30. 238) Ohne es zu wissen, fasst Heidegger damit perfekt sein eigenes, so voll-

ständiges Scheitern zusammen. Man will mit dem Lied von Pigor & Eichhorn antworten: »Da hat

der Heidegger wieder mal recht.«

78 Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 47.

79 Ebd. 41.

80 GA 16. 711. Wieder in einer Festansprache in Meßkirch, 1969.

81 Und man kann sogar sagen, dass diese Berufung noch dem, worauf sie sich beruft, Unrecht tut.

Noch einmal Adorno: »Wie Landschaft hässlicher wird vor dem Bewundernden, der mit denWor-

ten: Wie schön! sie stört, so ergeht es den Bräuchen, Gewohnheiten, Einrichtungen, die sich ver-

schachern, indem sie die eigene Naivität unterstreichen, anstatt sie zu verändern.« (A.a.O. 25)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

letztes Wort, das die Vagheiten des Jargons zu erden bestimmt war, nur das Bekenntnis

zur biedersten denkbaren Spießerexistenz war. Si tacuisses…

Darf man Heidegger noch lesen? WennmeineDeutung stimmt,wenn Sein undZeit der rei-

ne Ausdruck der Bewegung des reaktionären Denkens ist, dann könnte einem die Frage

einfallen, obmandieses Buch bzw.Heidegger insgesamt noch lesen und rezipieren darf.

Ist damit nicht das gesamte philosophische Unternehmen diskreditiert und unter Ver-

dacht gestellt?

Umes ganz kurz zumachen:Mandarf undmussHeidegger lesen.Erstensmussman

sich eingestehen, dass die neurechte Propaganda, die den vorgeblichen Linken eine Be-

sessenheit fürsVerbietenunterstellt,nicht so glänzendwirkenkönnte,wenn sie nicht et-

wasRichtiges treffenwürde, zumindest in diesemFall.Denn in der Tat haben sich einige

»linke« Akteure in den vergangenen Jahrzehnten schnell und bequemdarauf verlegt, das

Unliebsame zum Unberührbaren, zum Tabu zu erklären. Es bringt aber nichts, solche

Berührungen zu verbieten, egal ob das Verbot ein juristisches oder ein gesellschaftliches

ist. Allzu oft erhöhen Verbote noch den Reiz ihrer Gegenstände. (Und die Neue Rechte

zieht einigen propagandistischen Gewinn daraus, sich als »widerständig« oder irgend-

wie vage »subversiv«, »transgressiv« zu inszenieren, obgleich sie, wie die alten Faschis-

ten auch, von Unterdrückung und Unterwerfung träumt.) Vor allem aber erklärt eine

Emanzipation, die hofft, ihre Ziele durch das Verbot und die Unterdrückung des Entge-

genstehenden zu erreichen, den eigenen Bankerott. Man wird sehen, wie viel Gewinn

in der philosophischen Auseinandersetzung mit den reaktionären Autoren zu erwarten

sein kann. Ich selbst bin da höchst skeptisch; beimanchen Autorenwüsste ich beim bes-

tenWillen nicht, was da zu holen ist. Ich würde also persönlich von gewissen Auseinan-

dersetzungen abraten. Doch zwischen Abraten und Verbieten ist der ganze Abstand, der

Zivilisation von Verzweiflung trennt.

Zweitens ist nämlich keineswegs immer sicher,was aus solcher Auseinandersetzung

entstehen kann.Wenn man nur auf Heidegger blickt, so muss man feststellen, dass die

gesamte französischsprachige Phänomenologie ohne ihn undenkbar wäre. Sartre,Mer-

leau-Ponty, Levinas, Derrida, Richir, Henry, Nancy – um nur die berühmtesten zu nen-

nen – sind alle in der ein oder anderenWeise von Heidegger abhängig, teilweise massiv

abhängig. Es ist aber bemerkenswert, dass keiner der genannten Autoren auch Heideg-

gers reaktionäre Denkweise geerbt hat.Wir stehen also vor dem eigenartigen Umstand,

dass ein ganzes Denken reaktionär durchtränkt sein und dennoch zur Inspiration zu ei-

nememanzipatorischenoderdezidiert linkenPhilosophierenwerdenkann,genausowie

zu einem in erster Linie unpolitischen.82 (In einem ähnlichen Sinn hat es Versuche einer

82 Manmuss in Wahrheit noch strenger sein: Die Rezeption Heideggers geschah bei diesen Autoren

zuerst und grundlegend ganz unabhängig von politischen Erwägungen. So ist z.B. Das Sein und das

Nichts eine Anknüpfung an die ontologischen Entwürfe Husserls und Heideggers; bis in Sartres

Werk ein dezidiert linkes Engagement greifbar wird und sich philosophisch niederschlägt, soll-

te noch einige Zeit vergehen. Andere Autoren (z.B. Levinas, Henry, Richir) lassen sich gar nicht auf

eindeutigepolitischeParteinahmen in ihremphilosophischenWerk ein, jenseits, versteht sich, der

scharfen Abgrenzung vom Faschismus. Eine Vermutung will ich immerhin äußern, wie es kommt,

dass keiner der vonHeidegger inspirierten französischen Philosophen seinen reaktionärenGrund-

impetus erbt, ja, dass er denmeisten erst gar nicht bewusst wird: Man wird nämlich bei denmeis-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald 245

linkenRezeptionCarl Schmitts gegeben,die ich aber für deutlichweniger erfolgverspre-

chend halte.)

Vielleicht ist aber auch der Fall Heideggers speziell: Seine Kunstfertigkeit im Ver-

wischen des Politischen und in der Simulation eines rein philosophischen Diskurses ist

unübertroffen.Wennund solangeman ihm in dem,was er von sich selbst erklärt, folgt –

dass er nämlich Philosoph sei und seine Philosophie eine Beschreibung letzter und all-

gemeiner menschlicher (oder seinsmäßiger) Konstanten –, dann wird man in der Tat

fündig: Dann (aber eben auch nur dann) stößtman auf eine Philosophie, die der Ausein-

andersetzung wert ist. Dann geschieht, in einer wirklich paradoxen Umkehrung, auch

tatsächlich Philosophie dort, wo sie nur vorgetäuscht war: in der Begegnung eines ech-

ten philosophischen Fragens mit der Zweideutigkeit des Heidegger’schen Textes. Und

dann wird Heidegger als Philosoph erscheinen, vielleicht sogar als ein großer.

Die Paradoxie liegt also (wenn ich recht habe) hierin: Es gibt eine tiefe reaktionäre

Unaufrichtigkeit, einemauvaise foi, der auch Heidegger nicht entgeht, indem er den re-

aktionären Kern seines Denkens kunstvoll übertüncht. Er tut dies aber so konsequent

und der Sache gemäß, dass seine Philosophie wenigstens in Teilen eine Bewegung er-

hält, die sich von diesem Kern abzulösen vermag: niemals in der Sache selbst, wie ich

glaube, aber in der Aus- und Durchführung. Es ist dieses Hinausreichen über die billige

Ideologie, die Heideggers andauernde Wirkungskraft begründet – ein Hinausreichen,

das ausgerechnet darin seinen Grund hat, dass Heidegger die Involution reaktionärer

Rhetorik noch meisterhafter als alle anderen beherrschte. Seine Finte war so gut, dass

man sie für einen echten Stoß nehmen konnte, und das noch, nachdem alles schon vor-

bei war.

Ich habe eben geschrieben: »wenn ich recht habe«. Mir ist klar, dass meine Position

zu Heidegger radikal und provokativ ist. Dass ich immerhin die Möglichkeit einräume,

dass ich mich täuschen kann – die einerseits trivial weil immer gültig ist, andererseits

als Einräumung genau deshalb im Normalfall geheuchelt –, liegt wohl nur daran, dass

so viele wirklich ernstzunehmende Geister so viel Kluges in Heidegger sehen konnten.

Insofern istmeine Bescheidung aufrichtig gemeint.Das Problem ist hier wie so oft dies:

Es ist einfach nicht einsichtig zumachen,woranman klar erkennen könnte, ob ichmich

getäuscht habe. So ist das nun mal, wenn einer aus seinem Herzen eine Mördergrube

macht.83

ten dieser Autoren eine konzentrierte Anstrengung finden, die Zentrierung ums Nichts und den

ontologischen Mangel zu überwinden; damit aber ist ein neuralgischer Punkt beseitigt, der die

reaktionäre Denkbewegung bei Heidegger bestimmt hat. Um nur dieses eine Beispiel zu nennen:

Wenn Levinas in dem frühen Text De l’évasion (1935) der gesamten Tradition entgegen den Hunger

und den Ekel nicht als Phänomene des Mangels und der Leere, sondern im Gegenteil der Über-

fülle und unentrinnbaren Präsenz (körperlichen) Seins beschreibt (103ff.115ff.), dann ist damit zu-

gleich eine Grundsatzentscheidung gegen eine metaphysische Überhöhung von Nichts/Mangel/

Leere getroffen. Von da führt dann kein Weg mehr in die reaktionäre Sensibilität, zumindest kei-

ner, der sich ohne eine Machete beschreiten ließe.

83 Dabei hätte man zur Eigentlichkeit dochmanches Greifbare sagen könnte, wennman nur gewollt

hätte. Etwa dies hier: »Authentic Being, reasoned Needleman, could only be achieved on week-

ends and even then it required the borrowing of a car.« (Allen: Remembering Needleman. 6)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

