9. Martin Heidegger: Der geschwatzige Schweiger
vom Schwarzwald

Verborgenheit. Ohne Zweifel geh6rt Martin Heidegger zu den einflussreichsten Philoso-
phen des 20.Jhs. Dass er sich den Nazis wenigstens zeitweise andiente und vor allem
nach dem Krieg keinerlei kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Rolle im Drit-
ten Reich erkennen lief3, wurde dabei freilich nicht selten peinlich spiirbar. Man hat ver-
schiedene Wege gefunden, mit dieser Problematik umzugehen. Ein Philosoph wie Le-
vinas, dessen Familie wihrend der Shoah ausgeloscht worden war, musste sich stets des
Widerspruchs bewusst bleiben, dass er massiv von einem Denker beeinflusst war, der in
einem ganz entscheidenden ethischen Sinn versagt hatte. Ein anderer, sehr verbreiteter
Weg war und ist, die Essenz von Heideggers Philosophie von seinem politischen Enga-
gement abzutrennen. Ich selbst habe lange dieser Deutung zugeneigt. Es war am Ende
aber gar nicht die Veroftentlichung der Schwarzen Hefte, die mich eines Besseren belehrte,
sondern eben die Reflexion auf das Wesen des reaktioniren Denkens.

Ich werde im Folgenden gar nicht erst versuchen, Heidegger von der Geschichte her
zu verstehen; die »Fakten« sind hier einigermafien unstrittig: Rektorat, Parteieintritt,
Rektoratsrede, Bestrebungen einer Universititsreform sowie deren mangelnde Unter-
stitzung innerhalb des Regimes, Riicktritt vom Rektorat — um nur die frithesten und be-
kanntesten zu nennen. Trotzdem oder deshalb will der Streit iiber die Einordnung dieser
und anderer Ereignisse und Heideggers Rolle in ihnen (z.B. auch die Frage, inwieweit
er die Achtung jiidischer Kollegen mitbetrieben oder, wie er selbst spiter behauptete,
eingedimmt hatte) nicht abreifen. Mit guter RegelmiRigkeit flammen diese Debatten
wieder auf. Die Veroffentlichung der Schwarzen Hefte hat die bisher letzte Episode dieses
Fortsetzungsdramas ausgelost.

Ich werde einen anderen Weg gehen, indem ich rein von der Lektiire der philosophi-
schen Texte ausgehe, um von ihnen her ein Urteil itber Heideggers geschichtliche Posi-
tion zu gewinnen. Von der Idee einer unpolitischen Essenz dieses Denkens wird dabei
nicht viel iibrigbleiben. Mehr noch: Ich behaupte namlich, dass Heideggers Philosophie
von Anfang an eine geradezu exemplarische Verkettung der reaktioniren Klischees dar-
stellt. Sein und Zeit ist dafiir der deutlichste Beweis. Sein und Zeit ist ein durch und durch
reaktionires Buch, und das nicht nur in den Paragraphen, die schon frith (und zurecht)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die kritische Aufmerksamkeit der Kommentatoren auf sich gezogen haben. Vielleicht
ist Sein und Zeit sogar der reinste Ausdruck reaktioniren Denkens, den wir haben. Die
Anniherung an den Nationalsozialismus war, was auch immer man sonst noch dariiber
denken méchte und wie man sie historisch einschitzt, kein Zufall und auch kein Irr-
tum. Da das reaktionire Denken nun gerade nicht in der (besseren oder schlechteren)
Darstellung des Wirklichen besteht, sondern eine einzige Unternehmung zur Selbststi-
mulation ist, eine Affektschmiede, kann Sein und Zeit auch nicht mehr so ohne Weiteres
als eine Philosophie neben anderen begriffen werden. Es wird darin vielmehr eine be-
stimmte affektive Ordnung hergestellt, deren Wirkungskraft umso stirker ist, als die
weltanschaulichen Beweggriinde verborgen sind — und das wohl noch Heidegger selbst.
Es ist wohl klar, dass das Urteil, das aus dieser Betrachtungsweise flief3t, noch vernich-
tender sein muss, als es jedes, das sich »nur« auf die Daten der politischen Geschichte
stiitzt.

Wirklichkeitsverlust. Werfen wir zuerst einen ganz groben Blick auf den Gegensatz, der
das Werk bestimmt: Fiir Heidegger gibt es einen Vollzug von Sein, der fundamental un-
wahr ist. Es gibt ein Existieren, das ganz einfach nicht stimmt, das weder der Existenz
noch der Wirklichkeit gewachsen ist — und das offenbar durch eigenes Verschulden. (Ich
halte mich hier nicht sklavisch an die oft sehr differenziert gebrauchten Termini Heideg-
gers. Ich glaube, dass ich dazu berechtigt bin, solange ich den Gedankengang und die
StofRrichtung dieses Denkens respektiere.) Diesem Sein in Unwahrheit, dem verfallenen
Dasein, setzt Heidegger eine Entschlossenheit fiir die eigene Existenz und das heifdt vor
allem: ein entschlossenes Verhiltnis zum eigenen Tod entgegen, die allererst die Wahr-
heit menschlichen Daseins im engen Sinn verwirklichen sollen. Es ist bezeichnend, dass
diese Entschlossenheit keinerlei positiven Inhalt hat. Alles, was man da sagen kann, ist,
dass wir im Vorlaufen in unseren Tod unsere eigensten Moglichkeiten ergreifen. Welche
das sind, bleibt ganz offen. Es ist dies das Element des Formalismus, der immer wieder in
der Analyse der Reaktion begegnet: Es ist, als traue man sich angesichts der Desillusio-
nierungen der Moderne nicht mehr, echte, positive Entwiirfe anzubieten. Die Reaktion
ist eben keine schlichte Nostalgie einer vormodernen Einfachheit: Es ist diese Nostalgie,
aber gebrochen durch das Prisma der Moderne, das keinen Blick in die urspriingliche
Lichtquelle mehr zuldsst. Die Reaktion ist Kind der Moderne, die sie hasst, weshalb sie
nicht selten das moderne Pathos der Revolution fiir sich zweckentfremdet — und dabei
wirklich glauben kann, dass sie dazu berechtigt sei. Was bleibt nach dieser Krinkung,
ist, wie in einer Wut nach Statthaltern der alten Transzendenzen zu fahnden und sie in
der Ritckbeziiglichkeit der Akte auf sich selbst zu finden, unter Abstraktion von allen »In-
halten«: die Tat, die Entscheidung, die Entschlossenheit, sogar die Liebe kénnen so als
selbstgeniigsame Garanten der Wirklichkeit erscheinen. Man sieht auch, dass Heidegger
wie die meisten Reaktionire im Grunde iiber einen Solipsismus nicht hinausgekommen
ist. Ich fithre das niher aus.

Die Entgegensetzung des je eigenen Daseins und des Man spricht im Grunde vol-
lig unverhohlen die Pramissen aus, auf denen sie ihre Plausibilitit nur entfalten kann.
In Wahrheit ist das ja tiberhaupt nicht selbstverstindlich. Es ist aber selbstverstindlich,
wenn man gewisse metaphysische und ideologische Empfindsamkeiten hat — und dieses
Wort meine ich nicht primir polemisch, denn um affektive Ordnungen geht es hier ja.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Heidegger geht, wenig dezent, von einer urspriinglichen Konflikthaftigkeit der Verhilt-
nisse zwischen Menschen aus. Unsere normale, alltigliche Lebenswelt ist geprigt vom
schmerzlichen Wissen um die »Herrschaft der Anderen« tiber mich.

Im Besorgen dessen, was man mit, fiir und gegen die Anderen ergriffen hat, ruht stin-
dig die Sorge um einen Unterschied gegen die Anderen, sei es auch nur, um den Un-
terschied gegen sie auszugleichen, sei es, dass das eigene Dasein — gegen die Anderen
zurlickbleibend — im Verhiltnis zu ihnen aufholen will, sei es, dass das Dasein im Vor-
rang iilber die Anderen daraufausist, sie niederzuhalten. Das Miteinandersein ist—ihm
selbst verborgen — von der Sorge um diesen Abstand beunruhigt. Existenzial ausge-
driickt, es hat den Charakter der Abstindigkeit. Je unauffilliger diese Seinsart dem all-
taglichen Dasein selbst ist, um so hartnickiger und urspriinglicher wirkt sie sich aus.’

Es ist ja nicht so, dass Heidegger vollig unrecht hitte. Aber die Frage ist doch, ob man
da stehenbleiben kann, oder ob vielmehr genau diese Diagnose der »Abstindigkeit« die
Suche nach Mitteln ihrer Uberwindung in einer echten Gemeinschaft anstofien muss.
Dazu aber miisste das Sein der Menschen fundamental anders, nimlich nicht egozen-
trisch gedacht werden. Heidegger hingegen setzt eine urspriingliche Egozentrik, einen
ontologischen Egoismus, er setzt einen ebenso urspriinglichen Konflikt — wie Hobbes.
Er geht aber iiber Hobbes hinaus, insofern der Konflikt in einer gewissen Weise schon
verloren ist. Die Anderen haben lingst die Herrschaft itber mich.

Paradoxerweise — zumindest fiir paradox fiir alle, die nicht die reaktioniren Vorur-
teile teilen - ist diese Herrschaft der Anderen eine der Gleichheit aller. Der Schritt von
Hobbes zu Heidegger ist also der des echten Pessimisten, der angesichts der Gewalt
nach einer sei es auch nur minimal besseren Losung sucht, hin zu einem, dem die
historisch erreichte Situation der biirgerlichen Welt als Niederlage erscheint. Es ist
aber eine Gleichheit, die sich nicht deklariert, sondern die sich einschleicht, die in den
alltdglichen Verrichtungen ins Dasein gleitet, hinterhiltig, ohne sich zu erkennen zu
geben. Es ist kein Zufall, mit welchen Phinomenen Heidegger diese schleichende Ver-
giftung durch Alltagspraxen verbindet: mit den 6ffentlichen Verkehrsmitteln und der
Massenpresse, also genau mit Einrichtungen, die zutiefst mit modernen liberalen Staa-
ten verbunden sind. »In der Benutzung 6ffentlicher Verkehrsmittel, in der Verwendung
des Nachrichtenwesens (Zeitung) ist jeder Andere wie der Andere.« Man ist erinnert
an das Nasertiimpfen der Privilegierten angesichts der unverschimten Bevolkerung der
Strande durch die Plebs. Diese Aussagen — auf die sich eine ganze Philosophie voller
Pathos griindet — sind in Wahrheit kleinkariert und kleingeistig. Sie sind vor allem
entschieden antidemokratisch, und wie alle guten Antidemokraten attestiert auch
Heidegger dem Gegner das Diktatorische: Denen, die sich fiir etwas Besseres halten,
muss der Griff der »Anderen« nach dem, was sie selbst auszeichnet, wie ein Diktat
erscheinen. »In dieser Unauffilligkeit und Nichtfeststellbarkeit entfaltet das Man seine
eigentliche Diktatur.«* Die Diktatur der Gleichheit aller manifestiert sich weiterhin in
der Durchschnittlichkeit, die keine anderen Wege als die lingst beschrittenen gelten

1 SZ.126.
2 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

2


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

lasst und die zu einer »Einebnung aller Seinsmoglichkeiten« fithrt. Heidegger resiimiert:
»Abstindigkeit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des
Man das, was wir als »die Offentlichkeit« kennen.«<* Es umschlingen sich also auf den
ersten beiden Seiten, auf denen das Man eingefiihrt wird, simtliche reaktioniren Kli-
schees: Die offentliche Welt, in der man tiglich tausend anderen begegnet, die nichts
Auszeichnendes haben, und in der wir selbst unserer Auszeichnung genau durch diese
Berithrung mit den Anderen beraubt werden, ist eine einzige brutale Diktatur, eine
gewaltsame wenn auch meist verdeckte, implizite Gleichmacherei.

Daher fillt auch Licht auf die anderen Aspekte, die Heidegger dem Man abliest. Zwar
beginnt Heidegger mit der Erklirung, dass er den Ausdruck »Gerede« nicht abwertend
meine.* Alles Folgende widerlegt genau diese Erklirung aber sofort. Das »Geredex, so-
gleich durch das »Geschreibe«erginzt, bildet eine Welt durchschnittlicher Verstandlich-
keit, die genau deshalb gar kein echtes Verstehen beinhalten kann. Das ist genau die Art
von Mitteilung, die nicht nur keinen Inhalt hat® — wir werden sehen, wie ironisch diese
Klage in Heideggers Feder ist —, sondern die die bereits als Domine des Man identifi-
zierte Offentlichkeit bestimmt. »Die Bodenlosigkeit des Geredes versperrt ihm nicht den
Eingang in die Offentlichkeit, sondern begiinstigt ihn. [...] Das Gerede, das jeder aufraf-
fen kann, entbindet nicht nur von der Aufgabe echten Verstehens, sondern bildet eine
indifferente Verstindlichkeit aus, der nichts mehr verschlossen ist.«® Das Gerede ist die
Manifestation von Sprache, in der alle iiber alles sprechen kénnen und sogar diirfen. Der
Preis dafir ist, dass dieses Sprechen nichts Wirkliches und Echtes, nichts »Urspriingli-
ches« (wie Heidegger gerne sagt) erreichen kann. Es ist also die Welt des Pobels und sei-
nes nichtverstehenden Verstindnisses, aus dem sich jeder urspriinglich Denkende erst
heroisch herauszukimpfen hat:

In ihr [der alltidglichen Ausgelegtheit] und aus ihr und gegen sie vollzieht sich alles
echte Verstehen, Auslegen und Mitteilen, Wiederentdecken und neu Zueignen. Es ist
nichtso, dassjeein Dasein unberihrt und unverfithrt durch diese Ausgelegtheitvor das
freie Land einer»Welt«an sich gestellt wiirde, um nur zu schauen, was ihm begegnet.”

Es bedarf nur der rudimentirsten historischen Kenntnisse, um in diesem Gerede iiber
das Gerede, neben der allgemeinen Zubilligung des Rederechts an alle und dem Urteil
iiber die Massenmedien, das bis zum Erbrechen durchexerzierte reaktionire Klischee
der Schwatzbude Parlament wiederzuerkennen. Canetti schreibt dazu treffend:

Ein guter Teil des Ansehens, das Diktaturen anhaftet, liegt darin, dass man ihnen die
konzentrierte Kraft des Geheimnisses zubilligt, das sich in Demokratien auf viele ver-
teiltund verdiinnt. Mit Hohn hebt man hervor, dassin diesen alles zerredet werde. Jeder

3 SZ.127.

4 Wenn es der Autoritdten bedirfte, um die Haltlosigkeit dieser Beteuerung noch jenseits der schie-
ren Semantik zu belegen, so wiirde man bei Adorno fiindig: Jargon der Eigentlichkeit. 81f.

5 »lhm liegt daran, dass geredet wird.« (SZ. 168)

6 SZ.169.

7 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

schwatze daher, jeder mische sich in alles ein, es geschehe nichts, da alles vorher be-
kannt sei. Es sieht so aus, als beklage man sich iiber den Mangel an Entschlossenheit,
in Wahrheit gilt die Enttduschung dem Mangel an Geheimnis.®

Als Heidegger das Man eingefiihrt hatte, fielen unter anderem diese Sitze: »Jeder Vor-
rang wird gerduschlos niedergehalten. Alles Urspriingliche ist iiber Nacht als lingst be-
kannt geglittet. Alles Erkimpfte wird handlich. Jedes Geheimnis verliert seine Kraft.«’
Wie entlarvend Canettis Beschreibung in Bezug auf Heidegger ist, wird man aber erst
ermessen, wenn man sich daran erinnert, dass die von Heidegger geforderte Entschlos-
senheit rein gar nichts Bestimmtes will und besagt, sondern nur die Entschlossenheit
als solche, ohne ein Wozu: Und dann sieht man, dass die Entschlossenheit selbst nichts
anderes ist als eine Inszenierung des Geheimnisses, das Heidegger so schmerzlich ver-
misst in einer Welt, die keine Rangunterschiede mehr anerkennt. Wir werden auf diesen
Aspekt zuriickkommen.

Auch die Neugier lisst sich ganz eindeutig identifizieren. Heidegger beginnt mit ei-
nigen gelehrten Ausfithrungen zu Augustin, doch worum es in Wahrheit geht, ist unver-
kennbar: Es geht um die unterstellte Oberflichlichkeit einer Welt, in der jeder stindig
was Neues sehen und erfahren will, um die biirgerliche Sensationslust wie das plebeji-
sche Spektakel. Wer sich der Neugier hingibt, der lisst sich ein auf eine Welt, die ihn
nicht mehr besorgend fordert (etwa wenn die wichtigsten Bediirfnisse gestillt sind) und
die er sich als reinen Gegenstand einer Betrachtung gonnt: einer Betrachtung und eines
Genusses, die keinem anderen Zweck mehr dienen, auch nicht und gerade nicht der Er-
kenntnis. Wenn es doch um Wissen geht, dann nicht um ein »echtes« Wissen, das ganz
dem Eindringen in die Sache gewidmet ist, sondern nur eines, das leere Daten anhiuft,
wohl um mitreden zu kénnen: Der Neugier »liegt nicht daran, durch Verwunderung in
das Nichtverstehen gebracht zu werden, sondern sie besorgt ein Wissen, aber lediglich
um gewusst zu haben«.’® So stellt sich ein Diinkelhafter das Denken der Vielen vor, keine
Frage."

Entlarvend ist, dass hier wie nebenbei die Bemerkung fillt, Gerede und Neugier sei-
en »Entwurzelungstendenzen«:** Das setzt doch eine urspriingliche Verwurzelung vor-
aus. Worin aber wurzelt das Dasein, das doch geworfen ist? Schon zuvor hief3 es: »Das
Gerede, das in der gekennzeichneten Weise verschlief3t, ist die Seinsart des entwurzel-
ten Daseinsverstindnisses. Es kommt jedoch nicht als vorhandener Zustand an einem

8 Canetti: Masse und Macht. 350.

9 SZ.127. Theweleit kommentiert die eben zitierte Stelle von Canetti so: »Und in der Tat: was 6f-
fentlich besprochen wird, in dersQuasselbude Parlaments, kann nicht von grofier Bedeutung sein,
handelt man doch die Wichtigkeiten des eigenen Leibes streng geheim ab. —>Der Fithrer berdt sich
im Geheimen<—das erweckt Vertrauen, bedeutet: er kommt zum Wesentlichen.« (Mdnnerphan-
tasien. Band 2. 110f)

10 SZ.172.

1 Etwas anders, aber nicht im Widerspruch hierzu sieht es Adorno: »Emanzipiertes Bewusstsein
setzt er der Neugier gleich. Der Hass auf diese gesellt sich dem auf Mobilitit [...].« Jargon der
Eigentlichkeit. 93)

12 SZ.173.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

223


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Vorhandenen vor, sondern existenzial entwurzelt ist es selbst in der Weise der stindi-
gen Entwurzelung.«® Heidegger versucht dann, diese Entwurzelung niher zu beschrei-
ben dadurch, dass so ein Dasein »von den primiren und urspriinglich-echten Seins-
beziigen zur Welt, zum Mitdasein, zum In-Sein selbst abgeschnitten« ist. Aber was ist
damit denn gewonnen? Wir werden spiter sehen, dass das entschlossene, eigentliche
Dasein, das mit diesen Seinsbeziigen offenbar wieder Verbindung aufnimmt, reine Be-
hauptung bleibt, eine blofRe rhetorische Tautologie. Es ist mit der Entwurzelung aber so-
lange nicht ernst, wie es keine ernstzunehmende Verwurzelung gibt. Entweder sind die-
se beiden Begriffe intelligibel zu machen oder sie sind es nicht. Im letzteren Fall braucht
man die ganze Philosophie nicht. Wenn man nun aber Heidegger zwingt zu sagen, was
er meinen kann und ihm zugleich hohles Pathos nicht als Antwort durchgehen lisst,
dann bleibt leider nur solches tibrig, was Heideggers Nazi-Zeit ganz logisch erscheinen
lasst. Nie war Heidegger konkreter und »phinomenologischer« als damals. Da war er
nidmlich imstande und willens, den Begriffen der Ver- bzw. Entwurzelung einen klaren,
wenn auch grundfalschen Sinn zu geben. So schreibt er in dem unsiglichen Gutach-
ten zu Honigswald (das nicht zufillig mit »Heil Hitler!« endet): »Auf diesem Weg wurde
unter scheinbar streng wissenschaftlicher philosophischer Begriindung der Blick abge-
lenkt vom Menschen in seiner geschichtlichen Verwurzelung und in seiner volkhaften
Uberlieferung seiner Herkunft aus Boden und Blut.«*

Schliefdlich wendet sich Heidegger noch der Zweideutigkeit zu. Und wieder versteckt
sich hinter recht kompliziert formulierten Sitzen eine einfache Diagnose: Die Zweideu-
tigkeit bezeichnet die offensichtlich unertrigliche Tatsache, dass wir in einer Welt, in
der alle mitreden wollen und diirfen, bald nicht mehr wissen, was wahr ist. Was hier un-
ter einem philosophisch aufgejazzten Wort vorgefithrt wird, ist nichts anderes als das
Unbehagen und der Widerwille, dass es keinen mehr gibt, der klare Ansagen macht. Ja,
eine Gesellschaft, die die Forderung des Demokratischen und damit die Pluralitit ernst-
nimmyt, ist anstrengend, kompliziert, nicht selten nervig und manchmal empérend. Ja,
die Uneindeutigkeit, in die das Wahre gerit, wenn man einmal beschlossen hat, im Prin-
zip den anderen gleiches Recht und gleiche Wahrheitsfihigkeit zuzugestehen, ist schwer
zu ertragen. Ja, die Meinungen der anderen, ihre Irrtiimer vor allem — oder was ich eben
dafiir halte - sind Zumutungen. Aber genau in der Kraft, diese Zumutung zu tragen, be-
wihrt sich die Reife der Menschen fiir eine freie Gesellschaft. Man sieht, dass Heidegger
nicht nur versagt; nicht nur gibt er sich keine Mithe: Er weigert sich schlichtweg die Vor-
aussetzung anzuerkennen. Unter dem verbrimten Wort der Zweideutigkeit stecke also
nichts anderes als Heideggers tiefer Antipluralismus.

Wenn im alltaglichen Miteinandersein dergleichen begegnet, was jedem zuginglich
istund woriiberjederjedes sagen kann, wird bald nicht mehr entscheidbar, was in ech-
tem Verstehen erschlossen ist und was nicht. Diese Zweideutigkeit erstreckt sich nicht

13 SZ.170.

14  GA16.132. Dass das keine unfaire Riickprojektion ist, zeigt der § 74 von Sein und Zeit zur Geniige.
Dass es einen anderen, maximal konkreten, aber eben nicht faschistischen Begriff von Verwur-
zelung und Entwurzelung geben kann und dass er sogar unverzichtbar ist, hat Simone Weil ein-
drucksvoll gezeigt.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

allein auf die Welt, sondern ebensosehr auf das Miteinandersein als solches, sogar auf
das Sein des Daseins zu ihm selbst.

Alles sieht so aus wie echt verstanden, ergriffen und gesprochen und ist es im Grunde
doch nicht, oder es sieht nicht so aus und ist es im Grunde doch.™

Es geht hier nicht um allgemein menschliche Verhiltnisse. Vielmehr driicke sich hier un-
verkennbar eine bestimmyte, rein affektive Reaktion auf eine genau identifizierbare poli-
tische Konstellation aus: eine, in der alle iiber alles mitreden diirfen, in der es keine vor-
gingige Exklusion von bestimmten Gruppen aus dem Reich der vollen Menschheit mehr
gibt (wenn auch bislang nur in der Theorie), in der diese neu agnoszierten Klassen und
Schichten ihre eigene Belustigung oder vielleicht sogar Kultur fordern, in der sie durch
Mitreden, durch Massenmedien, durch Schaulust alles mit ihren ekligen Fingern und
Augen betatschen und damit entweihen, in der sie die GrofRen und Echten hinabziehen
ins Niedrige, Schmutzige — und nicht einmal merken, was fiir ein Sakrileg sie begehen.
Am ekligsten, so kann man mutmafen, ist fiir diesen so véllig humorbefreiten Denker
noch das unbekiitmmerte Lachen, mit dem die Unwiirdigen ihre Profanisierungen be-
gleiten. »Philosophie ist jenes Denken, womit man wesensmifig nichts anfangen kann
und woriiber die Dienstmigde notwendig lachen.«* Der Ekel ist aber wahrhaft existen-
ziell: Es ist der Horror vor einer Welt, in der alles im Sumpf des Gleichen zu versinken
droht, so dass am Ende die Wirklichkeit als solche zweifelhaft wird. »In der Selbstver-
stindlichkeit und Selbstsicherheit der durchschnittlichen Ausgelegtheit jedoch liegt es,
dass unter threm Schutz dem jeweiligen Dasein selbst die Unheimlichkeit der Schwebe,
inder es einer wachsenden Bodenlosigkeit zutreiben kann, verborgen bleibt.«” Dass Sein
und Zeit eine Fundamentalontologie sein soll, ist kein Zufall: Es bedeutet ganz wortlich,
dass sich da einer gezwungen fiihlt, dem Sein das Fundament zuriickzuerstatten.
Denn eine Welt, in der Abstindigkeit, Durchschnittlichkeit und Einebnung herr-
schen, kann nicht wirklich real sein. Sie ist nicht eigentlich. Sie ist nur uneigentlich. Der
Begriff des Uneigentlichen, der die Verfallenheit des Daseins an das Man kennzeichnet,
driickt in drastischer Weise aus, dass unser Leben und das der meisten fast immer un-
echt ist, nicht wirklich gelebt ist, gar nicht wirklich ist.”® »Zunichst ist das Dasein Man
und zumeist bleibt es so.«” Da fillt die Wirklichkeit ins Unwirkliche, nur Behauptete,
wie ein Traum, wie eine Fata Morgana. Die Reaktion hebt an mit einer tiefempfundenen Angst
davor, dass die Welt nicht wirklich sein konnte.*® Und sie meint damit immer diese Welt,

15 SZ.173.
16 CA41.3.
17 SZ.170.

18 |hm werden als quasi-Synonyme die Begriffe der Entfremdung, des Absturzes, des Wirbels bei-
gesellt. Siealle beschreiben die Bewegung, in der das Dasein sein Sein verliert und damit sich selbst.
Es ist geradezu lacherlich, wenn Heidegger den § 38 mit dem Hinweis einleitet, dass diese Rede-
weisen »keine negative Bewertung« ausdriicken sollen (SZ.175).

19 SZ.129.

20 Heidegger erklart, dass Uneigentlichkeit nicht mit dem Nicht-Sein oder dem Verlust des Seins
gleichzusetzen sei (SZ.176). Natiirlich, die ganzen uneigentlichen Leute laufen ja ihrer Uneigent-
lichkeit zum Trotz weiter rum. Doch genau darin liegt ja das Gruselige: das zombiemafige Fortve-
getieren der Meisten, die von ihrem eigenen Tod nichts wissen.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

225


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nimlich die moderne, in der alles gleich ist. Vielleicht hat niemand diesen affektiven
Grund klarer zum Ausdruck gebracht als Heidegger.

Angstmacherei. Was kann man diesem Horror des Uneigentlichen entgegensetzen? Wie
der Ausweglosigkeit des Unwirklichen entgehen?

Die eigentlich geniale Pointe Heideggers besteht darin, die Diagnose als solche in ihr
Gegenteil zu verkehren, indem er die Gewissheit des Unwirklichen zum Umschlagsort
ins Wirklichste erklart. Ein epischer Kurzschluss ist das, der aber wohl zu beachten ist,
weil er die gesamte Strategie Heideggers prifiguriert. Wie alle Metaphysiker konstru-
iert auch Heidegger ein Mobiusband, d.h. einen systematischen Ort oder eine Gestalt,
die, als Schlussstein des Denkgebdudes, nur noch auf sich selbst verweist. Wie in jeder
Metaphysik ist auch hier das M6biusband der Fokus groéfiter affektiver Konzentration.
Hier aber ist es das nicht per accidens, nebenbei, sondern diese affektive Verdichtung
und Intensivierung ist genau der Zweck und die Auszeichnung, die ein auf sich selbst
zuriickgebogenes Dasein zum Metaphysikum selbst erhebt.

In der Welt der Uneigentlichkeit habe ich es mit lauter Seienden zu tun. Was fehlt,
ist nur das Sein selbst.” Was Heidegger in der Analyse der Uneigentlichkeit in ihren ver-
schiedenen Aspekten zum Ausdruck bringt, ist die tiefe Beunruhigung und der Horror,
den die Abwesenheit des Seins hinterlisst. Die geniale Idee Heideggers ist nun einfach
diese: Wenn ich derartige Angst angesichts der Unauffindbarkeit des Seins habe, dann
muss es Sein wohl doch geben, aufjeden Fall in meiner Angst. Wer solche Angst hat, muss
real sein, muss sein. Wo solche Angst ist, ist Sein. J'ai peur, donc je suis. Heidegger borgt
sich Descartes’ Argument aus, doch macht er aus dem, was bei Descartes lediglich ei-
ne Denkmethode war, um wissenschaftliche Gewissheit abzusichern, eine Versicherung
der Existenz — der eigenen wie der des Wirklichen allgemein — angesichts einer tiefen
Bestiirzung: dass es das Sein nicht geben kénnte.

Die Angst begegnet also als eine doppelseitige. Sie ist mit einem Gesicht der Unei-
gentlichkeit zugewandt, deren Nichts ihr Nicht-Gegenstand ist; mit dem anderen Ge-
sicht blickt sie in die Eigentlichkeit, die sie herstellt.”* Sie enthiillt mir mein Sein als ein
ganzes — was auch immer das heiflen mag.

Geschiehtim Dasein des Menschen ein solches Cestimmtsein, in dem er vor das Nichts
selbst gebracht wird?

Dieses CGeschehen ist moglich und auch wirklich— wenngleich selten genug — nur fiir
Augenblicke in der Grundstimmung der Angst. [..] Die Angst offenbart das Nichts.?

21 Vgl. Was ist Metaphysik? 13: »Wie aber, wenn das Ausbleiben dieses Bezugs [des Seins zum Men-
schenwesen] und die Vergessenheit dieses Ausbleibens von weither das moderne Weltalter be-
stimmten? Wie, wenn das Ausbleiben des Seins den Menschen immer ausschlieRlicher dem Sei-
enden Uberliefe, so dass der Mensch vom Bezug des Seins zu seinem (des Menschen) Wesen fast
verlassen und diese Verlassenheit zugleich verhillt bliebe?«

22 Mirscheint, dass sich damit auch besser erklart, warum Heidegger die Angst von der Furcht unter-
scheiden kann, denn die Furcht kennt nur eine Richtung. Die Januskdpfigkeit der Angst hingegen
macht es unmoglich, ihr einen identifizierbaren Gegenstand zuzuschreiben.

23 Was ist Metaphysik. 34f.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Damit erkldrt sich auch schliissig, weshalb Heidegger Nichts und Sein geradezu syn-
onym benutzen kann,* denn genau das Nichts der Uneigentlichkeit ist das Sein der Ei-
gentlichkeit, und umgekehrt. Die Angstist das Scharnier, Umkehrungspunkt, der sich in
der uneigentlichen Realitit auftut, um dessen Umstiilpung ins Eigentliche zu besorgen.
Heidegger spricht ohne Umschweife aus, was ich fiir die Essenz der Reaktion halte: die
Bestrebung, sich seiner selbst und der Wirklichkeit als ganzer zu versichern, indem man
einen Affekt (Heidegger sagt: Befindlichkeit) herstellt, dessen pure Intensitit der Aufga-
be gewachsen sein kann. Es gilt, zu fiihlen, was man nicht mehr glauben oder wissen
kann: worin das Vertrauen erschiittert ist. Und gefithlt wird, da ist Heidegger so altmo-
disch wie die ganze Reaktion, in mir drin.

Esist also die Angst, die die doppelte Aufgabe hat, einerseits dem vielleicht noch va-
gen Empfinden der Falschheit der 6ffentlichen Welt die Schirfe eines Beweises zu ge-
ben und andererseits in sich und durch sich die Wahrheit einer eigentlichen Existenz
einzuliuten wie auch zugleich zu bewihren. Die Angst bringt mich wirklich vor mich,
vor mein eigenstes Seinkdnnen, vor meine eigene Ganzheit. Sie bringt mich aber zuerst
vor die Welt als solche. Weil die Angst sich vor nichts Bestimmtem dngstigt, fungiert sie
als Operator der Nivellierung aller Unterschiede zwischen Seienden. Alles Einzelne in
der Welt und alle Zusammenhinge zwischen ihnen sind irrelevant, »ohne Belang«. So
setzt sich der, dem in der Welt kein Weg mehr geboten ist, seine eigene Auszeichnung so
durchzusetzen, dass er selbst sie glauben konnte, von genau dieser Welt ab, indem er sie
als ganze von sich wegriickt. Was bleibt, ist nur die »Aufsissigkeit« von Welt itberhaupt.
Unaufrichtig in diesem Manéver ist nicht nur die Verwischung aller Spuren der politi-
schen Realitit, die gemeint ist, sondern vor allen Dingen der Versuch, diese Bewegung
nun in aller Konsequenz zu einer unhistorischen zu machen: denn wenn mir nur noch
die »Welt als solche« gegeniibersteht, vor der ich Angst habe, dann ist die Dimension des
Historischen und des Politischen, dann sind die Unterschiede endgiiltig geléscht. Diese
Geste vollendet die Entpolitisierung in einem spekulativen Move, die zuvor schon in der
strategischen Unsichtbarmachung der gemeinten Phinomene vorbereitet war.

In einer eigenartigen Wendung fithrt so die Angst vom Nichts der faktischen, his-
torischen Welt iiber die Distanzierung und Entpolitisierung der Welt als solcher zuriick
zu dem Selbstgefiihl, in dem sich das Dasein nun endlich echt und wirklich und authen-
tisch, mit einem Wort: eigentlich fithlt — und mit sich auch die Wirklichkeit. Der reak-
tiondre Parcours ist durchschritten. Die charakteristische reaktionire Unredlichkeit ist
dabei einfach zu lokalisieren in der Flucht vor den konkreten historischen Realititen und
ihren Anspriichen hin in die luftigen Hohen irgendwelcher spekulativer Gemeinplitze.

Jedenfalls tritt nun erst das Dasein als ein eigentliches auf. Fiir Heidegger ist die Ei-
gentlichkeit des Daseins zwingend verbunden mit seiner Vereinzelung. »Die Angst ver-
einzelt das Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes wesenhaft
auf Méglichkeiten sich entwirft.«** »Allein in der Angst liegt die Méglichkeit eines aus-
gezeichneten Erschliefens, weil sie vereinzelt.«* Wenn das Man die Entfremdung und

24  Ebenfalls sehr deutlich in Was ist Metaphysik?, vor allem im Nachwort: »Aber dieses Nichts west als
das Sein.« (49)

25  SZ.187.

26 SZ.191.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

227


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Wurzel der Uneigentlichkeit ist, dann ist es nur folgerichtig, dass die eigentliche
Existenz eine ist, die nicht mehr an dem Man, an der Offentlichkeit, an einer promis-
ken Gleichheit partizipiert. Die Vereinzelung ist kein Nebeneftekt der Heidegger’schen
Konstruktion, sie ist vielmehr eine der zentralen Funktionen, die diese erfiillt: in einer
Welt der iibergriffigen Gleichheit auf spekulativem Weg die Privilegierung der Wenigen
zu garantieren, zu der die Realitit die Pfade verschiittet hat. Sich selbst fithlen, und sich
selbst als ein Besserer fithlen.

Heidegger treibt aber die Vereinzelung noch weiter, vor allem in Texten nach Sein und
Zeit. Es wird dann deutlich, dass das »Wegriicken des Seienden im Ganzen«*” eben das
Seinsverhiltnis begriindet, das den Menschen so recht ausmacht. Das Nichts ist dann
die Distanznahme gegeniiber den Dingen und ihren Zusammenhingen, die menschli-
che Freiheit ausmacht (im Gegensatz zu der Position des Tieres, das eng an den Moment
und das Bediirfnis gebunden bleibt). Das Nichts schiebt sich gewissermafien zwischen
den Menschen und die Dinge der Welt, die Seienden; es er6ffnet ihm damit die Welt als
ganze,”® aber nur um den Preis einer urspriinglichen Entfernung, die nicht mehr wieder
eingeholt werden kann. Zwischen dem Menschen und der Wirklichkeit klafft fiir Hei-
degger immer schon ein Abgrund, der Abgrund des Seins bzw. des Nichts. (Dass die-
se Distanzierung durch das Nichts nicht nur unsere Freiheit begriindet, sondern auch
einen urspriinglichen Bruch, spricht Heidegger nicht in aller Deutlichkeit aus; es liegt
aber in der Folgerichtigkeit seiner Diagnose: Wenn die Uneigentlichkeit eine genauso
urspriingliche Moglichkeit unseres Seins ist wie die Eigentlichkeit, dann muss ein Ab-
bruch zwischen dem Natiirlichen und damit dem, fiir Heidegger nur ontisch, Wirkli-
chen einerseits und uns andererseits immer schon stattgefunden haben. Es muss dieser
Abbruch sogar besonders brutal gewesen sein, denn wenn auch kein Weg zuriick in die
Natiirlichkeit fithrt und auch nicht fithren soll, wenn vielmehr neue Beziehungen ange-
kniipft werden sollen, dann zeugt doch der Widerstand und die Hemmung, die von der
Uneigentlichkeit ausgehen, von der Tiefe der Entfernung. Ich werde darauf zuriickkom-
men.)

Das jedenfalls ist der Sinn des beriichtigten Satzes, wonach »Das Nichts selbst nich-
tet«. »Das Nichten [...] offenbart [...] dieses Seiende in seiner vollen, bislang verborgenen
Befremdlichkeit als das schlechthin Andere — gegeniiber dem Nichts.« Und noch deutli-
cher:

Sich hineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon iiber das Seiende im Ganzen
hinaus. Dieses Hinaussein ber das Seiende nennen wir die Transzendenz. Wirde das
Dasein im Grunde seines Wesens nicht transzendieren, d.h. jetzt, wiirde es sich nicht

27  Was ist Metaphysik? 35.

28 Indem Vortrag>Das Ding<wird das in der Behauptung sinnenfillig, dass der Topfer nicht den Krug
herstellt, sondern die Leere gestaltet. In: Vortrage und Aufsitze. 157-179.161. Ansonsten ist dieser
Vortrag aber ein gutes Beispiel fiir eine andere Strategie der Unredlichkeit, auf die sich Heidegger
hervorragend verstand und die er gerade nach dem Krieg ausgiebig anwandte, als die kritischen
Nachfragen sich hduften: hemmungslose Mystifizierung. Ahnungsvolles Raunen als Schutzmaf3-
nahme gegen unangenehme Fragen.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

im Vorhinein in das Nichts hineinhalten, dann kénnte es sich nie zu Seiendem verhal-
ten, also auch nicht zu sich selbst.
Ohne urspriingliche Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und keine Freiheit.?’

Ich bin so deep. Die Problemlage, die so bezeichnet ist, wird vervollstindigt durch die
Selbstbeziehung, die das Dasein in der Sorge praktiziert: In einer volligen Umkehrung
des gingigen Verstindnisses von Sorge wird diese nimlich dem Dasein nur in Hinsicht
aufsich selbst zugesprochen, und das nicht einmal mit Blick auf diese oder jene Interes-
sen oder Bediirfnisse, sondern wieder ohne alle gegenstindliche Bestimmtheit. Wir fin-
den da das theoretische Mittel wieder, mit dem sich Heidegger aus der Zwangslage des
Realititsverlustes zu befreien sucht: durch die Kondensierung aller Intensitit im Selbst.
So kommt Heidegger dazu, das Dasein in sehr fragwiirdiger Weise als das Seiende zu be-
stimmen, »dem es in seinem Sein um dieses selbst geht«.>® Dass die Sorge in Heideggers
Lesart radikal selbstbezogen ist, ist so folgerichtig, wie es ihr der Sache nach véllig unan-
gemessen ist. Sein und Zeit entwirft ohne Zweifel einen Solipsismus. Heidegger spricht
es selbst aus:

Die existenziale Selbigkeit des ErschliefSens mit dem Erschlossenen, so zwar, dass in diesem die
Welt als Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, geworfenes Seinkdnnen erschlossen ist, macht
deutlich, dass mit dem Phdnomen der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema der In-
terpretation geworden ist. Die Angst vereinzelt und erschliefdt so das Dasein als »solus
ipse«. Dieser existenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjekt-
ding in die harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, dass er das Dasein gerade in
einem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst als
In-der-Welt-sein bringt.®'

Dieses Zitat wird man leicht heranziehen, um zu zeigen, wie unfair meine Interpreta-
tion ist, ignoriere ich doch offenkundig alle ausdriicklichen Stellungnahmen des Autors
selbst, um ihm eine Sichtweise zu unterstellen, die er gar nicht teilt. Das wire dann ein
richtiger Einwand, wenn es Heidegger gelinge, die Phinomene ausgezeichneter Kon-
frontation mit sich, den anderen und der Wirklichkeit in iiberzeugender Weise darzu-
stellen. Doch genau dort scheitert seine Philosophie; sie hatte nie die Chance, hier zu
reiissieren, und wahrscheinlich war es auch nie darauf aus.

Denn wie stellt sich die Entschlossenheit dar, wie der Ruf des Gewissens, die Angst,
die Eigentlichkeit, das Erfassen der Ganzheit meines Lebens im Angesicht des Todes? Die
Antwort ist in Wahrheit schon in der Kennzeichnung der Angst gegeben, die ich eben zi-
tiert habe: In all diesen Phinomenen — oder besser: in all diesen verschiedenen Namen
und Zugingen zu ein und demselben »Phanomenc — lassen sich zwei zusammengehori-
ge Aspekte unterscheiden, die jede Uberwindung dieses angeblich nur scheinbaren So-
lipsismus von vornherein unmdglich macht: Einerseits sind alle Beschreibungen dieser
Phinomene dadurch gekennzeichnet, dass sie strukturell auf sich selbst zuriickbezogen

29 Was ist Metaphysik. 37. 38. Der Zusammenhang von Transzendenz und Freiheit ist ausfiihrlicher
erortert in Vom Wesen des Grundes.

30 SZ.42.

31 SZ.188.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

229


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sind. So fallen in der Angst, wie eben zitiert, das ErschliefRen und das Erschlossene zu-
sammen. So kommt der Ruf des Gewissens aus mir und itber mich.** So ist die Eigent-
lichkeit nichts als die Erschlossenheit des eigensten Sein-Kénnens — was auch immer
das heifden soll. Zum Tod werde ich gleich noch kommen.

Und das impliziert zweitens, dass sie alle keine Beziehung zu irgendetwas auRerhalb
ihrer (oder aulerhalb des Daseins) unterhalten kénnen. Heidegger ist bestindig auf der
Suche nach und im Erfinden von Phinomenen, die nichts Bestimmtes mehr meinen.
Das wird besonders sinnenfillig bei dem Phinomen des Gewissens. Was soll denn ein
Gewissen sein, das mir radikal nichts sagt? Doch genau das ist die Behauptung Heideg-
gers. Es ist sogar noch schlimmer: Nicht nur sagt uns das Gewissen nichts, es fithrt sogar
dazu, dass wir selbst »verschwiegen« werden.

Was ruft das Gewissen dem Angerufenen zu? Streng genommen — nichts. Der Ruf sagt
nichts aus, er gibt keine Auskunft iiber Weltereignisse, hat nichts zu erzihlen. [..] Dem
angerufenen Selbst wird »nichts« zu-gerufen, sondern es ist aufgerufen zu ihm selbst,
das heifst zu seinem eigensten Seinkonnen. [..] Das Gewissen redet einzig und stindig
im Modus des Schweigens. So verliert es nicht nur nichts an Vernehmlichkeit, sondern
zwingt das an- und aufgerufene Dasein in die Verschwiegenheit seiner selbst.33

Man merkt, dass alles, was man sagen konnte iiber das Gewissen: was es macht, was es
will, was es von mir fordert, dass alle konkreten Interventionen, alles irgendwie Benenn-
bare in Heideggers Auslegung zu kurz greifen muss. Alles, was man aussprechen kann,
was real ist, ist ihm nicht grundsitzlich genug, nicht »urspriinglich« genug. Es ist nicht
mal so, dass wir, im Anruf des Gewissens, uns verpflichtet fithlen wiirden, wenigstens
etwas zu sagen, z.B. Widerspruch zu erheben. Nein, wie im Taumel dreht sich alles und
drehe ich mich auch hier nur um mich selbst, ich sage nichts, ich mache nichts, ich fin-
de immer nur wieder mich selbst vor — und habe nichts tiber mich gelernt. Es bleibt am
Ende alles leeres Pathos: »Das Dasein ist rufverstehend horig seiner eigensten Existenz-
méglichkeit. Es hat sich selbst gewihlt.«** Das bedeutet eben nichts mehr.>

Denn das Paradox ist doch, dass fiir Heidegger der Ubergang ins Eigentlich alles ver-
indern soll. Entweder ist diese Entgegensetzung, auf der das Buch aufbaut, wirklich ent-
scheidend, allesentscheidend sogar; oder sie bedeutet nichts, und damit sagt auch das
Buch nichts mehr aus. Aber Heidegger hat jeden Weg abgeschnitten, der eine Form rea-
ler Bewihrung hitte erméglichen kénnen. Fiir das entschlossene Dasein mag sich alles
geindert haben. Fiir den Rest der Welt hat sich nichts geindert. So eine Anderung, die
radikal nichts indert, ist keinen Pfifferling wert. Es gibt sie nicht. Sie ist keine Anderung.
Vielmehr erkennen wir hier die philosophische Bankerotterklirung von Sein und Zeit, die
aber zugleich den eminent politischen Wert beleuchtet, den das Buch stattdessen haben
konnte.

Dennmankannjanie sagen, wer dergestalt ein eigentliches Leben fithrt oder zumin-
dest die Eigentlichkeit kennt. Die ganze Chose bleibt reine Behauptung. Es gibt eben

32 SZ.275.
33 SZ.273.
34 SZ.287.

35 Ich erspare mir hier die Erérterung des Schuldig-Sein, die die Verhiltnisse nur bestatigt.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

prinzipiell keinen phinomenologischen Ausweis des Moments, in dem jemand in sein
eigenstes Seinkoénnen gerufen ist. Man kann z.B. auch nicht entscheiden, ob jemand

t.°¢ Diese feine Pointe ist sehr wichtig,

wirklich eigentlich ist oder es sich nur einbilde
denn wahrscheinlich gibt es diese Eigentlichkeit ja eben nur, indem man sie sich einbil-
det. Es bleibt ja alles in mir, in einer nur noch mystischen, nur noch pathetischen Inner-
lichkeit. Wie immer, wenn man von Heidegger eine Antwort verlangt, weist er auch in
diesem Fall jede Festlegung von sich: Um ein Inneres soll es nicht gehen: »Der Anruf des
Selbst im Man-selbst dringt es nicht auf sich selbst in ein Inneres, damit es sich vor der
>Auenwelt« verschlieRRen soll.«*” Aber was soll es denn sonst sein? Es ist genau das: die
performative Herstellung einer Innerlichkeit, die so tief drinnen ist, dass von ihr kein

sichtbarer Effekt nach drauflen dringt.

Etwas fiihlen. Das konnte einfach Mystizismus sein, und dann wire Sein und Zeit ein apo-
litisches Buch. Da aber die Problemstellung eine entschieden politische ist, wie oben ge-
zeigt, ist dieser Diskurs aber der reaktionire, und das heif3t: der anti-politische, dem
das moderne Verstindnis von Politik als solches ein Dorn im Auge ist. Die um sich selbst
kreisende Prosa von Sein und Zeit bildet in exakter Weise die Selbstbeziiglichkeit und Ge-
genstandslosigkeit der zentralen Phinomene ab. Die Selbstreferenzialitit auf inhaltlicher
Ebene und die Tautologie auf stilistischer sind damit die Korrelate des reaktioniren For-
malismus: die Strategie, maximale Dichte und hochstes Pathos durch die Kappung eines
»intentionalen« Akts von allen denkbaren Gegenstinden zu erreichen und ihn damit ins
Selbstzweckhafte und sich selbst Begriindende zu befordern: die Tat, ohne dass es wich-
tig wire, was man tut; die Entscheidung, egal wie; die Begierde, die am meisten sich
selbst begehrt; das Dasein, das sich in der Eigentlichkeit nur in seinem eigensten Sein-
kénnen begegnet.*®

Da es solche Sachen nicht gibt, und wenn es sie doch gibt, dann nur als Parodien
oder Verantwortungslosigkeit, ist der reaktionire Diskus nun einmal kein theoretischer,

36  Das hat Marc Richir in einer eindringlichen Lektiire von Sein und Zeit herausgestellt: Phantasia,
imagination, affectivité. 153—195.

37 SZ.273.

38  Adorno hat die Bedeutung der Tautologie wie des Formalismus in Heideggers Philosophie bereits
klar erkannt, auch wenn er ihre systematische Zusammengehorigkeit nicht ausspricht. »Die pure
Tautologie, die den Begriff propagiert, indem sie sich weigert ihn zu bestimmen, und ihn stattdes-
sen starr wiederholt, ist Geist als Gewalttat.« (Jargon der Eigentlichkeit. 111) Und der Formalismus
fithrt folgerichtig darauf, dass alles richtig ist, was nur »eigentlich« ist— und das steht nun mal in
der subjektiven Willkir. »Im Namen zeitgemaRer Eigentlichkeit jedoch kénnte auch ein Folter-
knecht allerlei ontologische Entschddigungsanspriiche anmelden, wofern er nur ein rechter Fol-
terknecht war.« (105) Auch 74: »Gleichgiiltig gegen die Sache, ist er [der Jargon] auf anbefohlene
Zwecke anzuwenden, anstatt dass die Sprache, wie einmal in grofRer Philosophie, aus der N6tigung
der Sache flosse.« Besonders eindriicklich ist das Zeugnis Lowiths, weil es die Leere des formali-
sierten Pathos in ihrer Wirksamkeit auf die jungen Studenten bezeugt. »Erst spater wurde uns klar,
dass dieses Eine eigentlich nichts war, eine pure Entschlossenheit, von der nicht feststand, Wozu?
slch bin entschlossen, nur weifd ich nicht wozus, hier der treffende Witz, den ein Student eines Tages
erfand.«Im Grunde ist dieser Formalismus »innere[r] Nihilismus« (Lowith: Mein Leben in Deutsch-
land. 31). Ich verdanke den Hinweis auf Lowiths Schrift Malte Unverzagt.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

231


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

philosophischer, wissenschaftlicher, sondern ein performativer. Oder: Der reaktionire
Diskurs findet seinen Zweck in der Selbststimulation seiner Autoren wie Leser.

Ziel ist die rhetorische Herstellung eines bestimmten Affekts, der die Wirklichkeit
immerhin seiner selbst verbiirgen kann. Daher, in dieser Garantie des Wirklichen durch
einen Affekt, der sich nur selbst garantieren kann (weil er ja auch nur durch sich selbst,
weil lediglich rhetorisch produziert worden ist), findet der reaktionire Formalismus sei-
nen Grund.

Dieser Affekt, der ganz auf sich selbst beruht, soll das Gefiihl fiir die Wirklichkeit
verbiirgen im Angesicht einer Welt der Unwirklichkeit. Da er sich nun aber ganz um sich
selbst dreht, kann er sich per definitionem nicht einmischen in die doch immer nur fal-
sche Wirklichkeit; jede empirische Bestitigung oder Bewdhrung ist von vornherein aus-
geschlossen, denn alles, was im falschen Wirklichen auftritt, muss selbst falsch sein, so
dass das wirklich Wahre nur dort sein kann, wo nichts Faktisches und Wirkliches ist.
Die Eigentlichkeit Heideggers kann sich aus Grundsitzen nicht die Hinde schmutzig
machen. Es ist das alles ein leerer, rein formelhafter und formaler Heroismus; ein Hero-
ismus, dessen Held nichts tut, weil nichts seiner wiirdig ist.*

Heidegger gibt mehr als eine Antwort auf die Frage, welcher Affekt das sein soll. So
steht in der Vorlesung von 1929/30, die unter dem Titel Die Grundbegriffe der Metaphysik
verdffentlicht wurde, die »Grundstimmung« der Langeweile im Mittelpunkt. Es ist hier
wie iberall: Jede konkrete Verankerung des Phinomens wird als oberflichlich oder vor-
ldufig abgetan. Die Langeweile wird in der Analyse bestindig »vertieft«, d.h. schrittwei-
se von allen konkreten Gehalten entbl6R¢, bis man vor der »tiefen Langeweile« steht, die
im Nachhinein zur Grundlage aller empirischen Erscheinungen von Langeweile erklart
wird. Und auch hier erfahrt man aus der vorgeblichen Grundstimmung nicht viel Niitzli-
ches, vielmehr setzt sich der Formalismus auch in der »Botschaft« fort, die darin besteht,
dass uns aufgegeben ist, »das zu werden, was wir sind«.*°

Die Analyse der tiefen Langeweile in den Grundbegriffen ist unter mehreren Hinsich-
ten bemerkenswert. Erstens spricht Heidegger dort explizit aus, was hier als die Essenz
des reaktioniren Denkens aufgedeckt wurde, nimlich die Herstellung eines Affekts zum
Zweck der Wirklichkeitsgarantie. Bei ihm heiflt es, man miisse eine Grundstimmung
»wecken«.*' Esist dabei immer unterstellt, dass diese Weckung eben keine Erfindung ist;
vielmehr sei diese Stimmung schon da, sie schlafe eben und miisse nun geweckt werden.

39  »Das als Sein-zum-Tode bestimmte Gewissen-haben-wollen bedeutet auch keine weltflichtige
Abgeschiedenheit, sondern bringt illusionslos in die Entschlossenheit des sHandelns«.« (SZ. 310)
Also vor die Entschlossenheit des Handelns bringt sie, nicht aber zu irgendeinem Handeln. Und
nicht mal vor die Entschlossenheit des Handelns, sondern nur des » Handelns«: Das ware doch noch
interessant zu wissen, was denn ein »Handeln« ist im Unterschied zum Handeln. Formalismus,
Heroismus und Unmoglichkeit eines phanomenologischen Ausweises der gesamten Konzeption
wurden in Richirs Analyse eindringlich herausgearbeitet, vgl. a.a.0.173.178.

40  GA. 29/30. Der Text formuliert diese »Botschaft« (mein Wort) als Frage — so wie Heidegger gerne
dem letzten Rest an Verbindlichkeit dadurch sich entzieht, dass er, was er sehr deutlich meint und
glaubt, als Frage formuliert.

41 »Wirvollziehen demnach dieses Fragen eigentlich, wenn wir uns daran machen, eine Grundstim-
mung unseres Philosophierens zu wecken. Das ist die erste und eigentliche Grundaufgabe unserer
Vorlesung und der Beginn eines wirklichen lebendigen Philosophierens.« (Ebd. 87)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Mehr noch: Die Langeweile ist lingst wach, es gilt nur aufzupassen, dass sie nicht wieder
einschlift!** Dass das reine Behauptung bleibt, die sich gegen alle Nachfragen selbst im-
munisiert hat, ist mittlerweile deutlich geworden. Zweitens spricht Heidegger zwar et-
was verritselt, aber doch klar aus, was der eigentliche Gegenstand der Langeweile ist. Da
ist zum einen die Rede davon, dass uns »aus allen Dingen eine Gleichgiiltigkeit angihnt,
deren Grund wir nicht wissen«, und davon, dass der Mensch »sich selbst langweilig ge-
worden sein« soll.** In der Langeweile scheint sich in drastischer Form eine allgemeine
Entwertung durch Gleichmachung kundzutun: »diese Langeweile lisst es gerade nicht
erst dazu kommen, dass dergleichen uns etwas Besonderes gilt, sie macht vielmehr, dass
alles gleich viel und gleich wenig gilt.«** Was der Langeweile fehlt, ist die »Schdrfe und Spitze«
des entscheidenden Augenblicks,* und zwar jenes Augenblicks, der zugleich der »Blick
der Entschlossenheit« ist und in dem das Dasein sich selbst frei wihlt.*® Es ist genau die-
ses Fehlen, dieser Mangel, der das Seiende im Ganzen dem Dasein entriickt und eine
Entschlossenheit einfordert. Bis hierher entspricht das alles dem tblichen Jargon. Am
Ende der Analyse der Langeweile wird Heidegger aber endlich ein bisschen konkreter:
nicht viel, aber genug, um seine Absichten und sein Feindbild erkennbar zu machen.
Denn offenbar ist die Langeweile keine »Grundstimmung«, wenn man darunter eine
iiberzeitliche, die Menschen immer und von je her iitberkommende Stimmung versteht.
Vielmehr hat sie ihren bestimmbaren Zeitpunkt: »heute«: »Ist es am Ende dem Dasein im
heutigen Menschen als solchem langweilig?<*” Ubergehen wir den billigen Trick, eine These
als Frage zu kaschieren. Was soll »am Ende« und der »heutige Mensch« denn bedeuten?
Doch wohl nur: der Mensch in der liberalen, von Aufklirung, Demokratie, von Massen-
medien und 6ffentlichem Verkehr bestimmten Moderne. Deshalb ist die Klage dariiber,
dass alles gleich viel und gleich wenig gilt, auch keine unschuldige Beschreibung einer
unhistorischen Situation oder gar einer bestimmten psychischen Pathologie, sondern es
ist die alte Jeremiade dessen, der sich besser diinkt, dariiber, dass er in einer Welt lebt,
die ihm das nicht zugesteht. Diese moderne liberale Welt ist zudem eine, in der allen die
Mithe der Arbeit und des Kampfes abgenommen wird. Allen wird unterschiedslos Leben
und Auskommen geschenkt — zumindest will es die reaktionire Fama so. Diese Welt, in
der allen und gerade den Armen die nétigsten Mittel fast geschenkt werden, wird die
Menschen (und vor allem die Ménner) iiber kurz oder lang verweichlichen, so dass keine
Hoffnung auf echte GrofRe mehr besteht. Heidegger ist sich allen Ernstes nicht zu schade,
auch solche faden Klischees aufzuwirmen und mit philosophischem Prestige anzupin-
seln: Die Not unserer Zeit ist »das Ausbleiben einer wesenhaften Bedringnis unseres Daseins

42 Vgl. ebd. 118. Die schliefSlich gefundene Definition der Langeweile muss ihrerseits ilbberwunden
werden in der performativen Arbeit, die darin besteht, das Dasein »an den Rand der zu interpre-
tierenden Stimmung«zu bringen, »nie aber direkt in diese selbst hinein« zu versetzen (ebd. 230).
Offenbar macht Heidegger noch im Angesicht der eigentlichen Weckung der Grundstimmung ei-
nen Riickzieher, um sich ja keine Verantwortung einzuhandeln.

43 Ebd.115.

44  Ebd.207.
45  Ebd.229.
46  Ebd. 223f

47  Ebd.242.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

233


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

im Ganzen« in dieser Epoche des »allgemeine[n] satte[n] Behagen][s] in einer Gefahrlo-
sigkeit«.*® Er hitte auch einfach schreiben kénnen: Den Leuten geht es zu gut.

Aber Heidegger ist eben vorsichtig, seine hermetische, selbstreferentielle Schreib-
weise ist Beweis dafiir. Und so schreibt er auch hier nicht, was er denkt, sondern er bleibt
im Andeutungshaften. Wie ist nimlich auf die Langeweile zu antworten? Antwort: durch
ein »Ansichhalten des Daseins, was ein Warten ist«.* Warten worauf, fragt man sich doch
sofort. Was Heidegger darauf zu sagen hat, ist chronisch unbefriedigend, und seine os-
tentative Bescheidenheit deckt nur mithsam Heideggers eigene Ungeduld zu. Jedes War-
ten, auch das des tief Denkenden, will einmal eine Antwort haben, je linger und je aus-
dauernder man gewartet hat, desto mehr hat man sich eine Antwort verdient. Irgendeine.
Und diese Antwort kann dann eben nur noch der Primitivismus liefern, der Heidegger zu
einem natiirlichen Anhinger der Nazis gemacht hat, und nicht zu einem irrtiimlichen.

Damit zeigt sich als eine dritte Besonderheit der Langeweile als Grundstimmung,
dass sie — anders als die gleich zu behandelnde Angst — der bitrgerlichen Welt, deren Ent-
wirklichung Heideggers Philosophie betreibt, noch halb zugekehrt ist. Sie nimmt gera-
de in ihr thren Ausgang. Damit ist sie einerseits entlarvender als die Angst; andererseits
aber ist sie dieser in Hinsicht auf die Intention dieser Philosophie unterlegen: Erst in der
Angstvollenden sich Intensitit und Entkopplung des Affekts von allem Wirklichen, d.h.
seine sich ununterbrochen steigernde Selbstbeziiglichkeit, die der Reaktionir braucht —
mehr als die Luft zum Atmen.*°

Ein moglichst starker Affekt muss es sein, denn es giltja, den Heroismus des Helden
und damit die Garantie der Wirklichkeit genau in der Fallhohe dieses Affekts zu ermes-
sen. Welcher Affekt ist stirker als die Angst vor dem Tod? Da nehmen die nicht enden
wollenden Ergiisse tiber den Tod ihren Ausgang. Im entschlossenen Vorlaufen in den Tod
wird das Dasein »[u]nnachsichtig vereinzelt«.” »Mit dem Tod steht sich das Dasein selbst

48  Ebd. 244f.

49  Ebd.240.Am Ende des Abschnitts (248) reiht Heidegger dann, wieder in Form von Fragen, die plat-
testen und vor allem allgemeinsten Kulturschelten aneinander, die man sich vorstellen kann. Nicht
immer hat Heidegger unrecht, wenn er so die Gegenwartskultur- und politik kritisiert. (Wer hatte
da auchimmerunrecht?) Das Problem ist aber, dass er wie alle Reaktiondre erstens ganz allgemein
klagt und jammert, zu allgemein, als dass sich damit etwas anfangen liefSe, und dass er zweitens
die Gegenstédnde seiner Kritik aus ihren wirklichen Kontexten herauslost, sie enthistorisiert, ent-
polisiert, entsozialisiert, weil all das angeblich der »Tiefe« der Probleme nicht angemessen sei.
Damit aber betreibt man Mystifizierung, sowohl der Probleme als auch der dann noch méglichen
Losungen. Davon ist nun einmal nichts Produktives zu erwarten. Heidegger hat nie gelernt, diese
Uberverallgemeinerung und diese Mystifizierung zu iiberwinden, hin auf eine echte Auseinander-
setzung mit den Problemen. Man lese nur das (in GA 16 abgedruckte) Spiegel-Interview, um sich
hiervon ein Bild zu machen.

50  Esisterstaunlich, dass Heidegger in Was ist Metaphysik?, nachdem er dort kurz die Langeweile an-
gesprochen hat, diesen Satz schreibt: »Eine andere Méglichkeit solcher Offenbarung [namlich des
Seienden im Ganzen] birgt die Freude an der Cegenwart des Daseins — nicht der blofien Person —
eines geliebten Menschen.« (33) Erstaunlich ist das. Nicht erstaunlich ist, dass Heidegger diesen
Weg nicht verfolgt hat und nicht verfolgen konnte. Er hitte darin, hitte er die nétige Redlichkeit
und einen ihm vollig unbekannten Mut gehabt, Wege aus der reaktioniren Verstrickung des Den-
kens finden kénnen. Endlich Wege, die keine Holzwege sind.

51 SZ.307, dort vom Ruf des Gewissens, es fiithrt aber letztlich alles aufs Gleiche hin.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

in seinem eigensten Seinkdnnen bevor. [...] So sich bevorstehend sind in ihm alle Beziige
zu anderem Dasein geldst.«”* Was das bedeutet, dass ich mir durch den Tod in meinem
»eigensten Seinkdnnen« bevorstehe, wird natiirlich nicht erklirt. Es geht ja auch nicht
darum, dass es etwas bedeutet, sondern nur darum, dass es ein Gefiihl produziert, und
dieses Gefithl vollzieht eben die Abtrennung von allen anderen Menschen (»Dasein«): Die
heroische Einsambkeit ist nicht Effekt, sondern die eigentliche Absicht der Todestiraden
Heideggers.*® Heidegger hatte das Mit-Sein als eine grundlegende Dimension des Da-
seins eingefithrt: »Die phinomenologische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat
einen existenzial-ontologischen Sinn.«** Richtig ernst kann es ihm damit freilich nicht
gewesen sein: Erstens bleibt auch das Mit-Sein kaum mebhr als eine leichthindige Be-
hauptung. Zweitens aber ist das Mit-Sein eben dort nicht mehr relevant, wo es ans Ein-
gemachte geht. Beim Sterben kann mir keiner helfen, und auch mein Verhiltnis zum
Tod ist, wenn es eigentlich ist, ein ganz und gar vereinzeltes. Es ist angesichts dieses
Befundes schwer zu sehen, wie ein eigentliches Verhiltnis zu anderen aussehen konnte.

Die Angst als Affektproduzent ist so wie alle anderen Grundbegriffe Heideggers rein
selbstbeziiglich, formalisiert. »Die Geworfenheit in den Tod enthiillt sich ihm urspriing-
licher und eindringlicher in der Befindlichkeit der Angst. Die Angst vor dem Tode ist
Angst>vor«dem eigensten, unbeziiglichen und uniiberholbaren Seinkénnen.«** Esist die
schiere Hiufung der Superlative, die sich bei ihrer Gelegenheit wie von alleine ergibt,
ebenso wie die seit Burke bekannte Wirkmaichtigkeit des Schrecklichen, die die Angst
zur »Grundbefindlichkeit« pridestiniert.

Am ritselhaftesten aber und zugleich am entlarvendsten sind die Auslassungen dar-
tiber, wie das Vorlaufen in den Tod dem Dasein das »existenziell eigentliche Ganzsein-
kénnen« erschliefRt.*® Ich gebe zu, dass das fiir mich ganz sinnlose Sitze sind.”” Weder
werde ich ganz, wenn ich sterbe — was Heidegger ja auch nicht behauptet —, noch werde
ich ganz, indem ich irgendwie auf meinen Tod vorgreife. Das ergibt nun wirklich nur im
Rahmen aller primitivster Bildhaftigkeiten einen Sinn. Aber wahrscheinlich ist es eben
die Nostalgie solcher Primitivititen, die sich hier zum Ausdruck bringt. Man kann und
darf nicht mehr so denken, als diirfte man das menschliche Leben dereinst als ein abge-
schlossenes, fertiges, beurteiltes und in sich ruhendes betrachten. Der Lauf des Lebens
rundet sich nicht zur Kugel — das immerhin hat das moderne Denken durchgesetzt. Man
kann héchstens noch, wie Kant, nur unredlicher, in Analogie denken. Und dann laufe ich

52 SZ.250.

53 Adorno hatin seiner scharfsinnigen Kritik der Weihrauchschwenker der Eigentlichkeit, deren ers-
ter Heidegger ist, schon auf die absolute Leere hingewiesen, die in dieser Todesverehrung steckt.
Sie macht, entgegen allen Beteuerungen, den Tod zum Wesen des Daseins und negiert damit ge-
nau, was das wahre Wesen ausmacht: dass es eben lebt und dass der Tod das Leben zerstort. »Uber
das Nichste und Trivialste im Verhiltnis von Dasein und Tod, ihre Nichtidentitat schlechthin: dass
der Tod Dasein zerstort, wahrhaft negiert — dariiber gleitet die Daseinsanalyse hinweg [..].« (Jar-
gon der Eigentlichkeit. 115).

54 SZ.120.
55  SZ.251.
56  SZ.305.

57  Dasselbe gilt hierfiir: »[...] im Tode sammelt sich vielmehr in einer sonst unerhérten und unerfahr-
baren Weise das Ganze des gelebten Lebens.« (GA 16. 230)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

235


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ebenjetzt, im Augenblick des Entschlossenseins, vor in meinen eigenen Tod, und von da-
her gibt sich mir mein Leben als ein »eigentliches Ganzseinkénnen«. Was auch immer
das heifit...

Unausweichlicher Primitivismus. Man merkt: Was Heidegger schreibt, ist der unredliche
Versuch, einerseits dem Bruch mit dem klassischen metaphysischen Denken gerecht zu
werden, der mit der Moderne bezeichnet ist, und andererseits die Unwirklichkeit der
modernen Welt in irgendetwas Essentielles zu retten — nur dass dieses Essentielle nicht
mehr benannt werden darf, sonst wire man angreifbar, vor allem nach dem »Ende der
Metaphysik«. Um diese nur strategische und letztlich bestenfalls zaghafte Art des Den-
kens zu camouflieren, wird das Drumherumreden um das Essentielle aber zur Tugend
erklirt.

Aber es besteht doch kein Zweifel, dass diese Art des Philosophierens mit sich selbst
wohl nicht zufrieden sein kann. Ihre naive Sehnsucht ist etwas anderes. Es dringt sie
eben doch, das Wahre zu sagen und zu machen. Und diese Tendenz immerhin istja rich-
tig. Was aber kann man noch sagen, wenn man sich dergestalt alle Wege ins Konkrete
und Urspriingliche abgeschnitten hat? Was tun, wenn einen der in sich gesunde Impuls
tibermannt, doch endlich mal etwas anderes zu dufiern als kunstvolle Tautologien? Wie
dem Heroismus, der bis dahin blof3e Behauptung bleibt und den Helden wie seinen neu-
en Pindar der Licherlichkeit preisgibt, eine vorzeigbare Realitit geben?

Wie immer in der Reaktion kann nur die gréflte und riicksichtsloseste Kraft die-
sen Knoten durchtrennen. Sie muss grof und riicksichtslos sein, denn es zihlen ja
tberhaupt nur die grofien und riicksichtslosen Intensititen. Und sie muss grof3 und
riicksichtslos sein, denn man muss eine Realisierungsform finden, die den verstiegenen
Spitzfindigkeiten, die man zielsicher der gehaltlosen und haltlosen Moderne zuschreibt,
von Anfang an das Wasser abgribt. Es gilt, eine echte, wirksame, eine unbezweifelbare
Urspriinglichkeit wiederzufinden. Welche kann das sein? Doch nur die unbezweifelbare
Urspriinglichkeit der Natur selbst. Wir kennen deren Namen: Blut und Boden. Fiir diese
Bewegung, in der das Grobste die selbstverschuldete Isolation des Subjekts durchbre-
chen muss, wird man wahrscheinlich keinen besseren Namen als den des Primitivismus
finden.

In dem Moment, wo Heidegger es wagt, seinen umwegigen Denunziationen der Mo-
derne eine konkrete Gestalt zu geben, bleibt nur das Grébste und das ganz Ungeschlachte
tibrig: Kérper, Korper von Menschen und der Boden, auf dem sie leben. Beides freilich in
der denkbar undifferenziertesten Auslegung.®® Es ist einfach kein Zufall, dass Heideg-

58  Levinas hat bereits darauf hingewiesen, dass in diesem Ausweichen vor der Moderne hin aufs vor-
geblich Natiirlichste das Kernelement dessen liegt, was er »Philosophie des Hitlerismus« nennt:
»Lessence de I'lhomme rest plus dans la liberté, mais dans une espéce d’enchainement. Etre véri-
tablement soi-méme, ce n'est pas reprendre son vol au-dessus des contingences, toujours étran-
geres a la liberté du Moi; c'est au contraire prendre conscience de I'enchainement originel iné-
luctable, unique a notre corps; cest surtout accepter cet enchainement.« (Quelques réflexions.
19) Und so kommt es, wie es kommen muss: »Et alors, si la race n'existe pas, il faut I'inventer!«
(20) Es ist sehr wahrscheinlich, dass Levinas hier auch Heidegger im Auge hat, zumal kurz darauf
die »authenticité« aufgerufen wird, die im Franzésischen gerne die »Eigentlichkeit« vertritt. Im
Ubrigen, dass einem Heidegger der Kérper in seiner plattesten Verstindnisweise aufgehen kann,

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

ger Nazi geworden ist. Es ist eben doch eine Philosophie, die mit der totalen Abtrennung
des Menschen von allen anderen und von der Wirklichkeit beginnt. Wenn mir die Welt als
Welt gegeniibersteht; wenn andererseits alle einzelnen Verhiltnisse, die ich mit konkre-
ten Dingen habe, nur als uneigentlich gedacht werden kénnen, dann ist das eben doch
ein echter Solipsismus, ein Denken der Isolierung, die so total ist, dass da kein Weg mehr
raus fithrt - er miisste denn erfunden werden. Die Nostalgie des ganz Urspriinglichen
ist der negative Ausdruck einer Denkweise, die das Nichts zwischen mich und den Rest
geschoben hat. Das kommt dann dabei raus, wenn sich einer die Hinde nicht schmutzig
machen will.*?

Und wenn Heidegger vom Nationalsozialismus enttiuscht war, dann heifit das eben
nicht schon, dass er sich eines Besseren besonnen hitte; es heifdt nicht, dass er seine
Uberzeugungen revidiert hitte, indem er etwa eingesehen hitte, dass das moderne Den-
ken und die moderne Artvon Politik doch gangbare Wege wiren. Es heifdtvor allem nicht,
dass die Sache mit den Nazis nur ein kleiner Irrtum gewesen wire.®® Das war es eben
nicht. Es heifdt nur, dass die Nazis nicht das gehalten haben, was sich Heidegger da ver-
sprochen hatte. Die reaktionire Natur seines Denkens wird von der Distanzierung zu
den Nazis (oder der Nazis zu ihm) in keiner Weise beriihrt.

Wer meint, diese Deutung miisse sich eben auf die unsiglichen Auflerungen in den
ersten beiden Jahren der Nazi-Herrschaft allein stiitzen, so dass die Beweisfithrung
wieder zirkulir wiirde, der irrt. Dort finden sich unzweifelhaft klare Aussagen: In der
beriichtigten Rektoratsrede geht das Heidegger’'sche Pathos der Entschlossenheit einen
grotesken aber eben alles andere als erzwungenen, vielmehr geschmeidigen Tanz mit
den reaktioniren Formeln ein: Schicksal, Volk und Volksgemeinschaft, Gefahr, Kampf,
Bedringnis, Fithrerschaft, dulerste Not, Zucht. Und hier wie in Sein und Zeit dreht

passt genau ins Bild und ist nicht ohne Ironie: fehlt doch bekanntlich in Heideggers Philosophie
jede ernstzunehmende Auseinandersetzung mit dem Kérper.

59  Den Zusammenhang zwischen dem leeren und unbefriedigenden Formalismus einerseits, seiner
orgasmusgleichen »Uberwindung«im vélkischen Primitivismus andererseits hat auch Lowith be-
reits klar erkannt, vgl. Mein Leben in Deutschland. 32f. 37. Dass Heideggers Philosophie von An-
fang an eine Disposition fiir den Faschismus hat, entgeht Lowith nicht. So ist Heideggers ganzes
Vokabular eines von Harte und Pseudo-Entschlossenheit, Ausdruck »fiir ein fried- und freudloses
Dasein, das auf seine Verachtung des Glicks und der Menschlichkeit stolz ist«, vermittelt durch
den Gedanken einer absoluten Katastrophe (ebd. 38). Dem »Dasein« als »factum brutume, »die-
sem von allem Inhalt, von aller Schonheit und Liebenswiirdigkeit vollig entbl6RRten, finster-en-
ergischem Dasein entspricht aufs Genaueste der>heroische Realismus<der vom N.S. geziichteten
deutschen Cesichter, wie sie uns aus jeder lllustrierten entgegensehen« (ebd. 41). Ob es Heidegger
wegen all dieser Vorbereitungen und Parteinahmen »verdient« hat, dass sich heutige Faschisten
in wolkigen Phrasen zur Rechtfertigung ihrer Ideologie auf ihn berufen, steht auf einem anderen
Blatt. Es wird jedenfalls gemacht, in Biichern mit Titeln wie Gelassen in den Widerstand. Ein Gesprdch
iiber Heidegger, vgl. dazu die Analyse von Volker Weif: Die autoritire Revolte. 112—117.

60 Heidegger musste ja spater immer wieder Rechenschaft von seiner zeitweisen Parteinahme fiir
die Nazis ablegen. Widerwillig hat er das immer getan, was schon fiir sich bedeutsam ist, und
mit spiirbarem Ekel davor, sich das gesamte Ausmaf$ des Nazi-Terrors vor Augen zu halten (oder
halten zu lassen), was etwa dort deutlich wird, wenn er den Massenmord an denJuden nur zitieren
kann, um ihn sofort mit dem Hinweis auf die nicht weniger grausamen Verbrechen der Sowjets zu
relativieren (GA 16. 431). Immer aber spricht er von einem politischen »Irrtum« (ebd. 430. 452. 459.
570. 699).

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

237


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sich alles um sich selbst, bis einem schwindlig wird: Selbstverwaltung, Selbstbesinnung,
Selbstbehauptung. Die Brutalitit, mit der die Oberfliche der philosophischen Stuckatur
auf die letzte erreichbare Basis durchbrochen wird, lisst an Klarheit nichts zu wiinschen
tibrig:

Und die geistige Welt eines Volkes ist nicht der Uberbau einer Kultur, sowenig wie das
Zeughaus fir verwendbare Kenntnisse und Werte, sondern sie ist die Macht der tiefs-
ten Bewahrung seiner erd- und bluthaften Krafte als Macht derinnersten Erregung und
weitesten Erschiitterung seines Daseins.'

Geist = Blut und Boden = Erregung. Wie sollte man die Reaktion in ihrem Handschlag
mit dem Faschismus besser auf den Punkt bringen?®* Es steht das alles aber in Wahrheit
schon in Sein und Zeit, und zwar im § 74. In einem Salto mortale, der vielleicht stutzig
macht, der jedoch seine Logik hat, geht Heidegger dort plétzlich vom vereinzelten Da-
sein auf einen ganz anderen Zusammenhang iiber, ndimlich auf den des Volkes. Ein wirk-
licher Sprung ist das, denn das Mitsein, die konkrete Beziehung zu und das Leben mit
anderen Menschen, das doch angeblich so »existenzial-ontologisch« ist, wird hier tiber-
sprungen hin auf einen Begriff des Volkes, der fast platzt vor reaktiondrer und in der
Tat faschistischer Aufladung. (Das alles ist nun so offensichtlich, dass dieser Paragraph
schon frith die Aufmerksambkeit auf sich gezogen hat.)

Es fingt noch relativ harmlos an: »Die Entschlossenheit, in der das Dasein auf sich
selbst zuriickkommt, erschlief3t die jeweiligen faktischen Moglichkeiten eigentlichen
Existierens aus dem Erbe, das sie als geworfene iibernimmt.«** Das ergibt Sinn: Niemand

61 GA16.112. Vgl. auch CA16.132, wo Blut und Boden ebenfalls in der Verkleidung eines Arguments
auftreten. Auch ebd. 151. Extrem unappetitlich und das Ausgefiihrte bestatigend sind auch die Tex-
te Nr.101 (184f. »Der Fithrer selbst und allein ist die heutige und kiinftige deutsche Wirklichkeit
und ihr Gesetz.«184), 103 (188f. Die Wahl vom 12.November 1933 als die, in der das deutsche Volk
sich entschieden selbst wihlt, indem es die Nazis wahlen wird; auflerdem die Klarstellung: »Nicht
Ehrgeiz, nicht Ruhmsucht, nicht blinder Eigensinn und nicht Gewaltstreben, sondern einzig der
klare Wille zur unbedingten Selbstverantwortung im Ertragen und Meistern des Schicksals unse-
res Volkes forderte vom Fiithrer den Austritt aus der>Liga der Nationen«« Ach so.), 104 (190-193;
verlangerte Fassung von Nr.103), 108 (189—208), 124 (232—237), 125 (238—239), 154 (279—284), 155
(285-307).

62 Man findet in den Texten dieser Zeit auch Beweise, die klarer nicht sein kdnnten, dafiir, dass die
unwirkliche Welt eben die biirgerlich-liberale ist: Das ganze Volk, schreibt Heidegger 1934, muss
umgeschaffen werden, umerzogen, und zwar in Richtung auf eine »Uberwindung alles spiefer-
haften Wesens, d.h. des Mittelmafigen und dem GrofRen Unwiirdigen, und dann: »Abbau jener
merkwirdig unwirklichen Scheinwelt, in der wir uns vor dem Kriege bewegten und die nach dem
Kriege noch einmal aufflackerte und zur Gesetzlosigkeit ausartete«, und in der sich »unechte[r]
Humanismus, »leere[r] Patriotismus« und impotentes Christentum vermengt haben— mit dem
Ergebnis: »feine Verlogenheitin allem Wesentlichen« (GA 16. 282). Stattdessen Kampfals Antwort
aufalle Fragen:»Denn (iberall, wo der zeugerische Kampf aussetzt, beginnt der Stillstand, der Aus-
gleich, die Mittelmafigkeit, das Laue, die Harmlosigkeit, die Verkimmerung und der Verfall. Fiir
den Spiefibirger ist Kampf immer nur Zwietracht, Streit und Hader und eine Stérung. — Fiir den
wesentlichen Menschen ist der Kampf die grofSe Priifung alles Seins: in der sich entscheidet, ob wir
Knechte sind vor uns selbst oder Herren.« (Ebd. 283)

63 SZ.383.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

beginnt im Nichts und Nirgendwo, und auf diese Weise wird auch endlich die luftige
Rede von den Seinsmoglichkeiten etc. ein wenig greifbarer. Doch sofort kippt das Ganze
um in ein Pastiche der leersten Pathosformeln: So wie irgendwie das Dasein aus seinem
Tod her sein Ganzseinkénnen erschlieft, so bringt diese Konfrontation das Dasein »in
die Einfachheit seines Schicksals«.®* Damit fithrt Heidegger nur wieder einen anderen
Begriff aus einer lingst iiberwundenen, naiven, letztlich theologisierenden Metaphysik
ein, einen Begriff, dessen Zweck darin besteht, genau die Freiheit und Offenheit und
auch Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins zu umgehen und in einer apriorischen
Vorgegebenheit, Festlegung, Notwendigkeit zu verankern. Heidegger fehlt, so scheint
es, der Mut zur eigenen Courage, um die Impulse, die in seinem Denken angelegt sind,
bis zum Ende zu verfolgen. Das Schicksal, das steht immer schon fest. Ich kann mich
dagegen wehren. Aber nur wer das Notwendige einfach hinnimmt und akzeptiert, ist
am Ende frei — so geht die Mir. Im Gegensatz zur blofen Notwendigkeit, gar zu der der
Naturgesetze, ist das Schicksal aber wunderbar rhetorisch und affektiv aufgeladen. Das
klingt nach Hoéherem, nach géttlicher Majestit und Riicksichtslosigkeit. Wie im Krieg
kann sich da auch der Philosophieprofessor fithlen.®

Beim Schicksal bleibt es aber nicht, denn der Hinweis aufs Erbe macht den Ubergang
zum Volk notig, und so stellt sich das Dasein letztlich in seiner Entschlossenheit ins »Ge-
schick«: »Damit bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes.«%® Dann
gibt es also auch ein Schicksal des Volkes, dem ich mich verpflichten muss. Der Modus
der Bewdhrung dieser Verpflichtung ist die Wiederholung:

Die Wiederholung ist die ausdriickliche Uberlieferung, das heifit der Riickgang in Mog-
lichkeiten des dagewesenen Daseins. Die eigentliche Wiederholung einer gewesenen
Existenzmoglichkeit— dass das Dasein sich seinen Helden wahlt — griindet existenzial
in der vorlaufenden Entschlossenheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewihlt, die
fiir die kimpfende Nachfolge und Treue zum Wiederholbaren frei macht.®’

Wieder wird alles rein zirkelhaft, tautologisch, Selbstwahl und Heldenwahl, die ihren
geschlossenen Kreis durch Kampfund Treue gegen alles andere, selbst noch den Zweifel
abschliefien. Dass das mit dem Helden nicht erst nach 1933, sondern schon 1927 hohl und
sogar peinlich klingen muss, ist nun wohl klar. Zumal da er vollkommen tibergangslos
eingefithrt wird: Plotzlich ist er da.

Schliefilich gelangt Heidegger zu ein paar Sitzen, die man geradezu als reaktionires
Credo auffassen kann und die den (anti-)politischen Sinn all dieser Ausfithrungen aufler
Zweifel stellen:

Die Wiederholung erwidert vielmehr die Moglichkeit der dagewesenen Existenz. Die
Erwiderung der Moglichkeit im Entschluss ist aber zugleich als augenblickliche der

64  SZ.384.

65  Esist moglich, mit dem Begriff des Schicksals auch sinnvoll zu philosophieren. Buber und Benja-
min haben das bewiesen. Aber dazu bedarf es eben einer anderen Form von Strenge und vor allem
von Aufrichtigkeit.

66 SZ.384.

67 SZ.385.

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

239


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Widerruf dessen, was im Heute sich als sVergangenheit< auswirkt. Die Wiederholung
berlasst sich weder dem Vergangenen, noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist
der eigentlichen Existenz im Augenblick gleichgiiltig.®®

Die Wiederholung, d.h. die Nachahmung des Helden, ist zum einen nicht einfach nur
nostalgisch;der Bruch ist geschehen. Sieist auf der anderen Seite aber ein entschiedener
Einspruch dem gegeniiber, was die verfehlte Gegenwart als ihr Erbe des Vergangenen
ausgibt. Die reaktionire Wiederholung beruft sich also auf eine Vergangenheit, die sich
nicht durchsetzen konnte, um die siegreiche (der Moderne) zu denunzieren und als eine
nur scheinbare und nur scheinbar siegreiche zu desavouieren. Sie ist damit einerseits
antifortschrittlich, dies aber im Modus der Revolution: Der Romantizismus der Reaktion
ist eben nie ein eingestandener. Vielmehr muss er mit der Berufung auf eine Uberholung
der Moderne auf dem rechten Fahrstreifen tibertiincht werden.

Man merkt, dass Sein und Zeit nicht nur die Blaupause reaktioniren Philosophierens
als solchen liefert, sondern dass darin auch schon der Durchstof angelegt ist, den dieses
hermetische und tautologische Denken in dem Moment erfihrt, wo die Berufung auf das
Derbste salonfihig wird: auf Blut und Boden. Schlief3lich ist Heidegger wohl doch klug
geworden aus den Erfahrungen von 1933/34. Er hat erkannt, dass er sich kiinftig noch ver-
ritselter auszudriicken habe. Die Verstirkung der ohnehin schon vorhandenen herme-
tischen Tendenz in den spiteren Jahren hat nicht zuletzt in der Erfordernis ihren Grund,
die Botschaft der Unwirklichkeit so konsequent aller politischen Konnotationen zu ent-
kleiden, dass niemand Heidegger mehr vorwerfen kann, was man ihm nun einmal vor-
werfen muss.®® Die Taktik »glitschiger Fisch«, die er da bemiiht, hat drei Komponenten:
Erstens ist es jetzt gleich die Seinsvergessenheit, die die Unwirklichkeit begriindet, und
diese Seinsvergessenheit reicht bis zu dem Anfang des Denkens selbst zuriick. So wird
jede historische Referenz verwischt. Zweitens betreibt Heidegger eine massive Entpoli-
tisierung. Alles, was in Sein und Zeit noch halbwegs konkret und identifizierbar war, wird

68 SZ.386.

69  Esist dieses Hermetische, das in Heideggers Optik offenbar schon Garant der Geistigkeit ist. Es
ist wirklich bemerkenswert, wie konsequent Heidegger in spéteren Jahren seinen uniibersehba-
ren und unbezweifelbaren Primitivismus, seine Lust am Allergrobsten, hat verleugnen kénnen.
Es hatte die Nazis ja nur »ldutern« und »mafigen« wollen (CA16. 376), und das alles sei immer
nur im Auftrag des Geistes geschehen, gegen den Nihilismus, und im Angesicht der allgemeinen
»Wirrnis und Bedrohung des Abendlandes« (ebd. 398). Geldscht aus der Erinnerung ist eben ge-
nau das orgiastische Moment, das im Durchschlag der primitiven Krifte gelegen hatte. Stattdes-
sen betont Heidegger, wie sehr die Jahre nach 1934 einem »Widerstand geistiger Art« (ebd. 404)
gewidmet waren. Besonders unangenehm beriihrt das Wegleugnen aller Verantwortung in der
Nr.188 on GA16: Hier wischt Heidegger gleich alle historischen Zusammenhinge weg und stili-
siert sich lieber zum Opfer einer nicht naher ausgefiihrten Unbequemheit seines Denkens, und
das— bezeichnenderweise — im selben Zug, in dem er seine Vagheit zu einem irgendwie tiefsin-
nigen Schweigen hochjubelt. »Meine Beseitigung hat im Grunde mit Nazismus gar nichts zu tun.
Man spirt in meinem Denken etwas Unbequemes, vielleicht sogar Unheimliches, was man weg
haben mochte [..].« Ach so, na dann. Und Heidegger schiebt, grofiziigig wie er ist, nach: »Und es
wire schlimm, wenn all dies nach irgendeiner Hinsicht anders wire.« Mehr Wahrheit freilich, als
erselbst zugeben will, steckt in diesem Satz: »Ich schweige im Denken nicht erst seit 1927, seit der
Veroffentlichung von>Sein und Zeit¢, sondern in diesem selbst und vorher stindig.« (421f.)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

nun durch Etymologien, durch Sprachspekulationen und vor allem - letzter Ausweg al-
ler, die sich nicht festlegen lassen wollen — durch mehr als zweifelhafte Auslegungen von

Gedichten ersetzt.”

Drittens wird die Taktik bemitht, die Schuld wenigstens nominell
von der Politik wegzuschieben. So redet man dann lange tiber die Technik, an der auch
etwas fundamental nicht stimmt. Das ist zwar richtig, aber um sagen zu kénnen, was an
der Technik nicht stimmt, ist es nun einmal erforderlich, sich den konkreten Realititen
zu stellen, z.B. denen, die mit den Eigentums- und Produktionsverhiltnissen verbunden

sind.

Die hohe Weihe des Provinzialismus. Es gab aber immer noch einen weiteren Weg, der sich
parallel zum Ahnungsvollen der Philosophie und zum Ausbruch des Primitivismus er-
streckte, wenn man so will: eine zwar ebenfalls nicht gerade geschmackssichere, aber im-
merhin weniger verderbliche Alternative zum Primitivismus. Es ist nimlich der Primi-
tivismus des kleinen Spiefders: ein geradezu militanter Provinzialismus. Ja: Andenken,
Bewahren, Verwurzelung, Heimat — diese Schlagworte benennen Themen, die fiir die
menschliche Existenz von einer nicht zu tiberschitzenden Bedeutung sind. Einer der
grofden und folgenreichen Irrtiimer der neueren politischen Geschichte war, dass die
Linken mit ihnen nichts zu tun haben wollten und sie, mitsamt ihrer politischen Macht,
den Rechten iiberlieRen. Doch sind Verwurzelung und Heimat zumal in ihrer vollen Am-
bivalenz zu erfassen, in ihrer griindenden und beengenden Wirkung gleichzeitig. Es lie-
gen in diesen Begriffen ganz allgemein gesprochen Aufgaben fiir die Philosophie, nicht
aber Antworten. Als solche aber treten sie bei Heidegger stets auf. Sein Provinzialis-
mus ist von ungebrochener Naivitit und Sentimentalitit. Ich freue mich, dass es ihm
in seiner Heimatstadt, in Freiburg, auf seiner Hiitte so gut gefallen hat. Ich sehe nicht,
was man dagegen einwenden kann, wenn jemand seiner Heimatregion herzlich verbun-
den ist. Jedoch, auf die Herausforderungen der Moderne, auf ihre unbestreitbaren Ent-
wurzelungen, auf das Herauslsen aus traditionellen Banden und Einfiigen in immer
neue Zusammenhinge, auf die »Deterritorialisierungen« (Deleuze/Guattari), die sicher
schopferisch sind, aber uns eben nicht selten auch an unsere Grenzen bringen, mit der
sentimentalen Evokation der guten alten Zeit und der wunderbar iibersichtlichen lind-
lichen Ordnung zu antworten, mit den »stillwaltenden Kriften des Heimischen« — das

70 Ich habe in meinem Aufsatz zu Heidegger in Vom Denken im freien Fall versucht, diese Verklausu-
lierungen mit einem einfachen Handgriff auf ihre wirkliche, auf ihre politische Bedeutung zuriick-
zufithren —ein Handgriff, der nur dem tbertrieben erscheinen kann, der nicht mit Heideggers ei-
genen vertraut ist: die Restitution ausgefallener Buchstaben in Heideggers Text (etwa des »t«, das
aus dem»Wesen«den »Westen«macht). Ein anderes Beispiel stellt der Text tiber die Gelassenheit
dar (CA13.37-74). Denn die Gelassenheit tritt dort (sogar explizit, 63) das Erbe der Entschlossen-
heit aus Sein und Zeit an, doch ist die Entschlossenheit als Gelassenheit so transfiguriert, dass ihr
gar nichts Politisches mehr zustofRen kann. Es wurde ihr nun alles Konkrete ausgelassen, noch der
reaktiondre Formalismus und sein Pathos. Was librig bleibt, ist ein Warten auf nichts (42, 49): Die
kleinen Geniisse des Riickzugs in Resignation und Quietismus ersetzen das zu gefahrlich gewor-
dene Erhabene. Worum es hier geht, wird sogar eigens ausgesprochen: um den Eintritt in eine
Cegend, in der»alles nurdann in bester Ordnung«ist, »wenn es keiner gewesen ist«, »wo es nichts
zu verantworten gibt« (53)!

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

241


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kann man nicht ernstnehmen.” Wenn die »tiefe Langeweile« dann nicht nur das Sein
als Ganzes vor uns bringt, wenn sie nicht nur Zeugin der Entfremdungen der Moderne
und der Selbstentfremdung des Menschen in ihr ist, sondern wenn sie sogar ausdriick-
lich »das verborgene Heimweh« anzeigt — dann wirkt das alles unfreiwillig licherlich.”
Aber vielleicht darf man in solch einen Gelegenheitsvortrag nicht allzu viel hineinlesen:
ein Festvortrag, den der berithmte Philosoph 1961 anlisslich der 700-Jahrfeier von Mef3-
kirch gehalten hat. Und auch die Tischrede zum 80. Geburtstag der Base Gerta istja kein
philosophischer Text, in der das Dresden vor der Zerstérung evoziert wird.” Und das-
selbe gilt wohl auch fiir die Ansprache zum Hochzeitstag seines Bruders.”* Aber warum
triefen diese Gelegenheitstexte dann vor Heidegger-Jargon? Und warum kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, dass Heidegger meinte, bei diesen Gelegenheiten mehr
oder minder tiefsinnige, jedenfalls ernstgemeinte philosophische Ausfithrungen geben
zu miissen? Und wie kommt es, dass die Kernthemen dieser Texte — die ich hier beispiel-
haft ausgewihlt habe und die mehr als 40 Jahre einrahmen; man kénnte noch weitere
nennen - sich iber all die Zeit hinweg gleichbleiben? So heif3t es schon in dieser Rede
zur Hochzeit des Bruders von 1925:

Der unvergleichliche Wert eines solchen Bundes kann nur gewiirdigt werden, wenn
man bedenkt, wie das heutige Leben ganz in die Grof3stadt dringt, und dass die Men-
schen, die dort das Leben bestimmen, entwurzelte Menschen sind.

Die Bodenlosigkeit des heutigen Lebens ist die Wurzel des wachsenden Verfalls. Und
alle Erneuerungen und Neuerungen blieben hoffnungslos, wenn es nicht wieder ge-
lingt, die flthrenden und gebenden Krifte aus heimatlichem Boden zuriickzufiihren.
[..] Aber darin liegt wieder die Aufgabe, ein Leben in Einfachheit und gesundem Sinn
zu wihlen—ein Leben, das nicht der Scheinkultur der Grofdstadt zum Opfer fillt, ein
Leben, das in seiner Vorbildlichkeit wieder Treue zur Scholle zeigen méchte.”

71 GA16.581. Neben GA 16 ist auch GA 13 eine Sammlung solcher Texte, in denen die Provinz zur me-
taphysischen Wahrheit hochgejazzt wird, v.a. >Schopferische Landschafts, >Aus der Erfahrung des
Denkens¢,>Der Feldweg<und>Vom Geheimnis des Glockenturms«(in dem die an sich nicht zu bean-
standende, wenn auch reichlich sentimentale Erinnerung an die verschiedenen Glocken der Dorf-
kirche im letzten Satz unbedingt »ins Cebirg des Seyns« einsteuern muss, 116).

72 Ebd.s80.Inder Tat wardie etymologische Beziehung zwischen der»Langeweile« und dem»Heim-
weh« bereits in der Vorlesung von 1929/30 erwahnt worden, vgl. GA 29/30. 120.

73 GA16. Nr. 247. 634—637. Von 1966.

74  GA16.Nr.19.52-54.

75  Ebd. 53. Derselbe Text zeigt im Ubrigen noch einmal, in welche Sackgassen das Denken gefiihrt
wird, wenn es mit einem isolierten Subjekt anzufangen zu miissen meint, das dann— man weif}
nicht wie —sich nach draufien katapultiert. Denn der groRe Philosoph gibt gleich noch zur Hoch-
zeiteine Aufklarung iilber das Wesen der Liebe, die zwar nicht so irrsinnig ist wie das, was Ayn Rand
dazuschreibt, die aber dennoch nichteinmal im Ansatz ilberzeugen kann. Die Liebe »wichst einzig
und zuerst aus innerer Wahrhaftigkeit gegen sich selbst. Nur wo diese wach ist, wird die Wahrhaf-
tigkeit zum andern moglich.« (Ebd. 52) In Wahrheit ist das natiirlich gar nicht zu denken: Warum
und vor allem: wie sollte aus der Wahrhaftigkeit gegen sich selbst (die doch wohl eine Art von
Entschlossenheit sein soll) die Liebe zu jemand anderen moglich werden? Immer steht hinter sol-
chen Ausfiihrungen die Idee, dass man erst einmal ganz sich selbst sein muss, um dann noch etwas
anderes machen zu kdnnen oder um echte Beziehungen zu haben. Doch der Witz ist eben, dass
niemand er oder sie selbst ist und dass im Gegenteil die Liebe erst den Menschen griindet: und

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Man kann solche unertriglichen Biederkeiten einfach nicht als unwichtig, zufillig, un-
wesentlich abtun. Thema, Ton und Terminologie treffen sich mit denen in den offiziellen
philosophischen Texten so exakt, dass hier kein Zweifel méglich ist. Zumal wenn wir im
Spiegel-Interview von 1966 wieder dasselbe lesen: »Das ist keine Erde mehr, auf der der
Mensch heute lebt.«”

Das Eigenartige ist, dass Heidegger, als Vertreter eines biederen Provinzialismus,
kein Reaktionir ist. Das Heftige fehlt, das Riicksichtslose ist geerdet in einer Dorfge-
meinschaft, die immerhin als eintrichtig imaginiert wird, Pathos und Drastik machen
einer gemiitlichen Nostalgie Platz, statt Revolution nur mehr der flachste Konservati-
vismus. Eigenartig genug, ist dieser Provinzialismus zwar ethisch um vieles akzepta-
bler, philosophisch allerdings noch steriler, da er nun wahrhaft nur die Wiederholung des
»immer schon so« ist.”” Akzeptabler, aber deshalb noch lange nicht unschuldig. Adorno
weist eindringlich darauf hin, dass der Provinzialismus auch eine politische Funktion
hat, die dezidiert anti-emanzipatorisch und aufklirungsfeindlich ist: Denn die offen-
siv vorgetragene Lindlichkeit soll vor allem »den Verdacht tibertiuben, der Philosoph
kénnte ein Intellektueller sein«.”® Und diese Abscheu vor dem Intellektualismus spielt
eine aktive Rolle in der Verstetigung des Status quo: »In der modischen Antisophistik
flieRen notwendige Kritik an der abgespaltenen instrumentalen Vernunft und finstere
Verteidigung der Institutionen gegen das Denken triib ineinander.«”

Noch einmal: Heidegger formuliert ein echtes, ein fast iiberlebenswichtiges Pro-
blem, wenn er schreibt: »Der moderne Mensch ist dabei, sich in dieser Heimatlosigkeit
einzurichten.«®° Das ist nur zu wahr. Auf der anderen Seite steht es Heidegger wie
jedem anderen auch zu, gerne auf dem Land zu leben. Es ist nicht einmal ein Problem
fiir einen Philosophen, eine gewisse provinzielle Lebensform oder, falls es das gibt,
Denkform zu pflegen. Die Schwierigkeit besteht einfach darin, dass Heidegger offenbar
in allem Ernst meinte, dass die Berufung auf die lindliche Welt, und zwar auf die von
vorgestern, auf die »Scholle«, auf die Kleinstadt, das Dorf, die Holzhiitte und auf all die
urigen und ach so treuen Gestalten, die einem dort begegnen, dass diese Berufung als
eine Antwort und Lésung auf das Problem gelten darf, das Heidegger im eben zitierten
Satz ausspricht.” Vielleicht ist das ja auch der Grund, weshalb Heidegger so gerne
und so griindlich »geschwiegen« hat, wie er selbst immer wieder stolz betont: weil sein

zwar vom anderen her. Buber: »Gefiithle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner
Liebe.« (Ich und Du. 15).

76  GA16. 670.

77 »Doch weif? man nicht, was an dieser Moral grofer ist— die verlogene Selbstsicherheit oder die
Banalitat.« (GA 29/30. 238) Ohne es zu wissen, fasst Heidegger damit perfekt sein eigenes, so voll-
stindiges Scheitern zusammen. Man will mit dem Lied von Pigor & Eichhorn antworten: »Da hat
der Heidegger wieder mal recht.«

78  Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 47.

79  Ebd. 41.

80 GA16.711. Wieder in einer Festansprache in Mef3kirch, 1969.

81 Und man kann sogar sagen, dass diese Berufung noch dem, worauf sie sich beruft, Unrecht tut.
Noch einmal Adorno: »Wie Landschaft hasslicher wird vor dem Bewundernden, der mit den Wor-
ten: Wie schon! sie stort, so ergeht es den Brauchen, Gewohnheiten, Einrichtungen, die sich ver-
schachern, indem sie die eigene Naivitdt unterstreichen, anstatt sie zu verandern.« (A.a.0. 25)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

243


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

letztes Wort, das die Vagheiten des Jargons zu erden bestimmt war, nur das Bekenntnis
zur biedersten denkbaren Spiefierexistenz war. Si tacuisses...

Darf man Heidegger noch lesen? Wenn meine Deutung stimmt, wenn Sein und Zeit der rei-
ne Ausdruck der Bewegung des reaktioniren Denkens ist, dann konnte einem die Frage
einfallen, ob man dieses Buch bzw. Heidegger insgesamt noch lesen und rezipieren darf.
Ist damit nicht das gesamte philosophische Unternehmen diskreditiert und unter Ver-
dacht gestellt?

Um es ganz kurz zu machen: Man darfund muss Heidegger lesen. Erstens muss man
sich eingestehen, dass die neurechte Propaganda, die den vorgeblichen Linken eine Be-
sessenheit fiirs Verbieten unterstellt, nicht so glinzend wirken konnte, wenn sie nicht et-
was Richtiges treffen wiirde, zumindest in diesem Fall. Denn in der Tat haben sich einige
»linke« Akteure in den vergangenen Jahrzehnten schnell und bequem daraufverlegt, das
Unliebsame zum Unberithrbaren, zum Tabu zu erkliren. Es bringt aber nichts, solche
Berithrungen zu verbieten, egal ob das Verbot ein juristisches oder ein gesellschaftliches
ist. Allzu oft erhéhen Verbote noch den Reiz ihrer Gegenstinde. (Und die Neue Rechte
zieht einigen propagandistischen Gewinn daraus, sich als »widerstindig« oder irgend-
wie vage »subversiv, »transgressiv« zu inszenieren, obgleich sie, wie die alten Faschis-
ten auch, von Unterdriickung und Unterwerfung triumt.) Vor allem aber erklirt eine
Emanzipation, die hofft, ihre Ziele durch das Verbot und die Unterdriickung des Entge-
genstehenden zu erreichen, den eigenen Bankerott. Man wird sehen, wie viel Gewinn
in der philosophischen Auseinandersetzung mit den reaktioniren Autoren zu erwarten
sein kann. Ich selbst bin da hochst skeptisch; bei manchen Autoren wiisste ich beim bes-
ten Willen nicht, was da zu holen ist. Ich wiirde also persénlich von gewissen Auseinan-
dersetzungen abraten. Doch zwischen Abraten und Verbieten ist der ganze Abstand, der
Zivilisation von Verzweiflung trennt.

Zweitens ist namlich keineswegs immer sicher, was aus solcher Auseinandersetzung
entstehen kann. Wenn man nur auf Heidegger blickt, so muss man feststellen, dass die
gesamte franzosischsprachige Phinomenologie ohne ihn undenkbar wire. Sartre, Mer-
leau-Ponty, Levinas, Derrida, Richir, Henry, Nancy — um nur die berithmtesten zu nen-
nen - sind alle in der ein oder anderen Weise von Heidegger abhingig, teilweise massiv
abhingig. Es ist aber bemerkenswert, dass keiner der genannten Autoren auch Heideg-
gers reaktionire Denkweise geerbt hat. Wir stehen also vor dem eigenartigen Umstand,
dass ein ganzes Denken reaktionir durchtrinkt sein und dennoch zur Inspiration zu ei-
nem emanzipatorischen oder dezidiert linken Philosophieren werden kann, genauso wie
zu einem in erster Linie unpolitischen.® (In einem dhnlichen Sinn hat es Versuche einer

82  Man muss in Wahrheit noch strenger sein: Die Rezeption Heideggers geschah bei diesen Autoren
zuerst und grundlegend ganz unabhingig von politischen Erwigungen. So ist z.B. Das Sein und das
Nichts eine Ankniipfung an die ontologischen Entwiirfe Husserls und Heideggers; bis in Sartres
Werk ein dezidiert linkes Engagement greifbar wird und sich philosophisch niederschlagt, soll-
te noch einige Zeit vergehen. Andere Autoren (z.B. Levinas, Henry, Richir) lassen sich gar nicht auf
eindeutige politische Parteinahmen inihrem philosophischen Werk ein, jenseits, verstehtsich, der
scharfen Abgrenzung vom Faschismus. Eine Vermutung will ich immerhin dufSern, wie es kommt,
dass keiner dervon Heidegger inspirierten franzésischen Philosophen seinen reaktionaren Grund-
impetus erbt, ja, dass er den meisten erst gar nicht bewusst wird: Man wird namlich bei den meis-

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

linken Rezeption Carl Schmitts gegeben, die ich aber fiir deutlich weniger erfolgverspre-
chend halte.)

Vielleicht ist aber auch der Fall Heideggers speziell: Seine Kunstfertigkeit im Ver-
wischen des Politischen und in der Simulation eines rein philosophischen Diskurses ist
uniibertroffen. Wenn und solange man ihm in dem, was er von sich selbst erklirt, folgt —
dass er nimlich Philosoph sei und seine Philosophie eine Beschreibung letzter und all-
gemeiner menschlicher (oder seinsmifiiger) Konstanten —, dann wird man in der Tat
fiindig: Dann (aber eben auch nur dann) st6f3t man auf eine Philosophie, die der Ausein-
andersetzung wert ist. Dann geschieht, in einer wirklich paradoxen Umkehrung, auch
tatsichlich Philosophie dort, wo sie nur vorgetiuscht war: in der Begegnung eines ech-
ten philosophischen Fragens mit der Zweideutigkeit des Heidegger’'schen Textes. Und
dann wird Heidegger als Philosoph erscheinen, vielleicht sogar als ein grof3er.

Die Paradoxie liegt also (wenn ich recht habe) hierin: Es gibt eine tiefe reaktionire
Unaufrichtigkeit, eine mauvaise foi, der auch Heidegger nicht entgeht, indem er den re-
aktioniren Kern seines Denkens kunstvoll itbertiincht. Er tut dies aber so konsequent
und der Sache gemiR, dass seine Philosophie wenigstens in Teilen eine Bewegung er-
hile, die sich von diesem Kern abzuldsen vermag: niemals in der Sache selbst, wie ich
glaube, aber in der Aus- und Durchfithrung. Es ist dieses Hinausreichen tiber die billige
Ideologie, die Heideggers andauernde Wirkungskraft begriindet — ein Hinausreichen,
das ausgerechnet darin seinen Grund hat, dass Heidegger die Involution reaktionirer
Rhetorik noch meisterhafter als alle anderen beherrschte. Seine Finte war so gut, dass
man sie fiir einen echten StofR nehmen konnte, und das noch, nachdem alles schon vor-
bei war.

Ich habe eben geschrieben: »wenn ich recht habe«. Mir ist klar, dass meine Position
zu Heidegger radikal und provokativ ist. Dass ich immerhin die Méglichkeit einriume,
dass ich mich tduschen kann - die einerseits trivial weil immer giiltig ist, andererseits
als Einrdumung genau deshalb im Normalfall geheuchelt -, liegt wohl nur daran, dass
so viele wirklich ernstzunehmende Geister so viel Kluges in Heidegger sehen konnten.
Insofern ist meine Bescheidung aufrichtig gemeint. Das Problem ist hier wie so oft dies:
Esist einfach nicht einsichtig zu machen, woran man klar erkennen kénnte, ob ich mich
getiuscht habe. So ist das nun mal, wenn einer aus seinem Herzen eine Mordergrube
macht.®

ten dieser Autoren eine konzentrierte Anstrengung finden, die Zentrierung ums Nichts und den
ontologischen Mangel zu Gberwinden; damit aber ist ein neuralgischer Punkt beseitigt, der die
reaktiondre Denkbewegung bei Heidegger bestimmt hat. Um nur dieses eine Beispiel zu nennen:
Wenn Levinas in dem frithen Text De I'évasion (1935) der gesamten Tradition entgegen den Hunger
und den Ekel nicht als Phinomene des Mangels und der Leere, sondern im Gegenteil der Uber-
fulle und unentrinnbaren Prasenz (korperlichen) Seins beschreibt (103ff.115ff.), dann ist damit zu-
gleich eine Grundsatzentscheidung gegen eine metaphysische Uberhéhung von Nichts/Mangel/
Leere getroffen. Von da fithrt dann kein Weg mehr in die reaktionare Sensibilitat, zumindest kei-
ner, der sich ohne eine Machete beschreiten lieRe.

83  Dabei hatte man zur Eigentlichkeit doch manches Greifbare sagen kénnte, wenn man nur gewollt
hatte. Etwa dies hier: »Authentic Being, reasoned Needleman, could only be achieved on week-
ends and even then it required the borrowing of a car.« (Allen: Remembering Needleman. 6)

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.

245


https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839469798-012 - am 14.02.2026, 11:50:43.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

