
6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation

Wie ich dargestellt habe, besteht das multiple Selbst der Tao aus einer zwischen Ah-
nen und lebenden Menschen zirkulierenden Freiseele pahad sowie einem den Kör-
per konstituierenden Part, den ich als »körperliches Selbst« (kataotao) bezeichnet 
habe. Letzterer ist – wie ich gleich zeigen werde – wiederum in mehrere Bestand-
teile aufgegliedert, die als Loki des Denkens, Fühlens und Erinnerns ein mehr oder 
weniger autonomes Eigenleben führen. Die Prozesse des Wahrnehmens und Emp-
findens werden der Ethnotheorie der Tao zufolge nicht als einheitliche Erfahrung in 
einem körperlichen Zentrum (»Gehirn« oder Ähnliches) zusammengeführt, sondern 
auf mehrere körpereigene Instanzen verteilt. Das multiple Selbst der Tao ist deshalb 
bei genauerer Betrachtung ein fragmentiertes Selbst. Den Tao zufolge verfügt eine 
Person über eine »innere Seite« (內在 neizai) und eine »äußere Seite« (外在 waizai). 
Zur Ersteren gehören die kulturellen Organe onowned und nakenakem, zur Letzteren 
der »Charakter« (iyangey) eines Menschen, der aufgrund der Undurchsichtigkeit der 
»inneren Seite« von den Tao über die »gewählten Verhaltensweisen« (ahapansya) und 
den »sprachlichen Ausdruck« (imimincin) erschlossen werden muss. Nicht artikulierte 
innere Gefühlslagen, Motivationen und Intentionen entziehen sich jeglichem Diskurs 
und besitzen ausschließlich private Bedeutung.

Der Begriff des Emotionalen stößt aufgrund des in der Tao-Kultur vorhandenen ani-
mistisch geprägten Denk- und Fühlrahmens an seine Grenzen. Das kulturspezifische 
Personenkonzept der Tao sowie die lokale Ethnotheorie von Emotion bewirken, dass 
Gefühle und Stimmungslagen häufig auf der affektiven und nicht auf der emotiona-
len Ebene angesiedelt sind (vgl. Kapitel 1, Abschnitt Af fekttheoretische Überlegungen). 
Die »Angst« (maniahey) vor den anito oder »unterdrückter Ärger« (somozi do onowned) 
lassen sich weder zeitlich eingrenzen, noch werden sie von den Tao ständig bewusst 
empfunden. Vor allem das »tiefste Innere« (onowned) ist auf besondere Weise mit un-
bewussten oder halbbewussten Prozessen verbunden.

Die kulturelle Nische, in der die Tao ihr Leben verbringen, ist mit beseelten Enti-
täten angefüllt, die eine wechselseitige, affizierende Wirkung aufeinander ausüben. 
Bei den sich auf dynamische Weise zwischen den Akteuren hin- und herbewegenden 
»schlechten Dingen« (marahet ta vazvazey) – die zugleich auch »schlechte Gefühle« bzw. 
»schlechte Ereignisse« sind – handelt es sich nach Auffassung der Tao um Kleinst-
partikel, die mit bloßem Auge kaum erkennbar sind, in größeren Mengen aber eine 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit172

»Verunreinigung des Inneren« hervorrufen können.1 Wenn sich »schlechte Dinge« 
dem »körperlichen Selbst« anheften, geht dies in der Regel mit unangenehmen affek-
tiv-phänomenologischen Empfindungen einher. So wird das »Auskühlen« (mamez) des 
Körpers im kalten Winterwind dadurch hervorgerufen, dass sich dem »körperlichen 
Selbst« vom Wind transportierte »schlechte Dinge« anheften.

Das kulturspezifische Selbstverständnis der Tao führt zu grundsätzlich ande-
ren Annahmen über »psychische Prozesse« und somit auch »Emotionen«, als dies in 
gegenwärtigen westlichen Mittelschichtsgesellschaften der Fall ist. Ein abstrakter 
Emotionsbegriff fehlt im ciriciring no tao gänzlich.2 Es gibt das Wort maliliw, das »füh-
len« oder »spüren« bedeutet, aber nicht notwendigerweise auf emotionales Empfin-
den beschränkt ist, da man auch die Stärke des Windes oder das Wackeln der Erde bei 
einem Erdbeben auf Maliliw-Weise spüren kann. Oft wird maliliw verwendet, um kör-
perliches Unwohlsein oder Schmerzen zu thematisieren. Obwohl es durchaus möglich 
ist, auch angenehme Körperempfindungen bzw. Gefühle mit maliliw auszudrücken, 
geschieht dies in der Regel jedoch nicht.3 Um »schlechte Einf lüsse« vom »körperli-
chen Selbst« fernzuhalten, dürfen die Tao unangenehme Körperempfindungen nicht 
an sich heranlassen. Körperliche Probleme wie Schmerzen und Alterserscheinungen 
werden deshalb nach Möglichkeit »nicht weiter beachtet« (jiozayan) oder »vollständig 
[aus dem Inneren] entfernt« (topikabobwa4).

No maliliw do kataotao am to rana pikabobwa.
身體感到不舒服時就讓它消失.
Wenn man seinen Körper spürt, muss man [den Schmerz] ignorieren.
Emotionale Geschichte 2; erzählt von Frau (53 Jahre).

1 � Diese verunreinigenden Kleinstpartikel kann man sich als mikroskopisch kleine Staubkörner oder 
Schlammpartikel vorstellen.

2 � Auch die chinesische Alltagssprache, der ich mich in meiner Kommunikation mit den Tao hauptsäch-
lich bediente, vermag westliche psychologische Konzeptionen nicht genau wiederzugeben. Wenn ich 
Informanten bei der Erhebung des emotionalen Wortschatzes des ciriciring no tao bat, mir eine »emo-
tionale Geschichte« zu einem bestimmten lokalen Emotionswort zu erzählen, verwendete ich in der 
Regel die Begrif fe 情緒 (qingxu) und 感覺 (ganjue), um die Aufgabenstellung zu erläutern. Qingxu be-
zeichnet im Alltagssprachgebrauch eine »geistig-seelische Verfassung«, »Gefühlslage« oder auch »Ge-
mütsstimmung« (Xu et al. 1996: 660). Der Begrif f verweist somit auf eine andauernde Hintergrund-
stimmung, die einen Menschen über längere Zeit beeinflusst und nicht unbedingt kurzfristig erregt, 
wie dies bei Emotionen der Fall sein kann. Auch besitzt qingxu einen negativ eingefärbten Unterton, da 
die hiermit einhergehende »Gemütsstimmung« sich häufig (aber nicht notwendigerweise) durch »Ver-
drießlichkeit«, »Missmut« und »Niedergeschlagenheit« äußert (ebd.). Der zweite chinesische Begrif f, 
ganjue, steht dagegen für »sinnliche Wahrnehmung« und »Gefühl«; er kann auch als Verb gebraucht 
werden und lautet dann »sich fühlen«, »spüren«, »empfinden« oder »gewahr werden« (Xu et al. 1996: 
264). Die Bedeutung von ganjue geht somit über das rein Emotionale hinaus, sie kann sich auch auf 
diverse körperliche Zustände beziehen.

3 � Von den zehn Beispielsätzen, die ich zu maliliw gesammelt habe, verweisen ausnahmslos alle auf eine 
negative Empfindung. Es handelt sich hierbei um ein weiteres Beispiel für eine die verschiedenen  
Lebensbereiche durchdringende Markierung des Negativen bei den Tao. Positive Normalzustände 
werden (zumindest verbal) nicht hervorgehoben.

4 � Das Verb topikabobwa, das für diese Form der Emotionsregulation steht, setzt sich aus abo (»nichts«) 
und der Wurzel -bwa (»verschwinden«) zusammen und bezeichnet somit einen vollständig erfolgten 
(d. h. gelungenen) Unterdrückungs- bzw. Verdrängungsprozess.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 173

Selbiges gilt für den »Ärger« (somozi) eines ungehorsamen Kindes, die beleidigenden 
Worte anderer oder die eigenen schlechten Gedanken, die einem den Schlaf rauben 
und das »körperliche Selbst« lähmen. Hierüber wird im Alltag normalerweise nicht 
geredet, da eine genaue Bennung des problematischen inneren Zustandes der als not-
wendig erachteten Unterdrückungs- bzw. Verdrängungsleistung im Wege steht. Der 
von den Tao angestrebte Normalzustand besteht darin, dass eine Person über ein »an-
genehmes Inneres« (apiya so onowned) sowie eine »rechtschaffene Gesinnung« (apiya 
so nakenakem) verfügt und darüber hinaus möglichst wenig fühlt, da Emotionalität an 
sich negativ bewertet wird.

Ich wende mich nun zwei kulturellen Organen zu, die hinsichtlich des affektiven und 
emotionalen Erlebens sowie der Emotionsregulation bei den Tao eine wichtige Rolle 
spielen. Hierbei handelt es sich um das in der Bauch- und Darmregion angesiedel-
te onowned (»tiefstes Inneres«) und das weiter oben in der Brustregion residierende 
nakenakem (etwa: »Sitz der normkonformen Gedanken und Gefühle«). Beide Organe 
können sowohl fühlen als auch denken, ihnen entsteigt ein eigener Wille und sie sind 
mit Erinnerungsvermögen ausgestattet – wenn auch, wie ich darstellen werde, auf 
unterschiedliche Weise. Ich bezeichne onowned und nakenakem als »kulturelle Organe«, 
weil es sich hierbei um transzendentale Aspekte konkreter physischer Organe handelt, 
die, obwohl unsichtbar, bisweilen vom »körperlichen Selbst« (kataotao) gespürt werden 
können. Dem onowned sind als real existierende Organe der Magen und die Gedär-
me des Unterleibs zugeordnet. Ein »schlechtes Gefühl in der Magengrube« – egal ob 
durch »Ärger« (somozi), »Hunger« (makcin) oder verdorbene Nahrung hervorgerufen 

– ist gleichbedeutend mit einem »schlechten Inneren« (marahet so onowned). Das nake­
nakem ist ein »transzendentales Herz«, in dem sich viele verschiedene Gedanken und 
Gefühle befinden. Es muss einerseits vom »Herz als leiblich spürbarem Organ« (taoz) 
unterschieden werden, das in der Brust eines jeden Menschen schlägt, und anderer-
seits vom »sicht- und tastbaren Herzen aus Fleisch und Blut« (asisi), das z. B. beim 
Schlachten eines Tieres zum Vorschein kommt.

Im Gegensatz zur Freiseele pahad können onowned und nakenakem das »körperli-
che Selbst« nicht verlassen; sie entstehen in ihm und gehen mit ihm zugrunde. Außer-
dem ist beiden Organen gemeinsam, dass sie bei einer Kontamination mit »schlechten 
Dingen« sozial verwerf liche Gedanken und Gefühle hervorbringen, die sich in norm-
widrigem Fehlverhalten bzw. in einem »schlechten Charakter« (marahet so iyangey) 
der betreffenden Personen niederschlagen. Das Denken und Fühlen des nakenakem 
orientiert sich idealerweise am iwawalam so tao (etwa: »soziale Normen und Verhal-
tensetikette der Tao«), das auch die anzestralen Taburegelungen umfasst. Es weist 
somit eine sozial-relationale Orientierung auf. Das onowned gilt hingegen als »wild«, 
es ist in gewisser Hinsicht außerhalb der Tao-Gesellschaft angesiedelt, da die sich in 
ihm abspielenden Prozesse mit subjektivem und privatem Erleben assoziiert werden.5

5 � Aus verschiedenen Weltregionen (Heelas & Lock 1981; Wierzbicka 1992; Lambek & Strathern 1998; 
Sharifian et al. 2008; Linck 2011), aber vor allem aus Südostasien und dem pazifischen Raum (Smith 
1981; Prytz-Johansen 2012 [1954]; Gerber 1985; Mageo 1989; Käser 2004) liegen ethnopsychologische 
Forschungen zu den Funktionsweisen »kultureller Organe« vor. Die Zuständigkeitsbereiche und Auf-
gabenteilungen zwischen nakenakem und onowned sind im interkulturellen Vergleich keinesfalls ein-
malig. Vieles deutet darauf hin, dass eine derartige Auf teilung des fragmentierten Selbst zumindest 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit174

Das Bauchorgan onowned 

Jedes Individuum verfügt von Geburt an über ein onowned, das sich am besten mit »In-
nerem« (内心 neixin) oder auch »tiefstem Inneren« (心深處 xin shenchu) übersetzen 
lässt.6 Die in ihm enthaltenen »Dinge« sind für andere uneinsehbar, niemand kann 
sagen, was sich im »Inneren« eines anderen abspielt. Es besteht auch wenig Interesse 
daran, hierüber zu spekulieren. Das onowned ist ein größtenteils unref lektierter Teil 
des Selbst, der sich durch seine idiosynkratischen Impulse auszeichnet. Es führt ein 
Eigenleben und setzt manchmal seine verborgenen Wünsche und Begierden in Hand-
lungen um, ohne dass die betroffenen Individuen diese Prozesse steuern könnten. Es 
ist den normativen Richtlinien und feeling rules jedoch nicht notwendigerweise ent-
gegengesetzt, in bestimmten Situationen existiert es auch im Einklang mit ihnen.

Seine Regungen verlaufen häufig auf einer nicht sprachlichen oder vorsprachli-
chen Ebene, etwa wenn ein Individuum »einen Wunsch hegt« (inawey) oder »etwas 
aus tiefstem Herzen begehrt« (kakzeben). Angenehme Körperzustände bewirken, dass 
es sich generell »gut fühlt« (apiya so onowned). Da seine Befriedigung an die Verfassung 
des »körperlichen Selbst« gebunden ist, führt ein »schlechter körperlicher Zustand« 
( yamarahet o kataotao) zu »negativen Empfindungen im Inneren« (marahet so onowned). 
Die Tao müssen darauf achten, dass sie durch ihre Handlungen wichtigen anderen 
keinen körperlichen Schaden zufügen, da sich Personen mit einem marahet so onowned 
gegen ihre Peiniger wenden und diesen gleiches Leid wünschen.

Die dem iwawalam so tao zuwiderlaufenden Gefühlsregungen des onowned gelten als 
höchst problematisch und dürfen nach Möglichkeit nicht zugelassen werden – auch 
wenn dies in der Praxis immer wieder geschieht. »Gier« (mabayo), »Neid« (ikeynana­
het), »Rachsucht« (patonggalen), übersteigerte »Lust« sowie »Böswilligkeit« (somozi do 
onowned) müssen von den Tao unterdrückt bzw. »ignoriert« (jiozayan) werden. Da ein 
Individuum aufgrund der Verwerf lichkeit bestimmter innerer Regungen nicht immer 
einen »direkten Draht« zu seinem onowned haben kann, darf oder will, bleiben einige 
Facetten des »Inneren« diffus und unerklärlich. Die in ihm vorhandenen Dinge ver-
fügen über ein unbestimmtes Potenzial, von dem man nicht wissen kann, ob es sich 
zukünftig artikulieren wird. Das onowned ist »das, was man noch nicht wissen kann« 
und somit qualitativ anders angelegt als das nakenakem, das mit dem althergebrachten 
»kulturellen Wissen« (katentengan) in Verbindung steht.7

innerhalb der austronesischen Welt häufiger anzutref fen ist. So beschreibt Mageo (1989: 181 und 194) 
das samoanische aga als ein Organ mit einer »social orientation of conscious personality« und das (eben-
falls in Samoa anzutref fende) loto als ein »repressed and discredited subjective self« (siehe auch Gerber 
1985).

6  �Onowned ist eine Reduplizierung von oned und gibt somit an, dass es viele verschiedene Facetten 
oder Zustände im »Inneren« eines Menschen gibt. Nach Rau und Dong (2006: 523) bedeutet der  
Begrif f onowned (dort in der Schreibweise oneoned) »inner heart« oder auch »mind«.

7 � Wie ich im letzten Kapitel dargestellt habe, verfügen die Tao über einen zyklischen Zeitbegrif f, der 
sich darin äußert, dass Zukünf tiges und Vergangenes in der Gegenwart vorhanden sind. Die Zei-
tenvermischung findet sich nicht nur auf der Makroebene des Kosmos, sondern auch auf der Mikro-
ebene der »kulturellen Organe«, die auf unterschiedliche Weise mit diversen Geistwesen verbun-
den sind. Das nakenakem, in dem idealerweise das Wissen der Ahnen gespeichert wird, erstellt die 
Grundlage für fortlaufend neues und somit im Prinzip ewiges menschliches Leben. Dem onowned 
fehlt diese auf den Gruppenerhalt bezogene Orientierung, es bleibt aufgrund seines Strebens nach 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 175

Das onowned durchläuft einen individuellen Entwicklungsprozess, der davon 
abhängig ist, ob eine Person sich »Gutes« (apiya) oder »Schlechtes« (marahet) »in ihr 
Inneres hineinlegt« (pangain do onowned). Die Tao sind durch die Fokussierung ihres 
Blickes, die Wahl ihres Aufenthaltsortes und das Zulassen bzw. Nichtzulassen von Ge-
danken und Gefühlen bis zu einem gewissen Grad selbst für die Beschaffenheit ihres 
»tiefsten Inneren« verantwortlich. Tao-Kinder müssen im Laufe ihrer Entwicklung 
lernen, sozial verwerf liche Impulse in ihrem »Inneren« zurückzuhalten. Trotzdem 
kommt es immer wieder vor, dass das onowned einer Person von einer negativen Stim-
mung erfasst wird, die von ihr nicht durch jiozayan oder topikabobwa reguliert werden 
kann und sich in einem dauerhaft gereizten Zustand ausdrückt. Personen, die über 
ein marahet so onowned verfügen, werden sowohl von ihren Angehörigen als auch von 
den übrigen Dorf bewohnern gemieden, da von ihnen ein kontaminierender Einf luss 
ausgeht. Auch wenn das onowned im Laufe seiner Existenz bestimmte Charakterzü-
ge angenommen hat, verfügt es trotzdem über das Potenzial, sich zu verändern. Ein 
Mensch kann mit großer Willenskraft mittels seines nakenakem auf sein marahet so 
onowned einwirken und eine dauerhafte Veränderung zum Besseren bewirken. Diesen 
Vorgang nennt man mablis o onowned (»das onowned verändern«).

Innerhalb der Ingroup (und in gewisser Weise auch innerhalb des Dorfes) be-
steht das Ziel, dass sich die onowned der einzelnen Mitglieder (bzw. Dorf bewohner) 
einander angleichen. Denn wenn alle über »dieselbe Denk- und Fühlweise in ihrem 
Inneren verfügen« (mapazanod so onowned), »das Innere [eines jeden Einzelnen] den-
selben Weg geht« ( yamiyangey onowned; 同心 tong xin) und »dieselbe Sprache spricht« 
(mangozai onowned), verhalten sich die Menschen so, als ob sie alle zusammen »über 
ein einziges onowned verfügen würden« (akmey asaka o onowned). Auf diese Weise – so 
die Annahme der Tao – gibt es keine Konf likte und die (antagonistischen) Verwandt-
schaftsgruppen des Dorfes können auf harmonische Weise nebeneinander existieren. 
Eine Angleichung der verschiedenen onowned kann jedoch – wenn überhaupt – nur 
temporär erfolgen, etwa wenn bei Ritualen große Mengen von Nahrung an alle Dorf-
bewohner verteilt werden.

Im Rahmen der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao führte ich 
ein pile sorting durch, bei dem sieben Männer und Frauen verschiedener Altersgrup-
pen die von mir auf Karten geschriebenen Emotionswörter zu beliebig vielen Clustern 
zusammenfügen sollten.8

Interessanterweise bildete einer meiner Informanten bei dieser Aufgabenstel-
lung nur zwei Emotionscluster, die durch die Begriffe apiya so onowned und marahet 

Bedürfnisbefriedigung stärker am »körperlichen Selbst« und somit in der Gegenwart verhaf tet 
(auch wenn in ihm Zukünf tiges bereits enthalten ist). Nakenakem und onowned lassen sich demnach 
in eine Struktur binärer Oppositionen einordnen, die (wie ich dargestellt habe) auf einer Gegen-
überstellung von asa so inawan und zipos, Männern und Frauen, Knochen und Fleisch / Blut, Ewigkeit 
und Gegenwart, »stark« (moyat) und »schwach« (maomei bzw. jimoyat), tao und anito sowie pahad und  
namentlich nicht hervorgehobener Körperseele basiert.

8 � Relativ viele Emotionswörter des ciriciring no tao verweisen auf das onowned eines Menschen, indem ih-
nen die Zusätze so onowned (»des Inneren«, z. B. marahet so onowned) oder do onowned (»im Inneren«, z. B. 
somozi do onowned) angehängt werden. Auf diese Weise wird ausgedrückt, dass das »tiefste Innere« 
von diesen Emotionen oder af fektiven Stimmungen betrof fen ist, dass sie in ihm wirken und Einfluss 
auf das onowned ausüben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit176

so onowned repräsentiert wurden.9 Das bedeutet, dass er die dichotome Ordnung, die 
zwischen tao und anito sowie zwischen apiya und marahet besteht, auf das affektive 
und emotionale Erleben der Tao übertrug.10

Im Folgenden werde ich ausgehend von diesem Hinweis auf eine bipolare affektive 
und emotionale Erfahrungswelt einige der wichtigsten Gefühlsregungen des onowned 
vorstellen. Nach dem Verständnis der Tao haben Affekte und Emotionen vor allem 
körperliche Auswirkungen, da sie entweder das »körperliche Selbst« schädigen oder 
aber dessen Abwehrkräfte stärken und gedeihen lassen. Die destruktiven Wirkungs-
mächte sind mit dem Marahet-Komplex verbunden, die konstruktiven hingegen mit 
dem Apiya-Komplex.

Marahet so onowned
Im Gesamtkorpus der von mir erhobenen emotionalen Geschichten wird der poly-
semische Sammelbegriff marahet so onowned (»schlechtes Inneres«) von allen Emotions-
wörtern des ciriciring no tao mit insgesamt 97 Nennungen mit Abstand am häufigsten 
verwendet.11 Da marahet so onowned auf eine Vielzahl negativer emotionaler und af-
fektiver Zustände verweist, die in westlichen Emotionsdiskursen normalerweise dif-
ferenzierter dargestellt werden, ist der häufige Gebrauch dieses Wortes nachvollzieh-
bar. Das Spektrum der mit einem »schlechten Inneren« in Verbindung gebrachten 
emotionalen Qualitäten umfasst u. a. »Traurigkeit« / »Depression«, »(unterdrückten) 
Ärger«, »Angst«, »Sorge«, »Scham«, »Neid«, »Hochmut« / »Stolz«, »Gier« sowie alle  
affektiven Zustände eines generellen physischen Unwohlseins. Für gewöhnlich wird 
marahet so onowned von den Tao mit 心情不好 (xinqing bu hao) übersetzt, was so viel 
heißt wie »in einer schlechten Stimmung sein«.12

9 � Ich bat meine Informanten, für jedes gelegte Cluster einen Begrif f auszuwählen, der dieses repräsen-
tiert. Die übrigen Informanten bildeten acht (viermal), sieben (einmal) und vier (einmal) Emotions-
cluster.

10 � Ein Dendogramm der beim pile sorting gelegten Emotionswörter bestätigt diese Sichtweise. Da mei-
ne Daten jedoch statistisch nicht repräsentativ sind, muss meine Interpretation als Spekulation ver-
standen werden. Demnach finden sich auf der höchsten Ebene mit dem größten Distanzmaß zwei 
große Gruppen, die sich grob in Emotionen mit Marahet-Qualitäten und solche mit Apiya-Qualitäten 
einteilen lassen, wobei Erstere etwas umfangreicher ist als Letztere. Wir finden im negativ bewer-
teten Bereich Emotionen wie »Verachtung«, »Ärger« / »Wut«, »Hass«, »Neid«, »Eifersucht«, »Unzufrie-
denheit«, »Raf fgier«, »Sünde«, »Überraschung«, »Ekel« und »Abscheu« sowie ein damit zusammen-
hängendes, aber separat klassifiziertes Cluster der »Angst«-Emotionen, das auch »Erschrecken«, 
»schmerzliche Gefühle« und »Niedergeschlagenheit« beinhaltet. Im positiven Bereich werden Emo-
tionen wie »Respekt«, »Dankbarkeit«, »Begehren«, »Liebe«, »Ruhe«, »(Selbst-)Reflexion«, »Freude«, 
»Mitleid«, »Verlegenheit« und »Scham« angesiedelt.

11 � Wenn man alle mit dem Begrif f marahet im Zusammenhang stehenden Emotionswörter hinzu-
zählt, komme ich sogar auf 168 Einträge. Marahet hat, wenn es allein steht, die Bedeutung »etwas 
ist verboten«, der Begrif f weist also eine moralische Konnotation auf. Es kommt auch häufig in den 
Bezeichnungen yamarahet o kataotao (etwa: »das körperliche Selbst befindet sich in einem schlech-
ten Zustand«), marahet ta ciriciring (»dreckige Sprache«), marahet ta vazvazey (»schlechte Dinge« bzw. 
»schlechte Ereignisse«), marahet so moin (»böses Gesicht«) sowie als Adjektiv / Adverb (z. B. yamarahet o 
pimasadan; »die Pflanzen sind schlecht gewachsen«) vor.

12 � Der Begrif f marahet so onowned wird in Rau und Dong (2006) nicht aufgeführt, was mich verwundert, 
da er in meinem Material so prominent vertreten ist. Dort findet sich lediglich ein Eintrag zu láhet 
(2006: 502), das in der mir bekannten Sprechweise rahet geschrieben werden müsste. Rau und Dong 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 177

Häufig entsteht das »schlechte Gefühl im Inneren« aus einer frustrierenden  
Situation heraus, etwa wenn Arbeitstätigkeiten alleine ausgeführt werden müssen, 
schlechtes Wetter auftritt, ein Haushalt über kein f ließendes Wasser verfügt, die Al-
koholsucht die Lebensqualität beeinträchtigt oder ältere Personen keine eigenen Kin-
der haben. Auch »Langeweile« (yamangaotok), eintönige Arbeit oder stinkender Müll 
kann bewirken, dass die Tao marahet so onowned empfinden. Bei all diesen Beispielen 
handelt es sich um diffuse und komplexe Empfindungen, die nicht ohne Weiteres in 
einzelne emotionale Qualitäten aufgegliedert werden können (33 Nennungen).

Ein weiterer Anlass, der zu einem marahet so onowned führt, besteht, wenn eine 
Person der »Verachtung« (ikaoya; abo so katentengan; abo so angangayan) durch andere 
ausgesetzt ist oder von diesen in irgendeiner Weise »schlecht behandelt« (jyasnesnekan) 
wird. Eine respektlose Behandlung liegt vor, wenn ein Tao von anderen ausgeschimpft, 
verf lucht oder geschlagen wird, aber auch, wenn Personen ihren spezifischen Aufga-
ben nicht nachkommen (z. B. keine Nahrung für die Haushaltsmitglieder beschaffen). 
Schlechte Gefühle werden ferner geweckt, wenn jemand von anderen »betrogen wird« 
(ni civitan; ni manivet so tao) oder wider Erwarten vom Nahrungstausch ausgeschlossen 
wird. Außerdem gilt es als unhöf lich, jemanden anzuschreien, respektable ältere Per-
sonen nicht zu grüßen oder etwas gewaltsam an sich zu reißen (36 Nennungen). 

Das Marahet-so-onowned-Gefühl »verachteter« / »schikanierter« Personen stellt 
eine dif fuse Mischung aus »unterdrücktem Ärger« (somozi do onowned) sowie einem 
»schmerzenden Inneren« (meyngen so onowned) oder »weinenden Inneren« (mapalavi 
so onowned) dar. Auf der Ebene der Handlungsregulation kommt es vereinfachend 
gesagt zu zwei konträren emotionalen Reaktionen: Entweder eine Person wird »wü-
tend« (somozi) oder aber sie zieht sich zurück und befindet sich in einem depressi-
ven Zustand der »Traurigkeit« (marokow so onowned). Sowohl »Ärger« / »Wut« als auch 
»Traurigkeit« / »Niedergeschlagenheit« können als emotionale Reaktionen auf das 
Empfinden von »Scham« (masnek) angesehen werden, das jedoch ein derart unan-
genehmes Gefühl darstellt, dass es sich tendenziell in diesen beiden Stellvertreter-
emotionen ausdrückt (Lewis 1995; siehe Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Die 
globale Ausgrenzung »verachteter« Personen führt dazu, dass fürsorgliche Sozialbe-
ziehungen zum Erliegen kommen und die betref fenden Individuen »Angst« (mania­
hey) empfinden, da ihr »körperliches Selbst« (kataotao) nun nicht mehr regelmäßig mit 
lebensnotwendiger Nahrung versorgt wird und ihr dauerhaftes Alleinsein die anito 
herbeilockt.

Die Mitglieder einer Haushaltsgruppe sind in vielerlei Hinsicht voneinander ab-
hängig, sie können ihr Überleben nur sicherstellen, wenn sie als Einheit auftreten 
und ihre »Sorgen und Ängste miteinander teilen« (alalow; alalow do vahey). Verschie-
dene haushaltsbezogene Anlässe führen dazu, dass die Tao ein marahet so onowned 
verspüren. Dies ist der Fall, wenn die Ernte auf den Tarofeldern wegen mangelnder 
Wasserzufuhr vertrocknet, antagonistische Gegner sich »widerrechtlich Felder an-
eignen« (teymagom), Kinder »nicht gehorchen« (jimangamizing), Haushaltsangehörige 

übersetzen málahet mit 很不好 (hen buhao), 很壞 (hen huai) bzw. als not good, bad und ateyláhet(ji) als 
非常髒 (feichang zang), 很不好 (hen bu hao), 太壞 (tai huai), 最壞 (zui huai) bzw. als extremely bad. Aus 
der chinesischen Übersetzung 非常髒 (feichang zang) ergibt sich außerdem die bei Rau und Dong 
nicht aufgeführte englischsprachige Übertragung very dirty.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit178

krank werden oder sterben13, wertvolle Gegenstände abhandenkommen oder Fami-
lienmitglieder nach Einsetzen der Dämmerung noch nicht nach Hause zurückgekehrt 
sind14. Heutzutage bereitet den Tao auch die Ausbildung der Kinder »Kopfzerbrechen«  
(marahet o oo), da hierfür in der Regel kein Geld vorhanden ist (22 Nennungen). 

Nach Auffassung der Tao wird ein Haushalt von Schicksalsschlägen ereilt, wenn 
sich deren Mitglieder fehlverhalten. Anlässe, die zu alalow führen, sind deshalb eben-
so »Angst« (maniahey) wie »Scham« (masnek) auslösend. Ein besonders hohes Maß an 
»Angst« besteht, wenn sich in einer Familie ein Todesfall ereignet hat. Die Teilnahme 
an einer Bestattung gilt als eine »äußerst mühsame, anstrengende und gefährliche 
Tätigkeit« (masalit a vazey). Um Schicksalsschläge vom eigenen Haushalt abzuwenden, 
bedarf es ständiger Vorsicht und emotionaler Mäßigung. Die Tao sagen, dass man 
nicht allzu ausgelassen sein sollte, weil sich die tao do to durch »übermäßige Freude«  
(誇張的高興 kuazhang de gaoxing) provoziert fühlen und himmlische Vergeltung üben. 
Eine Person, die immerzu lacht, ist nicht gewappnet, wenn im eigenen Haushalt etwas 
»Schlimmes« passiert. Ein durch alalow herbeigeführtes »schlechtes Inneres« emp-
findet »Kummer«, »Niedergeschlagenheit« und »Verbitterung« (marokow so onowned). 
»Angst« und »Scham« schlagen jedoch nicht in offenen »Ärger« um, da dieser als ein 
Akt des Ungehorsams die gestörte Beziehung zu den statushöheren inapowan und tao 
do to noch weiter trüben würde.

Schließlich kann die »Angst« vor Seelenverlust zu einem marahet so onowned füh-
ren. Wie ich dargestellt habe, befindet sich das »körperliche Selbst« in akuter Gefahr, 
wann immer die Freiseele nicht bei ihm weilt. »Angst« vor Seelenverlust besteht, wenn 
Personen sich »erschrecken« (maogto), unter andauernden »Angst«-Zuständen leiden 
oder mit verunreinigenden Substanzen in Berührung kommen (sechs Nennungen). 
Doch auch hier, wo das »schlechte Innere« primär durch »Angst« erzeugt wird, spielt 
»Scham« eine wichtige Rolle. Den Tao ist »Seelenverlust« »peinlich« (manig), weil er auf 
die eigene »Schwäche« (jioyat; maomei) verweist.

Dimensionen von Angst und Scham und ihre Lokalisierung im körperlichen Selbst
Die kulturspezifischen Appraisals, die zum Erleben von marahet so onowned führen, 
lassen sich in eine soziale und eine supranatürliche Dimension unterteilen. Beide 
sind eng miteinander verwoben, zumeist ist es schwierig, emotionale Geschichten 
ausschließlich einem der beiden Lager zuzuordnen. In der supranatürlichen Di-
mension, in der ein wie auch immer gearteter Kontakt mit (bösartigen) Geistwesen 
und strafenden Gottheiten besteht, dominiert das moralische »Angst«-Gefühl. In 
der sozialen Dimension, die primär auf die Verwandtschaftsgruppe und die Dorf-

13 � In der traditionellen Zeit, in der das Überleben eines Haushaltes in hohem Maße von »Körperkraf t« 
(moyat) abhing, war der Ausfall eines produktiven Haushaltsmitglieds ein einschneidendes Ereignis, 
das die Angehörigen direkt zu spüren bekamen, z. B. durch die daraus resultierenden Nahrungs
engpässe.

14 � Aufgrund der von den anito ausgehenden Gefahren ist es geboten, vor Anbruch der Abenddämme-
rung wieder zu Hause zu sein. Das Nachhausekommen vor Einbruch der Dunkelheit ist zugleich auch 
Ausdruck der »moralischen Rechtschaf fenheit« (apiya so nakenakem) einer Person bzw. des mit ihr as-
soziierten Haushalts. Personen, die erst spät in der Nacht ins Dorf zurückkehren, werden verdächtigt, 
Übles im Schilde zu führen. Man verdächtigt sie, heimlich die Rohre für die Wasserversorgung der 
Felder umgesteckt zu haben, sodass ihr eigener Taro ausreichend gewässert wird, der anderer Leute 
hingegen nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 179

gemeinschaft ausgerichtet ist, kommt dem moralischen »Scham«-Gefühl sowie den 
»Angst« / »Scham«-Mischformen manig und mamo ein zentraler Stellenwert zu.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die miteinander verf lochtenen morali-
schen Gefühle »Angst« und »Scham« als Auslöser für ein marahet so onowned angesehen 
werden müssen. Beide bedrohen die Integrität des »körperlichen Selbst«, wenn auch 
auf unterschiedliche Weise: »Angst« resultiert aus der Wahrnehmung der Schutzlosig-
keit des eigenen »körperlichen Selbst«, die ihre höchste Stufe erreicht, wenn die »Frei-
seele Angst bekommt« (maniahey so pahad) und »panikartig davonf liegt« (somalap so 
pahad). »Scham« hingegen ist eine negative Evaluierung des gesamten »körperlichen 
Selbst«. Genau wie »Angst« kann »Scham« durch eine Aktivierung der Abwehrkräfte 
(d. h. durch demonstrativen »Ärger«) vom »körperlichen Selbst« abgewendet werden. 
Das Übergleiten in einen »wütenden« Zustand verhindert, dass der Körper von un-
angenehmen »Scham«-Gefühlen ergriffen wird. Diese Form der Emotionsregulation 
ist jedoch nicht immer möglich, da sich junge, weibliche und statusniedrige Personen 
respektablen, männlichen und älteren Personen nach den Regeln des iwawalam so tao 
unterzuordnen haben. Normative Sozialordnung und kulturelle Wertvorstellungen 
verhindern in diesem Fall jegliche Demonstration von »Ärger«, der im »Inneren« zu-
rückbelassen werden muss und sich dort nicht selten in ein Gefühl passiver »Traurig-
keit«, »Perspektivlosigkeit« und »Niedergeschlagenheit« umwandelt. 

Es erscheint von daher angebracht, »Angst«, »Scham«, »Ärger« und »Traurigkeit« 
nicht als partielle Qualitäten wahrzunehmen, sondern vielmehr aus einer holistischen 
Perspektive heraus ihre Entfaltungsbewegungen und gegenseitigen Wechselwirkun-
gen zu studieren. Denn wenn wir diese Sichtweise einnehmen, können wir »Ärger« 
und »Traurigkeit« als zwei verschiedene Fließrichtungen einer nach außen bzw. nach 
innen geleiteten Lebenskraft ansehen.15

Interessanterweise kann man im ciriciring no tao nicht sagen: »Das Innere schämt 
sich« oder »Das Innere hat Angst«. Das Gefühl der »Angst« bezieht sich im Wesent-
lichen auf die Freiseele pahad, die durch diese Gefühlsregung in einen irrationalen 
Schreckzustand versetzt werden kann, der für das »körperliche Selbst« lebensbedroh-
lich ist. Die Markierung des Negativen in der Tao-Kultur basiert letzten Endes auf der 
Abwesenheit von pahad vom menschlichen Körper, der nun schutzlos bösartigen Ein-
f lüssen ausgeliefert ist. Das Empfinden von »Scham« betrif ft hingegen ausschließlich 
das »körperliche Selbst«, das in seiner Gesamtheit von dieser Emotion erfasst wird. 
Aus diesem Grund ist »Scham« eng mit Körperscham verbunden, die sich bei den Tao 
zusätzlich durch körperliche »Schwäche« ( jimoyat) und mangelnde Körperbeherr-
schung ausdrückt (siehe Kapitel 14, Abschnitt Mangelnde Körperbeherrschung). Der Ort, 
an dem die diversen Gefühlsregungen des »Ärgers« und der »Traurigkeit« als emotio-
nale und affektive Reaktionen auf die Induktion von »Angst« und »Scham« entstehen, 
ist das »tiefste Innere«, in das externe »schlechte Dinge« durch Unvorsichtigkeit oder 
persönliche »Schwäche« hineingelangen können oder von den Betroffenen auf aktive 
Weise »hineingelegt werden« (pangain do onowned).

15 � Diese Lebenskraf t gleicht in vielerlei Hinsicht dem chinesischen 氣 (qi)-Konzept, was u. a. auch  
dadurch ersichtlich wird, dass die Tao als chinesischsprachige Bezeichnung für »Ärger« / »Wut« bei-
nahe ausschließlich 生氣 (shengqi) verwenden, was so viel wie »Freisetzung von qi« bedeutet (siehe 
Abschnitt Ärger-Regulation).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit180

Es gibt eine Reihe von Gefühlsregungen, die mit einem marahet so onowned in Verbin-
dung stehen, aber separat bezeichnet werden können. Schmerzen können nicht nur 
im Körper, sondern auch im »Inneren« eines Menschen empfunden werden, man sagt 
dann »das Innere schmerzt« (meyngen o onowned). Hierunter ist ein permanenter Zu-
stand des »Grübelns« (pannaknakman) zu verstehen, der sich wie Kranksein anfühlt. 
Eine weitere Übersetzungsmöglichkeit für meyngen o onowned ist »traurig sein« (難過 
nanguo). Im ciriciring no tao gibt es keinen Begriff, der die Emotion »Traurigkeit« als 
solche bezeichnet. Man kann »Traurigkeit« nur annähernd umschreiben, indem man 
einen körperlich empfundenen Schmerz ausdrückt oder auf ein diffuses »schlechtes 
Gefühl« (marahet so onowned) verweist. »Traurigkeit« ist bei den Tao ebenso wie bei den 
Tahitianern (Levy 1973) hypokognisiert (siehe Kapitel 15).16

Apiya so onowned
Apiya so onowned (»gutes« oder »angenehmes Inneres«) tritt in den von mir erhobenen 
emotionalen Geschichten mit insgesamt 34 Nennungen deutlich weniger häufig auf 
als marahet so onowned.17 Das Apiya-so-onowned-Gefühl ist immer auf das »körperliche 
Selbst« (kataotao) ausgerichtet. Alles, was für den Körper gut ist, was ihn stärkt und am 
Leben erhält, wird als makapiya so kataotao bezeichnet. Wenn alte Leute ihre körper-
lichen Beschwerden überwunden haben und trotz Schmerzen zum Arbeiten auf die 
Felder gehen, fühlen sie sich apiya so onowned. Wenn sich die Tao nach getaner Arbeit 
auf dem tagakal »entspannen« (ipeylamney) und mit anderen unterhalten, »fühlt sich 
ihr Inneres gut an«. Vor allem aber »geht es dem Inneren gut«, wenn reichlich Nah-
rung vorhanden ist. Tao-Männer frohlocken innerlich, wenn sie Fische fangen, weil 
sich die Mitglieder ihres Haushalts an diesem Tag »satt essen« (mabsoy) können. Frau-
en und Kinder »freuen sich« (masarey), wenn die Männer mit ihrem Fang nach Hause 
kommen und »empfinden Dankbarkeit in ihrem Inneren« (somarey so onowned). Eine 
regelmäßige Versorgung mit Nahrung ist wichtig, denn wer länger nichts gegessen 
hat, befindet sich in einer »gereizten Stimmung« (mindok), aus der leicht »Ärger« und 
»Wut« erwachsen können.

Häufig wird apiya in der Form ikapiya benutzt, was so viel heißt wie »etwas (noch) 
besser machen« oder »etwas hinzufügen«. Ikapiya steht in einem umfassenden Sinn 
für das Prinzip der Vermehrung, für das Wachsen und Gedeihen der Taropf lanzen, 
das Anwachsen der Ziegenherden, die sukzessive Erweiterung des Hauses, die Akku-
mulation von Geld, die Zeugung vieler Nachkommen und mit all dem verbunden: für 
einen Zuwachs an Status. Das Prosperieren eines Haushalts oder einer Verwandt-
schaftsgruppe lässt sich aus Sicht der Tao auf eine »moralisch rechtschaffene Gesin-
nung« (apiya so nakenakem) zurückführen, die von den Ahnen mit ihrem Segen belohnt 
wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und Nahrungstausch).

16 � Aber auch das Chinesische weist keine konzeptuelle Entsprechung zur deutschen »Traurigkeit« auf: 
Die übliche Übersetzung 難過 (nanguo) bedeutet wörtlich »etwas ist schwer auszuhalten« – wobei 
難 (nan) für »schwierig« oder »schwer« steht und 過 (guo) »passieren« oder »verbringen« bedeutet.

17 � Steht apiya für sich allein, so bedeutet es »etwas ist gut« oder »man darf«, d. h., es besitzt ebenso wie 
marahet einen moralischen Unterton. Darüber hinaus tritt apiya in vielen verschiedenen Kontexten 
auf, wie z. B. makapiya so kataotao (»gut für das körperliche Selbst«), apiya vazey (»gute Sache« bzw. 
»gutes Ereignis«), apiya amizngen (»gut anzuhörende Sprache«), apiya a tao (»hübscher Mensch«) oder 
yapiya piyalalamen (etwa: »guter Zeitvertreib« oder »amüsant«).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 181

Wenn Tao-Männer auf dem Meer fischen oder in die Bergwildnis eindringen, um 
Bäume zu schlagen, müssen sie unbedingt über ein apiya so onowned verfügen sowie 
»mutig« und »tapfer« (mavohwos) sein. Denn sie begeben sich in eine Gefahrenzone, in 
der sie auf anito treffen könnten. Damit die bösartigen Geistwesen ihnen nichts anha-
ben können, dürfen sie weder »Angst« empfinden noch sich schwach fühlen.18 Um das 
überlebenswichtige Apiya-so-onowned-Gefühl zu erzeugen, trinken die meisten Tao-
Männer vor derartigen Tätigkeiten Alkohol.19 Der Alkoholgenuss bewirkt, dass ihr »In-
neres gefestigt ist« (mapaned so onowned) und »in einen ruhigen Zustand« (mahanang 
so onowned) versetzt wird. »Festigung« und »Ruhe« sind notwendige Voraussetzungen, 
um die Freiseele an das »körperliche Selbst« zu binden, sodass kein Seelenverlust zu 
befürchten ist. Apiya so onowned ist somit ein positives Gefühl der Selbstbehauptung in 
einer als gefährlich wahrgenommenen Umgebung.20

Transformation von somozi do onowned in etwas Gutes
Bei den Tao ist der Einf luss des Wetters auf die Gemütsverfassung der Menschen be-
sonders stark ausgeprägt. Bei »schlechtem Wetter« (kakawan yamalahet) kann keine 
Nahrung produziert werden, da kalte Winterwinde, Stürme und tagelange Regen-
güsse ein Verlassen des Wohnhauses verhindern (was in der traditionellen Zeit dazu 
führte, dass die Tao vorübergehend wenig oder nichts zu essen hatten). Die erzwun-
gene Untätigkeit bewirkt, dass die Tao über ein »schlechtes Inneres« verfügen, das 
sich »wie ein Regenschauer« ( yakmey yamajimey onowned) anfühlt.

Ganz anders stellt sich die Situation hingegen bei »gutem Wetter« (kakawan yapiya) 
dar: Das soziale Leben erwacht aus seiner Starre, das Dorf ist voller Menschen, die 
zu ihren Feldern auf brechen und diversen Arbeitstätigkeiten nachgehen. Die Meeres-
oberf läche ist wieder ruhig, die Männer können mit ihren Booten zum Fischen hin-
ausfahren. Sie fühlen sich apiya so onowned, weil es Fisch zu essen geben wird und sie 
als Gruppe beisammen sein können. Ein »Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowned) 
stellt sich ein, weil im »gleißenden Sonnenschein« (ararow) von den lichtscheuen anito 
keine Attacken zu befürchten sind.

Auch führt die Wiederaufnahme der Nahrungsmittelproduktion bei gutem Wet-
ter dazu, dass die Tao sich nach Tagen des Wartens endlich wieder als »wirkungs-
mächtig« (moyat) erfahren können. Denn um sich des eigenen Funktionswertes zu 
vergewissern, ist es notwendig, die selbst erwirtschafteten oder erbeuteten Lebens-
mittel in den Händen zu halten. Vor allem durch harte körperliche Arbeit bekommen 
die Tao die problematischen Gefühlsregungen in ihrem »Inneren« unter Kontrolle. 

18 � Eine ähnliche Situation besteht, wenn die Tao ohne Begleitung nach Taiwan reisen oder nachts allein 
am Friedhof vorbeigehen müssen.

19 � Die kulturelle Notwendigkeit, über ein »gutes Inneres« zu verfügen, ist einer der Hauptgründe, wes-
halb heute auf Lanyu ein gravierendes Alkoholproblem besteht. Der Alkohol wird von vielen Tao be-
nötigt, um ihre in der Kindheit erzeugte »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) immer wieder aufs 
Neue zu überwinden.

20 � Wenn sich eine Person hingegen »mutlos« (jimavohwos) fühlt, wird sie lieber von bestimmten Arbeits-
aufgaben Abstand nehmen und es vorziehen, zu Hause zu bleiben. Sie weiß, dass sie an diesem Tag 
den anito nicht gewachsen ist. In diesem Fall kann es vorkommen, dass sie von anderen als »ängstlich« 
oder »zaghaf t« ( yalikey so onowned) verspottet wird. Die Induktion des moralischen »Scham«-Gefühls 
soll zu einer Überwindung des moralischen »Angst«-Gefühls führen – ein weiteres Beispiel für die 
multiplen Wechselwirkungen zwischen maniahey und masnek.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit182

Der »im Inneren verborgene Ärger« (somozi do onowned) darf im Dorf nicht freigesetzt 
werden, weil die sozio-normativen Regeln der Altershierarchie sowie die sozial-rela-
tionale Orientierung der Tao dies nicht erlauben (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Altershier­
archie). »Schlechte Gefühle« haben innerhalb der sozialen Gemeinschaft keinen Platz, 
sie müssen von den Tao hinaus auf die Felder und in die Zone der »Wildnis« getragen 
werden, um dort durch Kraft und Ausdauer in etwas »Gutes« und »Vitales« (apiya) 
transformiert zu werden. Durch emsige Arbeit verwandelt sich ein marahet so onowned 
in ein apiya so onowned, das auf einmal »Freude« und »Stolz«21 anstelle von »Ärger«, 
»Neid« und »Rachsucht« empfindet.

Die Transformation von etwas »Schlechtem« in etwas »Gutes« findet sich auch beim 
Einweihungsritual der »großen Kanus« (cinedkeran): Das kurze und heftige – wenn auch 
gespielte – Ausleben des eigenen »Ärgers« (somozi) erlaubt Tao-Männern, Konf likte 
innerhalb der Verwandtschaftsgruppe sowie der Dorfgemeinschaft abzubauen. Der 
durch das »Schütteln der Fäuste« (manwawey) demonstrierte »Ärger« wird auf seinem 
Höhepunkt in eine nahezu übermenschliche kollektive »Kraft« (moyat) umgewandelt, 
die benötigt wird, um das tonnenschwere Kanu in die Luft zu werfen. Die am Ritual 
teilnehmenden Männer erleben einen Moment der Katharsis, eine psychische Reini-
gung von ihren im onowned unterdrückten »schlechten Gefühlen«. Die auswärtige 
Lenkung des »Ärgers« auf die Felder und in die Zone der »Wildnis« bzw. seine Um-
wandlung in »Kraft« und »Stärke« ist eine kulturspezifische Strategie der Emotions-
regulation, die durch den Einf luss der modernen Lebensweise jedoch allmählich an 
Bedeutung verliert.22 Bis vor wenigen Jahrzehnten mussten sich alle Tao ihren Lebens-
unterhalt durch harte körperliche Arbeit verdienen, es gab keine alternativen Lebens-
entwürfe. Kinder und Jugendliche verstanden von sich aus, dass sie sich frühzeitig an 
der Nahrungsproduktion beteiligen mussten, um zur Absicherung ihres Haushaltes 
beizutragen. Aufgrund der schrumpfenden Bedeutung der Feldarbeit sowie auch der 
mangelnden Gelegenheiten hierfür besteht für jüngere Generationen heute das Prob-
lem, dass sie sich ihres »im Inneren angestauten Ärgers« nicht mehr einer Katharsis 
gleich während der Feldarbeit entledigen können. Zwischen Schule und traditioneller 
Verwandtschaftsgruppe zerrieben, müssen sie nach neuen Wegen suchen, um ihre 
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) zu überwinden.

Sozial-relationale Auffassung von Scham
Aus der Perspektive der sozialen Gemeinschaft sind »Scham« (masnek) und »Verlegen-
heit« (manig) etwas »Positives« (apiya), da sie zum Zusammenhalt der sozialen Ord-
nung beitragen. Das Gefühl, sich zu »schämen«, ist zwar für den Einzelnen äußerst 
unangenehm, doch bewirkt es auf effiziente Weise eine Anbindung an die sozialen 

21 � Die Tao dürfen nicht of fen zeigen, dass sie »stolz« (mazwey) sind, weil sich der Einzelne nicht über  
die Gruppe erheben darf. Aus diesem Grund muss das »Stolz«-Gefühl als »(gegenseitige) Freude«  
(masarey) maskiert werden.

22 � Auch wenn Gefühle und lokale Strategien der Emotionsregulation fortlaufenden Veränderungen 
ausgesetzt sind, wandeln sie sich nicht im selben Tempo wie andere Phänomene, die eher an der 
Oberfläche angesiedelt sind. Rüstige Großeltern, die in der Tao-Gesellschaf t den Ton angeben, leben 
nach wie vor nach dem althergebrachten Muster. Die Elterngeneration traut sich nicht, ihnen zu wi-
dersprechen – auch wenn Väter und Mütter genau wissen, dass heutige Kinder ihr zukünf tiges Leben 
nicht mehr an der traditionellen Lebensweise ausrichten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 183

Normen des iwawalam so tao. Da jede Verwandtschaftsgruppe sich selbst eine »gute 
Denk- und Fühlweise« (apiya so nakenakem) bescheinigt und Fehlverhalten primär bei 
antagonistischen Gegnern ausmacht, sind es nach Auffassung der Tao in der Regel die 
anderen, die sich »schämen« müssen. An das eigene »körperliche Selbst« werden Ge-
fühle der »Scham« nach Möglichkeit nicht herangelassen: Sie werden entweder »nicht 
beachtet« (jiozayan), erfolgreich abgewehrt (was zu einer »Ärger«-Reaktion führt) oder 
aber im »tiefsten Inneren« verborgen. Da sich die eigene »Scham« einem offenen Dis-
kurs entzieht, beschränkt sich das »Scham«-Konzept der Tao auf seine sozial-relatio-
nale Komponente.23 Dies wurde u. a. auch bei der Methode des pile sorting deutlich, bei 
der die Befragten die »Scham«-Emotionswörter masnek, manig und mamo zusammen 
mit »Freude« (masarey) und apiya so onowned legten.

Es besteht eine Korrelation zwischen »gutem Wetter« und dem Zusammenkommen 
größerer Gruppen, weil das Wohnhaus der engeren Verwandtschaftsgruppe vorbehal-
ten ist und sich soziales Leben zumeist im Freien abspielt. Menschenansammlungen ha-
ben den Vorteil, dass der von den antagonistischen Gegnern empfundene »Groll« (somozi 
do onowned) nicht an die Oberf läche gelangt, da »schamloses Benehmen« (jyasnesnekan) 
sich vor unbeteiligten anderen nicht ziemt. Wenn sich Personen in der Dorföffentlich-
keit streiten, »dreckige Sprache« benutzen oder gar handgreif lich werden, »tratschen« 
(ikazyiak) die Dorf bewohner hinter den Rücken der Betroffenen, sodass diese an Sta-
tus und Ansehen verlieren. Die »Angst« vor sozialer Ausgrenzung führt zu einer Ver-
besserung der sozialen Umgangsformen. Bei »schönem Wetter« tritt auf einmal die 
Dorfgemeinschaft der Tao in Erscheinung: Nicht verwandte Männer, die sich in der 
Nähe der vanwa auf halten, eilen herbei, um eintreffende Boote an Land zu ziehen. Auf 
dem tagakal sitzen verfeindete Personen mit anderen Dorf bewohnern zusammen und 
lassen sich von ihren gegenseitigen »schlechten Gefühlen« nichts anmerken. Wenn 
genügend Kinder aus der Peergruppe anwesend sind, entsteht ein positives soziales 
Klima, in dem selbst Kinder aus verfeindeten Verwandtschaftsgruppen friedlich mit-
einander spielen. In der Dorföffentlichkeit werden die Tao zu Gleichen unter Gleichen, 
bestehende Differenzen treten in den Hintergrund.

Die Tao sagen, dass jüngere Kinder von allen Dorf bewohnern gemeinsam be-
aufsichtigt und in wichtigen Dingen unterwiesen werden. Diese Aussage muss je-
doch relativiert werden, weil kollektive Fürsorglichkeit im Umgang mit Kindern nur 
unter optimalen Bedingungen innerhalb der Dorföf fentlichkeit zu beobachten ist. 
So kann es sein, dass ein Mann das Kind seiner Feinde vor den versammelten Dorf-
bewohnern »ermahnt« (nanaon), nicht auf der Hafenmauer entlangzuturnen, weil 
dieses Verhalten gefährlich ist. Ob sich derselbe Mann auch in der Alleinsituation 
dem Kind gegenüber auf fürsorgliche Weise verhalten würde, ist jedoch fraglich. Am 
wahrscheinlichsten ist es, dass er das turnende Kind »ignoriert« (jiozayan) und so-
mit seinem Schicksal überlässt (d. h. hinnimmt, dass es ggf. stürzt und sich verletzt).  
Korrektes soziales Verhalten, wie es in den Benimmregeln des iwawalam so tao definiert 
wird, beschreibt eine Soll-Realität, die nur vorübergehend zu einer Ist-Realität wer-
den kann. Angehörige antagonistischer Gruppen verhalten sich zueinander nur dann 
auf prosoziale Weise, wenn die »schützenden Augen der Scham« über sie wachen. Aus 

23 � Die Tao-Gesellschaf t steht demnach im scharfen Kontrast zu vielen westlichen Gesellschaf ten, 
in denen »Scham« überwiegend negativ evaluiert wird, weil die eigenen Gefühle im Vordergrund  
stehen und die sozial-relationale Komponente hinter diesen zurücktritt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit184

Kinderperspektive ist das Verhalten von Personen der Outgroup (egal ob Erwachsene 
oder Kinder) letztlich unberechenbar, weil es sich je nach Situation verändert. Es gibt 
Orte, die sicherer sind als andere, Tageszeiten, an denen Schikanen unwahrscheinlich 
sind, und größere Menschenansammlungen, die vor verbalen oder tätlichen Übergrif-
fen schützen. Doch immer bleibt eine ambivalente Grauzone bestehen, vor der sich  
die Tao nur durch erhöhte Vorsicht und Achtsamkeit schützen können.

Zwischen »Angst« und »Scham« besteht ein sozialräumlicher Zusammenhang, 
denn wenn Personen das als sicher geltende Dorf verlassen und in die als gefährlich 
empfundene Wildnis vordringen, entfernen sie sich zugleich aus dem Einf lussbereich 
des moralischen »Scham«-Gefühls. Je weiter sich die Tao vom zivilisatorischen Zent-
rum fortbewegen, desto weniger haben andere ihre Handlungen im Blick. In den Fel-
dern und Obstgärten beginnt eine Zone, in der zunehmend das Recht des Stärkeren 
gilt. Während soziales Verhalten im Zentrum durch die soziokulturellen Regeln der 
Altershierarchie und der »Scham« vorgegeben wird, muss Status in der Peripherie erst 
ausgehandelt werden. In der Wildnis geht es darum, schwächeren anderen (Menschen 
ebenso wie Geistwesen) durch demonstrativen »Ärger« (masozi; somozi) »Angst« ein-
zujagen, um so zu bestimmen, wer einf lussreicher und mächtiger ist (siehe Abschnitt 
Ärger-Regulation). Der Pfad in die Wildnis führt von der sichtbaren Domäne der leben-
den Menschen in das unsichtbare Reich der Geistwesen. Wenn sich Angehörige nicht 
verwandter oder antagonistischer Verwandtschaftsgruppen in der Wildnis begegnen, 
ist feindseliges Verhalten nicht ausgeschlossen. Unbeobachtete Momente werden aus-
genutzt, um persönlichen Gegnern zu schaden. Die Bandbreite böswilliger Handlun-
gen reicht von verbalen Beleidigungen bis hin zu Tötungsversuchen. Personen, die in 
der Wildnis von ihren Feinden schikaniert wurden, können hierüber im Dorf nicht 
sprechen, weil es keine Mitwissenden gibt, die den entsprechenden Vorfall bestätigen 
könnten.

Ein marahet so onowned stellt sich ein, wenn die Tao intensiven »Angst«- und 
»Scham«-Gefühlen ausgesetzt sind, ein apiya so onowned ist hingegen Ausdruck eines 
positiven Grundgefühls, bei dem diese beiden unangenehmen Gefühlszustände wei-
testgehend abwesend sind. Während ein »schlechtes Inneres« auf emotionale und af-
fektive Zustände verweist, in denen die Tao allein sind bzw. sozial exkludiert werden, 
verhält es sich bei einem »guten Inneren« genau andersherum, denn hier steht die 
soziale Inklusion im Vordergrund. Das übergeordnete Ziel menschlicher Aktivität ist 
deshalb das sichere Eingebundensein in die soziale Gruppe. 

Die Tao verbringen ihre Zeit nach Möglichkeit innerhalb der Verwandtschafts-
gruppe oder aber zusammen mit ihren Altersgenossen. Personen, die es vorziehen, 
allein zu sein oder längere Zweiergespräche führen, sind suspekt, man wirft ihnen 
Geheimniskrämerei vor. Die Alleinsituation wird von den meisten Tao als ein vulne-
rabler Zustand erfahren. Die Wahrscheinlichkeit, von Anito-Geistwesen besessen zu 
werden, ist signifikant höher, wenn man allein wohnt, da es den Betroffenen dann 
schwerer fällt, ihre »schlechten Gefühle« im onowned zu belassen. »Schlechte Dinge« 
können durch die Anwesenheit anderer Personen besser vom »körperlichen Selbst« 
ferngehalten werden, weil der Einzelne in der sozialen Situation »gehemmt« (kanig) ist 
und sein Verhalten an die sozialen Normen anpasst (bzw. weil die anito sich vor Men-
schenansammlungen fürchten). Diese »Hemmung« ist ein Ausdruck der im Verbund 
wirkenden moralischen Gefühle »Angst« und »Scham«, die häufig derart ineinander 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 185

verwoben sind, dass sie nicht mehr als separate emotionale Qualitäten differenziert 
werden können.24

Überwindung von Angst und Scham durch kulturelles Wissen
Die Tao fühlen sich außerdem apiya so onowned, wenn sie über ein »wissendes Inne-
res« (katengan so onowned) verfügen. Das »Wissen« (katentengan), das sie »in ihr Inneres  
hineinlegen« (pangain do onowned), bewirkt, dass ihr onowned auch in schwierigen Si-
tuationen »ruhig bleibt« (mahanang so onowned) und nicht in Erregung versetzt wird. 
Da kulturelles Wissen sukzessive über die gesamte Lebensspanne erworben wird, 
gelten vor allem ältere Personen als »wissend« (mataneng). Aus Sicht der Tao hängen 
»Wissen«, »innere Ruhe« und »Angstlosigkeit« (jimaniahey) miteinander zusammen. 
Wenn beispielsweise eine erfahrene, ältere Frau auf ihr Tarofeld kommt und sieht, 
dass die Pf lanzen aufgrund eines Problems mit der Wasserversorgung verdorrt sind, 
so überlegt sie mit ihrem katengan so onowned, wie sie die angeschlagenen Pf lanzen 
wieder zum Gedeihen bringen kann.

Um die frühkindliche »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) im Laufe des So-
zialisationsprozesses zu überwinden, müssen Tao-Kinder sukzessive kulturelles Wis-
sen erwerben und zunehmend »furchtloser« – d. h. »mutiger« (mavohwos) – auftreten. 
Dies drückt sich u. a. darin aus, dass sie Gefahrensituationen trotzen und nicht mehr 
vor diesen davonlaufen. Der Prozess der »Angst«- und »Scham«-Überwindung ist mit 
positiven Gefühlen behaftet. Heranwachsende, die diese Aufgaben gut meistern, füh-
len sich apiya so onowned. Wenn ältere Kinder oder Jugendliche zunehmend besser in 
der Lage sind, eigene Bedürfnisse zu regulieren und eine sozial-relationale Denkweise 
zu entwickeln, bezeichnet man ihr »Inneres« als makaveyvo so onowned. Das bedeutet, 
dass ihr onowned nun »reif« (成熟 chengshou) geworden ist und sie in der Lage sind, 
Entscheidungen »auf sich alleine gestellt« (maveyvo) zu treffen. Wenn ein älteres Ge-
schwisterkind versteht, dass es einem jüngeren das Spielzeug geben muss, weil dieses 
ansonsten weint, dann ist diese Einsicht sowohl mit einem makaveyvo so onowned als 
auch einem apiya so onowned verbunden. Makaveyvo so onowned ist ein angenehmes Ge-
fühl persönlicher Reife, das mit einem Statuszuwachs einhergeht. Wer makaveyvo ist, 
»versteht die Dinge« und »kann sich Sachen ausdenken«.25

24 � Die Tao dürfen keine Anzeichen von »Angst« oder »Schwäche« zeigen, weil dies beschämendes Ver-
halten durch andere nach sich ziehen würde. Da Beschämungen zu Statusverlust und sozialer Aus-
grenzung führen, haben die Tao »Angst« vor negativen Evaluierungen durch andere. Im ersten Fall 
wird »Angst« durch »Scham« reguliert, im letzterem hingegen »Scham« durch »Angst«. Aus diesen 
beiden Grundszenarien ergeben sich zahlreiche soziale Situationen, in denen die beiden moralischen 
Gefühle »Angst« und »Scham« miteinander verschmelzen.

25 � Des Weiteren kann das onowned »anwachsen und groß werden« (rako so onowned), sich aber auch 
wieder »zusammenziehen und schrumpfen« ( yalikey o onowned). Je mehr Wissen ein Mensch in sei-
nem »Inneren« ansammelt, desto größer wird das onowned. Eine Person mit einem rako so onowned 
»verhält sich anderen gegenüber auf höfliche Weise« (manganyanig), weil sie ihr Verhalten am iwa-
walam so tao ausrichtet. Personen, die über ein »großes Inneres« verfügen, sind mit der Fähigkeit 
zum »Nachdenken« (manaknakman) ausgestattet; sie bekommen keine »Angst« und werden auch 
nicht so schnell »wütend«. Der Umstand, dass Kinder »es lieben, wütend zu werden« (masosolien), 
ist ein Ausdruck ihres »kleinen Inneren« ( yalikey o onowned). Da sie erst wenig kulturelles Wissen er-
worben haben, verhalten sie sich häufig auf sozial verwerfliche Weise. Ein »kleines Inneres« ist bei 
Kindern der Dauerzustand. Das »Innere« kann aber auch bei erwachsenen Personen vorübergehend 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit186

Das Brustorgan nakenakem

Das nakem26 oder nakenakem27 ist das zweite kulturelle Organ, das näher beschrieben 
werden muss, um ein Verständnis von Person, Emotion und Emotionsregulation bei 
den Tao zu entwickeln. Ich habe es bereits an verschiedenen Stellen erwähnt, da es 
kaum möglich ist, über die Ethnopsychologie der Tao zu schreiben, ohne auf dieses 
Organ zu verweisen. Es wird in der Brust lokalisiert und gilt als ein transzendenta-
ler Aspekt des physischen »Herzens« (taoz).28 Geeignete Übersetzungen für nakenakem 
sind »Denkvermögen« (想法 xiangfa), »Idee« (心裡想的 xinli xiangde) sowie »emotio-
naler Zustand« (心情 xinqing). Darüber hinaus spiegelt es den eigenen Willen wider 
und ist für das Erinnern und moralische Urteilen zuständig.29 Vorgänge des Denkens 
und Fühlens lassen sich aus Sicht der Tao nicht voneinander trennen, es findet keine 
Unterscheidung in Emotion und Kognition statt, wie sie für westlich geprägte Gesell-
schaften charakteristisch ist.

Nakenakem und onowned stehen im ständigen Austausch miteinander und bedin-
gen sich gegenseitig. Ein apiya so onowned bewirkt, dass auch die Denk- und Fühlweise 
der Menschen »gut« ist, was einer »moralisch rechtschaffenen Gesinnung« (apiya so 
nakenakem) gleichkommt. Obwohl sich ein marahet so onowned negativ auf den Zustand 
des nakenakem auswirkt, ist dieses den Launen des onowned nicht bedingungslos aus-
gesetzt, denn eine – wenn auch bisweilen schwer zu meisternde – Entwicklungsauf-
gabe besteht bei den Tao darin, dass das Denk- und Fühlorgan trotz eines »schlechten 
Inneren« seine »moralisch rechtschaffene Gesinnung« beibehält.

Das Denken und Fühlen des nakenakem orientiert sich idealerweise an den so-
zialen Normen des iwawalam so tao. Es wird nicht wie das onowned von der eigenen 
Bedürfnisbefriedigung im Hier und Jetzt angetrieben. Seine moralische Höherwer-
tigkeit äußert sich darin, dass es in der Brustregion oberhalb des onowned angesie-
delt ist. Die mit dem »tiefsten Inneren« verbundenen unreinen Verdauungsprozesse 
der Bauch- und Darmgegend üben keinen direkten Einf luss auf das nakenakem aus. 
Der moralisch verwerf liche Status des onowned besteht in den sich dort abspielenden 
problematischen Gefühlsregungen, die eine Gefahr für das soziale Gemeinwesen dar-
stellen und nach Auffassung der Tao keine genuin menschlichen Gefühle darstellen.  
Nakenakem und onowned stehen in einer hierarchischen Beziehung zueinander, die 
sich aus den binären Oppositionen oben und unten, rein und unrein sowie moralisch 

»zusammenschrumpfen«, etwa wenn diese »Angst« oder ein »gruseliges Gefühl« (maliliw na kama-
spet) vor einer bestimmten Sache, Tätigkeit oder einem Ort empfinden. So wird etwa ein Mann, der 
»Angst« hat, zu einer Arbeitstätigkeit in der »Wildnis« aufzubrechen, von seinen Angehörigen als 
Feigling beschimpf t.

26 � Der Begrif f nakem existiert auch in anderen philippinischen Sprachen, so bezeichnet er etwa im Ilu
kano »soul consciousness, mind, and intellect« (Apostol 2010: 269).

27  �Nakenakem ist die reduplizierte Form von nakem, durch die angedeutet wird, dass das Brustorgan 
über diverse Inhalte verfügt.

28 � In seltenen Einzelfällen lokalisierten meine Informanten das nakenakem hiervon abweichend im 
»Kopf« (oo). Diese Zuordnung hängt vermutlich mit der Übernahme westlichen Wissens zusammen. 
Jüngeren Tao ist aufgrund ihrer Schulbildung bekannt, dass sich nach westlicher wissenschaf tlicher 
Auf fassung kognitive und af fektive Prozesse im Gehirn abspielen.

29 � Rau und Dong (2006: 513) übersetzen nakenakem außerdem mit »im Herzen« (心裡 xinli), »Absicht«  
(心意 xinyi) und »Bedeutung« / »Meinung« / »Wille« (意思 yisi).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 187

»gut« (apiya) und moralisch »schlecht« (marahet) herleitet (vgl. Kapitel 5, Abschnitte Bös­
artige Geistwesen und Körperseele).

Bei den Inhalten des nakenakem handelt es sich nicht um gefühlsartige Impulse, 
sondern um eine wechselseitige Verankerung von Gefühltem und Gedachtem. Da sich 
das im nakenakem Gedachte idealerweise am iwawalam so tao orientiert, ist das Ge-
fühlte mit normativen Vorstellungen durchdrungen. Die Tao fühlen in ihrem nakena­
kem normalerweise das, was sie nach den kulturellen Gefühlsregeln ihrer Gesellschaft 
in einem gegebenen Moment fühlen sollten. Das nakenakem verfügt aufgrund seiner 
Anbindung an die sozialen Normen über die Fähigkeit zur Selbstkontrolle und ist dazu 
befähigt, als emotionsregulatorische Instanz aufzutreten (s.u.). Es gibt im ciriciring no 
tao eine Reihe von Redewendungen, die auf die Fähigkeit des nakenakem zur volitio-
nalen Kontrolle verweisen. So kann eine Person »bewusst [bestimmte Inhalte] in ihr  
nakenakem hineinlegen« (ipeypangayan do nakem), sich einer Selbstprüfung unterzie-
hen (kalen so nakem; wörtlich: »das eigene Herz suchen«), »nachdenken« bzw. »sich et-
was ausdenken« (manakem) oder »Selbstref lexion betreiben« (pannaknakman).30

So lange das nakenakem seine Kontrollfunktion aufrechterhalten kann, sprechen 
die Tao von einem apiya so nakenakem. Doch wenn das »körperliche Selbst« Seelenver-
lust erleidet oder von bösartigen Anito-Geistwesen besessen wird, ist das nakenakem 
nicht mehr zur Regulation seiner Gedanken und Gefühle in der Lage. Die im onowned 
verborgenen Gefühlsregungen dringen ungefiltert an die Oberf läche, was sich in »ver-
werf lichem Verhalten« (marahet so iyangey) niederschlägt. »Moralisch rechtschaffe-
nes« und »moralisch verwerf liches Verhalten« (marahet so nakenakem) lässt sich somit 
unmittelbar auf die An- bzw. Abwesenheit der Freiseele pahad zurückführen.

Anders als beim onowned ist es nicht möglich zu sagen, »das nakenakem freut sich« 
oder »das nakenakem ist erzürnt«. Die im nakenakem enthaltenen emotionalen Zu-
stände werden in ihrer Gesamtheit entweder als gut oder schlecht bewertet. Hieraus 
wird ersichtlich, dass die Tao dem eigenen emotionalen Empfinden beim moralischen 
Urteilen und Handeln nur eine untergeordnete Position beimessen. Sie werden nicht 
dazu angeleitet, ihre Gefühlswelten zu erforschen und zu durchleuchten.

Erwerb kulturellen Wissens durch Sprache
Die Inhalte des nakenakem artikulieren sich im »Verhalten« (iyangey) der Menschen, wo-
bei die Tao zwischen »gewählten Verhaltensweisen« (ahapansya) und »sprachlichem 
Ausdruck« (imimincin) unterscheiden. Die Befähigung des nakenakem zur »Sprache« 
(ciring) ist ein zentraler Unterschied zum onowned, dessen Gefühlsregungen kaum ver-
balisiert werden können. Das Medium Sprache ermöglicht dem nakenakem, kulturelles 

30 � Das Verb manakem beschreibt verschiedene Denk- und Fühlprozesse des nakenakem: Ich kann mich 
daran »erinnern« (manakem), einer anderen Person wie versprochen etwas vom Fischfang abzuge-
ben. Wenn mir jemand Süßkartof feln gegeben hat, dann »merke« (manakem) ich mir das, um die 
Gabe bei passender Gelegenheit zu erwidern. Ich kann an meine Geschwister in Taiwan »denken« 
(manakem), die ich schmerzlich vermisse. Auch kann ich mir »vorstellen« (manakem), wie ich zu-
künf tig die Tao-Sprache erlernen werde, und bei dieser Vorstellung große Freude empfinden. Es 
ist wichtig, die eigenen Gedanken zu kontrollieren und nach Möglichkeit »nur Gutes zu denken / zu 
empfinden« (apiya so pannaknakman). Auf diese Weise sollen die Inhalte des nakenakem an die  
normative Ordnung des iwawalam so tao angebunden werden. Gedanken und Gefühle, die der nor-
mativen Ordnung zuwiderlaufen, sind potenziell »Angst« auslösend.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit188

Wissen in sich aufzunehmen und zu speichern. Auf diese Weise können Traditionen 
bewahrt und soziale Normen und kulturelle Werte vermittelt werden.

Das kulturelle Wissen der Tao findet seine Fixierung in den mündlichen Überlie-
ferungen des iwawalam so tao. Der Begriff iwawalam bezeichnet das »Zu-Sprache-Ge-
wordene« und steht für die Gesamtheit aller sprachlichen Äußerungen der Ahnen, die 
im kollektiven Gedächtnis der Tao tradiert sind. Das iwawalam so tao ist ein das gesamte 
Leben umfassender moralischer Kodex, der sowohl Verhaltensetiketten als auch Ta-
buregelungen enthält. Erstere dienen dazu, den Tao Wege aufzuzeigen, wie sie »[mit 
anderen Menschen] auf höf liche und respektvolle Weise verkehren« (macikakanig) kön-
nen, um friedliche Sozialbeziehungen zu unterhalten und Konf likte mit anderen zu 
vermeiden.31 Letztere regeln, wie sich die Tao gegenüber den diversen Geistwesen und 
kosmischen Entitäten in ihrer Umgebung zu verhalten haben.32 Das iwawalam so tao ist 
wie ein kultureller Leitfaden. Wer seine Lebensführung an ihm ausrichtet, kann sich 
des Wohlwollens der Ahnen gewiss sein. Die moralischen Gefühle »Angst« (maniahey) 
und »Scham« (masnek) bewirken, dass sich die Tao auf normkonforme Weise verhalten 
und die von den Ahnen erlassenen Gesetze anerkennen. Das Gefühl der »Scham« rich-
tet sich hierbei auf das soziale Gemeinwesen der Tao, das Gefühl der »Angst« auf den 
Umgang mit geistartigen Lebensformen. Ebenso wie die Grenzziehung zwischen tao 
und anito bisweilen schwerfällt, verschmelzen auch die beiden moralischen Emotionen 
zu einer die gesamte Lebensspanne überdauernden »Angst- und Scham-Disposition« 
(kanig). Deren prozesshafte Überwindung beginnt mit dem Einsetzen des kindlichen 
Spracherwerbs, der zugleich eine notwendige Voraussetzung darstellt, um das eigene 
nakenakem zu entwickeln und zu kultivieren.

Die im nakenakem enthaltene Sprache dient der Differenzierung und Klassifizie-
rung kosmischer Phänomene und Wesenseinheiten. Mithilfe von Sprache können die 
Tao in das kosmische Geschehen eingreifen und es für ihre Zwecke manipulieren. Ein 
großes Problem hierbei ist jedoch, dass sprachliche Akte über eine Wirkungsmacht 
verfügen, weshalb sie keinesfalls auf beliebige Weise vollzogen werden dürfen. Es ist 
unbedingt erforderlich, dass der »sprachliche Ausdruck« (imimincin) eine »Überein-
stimmung von Wort und Tat« (言行一致 yanxing yizhi) erzeugt, da unbedacht ge-
wählte Worte gravierende Auswirkungen auf das physische und soziale Leben der Tao 
nach sich ziehen können. Wenn eine Person, die bereits den Status der »Großeltern-
schaft« (Siapen) erreicht hat, fälschlicherweise mit der genealogischen Bezeichnung 
für »Vater« (Siaman) angesprochen wird, kommt dies einem Todesf luch gegen deren 
Enkel gleich, weil ihre Existenz auf der terminologischen Ebene geleugnet wird (Voss 
& Funk 2015: 263). Ebenso darf eine verheiratete Frau nicht am Meer angeln, da dies 
implizieren würde, dass ihr Mann bereits tot ist und seiner Aufgabe als Versorger mit 

31 � Zur Verhaltensetikette des iwawalam so tao gehört z. B., dass jüngere Personen ältere auf korrekte 
Weise als erstes zu grüßen haben, dass jüngere Personen älteren nicht of fen widersprechen dürfen 
und dass Fische zu gleichen Teilen unter der Bootsmannschaf t aufgeteilt werden müssen.

32 � Die Tao müssen lernen, andere Lebensformen nicht in ihrer Existenz zu »stören« (打擾 darao), sie 
müssen vermeiden, deren »Ärger« (somozi) zu erregen, weil dies negative Konsequenzen für ihr 
eigenes körperliches Wohlbefinden nach sich ziehen würde. Zu den Taburegelungen gehört z. B., 
dass Frauen während der Fliegende-Fische-Saison das Meerwasser nicht berühren dürfen, dass  
bestimmte Unglück verheißende Worte nicht ausgesprochen werden dürfen und dass der Verzehr 
getrockneter Fliegender Fische auf wenige Monate im Jahr beschränkt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 189

iyakan nicht mehr nachkommt.33 Die Angehörigen einer Haushaltsgruppe müssen in 
vielen Kontexten unbedingt in der Wir-Form sprechen, um Einigkeit auszudrücken 
und auf sprachlicher Ebene zu demonstrieren, dass alle Haushaltsmitglieder noch am 
Leben sind. Auch darf man die Anzahl der in einem Haushalt lebenden Kinder nicht 
durcheinanderbringen; dies entspräche einem Todesurteil (siehe meine Ausführun-
gen zum Sprachsystem in Kapitel 10, Abschnitt Distale Sozialisationsstrategien).34

Unter diesen Umständen wundert es nicht, dass »Geschwätzigkeit« (mazyak) bei 
den Tao verpönt ist. Zum einen wird mazyak mit »Prahlen« und somit mit »Hoch-
mut« / »Stolz« (mazwey; mazwazwain) in Verbindung gebracht, zum anderen gilt es 
als potenziell gefährlich, weil durch unkontrolliertes Reden die kosmische Ordnung 
durcheinandergebracht werden kann. Für jüngere, unwissende Personen empfiehlt es 
sich deshalb, zu schweigen und sich in »Bescheidenheit« und »Zurückhaltung« (pahek­
heken o onowned) zu üben.

Entwicklung des nakenakem
Das nakenakem entwickelt sich, wenn Kinder ihre Umgebung beobachten und Sachen 
ausprobieren. Es wird ferner durch die »Belehrungen« (nanaon) der Bezugspersonen 
sozialisiert, die den Kindern beibringen, Gutes von Schlechtem zu unterscheiden. 
Kinder sollen mittels ihres nakenakem erlernen, zu »differenzieren« (分辨 fenbian) und 
»Urteile zu fällen« (判斷 panduan). Sie sollen ein Verständnis dafür entwickeln, wie sie 
sich in spezifischen Kontexten zu verhalten haben und wie sie ihr emotionales Erle-
ben an den normativen Verhaltensregeln des iwawalam so tao ausrichten können. Nach 
Auffassung der Tao verfügen kleine Kinder über ein marahet so nakenakem, weil ihre 
Fähigkeiten, auf normkonforme Weise zu denken und zu fühlen, noch nicht voll aus-
geprägt sind. Die mangelnde Reifung des kindlichen nakenakem drückt sich darin aus, 
dass kleine Kinder häufig weinen und / oder »wütend« (somozi) werden. Da Kinder es 
noch nicht gelernt haben, innere Regungen mittels des nakenakem auf effektive Wei-
se zu kontrollieren, gelten ihre Gefühlsausbrüche als ungefilterte Entleerungen ihres 
onowned.

Tao-Kinder werden aufgrund ihrer »Unwissenheit« (abo so katentengan) und ekla-
tanten »Schwäche« (jimoyat; maomei) noch nicht als vollwertige Mitglieder der sozia-
len Gemeinschaft angesehen. Ihr geringer sozialer Status erfordert eine permanente 
Unterordnung gegenüber respektablen älteren Personen. Nach Einschätzung mehre-
rer Informantinnen (die ich durch eigene Beobachtungen bestätigen kann) leiden vie-
le Tao-Kinder unter einem »geringen Selbstwertgefühl« (自我矮化 ziwo’aihua).35 Die 

33 � Verheiratete Frauen müssen zudem ihrem Mann das erste Wort zukommen lassen und dürfen sich 
erst danach ergänzend zu Wort melden. Bei Missachtung dieser Regel verhalten sie sich so, als ob ihr 
Mann bereits gestorben wäre, und stoßen somit einen Todesfluch gegen ihn aus.

34 � Wenn eine Haushaltsgruppe aus mehreren Personen besteht, dürfen die einzelnen Mitglieder z. B. 
nicht sagen »Ich wohne in dem Haus auf der linken Seite«, weil diese Bemerkung die anderen Bewoh-
ner in ihrer Existenz negiert.

35 � Beim »Selbstwertgefühl« handelt es sich um ein westliches Konzept, das ins Chinesische übersetzt 
wurde und keine Entsprechung im ciriciring no tao aufweist. Psychische Problemlagen können von 
vielen Tao nur schlecht erfasst werden, da in ihrem eigenen Denken die Unversehrtheit des »körper-
lichen Selbst« im Vordergrund steht. Interessanterweise sind es ausschließlich Frauen, die die prob-
lematische Situation von Kindern und Jugendlichen auf Lanyu beklagen und versuchen, das »Selbst-
bewusstsein« dieser Altersgruppe durch Freizeit- und Lernangebote zu stärken. Der Gender-Bias 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit190

negative Sichtweise auf das eigene Selbst ist ein Ausdruck der frühkindlichen »Angst- 
und Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao, die in einem langwierigen, kulturell vor-
strukturierten Prozess überwunden werden muss. Dieser verläuft parallel zur Ent-
wicklung des nakenakem, das durch die Akkumulation kulturellen Wissens allmählich 
in allen Lebenslagen Orientierung findet. In dem Maße, in dem die Tao kulturelles 
Wissen erlangen, sinkt auch das Ausmaß der von ihnen empfundenen »Angst« und 
»Scham« – zumindest bei Beibehaltung des traditionellen Entwicklungspfades.

Die Freiseele eines Neugeborenen verweilt in den ersten Lebensmonaten beim nake­
nakem der Mutter. Da das kleine Kind noch kein diesseitiges Wissen erworben hat, 
befindet sich sein nakenakem in einem Leerzustand, der von den Tao als »rein« (單純 
danchun) beschrieben wird. Zum Denken schlechter Gedanken bzw. Empfinden sozial 
verwerf licher Emotionen ist das unbefüllte nakenakem noch nicht in der Lage. Unter 
diesen Umständen ist es dem »körperlichen Selbst« weder möglich, für seine eigenen 
Bedürfnisse zu sorgen, noch vermag es die Freiseele an sich zu binden. Das kleine 
Kind ist stattdessen auf Fremdregulation durch seine Bezugspersonen angewiesen.36 
Dem nakenakem kommt die äußerst wichtige Rolle zu, die diversen Bestandteile des 
fragmentierten Selbst so aufeinander abzustimmen, dass sie eine intakte und über-
lebensfähige Einheit bilden. Zu dieser Leistung ist es allerdings nur in seinem guten 
Zustand befähigt.

Erst wenn Säuglinge Reaktionen zeigen, die darauf hindeuten, dass sie einen Ver-
stand entwickelt haben, ist die Anwesenheit des nakenakem für andere spürbar. Dies 
ist der Fall, wenn man am Blickverhalten kleiner Kinder ablesen kann, dass sie ihre 
Eltern erkennen. Da das nakenakem vor allem mit Sprache assoziiert wird, ist das Aus-
sprechen von »Papa« und »Mama«37 ein weiterer wichtiger Meilenstein seiner Entwick-
lung. Aufgrund der fortschreitenden kognitiven Reifung ihres Gehirns sind kleine 
Kinder immer besser in der Lage, sprachliche Äußerungen zu verstehen. Die Bezugs-
personen setzen älteren Säuglingen und Kleinkindern ständig neue Grenzen, indem 
sie diese »belehren« oder ihr Fehlverhalten durch ein »Das darf man nicht !« markieren.

Die Bewohner von Iranmeylek sind sich darüber einig, dass das nakenakem ihrer 
Kinder nach dem Abschluss der lokalen Grundschule mit etwa 12 Jahren über einen  
gewissen Grad an Reife verfügt. Tao-Kinder sind in diesem Alter in der Lage, die »Dinge 
zu verstehen« (懂事情 dong shiqing), sie können die problematischen Gefühlsregungen 

kann zum Teil dadurch erklärt werden, dass auf Lanyu nach wie vor Frauen für die »soziale Erziehung«  
(社會教育 shehui jiaoyu) der Kinder zuständig sind. Für Männer besteht hingegen die kulturelle Not-
wendigkeit, »stark« und »angsteinflößend« aufzutreten, jegliches Zeigen von »Schwäche« ist verpönt.

36 � Aufgrund ihrer Unwissenheit befinden sich kleine Kinder in einem äußerst vulnerablen Zustand. Die 
Tao greifen u. a. auf magische Mittel zurück, um Neugeborene und Kleinkinder vor Krankheiten (d. h. 
vor Kontakt mit anito) zu schützen. Sobald sie mit etwa 7 Monaten aus eigener Kraf t sitzen können, 
bindet man ihnen eine »Kette« (zaka) um den Hals, an der verschiedene Perlenarten oder, wenn das 
Kind schwächlich ist, auch »Gold« (ovey) befestigt werden. Diesen Substanzen wird eine Schutzkraf t 
nachgesagt, durch welche »schlechte Dinge« abgewehrt werden können. Sobald Säuglinge eine  
Kette tragen, können sie mit nach draußen genommen werden. Zuvor verbringen sie die meiste Zeit 
im Inneren des Hauses.

37 � Heutige Tao-Kinder nennen ihre Eltern auf Chinesisch baba (爸爸) und mama (媽媽). Auf Tao sind die 
entsprechenden Bezeichnungen ama und ina. (Sie sind auch in den Namensbestandteilen der Eltern, 
Siaman und Sinan, enthalten.)

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 191

ihres onowned zunehmend besser regulieren, auch fallen sie nicht mehr ohne Weiteres 
auf die bösen Machenschaften der anito herein. Das Problem junger Tao besteht drin, 
dass sie aufgrund ihres Eingebundenseins in das System der staatlichen Ganztags-
schule38 den kulturell vorgegebenen Entwicklungspfad entweder gar nicht oder nur 
stark verzögert beschreiten können. In affektiver und emotionaler Hinsicht bedeutet 
dies, dass sie nicht wie Generationen von Tao vor ihnen den kindlichen Zustand der 
»Angst« und »Scham« durch frühzeitig aufgenommene harte körperliche Arbeit über-
winden können. Junge Tao müssen heute lange Zeit in einem Zustand verharren, der 
ihnen in ihrer eigenen Kultur den Status von »Kindern« zuweist. Das in Taiwan er-
lernte Wissen ist auf Lanyu häufig nur von untergeordneter Bedeutung. In den Augen 
vieler älterer Tao verfügen junge Leute über keinerlei »Funktionswert« (moyat), da sie 
nicht gelernt haben, sich nach den Maßstäben ihrer eigenen Gesellschaft nützlich zu 
machen. Ihnen wird explizit oder implizit vorgeworfen, dass sie »zu nichts zu gebrau-
chen« (abo so angangayan) seien.39

Ohne praktische Arbeitserfahrung kann die Entwicklung des nakenakem jedoch 
nicht zum Abschluss gebracht werden. Nach traditioneller Auffassung erfolgt die Ver-
mittlung kultureller Fähigkeiten und Fertigkeiten nicht über abstrakte Erklärungen, 
sondern durch das Lernen am praktischen Beispiel. Das nakenakem gilt nach traditio-
neller Auffassung erst dann als vollständig ausgereift, wenn Personen aus eigenem 
Antrieb in die Wildnis vordringen, um als autonome Versorger Nahrungsmittel für 
die Gruppe zu produzieren. Erst durch die aktive Teilhabe am Nahrungstausch wer-
den die Tao als soziale und somit vollwertige Personen angesehen. Das Wissen um 
die richtigen Arbeitsschritte und die beim Ausüben diverser Tätigkeiten zu beachten-
den Tabus muss den Novizen allerdings zuvor durch eine gleichgeschlechtliche Person 
aus ihrer Verwandtschaftsgruppe (idealerweise Vater oder Mutter) vor Ort vermittelt 
werden, da sie sich all diese Dinge, über die im Dorf nicht gesprochen wird, nur be-
dingt selbst aneignen können. Das Überwinden der kindlichen Abhängigkeit bedarf 
der Intervention anderer, die von den betroffenen jungen Tao als Wohltäter angesehen 
werden.40 Das autonome Wirtschaften an der Küste oder auf den Feldern setzt fer-
ner voraus, dass Personen über ausreichend »Courage« (mavohwos) verfügen, um den 
dortigen Gefahren zu trotzen. Wenn sie unerwartet auf bösartige Geistwesen treffen, 
darf sich ihr nakenakem nicht beirren lassen, es muss aus seinem Fundus die richtige 

38 � Nach dem Abschluss der Grundschule folgt ein obligatorischer dreijähriger Besuch der Mittelschule 
im Inselhauptort Yayo. Tao-Kinder, die nicht aus Yayo stammen, verbringen die Zeit von Montagmor-
gen bis Freitagnachmittag im schuleigenen Wohnheim und kehren nur an Wochenenden und in den 
Ferien in ihr Heimatdorf zurück. Wenn mit 15 Jahren die Schulpflicht endet, besuchen die meisten 
Tao für weitere drei Jahre die Oberschule in der Provinzhauptstadt Taidong, weil ihnen ansonsten in 
der heutigen taiwanesischen Gesellschaf t jegliche Ausbildungs- und Arbeitsmöglichkeiten verwehrt 
blieben.

39 � Junge Tao werden von älteren Tao bisweilen ausgelacht, wenn sie ciriciring no tao fehlerhaf t sprechen. 
Dieses Verhalten führt dazu, dass sich junge Tao häufig nicht trauen, ihre Muttersprache aktiv anzu-
wenden (siehe Kapitel 14, Abschnitt Sprachliche Anomalien).

40 � Gleichaltrige Personen aus der Peergruppe kommen hierfür nicht infrage, da die Tao das Wissen 
ihrer Ahnen nicht an Fremde (kadwan tao) weitergeben. Das Wissen der Ahnen erreicht immer nur die  
direkten Nachkommen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit192

Verhaltensweise herausgreifen41, um die Freiseele an das »körperliche Selbst« zu bin-
den und an einem Wegf liegen zu hindern.

Erst nach und nach setzt sich bei den Tao die Vorstellung durch, dass »Bücher 
lesen« (讀書 du shu; gemeint ist »studieren« oder »eine Schreibtischtätigkeit ver-
richten«) auch eine Form von Arbeit darstellt. Immer mehr junge Tao finden in der 
technologiebasierten Volkswirtschaft Taiwans Tätigkeiten, die nicht mit körperlicher 
Arbeit einhergehen und sich somit nicht in das Konzept des makaveyvo a tao einord-
nen lassen. Ein gravierender Unterschied zwischen Büroarbeit und der traditionellen 
Subsistenztätigkeit der Tao besteht darin, dass die Arbeit am Computer keine direkte 
Interaktion mit der Umgebung Lanyus mehr erfordert. Die Integration in das ani-
mistisch geprägte kulturelle System der Tao kann jedoch nur durch harte körperliche 
Arbeit und die Einnahme einer dwelling perspective (Ingold 2000) erfolgen.42

Im Erwachsenenalter ist die Beschaffenheit des nakenakem die Grundlage für ma-
teriellen Wohlstand und gesellschaftlichen Status. Personen, die über ein apiya so na­
kenakem verfügen, gelangen aufgrund ihrer »moralisch rechtschaffenen Gesinnung« 
zu »kulturellen Reichtümern« (meynakem) (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und 
Nahrungstausch).43 In der traditionellen Kultur werden genderspezifische Lebensläufe 
vordefiniert, an denen sich die Tao zu orientieren haben, um Ansehen und Prestige in 
ihrer Gesellschaft zu erwerben. Ohne die ständige tatkräftige Unterstützung seiner 
Frau sowie auch der übrigen erwachsenen Haushaltsangehörigen ist es einem Mann 
nicht möglich, die einf lussreiche Position eines meynakem a tao zu erlangen. Das na­
kenakem eines Menschen soll seine Denk- und Fühltätigkeit an bestimmten kulturell 
vorgegebenen »Etappen« (階段 jieduan) ausrichten, die durch spezifische »Arbeitstä-
tigkeiten« (vazey) bestimmt werden. Tao-Männer sollten in ihrem Leben nacheinander 
folgende Tätigkeiten ausführen: angeln gehen, Fliegende Fische fangen, Felder urbar 
machen, ein Haus bauen, ein Boot bauen und die entsprechenden Rituale durchfüh-
ren. Tao-Frauen sollten auf den Feldern arbeiten, an der Küste Krebse sammeln, für 
die Familie kochen, den Haushalt führen und Kleidung weben. Auch heute noch sind 
dergleichen Tätigkeiten trotz gravierender Veränderung der Lebensumstände für die 
meisten Tao identitätsstiftend.

Personen, die den kulturell vorgegebenen Entwicklungsweg einschlagen, empfin-
den ein »angenehmes Grundgefühl« (apiya so onowned). Heranwachsende fühlen sich 
zum ersten Mal »stolz« und »ruhmvoll« ( yakazwey44), weil sie in der Lage sind, ihren 
Eltern bei immer mehr Tätigkeiten zu helfen. Die Überwindung der frühkindlichen 

41 � »[Verhaltensweisen] herausgreifen« ist die wörtliche Bedeutung von ahapansya.
42 � Ein Mann Anfang 30, der nach 15 Jahren in Taiwan auf Lanyu einen Neuanfang suchte, schilderte mir 

die Aufnahme der Subsistenztätigkeit als einen Prozess der Abhärtung, bei der sowohl der »Körper« 
(kataotao) als auch das »Herz« (nakenakem) tough und strong werden müsse (Originalaussage auf  
Englisch).

43 � Interessant ist hierbei, dass sich meynakem etymologisch von nakem ableitet. Das »Denken und Füh-
len« im nakenakem geht dem Erwerb kultureller Reichtümer voraus, meynakem stellt sich ein, wenn 
Personen ihre Vorhaben auf der Grundlage des iwawalam so tao planen und umsetzen. Materieller 
Wohlstand ist die Belohnung für ein Leben nach den Gesetzen der Ahnen.

44  �Yakazwey deutet im Gegensatz zu mazwey eine von außen herbeigeführte Statusveränderung an. 
Das mit yakazwey verbundene »Stolz«-Gefühl übermannt die jungen Tao, es setzt plötzlich und auf 
hef tige Weise ein.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 193

»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ist nicht zuletzt an ihre fortschreitende kör-
perliche Entwicklung gekoppelt, da die Erledigung vieler Arbeitstätigkeiten ein hohes 
Maß an »Kraft« und »Ausdauer« (moyat) erfordert, dass so in jüngeren Jahren noch 
nicht vorhanden war. Das Yakazwey-Gefühl darf in der egalitär ausgerichteten Tao- 
Gesellschaft jedoch nicht auf überhebliche Weise ausgelebt werden, da sich in der 
Dorföffentlichkeit niemand über andere stellen darf. Personen, die Nahrungsmittel er-
beutet oder produziert haben, treten in der Regel »bescheiden« (pahekheken o onowned) 
auf und reden nicht über ihre »Wohltaten« (apiya so vazey). Die Kraft und Stärke der 
Nahrungsgebenden wird nicht durch Worte, sondern die im System des Nahrungs-
tausches zirkulierende sicht- und tastbare Nahrung zum Ausdruck gebracht. Die  
Reputation leistungsstarker Mitglieder basiert auf ihrer Fähigkeit, anderen Nahrung  
zu geben und durch die Versorgung mit lebenswichtiger Nahrung zum Erhalt des »kör-
perlichen Selbst« einer Vielzahl von Personen beizutragen.

Nachdem ein Paar ein Kind bekommen hat, verändert sich das nakenakem der 
Eltern, da sie nun Verantwortung und Sorge für das Kind tragen. Die Geburt eines 
Kindes ist ein einschneidendes Erlebnis, das zu einer Statusänderung führt, denn von 
nun an fungieren die Eltern als Nahrungsgeber.45 Durch die Versorgung mit Milch 
und Nahrung trägt die Mutter zum Erhalt und Wachstum des »körperlichen Selbst« 
des Kindes bei. Nicht weniger wichtig sind diverse Sozialisationspraktiken der Eltern 
(und anderer Bezugspersonen), die dazu dienen, das »körperliche Selbst« »ruhig« (ma­
hanang) zu stellen, um die Freiseele an einem panikartigen Wegf liegen zu hindern. 
Mit etwa 1 Jahr beginnt die Sozialisation des kindlichen nakenakem, bei der kulturelle 
Inhalte durch diverse affektive Praktiken sowie »Ermahnungen« (nanaon) vermittelt 
werden. Die kulturelle Formung des nakenakem erfolgt nicht zuletzt durch die kon-
tinuierliche Induktion der moralischen Gefühle »Angst« (maniahey) und »Scham«  
(masnek) (siehe Teil IV).

Alte Menschen gelten bei den Tao als »Quellen des Wissens« (智慧的源頭 zhihui de 
yuantou). Die Metapher der Quelle ist bedeutsam, da die Tao in ihrem kosmologischen 
Denken »Wasser« (ranom) und »Wissen« (katentengan) gleichsetzen. Pf lanzliche Nah-
rungsmittel wie das Grundnahrungsmittel Nasstaro können nur gedeihen, wenn man 
ihnen genügend Wasser zuführt und zugleich über das nötige Anbauwissen verfügt. 
Wasser und Wissen sind die beiden Grundlagen des Lebens, weshalb sie zusammen-
gehören (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen). Einf lussreiche 

45 � Diese Veränderung wird durch das System der Teknonyme markiert: Die Eltern nehmen den Namen 
ihres erstgeborenen Kindes an, indem sie diesem die Bezeichnung für »Vater« bzw. für »Mutter« vo-
ranstellen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Bevor bei den Tao der Ernst des Lebens 
beginnt, leben viele junge Leute in einer Art verlängerter Jugendphase, die Paralellen zum tahitia-
nischen taure’are’a aufweist (Levy 1973: 468 f). Jugendliche genießen es, nicht mehr länger von älte-
ren Mitgliedern der hierarchischen Verwandtschaf tsgruppe »herumkommandiert« (pakamotdeh) zu 
werden und fühlen sich yakazwey. Die Übernahme der Verantwortung als Eltern bedeutet für viele 
eine gravierende Veränderung in ihrer Lebensführung. In der traditionellen Lebensweise gaben Paa-
re nicht selten ihre ersten Kinder an andere Mitglieder der Verwandtschaf tsgruppe als Pflegekinder 
ab. Auf diese Weise konnten sie ihren Lebensstil allmählich adjustieren und ein apiya so nakenakem 
entwickeln (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaf t). Dieses Beispiel zeigt, dass 
es in der Tao-Gesellschaf t keine Form des institutionalisierten Zwanges gab und dass normkonfor-
mes Verhalten vor allem durch »Selbstreflexion« (pannaknakman) sowie auf der Grundlage der mora-
lischen Gefühle »Angst« und »Scham« erfolgte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit194

alte Menschen haben im Laufe ihres Lebens so viel kulturelles Wissen in ihrem na­
kenakem angehäuft, dass sie keine »Angst« mehr vor »schlechten Dingen« empfinden. 
Sie können für jedes Problem eine Lösung finden und jüngeren Personen aus ihrer 
Verwandtschaftsgruppe Ratschläge erteilen. Ihr hoher sozialer Status währt jedoch 
nur so lange, wie sie körperlich fit und im Vollbesitz ihrer geistigen Kräfte sind. Nach 
dem Eintreten degenerativer Erkrankungen und Alterserscheinungen, die sich nega-
tiv auf ihre körperliche Leistungsfähigkeit sowie ihr normkonformes Denk- und Fühl-
vermögen auswirken, ziehen sie sich aus dem öffentlichen Leben zurück und verfallen 
wieder in einen Zustand zurückhaltenden Schweigens. Die wachsende »Scham« der 
Alten für ihr körperliches und geistiges Versagen bewirkt ihren allmählichen sozialen 
Rückzug, ihre Absonderung von der Welt der lebenden Menschen (vgl. Kapitel 4, Ab-
schnitt Lebenslaufperspektive).

Sozial-relationale vs. autonome Orientierung

In der Psychologischen Anthropologie, aber auch in der interkulturell arbeitenden 
Psychologie geht man davon aus, dass sich Gesellschaften hinsichtlich ihrer gemein-
schaftsbezogenen und selbstbezogenen Orientierungen unterscheiden. In diversen 
Studien konnte aufgezeigt werden, dass Personen in westlichen Gesellschaften vor-
nehmlich individualistische (oder auch: autonome, independente, egozentrische) 
Züge aufweisen, wohingegen Personen in (ost)asiatischen Gesellschaften überwie-
gend einer kollektivistischen (oder auch: sozial-relationalen, interdependenten, sozio-
zentrischen) Orientierung anhängen (siehe z. B. Hofstede 1980; Markus & Kitayama 
1991). Es steht außer Frage, dass kulturspezifische Self-Other-Orientierungen kogniti-
ve Einschätzungsprozesse sowie affektives und emotionales Erleben innerhalb eines 
kulturellen Settings stark beeinf lussen. Man sollte sich jedoch davor hüten, Gesell-
schaften ausschließlich mit dem Stempel einer dieser dichotomen Orientierungen zu 
versehen. Wie Hollan (1992) und Gregor (1977: 177–223) aufzeigen, finden sich in jeder 
Gesellschaft sowohl sozial-relationale als auch autonome Orientierungen – je nach-
dem welche Bereiche des Lebens betrachtet werden.

Bei den Tao besteht aufgrund des Vorhandenseins der kulturellen Organe nakena­
kem und onowned die Sondersituation, dass sozial-relationale und autonome Orien-
tierungen räumlich getrennt voneinander existieren. Wie bereits ersichtlich wurde, 
orientiert sich das nakenakem idealerweise am iwawalam so tao, wohingegen das onow­
ned ein bisweilen schwierig zu zähmendes Eigenleben führt. Sofern die Regungen des 
»tiefsten Inneren« in keinem Widerspruch zur normativen Ordnung stehen, werden 
sie von den Tao für gewöhnlich akzeptiert und geduldet. Im Folgenden werde ich 
jeweils einige Beispiele aus dem Alltag der Tao aufführen, um die sozial-relationale 
Orientierung des nakenakem und die autonome Orientierung des onowned eingehen-
der zu besprechen.

Beispiele für die sozial-relationale Orientierung des nakenakem
Personen, deren Verhalten von den sozialen Normen abweicht, erfahren harsche 
Sanktionierungen durch die Angehörigen ihrer Ingroup sowie auch durch die übrigen 
Dorf bewohner. Das »Asoziale« (marahet) wird im Gegensatz zum »Normativen« (api­
ya) als Negativzustand überdeutlich gebrandmarkt: Wer faul ist, keiner Beschäftigung 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 195

nachgeht, ständig betrunken ist und über kein Wissen verfügt, zieht die »Verachtung« 
(ikaoya) der anderen auf sich. Jemanden zu »verachten« ist keine subjektive Einstel-
lung, sondern vielmehr ein soziales Gebot. Denn um ihren eigenen gesellschaftlichen 
Nutzen hervorzuheben, müssen sich »moralisch rechtschaffene« (apiya so nakenakem) 
Personen durch demonstrative »Verachtung« von sich fehlverhaltenden Individuen 
abgrenzen. Sie tun dies, indem sie diese »nicht weiter beachten« (jiozayan), das »Ge-
spräch mit ihnen meiden« (jimacisirisiring) und im Extremfall »nicht mehr mit ihnen 
zusammen essen« (jimacikomikoman) (siehe Kapitel 11, Abschnitt Nichtbeachten).

Die sozial-relationale Orientierung der Tao drückt sich u. a. im Gesprächsverhalten 
aus. Die in westlichen Kulturen so beliebten dyadischen Gespräche, in denen sich zwei 
Personen intensiv austauschen, finden bei den Tao in der Regel nicht statt. Stattdessen 
zieht man es vor, in größeren Gruppen beisammenzusitzen und Angelegenheiten für 
alle hörbar zu besprechen. Auf diese Weise entstehen keine Gerüchte und auch weni-
ger Missverständnisse, die »Neid« und »Missgunst« (ikeynanahet) im Dorf hervorrufen 
könnten. Soziale Interaktionen, an denen nur zwei Personen beteiligt sind, gelten als 
suspekt, man geht latent davon aus, dass hier etwas besprochen wird, das nicht für 
alle Ohren bestimmt ist, oder dass von den Beteiligten eine sozial verwerf liche Hand-
lung geplant wird. Wenn man einer anderen Person aus der Ingroup begegnet, wirft 
man ihr normalerweise im Vorbeigehen einige Bemerkungen zu, bleibt jedoch selten 
stehen, um längere Gesprächsinhalte auszutauschen. Auf diese Weise verhindern die 
Tao, dass sie »gegenseitige Hemmung / Verlegenheit« (macikakanig) empfinden. Von 
jüngeren Personen wird erwartet, dass sie ihr »Denken und Fühlen« an die von älteren 
Männern hervorgebrachte »Mehrheitsmeinung« (多數意見 duoshu yijian) anpassen. 
Personen, die anderer Auffassung sind, behalten diese in ihrem nakenakem zurück. 
Innerhalb der Ingroup besteht der Anspruch, dass alle einer Meinung sind. Indivi-
dualistische Tendenzen werden durch die Regeln der Sprachpraxis sowie durch die 
Gefühlsregeln der Tao effektiv unterbunden. Eigene Standpunkte, Meinungen oder 
Befindlichkeiten lassen sich bei den Tao häufig nicht sprachlich darstellen.

Bereits in Kapitel 4 wurde erwähnt, dass individuelles Fehlverhalten nicht unbedingt 
dazu führt, dass derjenige, der sich falsch verhalten hat, sanktioniert wird, sondern 
dass die von den inapowan oder tao do to verhängten Strafen ebenso gut auch die Nach-
kommen bis in die dritte Generation treffen können. Erkrankt eine Person in jüngeren 
oder mittleren Jahren an Krebs, so ist eine mögliche Erklärung für dieses anormale Er-
eignis, dass ein direkter Vorfahre des oder der Erkrankten dereinst einen »Tabubruch« 
(miraratenen) begangen hat. Als sich während meines Feldforschungsaufenthaltes im 
Frühjahr 2011 die nukleare Katastrophe von Fukushima ereignete, stellten einige Tao 
unabhängig voneinander einen Kausalzusammenhang zwischen dem japanischen 
Massaker von Nanjing (1937–1938) und den Explosionen in den Reaktorblöcken her. Die 
vergangenen »schlechten Taten« (marahet ta vazvazey) der »Großväter« führten nach 
diesem Verständnis zu einer über deren »Enkel« verhängte Kollektivstrafe. Hieraus 
folgt, dass die Angehörigen einer Verwandtschaftsgruppe nicht notwendigerweise die 
Schmiede ihres eigenen Lebensglücks sind, sondern vielmehr über mehrere Genera-
tionen hinweg auf schicksalhafte Weise miteinander verbunden sind. Nach Tabubrü-
chen oder im »Jähzorn« (somozi) ausgestoßenen Flüchen empfinden viele Tao »Angst« 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit196

(maniahey), da ihre verwerf lichen Worte im kosmischen Geschehen fortwirken und 
Verderben über geliebte andere bringen können.

Beispiele für die autonome Orientierung des onowned
Während die sozial-relationale Orientierung auf der Grundlage des iwawalam so tao 
in Worte gefasst werden kann, ist dies bei der autonomen Orientierung nicht unbe-
dingt der Fall. Deshalb ist es auch nicht möglich, sie auf der Basis von Interviews zu 
erheben. Auf der Ebene des beobachtbaren Verhaltens tritt sie in einigen Situationen 
jedoch deutlich zutage. Anders als bei der sozial-relationalen Orientierung des nake­
nakem ist die autonome Orientierung vornehmlich an affektives Erleben gebunden, 
das sich in der Regel einer »bewussten Ref lexion« (pannaknakman) entzieht. Die so-
zial akzeptablen autonomen Tendenzen des onowned stehen in enger Verbindung zu 
diversen Gefühlen, die im Zusammenhang mit der Überwindung der frühkindlichen 
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) auftreten. Es handelt sich hierbei um diffuse 
Gefühle der Wirkungsmächtigkeit und Selbstbehauptung, die innerhalb eines kultu-
rell definierten Handlungsspielraums artikuliert werden dürfen. Auf die Einschrän-
kung bestimmter Freiheiten durch andere darf eine Person mit »Verachtung« (ikaoya) 
und in einigen Fällen auch demonstrativem »Ärger« (somozi) reagieren.

Körperliche Prozesse sind individuelle Angelegenheiten, um die sich die Tao bereits 
früh selbst kümmern müssen. Eltern »belehren« (nanaon) ihre Kinder und erzählen 
ihnen, wie sie ihr »körperliches Selbst« in diversen Situationen vor feindlichen Ein-
f lüssen schützen können. Das Befolgen der elterlichen Worte wird von den Bezugs-
personen jedoch nicht unmittelbar kontrolliert. Kinder sind für die Umsetzung des 
Gesagten in hohem Maße selbst verantwortlich. Von 4-jährigen Kindern wird z. B. er-
wartet, dass sie ihre Körperhygiene allein betreiben und ihre Zähne ohne Erinnerung 
putzen.46 Schmerzen und Krankheiten sind Zustände, die jeder mit sich selbst aus-
zumachen hat (siehe Kapitel 15, Abschnitt Umgang mit Schmerzen, Krankheitszuständen 
und Müdigkeit). Über persönlichen Kummer wird in der Tao-Gesellschaft kaum gere-
det (was jedoch nicht bedeutet, dass den Tao das Leid anderer egal wäre !).

Die Markierung des »körperlichen Selbst« als Bereich der Nichteinmischung 
durch andere hat Auswirkungen auf das Personenkonzept der Tao. Das »körperliche 
Selbst« ist derjenige Aspekt des fragmentierten Selbst, der vom Individuum selbst 
kontrolliert werden kann und zugleich Ausdruck des Menschseins an sich ist. Dies 
zeigt sich u. a. an der sehr langen Aufrechterhaltung der Selbstversorgung im Alter. 
Ich habe während meiner Feldforschung häufig mitangesehen, wie alte Leute unter 
größten Mühen auf ihre Felder humpelten und sich teilweise sogar kriechend fort-
bewegten, ohne dass andere Personen ihnen dabei halfen.47 In der Tao-Gesellschaft  

46 � Die Einstellungen und das Verhalten von Bezugspersonen variieren heute je nach Bildung und Grad 
der Assimilation an die taiwanesische Gesamtgesellschaf t. Deswegen verbietet es sich zu sagen, dass 
alle Tao ihre Kinder in hygienischen Angelegenheiten sich selbst überlassen. Es handelt sich hierbei 
um ein traditionelles kulturelles Schema, das in den meisten Familien nach wie vor Bestand hat. Da 
etwa ein Drittel der Kinder in Iranmeylek bei den Großeltern aufwächst, sind nach wie vor in vielen 
Haushalten traditionelle Interaktionsformen zwischen Erwachsenen und Kindern anzutref fen.

47 � Alte Leute können sich nur von anderen helfen lassen, wenn sie diesen hierfür eine Gegengabe zu-
kommen lassen. Früher überreichten sie Kindern, die ihre Süßkartof feln zurück ins Dorf trugen, ein 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 197

besteht das Problem, dass sich Bettlägerigkeit und Versorgungsabhängigkeit nicht 
mit einem gehobenen sozialen Status vereinbaren lassen. Aus traditioneller Sicht 
begeben sich pf legebedürftige Individuen wieder auf das Niveau von Kleinkindern 
und verlieren somit alle im Laufe ihres Lebens erworbenen Statuspositionen.48 Hoch-
betagte, schwache Alte versuchen deshalb so lange wie möglich, ihr Person- und 
Menschsein mittels der Kontrolle ihres nakenakem über die Prozesse ihres onowned 
aufrechtzuerhalten. Auch unter starken Schmerzen – die nach Möglichkeit »ausge-
blendet« (topikabobwa; jiozayan) werden – bewegen sie ihre Muskeln und Gelenke und 
verleihen so ihrem Leben durch kulturspezifisch sinngebende Handlungen Form.49 
Die sehr lange Aufrechterhaltung der Selbstversorgung im Alter (ebenso wie die 
Eigenverantwortlichkeit im Umgang mit dem »körperlichen Selbst«) muss deshalb als 
ein Ausdruck der autonomen Orientierung bei den Tao angesehen werden.

In der traditionellen Lebensweise wurden Tao-Kinder von ihren Bezugspersonen 
nicht geschlagen50, da man ihre fragilen Seelen weder erschrecken noch in irgend-
einer Weise frustrieren wollte. Unter allen Umständen sollte verhindert werden, dass 
die Freiseelen in einen panikartigen Zustand gerieten, sich vom »körperlichen Selbst« 
der Kinder lösten und wegf logen.51 Das heutige gelegentliche Schlagen der Kinder 
hängt nach Auskunft der Tao mit der neuen Lebensweise und dem mit ihr einher-
gehenden höheren Stresspegel zusammen. Gravierende Alkoholprobleme führen 
außerdem dazu, dass einige Bezugspersonen (zumeist Väter) ihren »Ärger« nicht 
mehr kontrollieren können und auf ihre Kinder besinnungslos einschlagen.

Trotz vereinzelter gewaltsamer Exzesse wird von einer Mehrheit der Tao auch 
heute noch jegliche Anwendung von Zwang als problematisch angesehen. Wenn 
Kinder etwas tun sollen, dies aber nicht wollen, wird in der Regel von Gewaltan-
wendung abgesehen. Andere Personen, egal ob Kinder oder Erwachsene, dürfen 
niemals zu einem bestimmten Verhalten gezwungen werden. Wenn Personen merk-
lich betrunken sind und sich auf anormale Weise zu verhalten beginnen, raten ihnen  

paar der geernteten Knollenfrüchte, um sich auf diese Weise bei den Kindern zu bedanken. Da Kinder 
heutzutage den Großteil der Woche in der Schule verbringen, gehört diese Form der sozialen Inter-
aktion jedoch der Vergangenheit an.

48 � In der traditionellen Zeit näherte sich das Leben einer hochbetagten Person seinem Ende, wenn diese 
nicht mehr laufen konnte. Zum Defäkieren war es notwendig, die vahey zu verlassen und einen dafür 
geeigneten Ort bei den Schweineställen oder am Meer aufzusuchen. Der Wunsch, die Körperaus-
cheidungen kontrollieren zu können, und auch das damit verbundene »Scham«-Gefühl (masnek) be-
wirkte, dass schwache Alte es bevorzugten, die Nahrungs- und Flüssigkeitszufuhr zu reduzieren. Wie 
auch in vielen anderen Gesellschaf ten mit einem wildbeuterischen Hintergrund dauerte die letzte, 
zum Tod führende Lebensphase nur relativ kurz an.

49 � Wir finden bei den Tao somit eine Ethik des Handelns und keine des Seins (vgl. Throop 2010: 43).
50 � Wenn die Tao sagen, dass sie ihre Kinder nicht schlagen, meinen sie damit, dass sie diese nicht verprü-

geln. Physische Sanktionen wie das Klapsen von älteren Säuglingen und Kleinkindern sind hingegen 
erlaubt. Sie sind an der Evozierung einer »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) beteiligt und dienen 
zudem der Abhärtung des »körperlichen Selbst« (siehe Kapitel 13).

51 � Die Erziehungsmethode des Schlagens wurde erst während der japanischen Kolonialzeit von einigen 
Bezugspersonen übernommen. Die Japaner schlugen die Tao damals, um sie zu Arbeitseinsätzen zu 
zwingen. Auch die Lehrer in der japanischen Kolonialschule machten von der Prügelstrafe Gebrauch 
(vgl. Rau & Dong 2006: 160–172).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit198

Verwandte und Freunde, dass sie nach Hause gehen sollen, um sich auszuruhen. So-
fern die Betrunkenen nicht von selbst zur Einsicht kommen, ziehen sie unter gutem 
Zureden an ihren Armen, um sie in die richtige Richtung zu bewegen. Der dabei aus-
geübte Druck ist jedoch niemals so stark, dass die Betroffenen das Gleichgewicht ver-
lieren würden oder gezwungen wären, nachzugeben. Das behutsame Ziehen kann 
längere Zeit in Anspruch nehmen, bis die Betrunkenen sich schließlich von selbst ent-
scheiden, nach Hause zu gehen. Trotz ihres betrunkenen Zustands wird ihnen eine 
autonome Handlungsweise zugestanden, sie werden nicht gegen ihren »inneren Wil-
len« (kakzeben) von den anderen abgeführt. Auf ähnliche Weise zieht man auch »trot-
zige« (masosolien) Kinder an der Hand hinter sich her. Die angewandte Zugkraft ist 
dabei niemals stärker als die Kinder, d. h., sie könnten ggf. stehen bleiben und sich  
widersetzen. Es ist letztlich die autonome Entscheidung der Kinder, den Bezugsper-
sonen zu folgen. Während meiner Feldforschung habe ich kein einziges Mal beobach-
tet, dass Kinder von ihren Bezugspersonen gewaltsam gepackt und gegen ihren Willen 
an einen anderen Ort geschafft wurden.

Nur das nakenakem gilt im Sozialisationsprozess als formbar, das onowned entzieht 
sich nach Auffassung der Tao jeglicher Modifizierung von außen. Es ist es deshalb wich-
tig, dass Kinder, die »in ihrem Herzen etwas begehren« (kakzeben) oder »nach einem be-
stimmten Nahrungsmittel lechzen« (kakdain), ihre Wünsche erfüllt bekommen. Ande-
renfalls entsteht ein »schlechtes Gefühl in ihrem Inneren« (marahet so onowned), das eine 
gefährliche Unruhe in ihrem »körperlichen Selbst« erzeugt.

Da sich die Anwendung von Zwang bei den Tao aufgrund kulturspezifischer See-
lenvorstellungen verbietet, ist es wichtig, dif fuse Gefühle der »Angst« (maniahey) 
und »Scham« (masnek) in älteren Säuglingen und Kleinkindern zu induzieren, um sie 
gefügig zu machen. Das Ausmaß der hervorgerufenen »Angst« darf dabei niemals so 
groß sein, dass es das Niveau von »Panik« (maniahey so pahad) erreicht.

Wie sich die Tao zueinander verhalten, hängt maßgeblich davon ab, ob ihre Interak-
tionspartner zu ihrer Ingroup oder Outgroup gehören. Innerhalb der hierarchisch or-
ganisierten Verwandtschaftsgruppe müssen sich jüngere Personen älteren gegenüber 
unterordnen und Frauen den Entscheidungen der Männer beugen (vgl. Kapitel 4, Ab-
schnitte Altershierarchie und Genderrelationen). Anders verhält es sich im Umgang mit 
den Angehörigen antagonistischer Gruppen, denn hier liegen keine definierten Sozial-
beziehungen vor. Das Verhältnis zu Fremden ist kompliziert, da sich die relativistische 
Moralauffassung der Tao zu den Rändern der Verwandtschaft hin abschwächt. Wenn 
einf lussreiche Personen sich in der Alleinsituation gegenüber Außenstehenden auf 
schamlose Weise verhalten, schreiten die eigenen Ahnen nicht sanktionierend ein, da 
die Regulierung der Außenbeziehungen nicht in ihren moralischen Zuständigkeits-
bereich fällt. In der Dorföffentlichkeit überwiegt hingegen ein vorsichtiger, durch 
Meidung geprägter Umgang mit den Angehörigen antagonistischer Verwandtschafts-
gruppen. Das Kritisieren oder Beschimpfen nicht verwandter anderer wird als eine 
ungerechtfertigte Einmischung in fremde Angelegenheiten empfunden und führt bei 
den Betroffenen nicht selten zu »Ärger«-Reaktionen, aus denen sich schnell »Hand-
greif lichkeiten« entwickeln können. Fremde Verwandtschaftsgruppen werden von 
den Tao in der Regel »nicht weiter beachtet« (jiozayan). Man schenkt ihren Ritualen 
keine Aufmerksamkeit, nimmt an ihren »haushaltsspezifischen Sorgen« (alalow do va­
hey) nicht teil und weiß auch nicht, wie sie ihre Kinder erziehen. Die Tao markieren 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 199

soziale Grenzen zu anderen Verwandtschaftsgruppen, indem sie sagen: »Das ist deren 
Angelegenheit.«

Während die sozial-relationale Orientierung vermehrt im Umgang mit Personen 
der Ingroup auftritt, überwiegt gegenüber Personen der Outgroup eine autonome 
Orientierung. Innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe voll-
zieht sich die Emotionsregulation der Tao auf interpersonale Weise, da die einzelnen 
Mitglieder zu wertgeschätzten Älteren (»lebende Menschen« ebenso wie Ahnen) auf-
blicken und ihr eigenes Tun mit deren Befindlichkeiten abstimmen. Das Leugnen jeg-
licher Beziehung zu Fremden und Feinden führt zu einer psychischen Ausblendung 
antagonistischer Gegner, die durch die verbreitete Praxis des »Nichtbeachtens« als 
nicht existent angesehen werden. Die Emotionsregulation gegenüber Personen der 
Outgroup erfolgt somit auf intrapersonale Weise (siehe Kapitel 15, Abschnitt Frühzeiti­
ges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation).52

Zu Beginn der Kindheitsphase (d. h. von etwa 3,5 Jahren an) fällt es Erwachsenen zu-
nehmend schwer, ein bestimmtes sozial erwünschtes Verhalten bei ihren Kindern 
durchzusetzen. Wenn Kinder aufgefordert werden, Botengänge zu erledigen oder 
bestimmte Gegenstände zu bringen, können sie sich den elterlichen Anweisungen 
entziehen, indem sie »weglaufen« (miyoyohyo) und somit räumlich von ihren Bezugs-
personen entfernen.53 Sehr häufig erfolgt das Weglaufen, nachdem Kinder von ihren 
Bezugspersonen »angeblaf f t« (ioya) wurden und diese ihnen mit der Schlaggeste 
»gedroht« (anianniahin) haben. Die Möglichkeit des Weglaufens ist ein Ausdruck 
kindlicher Autonomie, ein Schlupf loch, um den strikten Anforderungen innerhalb 
der hierarchisch organisierten Verwandtschaf tsgruppe für eine Weile zu entkom-
men (siehe Kapitel 8, Abschnitt Hinwendung zu den Peers).54

Anders als die Beziehungen innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandt-
schaftsgruppe, in der jedes Individuum eine ihm zugewiesene soziale Rolle ausfüllt, 
gestalten sich die egalitären Beziehungen zwischen den Gleichaltrigen. In der Peer-
gruppe herrschen andere Gesetze, sie ist in vielerlei Hinsicht ein Gegenpol zur Ver-
wandtschaftsgruppe. Wenn Kinder von zu Hause »weglaufen« (miyoyohyo), verbringen 
sie im Dorf Zeit mit ihren Altersgenossen, zu denen sie ihr gesamtes Leben über enge 
emotionale Bindungen und vereinzelt auch Feindschaftsbeziehungen unterhalten.

Die Angehörigen einer Haushaltsgruppe verfügen über denselben sozialen Status, sie 
differenzieren sich jedoch nach Alter und Geschlecht (wobei Ersteres das primäre Krite-
rium darstellt). In den egalitären Peerbeziehungen verhält es sich genau andersherum, 
da die Altersgleichen das Gruppenmerkmal Alter teilen, aber ihren jeweiligen sozialen 
Status als soziales Differenzierungskriterium erst noch aushandeln müssen. Der Aus-
handlungsprozess unter den Peers setzt bereits während der Kindheit ein, wenn durch 

52 � Soziale Orientierung (sozial-relational vs. autonom) und Emotionsregulationsform (interpersonal vs. 
intrapersonal) korrespondieren außerdem mit der Unterscheidung in Sichtbares und Unsichtbares 
sowie mit der Einteilung der Welt in Menschen und Geistwesen.

53 � In der Regel kommen Kinder erst viele Stunden später wieder nach Hause, wenn der »Ärger« der  
Eltern bereits verflogen ist und sie keine Sanktionen mehr zu befürchten haben.

54 � Der Akt des »Weglaufens« drückt zugleich einen niedrigen Status aus, da dieses Verhalten »Angst« 
(maniahey) impliziert. Anblaf fende Bezugspersonen erfahren sich als wirkungsmächtig, weil es ihnen 
durch ihr Auf treten gelungen ist, die sich fehlverhaltenden Kinder in die Flucht zu schlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit200

Geschicklichkeitsspiele und allgemeines Kräftemessen eine Art inoffizielle Statushier-
archie ausgebildet wird, die jedoch auf verbaler Ebene unter dem Deckmantel der Ega-
lität geleugnet wird.55 Die Status-Ausdifferenzierung basiert sowohl auf individueller 
»Leistungsfähigkeit« (moyat) als auch auf der persönlichen Fähigkeit zur emotionalen 
Regulation. Personen, die weder »wütend« (somozi) werden noch weinen, egal wie sehr 
sie von anderen »geärgert« (pasozi) werden, gelten als besonders durchsetzungsfähig.56

Innerhalb der Peergruppe ist jegliche »Bevormundung« (pakamotdeh) verpönt. Der 
Begriff pakamotdeh bedeutet wörtlich »jemanden wie ein Kind57 behandeln«, womit in 
erster Linie das Erteilen von Anweisungen gemeint ist. Dergleichen Verhalten erweckt 
Reminiszenzen an die Kindheit, in der die Tao von ihren Bezugspersonen und älteren 
Geschwistern »herumkommandiert« wurden, um Dinge herbeizuschaffen oder Nach-
richten zu überbringen. Einem Peer zu erzählen, was er tun soll, ist ein Affront, weil 
hierdurch ein hierarchisches Verhältnis erzeugt wird. Die stark ausgeprägte Aversion 
gegen »Bevormundung« kann durch eine sukzessive Überwindung der frühkindlichen 
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) erklärt werden, deren erster Schritt mit etwa 
3,5 Jahren beim Übergang in die Kindheitsphase erfolgt und in einer Hinwendung zu 
den Gleichaltrigen besteht.

Die autonome Orientierung bei den Tao findet ihren besonderen Ausdruck in der 
»Kraft«, »Stärke« und »Leistungsfähigkeit« (moyat) eines Individuums. Das emsige 
Arbeiten auf den Feldern und das Beschaffen von Nahrung aus dem Meer sind mit 
einem »starken inneren Willen« (kakzeben) verbunden, der dem onowned entspringt. 
Damit die positiven Eigenschaften des »körperlichen Selbst« gewinnbringend einge-
setzt werden können, bedarf es der Wahl der richtigen Verhaltensweise aus dem Wis-
sensfundus des nakenakem. Hierbei handelt es sich um autonome Prozesse, die nicht 
durch normkonformes »Denken und Fühlen« allein entstehen, sondern ihren Anfang 
im tiefer gelegenen onowned nehmen. Es sind die Individuen selbst, die zu einer »guten 
Denk- und Fühlweise« gelangen, sie wird ihnen nicht aufgezwungen.

55 � Bei gemeinschaf tlichen Subsistenztätigkeiten, z. B. dem Fischfang, erhält jeder der beteiligten Part-
ner denselben Anteil – unabhängig von seiner tatsächlichen Leistung. Es ist auf verbaler Ebene nicht 
möglich, die in der Realität bestehenden Unterschiede zwischen den als prinzipiell gleich definierten 
Personen zu thematisieren. Sie können lediglich durch genaue Beobachtung auf visueller Ebene er-
schlossen werden, etwa wenn ein Mann an seinem Fischtrockengestell wesentlich mehr Fische auf-
gehängt hat als andere.

56 � Auch der familiäre Hintergrund spielt bei der Generierung von sozialem Status eine wichtige Rol-
le. Die Tao nehmen an, dass Kinder aus »schlechten« Familien, deren Mitglieder Sachen gestohlen 
oder andere Leute betrogen haben, ebenfalls zu diesem Verhalten neigen. Eltern und Großeltern 
dif famieren die Kinder ihrer Feinde, indem sie ihren eigenen Kindern und Enkeln von den vergan-
genen Missetaten dieser Familien berichten. Marginalisierte Kinder haben mit großen sozialen Wi-
derständen zu kämpfen, da sie aufgrund ihres familiären Stigmas von den eigenen Altersgenossen 
außerhalb der Dorföf fentlichkeit schikaniert werden. Kinder, die ständiger »Verachtung« (ikaoya) 
durch ihre soziale Umgebung ausgesetzt sind, entwickeln mit hoher Wahrscheinlichkeit einen »auf-
brausenden Charakter« (marahet so iyangey). Die Persönlichkeit von Kindern aus marginalisierten 
Verwandtschaf tsgruppen wird auf diese Weise sozial konstruiert (siehe Kapitel 9, Abschnitt Margina-
lisierung, Stigmatisierung, Missbrauch).

57  �Motdeh ist eine altertümliche Bezeichnung für »Kind«.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 201

Soziale Emotionen, idiosynkratische Affekte und moralische Gefühle

Autonome und sozial-relationale Orientierungen sind Ausdruck des dualistischen 
Weltbildes der Tao und betreffen das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft 
ebenso wie von onowned und nakenakem sowie von Affektivem und Emotionalem. In 
diesem Abschnitt möchte ich zu einer Ordnung des affektiven und emotionalen Ge-
fühlslebens der Tao gelangen, die im Wesentlichen auf den unterschiedlichen Be-
schaffenheiten und Funktionsweisen des onowned und nakenakem basiert. Die sich in 
beiden kulturellen Organen im Laufe der Sozialisation, Erziehung und Ontogenese 
vollziehenden Prozesse bedingen sich gegenseitig und können deshalb nicht getrennt 
voneinander betrachtet werden. Ich unterscheide zwischen drei verschiedenen Ge-
fühlsformen, die ich als soziale Emotionen, idiosynkratische Affekte und moralische 
Gefühle bezeichne.

Soziale Emotionen
Unter sozialen Emotionen verstehe ich eine bestimmte Form des Emotionalen, die Lutz 
(1988) mit unnatural emotions umschrieb, Fajans (1985) und Abu-Lughod (1986) als Senti­
mente bezeichneten und Hochschild (1979) mit dem Begriff der Gefühlsregeln zu fassen 
suchte.58 Aufgrund ihrer alltäglichen Instrumentalisierung können soziale Emotionen 
bei den Tao (aber auch in anderen indigenen Gesellschaften) auf westliche Betrach-
ter wie eine soziale Konstruktion wirken, die nur wenig mit »natürlichem« emotio-
nalen Erleben zu tun hat. Diese Position spiegelt sich etwa bei Catherine Lutz (1988) 
wider, nach deren Einschätzung die Emotionen der Bewohner des mikronesischen 
Atolls Ifaluk in ihrer Gesamtheit als sozial konstruiert angesehen werden müssen und 
deswegen von ihr als »unnatürlich« (unnatural) bezeichnet werden. Lutz nimmt eine 
Extremposition ein, die so jedoch nicht haltbar ist, da sie diejenigen Bereiche emo-
tionalen und affektiven Empfindens unberücksichtigt lässt, die in einem spezifischen 
kulturellen Setting weder durch verbale noch körpersprachliche Ausdruckszeichen 
artikuliert werden können bzw. dürfen und sich somit der vorgegebenen normativen 
Ordnung entziehen. Nach Fajans (1985: 371) sind Sentimente »culturally constructed 
patterns of feeling and behavior which define, extend, and contract the boundaries 
of the self, and which can be socially interpreted by others«. Somit entsprechen Sen-
timente weitestgehend den Gefühlsregeln, die Hochschild (1979) als »soziale Normen, 
die beeinf lussen, wie Personen in einem gegebenen Moment innerhalb bestimmter 
sozialer Relation gewillt sind zu fühlen« definiert hat.

All diesen Ansätzen ist gemeinsam, dass sie auf die sozial-normative Ebene des 
Emotionalen verweisen – bzw. auf das, was die Menschen in einer gegebenen Ge-
sellschaft idealerweise empfinden sollten. Es handelt sich hierbei um Prozesse, die 
von den Tao vornehmlich mit dem Denk- und Fühlorgan nakenakem in Verbindung 
gebracht werden und über deren Artikulation kultureller Konsens besteht. Soziale 
Emotionen sind Resultate der Erziehung, die durch den Gebrauch von Sprache eine 
fortlaufende Bestätigung und Bekräftigung innerhalb der Verwandtschaftsgruppen 
sowie der Dorföffentlichkeit erfahren. Das tatsächliche affektiv-phänomenologische 

58 � In einer rezenten Publikation des Sonderforschungsbereiches Af fective Societies (Slaby & von Sche-
ve 2019) findet sich eine Definition emotionaler Repertoires (emotion repertoires), die der Bedeutung  
sozialer Emotionen recht nahekommt (von Poser et al. 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit202

Empfinden sozialer Emotionen spielt hingegen eine eher untergeordnete Rolle. Ent-
scheidend ist, dass man »auf normkonforme Weise auftritt« (apiya so iyangey) und sich 
entsprechend der sozio-normativen Regeln des iwawalam so tao verhält.

Soziale Beziehungen werden durch die kontinuierliche Instrumentalisierung so-
zialer Emotionen gestaltet, sie dienen bei den Tao der sozialen Grenzziehung bzw. 
der Einordnung einzelner Personen(gruppen) in Angehörige der Ingroup und der 
Outgroup. Soziale Emotionen weisen immer eine sozial-relationale Komponente 
auf, da sie die Beziehungen zwischen den Menschen regulieren. Ihnen ist zu eigen, 
dass sie auf demonstrative Weise geäußert werden: Die Tao zeigen »unnützen« (abo 
so angangayan) Personen ihre »Verachtung« (ikaoya), indem sie diese »keines Blickes 
würdigen« (jiozayan). »Verachtung« ist nicht das beliebige Gefühl eines Einzelnen, 
sondern eine kollektive Evaluation, die sich an den sozialen Standards der Tao- 
Gesellschaft orientiert. Sich fehlverhaltende Individuen müssen »verachtet« werden, 
um die eigene »Rechtschaf fenheit« (apiya so nakenakem) unter Beweis zu stellen. Zu 
einer betrunkenen Person, die sich taumelnd fortbewegt, sagen alle Passanten (mit 
Ausnahme ihrer nächsten Angehörigen): »Es ist zu verachten, dass dieser Mensch 
immerzu trinkt und nicht arbeiten geht !« Ebenso verhält es sich mit kontrolliertem, 
demonstrativ zur Schau gestelltem »Ärger« (somozi), der der Wahrung gerechtfertig-
ter Interessen und somit der Selbstbehauptung dient. Wenn eine jüngere Person ein 
Tabu verletzt, zeigen sich die anwesenden Alten »verärgert« (somozi) und »schimpfen« 
(ioya) mit ihr. Selbiges gilt für sich fehlverhaltende Kinder, die von den Dorf bewoh-
nern »angeblaf ft« (ioya) werden.

Die sozialen Beziehungen zu den Mitgliedern der Ingroup werden durch den Ga-
bentausch sowie die Beteiligung an »kollektiven Arbeitseinsätzen« (semidong) gestärkt. 
Wenn die Tao Nahrungsmittel oder andere Dinge des täglichen Lebens miteinander 
teilen, stellt sich als soziale Emotion eine »gegenseitige Freude« (masarey) ein, die ihren 
Ausdruck in einem Lächeln und einem »gegenseitigen respektvollen Umgang« (maci­
kakanig) findet.59 Statusniedrigere Personen demonstrieren beim Empfangen von Ga-
ben »Dankbarkeit« (somarey; isarey), die in der Regel mit masarey gepaart ist und vom 
Ausspruch »Ayoy !« sowie von einer tiefen Verbeugung begleitet wird. Auf diese Weise 
drücken sie gegenüber statushöheren Gebern »Respekt« (ikaglow) aus. Für Tao-Kinder 
ist »Dankbarkeit« eine der ersten sozialen Emotionen, die sie im Laufe ihrer Entwick-
lung erlernen. In der traditionellen Zeit mussten sich Kinder nach jedem Mahl bei den 
Nahrungsbeschaffern ihrer Haushaltsgruppe für die Bereitstellung der Nahrung »be-
danken« (ayoyin) (also bei den Großeltern, Eltern und ggf. auch älteren Geschwistern).

Eine der wichtigsten sozialen Emotionen in der Tao-Gesellschaft ist zweifel-
los »Mitleid« / »Mitgefühl« (makarilow; mangasi). »Mitleid« zeigt sich vor allem darin, 
dass man anderen Personen hilft. Es besitzt bei den Tao somit eine vornehmlich auf  

59 � Bei den Tao ist »Freude« (masarey) in der Regel eine kollektiv empfundene Emotion, die durch Lächeln 
und »Lachfalten in den Augenwinkeln« (masarey so moin) für andere sichtbar artikuliert wird. Deshalb 
kann man masarey tref fender mit »gegenseitiger Freude« übersetzen. Wenn eine amerikanische Per-
son happiness empfindet, ist aufgrund der in den USA überwiegenden individualistischen sozialen 
Orientierung jedoch eher von einem I am happy als von einem we are happy auszugehen. Das Gefühl 
der »Freude« weist somit kulturelle Akzentuierungen auf, die mit den jeweils dominierenden sozialen 
Orientierungen in beiden Gesellschaf ten einhergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 203

»praktische Fürsorge« (piveyveknen60) ausgerichtete Komponente (vgl. Röttger-Röss-
ler 2006 über die »Liebe« bei den Makassar). Entscheidend ist nicht, dass man sein 
»Mitleid« verbal bekundet und mit anderen auf emotional abstrakte Weise »mitfühlt«, 
sondern dass man Not leidenden Personen konkrete Hilfe (zumeist in Form von Nah-
rung) zukommen lässt. Soziale Emotionen sind Teil eines emotionalen Diskurses bei 
den Tao; sie werden überproportional häufig genannt und bisweilen manipulativ ein-
gesetzt, um andere Personen zu einem bestimmten Verhalten zu bewegen.

Soziale Emotionen sind nicht notwendigerweise singulär auftretende Empfin-
dungen oder demonstrativ zur Schau gestellte Verhaltensweisen, sie können sich auch 
nach bestimmten kulturell vordefinierten Regeln gegenseitig bedingen oder in einem 
komplementären Verhältnis zueinander stehen. Bestimmte soziale Emotionen treten 
als emotionale Nexus auf und dienen der Implementierung (und gelegentlich auch 
Aushandlung) diverser hierarchischer »Sozial«-Beziehungen. Der emotionale Nexus 
von »Ärger« (somozi) und »Angst« (maniahey) – von dem schon des Öfteren die Rede 
war – basiert auf den Benimmregeln der Altershierarchie und spiegelt zugleich die 
realen Machtverhältnisse innerhalb der Gesellschaft sowie auch zwischen lebenden 
Menschen und Geistwesen wider (siehe Abschnitt Ärger-Regulation). Der emotiona-
le Nexus von »Verachtung« (ikaoya) und »Scham« (masnek) behandelt das sozial-nor-
mative Verhalten der Tao. Diejenigen, die sich »moralisch rechtschaffen« (apiya so 
nakenakem) verhalten, strafen diejenigen, die sich »moralisch verwerf lich« (marahet so 
nakenakem) verhalten, mit ihrer »Verachtung« und lösen »Scham« in ihnen aus. Die 
»Verachtenden« bilden dabei eine aktive Mehrheit und die »Beschämten« eine passive 
Minderheit. Die Statuspositionen der Geber und Empfänger werden im lokalen Sys-
tem des Nahrungstausches durch den emotionalen Nexus von »Mitleid« (makarilow; 
mangasi) und »Dankbarkeit« (somarey; isarey) definiert. Nach den kulturell vorstruktu-
rierten Gefühlsregeln der Tao müssen besser situierte Personen (bzw. Haushalte) mit 
weniger gut situierten Personen (bzw. Haushalten) »Mitleid« empfinden und ihnen 
etwas von ihrem Wohlstand abgeben.

Idiosynkratische Affekte
Gefühle wie unfokussierter »Ärger« (somozi), »Traurigkeit« (marahet so onowned), 
»Gier« (mabayo), »Geiz« (miraratenen), »Eifersucht« (ilanan) und »Neid« (ikeynanahet) 
sind bei den Tao nur bedingt artikulierbar und somit konzeptuell schwer zu fassen. 
Da diese Gefühle aus dem normativen Raster fallen, können sie auch nicht als sozia-
le Emotionen bezeichnet werden. Stattdessen stellen sie verwerf liche idiosynkrati­
sche Af fekte dar, durch welche sowohl die gesellschaftliche Ordnung der Tao als auch 
das »körperliche Selbst« eines jeden Einzelnen bedroht werden. In Kapitel 5 habe ich  
bereits erwähnt, dass sozial unerwünschte affektive Regungen mit der namentlich 
nicht hervorgehobenen Körperseele assoziiert werden und den Tiefen des onowned 
entsteigen. Ihr Ursprung wird von den Tao extern verortet, sie gelangen durch Prozes-
se der »Verunreinigung« (matuying) sowie durch Besessenheit mit Anito-Geistwesen in 
das onowned einer Person, wo sie ihr Unwesen treiben und das »körperliche Selbst« mit 

60 � Die »praktische Fürsorge« des piveyveknen äußert sich zumeist darin, dass man Notleidenden etwas 
zu essen gibt. Eine Besonderheit dieses Emotionswortes ist, dass es sich auch auf Tiere (z. B. Schwei-
ne) erstreckt. Weitere Übersetzungsmöglichkeiten für piveyveknen sind »sich kümmern« oder »sich 
sorgen«.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit204

diversen Krankheiten infizieren. Idiosynkratische Affekte verfügen über einen geist
artigen Charakter, sie erscheinen nicht als genuin menschliche Gefühle. Sie werden 
von den Tao als gefährliche Fremdkörper im »körperlichen Selbst« wahrgenommen, 
die nach Möglichkeit durch regulatorische Praktiken des »Nicht-Beachtens« ( jiozayan; 
topikabobwa) unterdrückt bzw. verdrängt werden müssen.

Idiosynkratische Af fekte unterscheiden sich hinsichtlich der ihnen zugrunde lie-
genden Appraisals vom Emotionsverständnis von Holodynski und Friedlmeier (2006: 
40), da sie sich im Gegensatz zu sozialen Emotionen auf einer nicht bewussten kör-
perlichen Ebene ereignen.61 Bestimmte mit der Geisterwelt in Verbindung stehende 
Ereignisse werden von den Tao als gefährlich wahrgenommen, die mit ihnen asso-
ziierten »schlechten Dinge« müssen vom »körperlichen Selbst« ferngehalten werden. 
Zum Schutz des »körperlichen Selbst« findet eine kulturspezifische Lenkung des 
Aufmerksamkeitsfokus statt, die jedoch weitestgehend unbewusst verläuft. Die Tao 
haben sich eine kontinuierliche Habachtstellung angewöhnt, in der sie ihre gesamte 
soziale und naturräumliche Umgebung ständig im Blick behalten und nach negativen 
Omen filtern. Das nakenakem nimmt hierbei eine Wächterposition ein, es ist idealer-
weise darauf bedacht, dass die Tao »keine [schädigenden Einf lüsse] in ihr Inneres hi-
neinlegen« (jipangain do onowned).

Maßgeblich an der Herausbildung der idiosynkratischen Affekte bei den Tao betei-
ligt sind die für die Betroffenen äußerst unangenehmen moralischen Gefühle »Angst« 
(maniahey) und »Scham« (masnek), da diese in affektiv-phänomenologischer Hinsicht 
die eigentliche Bedrohung für das »körperliche Selbst« bzw. dessen lebensnotwendige 
Verbindung mit der Freiseele pahad darstellen (s.u.). »Angst« und »Scham« müssen auf 
Distanz gehalten werden, man darf diese Gefühle (bzw. »schlechten Dinge«) nicht an 
sich heranlassen. Wenn die Tao auf ungerechtfertigte Weise »Ärger« (somozi) empfin-
den, ist dies potenziell »Angst« und / oder »Scham« auslösend. »Angst«- und »Scham«-
Empfindungen hemmen und blockieren die im onowned platzierten idiosynkratischen 
Affekte, sie tragen dazu bei, dass sich die Tao in ihrem Denken und Fühlen an den nor-
mativen Regeln der Gesellschaft orientieren und sich gegenüber anderen kosmischen 
Entitäten auf respektvolle Weise verhalten.

Ein weiterer Unterschied zwischen sozialen Emotionen und idiosynkratischen Af-
fekten besteht in der Art und Weise ihrer Regulierung. In der sozialen Situation fällt es 
den Tao in der Regel leichter, die problematischen Regungen ihres onowned zu unter-
drücken, da die Anwesenheit anderer Dorf bewohner ihre frühkindliche »Angst- und 
Scham-Disposition« (kanig) reaktiviert. Die in sozial-relationalen Kontexten stattfin-
dende interpersonale Regulation bewirkt, dass innerhalb der Dorföffentlichkeit vor-
nehmlich »gute Verhaltensweisen« (apiya ahapansya) zutage treten. Die Anbindung 
an soziale Gruppen erzeugt in den Tao ein Sicherheitsgefühl, das auf einem »ruhi-
gen Inneren« (mahanang so onowned) und »gefestigten Inneren« (mapaned so onowned)  
basiert und das eigene »körperliche Selbst« vor den verwerf lichen Gefühlsregungen 
des onowned schützt. 

61 � Die übrigen Komponenten des Mehrkomponenten-Emotionsmodells nach Holodynski und 
Friedlmeier (2006: 40) – Handlungsbereitsschaf t, Ausdrucksreaktion, Körperregulation und sub- 
jektives Gefühl – lassen sich beim Empfinden idiosynkratischer Af fekte hingegen feststellen (bzw. es 
ist anzunehmen, dass sie bei den Tao vorhanden sind).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 205

Anders verhält es sich hingegen, wenn Personen sich in der Alleinsituation be-
finden und die idiosynkratischen Affekte ihres »tiefsten Inneren« auf intrapersonale 
Weise (d. h. auf sich selbst gestellt) regulieren müssen. Personen, die durch Jiozayan-
Verhalten von den Dorf bewohnern sozial ausgegrenzt werden, befinden sich im Zu-
stand erhöhter Vulnerabilität, da sie von den anderen mit ihren Marahet-so-onowned-
Gefühlen alleine gelassen werden. Schwächere Individuen empfinden diese Situation 
als bedrohlich und potenziell »Angst« auslösend. Denn durch demonstratives Weg-
blicken werden sie zu unsichtbaren, geistartigen Wesen degradiert, die über keinen 
festen Anker mehr in der sicht- und tastbaren Menschenwelt verfügen.

Moralische Gefühle
Moralische Gefühle werden bei den Tao bereits vom späten Säuglingsalter an durch ent-
sprechende Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen in Form einer »Angst- und 
Scham-Disposition« (kanig) evoziert. Die auf diese Weise hervorgerufene Sensibilität 
für »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) jüngerer Tao-Kinder stellt eine Form 
des Embodiment dar und kann durch entsprechende affektive Erregung (vgl. Quinn 
2005) immer wieder aufs Neue aktiviert werden (siehe Teil IV, speziell Kapitel 11). Die 
wiederholte Auslösung moralischer Gefühle in den betreffenden Individuen führt zu 
einer kulturspezifischen Überformung sämtlicher anderer Gefühle (idiosynkratische 
Affekte ebenso wie soziale Emotionen) – wenn auch im unterschiedlichen Maße.

Die moralischen Gefühle »Angst« und »Scham« übernehmen eine besondere Rolle 
im Gefühlsleben der Tao, da sie sowohl affektive Regungen als auch emotionales Er-
leben umfassen. Aus der Perspektive der betroffenen Personen werden »Angst« und 
»Scham« als idiosynkratische Affekte erfahren: »Scham« wird als eine Bedrohung für 
das »körperliche Selbst« empfunden, »Angst« kann die Freiseele pahad ergreifen und 
sie zu einem panikartigen Wegf liegen verleiten (wodurch das im Stich gelassene »kör-
perliche Selbst« ebenfalls in Gefahr gerät). Aus der Perspektive derjenigen, die vom 
affektiven Erleben dieser moralischen Gefühle nicht direkt betroffen sind, werden 
»Angst« und »Scham« jedoch als soziale Emotionen erlebt, die konzeptuell greif bar 
sind und über die ggf. auch geredet werden kann.

So gilt es durchaus als erstrebenswert, Kindern ein gewisses Maß an »Angst« zu 
induzieren, weil dies dazu führt, dass Kinder ihren Eltern besser »gehorchen« (manga­
mizing) und »Angst / Respekt vor ihren Eltern empfinden« (ikaniahey so inapowan). Auch 
kann man Feiglinge aufgrund ihrer übersteigerten »Angst« durch Auslachen beschä-
men.

Moralische Gefühle stellen eine Verbindung zwischen den normativen Regeln der 
Gesellschaft und den spezifischen Besonderheiten der Individuen her. Ihre Macht 
besteht im Durchdringen persönlicher Grenzen. »Angst« steht in einer speziellen Be-
ziehung zu »Ärger« (somozi), der als Auslöser dieses Gefühls gilt. Das »Angst«-Gefühl 
einer Person basiert immer auf dem »Ärger« (menschlicher oder geistartiger) ande-
rer. »Ärger« ist eine das gesamte Universum durchziehende Lebenskraft, die je nach 
eingenommener Perspektive zu »guten« (apiya) und »schlechten« (marahet) Zwecken 
eingesetzt werden kann. Wie ich dargestellt habe, wird »Ärger« von den Tao sowohl 
extern in der belebten Umwelt als auch intern im onowned verortet. Der eigene »Är-
ger« entsteigt dem »tiefsten Inneren« als eine wilde, ungezähmte Kraft, die idealer-
weise durch die regulatorische Instanz des nakenakem modifiziert und in die richtigen  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit206

Bahnen gelenkt wird. Das nakenakem verleiht dem »Ärger« eine menschliche Kompo-
nente, die sich von der vitalen Energie anderer Lebensformen unterscheidet.62

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe ist das Erlernen eines humanen Umgangs mit 
der menschlichen Vitalkraft. Da das Gefährdungspotenzial des »Ärgers« als hoch an-
gesehen wird, muss er von den Tao bedachtsam eingesetzt werden. Er darf nur im Ein-
klang mit den Regeln des iwawalam so tao auf kontrollierte Weise freigesetzt werden. 
Wenn »Ärger« als justifiable anger bei der Sanktionierung von Fehlverhalten eingesetzt 
wird, gilt er als eine soziale Emotion. Auch verschiedene körperbetonte Formen der 
Selbstbehauptung gegenüber feindlich gesinnten anderen werden als lebensnotwen-
diger Ausdruck menschlichen Überlebenswillens angesehen. Unfokussierter »Ärger«, 
der auf beliebige Weise »auf andere Personen übertragen wird« (paningtan do kadwan 
tao), ist hingegen verpönt; er wird von den Tao als eine verwerf liche affektive Regung 
angesehen, die in die Tiefen des onowned verbannt werden muss.

»Ärger« stellt somit ein ambivalentes Gefühl dar, das ebenso wie die moralischen 
Gefühle »Angst« und »Scham« sowohl über eine affektive als auch eine emotionale 
Ausprägung verfügt. Auch wenn »Ärger« aufgrund seines sanktionierenden Charak-
ters eine moralische Komponente besitzt, handelt es sich hierbei jedoch um kein mo-
ralisches Gefühl im eigentlichen Sinne. Die Tao betrachten sich selber nicht als »Krone 
der Schöpfung«, die sich die Erde untertan macht, sondern als eine Lebensform unter 
vielen, die anderen Wesenseinheiten mit »Demut« und »Respekt« (ikaglow; kanig) be-
gegnet. Sie wagen es nicht, ihren »Ärger« gegen mächtige andere (inapowan und tao do 
to) zu richten, von deren Wohlwollen ihr eigenes Überleben abhängig ist; stattdessen 
leben sie in »Angst« vor ihnen.

Das zweite moralische Gefühl bei den Tao – »Scham« – ist eine Empfindung, die 
durch »Verachtung« (ikaoya) ausgelöst wird. Im Gegensatz zum »Ärger« tritt »Verach-
tung« ausschließlich als soziale Emotion auf. Es handelt sich hierbei um eine Emotion, 
die eine starke sozial-relationale Orientierung aufweist und von den Tao bei Verstößen 
gegen die normative Ordnung auf demonstrative Weise gezeigt wird. Die auf »Ver-
achtung« basierenden Verhaltensweisen sind defensiver Natur. Sich fehlverhaltende 
Personen werden von der Dorfgemeinschaft durch »Blickabwendung« ( jiozayan) sozial 
ausgegrenzt, nicht zuletzt auch, um kontaminierende Einf lüsse vom »körperlichen 
Selbst« der Dorf bewohner fernzuhalten.63

Die allgemeine menschliche Entwicklung bringt es mit sich, dass affektives Er-
leben dem eigentlichen emotionalen Empfinden vorausgeht. Aufgrund kulturspezi-
fischer Vorstellungen einer dichotomen kosmologischen Ordnung und einer fragilen 
Kindesseele hat der Prozess der Sozialisation und Ontogenese von Emotionen bei 
den Tao eine besondere kulturelle Ausprägung erfahren. Bevor Tao-Kinder in der 
Lage sind, sprachlich basiertes Wissen in ihrem nakenakem zu speichern, ist es den  
Bezugspersonen nicht möglich, über »Instruktionen« (nanaon) in das Leben ihrer  

62 � In der menschlichen Gesellschaf t soll »Ärger« dafür eingesetzt werden, »Gutes« (apiya) hervorzu-
bringen. Bei den bösartigen Anito-Geistwesen dient »Ärger« hingegen der Entfaltung »destruktiver«  
(marahet) Impulse (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Bösartige Geistwesen).

63 � Im Vergleich zum problematischen »Ärger« wird »Verachtung« von den Tao als eine reifere Form des 
Protestes angesehen, da beim Nichtbeachten keine »schlechten Dinge« auf andere Personen über-
tragen werden. Durch demonstrative »Verachtung« entsteht dem »körperlichen Selbst« der verach-
teten Personen kein Schaden – zumindest nicht auf unmittelbare Weise.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 207

Kinder einzugreifen. Tao-Bezugspersonen machen deshalb von kulturspezifischen So-
zialisationspraktiken und Abhärtungsübungen Gebrauch, die allesamt zum Ziel haben, 
in ihren Kindern eine frühkindliche »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) hervorzu-
rufen. Auf diese Weise gelingt es ihnen, Kontrolle über ihre Säuglinge und Kleinkinder 
auszuüben und sie vor diversen Gefahren zu beschützen, die diese selbst noch nicht als 
solche erkennen können. Ein qualitativ anders gelagerter Erziehungsprozess setzt erst 
zu Beginn des Kleinkindalters ein, wenn Tao-Kinder einfache sprachliche Anweisun-
gen verstehen können (vgl. Einleitung). In diesem Alter kann mit einer Sozialisierung 
des nakenakem begonnen werden. Die Kinder erlernen auf der Basis sozialer Emotio-
nen allmählich die Benimmregeln ihrer Gesellschaft, die sich in der Wahl der richtigen  
Verhaltensweisen und des richtigen sprachlichen Ausdrucks manifestieren.

Sozialisationspraktiken, Abhärtungsübungen und Erziehungsmethoden gehen 
im Kleinkindalter (1,5 bis 3,5 Jahre) ineinander über, sie können nicht immer klar und 
deutlich voneinander getrennt werden. Trotzdem lässt sich der Sozialisationspro-
zess bei den Tao in zwei Phasen einteilen, von denen die erste – die Pazifizierung des 
onowned – als ein Prädispositionales Priming im Sinne von Quinn (2005) angesehen 
werden muss. Die Pazifizierung des onowned ist das Thema von Teil IV, in dem ich die 
Sozialisationspraktiken und Abhärtungsübungen bis zum Beginn der Kindheitsphase 
beschreibe. Die parallel hierzu im Kleinkindalter einsetzende zweite Phase der eigent-
lichen Erziehung – die Kultivierung des nakenakem – ist dieser Arbeit ausgelagert und 
wird in einer Folgepublikation behandelt werden.

Ärger-Regulation

Vieles deutet darauf hin, dass die Tao ihr »Inneres« (onowned) als einen Container64 
auffassen, der vor dem Eindringen »schlechter Dinge« geschützt werden muss. Die 
Reinhaltung des onowned ist ein aktiver Prozess, der von den Tao durch das Ergrei-
fen bestimmter Verhaltensweisen bis zu einem gewissen Grad beeinf lusst werden 
kann. Eine Person muss lernen, frustrierende Erlebnisse zu »erdulden« (pahekheken o 
onowned). Sie darf »schlechten Dingen« keine Aufmerksamkeit schenken, da diese sich 
ansonsten dem »körperlichen Selbst« anheften und in das »Innere« eindringen. Mit 
Vorsicht und Achtsamkeit kann eine Person die schleichende Verunreinigung ihres 
onowned auf halten, jedoch nicht vollständig abwenden. Aus den ins »tiefste Innere« 
gelangten »schlechten Dingen« bildet sich allmählich eine bösartige Körperseele her-
aus. Nach dem physischen Ableben einer Person gehen aus ihr bösartige Anito-Geist-
wesen hervor (vgl. Kapitel 5).65

64 � Kővecses (1995) konnte in einer kulturvergleichenden Studie über »Ärger« aufzeigen, dass diese Emo-
tion (bzw. ihre lokalen Entsprechungen) beinahe überall auf der Welt aus einem unter Druck gera-
tenen Container (pressurized container) aus dem Inneren des Körpers freigesetzt wird. Er belegt dies 
anhand von Redewendungen aus dem Englischen, Ungarischen, Japanischen und Chinesischen.

65 � In bestimmten Fällen können die Tao das »Schlechte« (marahet) aus ihrem »Inneren« wieder ent-
fernen, indem sie an ihren Peinigern »Vergeltung üben« (patonggalen). Ein 58-jähriger Mann führte 
hierzu aus: »Wenn ich durch die Taten eines anderen ipeyngeyngen so nakem (etwa: ›schmerzliches 
Grübeln im Herzen‹; L.F.) empfinde, dann will ich ihn ›zum Weinen bringen‹ (mapalavi so onowned). Ich 
verfluche ihn, indem ich sage: ›Meine wegen dir empfundene Pein gebe ich an deine Familie weiter !‹« 
Dadurch, dass die Verursacher des eigenen Leides dieses nun mit einem selber teilen müssen, kann 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit208

Ein aktives Befüllen des onowned mit »guten Dingen« (apiya so vazey) stellt hin-
gegen eine Tugend dar. Die Tao können sich den Rat eines anderen bewusst in ihr »In-
neres« hineinlegen. Er wirkt dort als ein affektiver Zustand fort, der das »körperliche 
Selbst« zu bestimmten Verhaltensveränderungen motiviert. Wenn die Tao Nahrung 
empfangen haben oder ihnen jemand bei bestimmten Tätigkeiten geholfen hat, legen 
sie sich eine transzendentale Repräsentation der Gabe bzw. des Dienstes in ihr onow­
ned hinein. Das hiermit verbundene Gefühl im »Inneren« führt zu einer späteren Er-
widerung der Wohltat.66 Der Onowned-Container beinhaltet somit spirituelle affektive 
Kräfte, die dem ähneln, was Mauss (1990 [1922]) als spirit of the gif t (hau) bezeichnet hat.

Die dem onowned entsteigenden affektiven Regungen sind diffus, sie können nicht 
präzise benannt werden. Das destruktive Potenzial des onowned wird von den Tao als 
»Ärger« (somozi) aufgefasst, der sich als wilde und bisweilen schwer zu bändigende 
Vitalkraft seinen Weg nach oben bahnt.67 Die Tao benutzen einige Redewendungen, 
aus denen hervorgeht, dass somozi als ein aufsteigendes Gas bzw. eine solche Flüssig-
keit verstanden wird. Eine leicht erregbare Person, die schnell »wütend« wird, verfügt 
über ein »Inneres, das kochendem Wasser gleicht« (akmey masbosbon na ranom so onow­
ned). Ihr »Inneres« verhält sich wie ein Taifun, der durch sein »Schäumen und Schla-
gen« das Meereswasser zum »Brodeln« (aspospoen no bagbag) bringt.68 Ähnlich verhält 
es sich mit der »Wut, die einem zerplatzenden Ballon gleicht« (yasomozi am akmey a ni 
zombak a bozo). In diesem Fall ist es kein Wasser-Luft-Gemisch, das aufsteigt, sondern 
ein sich plötzlich ausdehnendes Gas, das den Container zum Platzen bringt. Wer über 
kein »ruhiges« (mahanang) und »gefestigtes« (mapaned) »Inneres« verfügt und die so-
zial verwerf lichen Inhalte seines onowned in einer jähen, ungefilterten Eruption frei-
setzt, verstößt gegen die kulturellen Normvorstellungen der Tao, für die emotionale 
Kontrolle und emotionales Equilibrium genuin menschliche Eigenschaften sind.

ein als gerecht empfundener Schadensausgleich hergestellt werden, der eine lindernde Wirkung auf 
den »im Inneren aufbewahrten Groll« (somozi do onowned) ausübt. Durch den Akt der Vergeltung wird 
das onowned gereinigt und eine Egalität im negativen Sinne erzeugt. Nach meiner Lesart von Michelle 
Rosaldos (1980) Knowledge and Passion betrieben die nordphilippinischen Ilongot bis in die zweite 
Hälf te des 20. Jahrhunderts Kopfjagd, um nach Todesfällen ihr »Inneres« zu reinigen. Den Ilongot war 
es letztlich egal, wem sie bei ihren Streifzügen den Kopf abschlugen und in die Luf t schleuderten, es 
ging ihnen vor allem darum, sich nach einem schweren Schicksalsschlag wieder »leichter« zu fühlen.

66 � Der Sinn der gesagten Worte wird im onowned in einen gefühlten Zustand umgewandelt und als af-
fektive Regung aufbewahrt. Erst wenn das onowned einen Impuls an das nakenakem sendet, kann das 
sprachliche Wissen reaktiviert werden. Das onowned triggert Handlungen, die dann vom nakenakem 
ausgeführt oder auch nicht ausgeführt werden. Die Formgebung der Handlung fällt in den Zustän-
digkeitsbereich des nakenakem.

67 � Bei der Erhebung des emotionalen Wortschatzes des ciriciring no tao deuteten mehrere Informanten 
starke af fektive oder emotionale Erregungszustände an, indem sie mit ihren Händen ruckartige auf-
steigende Bewegungen von der Bauchgegend bis zur Brust ausführten. Dadurch wollten sie andeu-
ten, dass die von ihnen empfundenen Gefühle aus dem onowned aufstiegen und den Einflussbereich 
des nakenakem erreichten. Auch entweicht dem onowned in bestimmten Situationen eine überschäu-
mende »Freude« (magaga), die nicht minder einer Regulierung durch das nakenakem bedarf. Das Pro-
blem bei übermäßiger »Freude« ist die ihr innewohnende »Überheblichkeit« (mazwey). Die Himmels-
götter fühlen sich durch lang andauerndes menschliches Lachen herausgefordert und sanktionieren 
die lebenden Menschen mit Schicksalsschlägen. Die Tao müssen emotional bedacht auf treten, um 
andere spirituelle Wesen nicht zu »erzürnen« (pasozi).

68  �Masbosbon und aspospoen sind verschiedene Transkriptionen ein und desselben Wortes.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 209

Der im bilingualen Alltag auf Lanyu beinahe ausschließlich gebrauchte chinesische 
Begriff für »Ärger« lautet 生氣 (shengqi). Wörtlich übersetzt bedeutete shengqi »Freiset-
zen der Lebensenergie qi«. Nach traditioneller chinesischer Vorstellung (die innerhalb 
der chinesischen Medizin nach wie vor verbreitet ist) entstehen affektive und emotio-
nale Zustände durch den Fluss des qi im menschlichen Körper. Qi kann als ein Flui-
dum angesehen werden, das im Körper ansteigt und Exzess-Energie verursacht, die 
sich explosionsartig freisetzt, wenn ein bestimmter Druckpegel überschritten wird. 
Der Ausbruch des qi entspricht einem »wütenden« Kontrollverlust (vgl. Kővecses 1995: 
60 f.). Die Übersetzung von somozi mit »Freisetzung von qi« (生氣 shengqi) ist keines-
falls alternativlos, da es im Chinesischen eine Vielzahl von »Ärger«-Ausdrücken gibt.69 
Ich gehe davon aus, dass die Tao das chinesischsprachige shengqi gebrauchen, um ihre 
Vorstellungen von einer aus dem Onowned-Container aufsteigenden Vitalkraft somozi 
bestmöglich auszudrücken. Ob und inwieweit das Personenkonzept und spezieller die 
Ethnopsychologie der Gefühlsregulation bei den Tao von kolonialzeitlich-japanischen 
und gegenwärtigen chinesischen Einf lüssen durchdrungen ist, vermag ich nicht zu sa-
gen. Fest steht jedoch, dass die entsprechenden japanischen (Ikegami 2008; Matsuki 
1989) und chinesischen Vorstellungen ähnlich gelagert sind und eher zur Bestätigung 
als zur Auf hebung lokaler Konzepte beigetragen haben dürften.

Die erste regulative Kontrollinstanz des nakenakem
Ohne ausgereiftes nakenakem könnten die Tao nicht überleben. Sie wären nicht in der 
Lage, ihre Emotionen und Gedanken zu kontrollieren, sie würden schlechtes Zeug 
daherreden und sich prügeln. Auch würden sie, wann immer sie »in schlechter Stim-
mung sind« (marahet so onowned), ihrer »Wut« freien Lauf lassen. Das nakenakem muss 
als eine regulative Kontrollinstanz die rohe, gefährliche Gefühlswelt des onowned fil-
tern, damit sich am Ende sozial akzeptable und berechenbare Handlungen einstellen. 
Da das nakenakem vom Kleinkindalter an einem Sozialisierungsprozess unterwor-
fen wird, gelingt es den Tao in den meisten Fällen, ihre idiosynkratischen »Ärger«-
Gefühle im onowned zu verbergen. Eine Freisetzung des »Ärgers« wird in der Regel 
erfolgreich unterbunden, weil die Tao bei Verstößen gegen die normative Ordnung 
»Beschämungen« (jyasnesnekan) durch die Dorf bewohner antizipieren. Der sich an-
bahnende »wütende« Kontrollverlust ist außerdem »Angst« (maniahey) induzierend, 
da die Freiseele dergleichen Betragen des »körperlichen Selbst« nicht ertragen kann 
und voller »Abscheu« ( jyakian) davonf liegt.

Ich habe sowohl bei der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao 
als auch während meiner teilnehmenden Beobachtung auf Lanyu den Eindruck ge-
wonnen, dass die meisten Tao recht häufig intensiven »Ärger« verspüren. Auch wenn 
dieser ihnen in der Regel nicht direkt anzumerken ist, so liefert doch ihr Verhalten 
für diejenigen, die Einblicke in die Tao-Kultur haben, entsprechende Hinweise. Damit 
das nakenakem seiner regulativen Aufgabe nachkommen kann, muss es alle irritie-
renden Reize, die seine sozial-normative Denk- und Fühlweise beeinträchtigen, »aus-
blenden« ( jiozayan). Der Erreger des im onowned aufsteigenden »Ärgers« wird bewusst 
»ignoriert«, indem jeglicher Blickkontakt zur Quelle des »Ärgers« vermieden wird. Auf 
diese Weise suggerieren sich die Tao, dass eigentlich gar kein Anlass für ihre »Ärger«- 

69 � Nach King (1989; zitiert in Kővecses 1995) sind 憤怒 (fennu) und 怒 (nu) die geläufigsten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit210

Empfindung vorliegt. Es geht ihnen darum, ihr »Inneres« so schnell wie möglich wie-
der in einen »ruhigen« und »gefestigten« Zustand zurückzuversetzen.

Personen, deren »körperliches Selbst« sich in einem geschwächten Zustand befin-
det und die – wie z. B. Kinder – bislang kaum kulturelles Wissen in ihrem nakenakem 
akkumuliert haben, sind oft nicht in der Lage, mittels ihres nakenakem ein weiteres Auf-
steigen des »Ärgers« aus ihrem onowned zu verhindern. In diesem Fall steigt der »Ärger« 
auf in das nakenakem, das nun unter seinem Einf luss leidet und weder normkonform 
fühlen noch denken kann. Von starker »Ärger«-Erregung betroffene Personen verfügen 
über ein marahet so nakenakem, was sich u. a. darin äußert, dass sich ihr »Gesichtsaus-
druck verzerrt« (marahet so moin) und eine veränderte Atmung sowie Muskelanspan-
nung eintritt. Die von ihnen ausgeführten Bewegungen werden »ruckartiger« und 
»vehementer« (mazagzag). Ihr »Ärger« durchdringt die Grenze zur »Außenseite« (外在 
waizai), er wird für andere sichtbar. Ein marahet so nakenakem wirkt sich zudem negativ 
auf den sprachlichen Ausdruck aus: Die Betroffenen erheben ihre Stimme und sagen 
Sachen, die »im Ohr nicht gut anzuhören sind«. Sie fangen an, andere zu beschimpfen 
und sich mit ihnen zu streiten.

Die zweite und ultimative regulative Kontrollinstanz des aktokto
Das nakenakem versucht die sozial verwerf lichen Gefühlsregungen des onowned in kul-
turell akzeptable Bahnen zu lenken, was jedoch bei einem »Inneren, das einer sturm-
gepeitschten See gleicht« (masbosbon so onowned) mitunter misslingt. Es kann in diesem 
Fall seine regulative Funktion nicht mehr wahrnehmen, es wird von der Wucht der 
»Ärger«-Eruption außer Gefecht gesetzt. Der »Ärger« steigt nun weiter auf in den Kopf, 
in dem sich die zweite und letzte regulatorische Instanz des aktokto befindet.70 Beim 
aktokto handelt es sich um ein weiteres kulturelles Organ, das für die Umsetzung einer 
Idee und der damit zusammenhängenden Emotionen und / oder affektiven Gefühls
regungen in konkrete »praktische Handlungen« (panaktoktwan) zuständig ist.71

Das aktokto ist ein unabhängiger Bestandteil des nakenakem, was etwa aus der For-
mulierung aktokto do nakem (»aktokto im ›Herzen‹«) hervorgeht. Das Fassen bestimmter 
Entschlüsse wird bisweilen von einem »schnell pochenden Herzen« (daktoktoz o taoz) 
begleitet, d. h. der Übergang vom gedanklichen und gefühlten Abwägen hin zum Aus-
führen einer Handlung kann auf affektiv-phänomenologische Weise im körperlichen 
Leib gespürt werden.72 Bei der »Ärger«-Regulation besteht die Aufgabe des aktokto in 
der Verhinderung eines »Wutanfalls« (zomyak), der mit »lautem Schreien« (amlololos; 
valvalakan) und nicht selten auch gewalttätigen Handlungen einhergeht. Wenn dies 

70 � Rau und Dong (2006: 502) übersetzen aktokto mit »thought« (想法 xiangfa) und »judgment« (判斷  
panduan).

71 � Ich möchte dies an einem Beispiel verdeutlichen: Eine Person, die mittels ihres nakenakem darüber 
»nachgrübelt« (pannaknakman), ob sie nach Taiwan gehen sollte, um Geld zu verdienen, hat noch kei-
nen Entschluss gefasst, da sie das Für und Wider ihres Planes zunächst noch abwägt. Erst wenn dieser 
feststeht, kann die Denk- und Fühlweise ihres nakenakem in eine ultimative »praktische Handlung« 
umgesetzt werden (z. B. Kauf eines Flugtickets).

72 � Die »Bereitschaf t, einem anderen etwas Kostbares zu geben« wird von den Tao als makto oder auch 
makakto bezeichnet. So wie beim Passieren der ultimativen regulatorischen Kontrollinstanz des  
aktokto (mit dem makto / makakto etymologisch verwandt sind) muss beim Geben bestimmter Dinge 
eine innere Hemmschwelle überwunden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 211

geschieht, hat sich die Freiseele pahad bereits vom »körperlichen Selbst« gelöst und 
dieses schutzlos und manövrierunfähig zurückgelassen.

Je höher »Ärger« / »Wut« im »körperlichen Selbst« aufsteigen, desto schwieriger 
wird ihre Regulierung. Beim sukzessiven und ungehinderten Passieren der regulati-
ven Instanzen des nakenakem und aktokto verwandelt sich »Ärger« zunächst in »Wut« 
und schließlich in »besinnungslose Wut« (zomyak), die nicht selten mit dem Wunsch 
zu töten einhergeht. Während meiner Feldforschung habe ich dreimal erlebt, wie Per-
sonen »außer sich vor Wut« waren und nur mit größter Mühe von ihren Angehörigen 
dazu bewegt werden konnten, ihr destruktives Verhalten einzustellen. Frauen ziehen 
einander in diesem Zustand an den Haaren und versuchen, sich die Augen auszukrat-
zen. Alle erreichbaren Gegenstände dienen als Geschosse, die auf den Gegner oder die 
Gegnerin geschleudert werden.73

Wenn eine Person bereits über ein marahet so nakenakem verfügt, ist die Konf likt-
vermeidungsstrategie des Nichtbeachtens fehlgeschlagen. Die betreffende Person 
merkt, wie »Wut« in ihr aufsteigt, wie sie nicht mehr in der Lage ist, sozial konform 
zu denken. Sie kann eine Eskalation des Konf liktes nur noch verhindern, indem sie 
sich »räumlich entfernt« (miyoyohyo). Der Mechanismus der Gefühlsregulation ist dabei 
derselbe wie beim jiozayan, denn in beiden Fällen wird die Existenz des anderen durch 
Unsichtbarmachung negiert. Die letzte Hemmschwelle des aktokto, die von der aufstei-
genden »Wut« passiert werden muss, damit diese sich in einem Gefühlsausbruch ent-
laden kann, besteht in der temporären Überwindung der moralischen Gefühle »Angst« 
und »Scham«, die normalerweise dazu beitragen, dass sozial verwerf liche »Ärger«-Ar-
tikulationen unterbunden werden. Eine Person, die keine »Angst« mehr vor den anito 
empfindet und der auch die von den Dorf bewohnern induzierte »Scham« nichts mehr 
anhaben kann, steht außerhalb der menschlichen Gemeinschaft. Sie verhält sich wie 
ein bösartiges Geistwesen.

Der emotionale Nexus von Ärger und Angst als affektiver Aushandlungsprozess
»Angst« und »Ärger« stehen bei den Tao in einer speziellen Beziehung zueinander, da 
einerseits das moralische Gefühl »Angst« an einer kulturellen Modulierung des »Är-
gers« beteiligt ist, andererseits »Ärger« von den Tao in bestimmten Momenten (wie 
etwa beim manwawey) auf demonstrative Weise zur Schau gestellt wird, um feindlich 
gesinnten anderen zu drohen und ihnen »Angst« einzuf lößen. Ich bezeichne den Ne-
xus von »Ärger« und »Angst« als emotional, weil er Teil des kulturellen Bedeutungs-
gewebes der Tao ist. Immer wieder verweisen die Tao auf den »Ärger« anderer, wenn 
es darum geht, eigenes oder fremdes Verhalten zu regulieren. Sie sagen z. B.: »Meine 
Frau wird mit mir schimpfen, wenn ich Alkohol trinke.« Oder: »Pass auf, dass du nicht 
auf die Wasserleitung trittst, ihr Besitzer wird ansonsten mit dir schimpfen !« Auch 
auf die »Angst« anderer kann in diesem Zusammenhang verwiesen werden: Wenn 
Kinder vor ihren schimpfenden Bezugspersonen davonlaufen, wird dies von den Tao 
als »Angst / Respekt vor den Eltern« (ikaniahey so inapowan) interpretiert. Allerdings 
würde niemand offen zugeben, dass er oder sie selbst in einer gegebenen Situation 
»Angst« empfindet. Die eigene »Angst« wird stets negiert, sie entzieht sich einem 
emotionalen Diskurs. Ihr Ausblenden führt dazu, dass Konf likte bei den Tao von den  

73 � Bei den Tao kämpfen immer nur Männer mit Männern und Frauen mit Frauen. Männern ist es ver
boten, eine Frau zu schlagen (mit Ausnahme der Ehefrau).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit212

Betroffenen auf affektive Weise ausgehandelt werden müssen. Emotionaler Nexus und 
af fektiver Aushandlungsprozess sind zwei Seiten einer Medaille: Ersterer spiegelt die 
Perspektive von Personen wider, die an einer Auseinandersetzung nicht direkt betei-
ligt sind; Letzterer beschreibt das affektiv-phänomenologische Erleben von Kontra-
henten im Konf liktfall.

Wie ich weiter oben dargestellt habe, wird der soziale Umgang innerhalb der hie-
rarchischen Verwandtschaftsgruppe durch das Statusmerkmal Alter und in der ega-
litären Geschwistergruppe durch das Statusmerkmal Prestige strukturiert. Wenn 
hingegen Personen(gruppen) (Menschen oder Geistwesen) aufeinandertreffen, die in 
keiner definierten Beziehungen zueinander stehen, muss der Status der Betroffenen 
erst noch ausgehandelt werden. Dies geschieht, indem beide Parteien testen, wer über 
das einf lussreichere moyat verfügt. Die Kontrahenten versuchen, sich gegenseitig mit 
ihrer »Kraft« und »Stärke« zu beeindrucken, indem sie als »tapfere Krieger« (勇士 
yongshi) auftreten und sich »energisch« und »furchterregend« (masozi) gebärden. Bei 
dem auf diese Weise erfolgenden inneren Kräftemessen ist die affektiv-phänomeno-
logische Wahrnehmung und Empfindung des Einzelnen von zentraler Bedeutung. Der 
Verlauf des affektiven Aushandlungsprozesses zwischen den Konf liktparteien legt 
fest, wessen »Ärger« als gerechtfertigt gelten kann. Dies ist möglich, weil bei den Tao 
»Stärke« und »moralisch rechtschaffene Gesinnung« (apiya so nakenakem) miteinander 
verknüpft sind. Der Stärkere ist somit automatisch derjenige, der sich moralisch ge-
sehen im Recht befindet – zumindest in der eigenen Wahrnehmung und in derjenigen 
seiner Gefolgschaft.

Durch aufrechte Haltung, angespannte Muskeln und ruckartige Bewegungen der 
Arme und Beine versuchen die Kontrahenten74, sich gegenseitig zur Aufgabe zu be-
wegen. Gelingt es nicht, den Gegner auf diese Weise zu vertreiben, provozieren sich 
die Kontrahenten gegenseitig, um den jeweils anderen zum ersten Schlag zu verleiten. 
Der Feind wird verbal beleidigt, damit er sich unbedacht verhält. Bei den Tao ist der-
jenige, der zuerst losschlägt, im Unrecht, der andere darf sich wehren und »zurück-
schlagen« (patonggalen).

Da beim Kämpfen jeglicher Kontrollverlust (die Beherrschung verlieren; zuerst 
zuschlagen; jemandem eine blutende Wunde zufügen) fatal ist, besteht der affekti-
ve Aushandlungsprozess letztlich in einem spirituellen Kräftemessen der beteiligten 
aktokto. Nach außen hin wird Aggressivität und Entschlossenheit demonstriert, doch 
bedarf es großer innerer Selbstbeherrschung, um den »Gefühlsausbruch« (zomyak) 
nur zu simulieren, aber nicht tatsächlich stattfinden zu lassen. Die aus dem aktokto 
herausgegriffene praktische Handlung sollte niemals »beliebig« oder »unfokussiert« 
(隨便 suibian) sein, da eine wilde Gefühlsentladung die betreffende Person ins Ver-
derben stürzen würde. Eine Person sollte stattdessen die in ihr aufsteigende »Wut« im 
letzten Moment »in sich selbst zurückbehalten« (自己保留 ziji baoliu). Das kraftstrot-
zende Drohen der Tao ist deshalb ein Spiel mit dem Feuer.

Der affektive Aushandlungsprozess kann als eine Art spirituelle Auseinander-
setzung aufgefasst werden, bei der es darum geht, die Freiseele des Gegners zu de-
motivieren und zum Wegf liegen zu bewegen. Wenn eine Person bei diesem inneren 
Kräftemessen »Angst« empfindet, hemmt dieses Gefühl ihre Entschlossenheit und 

74 � Bei den hier beschriebenen af fektiven Aushandlungsprozessen handelt es sich ganz überwiegend 
um männliche Verhaltensweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6  Ethnopsychologie der Gefühlsregulation 213

Durchsetzungsfähigkeit. Wenn sie merkt, wie sie von ihrem »Mut« (mavohwos) ver-
lassen wird, wie sie von einem aktiven Zustand in einen passiven gleitet, hat sie den 
affektiven Aushandlungsprozess bereits verloren. Die Verlierer erkennen ihre Unter-
legenheit an, indem sie schweigen und sich räumlich entfernen.

Ein ähnliches Zurschaustellen von »Kraft« und »Stärke«, das von einem furcht-
erregenden »Schütteln der Fäuste« (manwawey) begleitet wird, findet sich bei den 
Einweihungsritualen der großen Kanus. In diesem Fall richtet sich die Performance 
allerdings gegen einen unsichtbaren Feind – gegen die anito. Der beim manwawey si-
mulierte »Ärger« dient dazu, den spirituellen Gegner in die Flucht zu schlagen. Auf 
diese Weise soll das neue Boot von »schlechten Einf lüssen« gereinigt werden.

Unabhängig davon, ob es sich bei den zu bekämpfenden anderen um anito oder 
Angehörige feindlich gesonnener Verwandtschaftsgruppen handelt, verläuft der af-
fektive Aushandlungsprozess stets nach demselben Muster: Aus den Statuspositio-
nen des Siegers und des Verlierers wird eine hierarchische Beziehung konstruiert, die 
entlang des emotionalen Nexus von »Ärger« und »Angst« verläuft. Durch das passive 
Verhalten des Verlierers erfährt die ausgehandelte Statusbeziehung eine soziale Bestä-
tigung, sie wird zu einer sozialen Tatsache (vgl. Prytz-Johansen 2012 [1954] und Smith 
1981 über die Kriegsführung bei den neuseeländischen Maori).75

Kulturelle Organe und Nervensystem
Es besteht eine große Übereinstimmung zwischen den Prozessen des nakenakem und 
onowned und den Funktionsweisen des somatischen und vegetativen (oder auch: auto-
nomen) Nervensystems. Die Assoziation dieser beiden kulturellen Organe mit den 
jeweiligen Nervensystemen ist allerdings kein Zusammenhang, der von den Tao so 
selbst herausgestellt wird. Meine diesbezüglichen Erkenntnisse basieren auf einer 
hermeneutischen Betrachtung kultureller Vorstellungen und einer genauen Beob-
achtung sozialer Alltagspraktiken. Das somatische Nervensystem ermöglicht eine 
bewusste Wahrnehmung der Umwelt durch die Sinnesorgane und eine volitionale 
Kontrolle über die Muskeln (weshalb es auch willkürliches Nervensystem genannt 
wird). Da seine Tätigkeit auf bewusste Weise beeinf lusst werden kann, ist es mit  
Aktivität, Bewegung und Handlung verbunden. Das Ergreifen einer bestimmten Ver-
haltensweise mittels des aktokto do nakem geht mit den oben geschilderten physiolo-
gischen Prozessen des somatischen Nervensystems einher: Ein Kind, das in seinem 
onowned den Wunsch, schwimmen zu lernen, hegt, beobachtet zunächst das Treiben 
der anderen Kinder beim Spielen an der vanwa (bewusste Wahrnehmung der Umwelt 
durch die Sinnesorgane), bis es schließlich mithilfe seines nakenakem den Bewegun-
gen seiner Arme und Beine die richtige Form verleiht, um sich selbst schwimmend 
im Wasser fortzubewegen (volitionale Kontrolle über die Muskeln). Weitere Beispiele 
für eine bewusste Steuerung der Willkür-Motorik sind das »Wegsehen« (jiozayan) bei 
»Ärger«-Episoden und die Unterdrückung des »Schreckref lexes« (maogto), die bei den 
Tao bereits vom späten Säuglingsalter an zu beobachten ist (siehe Kapitel 12, Abschnitt 
Abhärtung und Fixierung der Seele am »körperlichen Selbst«).

Die Prozesse des vegetativen Nervensystems können dagegen vom Menschen nicht 
unmittelbar beeinf lusst werden. Innerkörperliche Vorgänge wie Herzschlag, Atmung 

75 � Siehe Funk 2020b für einen Vergleich der af fektiven Aushandlungsprozesse bei den neuseeländi-
schen Maori, nordphilippinischen Ilongot und den Tao.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit214

und Verdauung werden vom Körper weitestgehend autonom reguliert. Die sich im 
Magen-Darm-Trakt abspielenden Vorgänge des enterischen Nervensystems76 werden 
von den Tao als idiosynkratische Regungen des onowned aufgefasst. Wenn eine Person 
niest, vor »Angst« zittert, Gänsehaut bekommt, ihr Herz schnell pocht, die Atmung sich 
verändert oder die Geburtswehen einsetzen, liegt nach Auffassung der Tao eine Beein-
f lussung durch supranatürliche Wesen oder Kräfte vor, die vorübergehend die Kont-
rolle im »körperlichen Selbst« übernommen haben. Dergleichen affektiv-phänomeno-
logische Erfahrungen sind den Tao unheimlich, weil sie ihnen passiv ausgesetzt sind.

Jemand, der Bewegungen ausführt, die nicht bewusst von ihm intendiert wur-
den, erleidet einen potenziell gefährlichen Kontrollverlust. Mangelnde Körperbe-
herrschung (z. B. ein Fehltritt) gilt als bedrohliche Entgleisung, die durch bösartige 
Geistwesen herbeigeführt bzw. ausgenutzt wird. Der eigentlich menschliche Zustand 
wird durch aktives und kontrolliertes Handeln bestimmt.77 Es gibt keinen neutralen 
Zustand: Entweder sind die Menschen die Akteure oder die Geistwesen. Die kultu-
rellen Konzeptionen der Tao basieren auf universalen affektiv-phänomenologischen  
Erfahrungen, die von ihnen anhand ihres kulturspezifischen Bedeutungssystems 
interpretiert werden.78 Permanenter Ärger oder chronischer Stress führen dazu, dass 
der Darm über kurz oder lang Schaden nimmt, immer weniger Schleimstoffe produ-
ziert und seine Durchblutung herunterfährt. Dadurch verändert sich die Funktions-
weise des Darms, dem nun weniger Energie zugeführt wird, weil diese anderswo im 
Körper benötigt wird. Das marahet so onowned der Tao ist vom Sinnbild her ein durch 
»Ärger« und »Stress« in Mitleidenschaft gezogener Darm (siehe auch Scheidecker 2017: 
168 über den »dreckigen Bauch« [maloto troky] bei den madagassischen Bara).79

76 � Das vegetative (oder autonome) Nervensystem lässt sich in sympathisches, parasympathisches und 
enterisches Nervensystemen aufgliedern.

77 � Die Tao tragen beim Motorscooter-Fahren keinen Helm, weil dies in der von ihnen als feindlich an-
gesehenen Umgebung als Zeichen körperlicher Schwäche und mangelnder Selbstbehauptung inter-
pretiert werden würde. Sie bekommen ihre »Angst« vor einem Unfall dadurch in den Grif f, dass sie 
nach außen hin »Furchtlosigkeit« (masozi) demonstrieren.

78 � Ebenso wie onowned und nakenakem miteinander korrespondieren und sich teilweise in ihren Emp-
findungen überschneiden, existieren auch somatisches und vegetatives Nervensystem nicht iso-
liert voneinander: Manche Körperorgane wie z. B. die Lunge (Atmung; Sprache) werden von beiden  
Nervensystemen gesteuert.

79 � In der jüngeren Vergangenheit ist der Darm vor allem auch im populärwissenschaf tlichen Diskurs als 
ein zweites Zentrum des Selbst »entdeckt« worden. Enders (2014: 133) spricht vom »Darm-Ich«, das 
mit unserem »Bauchgefühl« identisch ist: »Wir ›haben Schiss‹ oder ›die Hosen voll‹, wenn wir ängst-
lich sind. ›Kommen nicht zu Potte‹, wenn wir etwas nicht hinkriegen. Wir ›schlucken Enttäuschungen 
herunter‹, müssen Niederlagen erst einmal ›verdauen‹ und eine gemeine Bemerkung ›stößt uns sauer 
auf‹. Sind wir verliebt, haben wir ›Schmetterlinge im Bauch‹.«

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

