6 Ethnopsychologie der Gefiihisregulation

Wie ich dargestellt habe, besteht das multiple Selbst der Tao aus einer zwischen Ah-
nen und lebenden Menschen zirkulierenden Freiseele pahad sowie einem den Kor-
per konstituierenden Part, den ich als »kérperliches Selbst« (kataotao) bezeichnet
habe. Letzterer ist — wie ich gleich zeigen werde — wiederum in mehrere Bestand-
teile aufgegliedert, die als Loki des Denkens, Fithlens und Erinnerns ein mehr oder
weniger autonomes Eigenleben fithren. Die Prozesse des Wahrnehmens und Emp-
findens werden der Ethnotheorie der Tao zufolge nicht als einheitliche Erfahrung in
einem kérperlichen Zentrum (»Gehirn« oder Ahnliches) zusammengefiihrt, sondern
auf mehrere korpereigene Instanzen verteilt. Das multiple Selbst der Tao ist deshalb
bei genauerer Betrachtung ein fragmentiertes Selbst. Den Tao zufolge verfiigt eine
Person iiber eine »innere Seite« (RTE neizai) und eine »iulere Seite« (IME waizai).
Zur Ersteren gehoren die kulturellen Organe onowned und nakenakem, zur Letzteren
der »Charakter« (iyangey) eines Menschen, der aufgrund der Undurchsichtigkeit der
»inneren Seite« von den Tao iiber die »gewihlten Verhaltensweisen« (ahapansya) und
den »sprachlichen Ausdruck« (imimincin) erschlossen werden muss. Nicht artikulierte
innere Gefiihlslagen, Motivationen und Intentionen entziehen sich jeglichem Diskurs
und besitzen ausschliefilich private Bedeutung.

Der Begriff des Emotionalen stof3t aufgrund des in der Tao-Kultur vorhandenen ani-
mistisch gepragten Denk- und Fithlrahmens an seine Grenzen. Das kulturspezifische
Personenkonzept der Tao sowie die lokale Ethnotheorie von Emotion bewirken, dass
Gefiihle und Stimmungslagen hiufig auf der affektiven und nicht auf der emotiona-
len Ebene angesiedelt sind (vgl. Kapitel 1, Abschnitt Affekttheoretische Uberlegungen).
Die »Angst« (maniahey) vor den anito oder »unterdriickter Arger« (somozi do onowned)
lassen sich weder zeitlich eingrenzen, noch werden sie von den Tao stindig bewusst
empfunden. Vor allem das »tiefste Innere« (onowned) ist auf besondere Weise mit un-
bewussten oder halbbewussten Prozessen verbunden.

Die kulturelle Nische, in der die Tao ihr Leben verbringen, ist mit beseelten Enti-
titen angefiillt, die eine wechselseitige, affizierende Wirkung aufeinander ausiiben.
Bei den sich auf dynamische Weise zwischen den Akteuren hin- und herbewegenden
»schlechten Dingen« (marahet tavazvazey) — die zugleich auch »schlechte Gefithle« bzw.
»schlechte Ereignisse« sind — handelt es sich nach Auffassung der Tao um Kleinst-
partikel, die mit bloffem Auge kaum erkennbar sind, in groferen Mengen aber eine

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Geister der Kindheit

»Verunreinigung des Inneren« hervorrufen koénnen.! Wenn sich »schlechte Dinge«
dem »korperlichen Selbst« anheften, geht dies in der Regel mit unangenehmen affek-
tiv-phinomenologischen Empfindungen einher. So wird das »Auskithlen« (mamez) des
Kérpers im kalten Winterwind dadurch hervorgerufen, dass sich dem »korperlichen
Selbst« vom Wind transportierte »schlechte Dinge« anheften.

Das kulturspezifische Selbstverstindnis der Tao fithrt zu grundsitzlich ande-
ren Annahmen iiber »psychische Prozesse« und somit auch »Emotionen, als dies in
gegenwirtigen westlichen Mittelschichtsgesellschaften der Fall ist. Ein abstrakter
Emotionsbegriff fehlt im ciriciring no tao ginzlich.? Es gibt das Wort maliliw, das »fith-
len« oder »spiiren« bedeutet, aber nicht notwendigerweise auf emotionales Empfin-
den beschrinktist, da man auch die Stirke des Windes oder das Wackeln der Erde bei
einem Erdbeben auf Maliliw-Weise spiiren kann. Oft wird maliliw verwendet, um kor-
perliches Unwohlsein oder Schmerzen zu thematisieren. Obwohl es durchaus moglich
ist, auch angenehme Korperempfindungen bzw. Gefithle mit maliliw auszudriicken,
geschieht dies in der Regel jedoch nicht.> Um »schlechte Einfliisse« vom »korperli-
chen Selbst« fernzuhalten, diirfen die Tao unangenehme Korperempfindungen nicht
an sich heranlassen. Korperliche Probleme wie Schmerzen und Alterserscheinungen
werden deshalb nach Méglichkeit »nicht weiter beachtet« (jiozayan) oder »vollstindig
[aus dem Inneren] entfernt« (fopikabobwa®).

No maliliw do kataotao am to rana pikabobwa.

SRR ISR METHAK.

Wenn man seinen Kérper splirt, muss man [den Schmerz] ignorieren.
Emotionale Geschichte 2; erzahlt von Frau (53 Jahre).

1 Diese verunreinigenden Kleinstpartikel kann man sich als mikroskopisch kleine Staubkérner oder
Schlammpartikel vorstellen.

N

Auch die chinesische Alltagssprache, der ich mich in meiner Kommunikation mit den Tao hauptséch-
lich bediente, vermag westliche psychologische Konzeptionen nicht genau wiederzugeben. Wenn ich
Informanten bei der Erhebung des emotionalen Wortschatzes des ciriciring no tao bat, mir eine »emo-
tionale Geschichte« zu einem bestimmten lokalen Emotionswort zu erzihlen, verwendete ich in der
Regel die Begriffe B 4& (qingxu) und X'E (ganjue), um die Aufgabenstellung zu erlautern. Qingxu be-
zeichnetim Alltagssprachgebrauch eine »geistig-seelische Verfassung«, »Gefiihlslage« oder auch »Ce-
mitsstimmung« (Xu et al. 1996: 660). Der Begriff verweist somit auf eine andauernde Hintergrund-
stimmung, die einen Menschen tber lingere Zeit beeinflusst und nicht unbedingt kurzfristig erregt,
wie dies bei Emotionen der Fall sein kann. Auch besitzt gingxu einen negativ eingefarbten Unterton, da
die hiermit einhergehende »Gemiitsstimmung«sich hiufig (aber nicht notwendigerweise) durch»Ver-
driefdlichkeit«, »Missmut« und »Niedergeschlagenheit« duflert (ebd.). Der zweite chinesische Begriff,
ganjue, steht dagegen fiir »sinnliche Wahrnehmung« und »Gefiihl«; er kann auch als Verb gebraucht
werden und lautet dann »sich fithlen«, »spiiren«, »empfinden« oder »gewahr werden« (Xu et al. 1996:
264). Die Bedeutung von ganjue geht somit iiber das rein Emotionale hinaus, sie kann sich auch auf
diverse kérperliche Zustdnde beziehen.

Von den zehn Beispielsitzen, die ich zu maliliw gesammelt habe, verweisen ausnahmslos alle auf eine
negative Empfindung. Es handelt sich hierbei um ein weiteres Beispiel fiir eine die verschiedenen

w

Lebensbereiche durchdringende Markierung des Negativen bei den Tao. Positive Normalzustidnde
werden (zumindest verbal) nicht hervorgehoben.

I

Das Verb topikabobwa, das fiir diese Form der Emotionsregulation steht, setzt sich aus abo (»nichts«)
und der Wurzel -bwa (»verschwinden«) zusammen und bezeichnet somit einen vollstandig erfolgten
(d.h. gelungenen) Unterdriickungs- bzw. Verdriangungsprozess.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Selbiges gilt fiir den »Arger« (somozi) eines ungehorsamen Kindes, die beleidigenden
Worte anderer oder die eigenen schlechten Gedanken, die einem den Schlaf rauben
und das »korperliche Selbst« lihmen. Hieriiber wird im Alltag normalerweise nicht
geredet, da eine genaue Bennung des problematischen inneren Zustandes der als not-
wendig erachteten Unterdriickungs- bzw. Verdringungsleistung im Wege steht. Der
von den Tao angestrebte Normalzustand besteht darin, dass eine Person iiber ein »an-
genehmes Inneres« (apiya so onowned) sowie eine »rechtschaffene Gesinnung« (apiya
so nakenakem) verfigt und dariiber hinaus méglichst wenig fithlt, da Emotionalitit an
sich negativ bewertet wird.

Ich wende mich nun zwei kulturellen Organen zu, die hinsichtlich des affektiven und
emotionalen Erlebens sowie der Emotionsregulation bei den Tao eine wichtige Rolle
spielen. Hierbei handelt es sich um das in der Bauch- und Darmregion angesiedel-
te onowned (»tiefstes Inneres«) und das weiter oben in der Brustregion residierende
nakenakem (etwa: »Sitz der normkonformen Gedanken und Gefithle«). Beide Organe
konnen sowohl fithlen als auch denken, ihnen entsteigt ein eigener Wille und sie sind
mit Erinnerungsvermdogen ausgestattet — wenn auch, wie ich darstellen werde, auf
unterschiedliche Weise. Ich bezeichne onowned und nakenakem als »kulturelle Organex,
weil es sich hierbei um transzendentale Aspekte konkreter physischer Organe handelt,
die, obwohl unsichtbar, bisweilen vom »kérpetlichen Selbst« (kataotao) gespiirt werden
konnen. Dem onowned sind als real existierende Organe der Magen und die Gedir-
me des Unterleibs zugeordnet. Ein »schlechtes Gefiihl in der Magengrube« — egal ob
durch »Arger« (somozi), »Hunger« (makcin) oder verdorbene Nahrung hervorgerufen
— ist gleichbedeutend mit einem »schlechten Inneren« (marahet so onowned). Das nake-

nakem ist ein »transzendentales Herz«, in dem sich viele verschiedene Gedanken und
Gefiihle befinden. Es muss einerseits vom »Herz als leiblich spiirbarem Organ« (ta0z)
unterschieden werden, das in der Brust eines jeden Menschen schligt, und anderer-
seits vom »sicht- und tastbaren Herzen aus Fleisch und Blut« (asisi), das z.B. beim
Schlachten eines Tieres zum Vorschein kommt.

Im Gegensatz zur Freiseele pahad kénnen onowned und nakenakem das »korperli-
che Selbst« nicht verlassen; sie entstehen in ihm und gehen mit ihm zugrunde. Aufler-
dem ist beiden Organen gemeinsam, dass sie bei einer Kontamination mit »schlechten
Dingenc sozial verwerfliche Gedanken und Gefiihle hervorbringen, die sich in norm-
widrigem Fehlverhalten bzw. in einem »schlechten Charakter« (marahet so iyangey)
der betreffenden Personen niederschlagen. Das Denken und Fithlen des nakenakem
orientiert sich idealerweise am iwawalam so tao (etwa: »soziale Normen und Verhal-
tensetikette der Tao«), das auch die anzestralen Taburegelungen umfasst. Es weist
somit eine sozial-relationale Orientierung auf. Das onowned gilt hingegen als »wild,
es ist in gewisser Hinsicht auferhalb der Tao-Gesellschaft angesiedelt, da die sich in
ihm abspielenden Prozesse mit subjektivem und privatem Erleben assoziiert werden.’

5 Aus verschiedenen Weltregionen (Heelas & Lock 1981; Wierzbicka 1992; Lambek & Strathern 1998;
Sharifian et al. 2008; Linck 2011), aber vor allem aus Stidostasien und dem pazifischen Raum (Smith
1981; Prytz-Johansen 2012 [1954]; Gerber 1985; Mageo 1989; Kiser 2004) liegen ethnopsychologische
Forschungen zu den Funktionsweisen »kultureller Organe«vor. Die Zustdndigkeitsbereiche und Auf-
gabenteilungen zwischen nakenakem und onowned sind im interkulturellen Vergleich keinesfalls ein-
malig. Vieles deutet darauf hin, dass eine derartige Aufteilung des fragmentierten Selbst zumindest

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

173


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Geister der Kindheit
Das Bauchorgan onowned

Jedes Individuum verfiigt von Geburt an iiber ein onowned, das sich am besten mit »In-
nerem« (FR/Cy neixin) oder auch »tiefstem Inneren« (ILVREE xin shenchu) iibersetzen
lasst.® Die in ihm enthaltenen »Dinge« sind fiir andere uneinsehbar, niemand kann
sagen, was sich im »Inneren« eines anderen abspielt. Es besteht auch wenig Interesse
daran, hieriiber zu spekulieren. Das onowned ist ein grofitenteils unreflektierter Teil
des Selbst, der sich durch seine idiosynkratischen Impulse auszeichnet. Es fithrt ein
Eigenleben und setzt manchmal seine verborgenen Wiinsche und Begierden in Hand-
lungen um, ohne dass die betroffenen Individuen diese Prozesse steuern kénnten. Es
ist den normativen Richtlinien und feeling rules jedoch nicht notwendigerweise ent-
gegengesetzt, in bestimmten Situationen existiert es auch im Einklang mit ihnen.

Seine Regungen verlaufen hiufig auf einer nicht sprachlichen oder vorsprachli-
chen Ebene, etwa wenn ein Individuum »einen Wunsch hegt« (inawey) oder »etwas
aus tiefstem Herzen begehrt« (kakzeben). Angenehme Korperzustinde bewirken, dass
es sich generell »gut fithlt« (apiya so onowned). Da seine Befriedigung an die Verfassung
des »korperlichen Selbst« gebunden ist, fithrt ein »schlechter kérperlicher Zustand«
(yamarahet o kataotao) zu »negativen Empfindungen im Inneren« (marahet so onowned).
Die Tao milssen darauf achten, dass sie durch ihre Handlungen wichtigen anderen
keinen kérperlichen Schaden zufiigen, da sich Personen mit einem marahet so onowned
gegen ihre Peiniger wenden und diesen gleiches Leid wiinschen.

Die dem iwawalam so tao zuwiderlaufenden Gefithlsregungen des onowned gelten als
hochst problematisch und ditrfen nach Méglichkeit nicht zugelassen werden — auch
wenn dies in der Praxis immer wieder geschieht. »Gier« (mabayo), »Neid« (ikeynana-
het), »Rachsucht« (patonggalen), iibersteigerte »Lust« sowie »Boswilligkeit« (somozi do
onowned) miissen von den Tao unterdriickt bzw. »ignoriert« (jiozayan) werden. Da ein
Individuum aufgrund der Verwerflichkeit bestimmter innerer Regungen nicht immer
einen »direkten Draht« zu seinem onowned haben kann, darf oder will, bleiben einige
Facetten des »Inneren« diffus und unerklirlich. Die in ihm vorhandenen Dinge ver-
fiigen tiber ein unbestimmtes Potenzial, von dem man nicht wissen kann, ob es sich
zukiinftig artikulieren wird. Das onowned ist »das, was man noch nicht wissen kann«
und somit qualitativ anders angelegt als das nakenakem, das mit dem althergebrachten
skulturellen Wissen« (katentengan) in Verbindung steht.”

innerhalb der austronesischen Welt haufiger anzutreffen ist. So beschreibt Mageo (1989: 181 und 194)
das samoanische aga als ein Organ mit einer »social orientation of conscious personality« und das (eben-
falls in Samoa anzutreffende) loto als ein »repressed and discredited subjective self« (siehe auch Gerber
1985).

Onowpned ist eine Reduplizierung von oned und gibt somit an, dass es viele verschiedene Facetten
oder Zustande im »Inneren« eines Menschen gibt. Nach Rau und Dong (2006: 523) bedeutet der
Begriff onowned (dort in der Schreibweise oneoned) »inner heart« oder auch »mind«.

[0}

Wie ich im letzten Kapitel dargestellt habe, verfiigen die Tao tber einen zyklischen Zeitbegriff, der
sich darin dufert, dass Zukiinftiges und Vergangenes in der Gegenwart vorhanden sind. Die Zei-
tenvermischung findet sich nicht nur auf der Makroebene des Kosmos, sondern auch auf der Mikro-

~

ebene der »kulturellen Organe, die auf unterschiedliche Weise mit diversen Geistwesen verbun-
den sind. Das nakenakem, in dem idealerweise das Wissen der Ahnen gespeichert wird, erstellt die
Grundlage fiir fortlaufend neues und somit im Prinzip ewiges menschliches Leben. Dem onowned
fehlt diese auf den Gruppenerhalt bezogene Orientierung, es bleibt aufgrund seines Strebens nach

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Das onowned durchliuft einen individuellen Entwicklungsprozess, der davon
abhingig ist, ob eine Person sich »Gutes« (apiya) oder »Schlechtes« (marahet) »in ihr
Inneres hineinlegt« (pangain do onowned). Die Tao sind durch die Fokussierung ihres
Blickes, die Wahl ihres Aufenthaltsortes und das Zulassen bzw. Nichtzulassen von Ge-
danken und Gefiihlen bis zu einem gewissen Grad selbst fiir die Beschaffenheit ihres
»tiefsten Inneren« verantwortlich. Tao-Kinder miissen im Laufe ihrer Entwicklung
lernen, sozial verwerfliche Impulse in ihrem »Inneren« zuriickzuhalten. Trotzdem
kommt es immer wieder vor, dass das onowned einer Person von einer negativen Stim-
mung erfasst wird, die von ihr nicht durch jiozayan oder topikabobwa reguliert werden
kann und sich in einem dauerhaft gereizten Zustand ausdriickt. Personen, die iiber
ein marahet so onowned verfiigen, werden sowohl von ihren Angehérigen als auch von
den iibrigen Dorfbewohnern gemieden, da von ihnen ein kontaminierender Einfluss
ausgeht. Auch wenn das onowned im Laufe seiner Existenz bestimmte Charakterzii-
ge angenommen hat, verfigt es trotzdem iiber das Potenzial, sich zu verindern. Ein
Mensch kann mit grofRer Willenskraft mittels seines nakenakem auf sein marahet so
onowned einwirken und eine dauerhafte Verinderung zum Besseren bewirken. Diesen
Vorgang nennt man mablis 0 onowned (»das onowned verandern«).

Innerhalb der Ingroup (und in gewisser Weise auch innerhalb des Dorfes) be-
steht das Ziel, dass sich die onowned der einzelnen Mitglieder (bzw. Dorfbewohner)
einander angleichen. Denn wenn alle iiber »dieselbe Denk- und Fithlweise in ihrem
Inneren verfiigen« (mapazanod so onowned), »das Innere [eines jeden Einzelnen] den-
selben Weg geht« (yamiyangey onowned; [E)/10) tong xin) und »dieselbe Sprache spricht«
(mangozai onowned), verhalten sich die Menschen so, als ob sie alle zusammen »iiber
ein einziges onowned verfiigen wiirden« (akmey asaka o onowned). Auf diese Weise — so
die Annahme der Tao - gibt es keine Konflikte und die (antagonistischen) Verwandt-
schaftsgruppen des Dorfes konnen auf harmonische Weise nebeneinander existieren.
Eine Angleichung der verschiedenen onowned kann jedoch — wenn tiberhaupt — nur
tempordr erfolgen, etwa wenn bei Ritualen grofle Mengen von Nahrung an alle Dorf-
bewohner verteilt werden.

Im Rahmen der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao fithrte ich
ein pile sorting durch, bei dem sieben Minner und Frauen verschiedener Altersgrup-
pen die von mir auf Karten geschriebenen Emotionsworter zu beliebig vielen Clustern
zusammenfiigen sollten.®

Interessanterweise bildete einer meiner Informanten bei dieser Aufgabenstel-
lung nur zwei Emotionscluster, die durch die Begriffe apiya so onowned und marahet

Bediirfnisbefriedigung stiarker am »korperlichen Selbst« und somit in der Gegenwart verhaftet
(auch wenn in ihm Zukinftiges bereits enthalten ist). Nakenakem und onowned lassen sich demnach
in eine Struktur bindrer Oppositionen einordnen, die (wie ich dargestellt habe) auf einer Gegen-
Uberstellung von asa so inawan und zipos, Minnern und Frauen, Knochen und Fleisch/Blut, Ewigkeit
und Gegenwart, »stark« (moyat) und »schwach« (maomei bzw. jimoyat), tao und ganito sowie pahad und
namentlich nicht hervorgehobener Kérperseele basiert.

[oo)

Relativ viele Emotionsworter des ciriciring no tao verweisen auf das onowned eines Menschen, indem ih-
nendie Zusitze so onowned (»des Inneren, z.B. marahet so onowned) oder do onowned (»im Inneren, z.B.
somozi do onowned) angehangt werden. Auf diese Weise wird ausgedriickt, dass das »tiefste Innere«
von diesen Emotionen oder affektiven Stimmungen betroffen ist, dass sie in ihm wirken und Einfluss

aufdas onowned ausiiben.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

175


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Geister der Kindheit

so onowned reprasentiert wurden.’ Das bedeutet, dass er die dichotome Ordnung, die
zwischen tao und anito sowie zwischen apiya und marahet besteht, auf das affektive
und emotionale Erleben der Tao itbertrug.

Im Folgenden werde ich ausgehend von diesem Hinweis auf eine bipolare affektive
und emotionale Erfahrungswelt einige der wichtigsten Gefithlsregungen des onowned
vorstellen. Nach dem Verstindnis der Tao haben Affekte und Emotionen vor allem
korperliche Auswirkungen, da sie entweder das »korperliche Selbst« schidigen oder
aber dessen Abwehrkrifte stirken und gedeihen lassen. Die destruktiven Wirkungs-
machte sind mit dem Marahet-Komplex verbunden, die konstruktiven hingegen mit
dem Apiya-Komplex.

Marahet so onowned

Im Gesamtkorpus der von mir erhobenen emotionalen Geschichten wird der poly-
semische Sammelbegriff marahet so onowned (»schlechtes Inneres«) von allen Emotions-
wortern des ciriciring no tao mit insgesamt 97 Nennungen mit Abstand am hiufigsten
verwendet."! Da marahet so onowned auf eine Vielzahl negativer emotionaler und af-
fektiver Zustinde verweist, die in westlichen Emotionsdiskursen normalerweise dif-
ferenzierter dargestellt werden, ist der hiufige Gebrauch dieses Wortes nachvollzieh-
bar. Das Spektrum der mit einem »schlechten Inneren« in Verbindung gebrachten
emotionalen Qualititen umfasst u.a. »Traurigkeit«/»Depression, »(unterdriickten)
Arger«, »Angst«, »Sorge«, »Schams, »Neid«, »Hochmut«/»Stolz«, »Gier« sowie alle
affektiven Zustinde eines generellen physischen Unwohlseins. Fiir gew6hnlich wird
marahet so onowned von den Tao mit (CMBEARYF (xinging bu hao) iibersetzt, was so viel
heifdt wie »in einer schlechten Stimmung sein«.'

9 Ich bat meine Informanten, fiir jedes gelegte Cluster einen Begriff auszuwihlen, der dieses repréasen-
tiert. Die Ubrigen Informanten bildeten acht (viermal), sieben (einmal) und vier (einmal) Emotions-
cluster.

10 Ein Dendogramm der beim pilesorting gelegten Emotionsworter bestatigt diese Sichtweise. Da mei-
ne Daten jedoch statistisch nicht reprasentativ sind, muss meine Interpretation als Spekulation ver-
standen werden. Demnach finden sich auf der héchsten Ebene mit dem gréfiten Distanzmaf zwei
grofRe Gruppen, die sich grob in Emotionen mit Marahet-Qualitdten und solche mit Apiya-Qualitaten
einteilen lassen, wobei Erstere etwas umfangreicher ist als Letztere. Wir finden im negativ bewer-
teten Bereich Emotionen wie »Verachtung«, »Arger«/»Wutc, »Hass«, »Neid, »Eifersucht«, »Unzufrie-
denheit«, »Raffgiers, »Siinde«, »Uberraschung, »Ekel« und »Abscheu« sowie ein damit zusammen-
hiangendes, aber separat klassifiziertes Cluster der »Angst«-Emotionen, das auch »Erschreckenc,
»schmerzliche Cefiihle«und »Niedergeschlagenheit« beinhaltet. Im positiven Bereich werden Emo-
tionen wie »Respekt«, »Dankbarkeit«, »Begehrenc, »Liebe«, »Ruhe«, »(Selbst-)Reflexion«, »Freudex,
»Mitleid«, »Verlegenheit« und »Scham«angesiedelt.

11 Wenn man alle mit dem Begriff marahet im Zusammenhang stehenden Emotionsworter hinzu-
zahlt, komme ich sogar auf 168 Eintrage. Marahet hat, wenn es allein steht, die Bedeutung »etwas
ist verboten«, der Begriff weist also eine moralische Konnotation auf. Es kommt auch hiufig in den
Bezeichnungen yamarahet o kataotao (etwa: »das kérperliche Selbst befindet sich in einem schlech-
ten Zustand«), marahet ta ciriciring (»dreckige Sprache«), marahet ta vazvazey (»schlechte Dinge« bzw.
»schlechte Ereignisse«), marahet so moin (»boses Gesicht«) sowie als Adjektiv/Adverb (z.B. yamarahet o
pimasadan; »die Pflanzen sind schlecht gewachsenc) vor.

12 Der Begriff marahet so onowned wird in Rau und Dong (2006) nicht aufgefiihrt, was mich verwundert,
da er in meinem Material so prominent vertreten ist. Dort findet sich lediglich ein Eintrag zu ldhet
(2006: 502), das in der mir bekannten Sprechweise rahet geschrieben werden miisste. Rau und Dong

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Hiufig entsteht das »schlechte Gefithl im Inneren« aus einer frustrierenden
Situation heraus, etwa wenn Arbeitstitigkeiten alleine ausgefithrt werden miissen,
schlechtes Wetter auftritt, ein Haushalt tiber kein flieRendes Wasser verfugt, die Al-
koholsucht die Lebensqualitit beeintrichtigt oder iltere Personen keine eigenen Kin-
der haben. Auch »Langeweile« (yamangaotok), eintdnige Arbeit oder stinkender Mill
kann bewirken, dass die Tao marahet so onowned empfinden. Bei all diesen Beispielen
handelt es sich um diffuse und komplexe Empfindungen, die nicht ohne Weiteres in
einzelne emotionale Qualititen aufgegliedert werden kénnen (33 Nennungen).

Ein weiterer Anlass, der zu einem marahet so onowned fithrt, besteht, wenn eine
Person der »Verachtung« (ikaoya; abo so katentengan; abo so angangayan) durch andere
ausgesetztist odervon diesen in irgendeiner Weise »schlecht behandelt« (jyasnesnekan)
wird. Eine respektlose Behandlung liegt vor, wenn ein Tao von anderen ausgeschimpft,
verflucht oder geschlagen wird, aber auch, wenn Personen ihren spezifischen Aufga-
ben nicht nachkommen (z. B. keine Nahrung fiir die Haushaltsmitglieder beschaffen).
Schlechte Gefiihle werden ferner geweckt, wenn jemand von anderen »betrogen wird«
(ni civitan; ni manivet so tao) oder wider Erwarten vom Nahrungstausch ausgeschlossen
wird. AufBerdem gilt es als unhoflich, jemanden anzuschreien, respektable iltere Per-
sonen nicht zu griifien oder etwas gewaltsam an sich zu reiflen (36 Nennungen).

Das Marahet-so-onowned-Gefithl »verachteter«/»schikanierter« Personen stellt
eine diffuse Mischung aus »unterdriicktem Arger« (somozi do onowned) sowie einem
»schmerzenden Inneren« (meyngen so onowned) oder »weinenden Inneren« (mapalavi
so onowned) dar. Auf der Ebene der Handlungsregulation kommt es vereinfachend
gesagt zu zwei kontriren emotionalen Reaktionen: Entweder eine Person wird »wii-
tend« (somozi) oder aber sie zieht sich zuriick und befindet sich in einem depressi-
ven Zustand der »Traurigkeit« (marokow so onowned). Sowohl »Arger«/»Wut« als auch
»Traurigkeit«/»Niedergeschlagenheit« konnen als emotionale Reaktionen auf das
Empfinden von »Scham« (masnek) angesehen werden, das jedoch ein derart unan-
genehmes Gefithl darstellt, dass es sich tendenziell in diesen beiden Stellvertreter-
emotionen ausdriickt (Lewis 1995; siehe Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Die
globale Ausgrenzung »verachteter« Personen fithrt dazu, dass fiirsorgliche Sozialbe-
ziehungen zum Erliegen kommen und die betreffenden Individuen »Angst« (mania-
hey) empfinden, da ihr »kérperliches Selbst« (kataotao) nun nicht mehr regelmifig mit
lebensnotwendiger Nahrung versorgt wird und ihr dauerhaftes Alleinsein die anito
herbeilockt.

Die Mitglieder einer Haushaltsgruppe sind in vielerlei Hinsicht voneinander ab-
hingig, sie konnen ihr Uberleben nur sicherstellen, wenn sie als Einheit auftreten
und ihre »Sorgen und Angste miteinander teilen« (alalow; alalow do vahey). Verschie-
dene haushaltsbezogene Anlisse fithren dazu, dass die Tao ein marahet so onowned
verspiiren. Dies ist der Fall, wenn die Ernte auf den Tarofeldern wegen mangelnder
Wasserzufuhr vertrocknet, antagonistische Gegner sich »widerrechtlich Felder an-
eignenc (teymagom), Kinder »nicht gehorchen« (jimangamizing), Haushaltsangehorige

libersetzen mélahet mit fRARYF (hen buhao), FRIZ (hen huai) bzw. als not good, bad und ateylahet ji) als
JEEBE (feichang zang), IR ARYF (hen bu hao), ZIZK (tai huai), BRI (zui huai) bzw. als extremely bad. Aus
der chinesischen Ubersetzung FF& B (feichang zang) ergibt sich auRerdem die bei Rau und Dong
nicht aufgefiihrte englischsprachige Ubertragung very dirty.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

1717


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Geister der Kindheit

krank werden oder sterben®, wertvolle Gegenstinde abhandenkommen oder Fami-
lienmitglieder nach Einsetzen der Dimmerung noch nicht nach Hause zuriickgekehrt
sind™. Heutzutage bereitet den Tao auch die Ausbildung der Kinder »Kopfzerbrechen«
(marahet 0 00), da hierfiir in der Regel kein Geld vorhanden ist (22 Nennungen).

Nach Auffassung der Tao wird ein Haushalt von Schicksalsschligen ereilt, wenn
sich deren Mitglieder fehlverhalten. Anlisse, die zu alalow fithren, sind deshalb eben-
0 »Angst« (maniahey) wie »Scham« (masnek) auslésend. Ein besonders hohes Mafd an
»Angst« besteht, wenn sich in einer Familie ein Todesfall ereignet hat. Die Teilnahme
an einer Bestattung gilt als eine »dufierst mithsame, anstrengende und gefihrliche
Tatigkeit« (masalit a vazey). Um Schicksalsschlige vom eigenen Haushalt abzuwenden,
bedarf es stindiger Vorsicht und emotionaler Mifigung. Die Tao sagen, dass man
nicht allzu ausgelassen sein sollte, weil sich die tao do to durch »tibermifiige Freude«
(RS HE kuazhang de gaoxing) provoziert fithlen und himmlische Vergeltung iiben.
Eine Person, die immerzu lacht, ist nicht gewappnet, wenn im eigenen Haushalt etwas
»Schlimmes« passiert. Ein durch alalow herbeigefiihrtes »schlechtes Inneres« emp-
findet »Kummer, »Niedergeschlagenheit« und »Verbitterung« (marokow so onowned).
»Angst« und »Schame schlagen jedoch nicht in offenen »Arger« um, da dieser als ein
Akt des Ungehorsams die gestorte Beziehung zu den statushéheren inapowan und tao
do to noch weiter tritben wiirde.

SchlieRlich kann die »Angst« vor Seelenverlust zu einem marahet so onowned fiih-
ren. Wie ich dargestellt habe, befindet sich das »kdrperliche Selbst« in akuter Gefahr,
wann immer die Freiseele nicht bei ihm weilt. »Angst« vor Seelenverlust besteht, wenn
Personen sich »erschrecken« (maogto), unter andauernden »Angst«-Zustinden leiden
oder mit verunreinigenden Substanzen in Berithrung kommen (sechs Nennungen).
Doch auch hier, wo das »schlechte Innere« primir durch »Angst« erzeugt wird, spielt
»Scham« eine wichtige Rolle. Den Tao ist »Seelenverlust« »peinlich« (manig), weil er auf
die eigene »Schwiche« (jioyat; maomei) verweist.

Dimensionen von Angst und Scham und ihre Lokalisierung im kérperlichen Selbst

Die kulturspezifischen Appraisals, die zum Erleben von marahet so onowned fithren,
lassen sich in eine soziale und eine supranatiirliche Dimension unterteilen. Beide
sind eng miteinander verwoben, zumeist ist es schwierig, emotionale Geschichten
ausschliefllich einem der beiden Lager zuzuordnen. In der supranatiirlichen Di-
mension, in der ein wie auch immer gearteter Kontakt mit (bdsartigen) Geistwesen
und strafenden Gottheiten besteht, dominiert das moralische »Angst«-Gefithl. In
der sozialen Dimension, die primir auf die Verwandtschaftsgruppe und die Dorf-

13 In der traditionellen Zeit, in der das Uberleben eines Haushaltes in hohem Mafe von »Korperkraft«
(moyat) abhing, war der Ausfall eines produktiven Haushaltsmitglieds ein einschneidendes Ereignis,
das die Angehorigen direkt zu spiiren bekamen, z.B. durch die daraus resultierenden Nahrungs-
engpasse.

14 Aufgrund der von den anito ausgehenden Gefahren ist es geboten, vor Anbruch der Abendddmme-
rung wieder zu Hause zu sein. Das Nachhausekommen vor Einbruch der Dunkelheit ist zugleich auch
Ausdruck der»moralischen Rechtschaffenheit« (apiya so nakenakem) einer Person bzw. des mitihr as-
soziierten Haushalts. Personen, die erst spatin der Nachtins Dorfzuriickkehren, werden verdachtigt,
Ubles im Schilde zu fiihren. Man verdichtigt sie, heimlich die Rohre fiir die Wasserversorgung der
Felder umgesteckt zu haben, sodass ihr eigener Taro ausreichend gewdssert wird, der anderer Leute
hingegen nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

gemeinschaft ausgerichtet ist, kommt dem moralischen »Scham«-Gefiihl sowie den
»Angst«/»Scham«-Mischformen manig und mamo ein zentraler Stellenwert zu.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass die miteinander verflochtenen morali-
schen Gefithle »Angst« und »Schamc« als Ausléser fiir ein marahet so onowned angesehen
werden miissen. Beide bedrohen die Integritit des »korperlichen Selbst«, wenn auch
auf unterschiedliche Weise: »Angst« resultiert aus der Wahrnehmung der Schutzlosig-
keit des eigenen »korperlichen Selbst«, die ihre hochste Stufe erreicht, wenn die »Frei-
seele Angst bekommt« (maniahey so pahad) und »panikartig davonfliegt« (somalap so
pahad). »Scham« hingegen ist eine negative Evaluierung des gesamten »korperlichen
Selbst«. Genau wie »Angst« kann »Scham« durch eine Aktivierung der Abwehrkrifte
(d.h. durch demonstrativen »Arger«) vom »kérperlichen Selbst« abgewendet werden.
Das Ubergleiten in einen »wiitenden« Zustand verhindert, dass der Kérper von un-
angenehmen »Schame«-Gefiihlen ergriffen wird. Diese Form der Emotionsregulation
ist jedoch nicht immer méglich, da sich junge, weibliche und statusniedrige Personen
respektablen, minnlichen und ilteren Personen nach den Regeln des iwawalam so tao
unterzuordnen haben. Normative Sozialordnung und kulturelle Wertvorstellungen
verhindern in diesem Fall jegliche Demonstration von »Arger«, der im »Inneren« zu-
riickbelassen werden muss und sich dort nicht selten in ein Gefithl passiver »Traurig-
keit«, »Perspektivlosigkeit« und »Niedergeschlagenheit« umwandelt.

Es erscheint von daher angebracht, »Angst«, »Schame, »Arger« und »Traurigkeit«
nicht als partielle Qualititen wahrzunehmen, sondern vielmehr aus einer holistischen
Perspektive heraus ihre Entfaltungsbewegungen und gegenseitigen Wechselwirkun-
gen zu studieren. Denn wenn wir diese Sichtweise einnehmen, kénnen wir »Arger«
und »Traurigkeit« als zwei verschiedene FlieRrichtungen einer nach auen bzw. nach
innen geleiteten Lebenskraft ansehen.”

Interessanterweise kann man im ciriciring no tao nicht sagen: »Das Innere schimt
sich« oder »Das Innere hat Angst«. Das Gefithl der »Angst« bezieht sich im Wesent-
lichen auf die Freiseele pahad, die durch diese Gefithlsregung in einen irrationalen
Schreckzustand versetzt werden kann, der fiir das »korperliche Selbst« lebensbedroh-
lich ist. Die Markierung des Negativen in der Tao-Kultur basiert letzten Endes auf der
Abwesenheit von pahad vom menschlichen Kérper, der nun schutzlos bosartigen Ein-
fliisssen ausgeliefert ist. Das Empfinden von »Scham« betrifft hingegen ausschliefllich
das »korperliche Selbst«, das in seiner Gesamtheit von dieser Emotion erfasst wird.
Aus diesem Grund ist »Scham« eng mit Korperscham verbunden, die sich bei den Tao
zusitzlich durch kérperliche »Schwiche« (jimoyat) und mangelnde Kérperbeherr-
schung ausdriickt (siehe Kapitel 14, Abschnitt Mangelnde Korperbeherrschung). Der Ort,
an dem die diversen Gefiihlsregungen des »Argers« und der »Traurigkeit« als emotio-
nale und affektive Reaktionen auf die Induktion von »Angst« und »Schamc« entstehen,
ist das »tiefste Innere«, in das externe »schlechte Dinge« durch Unvorsichtigkeit oder
personliche »Schwiche« hineingelangen konnen oder von den Betroffenen auf aktive
Weise »hineingelegt werden« (pangain do onowned).

15 Diese Lebenskraft gleicht in vielerlei Hinsicht dem chinesischen $& (qi)-Konzept, was u.a. auch
dadurch ersichtlich wird, dass die Tao als chinesischsprachige Bezeichnung fiir »Arger«/»Wut« bei-
nahe ausschlieRlich &£ 5%, (shengqi) verwenden, was so viel wie »Freisetzung von gi« bedeutet (siehe
Abschnitt Arger-Regulation).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

179


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Geister der Kindheit

Es gibt eine Reihe von Gefithlsregungen, die mit einem marahet so onowned in Verbin-
dung stehen, aber separat bezeichnet werden kénnen. Schmerzen kénnen nicht nur

im Korper, sondern auch im »Inneren« eines Menschen empfunden werden, man sagt
dann »das Innere schmerzt« (meyngen o onowned). Hierunter ist ein permanenter Zu-
stand des »Griibelns« (pannaknakman) zu verstehen, der sich wie Kranksein anfiihlt.
Eine weitere Ubersetzungsmoglichkeit fiir meyngen o onowned ist »traurig sein« (3@
nanguo). Im ciriciring no tao gibt es keinen Begriff, der die Emotion »Traurigkeit« als
solche bezeichnet. Man kann »Traurigkeit« nur annihernd umschreiben, indem man
einen korperlich empfundenen Schmerz ausdriickt oder auf ein diffuses »schlechtes
Gefiihl« (marahet so onowned) verweist. »Traurigkeit« ist bei den Tao ebenso wie bei den
Tahitianern (Levy 1973) hypokognisiert (siehe Kapitel 15).*¢

Apiya so onowned

Apiya so onowned (»gutes« oder »angenehmes Inneres«) tritt in den von mir erhobenen
emotionalen Geschichten mit insgesamt 34 Nennungen deutlich weniger hiufig auf
als marahet so onowned.”” Das Apiya-so-onowned-Gefithl ist immer auf das »korperliche
Selbst« (kataotao) ausgerichtet. Alles, was fiir den Kérper gut ist, was ihn stirkt und am
Leben erhilt, wird als makapiya so kataotao bezeichnet. Wenn alte Leute ihre korper-

lichen Beschwerden iiberwunden haben und trotz Schmerzen zum Arbeiten auf die
Felder gehen, fithlen sie sich apiya so onowned. Wenn sich die Tao nach getaner Arbeit
auf dem tagakal »entspannen« (ipeylamney) und mit anderen unterhalten, »fithlt sich
ihr Inneres gut an«. Vor allem aber »geht es dem Inneren gut«, wenn reichlich Nah-
rung vorhanden ist. Tao-Manner frohlocken innerlich, wenn sie Fische fangen, weil
sich die Mitglieder ihres Haushalts an diesem Tag »satt essen« (mabsoy) kénnen. Frau-
en und Kinder »freuen sich« (masarey), wenn die Manner mit ihrem Fang nach Hause
kommen und »empfinden Dankbarkeit in ihrem Inneren« (somarey so onowned). Eine
regelmiflige Versorgung mit Nahrung ist wichtig, denn wer linger nichts gegessen
hat, befindet sich in einer »gereizten Stimmung« (mindok), aus der leicht »Arger« und
»Wut« erwachsen kénnen.

Hiufig wird apiya in der Form ikapiya benutzt, was so viel heifdt wie »etwas (noch)
besser machen« oder »etwas hinzufiigen«. Ikapiya steht in einem umfassenden Sinn
fiir das Prinzip der Vermehrung, fiir das Wachsen und Gedeihen der Taropflanzen,
das Anwachsen der Ziegenherden, die sukzessive Erweiterung des Hauses, die Akku-
mulation von Geld, die Zeugung vieler Nachkommen und mit all dem verbunden: fiir

einen Zuwachs an Status. Das Prosperieren eines Haushalts oder einer Verwandt-
schaftsgruppe lisst sich aus Sicht der Tao auf eine »moralisch rechtschaffene Gesin-
nung« (apiya so nakenakem) zuriickfithren, die von den Ahnen mit ihrem Segen belohnt
wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und Nahrungstausch).

16 Aber auch das Chinesische weist keine konzeptuelle Entsprechung zur deutschen »Traurigkeit« auf:
Die iibliche Ubersetzung E38 (nanguo) bedeutet wortlich »etwas ist schwer auszuhalten« — wobei
# (nan) fiir »schwierig« oder »schwer«steht und 38 (guo) »passieren«oder »verbringen«bedeutet.

17 Stehtapiya fir sich allein, so bedeutet es »etwas ist gut« oder »man darf«, d.h., es besitzt ebenso wie
marahet einen moralischen Unterton. Dariiber hinaus tritt apiya in vielen verschiedenen Kontexten
auf, wie z.B. makapiya so kataotao (»gut fiir das korperliche Selbst«), apiya vazey (»gute Sache« bzw.
»gutes Ereignis«), apiya amizngen (»gut anzuhérende Sprache«), apiya a tao (»hiibscher Mensch«) oder
yapiya piyalalamen (etwa: »guter Zeitvertreib« oder »amiisant).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Wenn Tao-Minner auf dem Meer fischen oder in die Bergwildnis eindringen, um
Biume zu schlagen, miissen sie unbedingt tiber ein apiya so onowned verfiigen sowie
»mutig« und »tapfer« (mavohwos) sein. Denn sie begeben sich in eine Gefahrenzone, in
der sie auf anito treffen konnten. Damit die bosartigen Geistwesen ihnen nichts anha-
ben kénnen, diirfen sie weder »Angst« empfinden noch sich schwach fithlen.”® Um das
iberlebenswichtige Apiya-so-onowned-Gefithl zu erzeugen, trinken die meisten Tao-
Minner vor derartigen Titigkeiten Alkohol.” Der Alkoholgenuss bewirkt, dass ihr »In-
neres gefestigt ist« (mapaned so onowned) und »in einen ruhigen Zustand« (mahanang
so onowned) versetzt wird. »Festigung« und »Ruhe« sind notwendige Voraussetzungen,
um die Freiseele an das »kérperliche Selbst« zu binden, sodass kein Seelenverlust zu
befiirchten ist. Apiya so onowned ist somit ein positives Gefithl der Selbstbehauptung in
einer als gefahrlich wahrgenommenen Umgebung.?®

Transformation von somozi do onowned in etwas Gutes

Bei den Tao ist der Einfluss des Wetters auf die Gemiitsverfassung der Menschen be-
sonders stark ausgeprigt. Bei »schlechtem Wetter« (kakawan yamalahet) kann keine
Nahrung produziert werden, da kalte Winterwinde, Stiirme und tagelange Regen-
giisse ein Verlassen des Wohnhauses verhindern (was in der traditionellen Zeit dazu
fiuhrte, dass die Tao voriibergehend wenig oder nichts zu essen hatten). Die erzwun-
gene Untitigkeit bewirkt, dass die Tao iiber ein »schlechtes Inneres« verfiigen, das
sich »wie ein Regenschauer« (yakmey yamajimey onowned) anfiihlt.

Ganz anders stellt sich die Situation hingegen bei »gutem Wetter« (kakawan yapiya)
dar: Das soziale Leben erwacht aus seiner Starre, das Dorf ist voller Menschen, die
zu ihren Feldern aufbrechen und diversen Arbeitstitigkeiten nachgehen. Die Meeres-
oberfliche ist wieder ruhig, die Mdnner kénnen mit ihren Booten zum Fischen hin-
ausfahren. Sie fihlen sich apiya so onowned, weil es Fisch zu essen geben wird und sie
als Gruppe beisammen sein kénnen. Ein »Sicherheitsgefithl« (mahanang so onowned)
stellt sich ein, weil im »gleiflenden Sonnenschein« (ararow) von den lichtscheuen anito
keine Attacken zu befiirchten sind.

Auch fithrt die Wiederaufnahme der Nahrungsmittelproduktion bei gutem Wet-
ter dazu, dass die Tao sich nach Tagen des Wartens endlich wieder als »wirkungs-
machtig« (moyat) erfahren konnen. Denn um sich des eigenen Funktionswertes zu
vergewissern, ist es notwendig, die selbst erwirtschafteten oder erbeuteten Lebens-
mittel in den Hinden zu halten. Vor allem durch harte korperliche Arbeit bekommen
die Tao die problematischen Gefithlsregungen in ihrem »Inneren« unter Kontrolle.

18 Eine dhnliche Situation besteht, wenn die Tao ohne Begleitung nach Taiwan reisen oder nachts allein
am Friedhof vorbeigehen miissen.

19 Die kulturelle Notwendigkeit, iiber ein »gutes Inneres« zu verfiigen, ist einer der Hauptgriinde, wes-
halb heute auf Lanyu ein gravierendes Alkoholproblem besteht. Der Alkohol wird von vielen Tao be-
nétigt, um ihre in der Kindheit erzeugte »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) immer wieder aufs
Neue zu iiberwinden.

20 Wennsich eine Person hingegen»mutlos« (jimavohwos) fihlt, wird sie lieber von bestimmten Arbeits-
aufgaben Abstand nehmen und es vorziehen, zu Hause zu bleiben. Sie weif}, dass sie an diesem Tag
den anito nicht gewachsen ist. In diesem Fall kann es vorkommen, dass sie von anderen als »angstlich«
oder»zaghaft« (yalikey so onowned) verspottet wird. Die Induktion des moralischen»Scham«-Gefiihls
soll zu einer Uberwindung des moralischen »Angst«Gefiihls fithren — ein weiteres Beispiel fiir die
multiplen Wechselwirkungen zwischen maniahey und masnek.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

181


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Der »im Inneren verborgene Arger« (somozi do onowned) darf im Dorf nicht freigesetzt
werden, weil die sozio-normativen Regeln der Altershierarchie sowie die sozial-rela-
tionale Orientierung der Tao dies nicht erlauben (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Altershier-
archie). »Schlechte Gefithle« haben innerhalb der sozialen Gemeinschaft keinen Platz,
sie miissen von den Tao hinaus auf die Felder und in die Zone der »Wildnis« getragen
werden, um dort durch Kraft und Ausdauer in etwas »Gutes« und »Vitales« (apiya)
transformiert zu werden. Durch emsige Arbeit verwandelt sich ein marahet so onowned
in ein apiya so onowned, das auf einmal »Freude« und »Stolz«** anstelle von »Argers,
»Neid« und »Rachsucht« empfindet.

Die Transformation von etwas »Schlechtem«in etwas »Gutes« findet sich auch beim
Einweihungsritual der »grofen Kanus« (cinedkeran): Das kurze und heftige — wenn auch
gespielte — Ausleben des eigenen »Argers« (somozi) erlaubt Tao-Minnern, Konflikte
innerhalb der Verwandtschaftsgruppe sowie der Dorfgemeinschaft abzubauen. Der
durch das »Schiitteln der Fiuste« (manwawey) demonstrierte »Arger« wird auf seinem
Hoéhepunkt in eine nahezu itbermenschliche kollektive »Kraft« (moyat) umgewandelt,
die benétigt wird, um das tonnenschwere Kanu in die Luft zu werfen. Die am Ritual
teilnehmenden Minner erleben einen Moment der Katharsis, eine psychische Reini-
gung von ihren im onowned unterdriickten »schlechten Gefiithlen«. Die auswirtige
Lenkung des »Argers« auf die Felder und in die Zone der »Wildnis« bzw. seine Um-
wandlung in »Kraft« und »Stirke« ist eine kulturspezifische Strategie der Emotions-
regulation, die durch den Einfluss der modernen Lebensweise jedoch allmahlich an
Bedeutung verliert.?* Bis vor wenigen Jahrzehnten mussten sich alle Tao ihren Lebens-
unterhalt durch harte kérperliche Arbeit verdienen, es gab keine alternativen Lebens-
entwiirfe. Kinder und Jugendliche verstanden von sich aus, dass sie sich frithzeitig an
der Nahrungsproduktion beteiligen mussten, um zur Absicherung ihres Haushaltes
beizutragen. Aufgrund der schrumpfenden Bedeutung der Feldarbeit sowie auch der
mangelnden Gelegenheiten hierfir besteht fiir jiingere Generationen heute das Prob-
lem, dass sie sich ihres »im Inneren angestauten Argers« nicht mehr einer Katharsis
gleich wihrend der Feldarbeit entledigen kénnen. Zwischen Schule und traditioneller
Verwandtschaftsgruppe zerrieben, miissen sie nach neuen Wegen suchen, um ihre
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) zu iiberwinden.

Sozial-relationale Auffassung von Scham

Aus der Perspektive der sozialen Gemeinschaft sind »Scham« (masnek) und »Verlegen-
heit« (manig) etwas »Positives« (apiya), da sie zum Zusammenhalt der sozialen Ord-
nung beitragen. Das Gefiihl, sich zu »schimen, ist zwar fiir den Einzelnen duferst
unangenehm, doch bewirkt es auf effiziente Weise eine Anbindung an die sozialen

21 Die Tao durfen nicht offen zeigen, dass sie »stolz« (mazwey) sind, weil sich der Einzelne nicht tber
die Gruppe erheben darf. Aus diesem Grund muss das »Stolz«-Gefiihl als »(gegenseitige) Freude«
(masarey) maskiert werden.

22 Auch wenn Gefiihle und lokale Strategien der Emotionsregulation fortlaufenden Veranderungen
ausgesetzt sind, wandeln sie sich nicht im selben Tempo wie andere Phdnomene, die eher an der
Oberflache angesiedeltsind. Rustige GroReltern, die in der Tao-Cesellschaft den Ton angeben, leben
nach wie vor nach dem althergebrachten Muster. Die Elterngeneration traut sich nicht, ihnen zu wi-
dersprechen—auch wenn Viter und Mitter genau wissen, dass heutige Kinder ihr zukinftiges Leben
nicht mehran der traditionellen Lebensweise ausrichten werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Normen des iwawalam so tao. Da jede Verwandtschaftsgruppe sich selbst eine »gute
Denk- und Fithlweise« (apiya so nakenakem) bescheinigt und Fehlverhalten primir bei
antagonistischen Gegnern ausmacht, sind es nach Auffassung der Tao in der Regel die
anderen, die sich »schimen« miissen. An das eigene »korperliche Selbst« werden Ge-
fithle der »Scham« nach Méglichkeit nicht herangelassen: Sie werden entweder »nicht
beachtet« (jiozayan), erfolgreich abgewehrt (was zu einer »Arger«-Reaktion fithrt) oder
aber im »tiefsten Inneren« verborgen. Da sich die eigene »Scham« einem offenen Dis-
kurs entzieht, beschrinkt sich das »Scham«-Konzept der Tao auf seine sozial-relatio-
nale Komponente.” Dies wurde u.a. auch bei der Methode des pile sorting deutlich, bei
der die Befragten die »Scham«-Emotionsworter masnek, manig und mamo zusammen
mit »Freude« (masarey) und apiya so onowned legten.

Es besteht eine Korrelation zwischen »gutem Wetter« und dem Zusammenkommen
groflerer Gruppen, weil das Wohnhaus der engeren Verwandtschaftsgruppe vorbehal-
ten ist und sich soziales Leben zumeist im Freien abspielt. Menschenansammlungen ha-
ben den Vorteil, dass der von den antagonistischen Gegnern empfundene »Groll« (somozi
do onowned) nicht an die Oberfliche gelangt, da »schamloses Benehmenc« (jyasnesnekan)
sich vor unbeteiligten anderen nicht ziemt. Wenn sich Personen in der Dorfoffentlich-
keit streiten, »dreckige Sprache« benutzen oder gar handgreiflich werden, »tratschenc
(ikazyiak) die Dorfbewohner hinter den Riicken der Betroffenen, sodass diese an Sta-
tus und Ansehen verlieren. Die »Angst« vor sozialer Ausgrenzung fithrt zu einer Ver-
besserung der sozialen Umgangsformen. Bei »schonem Wetter« tritt auf einmal die
Dorfgemeinschaft der Tao in Erscheinung: Nicht verwandte Midnner, die sich in der
Nihe der vanwa aufhalten, eilen herbei, um eintreffende Boote an Land zu ziehen. Auf
dem tagakal sitzen verfeindete Personen mit anderen Dorfbewohnern zusammen und
lassen sich von ihren gegenseitigen »schlechten Gefiithlen« nichts anmerken. Wenn
geniigend Kinder aus der Peergruppe anwesend sind, entsteht ein positives soziales
Klima, in dem selbst Kinder aus verfeindeten Verwandtschaftsgruppen friedlich mit-
einander spielen. In der Dorfoffentlichkeit werden die Tao zu Gleichen unter Gleichen,
bestehende Differenzen treten in den Hintergrund.

Die Tao sagen, dass jingere Kinder von allen Dorfbewohnern gemeinsam be-
aufsichtigt und in wichtigen Dingen unterwiesen werden. Diese Aussage muss je-
doch relativiert werden, weil kollektive Fiirsorglichkeit im Umgang mit Kindern nur
unter optimalen Bedingungen innerhalb der Dorféffentlichkeit zu beobachten ist.
So kann es sein, dass ein Mann das Kind seiner Feinde vor den versammelten Dorf-
bewohnern »ermahnt« (nanaon), nicht auf der Hafenmauer entlangzuturnen, weil
dieses Verhalten gefihrlich ist. Ob sich derselbe Mann auch in der Alleinsituation
dem Kind gegeniiber auf fiirsorgliche Weise verhalten wiirde, ist jedoch fraglich. Am
wahrscheinlichsten ist es, dass er das turnende Kind »ignoriert« (fiozayan) und so-
mit seinem Schicksal tiberldsst (d.h. hinnimmt, dass es ggf. stitrzt und sich verletzt).
Korrektes soziales Verhalten, wie es in den Benimmregeln des iwawalam so tao definiert
wird, beschreibt eine Soll-Realitit, die nur voriibergehend zu einer Ist-Realitit wer-
den kann. Angehorige antagonistischer Gruppen verhalten sich zueinander nur dann
auf prosoziale Weise, wenn die »schiitzenden Augen der Scham« iiber sie wachen. Aus

23 Die Tao-Gesellschaft steht demnach im scharfen Kontrast zu vielen westlichen Gesellschaften,
in denen »Scham« liberwiegend negativ evaluiert wird, weil die eigenen Gefiihle im Vordergrund
stehen und die sozial-relationale Komponente hinter diesen zurticktritt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

183


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Geister der Kindheit

Kinderperspektive ist das Verhalten von Personen der Outgroup (egal ob Erwachsene
oder Kinder) letztlich unberechenbar, weil es sich je nach Situation verindert. Es gibt
Orte, die sicherer sind als andere, Tageszeiten, an denen Schikanen unwahrscheinlich
sind, und gréflere Menschenansammlungen, die vor verbalen oder titlichen Ubergrif-
fen schiitzen. Doch immer bleibt eine ambivalente Grauzone bestehen, vor der sich
die Tao nur durch erhéhte Vorsicht und Achtsamkeit schiitzen kénnen.

Zwischen »Angst« und »Scham« besteht ein sozialriumlicher Zusammenhang,
denn wenn Personen das als sicher geltende Dorf verlassen und in die als gefihrlich
empfundene Wildnis vordringen, entfernen sie sich zugleich aus dem Einflussbereich
des moralischen »Scham«-Gefiihls. Je weiter sich die Tao vom zivilisatorischen Zent-
rum fortbewegen, desto weniger haben andere ihre Handlungen im Blick. In den Fel-
dern und Obstgirten beginnt eine Zone, in der zunehmend das Recht des Stirkeren
gilt. Wahrend soziales Verhalten im Zentrum durch die soziokulturellen Regeln der
Altershierarchie und der »Scham« vorgegeben wird, muss Status in der Peripherie erst
ausgehandelt werden. In der Wildnis geht es darum, schwicheren anderen (Menschen
ebenso wie Geistwesen) durch demonstrativen »Arger« (masozi; somozi) »Angst« ein-
zujagen, um so zu bestimmen, wer einflussreicher und machtiger ist (siehe Abschnitt
Arger-Regulation). Der Pfad in die Wildnis fithrt von der sichtbaren Domine der leben-
den Menschen in das unsichtbare Reich der Geistwesen. Wenn sich Angehorige nicht
verwandter oder antagonistischer Verwandtschaftsgruppen in der Wildnis begegnen,
ist feindseliges Verhalten nicht ausgeschlossen. Unbeobachtete Momente werden aus-
genutzt, um personlichen Gegnern zu schaden. Die Bandbreite boswilliger Handlun-
gen reicht von verbalen Beleidigungen bis hin zu Tétungsversuchen. Personen, die in
der Wildnis von ihren Feinden schikaniert wurden, kénnen hieriiber im Dorf nicht
sprechen, weil es keine Mitwissenden gibt, die den entsprechenden Vorfall bestitigen
konnten.

Ein marahet so onowned stellt sich ein, wenn die Tao intensiven »Angst«- und
»Scham«-Gefithlen ausgesetzt sind, ein apiya so onowned ist hingegen Ausdruck eines
positiven Grundgefiihls, bei dem diese beiden unangenehmen Gefiihlszustinde wei-
testgehend abwesend sind. Wihrend ein »schlechtes Inneres« auf emotionale und af-
fektive Zustinde verweist, in denen die Tao allein sind bzw. sozial exkludiert werden,
verhilt es sich bei einem »guten Inneren« genau andersherum, denn hier steht die
soziale Inklusion im Vordergrund. Das iibergeordnete Ziel menschlicher Aktivitit ist
deshalb das sichere Eingebundensein in die soziale Gruppe.

Die Tao verbringen ihre Zeit nach Moglichkeit innerhalb der Verwandtschafts-
gruppe oder aber zusammen mit ihren Altersgenossen. Personen, die es vorziehen,
allein zu sein oder lingere Zweiergesprache fithren, sind suspekt, man wirft ihnen
Geheimniskramerei vor. Die Alleinsituation wird von den meisten Tao als ein vulne-
rabler Zustand erfahren. Die Wahrscheinlichkeit, von Anito-Geistwesen besessen zu
werden, ist signifikant hoher, wenn man allein wohnt, da es den Betroffenen dann
schwerer fillt, ihre »schlechten Gefithle« im onowned zu belassen. »Schlechte Dinge«
konnen durch die Anwesenheit anderer Personen besser vom »korperlichen Selbst«
ferngehalten werden, weil der Einzelne in der sozialen Situation »gehemmt« (kanig) ist
und sein Verhalten an die sozialen Normen anpasst (bzw. weil die anito sich vor Men-
schenansammlungen fiirchten). Diese »Hemmung« ist ein Ausdruck der im Verbund
wirkenden moralischen Gefiihle »Angst« und »Schamc, die hiufig derart ineinander

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

verwoben sind, dass sie nicht mehr als separate emotionale Qualititen differenziert
werden kénnen.?*

Uberwindung von Angst und Scham durch kulturelles Wissen

Die Tao fithlen sich auRerdem apiya so onowned, wenn sie iiber ein »wissendes Inne-
res« (katengan so onowned) verfiigen. Das »Wissen« (katentengan), das sie »in ihr Inneres
hineinlegen« (pangain do onowned), bewirkt, dass ihr onowned auch in schwierigen Si-
tuationen »ruhig bleibt« (mahanang so onowned) und nicht in Erregung versetzt wird.
Da kulturelles Wissen sukzessive iiber die gesamte Lebensspanne erworben wird,
gelten vor allem iltere Personen als »wissend« (mataneng). Aus Sicht der Tao hingen

»Wissen, »innere Ruhe« und »Angstlosigkeit« (jimaniahey) miteinander zusammen.
Wenn beispielsweise eine erfahrene, iltere Frau auf ihr Tarofeld kommt und sieht,
dass die Pflanzen aufgrund eines Problems mit der Wasserversorgung verdorrt sind,
so berlegt sie mit ihrem katengan so onowned, wie sie die angeschlagenen Pflanzen
wieder zum Gedeihen bringen kann.

Um die frithkindliche »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) im Laufe des So-
zialisationsprozesses zu tiberwinden, miissen Tao-Kinder sukzessive kulturelles Wis-
sen erwerben und zunehmend »furchtloser« — d.h. »mutiger« (mavohwos) — auftreten.
Dies driickt sich u.a. darin aus, dass sie Gefahrensituationen trotzen und nicht mehr
vor diesen davonlaufen. Der Prozess der »Angst«- und »Scham«-Uberwindung ist mit
positiven Gefithlen behaftet. Heranwachsende, die diese Aufgaben gut meistern, fith-
len sich apiya so onowned. Wenn iltere Kinder oder Jugendliche zunehmend besser in
der Lage sind, eigene Bediirfnisse zu regulieren und eine sozial-relationale Denkweise
zu entwickeln, bezeichnet man ihr »Inneres« als makaveyvo so onowned. Das bedeutet,
dass ihr onowned nun »reif« (F chengshou) geworden ist und sie in der Lage sind,
Entscheidungen »auf sich alleine gestellt« (maveyvo) zu treffen. Wenn ein ilteres Ge-

schwisterkind versteht, dass es einem jiingeren das Spielzeug geben muss, weil dieses
ansonsten weint, dann ist diese Einsicht sowohl mit einem makaveyvo so onowned als
auch einem apiya so onowned verbunden. Makaveyvo so onowned ist ein angenehmes Ge-
fihl personlicher Reife, das mit einem Statuszuwachs einhergeht. Wer makaveyvo ist,
»versteht die Dinge« und »kann sich Sachen ausdenken«.?

24 Die Tao diirfen keine Anzeichen von »Angst« oder »Schwiche« zeigen, weil dies beschamendes Ver-
halten durch andere nach sich ziehen wiirde. Da Beschimungen zu Statusverlust und sozialer Aus-
grenzung fiithren, haben die Tao »Angst« vor negativen Evaluierungen durch andere. Im ersten Fall
wird »Angst« durch »Scham« reguliert, im letzterem hingegen »Scham« durch »Angst«. Aus diesen
beiden Grundszenarien ergeben sich zahlreiche soziale Situationen, in denen die beiden moralischen
Geflihle »Angst« und »Scham« miteinander verschmelzen.

25 Des Weiteren kann das onowned »anwachsen und grofR werden« (rako so onowned), sich aber auch
wieder »zusammenziehen und schrumpfen« (yalikey 0 onowned). Je mehr Wissen ein Mensch in sei-
nem »Inneren« ansammelt, desto grofier wird das onowned. Eine Person mit einem rako so onowned
»verhilt sich anderen gegenuber auf hofliche Weise« (manganyanig), weil sie ihr Verhalten am iwa-
walam so tao ausrichtet. Personen, die ber ein »grofRes Inneres« verfiigen, sind mit der Fahigkeit
zum »Nachdenken« (manaknakman) ausgestattet; sie bekommen keine »Angst« und werden auch
nicht so schnell »wiitend«. Der Umstand, dass Kinder »es lieben, witend zu werden« (masosolien),
ist ein Ausdruck ihres »kleinen Inneren« (yalikey 0o onowned). Da sie erst wenig kulturelles Wissen er-
worben haben, verhalten sie sich hiufig auf sozial verwerfliche Weise. Ein »kleines Inneres« ist bei
Kindern der Dauerzustand. Das»Innere«kann aberauch bei erwachsenen Personen voriibergehend

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

185


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Geister der Kindheit
Das Brustorgan nakenakem

Das nakem® oder nakenakem® ist das zweite kulturelle Organ, das niher beschrieben
werden muss, um ein Verstindnis von Person, Emotion und Emotionsregulation bei
den Tao zu entwickeln. Ich habe es bereits an verschiedenen Stellen erwihnt, da es
kaum moglich ist, iber die Ethnopsychologie der Tao zu schreiben, ohne auf dieses
Organ zu verweisen. Es wird in der Brust lokalisiert und gilt als ein transzendenta-
ler Aspekt des physischen »Herzens« (taoz).® Geeignete Ubersetzungen fiir nakenakem
sind »Denkvermégen« (387% xiangfa), »Idee« (CMERRRY xinli xiangde) sowie »emotio-
naler Zustand« (0ME xinging). Dariiber hinaus spiegelt es den eigenen Willen wider
und ist fiir das Erinnern und moralische Urteilen zustindig.” Vorginge des Denkens
und Fiithlens lassen sich aus Sicht der Tao nicht voneinander trennen, es findet keine
Unterscheidung in Emotion und Kognition statt, wie sie fiir westlich geprigte Gesell-
schaften charakteristisch ist.

Nakenakem und onowned stehen im stindigen Austausch miteinander und bedin-
gen sich gegenseitig. Ein apiya so onowned bewirkt, dass auch die Denk- und Fithlweise
der Menschen »gut« ist, was einer »moralisch rechtschaffenen Gesinnung« (apiya so
nakenakem) gleichkommt. Obwohl sich ein marahet so onowned negativ auf den Zustand
des nakenakem auswirkt, ist dieses den Launen des onowned nicht bedingungslos aus-
gesetzt, denn eine — wenn auch bisweilen schwer zu meisternde — Entwicklungsauf-
gabe besteht bei den Tao darin, dass das Denk- und Fithlorgan trotz eines »schlechten
Inneren« seine »moralisch rechtschaffene Gesinnung« beibehilt.

Das Denken und Fithlen des nakenakem orientiert sich idealerweise an den so-
zialen Normen des iwawalam so tao. Es wird nicht wie das onowned von der eigenen
Bediirfnisbefriedigung im Hier und Jetzt angetrieben. Seine moralische Hoherwer-
tigkeit duflert sich darin, dass es in der Brustregion oberhalb des onowned angesie-
delt ist. Die mit dem »tiefsten Inneren« verbundenen unreinen Verdauungsprozesse
der Bauch- und Darmgegend iitben keinen direkten Einfluss auf das nakenakem aus.
Der moralisch verwerfliche Status des onowned besteht in den sich dort abspielenden
problematischen Gefithlsregungen, die eine Gefahr fiir das soziale Gemeinwesen dar-
stellen und nach Auffassung der Tao keine genuin menschlichen Gefiihle darstellen.
Nakenakem und onowned stehen in einer hierarchischen Beziehung zueinander, die

sich aus den biniren Oppositionen oben und unten, rein und unrein sowie moralisch

»zusammenschrumpfen, etwa wenn diese »Angst« oder ein »gruseliges Gefiithl« (maliliw na kama-
spet) vor einer bestimmten Sache, Tatigkeit oder einem Ort empfinden. So wird etwa ein Mann, der
»Angst« hat, zu einer Arbeitstatigkeit in der »Wildnis« aufzubrechen, von seinen Angehérigen als
Feigling beschimpft.

26 Der Begriff nakem existiert auch in anderen philippinischen Sprachen, so bezeichnet er etwa im Ilu-
kano»soul consciousness, mind, and intellect« (Apostol 2010: 269).

27 Nakenakem ist die reduplizierte Form von nakem, durch die angedeutet wird, dass das Brustorgan
tiber diverse Inhalte verfiigt.

28 In seltenen Einzelfillen lokalisierten meine Informanten das nakenakem hiervon abweichend im
»Kopf« (00). Diese Zuordnung hingt vermutlich mit der Ubernahme westlichen Wissens zusammen.
Jiingeren Tao ist aufgrund ihrer Schulbildung bekannt, dass sich nach westlicher wissenschaftlicher
Auffassung kognitive und affektive Prozesse im Gehirn abspielen.

29 Rau und Dong (2006: 513) libersetzen nakenakem aufierdem mit »im Herzen« (A& xinli), »Absicht«
(CVE xinyi) und »Bedeutung«/»Meinung«/s>Wille« (B & yisi).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

»gut« (apiya) und moralisch »schlecht« (marahet) herleitet (vgl. Kapitel 5, Abschnitte Bos-
artige Geistwesen und Korperseele).

Bei den Inhalten des nakenakem handelt es sich nicht um gefiihlsartige Impulse,
sondern um eine wechselseitige Verankerung von Gefithltem und Gedachtem. Da sich
das im nakenakem Gedachte idealerweise am iwawalam so tao orientiert, ist das Ge-
fihlte mit normativen Vorstellungen durchdrungen. Die Tao fithlen in ihrem nakena-
kem normalerweise das, was sie nach den kulturellen Gefithlsregeln ihrer Gesellschaft
in einem gegebenen Moment fithlen sollten. Das nakenakem verfiigt aufgrund seiner
Anbindung an die sozialen Normen iiber die Fahigkeit zur Selbstkontrolle und ist dazu
befihigt, als emotionsregulatorische Instanz aufzutreten (s.u.). Es gibt im ciriciring no
tao eine Reihe von Redewendungen, die auf die Fihigkeit des nakenakem zur volitio-
nalen Kontrolle verweisen. So kann eine Person »bewusst [bestimmte Inhalte] in ihr
nakenakem hineinlegen« (ipeypangayan do nakem), sich einer Selbstpriifung unterzie-
hen (kalen so nakem; wortlich: »das eigene Herz suchen«), »nachdenken« bzw. »sich et-
was ausdenken« (manakem) oder »Selbstreflexion betreiben« (pannaknakman).*®

So lange das nakenakem seine Kontrollfunktion aufrechterhalten kann, sprechen
die Tao von einem apiya so nakenakem. Doch wenn das »korperliche Selbst« Seelenver-
lust erleidet oder von bosartigen Anito-Geistwesen besessen wird, ist das nakenakem

nicht mehr zur Regulation seiner Gedanken und Gefiihle in der Lage. Die im onowned
verborgenen Gefiihlsregungen dringen ungefiltert an die Oberfliche, was sich in »ver-
werflichem Verhalten« (marahet so iyangey) niederschligt. »Moralisch rechtschaffe-
nes« und »moralisch verwerfliches Verhalten« (marahet so nakenakem) lisst sich somit

unmittelbar auf die An- bzw. Abwesenheit der Freiseele pahad zuriickfithren.

Anders als beim onowned ist es nicht moglich zu sagen, »das nakenakem freut sich«
oder »das nakenakem ist erziirnt«. Die im nakenakem enthaltenen emotionalen Zu-
stinde werden in ihrer Gesamtheit entweder als gut oder schlecht bewertet. Hieraus
wird ersichtlich, dass die Tao dem eigenen emotionalen Empfinden beim moralischen
Urteilen und Handeln nur eine untergeordnete Position beimessen. Sie werden nicht
dazu angeleitet, ihre Gefithlswelten zu erforschen und zu durchleuchten.

Erwerb kulturellen Wissens durch Sprache

Die Inhalte des nakenakem artikulieren sich im »Verhalten« (iyangey) der Menschen, wo-
bei die Tao zwischen »gewidhlten Verhaltensweisen« (ahapansya) und »sprachlichem
Ausdruck« (imimincin) unterscheiden. Die Befihigung des nakenakem zur »Sprache«
(ciring) ist ein zentraler Unterschied zum onowned, dessen Gefithlsregungen kaum ver-
balisiert werden konnen. Das Medium Sprache erméglicht dem nakenakem, kulturelles

30 Das Verb manakem beschreibt verschiedene Denk- und Fithlprozesse des nakenakem: Ich kann mich
daran »erinnern« (manakem), einer anderen Person wie versprochen etwas vom Fischfang abzuge-
ben. Wenn mir jemand StRkartoffeln gegeben hat, dann »merke« (manakem) ich mir das, um die
Gabe bei passender Gelegenheit zu erwidern. Ich kann an meine Geschwister in Taiwan »denken«
(manakem), die ich schmerzlich vermisse. Auch kann ich mir »vorstellen« (manakem), wie ich zu-
kiinftig die Tao-Sprache erlernen werde, und bei dieser Vorstellung grofie Freude empfinden. Es
ist wichtig, die eigenen Gedanken zu kontrollieren und nach Méglichkeit »nur Gutes zu denken/zu
empfinden« (apiya so pannaknakman). Auf diese Weise sollen die Inhalte des nakenakem an die

normative Ordnung des iwawalam so tao angebunden werden. Gedanken und Cefiihle, die der nor-
mativen Ordnung zuwiderlaufen, sind potenziell »Angst«auslésend.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

187


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Geister der Kindheit

Wissen in sich aufzunehmen und zu speichern. Auf diese Weise kénnen Traditionen
bewahrt und soziale Normen und kulturelle Werte vermittelt werden.

Das kulturelle Wissen der Tao findet seine Fixierung in den miindlichen Uberlie-
ferungen des iwawalam so tao. Der Begriff iwawalam bezeichnet das »Zu-Sprache-Ge-
wordene« und steht fiir die Gesamtheit aller sprachlichen Aulerungen der Ahnen, die
im kollektiven Gedichtnis der Tao tradiert sind. Das iwawalam so tao ist ein das gesamte
Leben umfassender moralischer Kodex, der sowohl Verhaltensetiketten als auch Ta-
buregelungen enthilt. Erstere dienen dazu, den Tao Wege aufzuzeigen, wie sie »[mit
anderen Menschen] auf hofliche und respektvolle Weise verkehren« (macikakanig) kon-
nen, um friedliche Sozialbeziehungen zu unterhalten und Konflikte mit anderen zu
vermeiden.” Letztere regeln, wie sich die Tao gegeniiber den diversen Geistwesen und
kosmischen Entititen in ihrer Umgebung zu verhalten haben.?? Das iwawalam so tao ist
wie ein kultureller Leitfaden. Wer seine Lebensfithrung an ihm ausrichtet, kann sich
des Wohlwollens der Ahnen gewiss sein. Die moralischen Gefithle »Angst« (maniahey)
und »Scham« (masnek) bewirken, dass sich die Tao auf normkonforme Weise verhalten
und die von den Ahnen erlassenen Gesetze anerkennen. Das Gefithl der »Scham« rich-
tet sich hierbei auf das soziale Gemeinwesen der Tao, das Gefithl der »Angst« auf den
Umgang mit geistartigen Lebensformen. Ebenso wie die Grenzziehung zwischen tao
und anito bisweilen schwerfillt, verschmelzen auch die beiden moralischen Emotionen
zu einer die gesamte Lebensspanne iiberdauernden »Angst- und Scham-Disposition«
(kanig). Deren prozesshafte Uberwindung beginnt mit dem Einsetzen des kindlichen
Spracherwerbs, der zugleich eine notwendige Voraussetzung darstellt, um das eigene
nakenakem zu entwickeln und zu kultivieren.

Die im nakenakem enthaltene Sprache dient der Differenzierung und Klassifizie-
rung kosmischer Phinomene und Wesenseinheiten. Mithilfe von Sprache kénnen die
Tao in das kosmische Geschehen eingreifen und es fiir ihre Zwecke manipulieren. Ein
grofles Problem hierbei ist jedoch, dass sprachliche Akte iiber eine Wirkungsmacht
verfiigen, weshalb sie keinesfalls auf beliebige Weise vollzogen werden diirfen. Es ist
unbedingt erforderlich, dass der »sprachliche Ausdruck« (imimincin) eine »Uberein-
stimmung von Wort und Tat« (57— yanxing yizhi) erzeugt, da unbedacht ge-
wihlte Worte gravierende Auswirkungen auf das physische und soziale Leben der Tao
nach sich ziehen kénnen. Wenn eine Person, die bereits den Status der »GrofReltern-
schaft« (Siapen) erreicht hat, falschlicherweise mit der genealogischen Bezeichnung
fur »Vater« (Siaman) angesprochen wird, kommt dies einem Todesfluch gegen deren
Enkel gleich, weil ihre Existenz auf der terminologischen Ebene geleugnet wird (Voss
& Funk 2015: 263). Ebenso darf eine verheiratete Frau nicht am Meer angeln, da dies
implizieren wiirde, dass ihr Mann bereits tot ist und seiner Aufgabe als Versorger mit

31 Zur Verhaltensetikette des iwawalam so tao gehort z.B., dass jingere Personen altere auf korrekte
Weise als erstes zu griifSen haben, dass jiingere Personen dlteren nicht offen widersprechen diirfen
und dass Fische zu gleichen Teilen unter der Bootsmannschaft aufgeteilt werden miissen.

32 Die Tao miissen lernen, andere Lebensformen nicht in ihrer Existenz zu »stéren« (¥T38 darao), sie
miissen vermeiden, deren »Arger« (somozi) zu erregen, weil dies negative Konsequenzen fiir ihr
eigenes korperliches Wohlbefinden nach sich ziehen wiirde. Zu den Taburegelungen gehért z.B.,
dass Frauen wahrend der Fliegende-Fische-Saison das Meerwasser nicht berithren durfen, dass
bestimmte Ungliick verheiffende Worte nicht ausgesprochen werden diirfen und dass der Verzehr
getrockneter Fliegender Fische auf wenige Monate im Jahr beschrankt ist.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

iyakan nicht mehr nachkommt.*® Die Angehorigen einer Haushaltsgruppe miissen in
vielen Kontexten unbedingt in der Wir-Form sprechen, um Einigkeit auszudriicken
und auf sprachlicher Ebene zu demonstrieren, dass alle Haushaltsmitglieder noch am
Leben sind. Auch darf man die Anzahl der in einem Haushalt lebenden Kinder nicht
durcheinanderbringen; dies entspriche einem Todesurteil (siehe meine Ausfithrun-
gen zum Sprachsystem in Kapitel 10, Abschnitt Distale Sozialisationsstrategien).>*

Unter diesen Umstinden wundert es nicht, dass »Geschwitzigkeit« (mazyak) bei
den Tao verpént ist. Zum einen wird mazyak mit »Prahlen« und somit mit »Hoch-
mut«/»Stolz« (mazwey; mazwazwain) in Verbindung gebracht, zum anderen gilt es
als potenziell gefihrlich, weil durch unkontrolliertes Reden die kosmische Ordnung
durcheinandergebracht werden kann. Fiir jiingere, unwissende Personen empfiehlt es
sich deshalb, zu schweigen und sich in »Bescheidenheit« und »Zuriickhaltung« (pahek-
heken 0 onowned) zu iiben.

Entwicklung des nakenakem

Das nakenakem entwickelt sich, wenn Kinder ihre Umgebung beobachten und Sachen
ausprobieren. Es wird ferner durch die »Belehrungen« (nanaon) der Bezugspersonen
sozialisiert, die den Kindern beibringen, Gutes von Schlechtem zu unterscheiden.
Kinder sollen mittels ihres nakenakem erlernen, zu »differenzieren« (43 ¥ fenbian) und
»Urteile zu fillen« (K& panduan). Sie sollen ein Verstindnis dafiir entwickeln, wie sie
sich in spezifischen Kontexten zu verhalten haben und wie sie ihr emotionales Erle-
ben an den normativen Verhaltensregeln des iwawalam so tao ausrichten kénnen. Nach
Auffassung der Tao verfiigen kleine Kinder tiber ein marahet so nakenakem, weil ihre
Fihigkeiten, auf normkonforme Weise zu denken und zu fithlen, noch nicht voll aus-
gepragt sind. Die mangelnde Reifung des kindlichen nakenakem driickt sich darin aus,
dass kleine Kinder hiufig weinen und/oder »wiitend« (somozi) werden. Da Kinder es
noch nicht gelernt haben, innere Regungen mittels des nakenakem auf effektive Wei-
se zu kontrollieren, gelten ihre Gefithlsausbriiche als ungefilterte Entleerungen ihres
onowned.

Tao-Kinder werden aufgrund ihrer »Unwissenheit« (abo so katentengan) und ekla-
tanten »Schwiche« (jimoyat; maomei) noch nicht als vollwertige Mitglieder der sozia-
len Gemeinschaft angesehen. IThr geringer sozialer Status erfordert eine permanente
Unterordnung gegeniiber respektablen ilteren Personen. Nach Einschitzung mehre-
rer Informantinnen (die ich durch eigene Beobachtungen bestitigen kann) leiden vie-
le Tao-Kinder unter einem »geringen Selbstwertgefiihl« (B &1L ziwo'aihua).” Die

33 Verheiratete Frauen missen zudem ihrem Mann das erste Wort zukommen lassen und diirfen sich
erstdanach ergidnzend zu Wort melden. Bei Missachtung dieser Regel verhalten sie sich so, als ob ihr
Mann bereits gestorben wire, und stofden somit einen Todesfluch gegen ihn aus.

34 Wenn eine Haushaltsgruppe aus mehreren Personen besteht, diirfen die einzelnen Mitglieder z.B.
nicht sagen»Ich wohne in dem Haus auf der linken Seite«, weil diese Bemerkung die anderen Bewoh-
nerinihrer Existenz negiert.

35 Beim »Selbstwertgefithl« handelt es sich um ein westliches Konzept, das ins Chinesische iibersetzt
wurde und keine Entsprechung im ciriciring no tao aufweist. Psychische Problemlagen kénnen von
vielen Tao nur schlecht erfasst werden, da in ihrem eigenen Denken die Unversehrtheit des »korper-
lichen Selbst«im Vordergrund steht. Interessanterweise sind es ausschliefilich Frauen, die die prob-
lematische Situation von Kindern und Jugendlichen auf Lanyu beklagen und versuchen, das »Selbst-
bewusstsein« dieser Altersgruppe durch Freizeit- und Lernangebote zu stirken. Der Gender-Bias

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

189


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Geister der Kindheit

negative Sichtweise auf das eigene Selbst ist ein Ausdruck der frithkindlichen »Angst-
und Scham-Disposition« (kanig) bei den Tao, die in einem langwierigen, kulturell vor-
strukturierten Prozess iitberwunden werden muss. Dieser verliuft parallel zur Ent-
wicklung des nakenakem, das durch die Akkumulation kulturellen Wissens allmihlich
in allen Lebenslagen Orientierung findet. In dem Mafie, in dem die Tao kulturelles
Wissen erlangen, sinkt auch das Ausmaf} der von ihnen empfundenen »Angst« und
»Scham« — zumindest bei Beibehaltung des traditionellen Entwicklungspfades.

Die Freiseele eines Neugeborenen verweilt in den ersten Lebensmonaten beim nake-
nakem der Mutter. Da das kleine Kind noch kein diesseitiges Wissen erworben hat,
befindet sich sein nakenakem in einem Leerzustand, der von den Tao als »rein« (B84
danchun) beschrieben wird. Zum Denken schlechter Gedanken bzw. Empfinden sozial
verwerflicher Emotionen ist das unbefiillte nakenakem noch nicht in der Lage. Unter
diesen Umstianden ist es dem »kérperlichen Selbst« weder moglich, fiir seine eigenen
Bediirfnisse zu sorgen, noch vermag es die Freiseele an sich zu binden. Das kleine
Kind ist stattdessen auf Fremdregulation durch seine Bezugspersonen angewiesen.*
Dem nakenakem kommt die duflerst wichtige Rolle zu, die diversen Bestandteile des
fragmentierten Selbst so aufeinander abzustimmen, dass sie eine intakte und tber-
lebensfihige Einheit bilden. Zu dieser Leistung ist es allerdings nur in seinem guten
Zustand befihigt.

Erst wenn Siuglinge Reaktionen zeigen, die darauf hindeuten, dass sie einen Ver-
stand entwickelt haben, ist die Anwesenheit des nakenakem fiir andere spiirbar. Dies
ist der Fall, wenn man am Blickverhalten kleiner Kinder ablesen kann, dass sie ihre
Eltern erkennen. Da das nakenakem vor allem mit Sprache assoziiert wird, ist das Aus-
sprechen von »Papa« und »Mama«*’ ein weiterer wichtiger Meilenstein seiner Entwick-
lung. Aufgrund der fortschreitenden kognitiven Reifung ihres Gehirns sind kleine
Kinder immer besser in der Lage, sprachliche Auflerungen zu verstehen. Die Bezugs-
personen setzen ilteren Siuglingen und Kleinkindern stindig neue Grenzen, indem
sie diese »belehren« oder ihr Fehlverhalten durch ein »Das darf man nicht!« markieren.

Die Bewohner von Iranmeylek sind sich dariiber einig, dass das nakenakem ihrer
Kinder nach dem Abschluss der lokalen Grundschule mit etwa 12 Jahren iiber einen
gewissen Grad an Reife verfiigt. Tao-Kinder sind in diesem Alter in der Lage, die »Dinge
zu verstehen« (IEZ1E dong shiqing), sie konnen die problematischen Gefiihlsregungen

kann zum Teil dadurch erklart werden, dass auf Lanyu nach wie vor Frauen fiir die»soziale Erziehung«
(FEE BB shehuijiaoyu) der Kinder zustindig sind. Fiir Mdnner besteht hingegen die kulturelle Not-
wendigkeit, »starkcund »angsteinfléRend«aufzutreten, jegliches Zeigen von»Schwiche«ist verpont.

36 Aufgrundihrer Unwissenheit befinden sich kleine Kinder in einem duferst vulnerablen Zustand. Die
Tao greifen u.a. auf magische Mittel zuriick, um Neugeborene und Kleinkinder vor Krankheiten (d.h.
vor Kontakt mit anito) zu schiitzen. Sobald sie mit etwa 7 Monaten aus eigener Kraft sitzen kénnen,
bindet man ihnen eine »Kette« (zaka) um den Hals, an der verschiedene Perlenarten oder, wenn das
Kind schwéchlich ist, auch »Gold« (ovey) befestigt werden. Diesen Substanzen wird eine Schutzkraft
nachgesagt, durch welche »schlechte Dinge« abgewehrt werden kénnen. Sobald Siuglinge eine
Kette tragen, kdnnen sie mit nach draufien genommen werden. Zuvor verbringen sie die meiste Zeit
im Inneren des Hauses.

37 Heutige Tao-Kinder nennen ihre Eltern auf Chinesisch baba (&%) und mama ($B15). Auf Tao sind die
entsprechenden Bezeichnungen ama und ina. (Sie sind auch in den Namensbestandteilen der Eltern,
Siaman und Sinan, enthalten.)

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

ihres onowned zunehmend besser regulieren, auch fallen sie nicht mehr ohne Weiteres
auf die bosen Machenschaften der anito herein. Das Problem junger Tao besteht drin,
dass sie aufgrund ihres Eingebundenseins in das System der staatlichen Ganztags-
schule®® den kulturell vorgegebenen Entwicklungspfad entweder gar nicht oder nur
stark verzogert beschreiten kénnen. In affektiver und emotionaler Hinsicht bedeutet
dies, dass sie nicht wie Generationen von Tao vor ihnen den kindlichen Zustand der
»Angst« und »Scham« durch frithzeitig aufgenommene harte korperliche Arbeit iiber-
winden kénnen. Junge Tao miissen heute lange Zeit in einem Zustand verharren, der
ihnen in ihrer eigenen Kultur den Status von »Kindern« zuweist. Das in Taiwan er-
lernte Wissen ist auf Lanyu hdufig nur von untergeordneter Bedeutung. In den Augen
vieler dlterer Tao verfiigen junge Leute iiber keinerlei »Funktionswert« (moyat), da sie
nicht gelernt haben, sich nach den Mafistiben ihrer eigenen Gesellschaft niitzlich zu
machen. Thnen wird explizit oder implizit vorgeworfen, dass sie »zu nichts zu gebrau-
chen« (abo so angangayan) seien.”

Ohne praktische Arbeitserfahrung kann die Entwicklung des nakenakem jedoch
nicht zum Abschluss gebracht werden. Nach traditioneller Auffassung erfolgt die Ver-
mittlung kultureller Fihigkeiten und Fertigkeiten nicht iiber abstrakte Erklirungen,
sondern durch das Lernen am praktischen Beispiel. Das nakenakem gilt nach traditio-
neller Auffassung erst dann als vollstindig ausgereift, wenn Personen aus eigenem
Antrieb in die Wildnis vordringen, um als autonome Versorger Nahrungsmittel fir
die Gruppe zu produzieren. Erst durch die aktive Teilhabe am Nahrungstausch wer-
den die Tao als soziale und somit vollwertige Personen angesehen. Das Wissen um
die richtigen Arbeitsschritte und die beim Ausiiben diverser Titigkeiten zu beachten-
den Tabus muss den Novizen allerdings zuvor durch eine gleichgeschlechtliche Person
aus ihrer Verwandtschaftsgruppe (idealerweise Vater oder Mutter) vor Ort vermittelt
werden, da sie sich all diese Dinge, tiber die im Dorf nicht gesprochen wird, nur be-
dingt selbst aneignen kénnen. Das Uberwinden der kindlichen Abhingigkeit bedarf
der Intervention anderer, die von den betroffenen jungen Tao als Wohltiter angesehen
werden.*® Das autonome Wirtschaften an der Kiiste oder auf den Feldern setzt fer-
ner voraus, dass Personen iiber ausreichend »Courage« (mavohwos) verfiigen, um den
dortigen Gefahren zu trotzen. Wenn sie unerwartet auf bosartige Geistwesen treffen,
darf'sich ihr nakenakem nicht beirren lassen, es muss aus seinem Fundus die richtige

38 Nach dem Abschluss der Grundschule folgt ein obligatorischer dreijahriger Besuch der Mittelschule
im Inselhauptort Yayo. Tao-Kinder, die nicht aus Yayo stammen, verbringen die Zeit von Montagmor-
gen bis Freitagnachmittag im schuleigenen Wohnheim und kehren nur an Wochenenden und in den
Ferien in ihr Heimatdorf zuriick. Wenn mit 15 Jahren die Schulpflicht endet, besuchen die meisten
Tao fiir weitere drei Jahre die Oberschule in der Provinzhauptstadt Taidong, weil ihnen ansonsten in
der heutigen taiwanesischen Gesellschaftjegliche Ausbildungs- und Arbeitsméglichkeiten verwehrt
blieben.

39 Junge Tao werden von dlteren Tao bisweilen ausgelacht, wenn sie ciriciring no tao fehlerhaft sprechen.
Dieses Verhalten fithrt dazu, dass sich junge Tao haufig nicht trauen, ihre Muttersprache aktiv anzu-
wenden (siehe Kapitel 14, Abschnitt Sprachliche Anomalien).

40 Gleichaltrige Personen aus der Peergruppe kommen hierfir nicht infrage, da die Tao das Wissen
ihrer Ahnen nicht an Fremde (kadwan tao) weitergeben. Das Wissen der Ahnen erreichtimmer nur die
direkten Nachkommen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Geister der Kindheit

Verhaltensweise herausgreifen®, um die Freiseele an das »kérperliche Selbst« zu bin-
den und an einem Wegfliegen zu hindern.

Erst nach und nach setzt sich bei den Tao die Vorstellung durch, dass »Biicher
lesen« GEZE du shu; gemeint ist »studieren« oder »eine Schreibtischtatigkeit ver-
richten«) auch eine Form von Arbeit darstellt. Immer mehr junge Tao finden in der
technologiebasierten Volkswirtschaft Taiwans Tatigkeiten, die nicht mit kérperlicher
Arbeit einhergehen und sich somit nicht in das Konzept des makaveyvo a tao einord-
nen lassen. Ein gravierender Unterschied zwischen Biiroarbeit und der traditionellen
Subsistenztatigkeit der Tao besteht darin, dass die Arbeit am Computer keine direkte
Interaktion mit der Umgebung Lanyus mehr erfordert. Die Integration in das ani-
mistisch geprigte kulturelle System der Tao kann jedoch nur durch harte kérperliche
Arbeit und die Einnahme einer dwelling perspective (Ingold 2000) erfolgen.*

Im Erwachsenenalter ist die Beschaffenheit des nakenakem die Grundlage fiir ma-
teriellen Wohlstand und gesellschaftlichen Status. Personen, die iiber ein apiya so na-
kenakem verfigen, gelangen aufgrund ihrer »moralisch rechtschaffenen Gesinnung«
zu »kulturellen Reichtiimern« (meynakem) (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und
Nahrungstausch).” In der traditionellen Kultur werden genderspezifische Lebensliufe
vordefiniert, an denen sich die Tao zu orientieren haben, um Ansehen und Prestige in
ihrer Gesellschaft zu erwerben. Ohne die stindige tatkriftige Unterstiitzung seiner
Frau sowie auch der ibrigen erwachsenen Haushaltsangehorigen ist es einem Mann
nicht moglich, die einflussreiche Position eines meynakem a tao zu erlangen. Das na-
kenakem eines Menschen soll seine Denk- und Fithltitigkeit an bestimmten kulturell
vorgegebenen »Etappen« (P&EZ jieduan) ausrichten, die durch spezifische »Arbeitsti-
tigkeiten« (vazey) bestimmt werden. Tao-Minner sollten in ihrem Leben nacheinander
folgende Titigkeiten ausfithren: angeln gehen, Fliegende Fische fangen, Felder urbar
machen, ein Haus bauen, ein Boot bauen und die entsprechenden Rituale durchfith-
ren. Tao-Frauen sollten auf den Feldern arbeiten, an der Kiiste Krebse sammeln, fiir
die Familie kochen, den Haushalt fithren und Kleidung weben. Auch heute noch sind
dergleichen Tatigkeiten trotz gravierender Veranderung der Lebensumstinde fiir die
meisten Tao identititsstiftend.

Personen, die den kulturell vorgegebenen Entwicklungsweg einschlagen, empfin-
den ein »angenehmes Grundgefithl« (apiya so onowned). Heranwachsende fithlen sich
zum ersten Mal »stolz« und »ruhmvoll« (yakazwey**), weil sie in der Lage sind, ihren
Eltern bei immer mehr Titigkeiten zu helfen. Die Uberwindung der frithkindlichen

41 »[Verhaltensweisen] herausgreifen«ist die wortliche Bedeutung von ahapansya.

42 Ein Mann Anfang 30, der nach 15 Jahren in Taiwan auf Lanyu einen Neuanfang suchte, schilderte mir
die Aufnahme der Subsistenztatigkeit als einen Prozess der Abhirtung, bei der sowohl der »Kérper«
(kataotao) als auch das »Herz« (nakenakem) tough und strong werden miusse (Originalaussage auf
Englisch).

43 Interessant ist hierbei, dass sich meynakem etymologisch von nakem ableitet. Das »Denken und Fih-
len« im nakenakem geht dem Erwerb kultureller Reichtiimer voraus, meynakem stellt sich ein, wenn

Personen ihre Vorhaben auf der Grundlage des iwawalam so tao planen und umsetzen. Materieller
Wobhlstand ist die Belohnung fiir ein Leben nach den Cesetzen der Ahnen.

44 Yakazwey deutet im Gegensatz zu mazwey eine von aufden herbeigefiihrte Statusveranderung an.
Das mit yakazwey verbundene »Stolz«Cefiihl itbermannt die jungen Tao, es setzt plotzlich und auf
heftige Weise ein.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ist nicht zuletzt an ihre fortschreitende kor-
perliche Entwicklung gekoppelt, da die Erledigung vieler Arbeitstitigkeiten ein hohes
MafR an »Kraft« und »Ausdauer« (moyat) erfordert, dass so in jingeren Jahren noch
nicht vorhanden war. Das Yakazwey-Gefithl darf in der egalitir ausgerichteten Tao-
Gesellschaft jedoch nicht auf iiberhebliche Weise ausgelebt werden, da sich in der
Dorfoffentlichkeit niemand tiber andere stellen darf. Personen, die Nahrungsmittel er-
beutet oder produziert haben, treten in der Regel »bescheiden« (pahekheken 0 onowned)
auf und reden nicht iiber ihre »Wohltaten« (apiya so vazey). Die Kraft und Stirke der
Nahrungsgebenden wird nicht durch Worte, sondern die im System des Nahrungs-
tausches zirkulierende sicht- und tastbare Nahrung zum Ausdruck gebracht. Die
Reputation leistungsstarker Mitglieder basiert auf ihrer Fihigkeit, anderen Nahrung
zu geben und durch die Versorgung mit lebenswichtiger Nahrung zum Erhalt des »kor-
perlichen Selbst« einer Vielzahl von Personen beizutragen.

Nachdem ein Paar ein Kind bekommen hat, verindert sich das nakenakem der
Eltern, da sie nun Verantwortung und Sorge fir das Kind tragen. Die Geburt eines
Kindes ist ein einschneidendes Erlebnis, das zu einer Statusinderung fithrt, denn von
nun an fungieren die Eltern als Nahrungsgeber.” Durch die Versorgung mit Milch
und Nahrung tragt die Mutter zum Erhalt und Wachstum des »kérperlichen Selbst«
des Kindes bei. Nicht weniger wichtig sind diverse Sozialisationspraktiken der Eltern
(und anderer Bezugspersonen), die dazu dienen, das »kérperliche Selbst« »ruhig« (ma-
hanang) zu stellen, um die Freiseele an einem panikartigen Wegfliegen zu hindern.
Mit etwa 1 Jahr beginnt die Sozialisation des kindlichen nakenakem, bei der kulturelle
Inhalte durch diverse affektive Praktiken sowie »Ermahnungen« (nanaon) vermittelt
werden. Die kulturelle Formung des nakenakem erfolgt nicht zuletzt durch die kon-
tinuierliche Induktion der moralischen Gefithle »Angst« (maniahey) und »Scham«
(masnek) (siche Teil IV).

Alte Menschen gelten bei den Tao als »Quellen des Wissens« (B3 22RYREE zhihui de
yuantou). Die Metapher der Quelle ist bedeutsam, da die Tao in ihrem kosmologischen
Denken »Wasser« (ranom) und »Wissen« (katentengan) gleichsetzen. Pflanzliche Nah-
rungsmittel wie das Grundnahrungsmittel Nasstaro konnen nur gedeihen, wenn man
ihnen geniigend Wasser zufithrt und zugleich tiber das nétige Anbauwissen verfiigt.
Wasser und Wissen sind die beiden Grundlagen des Lebens, weshalb sie zusammen-
gehoren (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen). Einflussreiche

45 Diese Veranderung wird durch das System der Teknonyme markiert: Die Eltern nehmen den Namen
ihres erstgeborenen Kindes an, indem sie diesem die Bezeichnung fiir »Vater« bzw. fiir »Mutter« vo-
ranstellen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Bevor bei den Tao der Ernst des Lebens
beginnt, leben viele junge Leute in einer Art verldngerter Jugendphase, die Paralellen zum tahitia-
nischen taure'are'a aufweist (Levy 1973: 468f). Jugendliche geniefien es, nicht mehr langer von alte-
ren Mitgliedern der hierarchischen Verwandtschaftsgruppe »herumkommandiert« (pakamotdeh) zu
werden und fiihlen sich yakazwey. Die Ubernahme der Verantwortung als Eltern bedeutet fiir viele
eine gravierende Verdnderung in ihrer Lebensfiihrung. In der traditionellen Lebensweise gaben Paa-
re nicht selten ihre ersten Kinder an andere Mitglieder der Verwandtschaftsgruppe als Pflegekinder
ab. Auf diese Weise konnten sie ihren Lebensstil allmahlich adjustieren und ein apiya so nakenakem
entwickeln (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Das Haus als Fokus auf Verwandtschaft). Dieses Beispiel zeigt, dass
es in der Tao-Gesellschaft keine Form des institutionalisierten Zwanges gab und dass normkonfor-
mes Verhalten vor allem durch »Selbstreflexion« (pannaknakman) sowie auf der Grundlage der mora-
lischen Gefiihle »Angst«und »Scham«erfolgte.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

193


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

alte Menschen haben im Laufe ihres Lebens so viel kulturelles Wissen in ihrem na-
kenakem angehiuft, dass sie keine »Angst« mehr vor »schlechten Dingen« empfinden.
Sie kénnen fiir jedes Problem eine Losung finden und jiingeren Personen aus ihrer
Verwandtschaftsgruppe Ratschlige erteilen. Ihr hoher sozialer Status wihrt jedoch
nur so lange, wie sie korperlich fit und im Vollbesitz ihrer geistigen Krifte sind. Nach
dem Eintreten degenerativer Erkrankungen und Alterserscheinungen, die sich nega-
tiv auf ihre korperliche Leistungsfihigkeit sowie ihr normkonformes Denk- und Fithl-
vermogen auswirken, ziehen sie sich aus dem offentlichen Leben zuriick und verfallen
wieder in einen Zustand zuriickhaltenden Schweigens. Die wachsende »Scham« der
Alten fiir ihr kérperliches und geistiges Versagen bewirkt ihren allmahlichen sozialen
Riickzug, ihre Absonderung von der Welt der lebenden Menschen (vgl. Kapitel 4, Ab-
schnitt Lebenslaufperspektive).

Sozial-relationale vs. autonome Orientierung

In der Psychologischen Anthropologie, aber auch in der interkulturell arbeitenden
Psychologie geht man davon aus, dass sich Gesellschaften hinsichtlich ihrer gemein-
schaftsbezogenen und selbstbezogenen Orientierungen unterscheiden. In diversen
Studien konnte aufgezeigt werden, dass Personen in westlichen Gesellschaften vor-
nehmlich individualistische (oder auch: autonome, independente, egozentrische)
Zige aufweisen, wohingegen Personen in (ost)asiatischen Gesellschaften tiberwie-
gend einer kollektivistischen (oder auch: sozial-relationalen, interdependenten, sozio-
zentrischen) Orientierung anhingen (siehe z.B. Hofstede 1980; Markus & Kitayama
1991). Es steht aufler Frage, dass kulturspezifische Self-Other-Orientierungen kogniti-
ve Einschitzungsprozesse sowie affektives und emotionales Erleben innerhalb eines
kulturellen Settings stark beeinflussen. Man sollte sich jedoch davor hiiten, Gesell-
schaften ausschlieRlich mit dem Stempel einer dieser dichotomen Orientierungen zu
versehen. Wie Hollan (1992) und Gregor (1977: 177-223) aufzeigen, finden sich in jeder
Gesellschaft sowohl sozial-relationale als auch autonome Orientierungen - je nach-
dem welche Bereiche des Lebens betrachtet werden.

Bei den Tao besteht aufgrund des Vorhandenseins der kulturellen Organe nakena-
kem und onowned die Sondersituation, dass sozial-relationale und autonome Orien-
tierungen riumlich getrennt voneinander existieren. Wie bereits ersichtlich wurde,
orientiert sich das nakenakem idealerweise am iwawalam so tao, wohingegen das onow-
ned ein bisweilen schwierig zu zihmendes Eigenleben fiihrt. Sofern die Regungen des
»tiefsten Inneren« in keinem Widerspruch zur normativen Ordnung stehen, werden
sie von den Tao fir gewdhnlich akzeptiert und geduldet. Im Folgenden werde ich
jeweils einige Beispiele aus dem Alltag der Tao auffithren, um die sozial-relationale
Orientierung des nakenakem und die autonome Orientierung des onowned eingehen-
der zu besprechen.

Beispiele fiir die sozial-relationale Orientierung des nakenakem

Personen, deren Verhalten von den sozialen Normen abweicht, erfahren harsche
Sanktionierungen durch die Angehoérigen ihrer Ingroup sowie auch durch die iibrigen
Dorfbewohner. Das »Asoziale« (marahet) wird im Gegensatz zum »Normativen« (api-
ya) als Negativzustand tiberdeutlich gebrandmarkt: Wer faul ist, keiner Beschiftigung

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

nachgeht, stindig betrunken ist und iiber kein Wissen verfiigt, zieht die »Verachtung«
(ikaoya) der anderen auf sich. Jemanden zu »verachten« ist keine subjektive Einstel-
lung, sondern vielmehr ein soziales Gebot. Denn um ihren eigenen gesellschaftlichen
Nutzen hervorzuheben, miissen sich »moralisch rechtschaffene« (apiya so nakenakem)
Personen durch demonstrative »Verachtung« von sich fehlverhaltenden Individuen
abgrenzen. Sie tun dies, indem sie diese »nicht weiter beachten« (jiozayan), das »Ge-

zusammen essen« (jimacikomikoman) (siche Kapitel 11, Abschnitt Nichtbeachten).

Die sozial-relationale Orientierung der Tao driickt sich u.a. im Gesprichsverhalten
aus. Die in westlichen Kulturen so beliebten dyadischen Gespriche, in denen sich zwei
Personen intensiv austauschen, finden bei den Tao in der Regel nicht statt. Stattdessen
zieht man es vor, in grofieren Gruppen beisammenzusitzen und Angelegenheiten fiir
alle horbar zu besprechen. Auf diese Weise entstehen keine Geriichte und auch weni-
ger Missverstindnisse, die »Neid« und »Missgunst« (ikeynanahet) im Dorf hervorrufen
konnten. Soziale Interaktionen, an denen nur zwei Personen beteiligt sind, gelten als
suspekt, man geht latent davon aus, dass hier etwas besprochen wird, das nicht fiir
alle Ohren bestimmt ist, oder dass von den Beteiligten eine sozial verwerfliche Hand-
lung geplant wird. Wenn man einer anderen Person aus der Ingroup begegnet, wirft
man ihr normalerweise im Vorbeigehen einige Bemerkungen zu, bleibt jedoch selten
stehen, um lingere Gesprachsinhalte auszutauschen. Auf diese Weise verhindern die
Tao, dass sie »gegenseitige Hemmung/Verlegenheit« (macikakanig) empfinden. Von
jingeren Personen wird erwartet, dass sie ihr »Denken und Fithlen« an die von ilteren
Minnern hervorgebrachte »Mehrheitsmeinung« (ZEER duoshu yijian) anpassen.
Personen, die anderer Auffassung sind, behalten diese in ihrem nakenakem zuriick.
Innerhalb der Ingroup besteht der Anspruch, dass alle einer Meinung sind. Indivi-
dualistische Tendenzen werden durch die Regeln der Sprachpraxis sowie durch die
Gefithlsregeln der Tao effektiv unterbunden. Eigene Standpunkte, Meinungen oder
Befindlichkeiten lassen sich bei den Tao hiufig nicht sprachlich darstellen.

Bereits in Kapitel 4 wurde erwihnt, dass individuelles Fehlverhalten nicht unbedingt
dazu fithrt, dass derjenige, der sich falsch verhalten hat, sanktioniert wird, sondern
dass die von den inapowan oder tao do to verhingten Strafen ebenso gut auch die Nach-
kommen bis in die dritte Generation treffen kénnen. Erkrankt eine Person in jiingeren
oder mittleren Jahren an Krebs, so ist eine mogliche Erklirung fir dieses anormale Er-
eignis, dass ein direkter Vorfahre des oder der Erkrankten dereinst einen »Tabubruch«
(miraratenen) begangen hat. Als sich wihrend meines Feldforschungsaufenthaltes im
Frithjahr 2011 die nukleare Katastrophe von Fukushima ereignete, stellten einige Tao
unabhingig voneinander einen Kausalzusammenhang zwischen dem japanischen
Massaker von Nanjing (1937-1938) und den Explosionen in den Reaktorblécken her. Die
vergangenen »schlechten Taten« (marahet ta vazvazey) der »Grofviter« fithrten nach
diesem Verstindnis zu einer iiber deren »Enkel« verhingte Kollektivstrafe. Hieraus
folgt, dass die Angehérigen einer Verwandtschaftsgruppe nicht notwendigerweise die
Schmiede ihres eigenen Lebensgliicks sind, sondern vielmehr tiber mehrere Genera-
tionen hinweg auf schicksalhafte Weise miteinander verbunden sind. Nach Tabubrii-
chen oder im »Jihzorn« (somozi) ausgestofdenen Fliichen empfinden viele Tao »Angst«

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

195


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Geister der Kindheit

(maniahey), da ihre verwerflichen Worte im kosmischen Geschehen fortwirken und
Verderben tiber geliebte andere bringen kénnen.

Beispiele fiir die autonome Orientierung des onowned

Wihrend die sozial-relationale Orientierung auf der Grundlage des iwawalam so tao
in Worte gefasst werden kann, ist dies bei der autonomen Orientierung nicht unbe-
dingt der Fall. Deshalb ist es auch nicht méglich, sie auf der Basis von Interviews zu
erheben. Auf der Ebene des beobachtbaren Verhaltens tritt sie in einigen Situationen
jedoch deutlich zutage. Anders als bei der sozial-relationalen Orientierung des nake-
nakem ist die autonome Orientierung vornehmlich an affektives Erleben gebunden,
das sich in der Regel einer »bewussten Reflexion« (pannaknakman) entzieht. Die so-
zial akzeptablen autonomen Tendenzen des onowned stehen in enger Verbindung zu
diversen Gefiihlen, die im Zusammenhang mit der Uberwindung der frithkindlichen
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) auftreten. Es handelt sich hierbei um diffuse
Gefiihle der Wirkungsmichtigkeit und Selbstbehauptung, die innerhalb eines kultu-
rell definierten Handlungsspielraums artikuliert werden diirfen. Auf die Einschrin-
kung bestimmter Freiheiten durch andere darf eine Person mit »Verachtung« (ikaoya)
und in einigen Fillen auch demonstrativem »Arger« (somozi) reagieren.

Kérperliche Prozesse sind individuelle Angelegenheiten, um die sich die Tao bereits
frith selbst kiitmmern miissen. Eltern »belehren« (nanaon) ihre Kinder und erzihlen
ihnen, wie sie ihr »kérperliches Selbst« in diversen Situationen vor feindlichen Ein-
fliissen schiitzen konnen. Das Befolgen der elterlichen Worte wird von den Bezugs-
personen jedoch nicht unmittelbar kontrolliert. Kinder sind fiir die Umsetzung des
Gesagten in hohem Maf3e selbst verantwortlich. Von 4-jihrigen Kindern wird z. B. er-
wartet, dass sie ihre Kérperhygiene allein betreiben und ihre Zihne ohne Erinnerung
putzen.** Schmerzen und Krankheiten sind Zustinde, die jeder mit sich selbst aus-
zumachen hat (siehe Kapitel 15, Abschnitt Umgang mit Schmerzen, Krankheitszustinden
und Miidigkeit). Uber persénlichen Kummer wird in der Tao-Gesellschaft kaum gere-
det (was jedoch nicht bedeutet, dass den Tao das Leid anderer egal wire!).

Die Markierung des »koérperlichen Selbst« als Bereich der Nichteinmischung
durch andere hat Auswirkungen auf das Personenkonzept der Tao. Das »kérperliche
Selbst« ist derjenige Aspekt des fragmentierten Selbst, der vom Individuum selbst
kontrolliert werden kann und zugleich Ausdruck des Menschseins an sich ist. Dies
zeigt sich u.a. an der sehr langen Aufrechterhaltung der Selbstversorgung im Alter.
Ich habe wihrend meiner Feldforschung hiufig mitangesehen, wie alte Leute unter
grofiten Mithen auf ihre Felder humpelten und sich teilweise sogar kriechend fort-
bewegten, ohne dass andere Personen ihnen dabei halfen.* In der Tao-Gesellschaft

46 Die Einstellungen und das Verhalten von Bezugspersonen variieren heute je nach Bildung und Grad
der Assimilation an die taiwanesische Gesamtgesellschaft. Deswegen verbietet es sich zu sagen, dass
alle Tao ihre Kinder in hygienischen Angelegenheiten sich selbst iiberlassen. Es handelt sich hierbei
um ein traditionelles kulturelles Schema, das in den meisten Familien nach wie vor Bestand hat. Da
etwa ein Drittel der Kinder in Iranmeylek bei den Grofeltern aufwéchst, sind nach wie vor in vielen
Haushalten traditionelle Interaktionsformen zwischen Erwachsenen und Kindern anzutreffen.

47 Alte Leute konnen sich nur von anderen helfen lassen, wenn sie diesen hierfiir eine Gegengabe zu-
kommen lassen. Frither Gberreichten sie Kindern, die ihre StiiRkartoffeln zurlck ins Dorf trugen, ein

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

besteht das Problem, dass sich Bettligerigkeit und Versorgungsabhingigkeit nicht
mit einem gehobenen sozialen Status vereinbaren lassen. Aus traditioneller Sicht
begeben sich pflegebediirftige Individuen wieder auf das Niveau von Kleinkindern
und verlieren somit alle im Laufe ihres Lebens erworbenen Statuspositionen.*® Hoch-
betagte, schwache Alte versuchen deshalb so lange wie moglich, ihr Person- und
Menschsein mittels der Kontrolle ihres nakenakem tiber die Prozesse ihres onowned
aufrechtzuerhalten. Auch unter starken Schmerzen - die nach Moglichkeit »ausge-
blendet« (topikabobwa; jiozayan) werden — bewegen sie ihre Muskeln und Gelenke und
verleihen so ihrem Leben durch kulturspezifisch sinngebende Handlungen Form.*
Die sehr lange Aufrechterhaltung der Selbstversorgung im Alter (ebenso wie die
Eigenverantwortlichkeit im Umgang mit dem »korperlichen Selbst«) muss deshalb als
ein Ausdruck der autonomen Orientierung bei den Tao angesehen werden.

In der traditionellen Lebensweise wurden Tao-Kinder von ihren Bezugspersonen
nicht geschlagen®, da man ihre fragilen Seelen weder erschrecken noch in irgend-
einer Weise frustrieren wollte. Unter allen Umstidnden sollte verhindert werden, dass
die Freiseelen in einen panikartigen Zustand gerieten, sich vom »kdrperlichen Selbst«
der Kinder 1sten und wegflogen.” Das heutige gelegentliche Schlagen der Kinder
hingt nach Auskunft der Tao mit der neuen Lebensweise und dem mit ihr einher-
gehenden hoheren Stresspegel zusammen. Gravierende Alkoholprobleme fithren
auflerdem dazu, dass einige Bezugspersonen (zumeist Viter) ihren »Arger« nicht
mehr kontrollieren kénnen und auf ihre Kinder besinnungslos einschlagen.

Trotz vereinzelter gewaltsamer Exzesse wird von einer Mehrheit der Tao auch
heute noch jegliche Anwendung von Zwang als problematisch angesehen. Wenn
Kinder etwas tun sollen, dies aber nicht wollen, wird in der Regel von Gewaltan-
wendung abgesehen. Andere Personen, egal ob Kinder oder Erwachsene, diirfen
niemals zu einem bestimmten Verhalten gezwungen werden. Wenn Personen merk-
lich betrunken sind und sich auf anormale Weise zu verhalten beginnen, raten ihnen

paarder geernteten Knollenfriichte, um sich auf diese Weise bei den Kindern zu bedanken. Da Kinder
heutzutage den Grofteil der Woche in der Schule verbringen, gehort diese Form der sozialen Inter-
aktionjedoch der Vergangenheitan.

48 Indertraditionellen Zeit ndherte sich das Leben einer hochbetagten Person seinem Ende, wenn diese
nicht mehr laufen konnte. Zum Defakieren war es notwendig, die vahey zu verlassen und einen dafiir
geeigneten Ort bei den Schweinestéllen oder am Meer aufzusuchen. Der Wunsch, die Kérperaus-
cheidungen kontrollieren zu kénnen, und auch das damit verbundene »Scham«-Gefiihl (masnek) be-
wirkte, dass schwache Alte es bevorzugten, die Nahrungs- und Flissigkeitszufuhr zu reduzieren. Wie
auch in vielen anderen Gesellschaften mit einem wildbeuterischen Hintergrund dauerte die letzte,
zum Tod fihrende Lebensphase nur relativ kurz an.

49 Wirfinden bei den Tao somit eine Ethik des Handelns und keine des Seins (vgl. Throop 2010: 43).

50 Wenndie Taosagen, dasssieihre Kinder nichtschlagen, meinen sie damit, dass sie diese nicht verprii-
geln. Physische Sanktionen wie das Klapsen von élteren Sduglingen und Kleinkindern sind hingegen
erlaubt. Sie sind an der Evozierung einer»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) beteiligt und dienen
zudem der Abhértung des »korperlichen Selbst« (siehe Kapitel 13).

51 Die Erziehungsmethode des Schlagens wurde erst wahrend derjapanischen Kolonialzeit von einigen
Bezugspersonen iibernommen. Die Japaner schlugen die Tao damals, um sie zu Arbeitseinsdtzen zu
zwingen. Auch die Lehrer in der japanischen Kolonialschule machten von der Priigelstrafe Gebrauch
(vgl. Rau & Dong 2006:160—172).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

197


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Geister der Kindheit

Verwandte und Freunde, dass sie nach Hause gehen sollen, um sich auszuruhen. So-
fern die Betrunkenen nicht von selbst zur Einsicht kommen, ziehen sie unter gutem
Zureden an ihren Armen, um sie in die richtige Richtung zu bewegen. Der dabei aus-
geiibte Druck ist jedoch niemals so stark, dass die Betroffenen das Gleichgewicht ver-
lieren wiirden oder gezwungen wiren, nachzugeben. Das behutsame Ziehen kann
lingere Zeit in Anspruch nehmen, bis die Betrunkenen sich schlief3lich von selbst ent-
scheiden, nach Hause zu gehen. Trotz ihres betrunkenen Zustands wird ihnen eine
autonome Handlungsweise zugestanden, sie werden nicht gegen ihren »inneren Wil-
len« (kakzeben) von den anderen abgefithrt. Auf dhnliche Weise zieht man auch »trot-
zige« (masosolien) Kinder an der Hand hinter sich her. Die angewandte Zugkraft ist
dabei niemals stirker als die Kinder, d.h., sie konnten ggf. stehen bleiben und sich
widersetzen. Es ist letztlich die autonome Entscheidung der Kinder, den Bezugsper-
sonen zu folgen. Wihrend meiner Feldforschung habe ich kein einziges Mal beobach-
tet, dass Kinder von ihren Bezugspersonen gewaltsam gepackt und gegen ihren Willen
an einen anderen Ort geschafft wurden.

Nur das nakenakem gilt im Sozialisationsprozess als formbar, das onowned entzieht
sich nach Auffassung der Tao jeglicher Modifizierung von auflen. Es ist es deshalb wich-
tig, dass Kinder, die »in ihrem Herzen etwas begehren« (kakzeben) oder »nach einem be-
stimmten Nahrungsmittel lechzen« (kakdain), ihre Wiinsche erfiillt bekommen. Ande-
renfalls entsteht ein »schlechtes Gefiihl in ihrem Inneren« (marahet so onowned), das eine
gefihrliche Unruhe in ihrem »korperlichen Selbst« erzeugt.

Da sich die Anwendung von Zwang bei den Tao aufgrund kulturspezifischer See-
lenvorstellungen verbietet, ist es wichtig, diffuse Gefiithle der »Angst« (maniahey)
und »Scham« (masnek) in dlteren Siuglingen und Kleinkindern zu induzieren, um sie
gefiigig zu machen. Das Ausmafd der hervorgerufenen »Angst« darf dabei niemals so
grof sein, dass es das Niveau von »Panik« (maniahey so pahad) erreicht.

Wie sich die Tao zueinander verhalten, hingt mafgeblich davon ab, ob ihre Interak-
tionspartner zu ihrer Ingroup oder Outgroup gehoren. Innerhalb der hierarchisch or-
ganisierten Verwandtschaftsgruppe miissen sich jiingere Personen ilteren gegeniiber
unterordnen und Frauen den Entscheidungen der Minner beugen (vgl. Kapitel 4, Ab-
schnitte Altershierarchie und Genderrelationen). Anders verhilt es sich im Umgang mit
den Angehdrigen antagonistischer Gruppen, denn hier liegen keine definierten Sozial-
beziehungen vor. Das Verhiltnis zu Fremden ist kompliziert, da sich die relativistische
Moralauffassung der Tao zu den Rindern der Verwandtschaft hin abschwicht. Wenn
einflussreiche Personen sich in der Alleinsituation gegeniiber Aufienstehenden auf
schamlose Weise verhalten, schreiten die eigenen Ahnen nicht sanktionierend ein, da
die Regulierung der Aulenbeziehungen nicht in ihren moralischen Zustindigkeits-
bereich fillt. In der Dorfoffentlichkeit iiberwiegt hingegen ein vorsichtiger, durch
Meidung gepragter Umgang mit den Angehorigen antagonistischer Verwandtschafts-
gruppen. Das Kritisieren oder Beschimpfen nicht verwandter anderer wird als eine
ungerechtfertigte Einmischung in fremde Angelegenheiten empfunden und fithrt bei
den Betroffenen nicht selten zu »Arger«-Reaktionen, aus denen sich schnell »Hand-
greiflichkeiten« entwickeln kénnen. Fremde Verwandtschaftsgruppen werden von
den Tao in der Regel »nicht weiter beachtet« (jiozayan). Man schenkt ihren Ritualen
keine Aufmerksamkeit, nimmt an ihren »haushaltsspezifischen Sorgen« (alalow do va-
hey) nicht teil und weifk auch nicht, wie sie ihre Kinder erziehen. Die Tao markieren

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

soziale Grenzen zu anderen Verwandtschaftsgruppen, indem sie sagen: »Das ist deren
Angelegenheit.«

Wihrend die sozial-relationale Orientierung vermehrt im Umgang mit Personen
der Ingroup auftritt, iiberwiegt gegeniiber Personen der Outgroup eine autonome
Orientierung. Innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe voll-
zieht sich die Emotionsregulation der Tao auf interpersonale Weise, da die einzelnen
Mitglieder zu wertgeschitzten Alteren (»lebende Menschen« ebenso wie Ahnen) auf-
blicken und ihr eigenes Tun mit deren Befindlichkeiten abstimmen. Das Leugnen jeg-
licher Beziehung zu Fremden und Feinden fiihrt zu einer psychischen Ausblendung
antagonistischer Gegner, die durch die verbreitete Praxis des »Nichtbeachtens« als
nicht existent angesehen werden. Die Emotionsregulation gegeniiber Personen der
Outgroup erfolgt somit auf intrapersonale Weise (siehe Kapitel 15, Abschnitt Friihzeiti-
ges Erlernen der intrapersonalen Emotionsregulation).”

Zu Beginn der Kindheitsphase (d.h. von etwa 3,5 Jahren an) fillt es Erwachsenen zu-
nehmend schwer, ein bestimmtes sozial erwiinschtes Verhalten bei ihren Kindern
durchzusetzen. Wenn Kinder aufgefordert werden, Botenginge zu erledigen oder
bestimmte Gegenstinde zu bringen, konnen sie sich den elterlichen Anweisungen
entziehen, indem sie »weglaufen« (miyoyohyo) und somit rdumlich von ihren Bezugs-
personen entfernen.” Sehr hiufig erfolgt das Weglaufen, nachdem Kinder von ihren
Bezugspersonen »angeblafft« (ioya) wurden und diese ihnen mit der Schlaggeste
»gedroht« (anianniahin) haben. Die Moglichkeit des Weglaufens ist ein Ausdruck
kindlicher Autonomie, ein Schlupfloch, um den strikten Anforderungen innerhalb
der hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe fir eine Weile zu entkom-
men (siehe Kapitel 8, Abschnitt Hinwendung zu den Peers).**

Anders als die Beziehungen innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandt-
schaftsgruppe, in der jedes Individuum eine ihm zugewiesene soziale Rolle ausfillt,
gestalten sich die egalitiren Beziehungen zwischen den Gleichaltrigen. In der Peer-
gruppe herrschen andere Gesetze, sie ist in vielerlei Hinsicht ein Gegenpol zur Ver-
wandtschaftsgruppe. Wenn Kinder von zu Hause »weglaufen« (miyoyohyo), verbringen
sie im Dorf Zeit mit ihren Altersgenossen, zu denen sie ihr gesamtes Leben iiber enge
emotionale Bindungen und vereinzelt auch Feindschaftsbeziehungen unterhalten.

Die Angehorigen einer Haushaltsgruppe verfiigen iber denselben sozialen Status, sie
differenzieren sich jedoch nach Alter und Geschlecht (wobei Ersteres das primire Krite-
rium darstellt). In den egalitiren Peerbeziehungen verhilt es sich genau andersherum,
da die Altersgleichen das Gruppenmerkmal Alter teilen, aber ihren jeweiligen sozialen
Status als soziales Differenzierungskriterium erst noch aushandeln miissen. Der Aus-
handlungsprozess unter den Peers setzt bereits wihrend der Kindheit ein, wenn durch

52 Soziale Orientierung (sozial-relational vs. autonom) und Emotionsregulationsform (interpersonal vs.
intrapersonal) korrespondieren aufRerdem mit der Unterscheidung in Sichtbares und Unsichtbares
sowie mit der Einteilung der Weltin Menschen und Geistwesen.

53 In der Regel kommen Kinder erst viele Stunden spater wieder nach Hause, wenn der »Arger« der
Eltern bereits verflogen ist und sie keine Sanktionen mehr zu befiirchten haben.

54 Der Akt des »Weglaufens« driickt zugleich einen niedrigen Status aus, da dieses Verhalten »Angst«
(maniahey) impliziert. Anblaffende Bezugspersonen erfahren sich als wirkungsmachtig, weil es ihnen
durchihr Auftreten gelungen ist, die sich fehlverhaltenden Kinder in die Flucht zu schlagen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

199


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Geister der Kindheit

Geschicklichkeitsspiele und allgemeines Kriftemessen eine Art inoffizielle Statushier-
archie ausgebildet wird, die jedoch auf verbaler Ebene unter dem Deckmantel der Ega-
litit geleugnet wird.” Die Status-Ausdifferenzierung basiert sowohl auf individueller
»Leistungsfihigkeit« (moyat) als auch auf der persénlichen Fihigkeit zur emotionalen
Regulation. Personen, die weder »wiitend« (somozi) werden noch weinen, egal wie sehr
sie von anderen »gedrgert« (pasozi) werden, gelten als besonders durchsetzungsfihig.>

Innerhalb der Peergruppe ist jegliche »Bevormundung« (pakamotdeh) verpont. Der
Begriff pakamotdeh bedeutet wortlich »jemanden wie ein Kind*” behandeln«, womit in
erster Linie das Erteilen von Anweisungen gemeint ist. Dergleichen Verhalten erweckt
Reminiszenzen an die Kindheit, in der die Tao von ihren Bezugspersonen und ilteren
Geschwistern »herumkommandiert« wurden, um Dinge herbeizuschaffen oder Nach-
richten zu tiberbringen. Einem Peer zu erzihlen, was er tun soll, ist ein Affront, weil
hierdurch ein hierarchisches Verhiltnis erzeugt wird. Die stark ausgepragte Aversion
gegen »Bevormundung«kann durch eine sukzessive Uberwindung der frithkindlichen
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) erklirt werden, deren erster Schritt mit etwa
3,5 Jahren beim Ubergang in die Kindheitsphase erfolgt und in einer Hinwendung zu
den Gleichaltrigen besteht.

Die autonome Orientierung bei den Tao findet ihren besonderen Ausdruck in der
»Kraft«, »Stirke« und »Leistungsfihigkeit« (moyat) eines Individuums. Das emsige
Arbeiten auf den Feldern und das Beschaffen von Nahrung aus dem Meer sind mit
einem »starken inneren Willen« (kakzeben) verbunden, der dem onowned entspringt.
Damit die positiven Eigenschaften des »korperlichen Selbst« gewinnbringend einge-
setzt werden konnen, bedarf es der Wahl der richtigen Verhaltensweise aus dem Wis-
sensfundus des nakenakem. Hierbei handelt es sich um autonome Prozesse, die nicht
durch normkonformes »Denken und Fithlen« allein entstehen, sondern ihren Anfang
im tiefer gelegenen onowned nehmen. Es sind die Individuen selbst, die zu einer »guten
Denk- und Fithlweise« gelangen, sie wird ihnen nicht aufgezwungen.

55 Bei gemeinschaftlichen Subsistenztatigkeiten, z.B. dem Fischfang, erhiltjeder der beteiligten Part-
ner denselben Anteil —unabhingig von seiner tatsachlichen Leistung. Es ist auf verbaler Ebene nicht
moglich, die in der Realitit bestehenden Unterschiede zwischen den als prinzipiell gleich definierten
Personen zu thematisieren. Sie konnen lediglich durch genaue Beobachtung auf visueller Ebene er-
schlossen werden, etwa wenn ein Mann an seinem Fischtrockengestell wesentlich mehr Fische auf-
gehingt hatals andere.

56 Auch der familiare Hintergrund spielt bei der Generierung von sozialem Status eine wichtige Rol-
le. Die Tao nehmen an, dass Kinder aus »schlechten« Familien, deren Mitglieder Sachen gestohlen
oder andere Leute betrogen haben, ebenfalls zu diesem Verhalten neigen. Eltern und Crofieltern
diffamieren die Kinder ihrer Feinde, indem sie ihren eigenen Kindern und Enkeln von den vergan-
genen Missetaten dieser Familien berichten. Marginalisierte Kinder haben mit grofRen sozialen Wi-
derstanden zu kampfen, da sie aufgrund ihres familidren Stigmas von den eigenen Altersgenossen
auRerhalb der Dorfoffentlichkeit schikaniert werden. Kinder, die stindiger »Verachtung« (ikaoya)
durch ihre soziale Umgebung ausgesetzt sind, entwickeln mit hoher Wahrscheinlichkeit einen »auf-
brausenden Charakter« (marahet so iyangey). Die Personlichkeit von Kindern aus marginalisierten
Verwandtschaftsgruppen wird auf diese Weise sozial konstruiert (siehe Kapitel 9, Abschnitt Margina-
lisierung, Stigmatisierung, Missbrauch).

57 Motdeh ist eine altertiimliche Bezeichnung fiir »Kind«.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation
Soziale Emotionen, idiosynkratische Affekte und moralische Gefiihle

Autonome und sozial-relationale Orientierungen sind Ausdruck des dualistischen
Weltbildes der Tao und betreffen das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft
ebenso wie von onowned und nakenakem sowie von Affektivem und Emotionalem. In
diesem Abschnitt méchte ich zu einer Ordnung des affektiven und emotionalen Ge-
fihlslebens der Tao gelangen, die im Wesentlichen auf den unterschiedlichen Be-
schaffenheiten und Funktionsweisen des onowned und nakenakem basiert. Die sich in
beiden kulturellen Organen im Laufe der Sozialisation, Erziehung und Ontogenese
vollziehenden Prozesse bedingen sich gegenseitig und konnen deshalb nicht getrennt
voneinander betrachtet werden. Ich unterscheide zwischen drei verschiedenen Ge-
fihlsformen, die ich als soziale Emotionen, idiosynkratische Affekte und moralische
Gefiihle bezeichne.

Soziale Emotionen

Unter sozialen Emotionen verstehe ich eine bestimmte Form des Emotionalen, die Lutz
(1988) mit unnatural emotions umschrieb, Fajans (1985) und Abu-Lughod (1986) als Senti-
mente bezeichneten und Hochschild (1979) mit dem Begriff der Gefiihlsregeln zu fassen
suchte.”® Aufgrund ihrer alltiglichen Instrumentalisierung kénnen soziale Emotionen
bei den Tao (aber auch in anderen indigenen Gesellschaften) auf westliche Betrach-
ter wie eine soziale Konstruktion wirken, die nur wenig mit »natiirlichem« emotio-
nalen Erleben zu tun hat. Diese Position spiegelt sich etwa bei Catherine Lutz (1988)
wider, nach deren Einschitzung die Emotionen der Bewohner des mikronesischen
Atolls Ifaluk in ihrer Gesamtheit als sozial konstruiert angesehen werden miissen und
deswegen von ihr als »unnatiirlich« (unnatural) bezeichnet werden. Lutz nimmt eine
Extremposition ein, die so jedoch nicht haltbar ist, da sie diejenigen Bereiche emo-
tionalen und affektiven Empfindens unberiicksichtigt lisst, die in einem spezifischen
kulturellen Setting weder durch verbale noch kérpersprachliche Ausdruckszeichen
artikuliert werden kénnen bzw. diirfen und sich somit der vorgegebenen normativen
Ordnung entziehen. Nach Fajans (1985s: 371) sind Sentimente »culturally constructed
patterns of feeling and behavior which define, extend, and contract the boundaries
of the self, and which can be socially interpreted by others«. Somit entsprechen Sen-
timente weitestgehend den Gefithlsregeln, die Hochschild (1979) als »soziale Normen,
die beeinflussen, wie Personen in einem gegebenen Moment innerhalb bestimmter
sozialer Relation gewillt sind zu fithlen« definiert hat.

All diesen Ansitzen ist gemeinsam, dass sie auf die sozial-normative Ebene des
Emotionalen verweisen — bzw. auf das, was die Menschen in einer gegebenen Ge-
sellschaft idealerweise empfinden sollten. Es handelt sich hierbei um Prozesse, die
von den Tao vornehmlich mit dem Denk- und Fithlorgan nakenakem in Verbindung
gebracht werden und iiber deren Artikulation kultureller Konsens besteht. Soziale
Emotionen sind Resultate der Erziehung, die durch den Gebrauch von Sprache eine
fortlaufende Bestitigung und Bekriftigung innerhalb der Verwandtschaftsgruppen
sowie der Dorfoffentlichkeit erfahren. Das tatsichliche affektiv-phinomenologische

58 In einer rezenten Publikation des Sonderforschungsbereiches Affective Societies (Slaby & von Sche-
ve 2019) findet sich eine Definition emotionaler Repertoires (emotion repertoires), die der Bedeutung
sozialer Emotionen recht nahekommt (von Poser et al. 2019).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

201


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Geister der Kindheit

Empfinden sozialer Emotionen spielt hingegen eine eher untergeordnete Rolle. Ent-
scheidend ist, dass man »auf normkonforme Weise auftritt« (apiya so iyangey) und sich
entsprechend der sozio-normativen Regeln des iwawalam so tao verhilt.

Soziale Beziehungen werden durch die kontinuierliche Instrumentalisierung so-
zialer Emotionen gestaltet, sie dienen bei den Tao der sozialen Grenzziehung bzw.
der Einordnung einzelner Personen(gruppen) in Angehérige der Ingroup und der
Outgroup. Soziale Emotionen weisen immer eine sozial-relationale Komponente
auf, da sie die Beziehungen zwischen den Menschen regulieren. Ihnen ist zu eigen,
dass sie auf demonstrative Weise geduflert werden: Die Tao zeigen »unniitzen« (abo
s0 angangayan) Personen ihre »Verachtung« (ikaoya), indem sie diese »keines Blickes
wiirdigen« (jiozayan). »Verachtung« ist nicht das beliebige Gefiihl eines Einzelnen,
sondern eine kollektive Evaluation, die sich an den sozialen Standards der Tao-
Gesellschaft orientiert. Sich fehlverhaltende Individuen miissen »verachtet« werden,
um die eigene »Rechtschaffenheit« (apiya so nakenakem) unter Beweis zu stellen. Zu
einer betrunkenen Person, die sich taumelnd fortbewegt, sagen alle Passanten (mit
Ausnahme ihrer nichsten Angehdérigen): »Es ist zu verachten, dass dieser Mensch
immerzu trinkt und nicht arbeiten geht!« Ebenso verhilt es sich mit kontrolliertem,
demonstrativ zur Schau gestelltem »Arger« (somozi), der der Wahrung gerechtfertig-
ter Interessen und somit der Selbstbehauptung dient. Wenn eine jiingere Person ein
Tabu verletzt, zeigen sich die anwesenden Alten »verirgert« (somozi) und »schimpfen«
(ioya) mit ihr. Selbiges gilt fiir sich fehlverhaltende Kinder, die von den Dorfbewoh-
nern »angeblafft« (loya) werden.

Die sozialen Beziehungen zu den Mitgliedern der Ingroup werden durch den Ga-
bentausch sowie die Beteiligung an »kollektiven Arbeitseinsitzen« (semidong) gestirkt.
Wenn die Tao Nahrungsmittel oder andere Dinge des tiglichen Lebens miteinander
teilen, stellt sich als soziale Emotion eine »gegenseitige Freude« (masarey) ein, die ihren
Ausdruck in einem Licheln und einem »gegenseitigen respektvollen Umgang« (maci-
kakanig) findet.”” Statusniedrigere Personen demonstrieren beim Empfangen von Ga-
ben »Dankbarkeit« (somarey; isarey), die in der Regel mit masarey gepaart ist und vom
Ausspruch »Ayoy I« sowie von einer tiefen Verbeugung begleitet wird. Auf diese Weise
driicken sie gegeniiber statushoheren Gebern »Respekt« (ikaglow) aus. Fiir Tao-Kinder
ist »Dankbarkeit« eine der ersten sozialen Emotionen, die sie im Laufe ihrer Entwick-
lung erlernen. In der traditionellen Zeit mussten sich Kinder nach jedem Mahl bei den
Nahrungsbeschaffern ihrer Haushaltsgruppe fiir die Bereitstellung der Nahrung »be-
danken« (ayoyin) (also bei den Grofeltern, Eltern und ggf. auch ilteren Geschwistern).

Eine der wichtigsten sozialen Emotionen in der Tao-Gesellschaft ist zweifel-
los »Mitleid«/»Mitgefithl« (makarilow; mangasi). »Mitleid« zeigt sich vor allem darin,
dass man anderen Personen hilft. Es besitzt bei den Tao somit eine vornehmlich auf

59 Beiden Taoist»Freude« (masarey) in der Regel eine kollektivempfundene Emotion, die durch Lacheln
und »Lachfalten in den Augenwinkeln« (masarey so moin) fir andere sichtbarartikuliert wird. Deshalb
kann man masarey treffender mit»gegenseitiger Freude« iibersetzen. Wenn eine amerikanische Per-
son happiness empfindet, ist aufgrund der in den USA (iberwiegenden individualistischen sozialen
Orientierung jedoch eher von einem I am happy als von einem we are happy auszugehen. Das Gefiihl
der»Freude«weist somit kulturelle Akzentuierungen auf, die mit den jeweils dominierenden sozialen
Orientierungen in beiden Gesellschaften einhergehen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

»praktische Fiirsorge« (piveyveknen®) ausgerichtete Komponente (vgl. Rottger-Ross-
ler 2006 iiber die »Liebe« bei den Makassar). Entscheidend ist nicht, dass man sein
»Mitleid« verbal bekundet und mit anderen auf emotional abstrakte Weise »mitfiihlt,
sondern dass man Not leidenden Personen konkrete Hilfe (zumeist in Form von Nah-
rung) zukommen ldsst. Soziale Emotionen sind Teil eines emotionalen Diskurses bei
den Tao; sie werden iiberproportional hiufig genannt und bisweilen manipulativ ein-
gesetzt, um andere Personen zu einem bestimmten Verhalten zu bewegen.

Soziale Emotionen sind nicht notwendigerweise singular auftretende Empfin-
dungen oder demonstrativ zur Schau gestellte Verhaltensweisen, sie konnen sich auch
nach bestimmten kulturell vordefinierten Regeln gegenseitig bedingen oder in einem
komplementiren Verhiltnis zueinander stehen. Bestimmte soziale Emotionen treten
als emotionale Nexus auf und dienen der Implementierung (und gelegentlich auch
Aushandlung) diverser hierarchischer »Sozial«-Beziehungen. Der emotionale Nexus
von »Arger« (somozi) und »Angst« (maniahey) — von dem schon des Ofteren die Rede
war — basiert auf den Benimmregeln der Altershierarchie und spiegelt zugleich die
realen Machtverhiltnisse innerhalb der Gesellschaft sowie auch zwischen lebenden
Menschen und Geistwesen wider (siche Abschnitt Arger-Regulation). Der emotiona-
le Nexus von »Verachtung« (ikaoya) und »Scham« (masnek) behandelt das sozial-nor-
mative Verhalten der Tao. Diejenigen, die sich »moralisch rechtschaffen« (apiya so
nakenakem) verhalten, strafen diejenigen, die sich »moralisch verwerflich« (marahet so
nakenakem) verhalten, mit ihrer »Verachtung« und lésen »Scham« in ihnen aus. Die
»Verachtenden« bilden dabei eine aktive Mehrheit und die »Beschimten« eine passive
Minderheit. Die Statuspositionen der Geber und Empfinger werden im lokalen Sys-
tem des Nahrungstausches durch den emotionalen Nexus von »Mitleid« (makarilow;
mangasi) und »Dankbarkeit« (somarey; isarey) definiert. Nach den kulturell vorstruktu-
rierten Gefiihlsregeln der Tao miissen besser situierte Personen (bzw. Haushalte) mit
weniger gut situierten Personen (bzw. Haushalten) »Mitleid« empfinden und ihnen
etwas von ihrem Wohlstand abgeben.

Idiosynkratische Affekte

Gefithle wie unfokussierter »Arger« (somozi), »Traurigkeit« (marahet so onowned),
»Gier« (mabayo), »Geiz« (miraratenen), »Eifersucht« (ilanan) und »Neid« (ikeynanahet)
sind bei den Tao nur bedingt artikulierbar und somit konzeptuell schwer zu fassen.
Da diese Gefiihle aus dem normativen Raster fallen, konnen sie auch nicht als sozia-
le Emotionen bezeichnet werden. Stattdessen stellen sie verwerfliche idiosynkrati-
sche Affekte dar, durch welche sowohl die gesellschaftliche Ordnung der Tao als auch
das »korperliche Selbst« eines jeden Einzelnen bedroht werden. In Kapitel 5 habe ich
bereits erwihnt, dass sozial unerwiinschte affektive Regungen mit der namentlich
nicht hervorgehobenen Korperseele assoziiert werden und den Tiefen des onowned
entsteigen. Ihr Ursprung wird von den Tao extern verortet, sie gelangen durch Prozes-
se der »Verunreinigung« (matuying) sowie durch Besessenheit mit Anito-Geistwesen in
das onowned einer Person, wo sie ihr Unwesen treiben und das »korperliche Selbst« mit

60 Die»praktische Fiirsorge« des piveyveknen auflert sich zumeist darin, dass man Notleidenden etwas
zu essen gibt. Eine Besonderheit dieses Emotionswortes ist, dass es sich auch auf Tiere (z.B. Schwei-
ne) erstreckt. Weitere Ubersetzungsméglichkeiten fiir piveyveknen sind »sich kilmmern« oder »sich
sorgenc.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

203


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Geister der Kindheit

diversen Krankheiten infizieren. Idiosynkratische Affekte verfiigen iiber einen geist-
artigen Charakter, sie erscheinen nicht als genuin menschliche Gefiihle. Sie werden
von den Tao als gefihrliche Fremdkorper im »kérperlichen Selbst« wahrgenommen,
die nach Méglichkeit durch regulatorische Praktiken des »Nicht-Beachtens« (jiozayan;
topikabobwa) unterdriickt bzw. verdrangt werden miissen.

Idiosynkratische Affekte unterscheiden sich hinsichtlich der ihnen zugrunde lie-
genden Appraisals vom Emotionsverstindnis von Holodynski und Friedlmeier (2006:
40), da sie sich im Gegensatz zu sozialen Emotionen auf einer nicht bewussten kor-
perlichen Ebene ereignen.® Bestimmte mit der Geisterwelt in Verbindung stehende
Ereignisse werden von den Tao als gefihrlich wahrgenommen, die mit ihnen asso-
ziierten »schlechten Dinge« miissen vom »korperlichen Selbst« ferngehalten werden.
Zum Schutz des »korperlichen Selbst« findet eine kulturspezifische Lenkung des
Aufmerksamkeitsfokus statt, die jedoch weitestgehend unbewusst verliuft. Die Tao
haben sich eine kontinuierliche Habachtstellung angewdhnt, in der sie ihre gesamte
soziale und naturrdumliche Umgebung stindig im Blick behalten und nach negativen
Omen filtern. Das nakenakem nimmt hierbei eine Wichterposition ein, es ist idealer-
weise darauf bedacht, dass die Tao »keine [schidigenden Einfliisse] in ihr Inneres hi-
neinlegenc (jipangain do onowned).

Mafgeblich an der Herausbildung der idiosynkratischen Affekte bei den Tao betei-
ligt sind die fiir die Betroffenen dufierst unangenehmen moralischen Gefiihle »Angst«
(maniahey) und »Scham« (masnek), da diese in affektiv-phinomenologischer Hinsicht
die eigentliche Bedrohung fiir das »korperliche Selbst« bzw. dessen lebensnotwendige
Verbindung mit der Freiseele pahad darstellen (s.u.). »Angst« und »Scham« miissen auf
Distanz gehalten werden, man darf diese Gefiihle (bzw. »schlechten Dinge«) nicht an
sich heranlassen. Wenn die Tao auf ungerechtfertigte Weise »Arger« (somozi) empfin-
den, ist dies potenziell »Angst« und/oder »Scham« auslésend. »Angst«- und »Scham«-

Empfindungen hemmen und blockieren die im onowned platzierten idiosynkratischen
Affekte, sie tragen dazu bei, dass sich die Tao in ihrem Denken und Fithlen an den nor-
mativen Regeln der Gesellschaft orientieren und sich gegeniiber anderen kosmischen
Entititen auf respektvolle Weise verhalten.

Ein weiterer Unterschied zwischen sozialen Emotionen und idiosynkratischen Af-
fekten besteht in der Art und Weise ihrer Regulierung. In der sozialen Situation fillt es
den Tao in der Regel leichter, die problematischen Regungen ihres onowned zu unter-
driicken, da die Anwesenheit anderer Dorfbewohner ihre frithkindliche »Angst- und
Scham-Disposition« (kanig) reaktiviert. Die in sozial-relationalen Kontexten stattfin-
dende interpersonale Regulation bewirkt, dass innerhalb der Dorféffentlichkeit vor-
nehmlich »gute Verhaltensweisen« (apiya ahapansya) zutage treten. Die Anbindung
an soziale Gruppen erzeugt in den Tao ein Sicherheitsgefiihl, das auf einem »ruhi-
gen Inneren« (mahanang so onowned) und »gefestigten Inneren« (mapaned so onowned)
basiert und das eigene »korperliche Selbst« vor den verwerflichen Gefithlsregungen
des onowned schiitzt.

61 Die (ibrigen Komponenten des Mehrkomponenten-Emotionsmodells nach Holodynski und
Friedlmeier (2006: 40) — Handlungsbereitsschaft, Ausdrucksreaktion, Kérperregulation und sub-
jektives Gefithl —lassen sich beim Empfinden idiosynkratischer Affekte hingegen feststellen (bzw. es
istanzunehmen, dass sie bei den Tao vorhanden sind).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Anders verhilt es sich hingegen, wenn Personen sich in der Alleinsituation be-
finden und die idiosynkratischen Affekte ihres »tiefsten Inneren« auf intrapersonale
Weise (d.h. auf sich selbst gestellt) regulieren miissen. Personen, die durch Jiozayan-
Verhalten von den Dorfbewohnern sozial ausgegrenzt werden, befinden sich im Zu-
stand erhohter Vulnerabilitit, da sie von den anderen mit ihren Marahet-so-onowned-
Gefiihlen alleine gelassen werden. Schwichere Individuen empfinden diese Situation
als bedrohlich und potenziell »Angst« auslésend. Denn durch demonstratives Weg-
blicken werden sie zu unsichtbaren, geistartigen Wesen degradiert, die itber keinen
festen Anker mehr in der sicht- und tastbaren Menschenwelt verfigen.

Moralische Gefiihle

Moralische Gefiihle werden bei den Tao bereits vom spiten Siuglingsalter an durch ent-
sprechende Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen in Form einer »Angst- und
Scham-Disposition« (kanig) evoziert. Die auf diese Weise hervorgerufene Sensibilitat
fir »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) jiingerer Tao-Kinder stellt eine Form
des Embodiment dar und kann durch entsprechende affektive Erregung (vgl. Quinn
2005) immer wieder aufs Neue aktiviert werden (siehe Teil IV, speziell Kapitel 11). Die
wiederholte Auslosung moralischer Gefithle in den betreffenden Individuen fithrt zu
einer kulturspezifischen Uberformung simtlicher anderer Gefiihle (idiosynkratische
Affekte ebenso wie soziale Emotionen) — wenn auch im unterschiedlichen Maf3e.

Die moralischen Gefithle »Angst« und »Scham« ibernehmen eine besondere Rolle
im Gefthlsleben der Tao, da sie sowohl affektive Regungen als auch emotionales Er-
leben umfassen. Aus der Perspektive der betroffenen Personen werden »Angst« und
»Scham« als idiosynkratische Affekte erfahren: »Scham« wird als eine Bedrohung fir
das »korperliche Selbst« empfunden, »Angst« kann die Freiseele pahad ergreifen und
sie zu einem panikartigen Wegfliegen verleiten (wodurch das im Stich gelassene »kor-
perliche Selbst« ebenfalls in Gefahr gerit). Aus der Perspektive derjenigen, die vom
affektiven Erleben dieser moralischen Gefiihle nicht direkt betroffen sind, werden
»Angst« und »Scham« jedoch als soziale Emotionen erlebt, die konzeptuell greifbar
sind und tiber die ggf. auch geredet werden kann.

So gilt es durchaus als erstrebenswert, Kindern ein gewisses Mafl an »Angst« zu
induzieren, weil dies dazu fihrt, dass Kinder ihren Eltern besser »gehorchen« (manga-
mizing) und »Angst/Respekt vor ihren Eltern empfinden« (ikaniahey so inapowan). Auch
kann man Feiglinge aufgrund ihrer iibersteigerten »Angst« durch Auslachen beschi-
men.

Moralische Gefiihle stellen eine Verbindung zwischen den normativen Regeln der
Gesellschaft und den spezifischen Besonderheiten der Individuen her. Ihre Macht
besteht im Durchdringen personlicher Grenzen. »Angst« steht in einer speziellen Be-
ziehung zu »Arger« (somozi), der als Ausloser dieses Gefiihls gilt. Das »Angst«-Gefiihl
einer Person basiert immer auf dem »Arger« (menschlicher oder geistartiger) ande-
rer. »Arger« ist eine das gesamte Universum durchziehende Lebenskraft, die je nach
eingenommener Perspektive zu »guten« (apiya) und »schlechten« (marahet) Zwecken
eingesetzt werden kann. Wie ich dargestellt habe, wird »Arger« von den Tao sowohl
extern in der belebten Umwelt als auch intern im onowned verortet. Der eigene »Ar-
ger« entsteigt dem »tiefsten Inneren« als eine wilde, ungezihmte Kraft, die idealer-
weise durch die regulatorische Instanz des nakenakem modifiziert und in die richtigen

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

205


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Geister der Kindheit

Bahnen gelenkt wird. Das nakenakem verleiht dem »Arger« eine menschliche Kompo-
nente, die sich von der vitalen Energie anderer Lebensformen unterscheidet.®

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe ist das Erlernen eines humanen Umgangs mit
der menschlichen Vitalkraft. Da das Gefihrdungspotenzial des »Argers« als hoch an-
gesehen wird, muss er von den Tao bedachtsam eingesetzt werden. Er darf nur im Ein-
klang mit den Regeln des iwawalam so tao auf kontrollierte Weise freigesetzt werden.
Wenn »Arger« als justifiable anger bei der Sanktionierung von Fehlverhalten eingesetzt
wird, gilt er als eine soziale Emotion. Auch verschiedene kérperbetonte Formen der
Selbstbehauptung gegeniiber feindlich gesinnten anderen werden als lebensnotwen-
diger Ausdruck menschlichen Uberlebenswillens angesehen. Unfokussierter »Arger,
der auf beliebige Weise »auf andere Personen iitbertragen wird« (paningtan do kadwan
tao), ist hingegen verpont; er wird von den Tao als eine verwerfliche affektive Regung
angesehen, die in die Tiefen des onowned verbannt werden muss.

»Arger« stellt somit ein ambivalentes Gefiihl dar, das ebenso wie die moralischen
Gefiihle »Angst« und »Scham« sowohl iiber eine affektive als auch eine emotionale
Ausprigung verfiigt. Auch wenn »Arger« aufgrund seines sanktionierenden Charak-
ters eine moralische Komponente besitzt, handelt es sich hierbei jedoch um kein mo-
ralisches Gefiithl im eigentlichen Sinne. Die Tao betrachten sich selber nicht als »Krone
der Schopfung, die sich die Erde untertan macht, sondern als eine Lebensform unter
vielen, die anderen Wesenseinheiten mit »Demut« und »Respekt« (ikaglow; kanig) be-
gegnet. Sie wagen es nicht, ihren »Arger« gegen michtige andere (inapowan und tao do
to) zu richten, von deren Wohlwollen ihr eigenes Uberleben abhingig ist; stattdessen
leben sie in »Angst« vor ihnen.

Das zweite moralische Gefiihl bei den Tao - »Schamc« - ist eine Empfindung, die
durch »Verachtung« (ikaoya) ausgeldst wird. Im Gegensatz zum »Arger« tritt »Verach-
tung« ausschlief3lich als soziale Emotion auf. Es handelt sich hierbei um eine Emotion,
die eine starke sozial-relationale Orientierung aufweist und von den Tao bei Verstofien
gegen die normative Ordnung auf demonstrative Weise gezeigt wird. Die auf »Ver-
achtung« basierenden Verhaltensweisen sind defensiver Natur. Sich fehlverhaltende
Personen werden von der Dorfgemeinschaft durch »Blickabwendung« (jiozayan) sozial

ausgegrenzt, nicht zuletzt auch, um kontaminierende Einfliisse vom »korperlichen
Selbst« der Dorfbewohner fernzuhalten.®

Die allgemeine menschliche Entwicklung bringt es mit sich, dass affektives Er-
leben dem eigentlichen emotionalen Empfinden vorausgeht. Aufgrund kulturspezi-
fischer Vorstellungen einer dichotomen kosmologischen Ordnung und einer fragilen
Kindesseele hat der Prozess der Sozialisation und Ontogenese von Emotionen bei
den Tao eine besondere kulturelle Ausprigung erfahren. Bevor Tao-Kinder in der
Lage sind, sprachlich basiertes Wissen in ihrem nakenakem zu speichern, ist es den
Bezugspersonen nicht moglich, tiber »Instruktionen« (nanaon) in das Leben ihrer

62 In der menschlichen Gesellschaft soll »Arger« dafiir eingesetzt werden, »Gutes« (apiya) hervorzu-
bringen. Bei den bdsartigen Anito-Geistwesen dient »Arger« hingegen der Entfaltung »destruktiver«
marahet) Impulse (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Bdsartige Geistwesen).

63 Im Vergleich zum problematischen »Arger« wird »Verachtung«von den Tao als eine reifere Form des
Protestes angesehen, da beim Nichtbeachten keine »schlechten Dinge« auf andere Personen iiber-
tragen werden. Durch demonstrative »Verachtung« entsteht dem »korperlichen Selbst« der verach-
teten Personen kein Schaden —zumindest nicht auf unmittelbare Weise.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Kinder einzugreifen. Tao-Bezugspersonen machen deshalb von kulturspezifischen So-
zialisationspraktiken und Abhartungsitbungen Gebrauch, die allesamt zum Ziel haben,
in ihren Kindern eine frithkindliche »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) hervorzu-
rufen. Auf diese Weise gelingt es ihnen, Kontrolle iiber ihre Sduglinge und Kleinkinder
auszuiiben und sie vor diversen Gefahren zu beschiitzen, die diese selbst noch nicht als
solche erkennen kénnen. Ein qualitativ anders gelagerter Erziehungsprozess setzt erst
zu Beginn des Kleinkindalters ein, wenn Tao-Kinder einfache sprachliche Anweisun-
gen verstehen konnen (vgl. Einleitung). In diesem Alter kann mit einer Sozialisierung
des nakenakem begonnen werden. Die Kinder erlernen auf der Basis sozialer Emotio-
nen allméhlich die Benimmregeln ihrer Gesellschaft, die sich in der Wahl der richtigen
Verhaltensweisen und des richtigen sprachlichen Ausdrucks manifestieren.

Sozialisationspraktiken, Abhirtungsiibungen und Erziehungsmethoden gehen
im Kleinkindalter (1,5 bis 3,5 Jahre) ineinander iiber, sie konnen nicht immer klar und
deutlich voneinander getrennt werden. Trotzdem lasst sich der Sozialisationspro-
zess bei den Tao in zwei Phasen einteilen, von denen die erste — die Pazifizierung des
onowned — als ein Pridispositionales Priming im Sinne von Quinn (2005) angesehen
werden muss. Die Pazifizierung des onowned ist das Thema von Teil IV, in dem ich die
Sozialisationspraktiken und Abhirtungsiibungen bis zum Beginn der Kindheitsphase
beschreibe. Die parallel hierzu im Kleinkindalter einsetzende zweite Phase der eigent-
lichen Erziehung - die Kultivierung des nakenakem — ist dieser Arbeit ausgelagert und
wird in einer Folgepublikation behandelt werden.

Arger-Regulation

Vieles deutet darauf hin, dass die Tao ihr »Inneres« (onowned) als einen Container*
auffassen, der vor dem Eindringen »schlechter Dinge« geschiitzt werden muss. Die
Reinhaltung des onowned ist ein aktiver Prozess, der von den Tao durch das Ergrei-
fen bestimmter Verhaltensweisen bis zu einem gewissen Grad beeinflusst werden
kann. Eine Person muss lernen, frustrierende Erlebnisse zu »erdulden« (pahekheken o
onowned). Sie darf»schlechten Dingen« keine Aufmerksamkeit schenken, da diese sich
ansonsten dem »korperlichen Selbst« anheften und in das »Innere« eindringen. Mit
Vorsicht und Achtsamkeit kann eine Person die schleichende Verunreinigung ihres
onowned aufhalten, jedoch nicht vollstindig abwenden. Aus den ins »tiefste Innere«
gelangten »schlechten Dingen« bildet sich allmihlich eine bésartige Korperseele her-
aus. Nach dem physischen Ableben einer Person gehen aus ihr bosartige Anito-Geist-
wesen hervor (vgl. Kapitel 5).

64 Kévecses (1995) konnte in einer kulturvergleichenden Studie iiber »Arger«aufzeigen, dass diese Emo-
tion (bzw. ihre lokalen Entsprechungen) beinahe tberall auf der Welt aus einem unter Druck gera-
tenen Container (pressurized container) aus dem Inneren des Korpers freigesetzt wird. Er belegt dies
anhand von Redewendungen aus dem Englischen, Ungarischen, Japanischen und Chinesischen.

65 In bestimmten Fillen kénnen die Tao das »Schlechte« (marahet) aus ihrem »Inneren« wieder ent-
fernen, indem sie an ihren Peinigern »Vergeltung ben« (patonggalen). Ein 58-jahriger Mann fiihrte
hierzu aus: »Wenn ich durch die Taten eines anderen ipeyngeyngen so nakem (etwa: >schmerzliches
Griibeln im Herzen; L.F) empfinde, dann will ich ihn>zum Weinen bringen<(mapalaviso onowned). Ich
verfluche ihn, indemich sage:>Meine wegen dir empfundene Pein gebe ich an deine Familie weiter!«
Dadurch, dass die Verursacher des eigenen Leides dieses nun mit einem selber teilen missen, kann

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Geister der Kindheit

Ein aktives Befiillen des onowned mit »guten Dingen« (apiya so vazey) stellt hin-
gegen eine Tugend dar. Die Tao konnen sich den Rat eines anderen bewusst in ihr »In-
neres« hineinlegen. Er wirkt dort als ein affektiver Zustand fort, der das »korperliche
Selbst« zu bestimmten Verhaltensverinderungen motiviert. Wenn die Tao Nahrung
empfangen haben oder ihnen jemand bei bestimmten Tatigkeiten geholfen hat, legen
sie sich eine transzendentale Reprisentation der Gabe bzw. des Dienstes in ihr onow-
ned hinein. Das hiermit verbundene Gefithl im »Inneren« fithrt zu einer spiteren Er-
widerung der Wohltat.®® Der Onowned-Container beinhaltet somit spirituelle affektive
Krifte, die dem dhneln, was Mauss (1990 [1922]) als spirit of the gift (hau) bezeichnet hat.

Die dem onowned entsteigenden affektiven Regungen sind diffus, sie konnen nicht
prizise benannt werden. Das destruktive Potenzial des onowned wird von den Tao als
»Arger« (somozi) aufgefasst, der sich als wilde und bisweilen schwer zu bindigende
Vitalkraft seinen Weg nach oben bahnt.*” Die Tao benutzen einige Redewendungen,
aus denen hervorgeht, dass somozi als ein aufsteigendes Gas bzw. eine solche Fliissig-
keit verstanden wird. Eine leicht erregbare Person, die schnell »wiitend« wird, verfiigt
iiber ein »Inneres, das kochendem Wasser gleicht« (akmey masbosbon na ranom so onow-
ned). Ihr »Inneres« verhilt sich wie ein Taifun, der durch sein »Schiumen und Schla-
gen« das Meereswasser zum »Brodeln« (aspospoen no bagbag) bringt.®® Ahnlich verhilt
es sich mit der »Wut, die einem zerplatzenden Ballon gleicht« (yasomozi am akmey a ni
zombak a bozo). In diesem Fall ist es kein Wasser-Luft-Gemisch, das aufsteigt, sondern
ein sich plotzlich ausdehnendes Gas, das den Container zum Platzen bringt. Wer tiber
kein »ruhiges« (mahanang) und »gefestigtes« (mapaned) »Inneres« verfiigt und die so-
zial verwerflichen Inhalte seines onowned in einer jihen, ungefilterten Eruption frei-
setzt, verstofit gegen die kulturellen Normvorstellungen der Tao, fiir die emotionale
Kontrolle und emotionales Equilibrium genuin menschliche Eigenschaften sind.

ein als gerecht empfundener Schadensausgleich hergestellt werden, der eine lindernde Wirkung auf
den»im Inneren aufbewahrten Groll« (somozi do onowned) ausiibt. Durch den Akt der Vergeltung wird
das onowned gereinigt und eine Egalitdtim negativen Sinne erzeugt. Nach meiner Lesart von Michelle
Rosaldos (1980) Knowledge and Passion betrieben die nordphilippinischen llongot bis in die zweite
Halfte des 20.)Jahrhunderts Kopfjagd, um nach Todesfillen ihr»Inneres«zu reinigen. Den llongot war
es letztlich egal, wem sie bei ihren Streifziigen den Kopf abschlugen und in die Luft schleuderten, es
gingihnen vor allem darum, sich nach einem schweren Schicksalsschlag wieder »leichter« zu fithlen.

66 Der Sinn der gesagten Worte wird im onowned in einen gefiihlten Zustand umgewandelt und als af-
fektive Regung aufbewahrt. Erst wenn das onowned einen Impuls an das nakenakem sendet, kann das
sprachliche Wissen reaktiviert werden. Das onowned triggert Handlungen, die dann vom nakenakem
ausgefithrt oder auch nicht ausgefiihrt werden. Die Formgebung der Handlung fallt in den Zustéan-
digkeitsbereich des nakenakem.

67 Beider Erhebung des emotionalen Wortschatzes des ciriciring no tao deuteten mehrere Informanten
starke affektive oder emotionale Erregungszustande an, indem sie mit ihren Handen ruckartige auf-
steigende Bewegungen von der Bauchgegend bis zur Brust ausfithrten. Dadurch wollten sie andeu-
ten, dass die von ihnen empfundenen Gefiihle aus dem onowned aufstiegen und den Einflussbereich
des nakenakem erreichten. Auch entweicht dem gnowned in bestimmten Situationen eine iiberschau-
mende »Freude« (magaga), die nicht minder einer Regulierung durch das nakenakem bedarf. Das Pro-
blem bei iibermiRiger»Freudecist die ihrinnewohnende »Uberheblichkeit« (mazwey). Die Himmels-
gotter fithlen sich durch lang andauerndes menschliches Lachen herausgefordert und sanktionieren
die lebenden Menschen mit Schicksalsschldgen. Die Tao missen emotional bedacht auftreten, um
andere spirituelle Wesen nicht zu»erziirnen« (pasozi).

68 Masbosbon und aspospoen sind verschiedene Transkriptionen ein und desselben Wortes.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Der im bilingualen Alltag auf Lanyu beinahe ausschlieRlich gebrauchte chinesische
Begriff fiir »Arger« lautet 45 (shengqi). Wortlich iibersetzt bedeutete shengqi »Freiset-
zen der Lebensenergie gi«. Nach traditioneller chinesischer Vorstellung (die innerhalb
der chinesischen Medizin nach wie vor verbreitet ist) entstehen affektive und emotio-
nale Zustinde durch den Fluss des ¢i im menschlichen Korper. Qi kann als ein Flui-
dum angesehen werden, das im Korper ansteigt und Exzess-Energie verursacht, die
sich explosionsartig freisetzt, wenn ein bestimmter Druckpegel iiberschritten wird.
Der Ausbruch des gi entspricht einem »wiitenden« Kontrollverlust (vgl. Kévecses 1995:
60f.). Die Ubersetzung von somozi mit »Freisetzung von qi« ((E5 shengqi) ist keines-
falls alternativlos, da es im Chinesischen eine Vielzahl von »Arger«-Ausdriicken gibt.*
Ich gehe davon aus, dass die Tao das chinesischsprachige shengqi gebrauchen, um ihre
Vorstellungen von einer aus dem Onowned-Container aufsteigenden Vitalkraft somozi
bestmoglich auszudriicken. Ob und inwieweit das Personenkonzept und spezieller die
Ethnopsychologie der Gefithlsregulation bei den Tao von kolonialzeitlich-japanischen
und gegenwirtigen chinesischen Einfliissen durchdrungen ist, vermag ich nicht zu sa-
gen. Fest steht jedoch, dass die entsprechenden japanischen (Ikegami 2008; Matsuki
1989) und chinesischen Vorstellungen dhnlich gelagert sind und eher zur Bestitigung
als zur Aufhebung lokaler Konzepte beigetragen haben dirften.

Die erste requlative Kontrollinstanz des nakenakem

Ohne ausgereiftes nakenakem kénnten die Tao nicht iiberleben. Sie wiren nicht in der
Lage, ihre Emotionen und Gedanken zu kontrollieren, sie wiirden schlechtes Zeug
daherreden und sich priigeln. Auch wiirden sie, wann immer sie »in schlechter Stim-
mung sind« (marahet so onowned), ihrer »Wut« freien Lauflassen. Das nakenakem muss
als eine regulative Kontrollinstanz die rohe, gefihrliche Gefithlswelt des onowned fil-
tern, damit sich am Ende sozial akzeptable und berechenbare Handlungen einstellen.
Da das nakenakem vom Kleinkindalter an einem Sozialisierungsprozess unterwor-
fen wird, gelingt es den Tao in den meisten Fillen, ihre idiosynkratischen »Arger«-
Gefiihle im onowned zu verbergen. Eine Freisetzung des »Argers« wird in der Regel
erfolgreich unterbunden, weil die Tao bei Verst6f3en gegen die normative Ordnung
»Beschimungen« (jyasnesnekan) durch die Dorfbewohner antizipieren. Der sich an-
bahnende »wiitende« Kontrollverlust ist auflerdem »Angst« (maniahey) induzierend,
da die Freiseele dergleichen Betragen des »kérperlichen Selbst« nicht ertragen kann
und voller »Abscheux (jyakian) davonfliegt.

Ich habe sowohl bei der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao
als auch wihrend meiner teilnehmenden Beobachtung auf Lanyu den Eindruck ge-
wonnen, dass die meisten Tao recht hiufig intensiven »Arger« verspiiren. Auch wenn
dieser ihnen in der Regel nicht direkt anzumerken ist, so liefert doch ihr Verhalten
fir diejenigen, die Einblicke in die Tao-Kultur haben, entsprechende Hinweise. Damit
das nakenakem seiner regulativen Aufgabe nachkommen kann, muss es alle irritie-
renden Reize, die seine sozial-normative Denk- und Fithlweise beeintrachtigen, »aus-
blenden« (jiozayan). Der Erreger des im onowned aufsteigenden »Argers« wird bewusst
»ignorierts, indem jeglicher Blickkontakt zur Quelle des »Argers« vermieden wird. Auf
diese Weise suggerieren sich die Tao, dass eigentlich gar kein Anlass fiir ihre »Arger«-

69 Nach King (1989; zitiert in Kévecses 1995) sind 1B (fennu) und 32 (nu) die geldufigsten.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

209


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Geister der Kindheit

Empfindung vorliegt. Es geht ihnen darum, ihr »Inneres« so schnell wie méglich wie-
der in einen »ruhigen« und »gefestigten« Zustand zuriickzuversetzen.

Personen, deren »korperliches Selbst« sich in einem geschwichten Zustand befin-
det und die — wie z.B. Kinder - bislang kaum kulturelles Wissen in ihrem nakenakem
akkumuliert haben, sind oft nicht in der Lage, mittels ihres nakenakem ein weiteres Auf-
steigen des »Argers«aus ihrem onowned zu verhindern. In diesem Fall steigt der »Arger«
auf in das nakenakem, das nun unter seinem Einfluss leidet und weder normkonform
fithlen noch denken kann. Von starker »Arger«-Erregung betroffene Personen verfiigen
iiber ein marahet so nakenakem, was sich u.a. darin duflert, dass sich ihr »Gesichtsaus-
druck verzerrt« (marahet so moin) und eine verinderte Atmung sowie Muskelanspan-
nung eintritt. Die von ihnen ausgefithrten Bewegungen werden »ruckartiger« und
»vehementer« (mazagzag). Thr »Arger« durchdringt die Grenze zur »Aulenseite« (JME
waizai), er wird fiir andere sichtbar. Ein marahet so nakenakem wirkt sich zudem negativ
auf den sprachlichen Ausdruck aus: Die Betroffenen erheben ihre Stimme und sagen

Sachen, die »im Ohr nicht gut anzuhoren sind«. Sie fangen an, andere zu beschimpfen
und sich mit ihnen zu streiten.

Die zweite und ultimative regulative Kontrollinstanz des aktokto

Das nakenakem versucht die sozial verwerflichen Gefithlsregungen des onowned in kul-
turell akzeptable Bahnen zu lenken, was jedoch bei einem »Inneren, das einer sturm-
gepeitschten See gleicht« (masbosbon so onowned) mitunter misslingt. Es kann in diesem
Fall seine regulative Funktion nicht mehr wahrnehmen, es wird von der Wucht der

»Arger«-Eruption aufler Gefecht gesetzt. Der »Arger« steigt nun weiter auf in den Kopf,
in dem sich die zweite und letzte regulatorische Instanz des akiokto befindet.” Beim
aktokto handelt es sich um ein weiteres kulturelles Organ, das fiir die Umsetzung einer
Idee und der damit zusammenhingenden Emotionen und/oder affektiven Gefiihls-
regungen in konkrete »praktische Handlungen« (panaktoktwan) zustandig ist.”

Das aktokto ist ein unabhingiger Bestandteil des nakenakem, was etwa aus der For-
mulierung aktokto do nakem (»aktokto im >Herzen«) hervorgeht. Das Fassen bestimmter
Entschliisse wird bisweilen von einem »schnell pochenden Herzen« (daktoktoz o taoz)
begleitet, d.h. der Ubergang vom gedanklichen und gefiihlten Abwigen hin zum Aus-
fithren einer Handlung kann auf affektiv-phdnomenologische Weise im korperlichen
Leib gespiirt werden.” Bei der »Arger«-Regulation besteht die Aufgabe des aktokto in
der Verhinderung eines »Wutanfalls« (zomyak), der mit »lautem Schreien« (amlololos;
valvalakan) und nicht selten auch gewalttitigen Handlungen einhergeht. Wenn dies

70 Rau und Dong (2006: 502) iibersetzen aktokto mit »thought« (A83% xiangfa) und »judgment« (¥R
panduan).

71 Ich méchte dies an einem Beispiel verdeutlichen: Eine Person, die mittels ihres nakenakem dartber
»nachgribelt« (pannaknakman), ob sie nach Taiwan gehen sollte, um Geld zu verdienen, hat noch kei-
nen Entschluss gefasst, da sie das Fiir und Wider ihres Planes zunichst noch abwagt. Erst wenn dieser
feststeht, kann die Denk- und Fiihlweise ihres nakenakem in eine ultimative »praktische Handlung«
umgesetzt werden (z.B. Kauf eines Flugtickets).

72 Die »Bereitschaft, einem anderen etwas Kostbares zu geben« wird von den Tao als makto oder auch
makakto bezeichnet. So wie beim Passieren der ultimativen regulatorischen Kontrollinstanz des
aktokto (mit dem makto/makakto etymologisch verwandt sind) muss beim Geben bestimmter Dinge
eine innere Hemmschwelle lberwunden werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

geschieht, hat sich die Freiseele pahad bereits vom »kérperlichen Selbst« gelést und
dieses schutzlos und mandvrierunfihig zuriickgelassen.

Je héher »Arger«/»Wut« im »kérperlichen Selbst« aufsteigen, desto schwieriger
wird ihre Regulierung. Beim sukzessiven und ungehinderten Passieren der regulati-
ven Instanzen des nakenakem und aktokto verwandelt sich »Arger« zunichst in »Wut
und schlieflich in »besinnungslose Wut« (zomyak), die nicht selten mit dem Wunsch
zu toten einhergeht. Wihrend meiner Feldforschung habe ich dreimal erlebt, wie Per-
sonen »aufler sich vor Wut« waren und nur mit grofiter Mithe von ihren Angehorigen
dazu bewegt werden konnten, ihr destruktives Verhalten einzustellen. Frauen ziehen
einander in diesem Zustand an den Haaren und versuchen, sich die Augen auszukrat-
zen. Alle erreichbaren Gegenstinde dienen als Geschosse, die auf den Gegner oder die
Gegnerin geschleudert werden.”

Wenn eine Person bereits iiber ein marahet so nakenakem verfigt, ist die Konflikt-
vermeidungsstrategie des Nichtbeachtens fehlgeschlagen. Die betreffende Person
merkt, wie »Wut« in ihr aufsteigt, wie sie nicht mehr in der Lage ist, sozial konform
zu denken. Sie kann eine Eskalation des Konfliktes nur noch verhindern, indem sie
sich »rdumlich entfernt« (miyoyohyo). Der Mechanismus der Gefithlsregulation ist dabei
derselbe wie beim jiozayan, denn in beiden Fillen wird die Existenz des anderen durch
Unsichtbarmachung negiert. Die letzte Hemmschwelle des aktokto, die von der aufstei-
genden »Wut« passiert werden muss, damit diese sich in einem Gefithlsausbruch ent-
laden kann, besteht in der temporiren Uberwindung der moralischen Gefithle »Angst«
und »Scham, die normalerweise dazu beitragen, dass sozial verwerfliche »Arger«-Ar-
tikulationen unterbunden werden. Eine Person, die keine »Angst« mehr vor den anito
empfindet und der auch die von den Dorfbewohnern induzierte »Scham« nichts mehr
anhaben kann, steht auflerhalb der menschlichen Gemeinschaft. Sie verhilt sich wie
ein bosartiges Geistwesen.

Der emotionale Nexus von Arger und Angst als affektiver Aushandlungsprozess

»Angst« und »Arger« stehen bei den Tao in einer speziellen Beziehung zueinander, da
einerseits das moralische Gefithl »Angst« an einer kulturellen Modulierung des »Ar-
gers« beteiligt ist, andererseits »Arger« von den Tao in bestimmten Momenten (wie
etwa beim manwawey) auf demonstrative Weise zur Schau gestellt wird, um feindlich
gesinnten anderen zu drohen und ihnen »Angst« einzufléfen. Ich bezeichne den Ne-
xus von »Arger« und »Angst« als emotional, weil er Teil des kulturellen Bedeutungs-
gewebes der Tao ist. Immer wieder verweisen die Tao auf den »Arger« anderer, wenn
es darum geht, eigenes oder fremdes Verhalten zu regulieren. Sie sagen z.B.: »Meine
Frau wird mit mir schimpfen, wenn ich Alkohol trinke.« Oder: »Pass auf, dass du nicht
auf die Wasserleitung trittst, ihr Besitzer wird ansonsten mit dir schimpfen!« Auch
auf die »Angst« anderer kann in diesem Zusammenhang verwiesen werden: Wenn
Kinder vor ihren schimpfenden Bezugspersonen davonlaufen, wird dies von den Tao
als »Angst/Respekt vor den Eltern« (ikaniahey so inapowan) interpretiert. Allerdings
wiirde niemand offen zugeben, dass er oder sie selbst in einer gegebenen Situation
»Angst« empfindet. Die eigene »Angst« wird stets negiert, sie entzieht sich einem
emotionalen Diskurs. Ihr Ausblenden fithrt dazu, dass Konflikte bei den Tao von den

73 Bei den Tao kimpfen immer nur Manner mit Mannern und Frauen mit Frauen. Mannern ist es ver-
boten, eine Frau zu schlagen (mit Ausnahme der Ehefrau).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Betroffenen auf affektive Weise ausgehandelt werden miissen. Emotionaler Nexus und
affektiver Aushandlungsprozess sind zwei Seiten einer Medaille: Ersterer spiegelt die
Perspektive von Personen wider, die an einer Auseinandersetzung nicht direkt betei-
ligt sind; Letzterer beschreibt das affektiv-phinomenologische Erleben von Kontra-
henten im Konfliktfall.

Wie ich weiter oben dargestellt habe, wird der soziale Umgang innerhalb der hie-
rarchischen Verwandtschaftsgruppe durch das Statusmerkmal Alter und in der ega-
litiren Geschwistergruppe durch das Statusmerkmal Prestige strukturiert. Wenn
hingegen Personen(gruppen) (Menschen oder Geistwesen) aufeinandertreffen, die in
keiner definierten Beziehungen zueinander stehen, muss der Status der Betroffenen
erst noch ausgehandelt werden. Dies geschieht, indem beide Parteien testen, wer iiber
das einflussreichere moyat verfiigt. Die Kontrahenten versuchen, sich gegenseitig mit
ihrer »Kraft« und »Stirke« zu beeindrucken, indem sie als »tapfere Krieger« (Bt
yongshi) auftreten und sich »energisch« und »furchterregend« (masozi) gebirden. Bei
dem auf diese Weise erfolgenden inneren Kriftemessen ist die affektiv-phinomeno-
logische Wahrnehmung und Empfindung des Einzelnen von zentraler Bedeutung. Der
Verlauf des affektiven Aushandlungsprozesses zwischen den Konfliktparteien legt
fest, wessen »Arger« als gerechtfertigt gelten kann. Dies ist moglich, weil bei den Tao
»Stiarke« und »moralisch rechtschaffene Gesinnung« (apiya so nakenakem) miteinander
verkniipft sind. Der Stirkere ist somit automatisch derjenige, der sich moralisch ge-
sehen im Recht befindet — zumindest in der eigenen Wahrnehmung und in derjenigen
seiner Gefolgschaft.

Durch aufrechte Haltung, angespannte Muskeln und ruckartige Bewegungen der
Arme und Beine versuchen die Kontrahenten™, sich gegenseitig zur Aufgabe zu be-
wegen. Gelingt es nicht, den Gegner auf diese Weise zu vertreiben, provozieren sich
die Kontrahenten gegenseitig, um den jeweils anderen zum ersten Schlag zu verleiten.
Der Feind wird verbal beleidigt, damit er sich unbedacht verhilt. Bei den Tao ist der-
jenige, der zuerst losschligt, im Unrecht, der andere darf sich wehren und »zuriick-
schlagen« (patonggalen).

Da beim Kimpfen jeglicher Kontrollverlust (die Beherrschung verlieren; zuerst
zuschlagen; jemandem eine blutende Wunde zufiigen) fatal ist, besteht der affekti-
ve Aushandlungsprozess letztlich in einem spirituellen Kriftemessen der beteiligten
aktokto. Nach auflen hin wird Aggressivitit und Entschlossenheit demonstriert, doch
bedarf es grofRer innerer Selbstbeherrschung, um den »Gefithlsausbruch« (zomyak)
nur zu simulieren, aber nicht tatsichlich stattfinden zu lassen. Die aus dem aktokto
herausgegriffene praktische Handlung sollte niemals »beliebig« oder »unfokussiert«
(BBfE suibian) sein, da eine wilde Gefiihlsentladung die betreffende Person ins Ver-
derben stiirzen wiirde. Eine Person sollte stattdessen die in ihr aufsteigende »Wut« im
letzten Moment »in sich selbst zuriickbehalten« (B 2R ziji baoliu). Das kraftstrot-
zende Drohen der Tao ist deshalb ein Spiel mit dem Feuer.

Der affektive Aushandlungsprozess kann als eine Art spirituelle Auseinander-
setzung aufgefasst werden, bei der es darum geht, die Freiseele des Gegners zu de-
motivieren und zum Wegfliegen zu bewegen. Wenn eine Person bei diesem inneren
Kriftemessen »Angst« empfindet, hemmt dieses Gefiihl ihre Entschlossenheit und

74 Bei den hier beschriebenen affektiven Aushandlungsprozessen handelt es sich ganz iiberwiegend
um méannliche Verhaltensweisen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Ethnopsychologie der Gefiihlsregulation

Durchsetzungsfihigkeit. Wenn sie merkt, wie sie von ihrem »Mut« (mavohwos) ver-
lassen wird, wie sie von einem aktiven Zustand in einen passiven gleitet, hat sie den
affektiven Aushandlungsprozess bereits verloren. Die Verlierer erkennen ihre Unter-
legenheit an, indem sie schweigen und sich riumlich entfernen.

Ein dhnliches Zurschaustellen von »Kraft« und »Stirke«, das von einem furcht-
erregenden »Schiitteln der Fiuste« (manwawey) begleitet wird, findet sich bei den
Einweihungsritualen der grofen Kanus. In diesem Fall richtet sich die Performance
allerdings gegen einen unsichtbaren Feind — gegen die anito. Der beim manwawey si-
mulierte »Arger« dient dazu, den spirituellen Gegner in die Flucht zu schlagen. Auf
diese Weise soll das neue Boot von »schlechten Einfliissen« gereinigt werden.

Unabhingig davon, ob es sich bei den zu bekimpfenden anderen um anito oder
Angehorige feindlich gesonnener Verwandtschaftsgruppen handelt, verlduft der af-
fektive Aushandlungsprozess stets nach demselben Muster: Aus den Statuspositio-
nen des Siegers und des Verlierers wird eine hierarchische Beziehung konstruiert, die
entlang des emotionalen Nexus von »Arger« und »Angst« verliuft. Durch das passive
Verhalten des Verlierers erfihrt die ausgehandelte Statusbeziehung eine soziale Besti-
tigung, sie wird zu einer sozialen Tatsache (vgl. Prytz-Johansen 2012 [1954] und Smith
1981 iiber die Kriegsfithrung bei den neuseelindischen Maori).”

Kulturelle Organe und Nervensystem
Es besteht eine grofRe Ubereinstimmung zwischen den Prozessen des nakenakem und
onowned und den Funktionsweisen des somatischen und vegetativen (oder auch: auto-
nomen) Nervensystems. Die Assoziation dieser beiden kulturellen Organe mit den
jeweiligen Nervensystemen ist allerdings kein Zusammenhang, der von den Tao so
selbst herausgestellt wird. Meine diesbeziiglichen Erkenntnisse basieren auf einer
hermeneutischen Betrachtung kultureller Vorstellungen und einer genauen Beob-
achtung sozialer Alltagspraktiken. Das somatische Nervensystem ermoglicht eine
bewusste Wahrnehmung der Umwelt durch die Sinnesorgane und eine volitionale
Kontrolle tiber die Muskeln (weshalb es auch willkiirliches Nervensystem genannt
wird). Da seine Titigkeit auf bewusste Weise beeinflusst werden kann, ist es mit
Aktivitit, Bewegung und Handlung verbunden. Das Ergreifen einer bestimmten Ver-
haltensweise mittels des aktokto do nakem geht mit den oben geschilderten physiolo-
gischen Prozessen des somatischen Nervensystems einher: Ein Kind, das in seinem
onowned den Wunsch, schwimmen zu lernen, hegt, beobachtet zunichst das Treiben
der anderen Kinder beim Spielen an der vanwa (bewusste Wahrnehmung der Umwelt
durch die Sinnesorgane), bis es schlieflich mithilfe seines nakenakem den Bewegun-
gen seiner Arme und Beine die richtige Form verleiht, um sich selbst schwimmend
im Wasser fortzubewegen (volitionale Kontrolle iiber die Muskeln). Weitere Beispiele
fiir eine bewusste Steuerung der Willkiir-Motorik sind das »Wegsehen« (jiozayan) bei
»Arger«-Episoden und die Unterdriickung des »Schreckreflexes« (maogto), die bei den
Tao bereits vom spiten Siuglingsalter an zu beobachten ist (siehe Kapitel 12, Abschnitt
Abhdrtung und Fixierung der Seele am »kirperlichen Selbst«).

Die Prozesse des vegetativen Nervensystems konnen dagegen vom Menschen nicht
unmittelbar beeinflusst werden. Innerkérperliche Vorginge wie Herzschlag, Atmung

75 Siehe Funk 2020b fir einen Vergleich der affektiven Aushandlungsprozesse bei den neuseeléndi-
schen Maori, nordphilippinischen llongot und den Tao.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [

213


https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Geister der Kindheit

und Verdauung werden vom Koérper weitestgehend autonom reguliert. Die sich im
Magen-Darm-Trakt abspielenden Vorginge des enterischen Nervensystems’™ werden
von den Tao als idiosynkratische Regungen des onowned aufgefasst. Wenn eine Person
niest, vor »Angst« zittert, Ginsehaut bekommt, ihr Herz schnell pocht, die Atmung sich
verandert oder die Geburtswehen einsetzen, liegt nach Auffassung der Tao eine Beein-
flussung durch supranatiirliche Wesen oder Krifte vor, die voriibergehend die Kont-
rolle im »korperlichen Selbst« ibernommen haben. Dergleichen affektiv-phinomeno-
logische Erfahrungen sind den Tao unheimlich, weil sie ihnen passiv ausgesetzt sind.

Jemand, der Bewegungen ausfithrt, die nicht bewusst von ihm intendiert wur-
den, erleidet einen potenziell gefihrlichen Kontrollverlust. Mangelnde Koérperbe-
herrschung (z.B. ein Fehltritt) gilt als bedrohliche Entgleisung, die durch bosartige
Geistwesen herbeigefithrt bzw. ausgenutzt wird. Der eigentlich menschliche Zustand
wird durch aktives und kontrolliertes Handeln bestimmt.”” Es gibt keinen neutralen
Zustand: Entweder sind die Menschen die Akteure oder die Geistwesen. Die kultu-
rellen Konzeptionen der Tao basieren auf universalen affektiv-phinomenologischen
Erfahrungen, die von ihnen anhand ihres kulturspezifischen Bedeutungssystems
interpretiert werden.” Permanenter Arger oder chronischer Stress fithren dazu, dass
der Darm iiber kurz oder lang Schaden nimmt, immer weniger Schleimstoffe produ-
ziert und seine Durchblutung herunterfihrt. Dadurch verindert sich die Funktions-
weise des Darms, dem nun weniger Energie zugefithrt wird, weil diese anderswo im
Korper benotigt wird. Das marahet so onowned der Tao ist vom Sinnbild her ein durch
»Arger«und »Stress«in Mitleidenschaft gezogener Darm (siche auch Scheidecker 2017:
168 iiber den »dreckigen Bauch« [maloto troky] bei den madagassischen Bara).”

76 Das vegetative (oder autonome) Nervensystem lasst sich in sympathisches, parasympathisches und
enterisches Nervensystemen aufgliedern.

77 Die Tao tragen beim Motorscooter-Fahren keinen Helm, weil dies in der von ihnen als feindlich an-
gesehenen Umgebung als Zeichen korperlicher Schwiche und mangelnder Selbstbehauptung inter-
pretiert werden wiirde. Sie bekommen ihre »Angst« vor einem Unfall dadurch in den Criff, dass sie
nach aufden hin»Furchtlosigkeit« (masozi) demonstrieren.

78 Ebenso wie onowned und nakenakem miteinander korrespondieren und sich teilweise in ihren Emp-
findungen (iberschneiden, existieren auch somatisches und vegetatives Nervensystem nicht iso-
liert voneinander: Manche Koérperorgane wie z.B. die Lunge (Atmung; Sprache) werden von beiden
Nervensystemen gesteuert.

79 Inderjingeren Vergangenheitist der Darmvorallem auch im populdrwissenschaftlichen Diskurs als
ein zweites Zentrum des Selbst »entdeckt« worden. Enders (2014: 133) spricht vom »Darm-Ich«, das
mit unserem »Bauchgefiihl« identisch ist: »Wir>haben Schiss< oder >die Hosen vollc, wenn wir dngst-
lich sind.>Kommen nicht zu Potte¢, wenn wir etwas nicht hinkriegen. Wir>schlucken Enttduschungen
herunter, miissen Niederlagen ersteinmal>verdauen<und eine gemeine Bemerkung»sstof3t uns sauer
aufc. Sind wir verliebt, haben wirsSchmetterlinge im Bauch«.«

https://dol.org/10.14361/9783839460290-008 - am 13.02.2026, 15:47:49. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

