Kapitel Il

Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Ueberhaupt ist Aristoteles mitten in dem Streite
der philosophischen Richtungen [..] ein unbestrit-
tener Gemeinbesitz. Aristoteles hat mehr als ein
Jahrtausend den Geist der Wissenschaften domi-
nirt und von ihm sind stillschweigend viele Elemen-
te in die verschiedenartigsten Wissenschaften uber-
gegangen. |hm ist wiederholt die Gunst widerfah-
ren, daB auf ihn als auf eine Quelle wissenschaftli-
chen Heils Partheien, die sich einander hart befeh-
deten, mit gleicher Ehrfurcht zuriickwiesen. [...] In
groBerer Selbststindigkeit blickt die neueste Zeit,
uberrascht von der urspringlichen Kraft seiner
forschenden, durchdringenden Gedanken, auf ihn
bewundernd zuriick. Und heute geschieht es von
Neuem, dafi sich Richtungen, die sich gegenseitig
verneinen, um den Aristoteles mit gleicher Aner-
kennung sammeln.

F.A. Trendelenburg

§ | Die Philosophie als »grundlegende Wissenschaft«

Der EinfluB von Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872) auf die
deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts wird von der Ge-
schichtsschreibung weitgehend unterschitzt.! Trendelenburgs Logi-

! Leben und Werk des grofien Berliner Philosophen - bei dem u.a. H. Cohen, W.
Dilthey, E. Diihring, R. Eucken, C. Prantl, F. Ueberweg, ].B. Meyer, E. Laas, F. Paulsen,
O. Willmann, G. v. Hertling und S. Kierkegaard studierten - sind von der Philosophiege-
schichtsschreibung weitgehend unbeachtet geblieben. Der Hauptgrund hierfiir liegt
woh! in dem Umstand begriindet, da Trendelenburg weniger durch seine Werke als
vielmehr durch die Lehre einen entscheidenden Einflu auf die Philosophie des 19.
Jahrhunderts ausgeiibt hat. Er wirkte als Katalysator fiir eine ganze Generation von
Philosophen, die — vom deutschen Idealismus unbefriedigt und enttduscht - erwar-
tungsvoll die Anregungen, vor allem wissenschaftstheoretischer und methodologi-
scher Natur, seiner Lehre aufnahmen. Uber Trendelenburg vgl. P. Petersen, Die Philo-
sophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Aristoteles im 19. Jahrhundert,
Hamburg: Boysen 1913; E. Bratuscheck, a.a.O., S. 1-14; 305-510; H. Bonitz, ,,Zur Erin-
nerung an Friedrich Adolf Trendelenburg”, a.a.0.; M. Mangiagalli, Logica e metafisica

Seiendes, Bewuftsein, Intentionalitit A 41

- am 16.01.2026, 08:44:34. op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

sche Untersuchungen? markieren den Ubergang von der »Philosophie
aus einem Prinzip« zu einer Philosophie, die sich stets mit den
Methoden und Ergebnissen der Einzelwissenschaften auseinander-
setzt, und leiten die zeitgendssische erkenntnis- und wissenschafts-
theoretische Bewegung ein.

Den Einzelwissenschaften ist Selbsténdigkeit und Reife anzu-
erkennen, die sie sich nach und nach erkdmpft haben und durch ih-
re konkreten Forschungsergebnisse gerechtfertigt sind. Anderer-
seits erwichst aus der Entwicklung der Einzelwissenschaften das
Bediirfnis nach Offnung ihrer eng gesteckten Grenzen, um Einblick
in jenes »Ganze« zu erlangen, durch das allein den einzelnen, in
den verschiedensten Forschungsbereichen verstreuten Erkenntnis-
sen ein Sinn gegeben werden kann. Denn indem sich die Einzelwis-
senschaften auf Erfahrung und Induktion stiitzen, treten sie unver-
meidlich in ein wechselseitiges Verhaltnis und arbeiten immer kom-
plexere Begriffsgeflige aus, in die sie die einzelnen Erfahrungstatsa-
chen einordnen.? Die Wissenschaften werden somit dazu gefiihrt,
ihre engen Grenzen zu erweitern, um ihre Inhalte in einem grofe-
ren, sie alle umfassenden Ganzen in Einklang zu bringen. Dieses
organische Ganze ist die Philosophie, die »Wissenschaft der Idee«.4

Die Philosophie behalt dadurch den Blick auf das »Ganze«, das
ja letztes Ziel ihrer Bestrebungen ist.> Doch anstatt hier ihren Aus-
gangspunkt zu nehmen und somit Gefahr zu laufen, sich durch das
Ganze blenden zu lassen, erreicht sie dieses auf analytischem Weg,
indem sie vom Teil ausgeht. Die einzelwissenschaftlichen Erkennt-
nisse finden somit ihren Platz in einem immer deutlicher umrisse-
nen Ganzen, wobei der Spekulation nach und nach der Boden ent-
zogen wird.6

nel pensiero di F.A. Trendelenburg, Milano: CUSL 1983; K.Ch. Kéhnke, a.a.0., S. 23-57;
257-272. Zur »Schule« Trendelenburgs vgl. P. Petersen, a.a.0., S. 199-206. Zum Ver-
héltnis Brentano-Trendelenburg vgl. EW. Orth, ,Metaphysische Implikationen der
Intentionalitat. Trendelenburg, Lotze, Brentano”, Brentano Studien 7 (1997), S. 15-30.

2 Berlin: Bethge 1840; Leipzig: Hirzel 21862; *1870; photomech. Nachdruck der 3. Aufl,
Hildesheim: Olms 1964. Im folgenden wird aus dieser Auflage zitiert (Abkiirzung: LU).
3LU, LS. 4f.

4 »Aus diesem nothwendigen Streben und Gegenstreben entspringt die Philosophie,
welche, wenn anders die Idee auf den bestimmenden Gedanken des Ganzen in den
Theilen und des Allgemeinen in dem Besondern geht, Wissenschaft der Idee heissen
mag.« Ebda., 5. 5.

5Ebda., S. 1.

6 »Was sich in den einzelnen Untersuchungen ergiebt, wird nicht ein Einzelnes blei-

42 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Diese Auffassung der philosophischen Wissenschaft behailt
zwar Ziige der Romantik bei, bricht aber eindeutig mit dem Schema
der »Philosophie aus einem Prinzip«, da sie die Vorgehensweise
und Ergebnisse der Einzelwissenschaften als einzig berechtigten
Ausgangspunkt der Philosophie ansieht.” Dies bedeutet allerdings
nicht, daB die Philosophie eine blofe ,, Ausweitung” der Einzelwis-
senschaften darstellt, denn diese geben ihr lediglich den Kurs an,
und zwar in ontologischer als auch methodologischer Hinsicht: Be-
trachtet man die einzelnen Forschungsgegenstinde in ihrer Bezie-
hung zum Seienden im allgemeinen, so kommt man zur Metaphy-
sik; wird die Methode der einzelnen Wissenschaften thematisiert,
so gelangt man zur Logik.?

Denn alle Wissenschaften sind, trotz unterschiedlicher kon-
kreter Anwendung, durch ein gemeinsames methodologisches In-
strument verbunden: durch die Logik, die als universelle Grundla-
ge allen Wissens gilt. In der Philosophie kommt dieses Instrument
zur vollen Geltung:® Da die Philosophie die stillschweigend voraus-

ben, wie eine eingelegte Episode, sondern soll vielmehr in die Handlung des Ganzen
eingreifen. Die Reihe der Untersuchungen soll den Kreis der logischen Fragen durch-
laufen und eine Ansicht der ganzen Wissenschaft zu gewinnen streben.« Ebda., S. 3.

7 »Wo es noch keine anderen Wissenschaften giebt, da giebt es auch eigentlich noch
keine Philosophie.« Ebda., S. 5. Vgl. LU, II, S. 454: »Auf diese Weise werden zwar die
vereinzelten Wissenschaften in ihren geschichtlichen Gestalten von der grundlegen-
den Wissenschaft der Logik und Metaphysik vorausgesetzt, aber die philosophischen
Disciplinen gehen in ihrer Gliederung aus dieser hervor. Die Logik und Metaphysik
greifen also nicht in die philosophischen Disciplinen vor, sondern in die empirischen
zuriick.« Trendelenburg hatte schon in seiner Geschichte der Kategorienlehre (in: F.A.
Trendelenburg, Historische Beitriige zur Philosophie, 1. Bd., Zwei Abhandlungen: I. Ari-
stoteles Kategorienlehre; 1L Die Kategorienlehre in der Geschichte der Philosophie, Berlin:
Bethge 1846; photomech. Nachdruck, Hildesheim: Olms 1979; Abkiirzung: GK), S. 197
dhnlich argumentiert: »Eigentlich giebt es da noch gar keine Philosophie, wo es noch
keine einzelnen Wissenschaften giebt.«

8 »In jeder Wissenschaft finden sich zunachst nach zwei Seiten Elemente, welche auf
gleiche Weise dem Theil wie dem Ganzen angehéren oder im Besondern die Macht
eines Allgemeinern offenbaren. Der besondere Gegenstand jeder Wissenschaft thut
sich als die Verzweigung eines allgemeinen Seins und die eigenthiimliche Methode
thut sich als eine besondere Richtung des erkennenden Denkens, des Denkens iiber-
haupt, kund. Jene Beziehung fithrt von jeder Wissenschaft aus zur Metaphysik und
diese Beziehung zur Logik.« LU, L, S. 6.

?»Im Sinne der verschiedenen Methode spricht man wol von der eigenthiimlichen
Methode einzelner Wissenschaften, von der Logik der Mathematik, der Naturwissen-
schaft, der Jurisprudenz. Auf den verschiedenen Wegen aussert sich indessen nur das
Eine Denken, welches vielgestaltig sich immer dem Gegenstand anschmiegt, um ihn
zu erfassen. In den Wissenschaften wird dem Einen Denken nur ein verschiedener

Seiendes, Bewultsein, Intentionalitit A 43

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

gesetzten methodologischen Grundlagen aller Wissenschaften unter-
sucht, erweist sie sich als »Theorie der Wissenschaft«1® und somit
auch als jene »grundlegende Wissenschaft (philosophia fundamentalis)«,
in der sich die Einheit von Logik und Metaphysik verwirklicht.!!

Diese Auffassung der philosophischen Wissenschaft tragt zwar
Herbartsche Ziige, geht aber eindeutig auf Aristoteles, namlich auf
dessen »Erste Philosophie«, zuriick. Die Notwendigkeit, die Ergeb-
nisse der Einzelwissenschaften auf einer hoheren Ebene zu verei-
nen, und zwar nicht nur in logisch-methodologischer Hinsicht, son-
dern auch inhaltlich-ontologisch, fiihrt Trendelenburg zur

Frage, was das allgemeine durch alles durchgehende Seiende sei, und es
liegt in ihr das Motiv zu einer philosophischen Wissenschaft, welche Ari-
stoteles erste Philosophie und die Spiteren nach Massgabe der in den ari-
stotelischen Schriften angenommenen Reihenfolge Metaphysik nannten.?

Die Metaphysik hat im Unterschied zu den Einzelwissenschaften,
die sich nur mit einem Ausschnitt der Wirklichkeit beschaftigen
und diesen unter einem bestimmten Blickpunkt untersuchen, »das
Seiende als Seiendes und was dem Seienden als solchem zukommt«
zum Gegenstand.® Als Universalwissenschaft, als Wissenschaft des
in allen Wissenschaftszweigen »thétigen« Seienden, zielt die Meta-
physik auf das erste Prinzip der in den einzelnen Wissenschaftsge-
bieten vorhandenen Erkenntnisse. Sie biirgt somit fiir die Einheit
des Wissens, da in der Einheit des Seienden die Garantie fiir die
Zusammengehorigkeit der Einzelerkenntnisse liegt.

Antrieb gegeben, immer neue Kiinste zu erfinden, welchen sich der Gegenstand wie
gefangen ergeben muss. Aber durch alle geht nur Eine Kunst hindurch und in allen
offenbart das Denken sein mit sich selbst einiges, sein durch wenige Mittel machtiges
Wesen.« Ebda., S. 9. Trendelenburg kommt somit zu folgendem Schluf}: » Auf solche
Weise fiihrt [...] jede Wissenschaft auf die Logik, auf die Untersuchung des Denkens,
das erkennend Wissenschaften erzeugt.« Ebda., 5. 10.

10 Dieser Ausdruck nimmt den Begriff der Wissenschaftstheorie schon vorweg, den
Trendelenburgs Schiiler Eugen Diihring im Jahre 1878 (Logik und Wissenschaftstheorie,
Leipzig: Reisland 1878) mit klarem Bezug auf seinen Lehrer pragte. »Wissenschafts-
theorie« in seinem Sinne bedeutet eine scharfe Abgrenzung von der Wissenschaftslehre
Fichtes. Vgl. K.Ch. Kéhnke, a.a.0., S. 38, 444 Anm. 9.

1 »Weil alle Disciplinen auf dem Grunde einer solchen Wissenschaft stehen und sich
stillschweigend auf Voraussetzungen aufbauen, welche sie allein zu erkennen be-
strebt ist: so ist eine solche Theorie der Wissenschaft (die Logik im bezeichneten wei-
tern Sinne) grundlegende Wissenschaft, philosophia fundamentalis.« LU, 1, S. 14.

2 Ebda., S.7.

'3 Ebda.

44 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am 16.01.2026, 08:44:34. op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel |I: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Auf solche Weise fithrt jede Wissenschaft auf die Metaphysik, welche das
Seiende als solches, das Allgemeine als Grund des besondern Gegenstandes
aufzufassen bemiiht ist.'

Diese metaphysische Perspektive stellt aber nur eine Seite solch ei-
ner »grundlegenden Wissenschaft« dar, in der die methodologische
mit der inhaltlichen Dimension unaufléslich verbunden ist. Diese
Wissenschaft kommt Platons Dialektik nahe, in der Logik und Me-
taphysik eins sind. Thre Platonische Farbung la@t sich an der Be-
zeichnung »Wissenschaft der Idee« festmachen, durch die sie Tren-
delenburg kennzeichnet, obwohl er sich schliefflich fiir den Aus-
druck »Logik im weitern Sinne« entscheidet, deren Analyse eben
die Logischen Untersuchungen zur Aufgabe haben.!® Sie ist jene »ar-
chitektonische Wissenschaft«, »welche auf die Ordnung des Gan-
zen, auf die Kritik der Methode, auf die Grenzbestimmung des
menschlichen Erkennens, auf die Harmonie einer letzten Weltan-
schauung gerichtet« ist.!6

§ 2. Logik und Erkenntnistheorie

Die Einheit von Logik und Metaphysik wird von der formalen Lo-
gik, wie sie Herbart und Drobisch von Kant ausgehend entwickeln,
in Frage gestellt."”

Trendelenburg klagt die formale Logik an, einen unberechtigten
Dualismus von Form und Inhalt, Denken und Gegenstand zu ver-
treten, der den erkenntnistheoretischen Anforderungen der Wissen-
schaftsentwicklung nicht gerecht wird. Denn ein rein formales Mo-
dell, das eine strikte Trennung von Denken und Gegenstand voraus-
setzt, ist das Ergebnis einer Fiktion, die willkiirlich die Bindung des
formalen Moments an den konkreten empirischen Kontext aufhebt.

Fiir Trendelenburg bleibt die Logikauffassung des Aristoteles
das unumstoflliche Modell, da sie logische und wirkliche Struktu-
ren zusammenhilt. Die formale Logik, die fiir sich die Bezeichnung
,aristotelisch” beansprucht, hat mit der von ihr vollzogenen abso-
luten Trennung von Form und Inhalt Aristoteles vollkommen mif3-

4 Ebda., S.9.

15 Ebda., S. 11f.

16 F.A. Trendelenburg, Kleine Schriften, 2 Bde., Leipzig: Hirzel 1871, I, 5. 301.
7LU,1,8S.16.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

45


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

verstanden.!® Denn Aristoteles” Anliegen ist es keineswegs, die
Formen des Denkens aus sich selbst heraus zu begreifen:!® Das
Identitdtsprinzip — weit davon entfernt, jene rein logische Tragweite
zu besitzen, die ihm die neuere Philosophie zuschreibt - sieht Ari-
stoteles als urspriinglich metaphysisches Prinzip an; die logische
Bestimmung der Wahrheit als blole Bejahung oder Verneinung im
Urteil findet fiir Aristoteles in den Dingen selbst, in ihrer Verbin-
dung oder Trennung, ihre letzte Begriindung; die modalen Begriffe
stellen fiir ihn keine blof formalen Bestimmungen des Urteils dar,
sondern Wurzeln in der Natur der Dinge selbst; und der Syllogis-
mus besteht fiir Aristoteles keineswegs in einem bloflen formalen
Verhiltnis der Begriffsmerkmale, sondern griindet im Mittelbegriff,
das dem Wesen der Sache entspricht.? Die These einer rein logi-
schen Vorgehensweise verdeckt den unleugbar empirischen Ur-
sprung jeder Erkenntnis, die sich durch die Verallgemeinerung von
Empfindungen und Anschauungen, ja von Vorstellungsinhalten,
die alle aus der konkreten Empirie stammen, entwickelt.

Diese Inhalte setzt die formale Logik stillschweigend voraus,
indem sie die Begriffe als »gegeben« annimmt und deren »Merk-
male« analysiert — sie sogar einer »Rechnung« unterzieht. Somit
héngt die formale Kohdrenz der syllogistischen Struktur nicht von
einer formalen Identitdt ab, sondern von der Kohirenz des Begriff-
sinhaltes.?! Mit ihrer ausschlieflichen Berufung auf die formale Ko-
hérenz hat sich die Logik die Moglichkeit verschlossen, die Induk-
tions- und Analogieschliisse, wie sie in den empirischen Wissen-
schaften zur Anwendung kommen, zu erkldren, und sich schlief3-
lich nicht als treibende Kraft, sondern eher als Hindernis fiir deren
Entwicklung entpuppt.??

8»Denn die formale Logik, die Logik Kants, hat gegen Aristoteles Riickschritte
gethan, indem sie — was Aristoteles in seinem groBen Sinne nie wollte - die Formen
des Denkens von allem Bezug auf den Gegenstand, in welchem das Denken eindringt,
isolierte und fiir sich betrachten zu kénnen meinte, aber dadurch dem realen Charak-
ter der aristotelischen Logik Eintrag that. Wir haben ihn herzustellen versucht und
dadurch Aristoteles den objektiven Forderungen der neuern Zeit naher geriickt.« F.A.
Trendelenburg, Erlauterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik, Berlin: Bethge
1842, 5. V. Vgl. LU, 1, S. 30.

19 An. post., 1, 33 (LU, I, S. 30).

2LU, 1, S. 31 Vgl. F.A. Trendelenburg, Elementa logices Aristotelicae. In usum scholarum ex
Aristotele excerpsit, convertit, illustravit F.A. Trendelenburg, Berolini: Bethge 1836, passim.
LU, 1,S.18-21.

2 Ebda., S. 29f.

46 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel |l: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Von hier aus erwéchst Trendelenburgs Bemiihen einer weiter
gefaiten Logikbestimmung, die eine psychologische Analyse der
Wahrnehmung - einschlieflich ihrer physiologischen Entstehungs-
bedingungen —2* miteinbezieht und schliefllich die Ziige einer »Er-
kenntnistheorie« annimmt.2* Trendelenburg betont die Notwendig-
keit einer »psychologischen Einleitung« zur Logik, die die konkrete
Entstehung unserer Begriffe untersucht. Dies ist flir ihn eine not-
wendige Voraussetzung, um folgende metaphysische Frage ange-
hen zu konnen: Wie kann der Begriff den Gegenstand decken und
dabei von den Dingen das Gesetz seiner Wahrheit erhalten??

Der Bezug zu Aristoteles wird hier ganz deutlich. Trendelen-

3 Trendelenburg zeigte groBes Interesse an den Forschungsergebnissen der zeitge-
nossischen Physiologie. Besondere Aufmerksamkeit zollte er den Untersuchungen
von Johannes Miiller, seines Lehrers und spateren Kollegen der Berliner Universitat.
Vgl. P. Petersen, Die Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Ari-
stoteles im 19. Jahrhundert, a.a.0., S. 167, 191; E. Bratuscheck, a.a.0., S. 377.

2 Vgl. K.Ch. Kohnke, a.a.O., S. 58ff.

% »Wenn der Begriff als fertig gefordert wurde, so kniipfte sich bald die Frage an, wie
entsteht denn der geforderte Begriff unserm Denken. Nach dieser Seite hin suchte sich
die Logik durch psychologische Einleitungen vorzubereiten. Wenn wiederum der Be-
griff den Gegenstand zu decken vorgab, wenn er dadurch von den Dingen das Gesetz
seiner Wahrheit ableitete: so fiihrte dies in metaphysische Fragen.« LU, I, S. 35. Was
die Genese der Begriffe anbelangt, stellt die Psychologie eine unumgéngliche Voraus-
setzung dar: »Die Kategorien sind Begriffe und konnen sich nicht anders bilden, als
Begriffe iiberhaupt. Es ist eine Untersuchung der Psychologie, welche Vorgange des
Selbstbewusstseins den Begriff erzeugen.« Ebda., S. 337. Auferdem schreibt Tren-
delenburg: »Wir vermogen Gegenstande zu unterscheiden, weil wir uns bewusst
werden konnen, welche andere Thatigkeiten oder welche andere Weisen derselben
von ihnen im Akte der Auffassung angesprochen wurden. [...] Die Wahrheit der Un-
terscheidung beruht darauf, dass sie sich lediglich durch die zu unterscheidenden Ge-
genstande fithren ldsst, und sie thut dies nur, indem sie den bildenden oder aufneh-
menden Thitigkeiten nachgeht. Sie hat mithin in ihnen ihre Norm, also nicht in sich
selbst, sondern ausser sich, und kann daher nicht ,,immanente Normen” in sich selbst
tragen, welche ihr Thun ,als Gesichts- oder Zielpunkte” leiteten und in dieser Ver-
richtung als Kategorien hervortraten.« Ebda., S. 339. Andererseits betont Trendelen-
burg die Notwendigkeit einer scharfen Trennung zwischen subjektiver Genese der
Begriffe und deren logischer Giiltigkeit: »Die Logik betrachtet nicht das Aufmerken
der Seele, nicht das Anschiessen der Vorstellungen, nicht das Gestalten und Durch-
leuchten, das den Begriff in der Seele vollendet, nicht diese subjektiven Momente,
sondern den objektiven Ursprung und objektiven Werth der Begriffe.« Ebda., 5. 337.
»Wo es sich, wie in der Logik und Metaphysik, um den objektiven Grund und Werth
der Kategorien handelt, tritt die Unterscheidung nothwendig zuriick.« Ebda., 5. 339.
»Als Ergriindung des subjektiven Denkens wird die Logik im genetischen System zu
einem Theil der Psychologie; aber als Erkenntnisslehre, als Theorie der Wissenschaft,
muss sie nicht bloss der Psychologie, sondern auch den Wissenschaften, welche dieser
vorangehen, zur Wegweiserin dienen.« LU, II, S. 454.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

47


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

burg beabsichtigt, die urspriingliche Einheit von Logik und Meta-
physik, die Einheit von Denken und Sein der klassischen, Aristote-
lischen Denkweise, wiederherzustellen. Fiir diese Einheit biirgt die
konkrete psychologische Genese unserer Begriffe, die ihre Entspre-
chung mit dem jeweiligen Gegenstand und somit deren metaphysi-
sche Tragweite garantiert.?

In Trendelenburgs Programm einer neuen, an Aristoteles ori-
entierten Erkenntnistheorie fliefen aber auch Schleiermachers Ge-
danken iiber das Verhiltnis von logischen und sprachlichen Struk-
turen? sowie jene »anthropologischen« und psychologistischen The-
sen ein, die aus Fries’ »neuer Kritik der Vernunft« und Benekes psy-
chologischem Empirismus stammen - denn all diese Ansitze beto-
nen die Unumgénglichkeit einer psychologischen Analyse der logi-
schen Grundstrukturen. Somit beriihrt sich Trendelenburgs Forde-
rung nach einem ,Zuriick zu Aristoteles” mit der ansetzenden neu-
kantianischen Bewegung, die ein »Zuriick zu Kant« verlangt.?®

Doch trotz gewisser Nahe ist Trendelenburgs Programm von
der neukantianischen Wiederaufnahme der Frage nach den »Bedin-
gungen der Moglichkeit der Erfahrung« zu trennen. Denn wihrend
der einsetzende Neukantianismus seine Aufmerksamkeit auf ein
transzendentales Ich richtet, wendet sich Trendelenburg zu jenen
»subjektlosen Urtheilen«, von denen aus sich die pradikative Struk-
tur des Urteils entwickelt.?? In der sie kundgebenden urspriinglichen

% Diesen Standpunkt hat nach Trendelenburg die gesamte philosophische Tradition
bis Christian Wolff vertreten. »Christian Wolff ist noch der Ansicht, dass die Griinde
der Logik aus Ontologie und Psychologie stammen und die Logik nur fiir den Gang
des Studiums diesen Wissenschaften vorangehe.« LU, I, S. 15.

¥ F. Schleiermacher, Dialektik, aus Schleiermachers handschriftlichem Nachlasse hrsg.
v. L. Jonas, Berlin: Reimer 1839; hrsg. v. R. Odebrecht, Leipzig: Hinrichs 1942; photo-
mech. Nachdruck, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976.

2B Vgl. W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin:
Weidmann 1923, S. 405ff.

# »Auf diese Weise ist das subjektlose Urtheil das Erste (z.B. es blitzt). Indem es sich
zum Begriff fixirt (z.B. Blitz), begriindet es das vollstandige Urtheil (z.B. der Blitz wird
durch Eisen geleitet), und das vollstandige Urtheil fasst seinen Ertrag von Neuem in
einen Begriff zusammen (z.B. Blitzleiter). So vervielfachen sich die logischen Vorgin-
ge, und indem sie sich einander befruchten, erzeugen sie bestimmtere Gestalten. So
viel iber Urtheil und Begriff, inwiefern sie sich zu einander verhalten, wie Thatigkeit
und Ding.« LU, 11, S. 238. Mit dem Problem der subjektlosen Urteile wird sich Brenta-
no intensiv auseinandersetzen. Wie auch Trendelenburg geht er von den Thesen des
Slavisten Franz Miklosich aus. Vgl. dazu F. Brentano, ,Miklosich iiber subjektlose Sit-
ze"” (1883), in: PeS 11, S. 183-196.

48 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Tatigkeit »unterscheiden wir Subjekt und Pradikat, jenes die Sub-
stanz, dieses die Thatigkeit derselben darstellend oder die Eigen-
schaft, die den Grundbegriff der Thétigkeit in sich tragt«.3

§ 3. Das Verhiltnis von Sein und Denken

Trendelenburgs starke Betonung der metaphysischen Dimension
der Logik richtet sich auch ausdriicklich gegen den Idealismus, der
die Logik auf eine Selbstentfaltung des Selbstbewufltseins zurtick-
fiihrt. Trendelenburg bemiiht sich vor allem, seine Logik von derje-
nigen Hegels abzugrenzen, von jener »voraussetzungslosen Logike,
die »nichts voraussetzen [will] als den nackten Begriff, der nur sich
besitzt«.3! Hegel will zwar den Gegensatz von Bewuftsein und Ob-
jekt liberwinden, verfehlt aber in Wirklichkeit dieses Ziel, da er sich
auf den Begriff eines reinen Denkens stiitzt, das alles andere als »vor-
aussetzungslos« ist, sondern vielmehr »verdiinnte und geschwachte
Anschauung«, die ihre empirische Herkunft nicht verleugnen
kann.? Gegen die Hegelsche These »Logisch ist der Anfang, indem
er im Element des frei fiir sich seienden Denkens, im reinen Wissen
gemacht werden soll«,** wendet Trendelenburg ein, daf8 selbst der
Begriff des reinen Denkens, des reinen Seins oder Nichts, aus einer
perzeptiv-anschaulichen Grundlage abstrahiert wird.3

Gegen die Einseitigkeit der Herbartschen Logik und Hegel-
schen Dialektik, die beide — aus entgegengesetzten Griinden - keine
kohidrente Verbindung zwischen Denken und Sein zustandebrin-
gen, fuhrt Trendelenburg an, inwieweit sich die entgegengesetzten
Pole Denken und Sein »verkniipfen« oder »vereinigen« und hierbei
jene »Ubereinstimmung des Denkens mit dem Sein« hervorbringen,
die die Erkenntnis ausmacht.3

0 LU, LS. 231,

NI, S.108.

32 Ebda., S. 109. Vgl. GK, S. 358.

3 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik. 1. Teil. Die objektive Logik, in: ders., Simtliche
Werke, Jubilaumsausgabe, hrsg. v. H. Glockner, 20 Bde., Stuttgart: Frommann 1927-
1930, IV, S. 71.

¥ »Das reine Sein als die reine Abstraktion ist daher nur zu verstehen, inwiefern das
Denken schon die Welt in sich besass und sich aus derselben in sich allein zuriick-
zog.« LU, 1, 5. 37.

% »Wie kommt das Denken zum Sein? Wie tritt das Sein in das Denken? Diese Frage
bezeichnen wir als die Grundfrage. Wenn die Wahrheit fiir die Uebereinstimmung

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 49

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Zu erkennen heifit immer ein Seiendes erkennen. Wiirde man
das Nichts erkennen kénnen, so miifite dieses als ein Seiendes gel-
ten. Denn das Seiende, insofern es Gegenstand des Denkens ist, tritt
immer als Gegensatz des Denkens hervor. Selbst das Denken, wenn
es sich selbst denkt, 16st sich als »gedachtes Denken, als Seiendes
fiir sich, von sich selbst ab. Es stellt sich somit die Frage, wie Den-
ken und Sein zur Deckung gebracht werden kénnen, wenn sie sich
doch urspriinglich als entgegengesetzte Pole gegeniiberstehen.%

In Wirklichkeit ist diese Unvertraglichkeit nur scheinbar; sie
stellt — um Herbarts Terminologie zu verwenden - eine »zufillige
Ansicht« dar. Denken und Sein sind zwar entgegengesetzt, doch kor-
relativ, bestehen also nur im Verhiltnis, das sie entgegensetzt und
zugleich auch unaufloslich verbindet. Wie es keine Definition des
Seienden gibt, die dieses nicht in Beziehung zum Denken setzt, so
kann man das Denken nicht ohne seine Beziehung zum Seienden de-
finieren. Es ist unmoglich, das eine Glied der Korrelation ohne das
andere bzw. unabhingig von deren »Vermittlung« zu bestimmen.

Dies wird im Scheitern von Herbarts Versuch deutlich, das
Sein als »absolute Position« zu bestimmen. Herbart lehnt sich hier-
bei an die Deutung des Seinsbegriffes an, die Kant in der Transzen-
dentalen Dialektik im Rahmen der Kritik des ontologischen Gottes-
beweises entwickelt: »Sein« — so Kant - »ist offenbar kein reales
Pradikat [...]. Es ist bloB die Position eines Dinges, oder gewisser
Bestimmungen an sich selbst.«¥ Fiir Herbart besteht die wahre
GroRe Kants darin, daR dieser »die alte Metaphysik« stiirzt und die
Absurditit des sie jahrhundertelang stiitzenden Prinzips entlarvt,
namlich die Trennung von Sein und Wesen, die Wolff paradigma-
tisch in seiner These des complementum possibilitatis zusammenfafte.
Kant hat als erster die Sinnlosigkeit der These gezeigt, nach der »die

des Denkens mit dem Sein erklart wird, so ist diese Frage in dem Worte Ueberein-
stimmung verdeckt. Wie bringt das Denken diese Uebereinstimmung hervor, und
zwar auf eine solche Weise, dass es selbst der Uebereinstimmung gewiss wird?« Eb-
da., S. 135.

% »Erkennen heisst immer ein Seiendes erkennen, wie schon in Plato’s Sophistes be-
merkt wird. Selbst wenn das Nichts erkannt werden soll, stellt es sich gleichsam als
ein Seiendes im Bilde vor uns hin - und wenn wir das Denken erkennen wollen, so
wird dies gedachte Denken als ein Seiendes fiir sich abgelost. Es tritt also im Erkennen
ein Gegensatz des Denkens und Seins hervor. Dieser Gegensatz bildet das Rathsel des
Erkennens, und ohne denselben wiirden wir nach der Maglichkeit des Erkennens gar
nicht fragen.« Ebda., S. 132.

¥ 1. Kant, KrV, B626.

50 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Méglichkeit mit ihrem Complemente zusammengefasst, das Wirkli-
che ausmachen sollte«, und erklart, »dass das Mogliche den Begriff,
das Wirkliche aber den Gegenstand und dessen Position bedeute«.3

Durch seine Bestimmung des Seins als »absolute Position« will
Herbart die Widerspriiche der Erfahrungsbegriffe aufheben. Um sie
in logisch kohdrenter Form neu zu bestimmen, entwickelt er eine
eleatische Seinsauffassung: Als »absolute Position« ist das Sein so-
wohl vom denkenden Subjekt als auch von jeglichem Objekt unab-
hidngig. Seine Qualitat ist absolut einfach und frei von jeglich posi-
tiver Bestimmung - als rein Denkbares ist das Seiende.*

Der Herbartschen Bestimmung des Seins als »absolute Positi-
on« setzt Trendelenburg entgegen, daf8 diese durch einen — wenn
auch negativen — Bezug zur Erfahrungs- und Erscheinungswelt ge-
wonnen wird und deshalb keine absolute, sondern nur eine relative
ist. Im Begriff der »absoluten Position« ist auflerdem ein Bezug auf
ein dieses Sein setzendes Subjekt impliziert:* Anstatt das Sein in
seiner absoluten Positivitdit und Abhéngigkeit darzulegen, schreibt
Herbart letztlich der Subjektivitit die Aufgabe zu, das Reale zu set-
zen und zu bestimmen, wodurch sein Abrutschen in den Idealis-
mus unvermeidlich ist.#!

In diese Aporie verfallt unvermeidlich jede Auffassung, die ei-
ne absolute Trennung von Sein und Denken vertritt.#? Ebenso wi-

3 .F. Herbart, Allgemeine Metaphysik nebst den Anfingen der philosophischen Naturlehre.
Erster, historisch-kritischer Teil, in: ders., Sdmmtliche Werke, hrsg. v. G. Hartenstein, 12
Bde., Leipzig: Voss 1850-1852, III, 5. 118. Vgl. Kant, KrV, B627.

¥ LU, I1,5.175-189.

40 »Inwiefern im Gegensatze des Scheins das Sein von unseren Gedanken unabhiangig
ist, bedeutet das Sein die von Seiten des Vorstellenden unbedingte absolute Position.
Das heisst nicht mehr und nicht minder, als dass das Seiende von dem Vorstellenden
gesetzt werden muss. Was dies nun aber sei, das ist darin gar nicht gesagt. Es kann
begrenzt sein — warum sollte nicht ein Begrenztes schlechthin kénnen gesetzt werden?
- ja es wird begrenzt sein miissen, da absichtlich und von vorn herein die Vielheit des
Seienden offen gelassen wird. Es lasst sich denken, dass sich das Ding in dem Akte
der absoluten Position selbst beschrankt. Wenn dies der Fall ist, so liegt in dieser Be-
grenzung und Selbstbeschrankung, die die Natur der Sache ausmacht, die abweisen-
de Negation urspriinglich und ist nicht erst auf Umwegen durch das zusammenfas-
sende Denken herbeigeholt und hineingetragen.« Ebda., S. 177.

41 »Fragt man weiter, so ist in der absoluten Position schon der Setzende mitgedacht,
der doch selbst ein Seiendes sein muss. Das Sein wird also nicht unabhingig aus sich
selbst bestimmt, sondern indem es sich selbst voraussetzt, wird zur Erklirung ein
Verhiltniss zu der Thatigkeit des Gedankens herbeigezogen.« Ebda., S. 134.

42 Einen &hnlichen Fehler macht Descartes, der Leib und Seele als getrennte Substan-
zen betrachtet, da sie »durch logische Abstraktion klar und deutlich fiir sich kénnen

Seiendes, Bewufitsein, Intentionalitit A~ 51

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

derspriichlich ist aber auch die These ihrer vollstaindigen Identitat,
wie sie paradigmatisch Hegels Dialektik verkorpert.#* Die ver-
meintliche Identitidt von Sein und Denken gewinnt Hegel auf Ko-
sten eines Grundirrtums. Er behauptet eine Selbstbestimmung des
reinen Denkens, die zugleich »Selbsterzeugung« des Seins ist, ein
voraussetzungsloses Denken, das von sich aus die Seinsmomente
erzeugt. In Wirklichkeit ist solch eine »Erzeugung« nur deshalb
moglich, weil das Denken - weit davon entfernt, voraussetzungslos
zu sein — schon die Welt besitzt, von der es blof abstrahiert. Der ab-
solute, voraussetzungslose Anfang, auf den sich Hegel beruft, ist
alles andere als absolut, denn er enthilt latent jenen Dualismus in
sich, den er hétte aufheben sollen.#

Sowohl die These der absoluten Trennung als auch die der ab-
soluten Identitat fithren zu einem Widerspruch. Gegen die These
der Identitit kann man nur den Dualismus ins Feld fiihren, vor
dem man sich nicht »scheuen« braucht. Der menschliche Geist ist
kein absoluter, gottlicher, selbsterzeugender; er ist vielmehr ein
endlicher Geist, der von den Reizen und Eindriicken lebt, die er
empfangt. Nur von hier aus 148t sich das Empfangene zu einem
selbstandigen, geistigen Besitz umformen.*

Denken und Sein, als korrelative Begriffe, sind nicht auferhalb
des sie entgegensetzenden, zugleich aber auch unaufléslich verbin-
denden Verhiltnisses denkbar. In diesem Sinne ist der Gegensatz
von Sein und Denken zwar nicht aufzuheben, beinhaltet aber auch
keinen absoluten, sondern nur einen relativen Gegensatz. Gerade
weil sie sich zueinander korrelativ verhalten, miissen Sein und
Denken an einer gemeinsamen, urspriinglichen Struktur bzw. Té-
tigkeit teilhaben, von der sie blof3 Teilaspekte darstellen.

gedacht werden«. Ebda., S. 325. Die okkasionalistische Losung des Leib-Seele-Pro-
blems durch Geulincx stellt eine Radikalisierung dieses Grundirrtums dar, der »sich
durch die Systeme fortgepflanzt« hat. Durch ein »Irrthum der Abstraktion« ist somit
die urspriingliche lebendige Verbindung zwischen Subjekt und Objekt, Denken und
Sein, verlorengegangen. Ebda., S. 138.

#Vgl. auch Trendelenburgs Stellungnahme gegen die Identitatsauffassung von Sein
und Denken bei Spinoza (LU, II, S. 483ff.), Schelling (Historische Beitrige zur Philoso-
phie, a.a.0., I, S. 12) und Schleiermacher (ebda., S. 31ff.).

# »Denn um zu abstrahiren, muss etwas vorausgesetzt sein, von dem man abstrahirt.
Das reine Sein als die reine Abstraktion ist daher nur zu verstehen, inwiefern das
Denken schon die Welt in sich besass und sich aus derselben in sich allein zuriick-
zog.« LU, I, 5. 37.

45 Ebda., S. 135.

52 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Durch Aristoteles sowie durch die neueste sinnesphysiologische
Entdeckung - das Gesetz der spezifischen Sinnesenergie ~ angeregt,
erblickt Trendelenburg diese urspriingliche Tétigkeit in der Bewe-
gung. Sie stellt jenes Urprinzip dar, das sowohl in den Phdnomenen
der dufleren, physikalischen Welt als auch in der Denktdtigkeit, in
ihren Wahrnehmungs- und Aufmerksamkeitsprozessen, in der Bil-
dung von Begriffen und deren Organisation wirksam ist. Wie sich
fiir Aristoteles aktualisiertes Sinnesvermdgen und aktualisiertes Sin-
nesobjekt, aktualisiertes Verstandesvermogen und aktuell gedachtes
Intelligible vollkommen decken, da sie nur Aspekte einer in sich ein-
heitlichen »Energie (€vépyeia)« sind, so verwirklicht sich auch fiir
Trendelenburg die Erkenntnis, d.h. die Ubereinstimmung von Den-
ken und Sein, im Zusammentreffen zweier Bewegungen oder Tatig-
keiten: diejenige des Objekts und diejenige seiner Auffassung in der
Vorstellung.# Physikalische Bewegung und Vorstellungstatigkeit
stellen bloff unterschiedliche Formen einer einzigen Grundtatigkeit
dar, namlich der »construktiven Bewegung«, deren Wesensmerkmale
die Einfachheit, Urspriinglichkeit und Allgemeinheit sind.

Der Vorrang, den Trendelenburg der Bewegung zuschreibt,
verdeutlicht, wie stark sein Denken noch dem Idealismus verhaftet
ist. Doch findet das Bewegungsprinzip bei ihm eine ganz neue me-
thodologische Anwendung. Der dialektischen Methode Hegels stellt
Trendelenburg namlich die »genetische Methode« entgegen, die auf
die Hervorhebung der Entwicklung, der »Genese« der Erfahrungs-
gegenstande in der organischen Weltstruktur zielt. Die Bewegung
wird somit nicht willkiirlich oder als bloSes Postulat eingefiihrt,
sondern in ihrer konkreten Wirkung in der Erscheinungs- und Er-
fahrungswelt dargelegt.

Schon dieser Uberblick zeigt die Komplexitit von Trendelen-
burgs Denken, das der erkenntnistheoretisch dualistischen Grund-
struktur Kantscher Pragung eine monistisch realistische, metaphy-
sische Auffassung hinzufiigt, und zwar mit dem Ziel, den erkennt-
nistheoretischen Dualismus aufzuheben. Trendelenburgs »Ideal-Rea-
lismus«¥ will als kohdrente und gewissermaflen endgiiltige Neu-
belebung des Realismus in der neuzeitlichen Philosophie verstanden

4 »In der sinnlichen Wahrnehmung wird der Gegenstand ergriffen; in dem Akte des
Sehens geht die Energie der Farbe und des Auges zusammen.« Ebda.

47 Vgl. das letzte Kapitel der Logischen Untersuchungen: »Idealismus und Realismus«,
LU, 11, 5. 511-529.

Seiendes, Bewuftsein, Intentionalitit A-

- am16.01.2026, 08:44:34, op

53


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

werden, und zwar als systematische Synthese, die zwischen er-
kenntnistheoretischen und metaphysischen Ansitzen vermittelt.

§ 4. Trendelenburgs Verhiltnis zu Kant

In diesem Kontext ist Trendelenburgs Auseinandersetzung mit
Kants Kritizismus zu verstehen. Er wiirdigt Kants kritische Be-
handlung des Erkenntnisproblems als Stiitze des gesamten Wis-
sensgebaudes. In dieser Fragestellung stellt Kant ein »dauerndes
Vorbild« dar, so daf »man, wo es sich um die Principien, die ei-
gentliche Aufgabe der Philosophie handelt, nie vor Kant vorbeige-
hen« darf.* Trendelenburg teilt jedoch nicht dessen Ablehnung der
Metaphysik, die er nicht als unvermeidliche Folge des Kritizismus
ansehen will. Schon wiahrend seiner Studienjahre richtet Tren-
delenburg sein Augenmerk auf die ersten beiden Abteilungen der
Kritik der reinen Vernunft, die er stets als Grundlage fiir die Beant-
wortung jener erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Fragen
ansieht, zu der die Philosophie durch die Entwicklung der Einzel-
wissenschaften gelangt. Er neigt aber niemals zu einer metaphysi-
schen - realistisch oder idealistisch gepragten — Deutung der Kritik
der reinen Vernunft und raumt somit auch der Transzendentalen Dia-
lektik keine Sonderstellung ein.

Trendelenburg priift Kants kritische Philosophie an seinem
stark ausgepragten Aristotelismus. Auf dieser Basis entwickelt Tren-
delenburg seinen Begriff des A priori und gelangt zu einer Auffas-
sung des Verhiltnisses zwischen Sinnlichkeit und Verstand, die
somit den bei Kant vorhandenen subjektivistischen Gefahren ent-
geht. Trendelenburgs Aristotelismus rdumt ndmlich dem Subjekti-
vismus keinen Platz ein.* Die Auffassung der Bewegung als »le-
bendiges Mittelglied« zwischen Denken und Sein macht eine aprio-
rische Erkenntnis moglich, die in der Erfahrung stets nachweisbar
ist. Indem sich Trendelenburg den Aristotelischen Gedanken eines
anschaulichen Denkens, einer abstrahierenden Anschauung zu ei-
gen macht, zeigt er dessen enge Bindung an die Rezeptivitat der
Empfindung. In der intellektuellen Tatigkeit kommt jenes A priori

# F.A. Trendelenburg, Historische Beitriige zur Philosophie, a.a.O., III, 5. 171f.
49 »Es ist der spannende Nerv in allem Erkennen, dass wir das Ding erreichen wollen,
wie es ist; wir wollen das Ding, nicht uns.« LU, I, 5. 163.

54 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am 16.01.2026, 08:44:34. op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel Il: Der »nldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

zur Geltung, das auch im A posteriori nachgewiesen werden kann,
da es schon in jenem Akt tatig ist, »in welchem sich der Geist das
Aeussere aneignet«.® Aus der Bewegung, die der Erfahrung vor-
ausgeht und somit Raum und Zeit als apriorische Anschauungs-
formen begriindet, die nicht nur subjektive, sondern auch objektive
Geltung haben, lassen sich die Kategorien, d.h. die apriorischen Er-
fahrungsgegenstande ableiten.

Somit erhalt der Gegenstandsbegriff, auf den der Begriff des A
priori angewendet wird, eine neue Bedeutung. Es handelt sich nicht
mehr um Kants Gegenstand, der sich bedenklich dem »Schein« nd-
hert.5! Trotz des letztlich dualistischen Ausgangspunktes der Logi-
schen Untersuchungen kommt Trendelenburgs Gegenstandsbegriff
demjenigen des Aristoteles nahe; zum Objekt steht das Subjekt in
unmittelbarer Beziehung, also in einem Verhiltnis, das jenen Inten-
tionalitatsgedanken vorbereitet, den schlieSlich Brentano erneut in
die zeitgendssische Philosophie einfiihrt.

Trendelenburgs Wiirdigung von Kants kritischer Philosophie
hindert ihn also nicht daran, Metaphysik zu betreiben. Seine Meta-
physik gestaltet sich im Aristotelischen Sinne als Hohepunkt des ge-
samten Wissenschaftssystems. Kants Dualismus von physischer und
moralischer Welt hebt Trendelenburg in einer organischen Weltan-
schauung auf, die sich nach und nach vom Physikalischen zum Bio-
logischen bis hin zum Hoéhepunkt des Ethischen erhebt, das nicht
mehr durch die mechanische Kategorie der wirkenden Ursache be-
herrscht wird, sondern durch die teleologische Kategorie des Zwecks.

§ 5. Die Kategorienlehre

Trendelenburgs Verschrankung von Aristotelischen und Kantschen
Gedanken zeigt sich in der Ausarbeitung seiner Kategorienlehre —

50 »Im Aufnehmen und Empfangen selbst liegt eine Thatigkeit; und diese, wenn auch
von aussen angeregt, doch nie von aussen gegeben, ist selbst apriorisch, eine ur-
spriingliche Thitigkeit des Geistes. Schwerlich ist diese eine neue. Soll die Bewegung
den Gegensatz des Denkens und Seins vermitteln, so muss sie gerade in dem Akte
thatig sein, in welchem sich der Geist das Aeussere aneignet. Das a priori muss daher
selbst in dem a posteriori nachgewiesen werden kénnen; und es wird eine Probe unse-
rer Ansicht sein, ob sich die Bewegung (das Spontane) als der wesentlich mitwirkende
Grund in der Thitigkeit der Sinne (dem Receptiven) wiederfinde.« Ebda., S. 238.

5t Vgl. GK, S. 292ff.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

55


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

einer Tafel der Seinsbedeutungen, die seiner neuen, von Hegel ab-
weichenden Auffassung der Einheit von Logik und Metaphysik
entspricht. Trendelenburg entwickelt namlich seine Kategorienlehre
in kritischer Auseinandersetzung mit den Theorien von Aristoteles,
Kant und Hegel, die fiir ihn die wichtigsten Beitrage zum Kategori-
enproblem innerhalb der Philosophiegeschichte liefern.5?

All diese Theorien weisen Schwichen und Schwierigkeiten auf.
Aristoteles, der seine Kategorien anhand von Sprachanalysen be-
stimmt, betrachtet die Kategorien als die hochsten Formen der Pradi-
kation, in denen entsprechende logische Verhaltnisse zum Ausdruck
kommen. Er erklart aber nicht, wie die so gewonnenen Kategorien
auch eine reale Bedeutung beanspruchen konnen. Thre reale Trag-
weite wird von Aristoteles einfach vorausgesetzt, da ihr begriffli-
cher Ursprung nicht mit ihrer realen Genese parallel verlduft.53

Kants Kategorien sind als »Stammbegriffe des reinen Verstan-
des« bloBe Verstandesfunktionen, die keine direkte Bindung an die
sinnliche Rezeptivitit aufweisen. Er versucht, diese Schwierigkeit
durch die Lehre des transzendentalen Schematismus zu umgehen,
die allerdings die Anwendung der Kategorien nur in zeitlicher und
nicht in rdumlicher Dimension erlaubt.>

Hegels Vorhaben, die Auffassung der Kategorien als rein sub-
jektive Formen zu vermeiden und sie als Prinzipien zu deuten, in
denen sich die Einheit von Denken und Sein verwirklicht, geht nur
scheinbar auf den klassischen, Aristotelischen Kategorienbegriff zu-
riick. Denn wihrend fiir Aristoteles die Kategorie eine Grundbe-
stimmung der transzendenten Wirklichkeit darstellt, die dem Sub-
jekt intentional identisch ist, wird sie im Idealismus eine dem reinen
Denken immanente Wirklichkeit, von dem sie erzeugt wird.5

Trendelenburg greift in seiner Stellungnahme zur Kategorien-
frage die Bewegung auf, in der die Kategorien ihren Ursprung ha-

52 Ebda., S. 362. Vgl. LU, I, 5. 332-336; GK, S. 209-217, 268-297, 335-362.

3 GK, S. 187ff., 216f.

LU, 1,S. 333f., 377(f.

% »Die Kategorien sind die Selbstbestimmungen des Denkens zum Sein; es sind die
ewigen Begriffe, welche den Dingen zu Grunde liegen. Die Kategorien wurzeln also in
dem der Natur nach Frithern. Das Metaphysische und das Logische ist daher eins ge-
worden. Aber das reine bildlose Denken, die Hypothese dieses ganzen Versuchs, ist
vergeblich. Das Denken, aus dem die bildende Anschauung stammt, kann seine
Grundbegriffe nicht aus dem Grau reflectirender Abstractionen und deren sich verwi-
schenden Combinationen schopfen, zumal diese schon die Anschauung vorausset-
zen.« GK, S. 363.

56 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel Il: Der »ldeal-Realismus« von F.A, Trendelenburg

ben und von der sie somit ableitbar sind. Da sie aus der Bewegung
hervorgehen, sind die Kategorien »reale« Begriffe, d.h. durch sie
driickt das Denken das Wesen der Dinge aus. Von den realen Kate-
gorien sind die »modalen« zu unterscheiden, »welche Momente aus
der erkennenden Thatigkeit als solcher zum Inhalt haben«.%

Die Deduktion der Kategorien erfolgt aus der (wirkenden)
Kausalitat, die als konstituierendes Prinzip der Bewegung gilt. Die
wirkende Ursache stellt das allgegenwiértige Prinzip dar, das so-
wohl die physikalische als auch die psychische Welt durchdringt
und das Verhiltnis »der erzeugenden Thatigkeit zu der erzeugten
Grosse« darstellt.” Die »Erzeugnisse« bzw. »Produkte« der Bewe-
gung sind eben die Kategorien.

Trendelenburgs Kategorienlehre zeichnet sich durch ihre me-
reologische Pragung aus, d.h. durch ihre Tendenz, das traditionelle
Substanz-Akzidens-Verhilinis als Teil-Ganzes-Verhaltnis zu inter-
pretieren. Durch diese mereologische Deutung sucht er, eine neue
Antwort auf die Frage nach dem Verhiltnis von Einheit und Viel-
heit zu finden, das Herbart und Kant unzutreffend bestimmen.

Fiir Herbart besteht einer der Hauptwiderspriiche der Erfah-
rung im Begriff des Dinges mit mehreren Eigenschaften. Das Reale,
das er als »absolute Position« auffafit, muf8 absolut einfach gedacht
werden und schliefit somit jene Mannigfaltigkeit aus, die die Erfah-
rungswelt aufweist. Herbart greift hier auf seine sogenannte Me-
thode der Beziehung zuriick: Die Vielheit betrifft blof§ unser Den-
ken des Dinges und nicht das Ding als solches, das als Reales ab-
solut einfach ist. Ein Ding weist verschiedene Merkmale nur in sei-
nen Beziehungen zu anderen Realen auf; diese mannigfachen Be-
ziehungen stellen aber lediglich »zufillige Ansichten« dar, die die
absolute Einfachheit der Realen als solcher nicht antasten.

In der Sicht Trendelenburgs lost Herbart dadurch das Problem
aber nicht. Denn Ding und Eigenschaften zu trennen und gemaf
der »Methode der Beziehung« die blofle Mannigfaltigkeit der Ver-
hiltnisse zwischen absoluten Realen zu behaupten, hebt den Wi-
derspruch nicht auf, sondern erschwert ihn. Es ist notwendig, die

% »Im Vorangehenden ist die Bewegung als bildend und nachbildend aufgefasst.
Wenn daher aus ihr Grundbegriffe entspringen, so werden diese reale Kategorien sein,
d.h. solche, durch welche das Denken das Wesen der Sachen ausdriicken will, im
Unterschiede von den modalen Kategorien d.h. von solchen Grundbegriffen, welche
Momente aus der erkennenden Thitigkeit als solcher zum Inhalt haben.« LU, I, S. 336.
57 Ebda., S. 340ff.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

57


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Allmacht des Identitatsprinzips einzuschranken und die Einheit des
Verschiedenen, die Einheit in der Vielheit zu verstehen.

Die zweite polemische Zielscheibe von Trendelenburgs Kate-
gorienlehre stellt Kants Auffassung des Einheit-Vielheit-Verhalt-
nisses dar. Denn bei Kant wird die vereinheitlichende Funktion ge-
rade von den Kategorien ausgeiibt, die das in der Sinnlichkeit ge-
gebene Material zur Einheit bringen. Diese Einheit ist jedoch der
synthetischen Einheit der Apperzeption, dem »Ich denke« unterge-
ordnet, das somit als die absolute Einheit gilt, auf die sich letztlich
jede Mannigfaltigkeit bezieht. Gegen diese These von Kant, der die
Einheit auf ein subjektives Prinzip zuriickfiihrt, fithrt Trendelen-
burg die vermittelnde Tétigkeit der Bewegung an.

Die Bewegung erzeugt die Vielheit, aber die fixirte Bewegung ist die Ein-
heit der Vielheit. Die logische Einheit ist die umspannenede Form, welche
die Theile zum Ganzen begreift. [...] Wenn die Bewegung der Ursprung der
Dinge und Vorstellungen ist, so ist nicht die Einheit in der Vielheit ein Wi-
derspruch, sondern vielmehr die Einheit ohne Vielheit wire es. [...] So er-
giebt sich die logische Einheit als ein Gegenbild des realen Ganzen. Beide
werden durch die Bewegung erzeugt.s

Im Aristotelischen Sinne bezeichnet Trendelenburg diese Einheit
der Vielheit, die Beziehung des Mannigfaltigen zum Einen als Inhi-
renzverhdltnis. Dieses Verhiltnis kann in doppelter Hinsicht ge-
deutet werden: logisch und real. Die logische Perspektive zeigt sich
im Urteil, die reale im »Verhiltniss der Theile zum Ganzen, der Ei-
genschaften zum Dinge [...], der Accidenzien zur Substanz«.%

§ 6. Der Zweck

Trendelenburg bereichert seine Kategorienlehre, indem er das »le-
bendige Mittelglied« der Bewegung unter dem Gesichtspunkt des
Zweckes - also teleologisch — untersucht. Der Zweck zeigt sich in
den physiologischen Wahrnehmungsprozessen, in den biologischen
Vorgdngen und ganz allgemein in den Entwicklungsprozessen der
Natur. Er stellt jenes Prinzip dar, das als Ganzes die Ordnung und
Struktur der Teile erklrt.

Die Kategorialanalyse geht somit iiber die Grenzen der wir-

¥LU,1S. 362f.
% Ebda., S. 364.

58 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

kenden Ursache hinaus und erblickt in der urspriinglichen Tatigkeit
der Bewegung eine andere Form der Kausalitat: die Endursache.
Diese verhilt sich zur wirkenden Ursache wie das Ganze zu seinen
Teilen: »Hiernach erzeugt die wirkende Ursache das Ganze aus den
Theilen, und umgekehrt der Zweck die Theile aus dem Ganzen.«%
Die Polaritat von Denken und Sein, die durch die Bewegung ver-
mittelt wird, kann deshalb von zwei Seiten aus betrachtet werden:
»Entweder wirkt das Sein auf das Denken, die Sache auf den Be-
griff, oder das Denken auf das Sein, der Begriff auf die Sache«.¢!

Das Sein wirkt auf das Denken als dessen causa cognoscendi,
aber auch das Denken wirkt auf das Sein ein, ndmlich indem »der
Begriff in den Vorgang des Werdens eingreift«.2 Der Zweck be-
dingt die Organisation und Entwicklung der Wissenschaften »als
ein zweites a priori«, und zwar dort, wo eine Erklarung durch blofe
wirkende Ursache scheitert. Nur durch den Zweck 148t sich jene ho-
here Einheit herstellen, die selbst »wirkende Thétigkeiten, die aus
einander laufen, mannigfaltige Richtungen, die sich bis zum Gegen-
satz entzweien« im System der Natur zu einem Ganzen verbindet.®*

Der Zweck ist keine wissenschaftstheoretische Struktur, die
der Geist in die Dinge hineintragt. Er ist in den Dingen selbst vor-
handen und nachweisbar, als deren belebendes, inneres Prinzip. Er
ist derart konkret, daf8 er sogar als »das eigentlich individuirende
Princip der Welt« gilt: »Aller Zweck geht auf einzelne Thatigkeiten
in Raum und Zeit; er will Einzelnes.«# Die raumlich-zeitlichen Be-
stimmungen leisten keine echte Individuation. Denn die durch sie
gewihrte Einheit ist eine rein duflerliche, ganz gleich wie sich das
Mannigfaltige zur Einheit verhilt. Nur eine organische, zweckma-
Bige Einheit biirgt fiir eine vollstindige Individuation, die die
»blinde Kraft« belebt und ihre vielfdltigen, auseinandergehenden
Wirkungsrichtungen zu einem Ganzen ordnet.

Die teleologische Betrachtungsweise erlaubt Trendelenburg
somit, seine Kategorienlehre derart weiterzuentwickeln, daf er sie

80 LLULILS. 22.

61 Ebda., S. 69.

52 »Wenn das Sein auf das Denken, die Thatsache auf den Vorgang des Verstehens
wirkt, so ergiebt sich in diesem Verhaltniss der Grund des Erkennens (causa cogno-
scendi). Wenn das Denken auf das Sein wirkt, der Begriff in den Vorgang des Werdens
eingreift, so ergiebt sich hingegen der Zweck (causa finalis).« Ebda., S. 70.

6 Ebda., S. 72-74.

& Ebda., S. 95f.

Seiendes, BewuRtsein, Intentionalitit A-

- am16.01.2026, 08:44:34, op

59


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

auch auf die »organischen Systeme« anwenden kann, namlich auf
jene Gebiete des Biologischen, Psychologischen und Ethischen, die
sich tiber das Physische und Mathematische erheben. Die diese ho-
heren Systeme regelnden Kategorien stellen keine weiteren Reali-
taten dar, sie bleiben dieselben, sind aber im Lichte des Zweckge-
dankens zu verstehen.

Dieselben Grundbegriffe, im Mathematischen selbstthitig entworfen, er-
fiillen sich im Physikalischen, vertiefen sich im Organischen, erheben sich
im Ethischen.65

So enthiillt sich die Substanzkategorie auf biologischem Gebiet als
Organismus, in dem der Zweck als belebendes Prinzip wirkt; und
das Substanz-Akzidens-Verhiltnis, das bis dahin im Sinne eines
Teil-Ganzes-Verhiltnisses gedeutet wurde, gestaltet sich nun als
zweckmiflige Beziehung der Glieder bzw. Organe zum Organis-
mus, von dem sie nur durch wesentliche Modifikation ihrer Natur
isoliert werden konnen.

§ 7. Trendelenburgs System der Wissenschaften und organische
Weltanschauung

Trendelenburgs Kategorienlehre zeichnet somit eine hierarchische
Struktur der Wirklichkeit, die »genetisch« von ihren elementarsten
bis hin zu den komplexesten Formen analysiert werden kann: als
Figur in der Mathematik,* als Substanz in der Physik,% als Organis-
mus in den biologischen Wissenschaftens® und als Person in der

% Ebda., S. 164.

% »Die logische That, auf diesem Gebiet im Menschengeschlecht consequent wach-
send, erklarte sich durch den Besitz eines realen Princips; denn die constructive Be-
wegung, Figuren und Zahlen erzeugend, muss als ein solches bezeichnet werden.
Ohne ein reales Princip im Ursprung bliebe die reine Erkenntniss leer. In demselben
Akt sehen wir die mathematische Nothwendigkeit entstehen.« Ebda., S. 448.

7 »Die Aneignung durch die Sinne geschieht mit Hiilfe der constructiven Bewegung;
die Ergriindung geht in mathematische Gesetze zuriick; die Materie ist zuletzt nur
durch die Bewegung verstandlich. So beantwortete sich die Frage, wie die Erfahrung
der materiellen Kréfte (die Physik im engern Sinne) méglich sei. In ihr bringt der Ver-
stand von Neuem Nothwendigkeit - nennen wir sie materielle (physische) Nothwendig-
keit — hervor, deren Eigenthiimliches innerhalb der wirkenden Ursache die Verflech-
tung von Thatsache und Grund ist.« Ebda., S. 450.

% »Eine dritte Stufe erscheint da, wo die organische Natur einen neuen Grundbegriff
offenbart, dem die fritheren Principien als Bedingung seines Daseins dienen. Im

60 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel Il: Der »ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Ethik.®® Diese aufsteigende Skala, in der das Niedrigere das Hohere
vorbereitet und begriindet bzw. das Hohere das Niedrigere vervoll-
standigt und erhebt, fafit jene »genetische Methode« zusammen, die
auf die Hervorhebung der »idealen Genese«, d.h. des Sublimie-
rungsprozesses unserer Begriffe zielt - doch immer im Rahmen ei-
ner »Logik des Konkreten«, die Trendelenburgs Alternative zu He-
gels Dialektik des »reinen Denkens« darstellt. Es wird somit die zu-
gleich ontologische und wissenschaftstheoretische Tragweite von
Trendelenburgs Kategorienlehre deutlich, die ihn zum Aufbau ei-
nes »Systems der Wissenschaften« fiihrt.”? Auflerdem kommt in der
Unterscheidung der beiden Hauptbereiche des Mathematisch-
Physischen und Organisch-Ethischen, die jeweils durch die wirken-
de Ursache und den Zweck bestimmt werden, jene Zasur zum
Ausdruck, die Diltheys Trennung von Natur- und Geisteswissen-
schaften vorbereitet.”

Jenseits des Welt des Endlichen, die von den hochsten Prinzi-
pien der wirkenden Ursache und des Zweckes beherrscht wird, er-
offnet sich — dank eines unhaufhaltsamen Drangs des Denkens nach

Zweck, den der erfindende Geist entwirft und der betrachtende, wo er verwirklicht
ist, wiedererkennt, im Zweck, der nur aus dem vorbildenden, die Wirkung zur Ursa-
che vorwegnehmenden Gedanken verstandlich ist, beantwortet sich die Frage, wie ei-
ne Erkenntniss der organischen Natur méglich sei. Sie ergiebt die organische Noth-
wendigkeit. Ruhend auf den beiden vorangehenden Stufen, denn diese werden ihr
Organ, wird sie durch den Gedanken als die entwerfende, das Viele sich unterord-
nende Einheit eigenthiimlich; sie ist die Nothwendigkeit aus dem bestimmenden Ge-
danken des Ganzen.« Ebda., S. 450f.

8 »Aus der organischen Stufe hebt sich endlich die ethische hervor. Sie beherscht die
fritheren und befreit sie zugleich. Wenn man fragt, wie eine Erkenntniss des Ethischen
maoglich sei, so liegt die Antwort darin, dass der letzte Zweck des menschlichen We-
sens und die menschliche Natur als Mittel oder Organ zu diesem Zweck kénnen er-
kannt werden. Indem nun das Gesetz in den Willen eintritt, erscheint die ethische Noth-
wendigkeit, und indem der Wille dem Gesetze seines Wesens geniigt, dieselbe Noth-
wendigkeit als Freiheit. In der ethischen Nothwendigkeit ist die organische, die aus
der Einheit die Vielheit bestimmt, und mit der organischen die physikalische und
mathematische Nothwendigkeit vorausgesetzt. Die Krafte, welche in der organischen
Mittel sind, steigen in der ethischen zu Personen, welche Mittel und zugleich Zweck
in sich selbst sind.« Ebda.

70 »Es liegt in der Natur jener grundlegenden Wissenschaft, welche wir Eingangs be-
zeichneten und in unseren Untersuchungen verfolgten, dass sie, die logischen und
metaphysischen Principien aufsuchend, die Grundziige fiir die Gliederung des Sy-
stems der Wissenschaften gewinne.« Ebda., S. 447.

7 Uber den Einflug Trendelenburgs auf seinen Schiiler W. Dilthey vgl. J. Wach, Die
Typenlehre Trendelenburgs und ihr Einfluf auf Dilthey. Eine philosophie- und geistesge-
schichtliche Studie, Tibingen: Mohr 1926.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am 16.01.2026, 08:44:34. op

61


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

einem letzten und endgiiltigem Prinzip - die Welt der Idee: Wir su-
chen nach der unbedingten Einheit des Ganzen und finden sie im
Absoluten, in Gott. Dieser ist Gegenstand einer weiteren Wissen-
schaft, der Metaphysik im engeren Sinne. Diese bemiiht sich um die
Frage, ob und inwieweit eine Erkenntnis des Absoluten moglich ist.
In der Voraussetzung eines geistigen Prinzips, dessen Gedanken
den Ursprung alles Seienden darstellt, im »System des urspriingli-
chen Gedankens«,7? findet die organische Weltanschauung Tren-
delenburgs ihre Vollendung.

Dieses »System der Wissenschaften«, das genetisch die Einheit
von Denken und Sein darstellt, zeigt die enge Verbindung der Ein-
zelwissenschaften mit der Philosophie, von der Trendelenburgs Lo-
gische Untersuchungen ihren Ausgangspunkt nehmen. Die Philoso-
phie setzt die Einzelwissenschaften voraus, da sie den allumfassen-
den Rahmen bietet, in dem deren Ergebnisse und Methoden zu-
sammentfliefen;”® dieser Rahmen in seiner organischen und dyna-
mischen Struktur stellt wiederum jene mafigebende Einheit dar, die
sowohl ontologisch als auch methodologisch fiir die Einzelwissen-
schaften richtungsweisend und rechtfertigend ist.

In diesem Sinne ist die Philosophie weder eine miissige Wiederholung der
besonderen Wissenschaften noch ein encyclopaedischer Auszug derselben,
sondern auf dem Grunde der Logik und Metaphysik, der Fundamental-
philosophie, vollendet sie die jeweilige Erkenntniss des Menschenge-
schlechtes, indem sie, auf die Idee des Ganzen bedacht, die philosophischen
Principien in der Gliederung des Besonderen geltend macht und fiir das
untergeordnete Besondere die Principien erzeugt oder bedingt.”

Dies ist eine Antwort ante litteram auf den Positivismus. Trendelen-
burg - dessen System der Wissenschaften auffallende Ahnlichkeit
mit demjenigen von Comte aufweist — betont zwar die Notwendig-
keit einer engen Verbindung von Philosophie und Einzelwissen-
schaften, hiitet sich aber davor, die Philosophie, im Sinne des Posi-
tivismus, selbst als Glied dieses Systems aufzufassen.

72 F.A. Trendelenburg, Kleine Schriften, a.a.O., II, 5. 25.

7 »Auf diese Weise werden zwar die vereinzelten Wissenschaften in ihren geschicht-
lichen Gestalten von der grundlegenden Wissenschaft der Logik und Metaphysik
vorausgesetzt, aber die philosophischen Disciplinen gehen in ihrer Gliederung aus
dieser hervor. Die Logik und Metaphysik greifen also nicht in die philosophischen
Disciplinen vor, sondern in die empirischen zurtick.« LU, II, S. 454.

74 Ebda., S. 454f.

62 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg
§ 8. Die Psychologie

Innerhalb der teleologischen Betrachtungsweise spielt die psycho-
logische Analyse eine Schliisselrolle. Denn die Psychologie nimmt im
Gesamtsystem der Wissenschaften die Mittelstellung ein. In ihr fin-
den die Naturphdnomene ihren Hohepunkt und die geistigen Pha-
nomene sind tief in ihr verwurzelt. Sie stellt zugleich den krénenden
Abschluf8 der Naturwissenschaft und die Basis fiir die Ethik dar.”

Die Psychologie ist ohne weiteres eine Erfahrungswissenschaft.
Denn die Seele erfaft sich selbst als »Ding der Erfahrunge, als Pha-
nomen der Erscheinungswelt unter anderen. In diesem Sinne ist die
Psychologie eine empirische Wissenschaft, die auf die Entdeckung
der Verhaltnisse und Gesetze der Seelenerscheinungen zielt. Doch
der Gegenstand der Psychologie zeigt sich niemals in jener anschauli-
chen Klarheit, die die Naturphdnomene kennzeichnet, und das Ex-
periment kann in ihr nicht zur Anwendung kommen. Selbst ihr
methodologisches Hauptinstrument — die »Selbstbeobachtung« —
weist grofle Nachteile auf: Der Beobachtungsgegenstand wird gro-
Benteils vom Gemiitszustand des Beobachters beeinfluflt; die Selbst-
beobachtung teilt auferdem unsere Tatigkeit und modifiziert somit
ihr Objekt; sie ist schliefSlich nur einem miindigen Beobachter mog-
lich, der aber aufgrund seiner Reife das Psychische in seiner Ur-
spriinglichkeit und Einfachheit nicht erfassen kann. Deshalb ist es
notwendig, das Gedachtnis und die Beobachtung anderer Individu-
en als Hilfsmittel hinzuzuziehen, die sich allerdings als unzurei-
chend erweisen. Auch der Riickgriff auf die Physiologie kann diese
Einschrankungen nicht aufheben: Die physiologische Forschung
kann der Psychologie lediglich »Fingerzeige« geben, doch niemals
psychologische Erkenntnisse.”

75 »Die Seele steht in der Mitte der Natur und geistigen Welt; die Bliithe der einen, der
Keim der andern. Die Psychologie hat daher eine doppelte Aufgabe: 1. das Verstind-
niss der Natur in seinem Zwecke; 2. das Verstandnis der geistigen Welt in ihrem An-
triebe. Sie erscheint uns als Gipfel der Naturwissenschaft und Basis der Ethik, sie bil-
det den Ubergang von der Physik zur Ethik.« Psychologievorlesungen, S. 1. Diese Son-
derstellung der Psychologie spiegelt sich u.a. in dem Leitkriterium wider, das Tren-
delenburg seiner Aristoteles-Forschung zugrundelegt: Indem er vom Kernpunkt der
Philosophie des Aristoteles — den Biichern Uber die Seele — ausgeht, sucht er, das »Gan-
ze« des Aristotelischen Denkgebiudes zu rekonstruieren. Vgl. hierzu E. Bratuscheck,
a.a.0,, S. 352, 368; P. Petersen, a.a.0., S. 147ff.

7 »Um ihren Gegenstand zu erkennen, miissen wir von der Beobachtung ausgehn
resp. von der Selbstbeobachtung. Experimente sind in der Psychologie unmaglich. Die

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 63

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Fiir Trendelenburg bleibt also nur ein Weg — die Natur der
Seele aus ihrer Bindung an die Welt der Natur und des Geistes zu
verstehen.”7 Obwohl eine empirische Disziplin, kann die Psycholo-
gie aufgrund der erwahnten Schwierigkeiten nur auf der Grundlage
der Metaphysik zur Wissenschaft erhoben werden. Trendelenburg
nimmt somit zur klassischen Dichotomie zwischen empirischer und
rationaler Psychologie Stellung. Keine der beiden, fiir sich betrach-
tet, liefert befriedigende Ergebnisse. Die rationale Psychologie be-
trachtet bloff das Wesen der Seele; ihr apriorischer Charakter schei-
det sie streng von der Erfahrung, so daf sie nur zu negativen Er-
gebnissen gelangen kann. Die empirische Psychologie, die sich auf
die Introspektion stiitzt, verzichtet auf metaphysische Hypothesen
und bewegt sich auf der Ebene von bloflen Phanomenen. So kann
sie nur zu voneinander unabhangigen Tatsachenerkenntnissen ge-
langen, die zu keiner Einheit gebracht werden kénnen.”® Worauf es
vielmehr ankommt, ist eine Verbindung, ja eine »Durchdringungx«
von Empirischem und Rationalem, die die gegenseitigen Beziige
dieser beiden Momente deutlich machen kann. Uniibertroffenes
Vorbild fiir solch eine Psychologie bleibt fiir Trendelenburg Aristo-
teles’ De anima.”

Der Ausgangspunkt von Trendelenburgs Psychologie ist somit

Selbstbeobachtung aber ist 1. desshalb so schwierig, weil wir selbst dabei <in ihren
Phinomenen> befangen sind, z.B. wenn wir in uns eine Leidenschaft beobachten.
2. Eine Selbstbeobachtung zertheilt auch unsere Thatigkeit, sie alterirt also ihr Objekt.
3. Nur der Gereifte kann beobachten. Ihm aber ist Alles nicht mehr urspriinglich
und einfach. Das einfache und urspriingliche aber ist das geeignetste Objekt der Er-
kenntniss. Daher konnen wir uns nicht auf die Selbstbeobachtung beschranken, wir
miissen auch Andere beobachten. Der Gegenstand der Psychologie wird weniger aus
Beobachtung des Gegenwirtigen als aus Erinnerung an Vergangenes gewonnen
werden. Die Physiologie und Geschichte geben der Psychologie Fingerzeige; mehr
aber thun sie nicht. Die Psychologie ist keine Naturwissenschaft.« Psychologievorlesun-
gen,S. 2.

77 Die Vorlesungen gliedern sich in drei Teile: »I. Uber den Begriff der Seele; I1. Die
Verwirklichung der Einheit in den Unterschieden und die Wechselwirkung der Tha-
tigkeiten der Seele; III. Das Individuum in der Beziehung zur Natur und zur Welt des
Geistes.« Ebda., S. 3.

78 »Wir unterscheiden rationale und empirische Psychologie. Letztere sollte eine Er-
ganzung der ersteren sein.« Ebda., S. 2.

78 »Auf den Standpunkt der mathematischen und dialektischen Psychologie kénnen
wir uns <nicht> stellen. Rationale oder empirische Psychologie liefert auch kein be-
friedigendes Resultat, das Beste ist Durchdringung von Rationalem und Empirie. Ari-
stoteles’ 3 Biicher von der Seele (zwar nicht so reich an Erfahrung, aber immer noch
ein Muster).« Ebda,, S. 4.

64 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel ll: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

der Begriff der Seele,® so wie er sich aus dem Zweckgedanken her-
auskristallisiert, aus jener »organischen Weltanschauunge, die Tren-
delenburg ausdriicklich als »Voraussetzung« seiner Psychologie be-
zeichnet.®! Die Seele stellt fir ihn das Prinzip des Lebens dar und ist
somit notwendiger Erklarungsgrund der biologischen und organi-
schen Phidnomene. Sie ist jenes teleologisch wirksame Prinzip des
Lebendigen, das diesem innewohnt und seine Tatigkeit und Ent-
wicklung zweckmaBig orientiert -8 Lebens- und Seelenbegriff sind
somit unaufléslich miteinander verbunden.®® Im Psychischen voll-
zieht sich auBlerdem jener Gegensatz zwischen Subjektivem und
Objektivem, Innerem und Auflerem, Teil und Ganzem, das in nuce
schon in den Phdnomenen der anorganischen Natur vorhanden ist.
Denn die Seele ist der Ort, wo Inneres und AuReres in wechselseiti-
ge Beziehung treten, wobei zugleich das Auiere zum Inneren wird,
sich das Physische sozusagen iiber seinen natiirlichen Zustand er-
hebt und zum Gedanken, zur Vorstellung wird.#

Der Zweck gilt als Individuationsprinzip des ganzen Univer-
sums. Wird dieser zu einem immanenten Prinzip, das dem inne-
wohnt, was gerichtet wird und sich mit ihm mitbewegt, taucht der
Begriff des Individuums im pragnantesten Sinne auf. Die Seele ist
eben »ein sich verwirklichender Zweckgedanke«,® sie ist das, was
das Lebendige zu einem »Selbst« macht, zu einem Individuum, das
Selbstandigkeit gegeniiber dem Ganzen der Natur aufweist.

Erst mit dem Begriff des Zweckes im Lebendigen tritt der eigentliche Sinn
eines Selbst heraus. [...] Im Begriff des Selbst liegt eigener Erwerb und Be-
sitz oder eigener Verlust. Die Coincidenz von Kaft und Zweck in demsel-

% »Wo das Bewegende und Richtende mitten inne wohnt, erkennt der Sprachge-
brauch den Begriff der Seele an.« Ebda., S. 5.

81 »Es bleibt also nur die zweite Méglichkeit iibrig. Wir bezeichnen sie als die organi-
sche Weltanschauung, die sich von der physikalischen dadurch unterscheidet, dass sie
als das letztbestimmende den Gedanken annimmt, sie trigt aber auch die physikali-
schen Krafte als Basis in sich. Sie muss fiir unsere Psychologie als Voraussetzung an-
genommen werden.« Ebda., S. 9.

82 1U,11,S.97.

8 Ebda., S. 95.

8 »In dem sinnenden Denken wird der hervortreibende Grund ein Besitz des Geistes,
und die innere Natur der stummen Dinge wird darin gleichsam laut und sich selbst
bewusst.« LU, I, S. 135.

85 »Was nun, die Sache angesehen, der Zweck ist, bildend, bauend, lenkend, das ist im
Individuum (subjektiv) die Seele, den Zweck verwirklichend, empfindend, begeh-
rend, denkend. Insofern lasst sich die Seele als ein sich verwirklichender Zweckge-
danke erklaren.« LU, 11, S. 97. Vgl. ebda., S. 534.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A-

- am16.01.2026, 08:44:34, op

65


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ben Subjecte bedingt den Begriff des Selbst, und erst mit dem Selbst ist das
Individuum im hoheren Sinne da.8

Der Begriff des Selbst nimmt auf den verschiedenen Stufen des
Biologischen und Organischen unterschiedliche Gestalten an. Sein
Wesensmerkmal ist im allgemeinen die Tendenz zur Selbsterhal-
tung und Selbstverwirklichung. Alle Seelentatigkeiten sind reflexiv:
Sie entspringen aus der Seele und finden in ihr ihre Vollendung. In
der Pflanzenwelt zeigt sich diese Tendenz in den Phanomenen der
Emidhrung und Fortplanzung. In der Tierwelt, die sich durch Emp-
findung und freie Bewegung auszeichnet, erhebt sie sich zum Be-
gehren und in den héheren Spezies bis hin zur Selbstempfindung.#’

Aber in den Thieren ist der treibende Gedanke sich noch selbst verborgen.
Der zum Grunde liegende Zweck wird blind begehrt und, indem er erreicht
oder verfehlt wird, in Lust oder Unlust blind empfunden.

Diese Einschrankung wird im menschlichen Selbstbewufitsein auf-
gehoben. Denn in ihm wird der Zweck bewuflt, wird absichtlich
gewollt und verfolgt.®® Hier erhebt sich das Denken tiber jede phy-
sikalische bzw. materielle Bedingtheit und zeigt seinen geistigen
Charakter. Im Selbstbewuftsein des Menschen erdffnet sich eine
neue Welt, die Welt des Geistes.® In der Identitdt von Bewufitsein
und Selbstbewufltsein ist nun der Brennpunkt gegeben, der die
mannigfaltigen Tétigkeiten der Seele zu einer letzten Einheit ver-
bindet.?!

Die Schliisselrolle, die Trendelenburg dem Selbstbewuftsein
zuschreibt, scheint seine Psychologie in die Nihe einer idealisti-
schen zu riicken. Sobald man aber Trendelenburgs Auffassung des
SelbstbewufBtseins naher betrachtet, wird deutlich, daf8 er die Ein-
heit der Vielheit nicht in einer abstrakten Reihe dialektischer Ver-
héltnisse sieht, sondern in jenem »sich selbst verwirklichenden

% Ebda., S. 96f.

8 »Die constante Einheit, die bei der Pflanze fehlte, finden wir zuerst beim Thier.
Denn das Thier empfindet. Die Empfindung ist in letzter Bedeutung die Lust im Ge-
nuss des eignen Mittelpunktes! Wir haben hier eine Zuriickwirkung der Kraft auf sich
selbst. Von diesem durchgehenden Gedanken ist das ganze Thier durchdrungen.
Durch die Empfindung tritt das Thier in Gegensatz zur Welt, es fiihlt sich in diesem
Gegensatze und freut sich desselben.« Psychologievorlesungen, S. 10f. Vgl. LU, 11, S. 105.
8 LU, 11, S. 106.

8 Ebda., S. 106, 110.

% F.A. Trendelenburg, Historische Beitriige zur Philosophie, a.a.0., 111, S. 201, 203.

9ULU, 1L, S. 103,

66 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel II: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Zweckgedankenc, der teleologisch die Einheit begriindet:? in der
Seele. Diese ist nicht bloles »Resultat«.

Wire sie nur Resultat, so miisste es zu erkldren sein, wie die Einheit des
Lebens, in der Mannigfaltigkeit der Kréfte scharf und pracise, wie das Selbst-
bewusstsein, tiber die bewegten Eindriicke in ruhiger Freiheit herrschend,
aus einer zufillig zusammentrefenden Vielheit werde.%

Im menschlichen Selbstbewuftsein besteht die letzte Einheit und
Identitat des Selbst, das bei stindiger Gewiheit durch den Flu@
unseres psychischen Lebens konstant bleibt. Diese Einheit - so
Trendelenburg nachdriicklich - ist mehr als blof subjektiv; es han-
delt sich ndmlich um eine reale Einheit, in der sich zugleich auch
ein Ideal zeigt. Im Selbstbewufitsein vollzieht sich der Gegensatz
von Subjektivem und Objektivem, Teil und Ganzem als Gegensatz
von Selbst- und WeltbewufStsein.? Diese hohere Entwicklungsstufe,
die das vegetative und sensitive Seelenleben in eine héhere Dimen-
sion erhebt, bildet das typisch Menschliche des psychischen Lebens.
Nur hier kann man von einem »Ich«, von einem »Geist (vodg)« im
wirklichen Sinne sprechen.%

Der Seelenbegriff bildet somit den notwendigen Ausgangs-

92 Vgl. E. Hoffmann, a.a.0., S. 47ff.

9 LU, II, S. 104. »Wir fassen Seele als die Einheit, als die Grundlage aller Mannichfal-
tigkeit im Organismus; sie ist nicht Resultat, sondern Princip, ihre Erscheinung nur ist
Resultat. Ware sie Resultat, so ware jene pracise, scharfe Einheit im Organismus uner-
klérlich. Aristoteles nannte schon die Seele die Entelechie des Leibes (€vedéyeia wie
tédog, Zweck), sie ist die zweckgemasse Verwirklichung.« Psychologievorlesungen, S. 7f.
% »Die Pflanze entwickelt einen fremden Gedanken, das Thier macht diesen fremden
Gedanken zum eignen Centrum, aber der Gedanke ist noch gebunden, es ist blosse
Empfindung da. Beim Menschen aber wird der Gedanke frei, indem er seiner selbst
bewusst wird. Der Gedanke wird frei. Der Abstand zwischen Thier und Mensch ist
grosser im Psychischen als im Physischen. Im Thier ist keine Erhebung zum Allge-
meinen; beim Menschen bildet sich die Selbstempfindung zum Selbstbewusstsein und
zum Weltbewusstsein aus.« Ebda., S. 11.

% »Die Erhebung des Menschen geschieht durch das Allgemeine, durch das Denken.
Aber wie zuvor das pflanzliche Leben Vorstufe und Grundlage des sensitiven war, so
ist das sensitive Grundlage des intellektiven. Die Selbstempfindung unterscheidet sich
durch das Denken und fasst sich wieder zusammen; so bleibt uns durch die
Selbstempfindung das Ich immer als unser Centrum bewusst. Die Selbstempfindung
vom Denken durchdrungen bildet das Wesen des Ich. Dadurch kommt das Selbstbe-
wusstsein zu Stande. Auch dem Objekt gegeniiber verhalt es sich ahnlich; denn unser
Denken bewegt sich im Urtheil, d.h. in der Subjunction des Einzelnen unter das All-
gemeine. Das Thier ist thétig, aber es handelt noch nicht, das Thier begehrt, aber es
will noch nicht. Diesen Unterschied von der niedern Thierseele bezeichnet nun die
Sprache mit dem Namen Geist (wi).« Ebda., S. 11f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

67


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

punkt der Psychologie. Im Einklang mit den oben erwahnten me-
thodologischen Prinzipien bemiiht sich Trendelenburg, die Formen
der »Verwirklichung« der Seele in der Wechselwirkung ihrer »Tha-
tigkeiten« aufzuzeigen.*

Die Bestimmung der Seele als »sich selbst verwirklichender
Zweckgedanke« ist keine blof8 formale Definition. In ihr ist zugleich
ein Hinweis auf den methodologischen Grundsatz enthalten, an
dem sich die psychologische Forschung orientieren mufl. Dieser
Grundsatz ist genetischer Natur; durch ihn kann man im psychi-
schen Leben eine Hierarchie erkennen, die von den Grundklassen
psychischer Tatigkeiten - Erkenntnis, Gefithl und Wille - vorge-
zeichnet wird.

Der Erkenntnisprozefl durchliduft die Stufen der Empfindung,
Phantasie und des Verstandes, durch den der »theoretische Geist«
schlieflich zur Vollendung gelangt. Die Erkenntnis besteht in einer
Aufnahme der Gegenstinde durch den Geist, der sich hierbei auf
sie richtet.”” Diese Gerichtetheit ermoglicht die Aufmerksambkeit,
die notwendige Bedingung jenes Abstraktionsprozesses ist, der von
der Empfindung zu den hochsten Formen der Verstandeserkennt-
nis fiihrt.%

Ausgangspunkt des gesamten Erkenntnisprozesses ist die sinn-
liche Wahrnehmung,” die Trendelenburg mit Aristoteles als »Ab-
schneidung der sinnlichen Form von der Materie« bezeichnet.® Die

% Vgl. den zweiten Teil der Vorlesungen: »Die Verwirklichung der Einheit in den
Unterschieden und die Wechselwirkung der Thitigkeiten der Seele.« »Wir nehmen
den Begriff der Seele im allgemeinen Sinn. Wo das Bewegende und Richtende mitten
inne wohnt, erkennt der Sprachgebrauch den Begriff der Seele an. Es fragt sich nun,
ob es in der Wirklichkeit Erscheinungen gibe, die uns diesen (indirekt gewonnenen)
Begriff der Seele als real darthun und besthiatigen.« Ebda., S. 5.

9 »Jede Vorstellung hat ein Objekt, das sie von aussen aufnimmt und uns darstellt.«
Ebda., S.13. Vgl. LU, II, S. 178.

% »Ohne Aufmerksamkeit gibt es weder Wahrnehmen noch Vorstellung noch Denken.
Sie ist die formale Bedingung. Das Auge wird hingewandt, die tastende Hand ausge-
streckt etc. Ebenso hat der Geist die Kraft, eine Vorstellung, einen Gedanken zu ver-
bannen, und frei dann sich in denen|, die] er begehrt, zu bewegen.« Psychologievorle-
sungen, S. 18f.

¥ Vel LU, 1, S.135.

100 »Stufen der Intelligenz. Sie hebt an mit den Sinnesthatigkeiten, die sich auch bei
den Thieren finden, doch ist, wie oben gezeigt, schon hier ein grosser Unterschied von
den Thieren. Der Charakter dieser Stufe ist die Abscheidung der sinnlichen Form von
der Materie, wir haben ein an das hier und jetzt gebundenes Bild. So weit die sinnli-
che Wahrnehmung.« Psychologievorlesungen, S. 17. Vgl. LU, 1, S. 271.

68 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel Il: Der »ldeal-Realismus« von F.A, Trendelenburg

Sinne offnen dem Geist eine fremde Welt, die er sich aneignet.!%!
Das, was sie direkt erfassen, sind aber nur Eindriicke bzw. Wirkun-
gen, die die duflere Welt in uns hervorruft und die unvermeidlich
einen subjektiven Anteil in sich tragen.’® Dieser subjektive Faktor
berechtigt aber nicht, die Zuverlassigkeit der Sinneseindriicke in
Frage zu stellen. Jeder Sinn ist auf seine eigentlichen Sinnesobjekte
gerichtet; sobald er mit diesen in Kontakt tritt, kann er sich nicht einer
adaquaten Wahrnehmungsleistung entziehen. Die Sinne erfassen
hierbei aber lediglich »Motive«, von denen aus nur der Verstand
zur wirklichen Auffassung des Gegenstandes gelangen kann.!®

Schon im sinnlichen Aufnehmen und Empfangen liegt eine
Tatigkeit vor; sie wird zwar von auflen angeregt, stellt aber eine ur-
spriingliche, ja apriorische Tatigkeit des Geistes dar.!® Eine wirkli-
che Aneignung der Sinneseindriicke, ihre Umwandlung in einen
selbstindigen geistigen Besitz ist aber nur dann méglich, wenn der
Geist aktiv eingreift und in Ubereinstimmung mit der Sinnestitig-
keit agiert. Dieses Zusammenwirken wird durch die Phantasie,
durch die Vorstellung vermittelt. Durch diese werden die Sinnes-
eindriicke zum wirklichen geistigen Besitz und stellen jene »Moti-
ve« dar, die dem Geist das vollstindige Erfassen des Gegenstandes
ermoglichen.’ Fiir das Zusammenspiel von Sinneswahrnehmung
und Denken biirgt das genetische Verhiltnis, welches zwischen
diesen beiden Erkenntnistatigkeiten besteht. Diese Beziehung ga-
rantiert die Prasenz des Noetischen im Asthetischen und macht
Wahrnehmung und Denken zu »Teilen« einer einheitlichen Er-
kenntnisleistung.1%

WL, S. 237,

102 Ebda., S. 239; LU, 11, S. 521, 523.

103 »Die Sinne spiegeln, wie wir zeigten, nicht die Dinge direkt, sondern geben uns nur
Motive, aus denen der Verstand sie sich construirt. Das Gesicht empfindet auch einen
Druck als Lichterscheinung. Doch ist ein Unterschied, ob ich zu Folge eines Drucks oder
durch das adaquate Objekt einen feurigen Kreis vor mir sehe. Hier bin ich gleich nach
Aussen zur Objectivirung geworfen.« Psychologievorlesungen, S. 25. Vgl. LU, 11, S. 519-522.
W04 11,1, 5. 238,

105 »Die zweite Stufe ist die Vorstellung. Ihr Charakter ist, dass das abstrahirte Bild im
Geiste bleibt, die freie Herrschaft des Geistes iiber die von den Sinnen empfangenen Vor-
stellungen, wir haben hier das Gemeinbild; das Wort tritt hier schon auf. Die Gesetze der
Reproduction beschaftigen uns hier. Die dritte Stufe ist das Denken im engern Sinn.
Grund und Ganzes charakterisiren sie. Aus dem Grunde stammt Entwicklung, aus dem
Ganzen Begrenzung. Nun findet sich der Geist in den Dingen wieder, sie sind geistig ge-
worden, indem der Geist zum geistigen Grund vordrang.« Psychologievorlesungen, S. 17f.
106 »Die frithere Stufe wird in die spitere aufgenommen und bildet die Basis dersel-

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitic A 69

- am 16.01.2026, 08:44:34. op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Im komplexen Gewebe kognitiver Funktionen, das von der
Empfindung zu den hoheren bzw. noetischen Erkenntnisformen
fiihrt, stellt die Sprachentwicklung eine entscheidende Stufe dar.
»Die Sprache beruht auf dem allgemeinen Gesetz der Ideenassocia-
tion.«1” Durch die Einfiihrung sprachlicher Zeichen befreit sich die
Vorstellung von den Fesseln des sinnlichen Eindrucks und erhebt
sich in die Allgemeinheit -1% das Denken l9st sich vom hic et nunc
des Sinneseindrucks.!®” Andererseits ist das Denken an die Sprache
gebunden, da es nur mit ihrer Hilfe imstande ist, eine Mannigfal-
tigkeit von Vorstellungen zu unterscheiden und zu fixieren.!? Die
Sprache dient der Denkmitteilung; sie driickt die Vorstellungen des
Sprechenden aus und ruft im Hérenden ahnliche Vorstellungen
hervor.!"! Nur durch sie kénnen intersubjektive Verhaltnisse und
dadurch auch kulturelle und politische Institutionen hergestellt
werden.!12

Diese Auffassung der Sprache als Mittel der Denkmitteilung
fiihrt Trendelenburg dazu, die traditionelle Frage des Verhaltnisses
von Grammatik, Logik und Psychologie neu aufzugreifen und eine
Sprachanalyse durchzufiihren, die sich am Modell der spekulativen

ben. Das Denken verwirklicht sich schon in den niedern Stufen, wollendes und ab-
straktes freilich erst im Begriffe. Im Theile verwirklicht sich das Ganze, der ganze
Mensch wirkt schon bei der Entwicklung der niedern Stufen. So wirkt die entwerfen-
de Phantasie schon bei der Sinneswahmehmung. Das Gemeinbild ebenso hat nur im
sich regenden Denken seinen Halt. Dadurch, dass schon im Anfang das Ende, in den
ersten Theilen das Ganze wirkt, ist es moglich, von dem Einen sich zum Andern zu
erheben.« Ebda., S. 18. »,Nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu” ist der Satz
der Naturalisten, gegen den schon Carthesius kampft, indem er sagt, der Verstand
gebe uns erst Gewissheit. Dies muss noch erweitert werden, der Sinn gibt ja nur Moti-
ve, er bringt nichts zu Stande, wenn er nicht vom Verstand durchdrungen ist.« Ebda.,
S.25. Vgl. LU, 11, S. 447f.

197 »[...] die Sprache beruht auf dem allgemeinen Gesetz der Ideenassociation. Denn
das Wort bedeutet eine Vorstellung, heisst ja nichts anderes als das Horen des Worts
zieht die Vorstellung der Sache nach, ruft sie wach. Umgekehrt beherrschen wir durch
die Sprache die Ideenassociation.« Psychologievorlesungen, S. 26.

108 »Das Wort, die Abbreviatur der Vorstellung, hilft uns, die Gemeinbilder herbei-
ziehn.« Ebda., S. 31.

109 »Denn die hervorbrechende Sprache ist die erste lebendige Riickwirkung des indi-
viduellen Geistes gegen die Gewalt der Eindriicke von aussen. Der Geist befreit sich
von der auf ihm lastenden Masse und von der bunten Menge, indem er die Dinge be-
zeichnet und sich dadurch in ihnen zurecht findet.« LU, I, S. 382f.

110 Ebda., S. 387.

T F.A. Trendelenburg, Historische Beitrige zur Philosophie, a.a.O., III, S. 1.

12 LU, 11, S. 14; Historische Beitriige zur Philosophie, a.a.O., 11, S. 2f.

70 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am 16.01.2026, 08:44:34. op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel |I: Der »ldeal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Grammatik orientiert. Ausgehend von den Bedeutungskategorien
sucht Trendelenburg die Denk- und Seinskategorien zuriickzuver-
folgen.113

Auf dieser theoretischen Grundlage baut seine Geschichte der
Kategorienlehre auf, die den grammatikalischen Ursprung der Aristo-
telischen Kategorienlehre nachzuweisen sucht: Die Satzteile werden
als Bedeutungskategorien analysiert, die die verschiedenen Denk-
und Seinsformen zum Ausdruck bringen. Diesen Ansatz Trendelen-
burgs wird Brentano - wie im folgenden ausfiihrlich dargelegt wird
- aufgreifen und zu einer Neubestimmung der Beziehungen zwi-
schen Logik, Sprache und Psychologie fiithren, die fiir die gesamte
phdnomenologische Bewegung richtungsweisend sein wird.

Wie der »theoretische Geist« zeigt auch der »praktische Geist«
eine stufenmaBige Entwicklung, die von den niederen Formen des
sinnlichen Begehrens zu den héheren des Willens fiihrt. Bei diesem
allméhlichen Aufstieg verwirklicht sich das sittliche Wesen der Per-
son und es wird dabei die Grundlage der Ethik geschaffen. Auch
das Gefiihl weist einen dhnlichen Entwicklungsgang auf. Es geht
von der sinnlichen Lust aus und gelangt schliefllich zu den héch-
sten Formen des Schonen und Erhabenen, die das Fundament der
Asthetik darstellen.

Trendelenburg schliefit seine Psychologievorlesung mit der
Bemerkung ab, daf8 der Mensch seine Wirkung in zweifacher Rich-
tung ausiibt — auf Natur und Kultur, die wiederum auf ihn riick-
wirken. Die Stellung der Psychologie im System der Wissenschaften
spiegelt genau diese Mittelstellung des Menschen wider: Die Psy-
chologie stellt das Bindeglied zwischen Organischem und Ethi-

113 »Die Logik hat viel von der Grammatik gelernt. Beide Wissenschaften sind Zwil-
linge und haben sich, wie Geschwister, bei ihren ersten Schritten gegenseitig unter-
stiitzt. [...] Wenn sich nun meistens Logik und Grammatik in einer genauen Verwand-
schaft entwickelten, so wird hier bei den logischen Kategorien der Ort sein, auf die
grammatischen Kategorien, wie sie sich in der organischen Ansicht der Sprache gebil-
det haben, einen vergleichenden Blick zu werfen.« LU, I, S. 380f. Trendelenburg trennt
aber die Frage nach der logischen Giiltigkeit der Kategorien streng von derjenigen ihrer
psychologischen Genese, wobei er nur fiir letztere die Sprachanalyse als Grundpfeiler
ansieht: »Der Zusammenhang zwischen Sprechen und Denken geht an sich weiter
und greift tiefer. Wenn es die Aufgabe wire, psychologisch das Denken zu entwik-
keln, so miisste die Betrachtung der Sprache die erste Stelle einnehmen. [...] Soll in-
dessen die Logik sachlich bleiben, soll sie sich mit ihrer objektiven Aufgabe scharf ab-
grenzen, so muss sie diese und ahnliche Betrachtungen und Untersuchungen, so an-
ziehend und so bedeutend sie auch sein mogen, einer andern Wissenschaft vorbehal-
ten.« Ebda., S. 387.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

- am16.01.2026, 08:44:34, op

71


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

schem, zwischen der Welt der Natur und der des Geistes dar. Sie
erweist sich somit als Schwerpunkt des gesamten philosophischen
Systems von Trendelenburg. In ihr wurzeln nicht nur Ethik und
Asthetik, die die hochsten Formen des Guten und Schonen behan-
deln; denn die hochste noetische Erkenntnisform eroffnet die hoch-
sten Denkprinzipien, die wiederum auf die metaphysischen Prinzi-
pien des Seienden als Seienden hinweisen.

Genetisch betrachtet baut die Metaphysik also auf der Psy-
chologie auf, deren krénenden Abschluf sie darstellt. In anderer
Hinsicht kehrt sich aber dieses Verhiltnis um.

Wo die Seele Anspruch macht, nicht blos als Resultat, sondern als Princip
zu gelten, da geht sie in die Wissenschaft der Principien zuriick, und es ist
schwer, jene metaphysische Enthalsamkeit, welche sich nach dem Stande
unserer Erkenntniss empfiehlt, in psychologischen Untersuchungen wirk-
lich zu iiben.14

Das Verhiltnis von Psychologie und Metaphysik, wie auch die Be-
ziehung jeder wissenschaftlichen Disziplin zur ,Logik-Metaphy-
sik”, kann in zweifacher Perspektive gedeutet werden. In relativer
Hinsicht gehen die Psychologie wie auch die anderen Einzelwissen-
schaften der Metaphysik voraus. Die Psychologie scheint sogar in-
sofern eine fundierende Rolle fiir das ganze System der Wissen-
schaften zu spielen, als sie notwendige, wenn auch nicht zurei-
chende Bedingung fiir den Aufbau einer addquaten Erkenntnislehre
ist.15 In absoluter Hinsicht jedoch wendet sich das Verhiltnis. Alle
Grundbegriffe von Trendelenburgs Psychologie — beginnend beim
Seelenbegriff — sind metaphysische Begriffe. Die psychologische
Forschung geht nicht von einer Phanomenologie unserer Bewuft-
seinstatigkeiten aus, wie sie der inneren Erfahrung zuganglich sind,
sondern stiitzt sich letztlich auf metaphysische Prinzipien. So findet
auch die - in der Psychologie tief verwurzelte - erkenntnistheoreti-
sche Grundfrage nach dem Verhiltnis von Innerem und Auferem,
Psychischem und Physischem, Denken und Sein ihre letzte Wer-
tung und Begriindung in der Metaphysik.

114 F.A. Trendelenburg, Historische Beitriige zur Philosophie, a.a.O., III, S. 98.

15 »Die logische Aufgabe unterscheidet sich in dieser Frage von der Psychologie. In-
dem diese nur die subjektiven Bedingungen darzustellen sucht, ohne sich um die
reale Bedeutung des Denkens zu bekiimmern, fasst jene gerade das Erkennen in sei-
nen objektiven Anspriichen auf.« LU, [, S. 131.

72 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

- am16.01.2026, 08:44:34, op


https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die Philosophie als »grundlegende Wissenschaft«
	§ 2. Logik und Erkenntnistheorie
	§ 3. Das Verhältnis von Sein und Denken
	§ 4. Trendelenburgs Verhältnis zu Kant
	§ 5. Die Kategorienlehre
	§ 6. Der Zweck
	§ 7. Trendelenburgs System der Wissenschaften und organische Weltanschauung
	§ 8. Die Psychologie

