
Kapitel II

Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Ueberhaupt ist Aristoteles mitten in dem Streite 
der philosophischen Richtungen [...] ein unbestrit­
tener Gemeinbesitz. Aristoteles hat mehr als ein 
Jahrtausend den Geist der Wissenschaften domi- 
nirt und von ihm sind stillschweigend viele Elemen­
te in die verschiedenartigsten Wissenschaften über­
gegangen. Ihm ist wiederholt die Gunst widerfah­
ren, daß auf ihn als auf eine Quelle wissenschaftli­
chen Heils Partheien, die sich einander hart befeh­
deten, mit gleicher Ehrfurcht zurückwiesen. [...] In 
größerer Selbstständigkeit blickt die neueste Zeit, 
überrascht von der ursprünglichen Kraft seiner 
forschenden, durchdringenden Gedanken, auf ihn 
bewundernd zurück. Und heute geschieht es von 
Neuem, daß sich Richtungen, die sich gegenseitig 
verneinen, um den Aristoteles mit gleicher Aner­
kennung sammeln.

F.A. Trendelenburg

§ I Die Philosophie als »grundlegende Wissenschaft«

Der Einfluß von Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872) auf die 
deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts wird von der Ge­
schichtsschreibung weitgehend unterschätzt.1 Trendelenburgs Logi­

1 Leben und Werk des großen Berliner Philosophen - bei dem u.a. H. Cohen, W. 
Dilthey, E. Dühring, R. Eucken, C. Prantl, F. Ueberweg, J.B. Meyer, E. Laas, F. Paulsen, 
O. Willmann, G. v. Hertling und S. Kierkegaard studierten - sind von der Philosophiege­
schichtsschreibung weitgehend unbeachtet geblieben. Der Hauptgrund hierfür liegt 
wohl in dem Umstand begründet, daß Trendelenburg weniger durch seine Werke als 
vielmehr durch die Lehre einen entscheidenden Einfluß auf die Philosophie des 19. 
Jahrhunderts ausgeübt hat. Er wirkte als Katalysator für eine ganze Generation von 
Philosophen, die - vom deutschen Idealismus unbefriedigt und enttäuscht - erwar­
tungsvoll die Anregungen, vor allem wissenschaftstheoretischer und methodologi­
scher Natur, seiner Lehre aufnahmen. Über Trendelenburg vgl. P. Petersen, Die Philo­
sophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Aristoteles im 19. Jahrhundert, 
Hamburg: Boysen 1913; E. Bratuscheck, a.a.O., S. 1-14; 305-510; H. Bonitz, „Zur Erin­
nerung an Friedrich Adolf Trendelenburg", a.a.O.; M. Mangiagalli, Logica e metafisica 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 41

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

sehe Untersuchungen2 markieren den Übergang von der »Philosophie 
aus einem Prinzip« zu einer Philosophie, die sich stets mit den 
Methoden und Ergebnissen der Einzelwissenschaften auseinander­
setzt, und leiten die zeitgenössische erkenntnis- und wissenschafts­
theoretische Bewegung ein.

Den Einzelwissenschaften ist Selbständigkeit und Reife anzu­
erkennen, die sie sich nach und nach erkämpft haben und durch ih­
re konkreten Forschungsergebnisse gerechtfertigt sind. Anderer­
seits erwächst aus der Entwicklung der Einzelwissenschaften das 
Bedürfnis nach Öffnung ihrer eng gesteckten Grenzen, um Einblick 
in jenes »Ganze« zu erlangen, durch das allein den einzelnen, in 
den verschiedensten Forschungsbereichen verstreuten Erkenntnis­
sen ein Sinn gegeben werden kann. Denn indem sich die Einzelwis­
senschaften auf Erfahrung und Induktion stützen, treten sie unver­
meidlich in ein wechselseitiges Verhältnis und arbeiten immer kom­
plexere Begriffsgefüge aus, in die sie die einzelnen Erfahrungstatsa­
chen einordnen.3 Die Wissenschaften werden somit dazu geführt, 
ihre engen Grenzen zu erweitern, um ihre Inhalte in einem größe­
ren, sie alle umfassenden Ganzen in Einklang zu bringen. Dieses 
organische Ganze ist die Philosophie, die »Wissenschaft der Idee«.4

Die Philosophie behält dadurch den Blick auf das »Ganze«, das 
ja letztes Ziel ihrer Bestrebungen ist.5 Doch anstatt hier ihren Aus­
gangspunkt zu nehmen und somit Gefahr zu laufen, sich durch das 
Ganze blenden zu lassen, erreicht sie dieses auf analytischem Weg, 
indem sie vom Teil ausgeht. Die einzelwissenschaftlichen Erkennt­
nisse finden somit ihren Platz in einem immer deutlicher umrisse- 
nen Ganzen, wobei der Spekulation nach und nach der Boden ent­
zogen wird.6

nel pensiero di F.A. Trendelenburg, Milano: CUSL 1983; K.Ch. Köhnke, a.a.O., S. 23-57; 
257-272. Zur »Schule« Trendelenburgs vgl. P. Petersen, a.a.O., S. 199-206. Zum Ver­
hältnis Brentano-Trendelenburg vgl. E.W. Orth, „Metaphysische Implikationen der 
Intentionalität. Trendelenburg, Lotze, Brentano", Brentano Studien 7 (1997), S. 15-30.
2 Berlin: Bethge 1840; Leipzig: Hirzel 21862; 31870; photomech. Nachdruck der 3. Aufl., 
Hildesheim: Olms 1964. Im folgenden wird aus dieser Auflage zitiert (Abkürzung: LU).
3 LU, I, S. 4f.
4 »Aus diesem nothwendigen Streben und Gegenstreben entspringt die Philosophie, 
welche, wenn anders die Idee auf den bestimmenden Gedanken des Ganzen in den 
Theilen und des Allgemeinen in dem Besondern geht, Wissenschaft der Idee heissen 
mag.« Ebda., S. 5.
5 Ebda., S. 1.
6 »Was sich in den einzelnen Untersuchungen ergiebt, wird nicht ein Einzelnes blei-

42 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Diese Auffassung der philosophischen Wissenschaft behält 
zwar Züge der Romantik bei, bricht aber eindeutig mit dem Schema 
der »Philosophie aus einem Prinzip«, da sie die Vorgehensweise 
und Ergebnisse der Einzelwissenschaften als einzig berechtigten 
Ausgangspunkt der Philosophie ansieht.* 7 Dies bedeutet allerdings 
nicht, daß die Philosophie eine bloße „Ausweitung" der Einzelwis­
senschaften darstellt, denn diese geben ihr lediglich den Kurs an, 
und zwar in ontologischer als auch methodologischer Hinsicht: Be­
trachtet man die einzelnen Forschungsgegenstände in ihrer Bezie­
hung zum Seienden im allgemeinen, so kommt man zur Metaphy­
sik; wird die Methode der einzelnen Wissenschaften thematisiert, 
so gelangt man zur Logik.8

Denn alle Wissenschaften sind, trotz unterschiedlicher kon­
kreter Anwendung, durch ein gemeinsames methodologisches In­
strument verbunden: durch die Logik, die als universelle Grundla­
ge allen Wissens gilt. In der Philosophie kommt dieses Instrument 
zur vollen Geltung:9 Da die Philosophie die stillschweigend voraus­

ben, wie eine eingelegte Episode, sondern soll vielmehr in die Handlung des Ganzen 
eingreifen. Die Reihe der Untersuchungen soll den Kreis der logischen Fragen durch­
laufen und eine Ansicht der ganzen Wissenschaft zu gewinnen streben.« Ebda., S. 3.
7 »Wo es noch keine anderen Wissenschaften giebt, da giebt es auch eigentlich noch 
keine Philosophie.« Ebda., S. 5. Vgl. LU, II, S. 454: »Auf diese Weise werden zwar die 
vereinzelten Wissenschaften in ihren geschichtlichen Gestalten von der grundlegen­
den Wissenschaft der Logik und Metaphysik vorausgesetzt, aber die philosophischen 
Disciplinen gehen in ihrer Gliederung aus dieser hervor. Die Logik und Metaphysik 
greifen also nicht in die philosophischen Disciplinen vor, sondern in die empirischen 
zurück.« Trendelenburg hatte schon in seiner Geschichte der Kategorienlehre (in: F.A. 
Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie, I. Bd., Zwei Abhandlungen: I. Ari­
stoteles Kategorienlehre; II. Die Kategorienlehre in der Geschichte der Philosophie, Berlin: 
Bethge 1846; photomech. Nachdruck, Hildesheim: Olms 1979; Abkürzung: GK), S. 197 
ähnlich argumentiert: »Eigentlich giebt es da noch gar keine Philosophie, wo es noch 
keine einzelnen Wissenschaften giebt.«
8 »In jeder Wissenschaft finden sich zunächst nach zwei Seiten Elemente, welche auf 
gleiche Weise dem Theil wie dem Ganzen angehören oder im Besondem die Macht 
eines Allgemeinem offenbaren. Der besondere Gegenstand jeder Wissenschaft thut 
sich als die Verzweigung eines allgemeinen Seins und die eigenthümliche Methode 
thut sich als eine besondere Richtung des erkennenden Denkens, des Denkens über­
haupt, kund. Jene Beziehung führt von jeder Wissenschaft aus zur Metaphysik und 
diese Beziehung zur Logik.« LU, I, S. 6.
9 »Im Sinne der verschiedenen Methode spricht man wol von der eigenthümlichen 
Methode einzelner Wissenschaften, von der Logik der Mathematik, der Naturwissen­
schaft, der Jurisprudenz. Auf den verschiedenen Wegen äussert sich indessen nur das 
Eine Denken, welches vielgestaltig sich immer dem Gegenstand anschmiegt, um ihn 
zu erfassen. In den Wissenschaften wird dem Einen Denken nur ein verschiedener 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 43

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

gesetzten methodologischen Grundlagen aller Wissenschaften unter­
sucht, erweist sie sich als »Theorie der Wissenschaft«10 und somit 
auch als jene »grundlegende Wissenschaft (philosophiafundamentalis)«, 
in der sich die Einheit von Logik und Metaphysik verwirklicht.11

Diese Auffassung der philosophischen Wissenschaft trägt zwar 
Herbartsche Züge, geht aber eindeutig auf Aristoteles, nämlich auf 
dessen »Erste Philosophie«, zurück. Die Notwendigkeit, die Ergeb­
nisse der Einzelwissenschaften auf einer höheren Ebene zu verei­
nen, und zwar nicht nur in logisch-methodologischer Hinsicht, son­
dern auch inhaltlich-ontologisch, führt Trendelenburg zur
Frage, was das allgemeine durch alles durchgehende Seiende sei, und es 
liegt in ihr das Motiv zu einer philosophischen Wissenschaft, welche Ari­
stoteles erste Philosophie und die Späteren nach Massgabe der in den ari­
stotelischen Schriften angenommenen Reihenfolge Metaphysik nannten.12

Die Metaphysik hat im Unterschied zu den Einzelwissenschaften, 
die sich nur mit einem Ausschnitt der Wirklichkeit beschäftigen 
und diesen unter einem bestimmten Blickpunkt untersuchen, »das 
Seiende als Seiendes und was dem Seienden als solchem zukommt« 
zum Gegenstand.13 Als Universalwissenschaft, als Wissenschaft des 
in allen Wissenschaftszweigen »thätigen« Seienden, zielt die Meta­
physik auf das erste Prinzip der in den einzelnen Wissenschaftsge­
bieten vorhandenen Erkenntnisse. Sie bürgt somit für die Einheit 
des Wissens, da in der Einheit des Seienden die Garantie für die 
Zusammengehörigkeit der Einzelerkenntnisse liegt.

Antrieb gegeben, immer neue Künste zu erfinden, welchen sich der Gegenstand wie 
gefangen ergeben muss. Aber durch alle geht nur Eine Kunst hindurch und in allen 
offenbart das Denken sein mit sich selbst einiges, sein durch wenige Mittel mächtiges 
Wesen.« Ebda., S. 9. Trendelenburg kommt somit zu folgendem Schluß: »Auf solche 
Weise führt [...] jede Wissenschaft auf die Logik, auf die Untersuchung des Denkens, 
das erkennend Wissenschaften erzeugt.« Ebda., S. 10.
10 Dieser Ausdruck nimmt den Begriff der Wissenschaftstheorie schon vorweg, den 
Trendelenburgs Schüler Eugen Dühring im Jahre 1878 (Logik und Wissenschaftstheorie, 
Leipzig: Reisland 1878) mit klarem Bezug auf seinen Lehrer prägte. »Wissenschafts­
theorie« in seinem Sinne bedeutet eine scharfe Abgrenzung von der Wissenschaftslehre 
Fichtes. Vgl. K.Ch. Köhnke, a.a.O., S. 38,444 Anm. 9.
11 »Weil alle Disciplinen auf dem Grunde einer solchen Wissenschaft stehen und sich 
stillschweigend auf Voraussetzungen aufbauen, welche sie allein zu erkennen be­
strebt ist: so ist eine solche Theorie der Wissenschaft (die Logik im bezeichneten wei­
tern Sinne) grundlegende Wissenschaft, philosophia fundamentalis.« LU, I, S. 14.
12 Ebda., S. 7.
13 Ebda.

44 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Auf solche Weise führt jede Wissenschaft auf die Metaphysik, welche das 
Seiende als solches, das Allgemeine als Grund des besondem Gegenstandes 
aufzufassen bemüht ist.14

Diese metaphysische Perspektive stellt aber nur eine Seite solch ei­
ner »grundlegenden Wissenschaft« dar, in der die methodologische 
mit der inhaltlichen Dimension unauflöslich verbunden ist. Diese 
Wissenschaft kommt Platons Dialektik nahe, in der Logik und Me­
taphysik eins sind. Ihre Platonische Färbung läßt sich an der Be­
zeichnung »Wissenschaft der Idee« festmachen, durch die sie Tren­
delenburg kennzeichnet, obwohl er sich schließlich für den Aus­
druck »Logik im weitem Sinne« entscheidet, deren Analyse eben 
die Logischen Untersuchungen zur Aufgabe haben.15 Sie ist jene »ar­
chitektonische Wissenschaft«, »welche auf die Ordnung des Gan­
zen, auf die Kritik der Methode, auf die Grenzbestimmung des 
menschlichen Erkennens, auf die Harmonie einer letzten Weltan­
schauung gerichtet« ist.16

§ 2. Logik und Erkenntnistheorie

Die Einheit von Logik und Metaphysik wird von der formalen Lo­
gik, wie sie Herbart und Drobisch von Kant ausgehend entwickeln, 
in Frage gestellt.17

Trendelenburg klagt die formale Logik an, einen unberechtigten 
Dualismus von Form und Inhalt, Denken und Gegenstand zu ver­
treten, der den erkenntnistheoretischen Anforderungen der Wissen­
schaftsentwicklung nicht gerecht wird. Denn ein rein formales Mo­
dell, das eine strikte Trennung von Denken und Gegenstand voraus­
setzt, ist das Ergebnis einer Fiktion, die willkürlich die Bindung des 
formalen Moments an den konkreten empirischen Kontext aufhebt.

Für Trendelenburg bleibt die Logikauffassung des Aristoteles 
das unumstößliche Modell, da sie logische und wirkliche Struktu­
ren zusammenhält. Die formale Logik, die für sich die Bezeichnung 
„aristotelisch" beansprucht, hat mit der von ihr vollzogenen abso­
luten Trennung von Form und Inhalt Aristoteles vollkommen miß­

14 Ebda., S. 9.
15 Ebda., S. llf.
16 F.A. Trendelenburg, Kleine Schriften, 2 Bde., Leipzig: Hirzel 1871,1, S. 301.
17 LU, I, S. 16.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität M 45

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

verstanden.18 Denn Aristoteles' Anliegen ist es keineswegs, die 
Formen des Denkens aus sich selbst heraus zu begreifen:19 Das 
Identitätsprinzip - weit davon entfernt, jene rein logische Tragweite 
zu besitzen, die ihm die neuere Philosophie zuschreibt - sieht Ari­
stoteles als ursprünglich metaphysisches Prinzip an; die logische 
Bestimmung der Wahrheit als bloße Bejahung oder Verneinung im 
Urteil findet für Aristoteles in den Dingen selbst, in ihrer Verbin­
dung oder Trennung, ihre letzte Begründung; die modalen Begriffe 
stellen für ihn keine bloß formalen Bestimmungen des Urteils dar, 
sondern Wurzeln in der Natur der Dinge selbst; und der Syllogis­
mus besteht für Aristoteles keineswegs in einem bloßen formalen 
Verhältnis der Begriffsmerkmale, sondern gründet im Mittelbegriff, 
das dem Wesen der Sache entspricht.20 Die These einer rein logi­
schen Vorgehensweise verdeckt den unleugbar empirischen Ur­
sprung jeder Erkenntnis, die sich durch die Verallgemeinerung von 
Empfindungen und Anschauungen, ja von Vorstellungsinhalten, 
die alle aus der konkreten Empirie stammen, entwickelt.

Diese Inhalte setzt die formale Logik stillschweigend voraus, 
indem sie die Begriffe als »gegeben« annimmt und deren »Merk­
male« analysiert - sie sogar einer »Rechnung« unterzieht. Somit 
hängt die formale Kohärenz der syllogistischen Struktur nicht von 
einer formalen Identität ab, sondern von der Kohärenz des Begriff­
sinhaltes.21 Mit ihrer ausschließlichen Berufung auf die formale Ko­
härenz hat sich die Logik die Möglichkeit verschlossen, die Induk- 
tions- und Analogieschlüsse, wie sie in den empirischen Wissen­
schaften zur Anwendung kommen, zu erklären, und sich schließ­
lich nicht als treibende Kraft, sondern eher als Hindernis für deren 
Entwicklung entpuppt.22

18 »Denn die formale Logik, die Logik Kants, hat gegen Aristoteles Rückschritte 
gethan, indem sie - was Aristoteles in seinem großen Sinne nie wollte - die Formen 
des Denkens von allem Bezug auf den Gegenstand, in welchem das Denken eindringt, 
isolierte und für sich betrachten zu können meinte, aber dadurch dem realen Charak­
ter der aristotelischen Logik Eintrag that. Wir haben ihn herzustellen versucht und 
dadurch Aristoteles den objektiven Förderungen der neuern Zeit näher gerückt.« F.A. 
Trendelenburg, Erläuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik, Berlin: Bethge 
1842, S. V. Vgl. LU, I, S. 30.
19 An. post., 1,33 (LU, I, S. 30).
20 LU, I, S. 31f. Vgl. F.A. Trendelenburg, Elementa logices Aristotelicae. In usum scholarum ex 
Aristotele excerpsit, convertit, illustravit F.A. Trendelenburg, Berolini: Bethge 1836, passim.
21 LU,I, S. 18-21.
22 Ebda., S. 29f.

46 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Von hier aus erwächst Trendelenburgs Bemühen einer weiter 
gefaßten Logikbestimmung, die eine psychologische Analyse der 
Wahrnehmung - einschließlich ihrer physiologischen Entstehungs­
bedingungen -23 miteinbezieht und schließlich die Züge einer »Er­
kenntnistheorie« annimmt.24 Trendelenburg betont die Notwendig­
keit einer »psychologischen Einleitung« zur Logik, die die konkrete 
Entstehung unserer Begriffe untersucht. Dies ist für ihn eine not­
wendige Voraussetzung, um folgende metaphysische Frage ange­
hen zu können: Wie kann der Begriff den Gegenstand decken und 
dabei von den Dingen das Gesetz seiner Wahrheit erhalten?25

Der Bezug zu Aristoteles wird hier ganz deutlich. Trendelen- 

23 Trendelenburg zeigte großes Interesse an den Forschungsergebnissen der zeitge­
nössischen Physiologie. Besondere Aufmerksamkeit zollte er den Untersuchungen 
von Johannes Müller, seines Lehrers und späteren Kollegen der Berliner Universität. 
Vgl. P. Petersen, Die Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Ari­
stoteles im 19. Jahrhundert, a.a.O., S. 167,191; E. Bratuscheck, a.a.O., S. 377.
24 Vgl. K.Ch. Köhnke, a.a.O., S. 58ff.
25 »Wenn der Begriff als fertig gefordert wurde, so knüpfte sich bald die Frage an, wie 
entsteht denn der geforderte Begriff unserm Denken. Nach dieser Seite hin suchte sich 
die Logik durch psychologische Einleitungen vorzubereiten. Wenn wiederum der Be­
griff den Gegenstand zu decken vorgab, wenn er dadurch von den Dingen das Gesetz 
seiner Wahrheit ableitete: so führte dies in metaphysische Fragen.« LU, I, S. 35. Was 
die Genese der Begriffe anbelangt, stellt die Psychologie eine unumgängliche Voraus­
setzung dar: »Die Kategorien sind Begriffe und können sich nicht anders bilden, als 
Begriffe überhaupt. Es ist eine Untersuchung der Psychologie, welche Vorgänge des 
Selbstbewusstseins den Begriff erzeugen.« Ebda., S. 337. Außerdem schreibt Tren­
delenburg: »Wir vermögen Gegenstände zu unterscheiden, weil wir uns bewusst 
werden können, welche andere Thätigkeiten oder welche andere Weisen derselben 
von ihnen im Akte der Auffassung angesprochen wurden. [...] Die Wahrheit der Un­
terscheidung beruht darauf, dass sie sich lediglich durch die zu unterscheidenden Ge­
genstände führen lässt, und sie thut dies nur, indem sie den bildenden oder aufneh­
menden Thätigkeiten nachgeht. Sie hat mithin in ihnen ihre Norm, also nicht in sich 
selbst, sondern äusser sich, und kann daher nicht „immanente Normen" in sich selbst 
tragen, welche ihr Thun „als Gesichts- oder Zielpunkte" leiteten und in dieser Ver­
richtung als Kategorien hervorträten.« Ebda., S. 339. Andererseits betont Trendelen­
burg die Notwendigkeit einer scharfen Trennung zwischen subjektiver Genese der 
Begriffe und deren logischer Gültigkeit: »Die Logik betrachtet nicht das Aufmerken 
der Seele, nicht das Anschiessen der Vorstellungen, nicht das Gestalten und Durch­
leuchten, das den Begriff in der Seele vollendet, nicht diese subjektiven Momente, 
sondern den objektiven Ursprung und objektiven Werth der Begriffe.« Ebda., S. 337. 
»Wo es sich, wie in der Logik und Metaphysik, um den objektiven Grund und Werth 
der Kategorien handelt, tritt die Unterscheidung nothwendig zurück.« Ebda., S. 339. 
»Als Ergründung des subjektiven Denkens wird die Logik im genetischen System zu 
einem Theil der Psychologie; aber als Erkenntnisslehre, als Theorie der Wissenschaft, 
muss sie nicht bloss der Psychologie, sondern auch den Wissenschaften, welche dieser 
vorangehen, zur Wegweiserin dienen.« LU, II, S. 454.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 47

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

bürg beabsichtigt, die ursprüngliche Einheit von Logik und Meta­
physik, die Einheit von Denken und Sein der klassischen, Aristote­
lischen Denkweise, wiederherzustellen. Für diese Einheit bürgt die 
konkrete psychologische Genese unserer Begriffe, die ihre Entspre­
chung mit dem jeweiligen Gegenstand und somit deren metaphysi­
sche Tragweite garantiert.26

In Trendelenburgs Programm einer neuen, an Aristoteles ori­
entierten Erkenntnistheorie fließen aber auch Schleiermachers Ge­
danken über das Verhältnis von logischen und sprachlichen Struk­
turen27 sowie jene »anthropologischen« und psychologistischen The­
sen ein, die aus Fries' »neuer Kritik der Vernunft« und Benekes psy­
chologischem Empirismus stammen - denn all diese Ansätze beto­
nen die Unumgänglichkeit einer psychologischen Analyse der logi­
schen Grundstrukturen. Somit berührt sich Trendelenburgs Forde­
rung nach einem „Zurück zu Aristoteles" mit der ansetzenden neu­
kantianischen Bewegung, die ein »Zurück zu Kant« verlangt.28

Doch trotz gewisser Nähe ist Trendelenburgs Programm von 
der neukantianischen Wiederaufnahme der Frage nach den »Bedin­
gungen der Möglichkeit der Erfahrung« zu trennen. Denn während 
der einsetzende Neukantianismus seine Aufmerksamkeit auf ein 
transzendentales Ich richtet, wendet sich Trendelenburg zu jenen 
»subjektlosen Urtheilen«, von denen aus sich die prädikative Struk­
tur des Urteils entwickelt.29 In der sie kundgebenden ursprünglichen

26 Diesen Standpunkt hat nach Trendelenburg die gesamte philosophische Tradition 
bis Christian Wolff vertreten. »Christian Wolff ist noch der Ansicht, dass die Gründe 
der Logik aus Ontologie und Psychologie stammen und die Logik nur für den Gang 
des Studiums diesen Wissenschaften vorangehe.« LU, I, S. 15.
27 F. Schleiermacher, Dialektik, aus Schleiermachers handschriftlichem Nachlasse hrsg. 
v. L. Jonas, Berlin: Reimer 1839; hrsg. v. R. Odebrecht, Leipzig: Hinrichs 1942; photo- 
mech. Nachdruck, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976.
28 Vgl. W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin: 
Weidmann 1923, S. 405ff.
29 »Auf diese Weise ist das subjektlose Urtheil das Erste (z.B. es blitzt). Indem es sich 
zum Begriff fixirt (z.B. Blitz), begründet es das vollständige Urtheil (z.B. der Blitz wird 
durch Eisen geleitet), und das vollständige Urtheil fasst seinen Ertrag von Neuem in 
einen Begriff zusammen (z.B. Blitzleiter). So vervielfachen sich die logischen Vorgän­
ge, und indem sie sich einander befruchten, erzeugen sie bestimmtere Gestalten. So 
viel über Urtheil und Begriff, inwiefern sie sich zu einander verhalten, wie Thätigkeit 
und Ding.« LU, II, S. 238. Mit dem Problem der subjektlosen Urteile wird sich Brenta­
no intensiv auseinandersetzen. Wie auch Trendelenburg geht er von den Thesen des 
Slavisten Franz Miklosich aus. Vgl. dazu F. Brentano, „Miklosich über subjektlose Sät­
ze" (1883), in: PeS II, S. 183-196.

48 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Tätigkeit »unterscheiden wir Subjekt und Prädikat, jenes die Sub­
stanz, dieses die Thätigkeit derselben darstellend oder die Eigen­
schaft, die den Grundbegriff der Thätigkeit in sich trägt«.30

§ 3. Das Verhältnis von Sein und Denken

Trendelenburgs starke Betonung der metaphysischen Dimension 
der Logik richtet sich auch ausdrücklich gegen den Idealismus, der 
die Logik auf eine Selbstentfaltung des Selbstbewußtseins zurück­
führt. Trendelenburg bemüht sich vor allem, seine Logik von derje­
nigen Hegels abzugrenzen, von jener »voraussetzungslosen Logik«, 
die »nichts voraussetzen [will] als den nackten Begriff, der nur sich 
besitzt«.31 Hegel will zwar den Gegensatz von Bewußtsein und Ob­
jekt überwinden, verfehlt aber in Wirklichkeit dieses Ziel, da er sich 
auf den Begriff eines reinen Denkens stützt, das alles andere als »vor­
aussetzungslos« ist, sondern vielmehr »verdünnte und geschwächte 
Anschauung«, die ihre empirische Herkunft nicht verleugnen 
kann.32 Gegen die Hegelsche These »Logisch ist der Anfang, indem 
er im Element des frei für sich seienden Denkens, im reinen Wissen 
gemacht werden soll«,33 wendet Trendelenburg ein, daß selbst der 
Begriff des reinen Denkens, des reinen Seins oder Nichts, aus einer 
perzeptiv-anschaulichen Grundlage abstrahiert wird.34

Gegen die Einseitigkeit der Herbartschen Logik und Hegel­
sehen Dialektik, die beide - aus entgegengesetzten Gründen - keine 
kohärente Verbindung zwischen Denken und Sein zustandebrin- 
gen, führt Trendelenburg an, inwieweit sich die entgegengesetzten 
Pole Denken und Sein »verknüpfen« oder »vereinigen« und hierbei 
jene »Übereinstimmung des Denkens mit dem Sein« hervorbringen, 
die die Erkenntnis ausmacht.35

30 LU, II, S. 231.
31 LU, I, S. 108.
32 Ebda., S. 109. Vgl. GK, S. 358.
33 G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik. I. Teil. Die objektive Logik, in: ders., Sämtliche 
Werke, Jubiläumsausgabe, hrsg. v. H. Glöckner, 20 Bde., Stuttgart: Frommann 1927- 
1930, IV, S. 71.
34 »Das reine Sein als die reine Abstraktion ist daher nur zu verstehen, inwiefern das 
Denken schon die Welt in sich besass und sich aus derselben in sich allein zurück­
zog.« LU, I, S. 37.
35 »Wie kommt das Denken zum Sein? Wie tritt das Sein in das Denken? Diese Frage 
bezeichnen wir als die Grundfrage. Wenn die Wahrheit für die Uebereinstimmung 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 49

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Zu erkennen heißt immer ein Seiendes erkennen. Würde man 
das Nichts erkennen können, so müßte dieses als ein Seiendes gel­
ten. Denn das Seiende, insofern es Gegenstand des Denkens ist, tritt 
immer als Gegensatz des Denkens hervor. Selbst das Denken, wenn 
es sich selbst denkt, löst sich als »gedachtes Denken«, als Seiendes 
für sich, von sich selbst ab. Es stellt sich somit die Frage, wie Den­
ken und Sein zur Deckung gebracht werden können, wenn sie sich 
doch ursprünglich als entgegengesetzte Pole gegenüberstehen.36

In Wirklichkeit ist diese Unverträglichkeit nur scheinbar; sie 
stellt - um Herbarts Terminologie zu verwenden - eine »zufällige 
Ansicht« dar. Denken und Sein sind zwar entgegengesetzt, doch kor­
relativ, bestehen also nur im Verhältnis, das sie entgegensetzt und 
zugleich auch unauflöslich verbindet. Wie es keine Definition des 
Seienden gibt, die dieses nicht in Beziehung zum Denken setzt, so 
kann man das Denken nicht ohne seine Beziehung zum Seienden de­
finieren. Es ist unmöglich, das eine Glied der Korrelation ohne das 
andere bzw. unabhängig von deren »Vermittlung« zu bestimmen.

Dies wird im Scheitern von Herbarts Versuch deutlich, das 
Sein als »absolute Position« zu bestimmen. Herbart lehnt sich hier­
bei an die Deutung des Seinsbegriff es an, die Kant in der Transzen­
dentalen Dialektik im Rahmen der Kritik des ontologischen Gottes­
beweises entwickelt: »Sein« - so Kant - »ist offenbar kein reales 
Prädikat [...]. Es ist bloß die Position eines Dinges, oder gewisser 
Bestimmungen an sich selbst.«37 Für Herbart besteht die wahre 
Größe Kants darin, daß dieser »die alte Metaphysik« stürzt und die 
Absurdität des sie jahrhundertelang stützenden Prinzips entlarvt, 
nämlich die Trennung von Sein und Wesen, die Wolff paradigma­
tisch in seiner These des complementum possibilitatis zusammenfaßte. 
Kant hat als erster die Sinnlosigkeit der These gezeigt, nach der »die

des Denkens mit dem Sein erklärt wird, so ist diese Frage in dem Worte Ueberein- 
stimmung verdeckt. Wie bringt das Denken diese Uebereinstimmung hervor, und 
zwar auf eine solche Weise, dass es selbst der Uebereinstimmung gewiss wird?« Eb- 
da., S. 135.
36 »Erkennen heisst immer ein Seiendes erkennen, wie schon in Plato's Sophistes be­
merkt wird. Selbst wenn das Nichts erkannt werden soll, stellt es sich gleichsam als 
ein Seiendes im Bilde vor uns hin - und wenn wir das Denken erkennen wollen, so 
wird dies gedachte Denken als ein Seiendes für sich abgelöst. Es tritt also im Erkennen 
ein Gegensatz des Denkens und Seins hervor. Dieser Gegensatz bildet das Räthsel des 
Erkennens, und ohne denselben würden wir nach der Möglichkeit des Erkennens gar 
nicht fragen.« Ebda., S. 132.
371. Kant, KrV, B626.

50 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Möglichkeit mit ihrem Complemente zusammengefasst, das Wirkli­
che ausmachen sollte«, und erklärt, »dass das Mögliche den Begriff, 
das Wirkliche aber den Gegenstand und dessen Position bedeute«.38 

Durch seine Bestimmung des Seins als »absolute Position« will 
Herbart die Widersprüche der Erfahrungsbegriffe aufheben. Um sie 
in logisch kohärenter Form neu zu bestimmen, entwickelt er eine 
eleatische Seinsauffassung: Als »absolute Position« ist das Sein so­
wohl vom denkenden Subjekt als auch von jeglichem Objekt unab­
hängig. Seine Qualität ist absolut einfach und frei von jeglich posi­
tiver Bestimmung - als rein Denkbares ist das Seiende.39

Der Herbartschen Bestimmung des Seins als »absolute Positi­
on« setzt Trendelenburg entgegen, daß diese durch einen - wenn 
auch negativen - Bezug zur Erfahrungs- und Erscheinungswelt ge­
wonnen wird und deshalb keine absolute, sondern nur eine relative 
ist. Im Begriff der »absoluten Position« ist außerdem ein Bezug auf 
ein dieses Sein setzendes Subjekt impliziert:40 Anstatt das Sein in 
seiner absoluten Positivität und Abhängigkeit darzulegen, schreibt 
Herbart letztlich der Subjektivität die Aufgabe zu, das Reale zu set­
zen und zu bestimmen, wodurch sein Abrutschen in den Idealis­
mus unvermeidlich ist.41

In diese Aporie verfällt unvermeidlich jede Auffassung, die ei­
ne absolute Trennung von Sein und Denken vertritt.42 Ebenso wi­

38 J.F. Herbart, Allgemeine Metaphysik nebst den Anfängen der philosophischen Naturlehre. 
Erster, historisch-kritischer Teil, in: ders., Sämmtliche Werke, hrsg. v. G. Hartenstein, 12 
Bde., Leipzig: Voss 1850-1852, III, S. 118. Vgl. Kant, KrV, B627.
39 LU, I, S. 175-189.
40 »Inwiefern im Gegensätze des Scheins das Sein von unseren Gedanken unabhängig 
ist, bedeutet das Sein die von Seiten des Verstellenden unbedingte absolute Position. 
Das heisst nicht mehr und nicht minder, als dass das Seiende von dem Vorstellenden 
gesetzt werden muss. Was dies nun aber sei, das ist darin gar nicht gesagt. Es kann 
begrenzt sein - warum sollte nicht ein Begrenztes schlechthin können gesetzt werden? 
- ja es wird begrenzt sein müssen, da absichtlich und von vom herein die Vielheit des 
Seienden offen gelassen wird. Es lässt sich denken, dass sich das Ding in dem Akte 
der absoluten Position selbst beschränkt. Wenn dies der Fall ist, so liegt in dieser Be­
grenzung und Selbstbeschränkung, die die Natur der Sache ausmacht, die abweisen­
de Negation ursprünglich und ist nicht erst auf Umwegen durch das zusammenfas­
sende Denken herbeigeholt und hineingetragen.« Ebda., S. 177.
41 »Fragt man weiter, so ist in der absoluten Position schon der Setzende mitgedacht, 
der doch selbst ein Seiendes sein muss. Das Sein wird also nicht unabhängig aus sich 
selbst bestimmt, sondern indem es sich selbst voraussetzt, wird zur Erklärung ein 
Verhältniss zu der Thätigkeit des Gedankens herbeigezogen.« Ebda., S. 134.
42 Einen ähnlichen Fehler macht Descartes, der Leib und Seele als getrennte Substan­
zen betrachtet, da sie »durch logische Abstraktion klar und deutlich für sich können 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 51

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

dersprüchlich ist aber auch die These ihrer vollständigen Identität, 
wie sie paradigmatisch Hegels Dialektik verkörpert.43 Die ver­
meintliche Identität von Sein und Denken gewinnt Hegel auf Ko­
sten eines Grundirrtums. Er behauptet eine Selbstbestimmung des 
reinen Denkens, die zugleich »Selbsterzeugung« des Seins ist, ein 
voraussetzungsloses Denken, das von sich aus die Seinsmomente 
erzeugt. In Wirklichkeit ist solch eine »Erzeugung« nur deshalb 
möglich, weil das Denken - weit davon entfernt, voraussetzungslos 
zu sein - schon die Welt besitzt, von der es bloß abstrahiert. Der ab­
solute, voraussetzungslose Anfang, auf den sich Hegel beruft, ist 
alles andere als absolut, denn er enthält latent jenen Dualismus in 
sich, den er hätte aufheben sollen.44

Sowohl die These der absoluten Trennung als auch die der ab­
soluten Identität führen zu einem Widerspruch. Gegen die These 
der Identität kann man nur den Dualismus ins Feld führen, vor 
dem man sich nicht »scheuen« braucht. Der menschliche Geist ist 
kein absoluter, göttlicher, selbsterzeugender; er ist vielmehr ein 
endlicher Geist, der von den Reizen und Eindrücken lebt, die er 
empfängt. Nur von hier aus läßt sich das Empfangene zu einem 
selbständigen, geistigen Besitz umformen.45

Denken und Sein, als korrelative Begriffe, sind nicht außerhalb 
des sie entgegensetzenden, zugleich aber auch unauflöslich verbin­
denden Verhältnisses denkbar. In diesem Sinne ist der Gegensatz 
von Sein und Denken zwar nicht aufzuheben, beinhaltet aber auch 
keinen absoluten, sondern nur einen relativen Gegensatz. Gerade 
weil sie sich zueinander korrelativ verhalten, müssen Sein und 
Denken an einer gemeinsamen, ursprünglichen Struktur bzw. Tä­
tigkeit teilhaben, von der sie bloß Teilaspekte darstellen.

gedacht werden«. Ebda., S. 325. Die okkasionalistische Lösung des Leib-Seele-Pro­
blems durch Geulincx stellt eine Radikalisierung dieses Grundirrtums dar, der »sich 
durch die Systeme fortgepflanzt« hat. Durch ein »Irrthum der Abstraktion« ist somit 
die ursprüngliche lebendige Verbindung zwischen Subjekt und Objekt, Denken und 
Sein, verlorengegangen. Ebda., S. 138.
43 Vgl. auch Trendelenburgs Stellungnahme gegen die Identitätsauffassung von Sein 
und Denken bei Spinoza (LU, II, S. 483ff.), Schelling (Historische Beiträge zur Philoso­
phie, a.a.O., II, S. 12) und Schleiermacher (ebda., S. 31ff.).
44 »Denn um zu abstrahiren, muss etwas vorausgesetzt sein, von dem man abstrahirt. 
Das reine Sein als die reine Abstraktion ist daher nur zu verstehen, inwiefern das 
Denken schon die Welt in sich besass und sich aus derselben in sich allein zurück­
zog.« LU, I, S. 37.
45 Ebda., S. 135.

52 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Durch Aristoteles sowie durch die neueste sinnesphysiologische 
Entdeckung - das Gesetz der spezifischen Sinnesenergie - angeregt, 
erblickt Trendelenburg diese ursprüngliche Tätigkeit in der Bewe­
gung. Sie stellt jenes Urprinzip dar, das sowohl in den Phänomenen 
der äußeren, physikalischen Welt als auch in der Denktätigkeit, in 
ihren Wahmehmungs- und Aufmerksamkeitsprozessen, in der Bil­
dung von Begriffen und deren Organisation wirksam ist. Wie sich 
für Aristoteles aktualisiertes Sinnesvermögen und aktualisiertes Sin- 
nesobjekt, aktualisiertes Verstandesvermögen und aktuell gedachtes 
Intelligible vollkommen decken, da sie nur Aspekte einer in sich ein­
heitlichen »Energie (fWp/sza)« sind, so verwirklicht sich auch für 
Trendelenburg die Erkenntnis, d.h. die Übereinstimmung von Den­
ken und Sein, im Zusammentreffen zweier Bewegungen oder Tätig­
keiten: diejenige des Objekts und diejenige seiner Auffassung in der 
Vorstellung.46 Physikalische Bewegung und Vorstellungstätigkeit 
stellen bloß unterschiedliche Formen einer einzigen Grundtätigkeit 
dar, nämlich der »construktiven Bewegung«, deren Wesensmerkmale 
die Einfachheit, Ursprünglichkeit und Allgemeinheit sind.

Der Vorrang, den Trendelenburg der Bewegung zuschreibt, 
verdeutlicht, wie stark sein Denken noch dem Idealismus verhaftet 
ist. Doch findet das Bewegungsprinzip bei ihm eine ganz neue me­
thodologische Anwendung. Der dialektischen Methode Hegels stellt 
Trendelenburg nämlich die »genetische Methode« entgegen, die auf 
die Hervorhebung der Entwicklung, der »Genese« der Erfahrungs­
gegenstände in der organischen Weltstruktur zielt. Die Bewegung 
wird somit nicht willkürlich oder als bloßes Postulat eingeführt, 
sondern in ihrer konkreten Wirkung in der Erscheinungs- und Er­
fahrungswelt dargelegt.

Schon dieser Überblick zeigt die Komplexität von Trendelen- 
burgs Denken, das der erkenntnistheoretisch dualistischen Grund­
struktur Kantscher Prägung eine monistisch realistische, metaphy­
sische Auffassung hinzufügt, und zwar mit dem Ziel, den erkennt­
nistheoretischen Dualismus aufzuheben. Trendelenburgs »Ideal-Rea­
lismus«47 will als kohärente und gewissermaßen endgültige Neu­
belebung des Realismus in der neuzeitlichen Philosophie verstanden 

46 »In der sinnlichen Wahrnehmung wird der Gegenstand ergriffen; in dem Akte des 
Sehens geht die Energie der Farbe und des Auges zusammen.« Ebda.
47 Vgl. das letzte Kapitel der Logischen Untersuchungen: »Idealismus und Realismus«, 
LU, II, S. 511-529.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 53

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

werden, und zwar als systematische Synthese, die zwischen er­
kenntnistheoretischen und metaphysischen Ansätzen vermittelt.

§ 4. Trendelenburgs Verhältnis zu Kant

In diesem Kontext ist Trendelenburgs Auseinandersetzung mit 
Kants Kritizismus zu verstehen. Er würdigt Kants kritische Be­
handlung des Erkenntnisproblems als Stütze des gesamten Wis­
sensgebäudes. In dieser Fragestellung stellt Kant ein »dauerndes 
Vorbild« dar, so daß »man, wo es sich um die Principien, die ei­
gentliche Aufgabe der Philosophie handelt, nie vor Kant vorbeige­
hen« darf.48 Trendelenburg teilt jedoch nicht dessen Ablehnung der 
Metaphysik, die er nicht als unvermeidliche Folge des Kritizismus 
ansehen will. Schon während seiner Studienjahre richtet Tren­
delenburg sein Augenmerk auf die ersten beiden Abteilungen der 
Kritik der reinen Vernunft, die er stets als Grundlage für die Beant­
wortung jener erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Fragen 
ansieht, zu der die Philosophie durch die Entwicklung der Einzel­
wissenschaften gelangt. Er neigt aber niemals zu einer metaphysi­
schen - realistisch oder idealistisch geprägten - Deutung der Kritik 
der reinen Vernunft und räumt somit auch der Transzendentalen Dia­
lektik keine Sonderstellung ein.

Trendelenburg prüft Kants kritische Philosophie an seinem 
stark ausgeprägten Aristotelismus. Auf dieser Basis entwickelt Tren­
delenburg seinen Begriff des A priori und gelangt zu einer Auffas­
sung des Verhältnisses zwischen Sinnlichkeit und Verstand, die 
somit den bei Kant vorhandenen subjektivistischen Gefahren ent­
geht. Trendelenburgs Aristotelismus räumt nämlich dem Subjekti­
vismus keinen Platz ein.49 Die Auffassung der Bewegung als »le­
bendiges Mittelglied« zwischen Denken und Sein macht eine aprio­
rische Erkenntnis möglich, die in der Erfahrung stets nachweisbar 
ist. Indem sich Trendelenburg den Aristotelischen Gedanken eines 
anschaulichen Denkens, einer abstrahierenden Anschauung zu ei­
gen macht, zeigt er dessen enge Bindung an die Rezeptivität der 
Empfindung. In der intellektuellen Tätigkeit kommt jenes A priori 

48 F.A. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 171f.
49 »Es ist der spannende Nerv in allem Erkennen, dass wir das Ding erreichen wollen, 
wie es ist; wir wollen das Ding, nicht uns.« LU, I, S. 163.

54 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

zur Geltung, das auch im A posteriori nachgewiesen werden kann, 
da es schon in jenem Akt tätig ist, »in welchem sich der Geist das 
Aeussere aneignet«.50 Aus der Bewegung, die der Erfahrung vor­
ausgeht und somit Raum und Zeit als apriorische Anschauungs­
formen begründet, die nicht nur subjektive, sondern auch objektive 
Geltung haben, lassen sich die Kategorien, d.h. die apriorischen Er­
fahrungsgegenstände ableiten.

Somit erhält der Gegenstandsbegriff, auf den der Begriff des A 
priori angewendet wird, eine neue Bedeutung. Es handelt sich nicht 
mehr um Kants Gegenstand, der sich bedenklich dem »Schein« nä­
hert.51 Trotz des letztlich dualistischen Ausgangspunktes der Logi­
schen Untersuchungen kommt Trendelenburgs Gegenstandsbegriff 
demjenigen des Aristoteles nahe; zum Objekt steht das Subjekt in 
unmittelbarer Beziehung, also in einem Verhältnis, das jenen Inten­
tionalitätsgedanken vorbereitet, den schließlich Brentano erneut in 
die zeitgenössische Philosophie einführt.

Trendelenburgs Würdigung von Kants kritischer Philosophie 
hindert ihn also nicht daran, Metaphysik zu betreiben. Seine Meta­
physik gestaltet sich im Aristotelischen Sinne als Höhepunkt des ge­
samten Wissenschaftssystems. Kants Dualismus von physischer und 
moralischer Welt hebt Trendelenburg in einer organischen Weltan­
schauung auf, die sich nach und nach vom Physikalischen zum Bio­
logischen bis hin zum Höhepunkt des Ethischen erhebt, das nicht 
mehr durch die mechanische Kategorie der wirkenden Ursache be­
herrscht wird, sondern durch die teleologische Kategorie des Zwecks.

§ 5. Die Kategorienlehre

Trendelenburgs Verschränkung von Aristotelischen und Kantschen 
Gedanken zeigt sich in der Ausarbeitung seiner Kategorienlehre - 

50 »Im Aufnehmen und Empfangen selbst liegt eine Thätigkeit; und diese, wenn auch 
von aussen angeregt, doch nie von aussen gegeben, ist selbst apriorisch, eine ur­
sprüngliche Thätigkeit des Geistes. Schwerlich ist diese eine neue. Soll die Bewegung 
den Gegensatz des Denkens und Seins vermitteln, so muss sie gerade in dem Akte 
thätig sein, in welchem sich der Geist das Aeussere aneignet. Das a priori muss daher 
selbst in dem a posteriori nachgewiesen werden können; und es wird eine Probe unse­
rer Ansicht sein, ob sich die Bewegung (das Spontane) als der wesentlich mitwirkende 
Grund in der Thätigkeit der Sinne (dem Receptiven) wiederfinde.« Ebda., S. 238.
51 Vgl. GK, S. 292ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 55

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

einer Tafel der Seinsbedeutungen, die seiner neuen, von Hegel ab­
weichenden Auffassung der Einheit von Logik und Metaphysik 
entspricht. Trendelenburg entwickelt nämlich seine Kategorienlehre 
in kritischer Auseinandersetzung mit den Theorien von Aristoteles, 
Kant und Hegel, die für ihn die wichtigsten Beiträge zum Kategori­
enproblem innerhalb der Philosophiegeschichte liefern.52

All diese Theorien weisen Schwächen und Schwierigkeiten auf. 
Aristoteles, der seine Kategorien anhand von Sprachanalysen be­
stimmt, betrachtet die Kategorien als die höchsten Formen der Prädi­
kation, in denen entsprechende logische Verhältnisse zum Ausdruck 
kommen. Er erklärt aber nicht, wie die so gewonnenen Kategorien 
auch eine reale Bedeutung beanspruchen können. Ihre reale Trag­
weite wird von Aristoteles einfach vorausgesetzt, da ihr begriffli­
cher Ursprung nicht mit ihrer realen Genese parallel verläuft.53

Kants Kategorien sind als »Stammbegriffe des reinen Verstan­
des« bloße Verstandesfunktionen, die keine direkte Bindung an die 
sinnliche Rezeptivität aufweisen. Er versucht, diese Schwierigkeit 
durch die Lehre des transzendentalen Schematismus zu umgehen, 
die allerdings die Anwendung der Kategorien nur in zeitlicher und 
nicht in räumlicher Dimension erlaubt.54

Hegels Vorhaben, die Auffassung der Kategorien als rein sub­
jektive Formen zu vermeiden und sie als Prinzipien zu deuten, in 
denen sich die Einheit von Denken und Sein verwirklicht, geht nur 
scheinbar auf den klassischen, Aristotelischen Kategorienbegriff zu­
rück. Denn während für Aristoteles die Kategorie eine Grundbe­
stimmung der transzendenten Wirklichkeit darstellt, die dem Sub­
jekt intentional identisch ist, wird sie im Idealismus eine dem reinen 
Denken immanente Wirklichkeit, von dem sie erzeugt wird.55

Trendelenburg greift in seiner Stellungnahme zur Kategorien­
frage die Bewegung auf, in der die Kategorien ihren Ursprung ha­

52 Ebda., S. 362. Vgl. LU, I, S. 332-336; GK, S. 209-217,268-297,335-362.
53 GK, S. 187ff., 216f.
54 LU, I, S. 333f., 377ff.
55 »Die Kategorien sind die Selbstbestimmungen des Denkens zum Sein; es sind die 
ewigen Begriffe, welche den Dingen zu Grunde liegen. Die Kategorien wurzeln also in 
dem der Natur nach Frühem. Das Metaphysische und das Logische ist daher eins ge­
worden. Aber das reine bildlose Denken, die Hypothese dieses ganzen Versuchs, ist 
vergeblich. Das Denken, aus dem die bildende Anschauung stammt, kann seine 
Grundbegriffe nicht aus dem Grau reflectirender Abstractionen und deren sich verwi­
schenden Combinationen schöpfen, zumal diese schon die Anschauung vorausset­
zen.« GK, S. 363.

56 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

ben und von der sie somit ableitbar sind. Da sie aus der Bewegung 
hervorgehen, sind die Kategorien »reale« Begriffe, d.h. durch sie 
drückt das Denken das Wesen der Dinge aus. Von den realen Kate­
gorien sind die »modalen« zu unterscheiden, »welche Momente aus 
der erkennenden Thätigkeit als solcher zum Inhalt haben«.56

Die Deduktion der Kategorien erfolgt aus der (wirkenden) 
Kausalität, die als konstituierendes Prinzip der Bewegung gilt. Die 
wirkende Ursache stellt das allgegenwärtige Prinzip dar, das so­
wohl die physikalische als auch die psychische Welt durchdringt 
und das Verhältnis »der erzeugenden Thätigkeit zu der erzeugten 
Grösse« darstellt.57 Die »Erzeugnisse« bzw. »Produkte« der Bewe­
gung sind eben die Kategorien.

Trendelenburgs Kategorienlehre zeichnet sich durch ihre me- 
reologische Prägung aus, d.h. durch ihre Tendenz, das traditionelle 
Substanz-Akzidens-Verhältnis als Teil-Ganzes-Verhältnis zu inter­
pretieren. Durch diese mereologische Deutung sucht er, eine neue 
Antwort auf die Frage nach dem Verhältnis von Einheit und Viel­
heit zu finden, das Herbart und Kant unzutreffend bestimmen.

Für Herbart besteht einer der Hauptwidersprüche der Erfah­
rung im Begriff des Dinges mit mehreren Eigenschaften. Das Reale, 
das er als »absolute Position« auffaßt, muß absolut einfach gedacht 
werden und schließt somit jene Mannigfaltigkeit aus, die die Erfah­
rungswelt aufweist. Herbart greift hier auf seine sogenannte Me­
thode der Beziehung zurück: Die Vielheit betrifft bloß unser Den­
ken des Dinges und nicht das Ding als solches, das als Reales ab­
solut einfach ist. Ein Ding weist verschiedene Merkmale nur in sei­
nen Beziehungen zu anderen Realen auf; diese mannigfachen Be­
ziehungen stellen aber lediglich »zufällige Ansichten« dar, die die 
absolute Einfachheit der Realen als solcher nicht antasten.

In der Sicht Trendelenburgs löst Herbart dadurch das Problem 
aber nicht. Denn Ding und Eigenschaften zu trennen und gemäß 
der »Methode der Beziehung« die bloße Mannigfaltigkeit der Ver­
hältnisse zwischen absoluten Realen zu behaupten, hebt den Wi­
derspruch nicht auf, sondern erschwert ihn. Es ist notwendig, die 

56 »Im Vorangehenden ist die Bewegung als bildend und nachbildend aufgefasst. 
Wenn daher aus ihr Grundbegriffe entspringen, so werden diese reale Kategorien sein, 
d.h. solche, durch welche das Denken das Wesen der Sachen ausdrücken will, im 
Unterschiede von den modalen Kategorien d.h. von solchen Grundbegriffen, welche 
Momente aus der erkennenden Thätigkeit als solcher zum Inhalt haben.« LU, I, S. 336.
57 Ebda., S. 340ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 57

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Allmacht des Identitätsprinzips einzuschränken und die Einheit des 
Verschiedenen, die Einheit in der Vielheit zu verstehen.

Die zweite polemische Zielscheibe von Trendelenburgs Kate­
gorienlehre stellt Kants Auffassung des Einheit-Vielheit-Verhält­
nisses dar. Denn bei Kant wird die vereinheitlichende Funktion ge­
rade von den Kategorien ausgeübt, die das in der Sinnlichkeit ge­
gebene Material zur Einheit bringen. Diese Einheit ist jedoch der 
synthetischen Einheit der Apperzeption, dem »Ich denke« unterge­
ordnet, das somit als die absolute Einheit gilt, auf die sich letztlich 
jede Mannigfaltigkeit bezieht. Gegen diese These von Kant, der die 
Einheit auf ein subjektives Prinzip zurückführt, führt Trendelen­
burg die vermittelnde Tätigkeit der Bewegung an.
Die Bewegung erzeugt die Vielheit, aber die fixirte Bewegung ist die Ein­
heit der Vielheit. Die logische Einheit ist die umspannenede Form, welche 
die Theile zum Ganzen begreift. [...] Wenn die Bewegung der Ursprung der 
Dinge und Vorstellungen ist, so ist nicht die Einheit in der Vielheit ein Wi­
derspruch, sondern vielmehr die Einheit ohne Vielheit wäre es. [...] So er- 
giebt sich die logische Einheit als ein Gegenbild des realen Ganzen. Beide 
werden durch die Bewegung erzeugt.58

Im Aristotelischen Sinne bezeichnet Trendelenburg diese Einheit 
der Vielheit, die Beziehung des Mannigfaltigen zum Einen als Inhä- 
renzVerhältnis. Dieses Verhältnis kann in doppelter Hinsicht ge­
deutet werden: logisch und real. Die logische Perspektive zeigt sich 
im Urteil, die reale im »Verhältniss der Theile zum Ganzen, der Ei­
genschaften zum Dinge [...], der Accidenzien zur Substanz«.59

§ 6. Der Zweck

Trendelenburg bereichert seine Kategorienlehre, indem er das »le­
bendige Mittelglied« der Bewegung unter dem Gesichtspunkt des 
Zweckes - also teleologisch - untersucht. Der Zweck zeigt sich in 
den physiologischen Wahmehmungsprozessen, in den biologischen 
Vorgängen und ganz allgemein in den Entwicklungsprozessen der 
Natur. Er stellt jenes Prinzip dar, das als Ganzes die Ordnung und 
Struktur der Teile erklärt.

Die Kategorialanalyse geht somit über die Grenzen der wir­

58 LU, I, S. 362f.
59 Ebda., S. 364.

58 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

kenden Ursache hinaus und erblickt in der ursprünglichen Tätigkeit 
der Bewegung eine andere Form der Kausalität: die Endursache. 
Diese verhält sich zur wirkenden Ursache wie das Ganze zu seinen 
Teilen: »Hiernach erzeugt die wirkende Ursache das Ganze aus den 
Theilen, und umgekehrt der Zweck die Theile aus dem Ganzen.«60 
Die Polarität von Denken und Sein, die durch die Bewegung ver­
mittelt wird, kann deshalb von zwei Seiten aus betrachtet werden: 
»Entweder wirkt das Sein auf das Denken, die Sache auf den Be­
griff, oder das Denken auf das Sein, der Begriff auf die Sache«.61

Das Sein wirkt auf das Denken als dessen causa cognoscendi, 
aber auch das Denken wirkt auf das Sein ein, nämlich indem »der 
Begriff in den Vorgang des Werdens eingreift«.62 Der Zweck be­
dingt die Organisation und Entwicklung der Wissenschaften »als 
ein zweites a priori«, und zwar dort, wo eine Erklärung durch bloße 
wirkende Ursache scheitert. Nur durch den Zweck läßt sich jene hö­
here Einheit herstellen, die selbst »wirkende Thätigkeiten, die aus 
einander laufen, mannigfaltige Richtungen, die sich bis zum Gegen­
satz entzweien« im System der Natur zu einem Ganzen verbindet.63

Der Zweck ist keine wissenschaftstheoretische Struktur, die 
der Geist in die Dinge hineinträgt. Er ist in den Dingen selbst vor­
handen und nachweisbar, als deren belebendes, inneres Prinzip. Er 
ist derart konkret, daß er sogar als »das eigentlich individuirende 
Princip der Welt« gilt: »Aller Zweck geht auf einzelne Thätigkeiten 
in Raum und Zeit; er will Einzelnes.«64 Die räumlich-zeitlichen Be­
stimmungen leisten keine echte Individuation. Denn die durch sie 
gewährte Einheit ist eine rein äußerliche, ganz gleich wie sich das 
Mannigfaltige zur Einheit verhält. Nur eine organische, zweckmä­
ßige Einheit bürgt für eine vollständige Individuation, die die 
»blinde Kraft« belebt und ihre vielfältigen, auseinandergehenden 
Wirkungsrichtungen zu einem Ganzen ordnet.

Die teleologische Betrachtungsweise erlaubt Trendelenburg 
somit, seine Kategorienlehre derart weiterzuentwickeln, daß er sie 

60 LU, II, S. 22.
Ebda., S. 69.

62 »Wenn das Sein auf das Denken, die Thatsache auf den Vorgang des Verstehens 
wirkt, so ergiebt sich in diesem Verhältniss der Grund des Erkennens (causa cogno­
scendi). Wenn das Denken auf das Sein wirkt, der Begriff in den Vorgang des Werdens 
eingreift, so ergiebt sich hingegen der Zweck (causa finalis).« Ebda., S. 70.
63 Ebda., S. 72-74.
64 Ebda., S. 95f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 59

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

auch auf die »organischen Systeme« anwenden kann, nämlich auf 
jene Gebiete des Biologischen, Psychologischen und Ethischen, die 
sich über das Physische und Mathematische erheben. Die diese hö­
heren Systeme regelnden Kategorien stellen keine weiteren Reali­
täten dar, sie bleiben dieselben, sind aber im Lichte des Zweckge­
dankens zu verstehen.
Dieselben Grundbegriffe, im Mathematischen selbstthätig entworfen, er­
füllen sich im Physikalischen, vertiefen sich im Organischen, erheben sich 
im Ethischen.65

So enthüllt sich die Substanzkategorie auf biologischem Gebiet als 
Organismus, in dem der Zweck als belebendes Prinzip wirkt; und 
das Substanz-Akzidens-Verhältnis, das bis dahin im Sinne eines 
Teil-Ganzes-Verhältnisses gedeutet wurde, gestaltet sich nun als 
zweckmäßige Beziehung der Glieder bzw. Organe zum Organis­
mus, von dem sie nur durch wesentliche Modifikation ihrer Natur 
isoliert werden können.

§ 7. Trendelenburgs System der Wissenschaften und organische 
Weltanschauung

Trendelenburgs Kategorienlehre zeichnet somit eine hierarchische 
Struktur der Wirklichkeit, die »genetisch« von ihren elementarsten 
bis hin zu den komplexesten Formen analysiert werden kann: als 
Figur in der Mathematik,66 als Substanz in der Physik,67 als Organis­
mus in den biologischen Wissenschaften68 und als Person in der 

65 Ebda., S. 164.
66 »Die logische That, auf diesem Gebiet im Menschengeschlecht consequent wach­
send, erklärte sich durch den Besitz eines realen Princips; denn die constructive Be­
wegung, Figuren und Zahlen erzeugend, muss als ein solches bezeichnet werden. 
Ohne ein reales Princip im Ursprung bliebe die reine Erkenntniss leer. In demselben 
Akt sehen wir die mathematische Nothwendigkeit entstehen.« Ebda., S. 448.
67 »Die Aneignung durch die Sinne geschieht mit Hülfe der constructiven Bewegung; 
die Ergründung geht in mathematische Gesetze zurück; die Materie ist zuletzt nur 
durch die Bewegung verständlich. So beantwortete sich die Frage, wie die Erfahrung 
der materiellen Kräfte (die Physik im engem Sinne) möglich sei. In ihr bringt der Ver­
stand von Neuem Nothwendigkeit - nennen wir sie materielle (physische) Nothwendig­
keit - hervor, deren Eigenthümliches innerhalb der wirkenden Ursache die Verflech­
tung von Thatsache und Grund ist.« Ebda., S. 450.
68 »Eine dritte Stufe erscheint da, wo die organische Natur einen neuen Grundbegriff 
offenbart, dem die früheren Principien als Bedingung seines Daseins dienen. Im 

60 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Ethik.69 Diese aufsteigende Skala, in der das Niedrigere das Höhere 
vorbereitet und begründet bzw. das Höhere das Niedrigere vervoll­
ständigt und erhebt, faßt jene »genetische Methode« zusammen, die 
auf die Hervorhebung der »idealen Genese«, d.h. des Sublimie­
rungsprozesses unserer Begriffe zielt - doch immer im Rahmen ei­
ner »Logik des Konkreten«, die Trendelenburgs Alternative zu He­
gels Dialektik des »reinen Denkens« darstellt. Es wird somit die zu­
gleich ontologische und Wissenschafts theoretische Tragweite von 
Trendelenburgs Kategorienlehre deutlich, die ihn zum Aufbau ei­
nes »Systems der Wissenschaften« führt.70 Außerdem kommt in der 
Unterscheidung der beiden Hauptbereiche des Mathematisch- 
Physischen und Organisch-Ethischen, die jeweils durch die wirken­
de Ursache und den Zweck bestimmt werden, jene Zäsur zum 
Ausdruck, die Diltheys Trennung von Natur- und Geisteswissen- 
schaften vorbereitet.71

Jenseits des Welt des Endlichen, die von den höchsten Prinzi­
pien der wirkenden Ursache und des Zweckes beherrscht wird, er­
öffnet sich - dank eines unhaufhaltsamen Drangs des Denkens nach 

Zweck, den der erfindende Geist entwirft und der betrachtende, wo er verwirklicht 
ist, wiedererkennt, im Zweck, der nur aus dem vorbildenden, die Wirkung zur Ursa­
che vorwegnehmenden Gedanken verständlich ist, beantwortet sich die Frage, wie ei­
ne Erkenntniss der organischen Natur möglich sei. Sie ergiebt die organische Noth- 
wendigkeit. Ruhend auf den beiden vorangehenden Stufen, denn diese werden ihr 
Organ, wird sie durch den Gedanken als die entwerfende, das Viele sich unterord­
nende Einheit eigenthümlich; sie ist die Nothwendigkeit aus dem bestimmenden Ge­
danken des Ganzen.« Ebda., S. 450f.
69 »Aus der organischen Stufe hebt sich endlich die ethische hervor. Sie beherscht die 
früheren und befreit sie zugleich. Wenn man fragt, wie eine Erkenntniss des Ethischen 
möglich sei, so liegt die Antwort darin, dass der letzte Zweck des menschlichen We­
sens und die menschliche Natur als Mittel oder Organ zu diesem Zweck können er­
kannt werden. Indem nun das Gesetz in den Willen eintritt, erscheint die ethische Noth­
wendigkeit, und indem der Wille dem Gesetze seines Wesens genügt, dieselbe Noth­
wendigkeit als Freiheit. In der ethischen Nothwendigkeit ist die organische, die aus 
der Einheit die Vielheit bestimmt, und mit der organischen die physikalische und 
mathematische Nothwendigkeit vorausgesetzt. Die Kräfte, welche in der organischen 
Mittel sind, steigen in der ethischen zu Personen, welche Mittel und zugleich Zweck 
in sich selbst sind.« Ebda.
70 »Es liegt in der Natur jener grundlegenden Wissenschaft, welche wir Eingangs be­
zeichneten und in unseren Untersuchungen verfolgten, dass sie, die logischen und 
metaphysischen Principien aufsuchend, die Grundzüge für die Gliederung des Sy­
stems der Wissenschaften gewinne.« Ebda., S. 447.
71 Über den Einfluß Trendelenburgs auf seinen Schüler W. Dilthey vgl. J. Wach, Die 
Typenlehre Trendelenburgs und ihr Einfluß auf Dilthey. Eine philosophie- und geistesge­
schichtliche Studie, Tübingen: Mohr 1926.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 61

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

einem letzten und endgültigem Prinzip - die Welt der Idee: Wir su­
chen nach der unbedingten Einheit des Ganzen und finden sie im 
Absoluten, in Gott. Dieser ist Gegenstand einer weiteren Wissen­
schaft, der Metaphysik im engeren Sinne. Diese bemüht sich um die 
Frage, ob und inwieweit eine Erkenntnis des Absoluten möglich ist. 
In der Voraussetzung eines geistigen Prinzips, dessen Gedanken 
den Ursprung alles Seienden darstellt, im »System des ursprüngli­
chen Gedankens«,72 findet die organische Weltanschauung Tren- 
delenburgs ihre Vollendung.

Dieses »System der Wissenschaften«, das genetisch die Einheit 
von Denken und Sein darstellt, zeigt die enge Verbindung der Ein­
zelwissenschaften mit der Philosophie, von der Trendelenburgs Lo­
gische Untersuchungen ihren Ausgangspunkt nehmen. Die Philoso­
phie setzt die Einzelwissenschaften voraus, da sie den allumfassen­
den Rahmen bietet, in dem deren Ergebnisse und Methoden zu­
sammenfließen;73 dieser Rahmen in seiner organischen und dyna­
mischen Struktur stellt wiederum jene maßgebende Einheit dar, die 
sowohl ontologisch als auch methodologisch für die Einzelwissen­
schaften richtungsweisend und rechtfertigend ist.
In diesem Sinne ist die Philosophie weder eine müssige Wiederholung der 
besonderen Wissenschaften noch ein encyclopaedischer Auszug derselben, 
sondern auf dem Grunde der Logik und Metaphysik, der Fundamental­
philosophie, vollendet sie die jeweilige Erkenntniss des Menschenge­
schlechtes, indem sie, auf die Idee des Ganzen bedacht, die philosophischen 
Principien in der Gliederung des Besonderen geltend macht und für das 
untergeordnete Besondere die Principien erzeugt oder bedingt.74

Dies ist eine Antwort ante litteram auf den Positivismus. Trendelen­
burg - dessen System der Wissenschaften auffallende Ähnlichkeit 
mit demjenigen von Comte aufweist - betont zwar die Notwendig­
keit einer engen Verbindung von Philosophie und Einzel Wissen­
schaften, hütet sich aber davor, die Philosophie, im Sinne des Posi­
tivismus, selbst als Glied dieses Systems aufzufassen.

72 F.A. Trendelenburg, Kleine Schriften, a.a.O., II, S. 25.
73 »Auf diese Weise werden zwar die vereinzelten Wissenschaften in ihren geschicht­
lichen Gestalten von der grundlegenden Wissenschaft der Logik und Metaphysik 
vorausgesetzt, aber die philosophischen Disciplinen gehen in ihrer Gliederung aus 
dieser hervor. Die Logik und Metaphysik greifen also nicht in die philosophischen 
Disciplinen vor, sondern in die empirischen zurück.« LU, II, S. 454.
74 Ebda., S. 454f.

62 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

§ 8. Die Psychologie

Innerhalb der teleologischen Betrachtungsweise spielt die psycho­
logische Analyse eine Schlüsselrolle. Denn die Psychologie nimmt im 
Gesamtsystem der Wissenschaften die Mittelstellung ein. In ihr fin­
den die Naturphänomene ihren Höhepunkt und die geistigen Phä­
nomene sind tief in ihr verwurzelt. Sie stellt zugleich den krönenden 
Abschluß der Naturwissenschaft und die Basis für die Ethik dar.75

Die Psychologie ist ohne weiteres eine Erfahrungswissenschaft. 
Denn die Seele erfaßt sich selbst als »Ding der Erfahrung«, als Phä­
nomen der Erscheinungswelt unter anderen. In diesem Sinne ist die 
Psychologie eine empirische Wissenschaft, die auf die Entdeckung 
der Verhältnisse und Gesetze der Seelenerscheinungen zielt. Doch 
der Gegenstand der Psychologie zeigt sich niemals in jener anschauli­
chen Klarheit, die die Naturphänomene kennzeichnet, und das Ex­
periment kann in ihr nicht zur Anwendung kommen. Selbst ihr 
methodologisches Hauptinstrument - die »Selbstbeobachtung« - 
weist große Nachteile auf: Der Beobachtungsgegenstand wird gro­
ßenteils vom Gemütszustand des Beobachters beeinflußt; die Selbst­
beobachtung teilt außerdem unsere Tätigkeit und modifiziert somit 
ihr Objekt; sie ist schließlich nur einem mündigen Beobachter mög­
lich, der aber aufgrund seiner Reife das Psychische in seiner Ur­
sprünglichkeit und Einfachheit nicht erfassen kann. Deshalb ist es 
notwendig, das Gedächtnis und die Beobachtung anderer Individu­
en als Hilfsmittel hinzuzuziehen, die sich allerdings als unzurei­
chend erweisen. Auch der Rückgriff auf die Physiologie kann diese 
Einschränkungen nicht aufheben: Die physiologische Forschung 
kann der Psychologie lediglich »Fingerzeige« geben, doch niemals 
psychologische Erkenntnisse.76

75 »Die Seele steht in der Mitte der Natur und geistigen Welt; die Blüthe der einen, der 
Keim der andern. Die Psychologie hat daher eine doppelte Aufgabe: 1. das Verständ- 
niss der Natur in seinem Zwecke; 2. das Verständnis der geistigen Welt in ihrem An­
triebe. Sie erscheint uns als Gipfel der Naturwissenschaft und Basis der Ethik, sie bil­
det den Übergang von der Physik zur Ethik.« Psychologievorlesungen, S. 1. Diese Son­
derstellung der Psychologie spiegelt sich u.a. in dem Leitkriterium wider, das Tren­
delenburg seiner Aristoteles-Forschung zugrundelegt: Indem er vom Kernpunkt der 
Philosophie des Aristoteles - den Büchern Über die Seele - ausgeht, sucht er, das »Gan­
ze« des Aristotelischen Denkgebäudes zu rekonstruieren. Vgl. hierzu E. Bratuscheck, 
a.a.O., S. 352,368; P. Petersen, a.a.O., S. 147ff.
76 »Um ihren Gegenstand zu erkennen, müssen wir von der Beobachtung ausgehn 
resp. von der Selbstbeobachtung. Experimente sind in der Psychologie unmöglich. Die 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 63

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Für Trendelenburg bleibt also nur ein Weg - die Natur der 
Seele aus ihrer Bindung an die Welt der Natur und des Geistes zu 
verstehen.77 Obwohl eine empirische Disziplin, kann die Psycholo­
gie aufgrund der erwähnten Schwierigkeiten nur auf der Grundlage 
der Metaphysik zur Wissenschaft erhoben werden. Trendelenburg 
nimmt somit zur klassischen Dichotomie zwischen empirischer und 
rationaler Psychologie Stellung. Keine der beiden, für sich betrach­
tet, liefert befriedigende Ergebnisse. Die rationale Psychologie be­
trachtet bloß das Wesen der Seele; ihr apriorischer Charakter schei­
det sie streng von der Erfahrung, so daß sie nur zu negativen Er­
gebnissen gelangen kann. Die empirische Psychologie, die sich auf 
die Introspektion stützt, verzichtet auf metaphysische Hypothesen 
und bewegt sich auf der Ebene von bloßen Phänomenen. So kann 
sie nur zu voneinander unabhängigen Tatsachenerkenntnissen ge­
langen, die zu keiner Einheit gebracht werden können.78 Worauf es 
vielmehr ankommt, ist eine Verbindung, ja eine »Durchdringung« 
von Empirischem und Rationalem, die die gegenseitigen Bezüge 
dieser beiden Momente deutlich machen kann. Unübertroffenes 
Vorbild für solch eine Psychologie bleibt für Trendelenburg Aristo­
teles' De anima.79

Der Ausgangspunkt von Trendelenburgs Psychologie ist somit 

Selbstbeobachtung aber ist 1. desshalb so schwierig, weil wir selbst dabei ein ihren 
Phänomenen> befangen sind, z.B. wenn wir in uns eine Leidenschaft beobachten.
2. Eine Selbstbeobachtung zertheilt auch unsere Thätigkeit, sie alterirt also ihr Objekt.
3. Nur der Gereifte kann beobachten. Ihm aber ist Alles nicht mehr ursprünglich 
und einfach. Das einfache und ursprüngliche aber ist das geeignetste Objekt der Er- 
kenntniss. Daher können wir uns nicht auf die Selbstbeobachtung beschränken, wir 
müssen auch Andere beobachten. Der Gegenstand der Psychologie wird weniger aus 
Beobachtung des Gegenwärtigen als aus Erinnerung an Vergangenes gewonnen 
werden. Die Physiologie und Geschichte geben der Psychologie Fingerzeige; mehr 
aber thun sie nicht. Die Psychologie ist keine Naturwissenschaft.« Psychologievorlesun­
gen, S. 2.
77 Die Vorlesungen gliedern sich in drei Teile: »I. Über den Begriff der Seele; II. Die 
Verwirklichung der Einheit in den Unterschieden und die Wechselwirkung der Thä- 
tigkeiten der Seele; III. Das Individuum in der Beziehung zur Natur und zur Welt des 
Geistes.« Ebda., S. 3.
78 »Wir unterscheiden rationale und empirische Psychologie. Letztere sollte eine Er­
gänzung der ersteren sein.« Ebda., S. 2.
79 »Auf den Standpunkt der mathematischen und dialektischen Psychologie können 
wir uns <nicht> stellen. Rationale oder empirische Psychologie liefert auch kein be­
friedigendes Resultat, das Beste ist Durchdringung von Rationalem und Empirie. Ari­
stoteles7 3 Bücher von der Seele (zwar nicht so reich an Erfahrung, aber immer noch 
ein Muster).« Ebda., S. 4.

64 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

der Begriff der Seele,80 so wie er sich aus dem Zweckgedanken her­
auskristallisiert, aus jener »organischen Weltanschauung«, die Tren­
delenburg ausdrücklich als »Voraussetzung« seiner Psychologie be­
zeichnet.81 Die Seele stellt für ihn das Prinzip des Lebens dar und ist 
somit notwendiger Erklärungsgrund der biologischen und organi­
schen Phänomene. Sie ist jenes teleologisch wirksame Prinzip des 
Lebendigen, das diesem innewohnt und seine Tätigkeit und Ent­
wicklung zweckmäßig orientiert -82 Lebens- und Seelenbegriff sind 
somit unauflöslich miteinander verbunden.83 Im Psychischen voll­
zieht sich außerdem jener Gegensatz zwischen Subjektivem und 
Objektivem, Innerem und Äußerem, Teil und Ganzem, das in nuce 
schon in den Phänomenen der anorganischen Natur vorhanden ist. 
Denn die Seele ist der Ort, wo Inneres und Äußeres in wechselseiti­
ge Beziehung treten, wobei zugleich das Äußere zum Inneren wird, 
sich das Physische sozusagen über seinen natürlichen Zustand er­
hebt und zum Gedanken, zur Vorstellung wird.84

Der Zweck gilt als Individuationsprinzip des ganzen Univer­
sums. Wird dieser zu einem immanenten Prinzip, das dem inne­
wohnt, was gerichtet wird und sich mit ihm mitbewegt, taucht der 
Begriff des Individuums im prägnantesten Sinne auf. Die Seele ist 
eben »ein sich verwirklichender Zweckgedanke«,85 sie ist das, was 
das Lebendige zu einem »Selbst« macht, zu einem Individuum, das 
Selbständigkeit gegenüber dem Ganzen der Natur aufweist.
Erst mit dem Begriff des Zweckes im Lebendigen tritt der eigentliche Sinn 
eines Selbst heraus. [...] Im Begriff des Selbst liegt eigener Erwerb und Be­
sitz oder eigener Verlust. Die Coincidenz von Kaft und Zweck in demsel­

80 »Wo das Bewegende und Richtende mitten inne wohnt, erkennt der Sprachge­
brauch den Begriff der Seele an.« Ebda., S. 5.
81 »Es bleibt also nur die zweite Möglichkeit übrig. Wir bezeichnen sie als die organi­
sche Weltanschauung, die sich von der physikalischen dadurch unterscheidet, dass sie 
als das letztbestimmende den Gedanken annimmt, sie trägt aber auch die physikali­
schen Kräfte als Basis in sich. Sie muss für unsere Psychologie als Voraussetzung an­
genommen werden.« Ebda., S. 9.
82 LU, II, S. 97.
83 Ebda., S. 95.
84 »In dem sinnenden Denken wird der hervortreibende Grund ein Besitz des Geistes, 
und die innere Natur der stummen Dinge wird darin gleichsam laut und sich selbst 
bewusst.« LU, I, S. 135.
85 »Was nun, die Sache angesehen, der Zweck ist, bildend, bauend, lenkend, das ist im 
Individuum (subjektiv) die Seele, den Zweck verwirklichend, empfindend, begeh­
rend, denkend. Insofern lässt sich die Seele als ein sich verwirklichender Zweckge­
danke erklären.« LU, II, S. 97. Vgl. ebda., S. 534.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 65

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ben Subjecte bedingt den Begriff des Selbst, und erst mit dem Selbst ist das 
Individuum im höheren Sinne da.86

Der Begriff des Selbst nimmt auf den verschiedenen Stufen des 
Biologischen und Organischen unterschiedliche Gestalten an. Sein 
Wesensmerkmal ist im allgemeinen die Tendenz zur Selbsterhal­
tung und Selbstverwirklichung. Alle Seelentätigkeiten sind reflexiv: 
Sie entspringen aus der Seele und finden in ihr ihre Vollendung. In 
der Pflanzenwelt zeigt sich diese Tendenz in den Phänomenen der 
Ernährung und Fortplanzung. In der Tierwelt, die sich durch Emp­
findung und freie Bewegung auszeichnet, erhebt sie sich zum Be­
gehren und in den höheren Spezies bis hin zur Selbstempfindung.87
Aber in den Thieren ist der treibende Gedanke sich noch selbst verborgen. 
Der zum Grunde liegende Zweck wird blind begehrt und, indem er erreicht 
oder verfehlt wird, in Lust oder Unlust blind empfunden.88

Diese Einschränkung wird im menschlichen Selbstbewußtsein auf­
gehoben. Denn in ihm wird der Zweck bewußt, wird absichtlich 
gewollt und verfolgt.89 Hier erhebt sich das Denken über jede phy­
sikalische bzw. materielle Bedingtheit und zeigt seinen geistigen 
Charakter. Im Selbstbewußtsein des Menschen eröffnet sich eine 
neue Welt, die Welt des Geistes.90 In der Identität von Bewußtsein 
und Selbstbewußtsein ist nun der Brennpunkt gegeben, der die 
mannigfaltigen Tätigkeiten der Seele zu einer letzten Einheit ver­
bindet.91

Die Schlüsselrolle, die Trendelenburg dem Selbstbewußtsein 
zuschreibt, scheint seine Psychologie in die Nähe einer idealisti­
schen zu rücken. Sobald man aber Trendelenburgs Auffassung des 
Selbstbewußtseins näher betrachtet, wird deutlich, daß er die Ein­
heit der Vielheit nicht in einer abstrakten Reihe dialektischer Ver­
hältnisse sieht, sondern in jenem »sich selbst verwirklichenden 

86 Ebda., S. 96f.
87 »Die constante Einheit, die bei der Pflanze fehlte, finden wir zuerst beim Thier. 
Denn das Thier empfindet. Die Empfindung ist in letzter Bedeutung die Lust im Ge­
nuss des eignen Mittelpunktes! Wir haben hier eine Zurückwirkung der Kraft auf sich 
selbst. Von diesem durchgehenden Gedanken ist das ganze Thier durchdrungen. 
Durch die Empfindung tritt das Thier in Gegensatz zur Welt, es fühlt sich in diesem 
Gegensätze und freut sich desselben.« Psychologievorlesungen, S. lOf. Vgl. LU, II, S. 105.
88 LU, II, S. 106.
89 Ebda., S. 106,110.
90 F.A. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 201,203.
91 LU, II, S. 103.

66 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Zweckgedanken«, der teleologisch die Einheit begründet:92 in der 
Seele. Diese ist nicht bloßes »Resultat«.
Wäre sie nur Resultat, so müsste es zu erklären sein, wie die Einheit des 
Lebens, in der Mannigfaltigkeit der Kräfte scharf und präcise, wie das Selbst­
bewusstsein, über die bewegten Eindrücke in ruhiger Freiheit herrschend, 
aus einer zufällig zusammentrefenden Vielheit werde.93

Im menschlichen Selbstbewußtsein besteht die letzte Einheit und 
Identität des Selbst, das bei ständiger Gewißheit durch den Fluß 
unseres psychischen Lebens konstant bleibt. Diese Einheit - so 
Trendelenburg nachdrücklich - ist mehr als bloß subjektiv; es han­
delt sich nämlich um eine reale Einheit, in der sich zugleich auch 
ein Ideal zeigt. Im Selbstbewußtsein vollzieht sich der Gegensatz 
von Subjektivem und Objektivem, Teil und Ganzem als Gegensatz 
von Selbst- und Weltbewußtsein.94 Diese höhere Entwicklungsstufe, 
die das vegetative und sensitive Seelenleben in eine höhere Dimen­
sion erhebt, bildet das typisch Menschliche des psychischen Lebens. 
Nur hier kann man von einem »Ich«, von einem »Geist (vov$)« im 
wirklichen Sinne sprechen.95

Der Seelenbegriff bildet somit den notwendigen Ausgangs­

92 Vgl. E. Hoffmann, a.a.O., S. 47ff.
93 LU, II, S. 104. »Wir fassen Seele als die Einheit, als die Grundlage aller Mannichfal-
tigkeit im Organismus; sie ist nicht Resultat, sondern Princip, ihre Erscheinung nur ist 
Resultat. Wäre sie Resultat, so wäre jene präcise, scharfe Einheit im Organismus uner­
klärlich. Aristoteles nannte schon die Seele die Entelechie des Leibes wie
t&o$, Zweck), sie ist die zweckgemässe Verwirklichung.« Psychologievorlesungen, S. 7f.
94 »Die Pflanze entwickelt einen fremden Gedanken, das Thier macht diesen fremden 
Gedanken zum eignen Centrum, aber der Gedanke ist noch gebunden, es ist blosse 
Empfindung da. Beim Menschen aber wird der Gedanke frei, indem er seiner selbst 
bewusst wird. Der Gedanke wird frei. Der Abstand zwischen Thier und Mensch ist 
grösser im Psychischen als im Physischen. Im Thier ist keine Erhebung zum Allge­
meinen; beim Menschen bildet sich die Selbstempfindung zum Selbstbewusstsein und 
zum Weltbewusstsein aus.« Ebda., S. 11.
95 »Die Erhebung des Menschen geschieht durch das Allgemeine, durch das Denken. 
Aber wie zuvor das pflanzliche Leben Vorstufe und Grundlage des sensitiven war, so 
ist das sensitive Grundlage des intellektiven. Die Selbstempfindung unterscheidet sich 
durch das Denken und fasst sich wieder zusammen; so bleibt uns durch die 
Selbstempfindung das Ich immer als unser Centrum bewusst. Die Selbstempfindung 
vom Denken durchdrungen bildet das Wesen des Ich. Dadurch kommt das Selbstbe­
wusstsein zu Stande. Auch dem Objekt gegenüber verhält es sich ähnlich; denn unser 
Denken bewegt sich im Urtheil, d.h. in der Subjunction des Einzelnen unter das All­
gemeine. Das Thier ist thätig, aber es handelt noch nicht, das Thier begehrt, aber es 
will noch nicht. Diesen Unterschied von der niedem Thierseele bezeichnet nun die 
Sprache mit dem Namen Geist (vot£).« Ebda., S. llf.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 67

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

punkt der Psychologie. Im Einklang mit den oben erwähnten me­
thodologischen Prinzipien bemüht sich Trendelenburg, die Formen 
der »Verwirklichung« der Seele in der Wechselwirkung ihrer »Thä- 
tigkeiten« aufzuzeigen.96

Die Bestimmung der Seele als »sich selbst verwirklichender 
Zweckgedanke« ist keine bloß formale Definition. In ihr ist zugleich 
ein Hinweis auf den methodologischen Grundsatz enthalten, an 
dem sich die psychologische Forschung orientieren muß. Dieser 
Grundsatz ist genetischer Natur; durch ihn kann man im psychi­
schen Leben eine Hierarchie erkennen, die von den Grundklassen 
psychischer Tätigkeiten - Erkenntnis, Gefühl und Wille - vorge­
zeichnet wird.

Der Erkenntnisprozeß durchläuft die Stufen der Empfindung, 
Phantasie und des Verstandes, durch den der »theoretische Geist« 
schließlich zur Vollendung gelangt. Die Erkenntnis besteht in einer 
Aufnahme der Gegenstände durch den Geist, der sich hierbei auf 
sie richtet.97 Diese Gerichtetheit ermöglicht die Aufmerksamkeit, 
die notwendige Bedingung jenes Abstraktionsprozesses ist, der von 
der Empfindung zu den höchsten Formen der Verstandeserkennt­
nis führt.98

Ausgangspunkt des gesamten Erkenntnisprozesses ist die sinn­
liche Wahrnehmung,99 die Trendelenburg mit Aristoteles als »Ab­
schneidung der sinnlichen Form von der Materie« bezeichnet.100 Die 

96 Vgl. den zweiten Teil der Vorlesungen: »Die Verwirklichung der Einheit in den 
Unterschieden und die Wechselwirkung der Thätigkeiten der Seele.« »Wir nehmen 
den Begriff der Seele im allgemeinen Sinn. Wo das Bewegende und Richtende mitten 
inne wohnt, erkennt der Sprachgebrauch den Begriff der Seele an. Es fragt sich nun, 
ob es in der Wirklichkeit Erscheinungen gäbe, die uns diesen (indirekt gewonnenen) 
Begriff der Seele als real darthun und besthätigen.« Ebda., S. 5.
97 »Jede Vorstellung hat ein Objekt, das sie von aussen aufnimmt und uns darstellt.« 
Ebda., S. 13. Vgl. LU, II, S. 178.
98 »Ohne Aufmerksamkeit gibt es weder Wahmehmen noch Vorstellung noch Denken. 
Sie ist die formale Bedingung. Das Auge wird hingewandt, die tastende Hand ausge­
streckt etc. Ebenso hat der Geist die Kraft, eine Vorstellung, einen Gedanken zu ver­
bannen, und frei dann sich in denen[, die] er begehrt, zu bewegen.« Psychologievorle­
sungen, S. 18f.
99 Vgl. LU, I, S. 135.
100 »Stufen der Intelligenz. Sie hebt an mit den Sinnesthätigkeiten, die sich auch bei 
den Thieren finden, doch ist, wie oben gezeigt, schon hier ein grosser Unterschied von 
den Thieren. Der Charakter dieser Stufe ist die Abscheidung der sinnlichen Form von 
der Materie, wir haben ein an das hier und jetzt gebundenes Bild. So weit die sinnli­
che Wahrnehmung.« Psychologievorlesungen, S. 17. Vgl. LU, I, S. 271.

68 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Sinne öffnen dem Geist eine fremde Welt, die er sich aneignet.101 
Das, was sie direkt erfassen, sind aber nur Eindrücke bzw. Wirkun­
gen, die die äußere Welt in uns hervorruft und die unvermeidlich 
einen subjektiven Anteil in sich tragen.102 Dieser subjektive Faktor 
berechtigt aber nicht, die Zuverlässigkeit der Sinneseindrücke in 
Frage zu stellen. Jeder Sinn ist auf seine eigentlichen Sinnesobjekte 
gerichtet; sobald er mit diesen in Kontakt tritt, kann er sich nicht einer 
adäquaten Wahmehmungsleistung entziehen. Die Sinne erfassen 
hierbei aber lediglich »Motive«, von denen aus nur der Verstand 
zur wirklichen Auffassung des Gegenstandes gelangen kann.103

Schon im sinnlichen Aufnehmen und Empfangen liegt eine 
Tätigkeit vor; sie wird zwar von außen angeregt, stellt aber eine ur­
sprüngliche, ja apriorische Tätigkeit des Geistes dar.104 Eine wirkli­
che Aneignung der Sinneseindrücke, ihre Umwandlung in einen 
selbständigen geistigen Besitz ist aber nur dann möglich, wenn der 
Geist aktiv eingreift und in Übereinstimmung mit der Sinnestätig­
keit agiert. Dieses Zusammenwirken wird durch die Phantasie, 
durch die Vorstellung vermittelt. Durch diese werden die Sinnes­
eindrücke zum wirklichen geistigen Besitz und stellen jene »Moti­
ve« dar, die dem Geist das vollständige Erfassen des Gegenstandes 
ermöglichen.105 Für das Zusammenspiel von Sinneswahmehmung 
und Denken bürgt das genetische Verhältnis, welches zwischen 
diesen beiden Erkenntnistätigkeiten besteht. Diese Beziehung ga­
rantiert die Präsenz des Noetischen im Ästhetischen und macht 
Wahrnehmung und Denken zu »Teilen« einer einheitlichen Er­
kenntnisleistung.106

101 LU, I, S. 237.
102 Ebda., S. 239; LU, II, S. 521,523.
103 »Die Sinne spiegeln, wie wir zeigten, nicht die Dinge direkt, sondern geben uns nur 
Motive, aus denen der Verstand sie sich construirt. Das Gesicht empfindet auch einen 
Druck als Lichterscheinung. Doch ist ein Unterschied, ob ich zu Folge eines Drucks oder 
durch das adäquate Objekt einen feurigen Kreis vor mir sehe. Hier bin ich gleich nach 
Aussen zur Objectivirung geworfen.« Psychologievorlesungen, S. 25. Vgl. LU, II, S. 519-522.
104 LU, I, S. 238.
105 »Die zweite Stufe ist die Vorstellung. Ihr Charakter ist, dass das abstrahirte Bild im 
Geiste bleibt, die freie Herrschaft des Geistes über die von den Sinnen empfangenen Vor­
stellungen, wir haben hier das Gemeinbild; das Wort tritt hier schon auf. Die Gesetze der 
Reproduction beschäftigen uns hier. Die dritte Stufe ist das Denken im engem Sinn. 
Grund und Ganzes charakterisiren sie. Aus dem Grunde stammt Entwicklung, aus dem 
Ganzen Begrenzung. Nun findet sich der Geist in den Dingen wieder, sie sind geistig ge­
worden, indem der Geist zum geistigen Grund vordrang.« Psychologievorlesungen, S. 17f.
106 »Die frühere Stufe wird in die spätere aufgenommen und bildet die Basis dersel­

Seiendes, Bewußtsein. Intentionalität Ar- 69

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Im komplexen Gewebe kognitiver Funktionen, das von der 
Empfindung zu den höheren bzw. noetischen Erkenntnisformen 
führt, stellt die Sprachentwicklung eine entscheidende Stufe dar. 
»Die Sprache beruht auf dem allgemeinen Gesetz der Ideenassocia­
tion.«107 Durch die Einführung sprachlicher Zeichen befreit sich die 
Vorstellung von den Fesseln des sinnlichen Eindrucks und erhebt 
sich in die Allgemeinheit -108 das Denken löst sich vom hic et nunc 
des Sinneseindrucks.109 Andererseits ist das Denken an die Sprache 
gebunden, da es nur mit ihrer Hilfe imstande ist, eine Mannigfal­
tigkeit von Vorstellungen zu unterscheiden und zu fixieren.110 Die 
Sprache dient der Denkmitteilung; sie drückt die Vorstellungen des 
Sprechenden aus und ruft im Hörenden ähnliche Vorstellungen 
hervor.111 Nur durch sie können intersubjektive Verhältnisse und 
dadurch auch kulturelle und politische Institutionen hergestellt 
werden.112

Diese Auffassung der Sprache als Mittel der Denkmitteilung 
führt Trendelenburg dazu, die traditionelle Frage des Verhältnisses 
von Grammatik, Logik und Psychologie neu aufzugreifen und eine 
Sprachanalyse durchzuführen, die sich am Modell der spekulativen 

ben. Das Denken verwirklicht sich schon in den niedern Stufen, wollendes und ab­
straktes freilich erst im Begriffe. Im Theile verwirklicht sich das Ganze, der ganze 
Mensch wirkt schon bei der Entwicklung der niedern Stufen. So wirkt die entwerfen­
de Phantasie schon bei der Sinneswahmehmung. Das Gemeinbild ebenso hat nur im 
sich regenden Denken seinen Halt. Dadurch, dass schon im Anfang das Ende, in den 
ersten Theilen das Ganze wirkt, ist es möglich, von dem Einen sich zum Andern zu 
erheben.« Ebda., S. 18. »„Nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu" ist der Satz 
der Naturalisten, gegen den schon Carthesius kämpft, indem er sagt, der Verstand 
gebe uns erst Gewissheit. Dies muss noch erweitert werden, der Sinn gibt ja nur Moti­
ve, er bringt nichts zu Stande, wenn er nicht vom Verstand durchdrungen ist.« Ebda., 
S. 25. Vgl. LU, II, S. 447f.
107»[...] die Sprache beruht auf dem allgemeinen Gesetz der Ideenassociation. Denn 
das Wort bedeutet eine Vorstellung, heisst ja nichts anderes als das Hören des Worts 
zieht die Vorstellung der Sache nach, ruft sie wach. Umgekehrt beherrschen wir durch 
die Sprache die Ideenassociation.« Psychologievorlesungen, S. 26.
io» »Das Wort, die Abbreviatur der Vorstellung, hilft uns, die Gemeinbilder herbei- 
ziehn.« Ebda., S. 31.
109 »Denn die hervorbrechende Sprache ist die erste lebendige Rückwirkung des indi­
viduellen Geistes gegen die Gewalt der Eindrücke von aussen. Der Geist befreit sich 
von der auf ihm lastenden Masse und von der bunten Menge, indem er die Dinge be­
zeichnet und sich dadurch in ihnen zurecht findet.« LU, I, S. 382f.
110 Ebda., S. 387.
111 F.A. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 1.
112 LU, II, S. 14; Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 2f.

70 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel II: Der »Ideal-Realismus« von F.A. Trendelenburg

Grammatik orientiert. Ausgehend von den Bedeutungskategorien 
sucht Trendelenburg die Denk- und Seinskategorien zurückzuver­
folgen.113

Auf dieser theoretischen Grundlage baut seine Geschichte der 
Kategorienlehre auf, die den grammatikalischen Ursprung der Aristo­
telischen Kategorienlehre nachzuweisen sucht: Die Satzteile werden 
als Bedeutungskategorien analysiert, die die verschiedenen Denk- 
und Seinsformen zum Ausdruck bringen. Diesen Ansatz Trendelen- 
burgs wird Brentano - wie im folgenden ausführlich dargelegt wird 
- aufgreifen und zu einer Neubestimmung der Beziehungen zwi­
schen Logik, Sprache und Psychologie führen, die für die gesamte 
phänomenologische Bewegung richtungsweisend sein wird.

Wie der »theoretische Geist« zeigt auch der »praktische Geist« 
eine stufenmäßige Entwicklung, die von den niederen Formen des 
sinnlichen Begehrens zu den höheren des Willens führt. Bei diesem 
allmählichen Aufstieg verwirklicht sich das sittliche Wesen der Per­
son und es wird dabei die Grundlage der Ethik geschaffen. Auch 
das Gefühl weist einen ähnlichen Entwicklungsgang auf. Es geht 
von der sinnlichen Lust aus und gelangt schließlich zu den höch­
sten Formen des Schönen und Erhabenen, die das Fundament der 
Ästhetik darstellen.

Trendelenburg schließt seine Psychologievorlesung mit der 
Bemerkung ab, daß der Mensch seine Wirkung in zweifacher Rich­
tung ausübt - auf Natur und Kultur, die wiederum auf ihn rück­
wirken. Die Stellung der Psychologie im System der Wissenschaften 
spiegelt genau diese Mittelstellung des Menschen wider: Die Psy­
chologie stellt das Bindeglied zwischen Organischem und Ethi­

113 »Die Logik hat viel von der Grammatik gelernt. Beide Wissenschaften sind Zwil­
linge und haben sich, wie Geschwister, bei ihren ersten Schritten gegenseitig unter­
stützt. [...] Wenn sich nun meistens Logik und Grammatik in einer genauen Verwand­
schaft entwickelten, so wird hier bei den logischen Kategorien der Ort sein, auf die 
grammatischen Kategorien, wie sie sich in der organischen Ansicht der Sprache gebil­
det haben, einen vergleichenden Blick zu werfen.« LU, I, S. 380f. Trendelenburg trennt 
aber die Frage nach der logischen Gültigkeit der Kategorien streng von derjenigen ihrer 
psychologischen Genese, wobei er nur für letztere die Sprachanalyse als Grundpfeiler 
ansieht: »Der Zusammenhang zwischen Sprechen und Denken geht an sich weiter 
und greift tiefer. Wenn es die Aufgabe wäre, psychologisch das Denken zu entwik- 
keln, so müsste die Betrachtung der Sprache die erste Stelle einnehmen. [...] Soll in­
dessen die Logik sachlich bleiben, soll sie sich mit ihrer objektiven Aufgabe scharf ab­
grenzen, so muss sie diese und ähnliche Betrachtungen und Untersuchungen, so an­
ziehend und so bedeutend sie auch sein mögen, einer andern Wissenschaft vorbehal­
ten.« Ebda., S. 387.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 71

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

schem, zwischen der Welt der Natur und der des Geistes dar. Sie 
erweist sich somit als Schwerpunkt des gesamten philosophischen 
Systems von Trendelenburg. In ihr wurzeln nicht nur Ethik und 
Ästhetik, die die höchsten Formen des Guten und Schönen behan­
deln; denn die höchste noetische Erkenntnisform eröffnet die höch­
sten Denkprinzipien, die wiederum auf die metaphysischen Prinzi­
pien des Seienden als Seienden hinweisen.

Genetisch betrachtet baut die Metaphysik also auf der Psy­
chologie auf, deren krönenden Abschluß sie darstellt. In anderer 
Hinsicht kehrt sich aber dieses Verhältnis um.
Wo die Seele Anspruch macht, nicht blos als Resultat, sondern als Princip 
zu gelten, da geht sie in die Wissenschaft der Principien zurück, und es ist 
schwer, jene metaphysische Enthalsamkeit, welche sich nach dem Stande 
unserer Erkenntniss empfiehlt, in psychologischen Untersuchungen wirk­
lich zu üben.114

Das Verhältnis von Psychologie und Metaphysik, wie auch die Be­
ziehung jeder wissenschaftlichen Disziplin zur „Logik-Metaphy­
sik", kann in zweifacher Perspektive gedeutet werden. In relativer 
Hinsicht gehen die Psychologie wie auch die anderen Einzelwissen­
schaften der Metaphysik voraus. Die Psychologie scheint sogar in­
sofern eine fundierende Rolle für das ganze System der Wissen­
schaften zu spielen, als sie notwendige, wenn auch nicht zurei­
chende Bedingung für den Aufbau einer adäquaten Erkenntnislehre 
ist.115 In absoluter Hinsicht jedoch wendet sich das Verhältnis. Alle 
Grundbegriffe von Trendelenburgs Psychologie - beginnend beim 
Seelenbegriff - sind metaphysische Begriffe. Die psychologische 
Forschung geht nicht von einer Phänomenologie unserer Bewußt­
seinstätigkeiten aus, wie sie der inneren Erfahrung zugänglich sind, 
sondern stützt sich letztlich auf metaphysische Prinzipien. So findet 
auch die - in der Psychologie tief verwurzelte - erkenntnistheoreti­
sche Grundfrage nach dem Verhältnis von Innerem und Äußerem, 
Psychischem und Physischem, Denken und Sein ihre letzte Wer­
tung und Begründung in der Metaphysik.

114 F.A. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie, a.a.O., III, S. 98.
115 »Die logische Aufgabe unterscheidet sich in dieser Frage von der Psychologie. In­
dem diese nur die subjektiven Bedingungen darzustellen sucht, ohne sich um die 
reale Bedeutung des Denkens zu bekümmern, fasst jene gerade das Erkennen in sei­
nen objektiven Ansprüchen auf.« LU, I, S. 131.

72 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41 - am 16.01.2026, 08:44:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die Philosophie als »grundlegende Wissenschaft«
	§ 2. Logik und Erkenntnistheorie
	§ 3. Das Verhältnis von Sein und Denken
	§ 4. Trendelenburgs Verhältnis zu Kant
	§ 5. Die Kategorienlehre
	§ 6. Der Zweck
	§ 7. Trendelenburgs System der Wissenschaften und organische Weltanschauung
	§ 8. Die Psychologie

