
629

Die Bitten von Supplikanten unterschiedlicher Herkunft und unterschiedlichen sozia-

len Stands (Bürger, Bauern) nach verschiedenen Delikten scheinen aber gleich häufig

zu reichshofrätlichen Schreiben um Bericht und Ehrrestitutionsverfügungen geführt

zu haben. Genauere Aussagen lassen sich aufgrund des relativ kleinen Quellenkorpus

jedoch nicht treffen. Auch Schreibers Erkenntnis, dass Argumentation und RHR-Re-

aktionen oftmals unterschiedlich ausfielen,129 kann nicht untermauert werden, wobei

dessen Untersuchung eben auf einer viel breiteren Quellenbasis geführt wurde.

PhilippNeudeck schlussfolgert im Fall Jäger, dass es demRHR eher umdie Petitio als

um die Argumente ging.130 Zwar griff der RHR in einander ähnlichen Verfügungen im

Detail wirklich verschiedene Argumente auf, andererseits waren es immer bestimmte

Kategorien von Argumenten: Er bediente sich sowohl solcher Argumente, welche die

Schuld des Supplikanten relativierten, negative Straffolgen kritisierten und sich auf

dessen Lebenswandel bezogen, als auch kaiser-bezogener Argumente.Unterschiedliche

Bitten um eine restitutio famae oder eine restitutio in integrum führten aber sehr wohl zu

denselben Verfügungen.

Obwohl zahlreiche Argumente übernommenwurden, wirken die reichshofrätlichen

Verfügungen im Vergleich zu den Suppliken doch nicht emotional, nicht gerührt, nicht

›pathetisch‹. Der RHR entkleidete die affektheischend eingepackten Argumente gleich-

sam. Das heißt nicht, dass die rhetorischen Strategien nicht erfolgreich waren, im Ge-

genteil: Die Suppliken als Ganzes funktionierten oftmals. Die affektrhetorisch unter-

stützte Argumentation dürfte letztlich demMedium bzw. der Textsorte Supplik und der

darin eingenommenen Sprecherrolle des bedrängten, gnadenwürdigen Supplikanten

geschuldet gewesen sein.

Wie der Blick in die reichshofrätlichen Resolutionsprotokolle beweist, gab es einige

wenige Motive, welche der RHR in dieser Intensität nicht in den offiziellen Verfügun-

gen nannte, aber für sich selbst festhielt. Die meisten offiziellen Argumente des RHRs

stammten dabei von den Supplikanten, ein paar auch von den jeweiligen lokalen Ob-

rigkeiten, selten vom RHR selbst.

Die offiziellen »Erfolgsfaktoren« von Suppliken waren Argumente, die sich auf

die eigene Gnadenwürdigkeit, Schuldmilderungsgründe, einzelne Kapitalien,131 aber

auch vermeintliches vergangenes und zukünftiges Verhalten bezogen, und andere ich-

und fremd-bezogene Argumente, welche Gegenleistungen für die erbetene Restitution

nannten.

7.4 Ehrrestitutionskonzepte und Ordnungsvorstellungen

Praktiken und Konzepte der Ehrrestitution sind, wie Pragmatik und Semantik, mitein-

ander verbunden: Die Supplikanten begründeten ihre Bitten und ihre Gnadenwürdig-

keit, was auf bestimmten, kontextbezogenen Ehrkonzepten, Ordnungs- und Wertvor-

stellungen als Begründungen der Begründungen beruhte. Das Argumentieren für und

129 Vgl. Schreiber, Untertanen, S. 266ff.; S. 271f.; S. 354ff.

130 Vgl. Neudeck, Argumentationsstrategien, S. 102.

131 Vgl. Rudolph, Regierungsart, S. 294ff.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


630 Wiederherstellbare Ehre

Gewähren von Ehrrestitution griff also auf diese Vorstellungen und Wissen über diese

Vorstellungen, die das Gegenüber ›teilen‹ sollte, zurück. Dass dieser Rückgriff nach-

vollzogen werden kann, wird dadurch bestätigt, dass hinter den Suppliken für den Un-

tersuchungszeitraum relevante Wertvorstellungen ausgemacht werden können.132 Die

Argumentationspraxis ist daher das Sprungbrett, um auf Konzepte zu schließen.

Von den Supplikanten wurden dabei Probleme geschildert, also wie die Welt sei,

und Bitten geäußert, wie sie dagegen sein sollte. Die ungünstige Realität wurde mit

normativen Vorstellungen konfrontiert, das Gegenüber sollte überzeugt und das Soll-

Sein Wirklichkeit werden.

Die folgende Tabelle listet die häufigen Argumente und die dahinterliegenden Ord-

nungsbegründungen auf. Die Darstellung von Ehr- und Gnadenkonzepten, die danach

erfolgt, orientiert sich in ihremAufbau an der Unterscheidung von ich- (der Supplikant)

und fremd-bezogenen (der Kaiser) Argumenten.

Tab. 7.5: normative Ordnungsvorstellungen hinter häufigen Argumenten der Supplikanten

Argument normativeOrdnungsbegründung

Unschuld Unschuldige sollten nichtmit Ehrverlust bestraft werden

Schuld relativiert eine geringe Schuld sollte keinen Ehrverlust nach sich ziehen

bereits (z.T.) abgebüßte Strafe Strafen sollten restitutiv wirken

Vergleichsvertrag ein Vergleichsvertrag (Täter-Opfer-Ausgleich, Sühne) sollte zur

sozialen Reintegration führen

geistliche Absolution geistliche Absolution sollte bei einer

Ehrrestitutionsentscheidung berücksichtigt werden

Restitution fehlt noch zur voll-

ständigen sozialen Reintegration

der Sühne sollte vollständige soziale Reintegration folgen

Straffolgen: Ehr-, Amtsfähig-

keitsverlust

Strafen sollten restitutiv wirken;

Amtsfähigkeit gehört zumEingebunden-Sein in die

Gesellschaft, zur sozialen Reintegration

Straffolgen: berufliche/geschäft-

liche Einschränkungen

Strafen sollten restitutiv wirken;

Delinquenten sollten reintegriert werden und berufliche

Möglichkeiten haben, um sich ernähren zu können und

nützlicheMitglieder der Gesellschaft zu sein

Reue wer bereut, sollte restituiert werden

arm/(drohende) Armut der Kaiser sollte seine Funktion als Schutzherr der Bedrängten

wahrnehmen; Untertanen sollten vor demAbrutschen in die

Armut bewahrt werden

betroffene Unschuldige Unschuldige sollten nicht unter Strafenwie Ehrverlust leiden

müssen

132 Vgl. Armer, Ulm, S. 385ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


631

unerzogene kleine Kinder ein Familienvater sollte sich besonders um seine Kinder

kümmern

drohe, an den Bettelstab zu

geraten

Untertanen sollten vor demAbrutschen in die Armut bewahrt

werden

»Nahrung« das eigene Auskommen, d.h. dieMöglichkeit, sich zu ernähren,

sollte gesichert sein

Ehrennotdurft/Notdurft man sollte über ein Ehrbewusstsein verfügen und die für das

Leben in Gesellschaft notwendige Ehre verteidigen; der Kaiser

sollte seine Funktion als Schutzherr der Bedrängten

wahrnehmen

Ehrverlust gehe ihm zuHerzen Ehrbewusstsein

Ehre sei wichtiger als das Leben Ehrbewusstsein

Verdienste der »Voreltern« Do-ut-des: bisher erbrachte Gegenleistungen der Vorfahren

sollten berücksichtigt werden

ehrliches/gutes Herkommen ehrliche Geburt und Stand sollten berücksichtigt werden

ehrlicher Lebenswandel der bisherige gute, der guten Policey entsprechende

Lebenswandel sollte berücksichtigt werden

»Freunde« der soziale Background, das soziale Kapital und die Unterstützer

des Supplikanten, der z.T. integriert und dessen Ehrstatus noch

fraglich sei, sollten berücksichtigt werden

Handel in Österreich der Kaiser sollte an die (österreichische)Wirtschaft denken

werde es sich verdienen/

sich gut verhalten/dankbar sein

Do-ut-des: künftiges gutes Verhalten als Gegenleistung sollte

berücksichtigt werden

Gebet für den Kaiser Do-ut-des: gemeinsamer Glaube und untertäniges Verhalten

sollten berücksichtigt werden

göttliche Gnade der Kaiser sollte sich Gott zumVorbild nehmen

ksl. Gnade der Kaiser sollte Gnadewalten lassen und seine Gnadengewalt

demonstrieren

ksl. Machtvollkommenheit der Kaiser könne aus ksl. Machtvollkommenheit handeln und

sollte seineMachtdemonstrationsmöglichkeiten nützen

der Kaiser könne restituieren rechtliche Grundlage der Ehrrestitution

der Kaiser als letzte Rettung der Kaiser sollte seine Funktion als Schutzherr der Bedrängten

wahrnehmen

KaiserMaximilian II. habe

bereits geholfen

frühere ksl. Entscheidungen sollten, auch vomKaiser selbst,

respektiert werden

7.4.1 Die Ehre der Supplikanten

Rodenburgers Ehre resultierte aus seiner »ehrlichen«, ehelichen Geburt, seinem Be-

ruf als kreditwürdiger Handelsmann, seinem rechtlich-sozialen Stand als Bürger, da-

mit auch aus seinem Besitz, seiner Ehe und seinem Haushalt, der Möglichkeit, ein

Testament abzuschließen und jenen Besitz weiterzugeben, seinem Amt im Stadtrat,

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


632 Wiederherstellbare Ehre

seiner Zeugnisfähigkeit und, ganz wesentlich, seiner Unbescholtenheit, und erzeug-

te selbst die soziale Position ihres Trägers. Männliche Ehre umfasste all dies: berufli-

che Möglichkeiten und die Rechtsstellung. Vielleicht baten Männer, im Gegensatz zu

Frauen, (auch) deshalb um eine Restitution nach deliktsbedingtem Ehrverlust, da ih-

re rechtliche Ehre betroffen war, aber auch durch Verweis auf verbliebenes Ehrkapital

wiederhergestellt werden konnte. Man(n) sollte die eigene Familie ernähren können,

konnte aber auch durch Ehrenbeleidigungen provoziert oder von Frauen oder dem

»bösen Feind« verführt werden. Die genannten Eigenschaften waren Ausdruck und

Folge wie auch Grundlage der persönlichen Ehre als subsystemüberspannendem und

handlungsmöglichkeitenerzeugendem Sozialkredit. Ehre ermöglichte die Transforma-

tion von konkreten Problemen in die Ehrsemantik.

Die konkrete ›Bedeutung‹ von Ehre, wie sie die christlichen, aus Bauern- und Bür-

gertum stammenden Delinquenten beschrieben, finden sich auch in anderen gesell-

schaftlichen Schichten. So schreibt etwa Joel Harrington auf Scharfrichter, d.h. Unehr-

liche, bezogen:

»Auch von Rechts wegen waren sie ausgegrenzt: Kein Scharfrichter oder Familienmit-

glied eines solchen konnte das Bürgerrecht erlangen, Mitglied einer Zunft werden, ein

öffentliches Amt übernehmen, als Vormund [!] oder Zeuge vor Gericht auftreten und

noch nicht einmal ein gültiges Testament aufsetzen.«133

Rodenburgers Amts- und Zeugnisfähigkeit wie auch seine Kreditwürdigkeit gingen

nach seinem Strafverfahren verloren, dennoch war er in der Lage, noch ein paar Jahre

lang als Handelsmann tätig zu sein und sogar als »ehrbarer« Mann ein Haus zu kau-

fen – denn Ehrverlust war graduell abgestuft, wie auch die Narrationes der Suppliken

beweisen, er resultierte aus der Ehraberkennung durch bestimmte Entscheidungs- und

Sanktionierungsinstanzen. Verschiedene Personen und Gruppen konnten eine andere

Auffassung vom Ehrstatus einer Person haben; außergerichtlich-soziale Öffentlichkei-

ten konnten Ehre durchaus anders an- oder aberkennen, als es die Obrigkeit tat – ein

Phänomen, das im Umgang mit Delinquenten ebenso wie im Umgang mit unehrlichen

Berufen zu beobachten ist.134 Ehre war ein Konstrukt, eine Ansichts- und Ansehens-

sache. Alle Supplikanten hatten immer noch zumindest ein paar Fürsprecher: Fami-

lienmitglieder, »Freunde«, bei Bayr ein Abt, bei Scheu verbündete Adelige. Kein Sup-

plikant war komplett auf sich allein gestellt, entbehrte jeglichen Sozialkapitals. Die-

jenigen, die einen anderen exkludierten, taten dies dagegen, um ihre eigene Ehre zu

schützen, oder nützten die Benachteiligung des anderen zu ihren Gunsten; das Ehr-

system der frühneuzeitlichen Gesellschaft mit Ehre als Kommunikations- und Sankti-

onsmittel und Verhaltensregulativ ermöglichte ein derartiges Vorgehen. Verschiedene

Ehrkonzepte konnten aufeinanderprallen, die Argumente und Ordnungsvorstellungen

einzelner Akteure konnten, trotz gleicher Wertvorstellungen (Grundwert Ehre), mit-

einander konkurrieren. Ehrrestitution musste nicht für alle Akteure ›in Ordnung‹ sein.

Eine vollständige Ehrwiederherstellung war laut Ansicht der einzelnen Akteure jedoch

nur durch eine begründete kaiserliche Entscheidung zu erlangen.

133 Harrington, Ehre, S. 43.

134 Vgl. Nowosadtko, Staatsinteresse, S. 374; Nowosadtko, Standesgrenzen, S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


633

Ehrverlust und Schmähung gründete auf Devianzzuschreibungen, auf Etikettie-

rungs- bzw. Stigmatisierungsvorgängen und auf bestimmten Sanktionen. Wer die ei-

gene Existenz ›ruinierte‹, wurde auch sozial exkludiert und umgekehrt.135 Ehrverlust

diente dabei in mancher Hinsicht der Komplexitätsreduktion, da er Fehlverhalten aus-

drückte, ob es nun offiziell bestraft worden war oder nicht. Eine Straftat musste nicht

einmal bewiesen, der Ehrverlust nicht gerichtlich bzw. obrigkeitlich-offiziell vorgese-

hen sein. Das entstandene Stigma konnte sich, unabhängig von den Besserungsabsich-

ten und einzelnen Reintegrationsschritten des Supplikanten, erhalten. Ehre vereinfach-

te so die komplexen Ausgangslagen.

Ein Ehrverlust konnte explizit oder implizit gemacht werden.136 In den Suppliken

wurden die konkreten Verluste immer mehr oder minder genau geschildert, der Ehr-

verlust zumeist, manchmal wurde er aber auch nur impliziert. Ehre ›verschleierte‹ ma-

teriellen Interessen also nicht. Die Supplikanten legten, von einzelnen nur implizierten

oder sogar verschwiegenen Argumenten abgesehen, klar dar, worauf ihre Ehrrestitu-

tionsbitten abzielten bzw. worum es ihnen ging, nämlich um ihre Amtsfähigkeit, ih-

ren Beruf und ihre Kreditwürdigkeit, ihren Besitz, ein zukünftiges Testament und ihre

Zeugnisfähigkeit. Das bedeutet aber auch, dass Ehre nur bedingt ein Kommunikations-

medium war und nur bedingt Komplexität reduzierte – weil vieles, das sie theoretisch

kommunizieren konnte, eigens genannt wurde, wenngleich sie zumindest die Aner-

kennung des Grundwerts und das eigene Ehrbewusstsein kommunizierte. Der Begriff

restitutio famae allein reichte den Verfassern von Suppliken und Verfügungen, anders als

jenen der Rubrumvermerke, jedenfalls nicht aus, um diverse konkrete Fähigkeitsresti-

tutionen sicher zu implizieren. In der doppelten, konkretisierenden Nennung von teil-

weise komplexitätsreduzierendemKommunikationsmittel und anderen Konkreta führ-

te die Komplexitätsreduktion dabei, wie von der Systemtheorie beschrieben, zugleich

zu erhöhter Komplexität.137

Glaubwürdigkeitszuschreibungen bzw. der Sozialkredit scheinen das Verbindende

aller Ehr-Bedeutungen zu sein: Bürger zu sein, war eine Position eines gewissen

Vertrauens und bedingte die Einnahme weiterer entsprechender Positionen, z.B. eines

Amts, aber auch der außergerichtlichen Kreditwürdigkeit.138 Der Sozialkredit speiste

sich aus vergangenem Verhalten und stellte einen Vertrauensvorschuss dar, der bei

Fehlverhalten zurückgenommen werden konnte. Gingen Handlungsmöglichkeiten

durch Fehlverhalten bzw. Wertverstöße und die folgende Ehraberkennung, welche den

Sozialkreditsverlust dar- und herstellte, teilweise verloren, kam es nicht nur zu lebens-

weltlichen Einschränkungen. Das entstandene Problem ließ sich auch symbolisch als

Ehrverlust ausdrücken, woraufhin sowohl um die Restitution von Konkretem als auch

symbolischem Kapital gebeten wurde.

Gerade die für die Supplikanten so wichtige Zeugnisfähigkeit, die vor Gericht und

außerhalb des Gerichts, etwa bei Geschäften, von Bedeutung war, spiegelt die Rolle des

135 Vgl. Piltz/Schwerhoff, Devianz, S. 38.

136 Vgl. Gauvard, Fama, S. 39ff.

137 Vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 507.

138 Vgl. Kuehn, Fama, S. 27; Lidman, Importance, S. 222.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


634 Wiederherstellbare Ehre

Rechts in der frühneuzeitlichen Gesellschaft, die sich somit auch als Rechtsgemein-

schaft verstehen lässt. Ehre konnte rechtliche Ehre meinen. Als grundsätzlich schüt-

zenswertes Rechtsgut war sie konstruktiv mit rechtlichen Normen verbunden. Im mit-

telalterlichen Denken waren Ehre und subjektiver Rechtsanspruch sogar zusammenge-

fallen: Wer auf sein Recht verzichtete bzw. verzichten musste, verzichtete auf seine Eh-

re.139 Innerhalb von Kollokationen war Ehre mit denWörtern »Nutz«, Recht undWürde

verbunden.140 Der Ehrenstand war ein sozialer Stand mit bestimmten Rechten,141 der

Ausschluss aus der Rechts- und Friedensgemeinschaft diente der Sanktionierung.142 In

der Frühen Neuzeit waren Ehre und somit auch Unbescholtenheit eine Voraussetzung

der Rechtsfähigkeit und somit der Amts- und Zeugnisfähigkeit, und umgekehrt war

sie ein Ausdruck des, nur bedingt obrigkeitlich gesteuerten, Sozialkredits. Der Leu-

mund selbst resultierte aus einer Mischung aus Gerede und offizieller Bescholtenheit.

Rechtsfähig war nur, wer unbescholten war oder genügend Kapital, vergangenes und

zukünftiges Verhalten hatte aufbieten können, um eine Verfehlung ohne Sozialkredit-

verlust zu überstehen. Die Rechtsfähigkeit wiederum war mit beruflichen und sozialen

Chancen bzw. Handlungsmöglichkeiten verbunden. Das auf sozialer Glaubwürdigkeit

aufbauende System war dadurch ein sehr ›harsches‹, ›hartes‹, das im Fall des Falles zu

entsprechend ›harten‹ Strafen führte, die einem/r den gesamten oder einenGroßteil der

Rechte und des Sozialkredits kosten konnten und wobei eine/n ›alle‹, die einem zuvor

›vertraut‹ hatten, strafen konnten. Es konnte dadurch sogar, ökonomisch betrachtet,

irrational werden, indem es der Wirtschaft schadete, so zumindest die Argumentation

der Supplikanten.

Ob der eingetretene Ehrverlust, d.h. das ›Unalltägliche‹ eine ebenso außergewöhn-

liche Reflexion des Ehrbegriffs von Seiten des Supplikanten und/oder des Supplik-

enschreibers bewirkten, muss offen bleiben. Ehrrestitutionsbitten zeigen jedenfalls,

dass Ehrverlust zumindest in bestimmten Situationen, unter bestimmten Umständen

als reversibel, also als umkehrbar gedacht werden konnte. Denn im 16. Jahrhundert

wurden ständische von römisch-rechtliche Ehrkonzepten überlagert143 und somit auch

von jenen des Ehrverlusts, der einen gewisse Standesrechte kostete, und der prinzipiell

möglichen Restitution verlorener Ehre durch den princeps. Die Verfasser der Suppliken

wussten, dass Ehre Produkt einer Entscheidung war und verbanden bei der Bitte um

Neuentscheidung praktisches Know-how-Wissen und Wunschdenken.

Praktiken der Ehraberkennung, die auf einen andauernden oder zumindest ab-

schreckend harten Ehrverlust abzielten, konnten aus Supplikantenperspektive eine Re-

stitution notwendig machen.144 Verglichen mit ›normalem‹ Ehrverlust waren Ehrresti-

tutionspraktiken unberechenbar, verglichen mit anderen Ehrrestitutionsbitten wirken

sie bis zu einem gewissen Grad routinisiert.145 Die Koppelung von individuell-psychi-

139 Vgl. Schuster, Ehre, S. 44f.

140 Vgl. Schuster, Ehre, S. 46f.

141 Vgl. Schuster, Ehre, S. 48.

142 Vgl. Garnier/Schnocks, Einführung, S. 9.

143 Vgl. Deutsch, Rechtsbegriff, S. 185.

144 Vgl. Reckwitz, Reproduktion, S. 49.

145 Vgl. Reckwitz, Reproduktion, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


635

schen und sozialen Systemen konnte jedenfalls, systemtheoretisch gesprochen, zur so-

zialen Veränderung führen.146 Dem, im extremen Fall, »sozialen Tod« konnte eine sozia-

le Wiederauferstehung aus göttlicher und kaiserlicher Gnade folgen, so zumindest die

Argumentation. Das entsprechende Ehrrestitutionskonzept sah Ehre als restituierbar

an – dies soll keine redundante Feststellung sein, sondern ist der Kern des Konzepts.

Ehrrestitution stand dabei für eine umfängliche Wiedereinsetzung in den vorigen

Stand. Man kritisierte nicht-restitutive Strafen und die ausbleibende (vollständige) so-

ziale Reintegration mitsamt der Restitution des so wichtigen Sozialkredits. Dieser ließ

sich als zeitliche Bindung von Kreditgeber und -nehmer,147 war er einmal verloren,

durch das Einbringen weiterer ›Sicherheiten‹, also von dem, was man noch zu geben

hatte, und somit durch Gabentauschpraktiken, Kapitaltransformation und -reproduk-

tion, tatsächlich erneut vergeben, sprich: wiederherstellen. Die Supplikanten nahmen

ihr Leben selbst in dieHand,wollten ihre Situation verbessern und partizipierten an der

Herstellung und Veränderung ihrer äußeren Ehre. Sie ließen einen Schandfleck nicht

›auf sich sitzen‹, und zeigten gutes Verhalten, um ihre Ehre wiederzubekommen, um

sich fortan weiterhin gut verhalten zu können – dies zeigt die Abhängigkeiten inner-

halb des Sozialkreditsystems.

Als Bewohner von Reichsstädten oder Untertanen von Reichsrittern verfügten die

Supplikanten über ein besonderes Kaiser- und Reichsbewusstsein. Sie kannten mit-

unter Präzedenzfälle, hatten juristisch gebildete bzw. versierte Verwandte oder waren

selbst schon Justiznutzer gewesen. Das (Handlungs-)Wissen um Ehrrestitution bedeu-

tet auch das Wissen, dass Ehrrestitutionsbitten in anderen Fällen möglich waren oder

sogar funktioniert hatten. Im Biberacher Landgebiet bestand sogar ein Netzwerk von

einander persönlich bekannten Supplikanten.

Die Argumentation mit Ehre unterstrich das eigene Ehr- und Standesbewusst-

sein und anerkannte soziale Mechanismen der Anerkennung und Verhaltenssanktio-

nierung, soziale Normen undWerte – ein erster ›Beweis‹ für ein jetzt ›besseres‹ Verhal-

ten.Die durchMedium, Inhalt und eingenommene Sprecherrolle geschaffene Botschaft

der Ehrrestitutionssuppliken war ebendiese Anerkennung von sozialen Werten und die

Unterwerfung unter die kaiserliche Macht, ein ›Spiel‹ mit Handlungsmöglichkeiten.148

DemKaiser gegenüber musste man sich freilich untertänig verhalten, wollte man über-

haupt zu ihm durchdringen, andererseits akzeptierte man auch eine bestimmte Rolle,

sprich: eine Selbstzuschreibung, die auf Bestätigung hoffte, sowie das dazugehörige

Verhalten, Normen und Werte, um über die frühere Verfehlung oder den Vorwurf hin-

wegzukommen. Man passte sich zumindest im Nachhinein an. Aber mehr noch: Sup-

pliken gaben allen Akteuren, seien es die Untertanen oder der Kaiser, die Chance, sich

und das jeweilige Gegenüber im günstigen Licht darzustellen. Im erfolgreichen Fall

146 Vgl. Neu, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 129.

147 Vgl. Tellmann, Kredit, S. 380.

148 Die Spieltheorie verbindet Gabentausch- und Lerntheorien zumindest insofern, als dass Spie-

ler/innen eines gemeinsamen Spielsmit der Zeit lernen können, Gabentausch zu ihren (gemeinsa-

men) Gunsten einzusetzen, vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 32f.; die Supplikanten hatten gelernt,

wollten ihr Fehlverhalten, die Grundlage dieses Lernens, aber offiziell vergessen machen.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


636 Wiederherstellbare Ehre

verständigte man sich auf dieselbe Sichtweise (des Kaisers als gnädigen Herrscher, des

Untertanen als gnadenwürdig).

Ehre wurde, als Symbol, zugleich dar- und hergestellt, d.h. konstruiert, sie bekam

einenWert, indemman auf Bestimmtes Wert legte. Ein derart sozialkonstruktiver Vor-

gang wie Ehrrestitution, ein kulturell bedingtes und ermöglichtes ›Spiel‹ des So-Tun-

als-ob, war dann möglich, wenn verschiedene Entscheidungs- und Sanktionierungsin-

stanzen von ihrer Begründetheit, ihrem Nutzen und ihrem Sinn überzeugt waren und

sie exekutierten, kurz gesagt: wenn sie an sie glaubten – ähnlich wie dies bei Jungfräu-

lichkeitsrestitutionen149 funktionierte. Denn symbolisch generalisierte Kommunikati-

onsmedien wie Ehre waren immer auf kollektive Akzeptanz angewiesen.150 Die Argu-

mente für Ehrrestitution bezogen sich daher auf als geteilt angenommeneWertvorstel-

lungen: Diese sprachen für Ehre und Ehre sollte helfen, diese aufrechtzuerhalten. Der

Regress der Argumentation sollte die Grundlage des Progresses der Realitätserzeugung

bilden.

Ehre war ein Grundwert der frühneuzeitlichen Ständegesellschaft wie Friede, »gu-

te Ordnung«, »Nahrung« oder »das ganze Haus«. Da Paul Münch die Zusammenschau

sozialer »Wertewelten« als Forschungsdesiderat ausweist,151 soll an dieser Stelle festge-

halten werden, dass all die genannten Grundwerte von den Supplikanten zusammenge-

dacht wurden. Indem mit entsprechenden Argumenten um Ehrrestitution suppliziert

werden konnte, war sie denk-, sag-, und begründbar:152 Ehre konnte »Ordnung« schaf-

fen, die »Nahrungs«-Beschaffung des »ganzen Hauses« sicherstellen und zur sozialen

Pazifizierung beitragen. Sie war ein Wert, der mit anderen Wertvorstellungen verbun-

den wurde. Es ging, mit Bourdieu gesprochen, darum

»die Gruppe auf seine Seite zu ziehen, indem den eigenen Interessen die einzige Form

verleihen wird, unter der jene diese Interessen anerkennen kann, anders gesagt: os-

tentativ die Werte in Ehren zu halten, in die in Ehren zu halten die Gruppe ihre Ehre

setzt.«153

Ja, da Ehre noch hinter einem wertkonformen Verhalten und Werten wie jenem des

»ganzen Hauses« stand, kann sie als besonders grundlegender Grund- oder gar als ›Me-

tawert‹ verstanden werden.Während die zusammengedachten Grundwerte Ehre, Frie-

de und Ordnung jedoch allgemein genug waren, um von allen Akteuren, wenn auch

auf mitunter unterschiedliche Weise, geteilt zu werden,154 wurden etwa die ebenso mit

Ehre verbundenen Vorstellungen von sich reproduzierendem Leumund, von ökonomi-

scher Nützlichkeit, restitutiven Strafen und der Reintegration von Straftätern nur von

manchen geteilt.

Gegenargumente der lokalen Obrigkeiten konnten sich konträr zum Argument des

Supplikanten verhalten und dennoch auf dieselbeWertvorstellung beziehen,mit denen

149 Vgl. Dinges, Geschlecht, S. 137

150 Vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 316f.

151 Vgl. Münch, Grundwerte, S. 58.

152 Vgl. Frevert, Politikgeschichte, S. 162.

153 Bourdieu, Entwurf, S. 217.

154 Dass sie auch in anderen Kontexten geteilt wurden, belegt Armer, Ulm, S. 385ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


637

man eine gemeinsame Gesprächsbasis schaffen wollte. Denn Ehre musste auf eine be-

stimmteWeise verstanden bzw. das Konzeptmit Sinn ›befüllt‹ werden. Ehre kann somit

als Code, Kommunikationsmedium und verschieden befüll- und entleerbarer ›Contai-

ner‹ konzeptualisiert werden. Die Ordnung des einen konnte für den anderen unge-

recht sein, wobei strittige Punkte und divergierende Vorstellungen aber zumeist ex-

plizit benannt wurden. Der ›Container‹ war einsehbar und reduzierte, wie sich bereits

zeigte, nur bedingt Komplexität.

Die Supplikanten nannten ihre »Ehrennotdurft«, also die bescheidene und zugleich

alternativlose, für das Leben und Überleben in der Gesellschaft notwendige Ehre, die

einem trotz Delikt(-vorwurf) erhalten bleiben sollte. Leben ließe sich nur, wennman so-

zial eingebunden und angesehen sei. Auch wenn Ehre den Supplikanten nicht zustand,

so erschien sie, mitsamt den mit ihr verbundenen beruflichen bzw. subsistenziellen

Möglichkeiten und Rechten, doch als lebensnotwendig. Der auf Ehre gründende so-

ziale Friede beruhte auf innerem Zwang und drohender Ausgrenzung. Um das eigene

Ehrbewusstsein, das einen auf den ›rechten Weg‹ zurückgeführt habe, zu unterstrei-

chen, argumentierte man mit der totalen Anerkennung des Sozialen für die eigenen

Lebenschancen, mit einem Ideal (Ehre, die wichtiger sei als das Leben) für die ›prakti-

sche‹ Reintegration. Ehre erzeugte somit überlegtes, interessengeleitetes, »nützliches«

Handeln, wobei »ehrliches Verhalten« jedoch als zweckfrei dargestellt wurde.155 Man

musste die soziale Semantik anerkennen, um das Ehrsystem ausreizen bzw. ausdehnen

zu können. Die Praxis bestimmte das semantische Feld,156 dieses bestimmte aber auch

die Praxis. Wurde eine Ehrrestitutionsbitte und somit eine gewissen geltenden Nor-

men widersprechende Sprachverwendung schlussendlich positiv sanktioniert, konnte

sie wirken.157

Wer um Ehrrestitution bat, beklagte die trotz gewisser legitimer, aber bereits ver-

büßter Strafen übermäßigen, noch andauernden Strafen, welche Besserung und Re-

integration verhinderten. Ein schuldiger Delinquent sollte bestraft, nach verbüßter,

temporärer Bestrafung aber sozial reintegriert werden und diverse Fähigkeiten und

Rechte behalten dürfen. Wurden unmäßige Sanktionen beklagt, wurde (implizit) auch

mit Billigkeit argumentiert – so hieß es bei Fabri: »In vnleidlicher schmach […] gebůrt dem

Undergedruckten seine Oberkeit/die ihme der billigkeit nach/schutz vnnd schirm schuldig/anzu-

ruffen«158. Gerecht sei es, nur wirkliche Delikte mit zeitlich begrenzten Sanktionen zu

bestrafen, denen restitutiv soziale Reintegration folge. Schlögl versteht derartige Ge-

rechtigkeit als Ausgleich von Lebenschancen und spricht von einer »Gerechtigkeitsto-

talität« in der frühneuzeitlichen kaum ausdifferenzierten Gesellschaft. Anders als bei

ihm159 wurde die Öffentlichkeit von den Supplikanten aber wegen ungerechter Stigma-

tisierung kritisiert. Eine Verfehlung musste deren Ansicht nach ›drin sein‹, die ange-

strebte gesellschaftliche Ordnung war eine Ordnung mitsamt einstigen Delinquenten,

155 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 21.

156 Vgl. Stierle, Semantik, S. 155; S. 160.

157 Vgl. Stierle, Semantik, S. 156f.

158 Fabri, Rhetorica, fol.15v.

159 Vgl. Griesebner/Scheutz/Weigl, Justiz, S. 14; Schlögl, Anwesende, S. 190.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


638 Wiederherstellbare Ehre

in der sich diese besserten und die Öffentlichkeit vergessen konnte. Dahinter steck-

ten Buß- und Reparaturgedanken. Fehlverhalten sollte nicht für immer sozial diskre-

ditieren. Ehrrestitution stellte daher einen restitutiven Strafnachlass zum Zweck der

sozialen Reintegration dar.

Auf Ehrrestitution hatte man, sofern keine Injurienklagen dahinterstanden, keinen

Rechtsanspruch. Sie war nur unter bestimmten Umständenmöglich, fraglich geworde-

ne Ehre musste begründet werden. Mit dem Lebenswandel-Argument, mit zur Schau

gestellter Unterwürfigkeit, mit versprochenem gutem Verhalten u.a. betonte man die

weitgehende Erfüllung von Verhaltenserwartungen und hoffte auf eine ebenso posi-

tive Erwartungserfüllung. Im besten, ›günstigsten‹ Fall konnte Ehre wiederhergestellt

werden. Dies geschah aus kaiserlicher Gnade, aber doch aufgrund bestimmter Gegen-

leistungen und aus anderen Gründen.

Angebotene Gegenleistungen verwiesen auch auf die wechselseitigen Rechte und

Pflichten der voneinander abhängigenGesellschaftsmitglieder:Man versprach, sich Eh-

re zu verdienen, verwies aber auch auf die eigene Notdurft. Leistete man etwas und an-

erkannte man die sozialen Werte, sollte man dafür auch eine Gegenleistung erhalten:

Man gab und nahm, machte sich verdient und wollte gnädig behandelt werden – dies

entsprach der sozialen Reziprozität, den zeitgenössischen Tauschpraktiken.160 Soziales

Eingebunden-Sein sollte schließlich wieder einen persönlichen, lebensweltlichen Nut-

zen haben.

Die Supplikanten wollten nicht als »ganze Person«, sondern hinsichtlich ihres De-

likts als ›geteilte Personen‹, hinsichtlich ihres sonst guten Verhaltens jedoch als ›groß-

teils ganze Person‹ anerkannt werden.161 Eine einzelne Straftat sollte demnach nicht die

›ganze Person‹ für alle Zeit ins Unglück stürzen. Stattdessen sollte der Kaiser bei seiner

Entscheidung auf den Großteil der Person, die Summe ihrer Taten blicken.

Die Supplikanten nützten jede sich bietende Gelegenheit, um Unschuld ins Spiel

zu bringen und den Ehrverlust als übermäßig und ungerecht darzustellen: Unschuldi-

ge sollten von Sanktionen nicht betroffen sein, da dies aber der Fall sei, sollten auch

sie durch die Reintegration geschützt werden. Nicht nur in den Bitten von Uneheli-

chen (die betreffenden Kinder betonten, keine Schuld an ihrer unehelichen Geburt zu

tragen) und Unehrlichen (ein entsprechendes Argument) ging es somit um eine Form

der Gruppenehre, auch in Ehrrestitutionsverfahren wurden die Folgen des Ehrverlusts

für die eigene, unschuldige Familie bzw. die unschuldigen Kinder des stets männlichen

Supplikanten im paternalistischen System thematisiert wie auch die Probleme der Be-

sitzweitergabe, die Probleme der Kinder und Nachkommen bei der Berufsausübung in

dem von Zünften geregelten Handwerk und die sich auf sie übertragende Schmach. Bil-

ligerweise sollten dagegen nur Schuldige angemessen und temporär bestraft werden,

ohne dass es zu Kollateralschäden kam. Vielleicht wussten die Supplikanten, die hier

als Fürbitter für sich selbst und andere auftraten, dass der Kaiser sich besonders je-

ner annahm, die ohne eigenes Verschulden mit einem Makel behaftet waren.162 Zu den

160 Vgl. Nubola/Würgler, Einführung, S. 13; Würgler, Asymmetrie, S. 279ff.

161 Vgl. Zeilinger, Ehrrestitutionsfälle, S. 78.

162 Vgl. Ortlieb, Gnadensachen, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


639

Unschuldigen kamen Unterstützer/innen und Verbindungen zum Kaiser. Immer wie-

der ging es somit um andere – Ehre verband Individuum und Gruppe, die Restitution

sollte allen nützen.

Die Supplikanten wollten selbst und für ihre Kinder die gleichen, ihnen zufolge

notwendigen Handlungsmöglichkeiten haben wie andere, wollten also, quasi, Chan-

cengleichheit. In der ohnehin krisenhaften Zeit sollte ein Abgleiten weiterer Untertanen

in die Armut oder, als stigmatisierte Verbrecher, in die Dauerkriminalität, vermieden

werden. Die Verfehlung wurde dazu nicht nur als einmaliges Versehen dargestellt, sie

sollte auch einmalig bleiben. Dies alles sollte den Delinquenten, aber auch der Gesell-

schaft nützen, sollte das Sozialewiederherstellen, denn ehrbare, inkludierte Untertanen

konnten ›nützliche‹ Mitglieder der Gesellschaft sein. Man brauchte allerdings Ehre, um

»gebraucht«163 werden zu können. Daher kritisierte man den erlittenen Ehrverlust mit-

hilfe von (vor-aufklärerischen!) rational-utilitaristischen Nützlichkeitsüberlegungen164

und Besserungsgedanken, die relativmodernwirken und zugleich an das bonum commu-

ne als frühneuzeitliche Staatsaufgabe denken lassen.165Mit Bourdieu gesprochenwohnt

letztlich allen Praxisformen, auch symbolischen, eine gewisse Ökonomie und damit

auch entsprechendes Nützlichkeitsdenken inne.166 Nützlichkeit war dabei freilich, wie

immer, ein Konstrukt, eine auf Ordnungsvorstellungen und das jeweilige Ziel bezoge-

ne Sichtweise: Was der Abschreckung diente, musste nicht der Reintegration dienen;

was für einen Supplikanten nützlich für sein soziales Eingebunden-Sein sein konnte,

konnte seiner Obrigkeit zufolge schädlich für ihre Stellung gegenüber der Gesellschaft

wirken. Besonders in einer relativ krisenhaften Zeit waren Verweise auf sozialen Nut-

zen und Zusammenhalt wichtig. Vor dieser Folie sind auch die Armuts-, »Nahrungs«-,

Reintegrations- und Unschuldigen-Argumente, kurz: die meisten der mehr oder min-

der häufigen Argumente zu betrachten.

Ehrrestitution wurde mit bestimmten Begriffen bzw. Formulierungen erbeten. Auf

Latein sprach man von der restitutio famae et honoris, auf Deutsch einfach und zugleich

mehrdeutig vom Restituieren der Ehre. Dabei ging es, logischerweise, um die äußere

Ehre. Es konnte aber sowohl um rechtliche als auch soziale Ehre, Konkretes wie auch

Symbolisches gehen. Auch der Begriff restitutio in integrum wurde verwendet, allerdings

nicht auf ein Rechtsmittel in einem wiederaufnehmbaren Gerichtsverfahren bezogen,

sondern allgemein als Bezeichnung für die Wiedereinsetzung in den früheren recht-

lichen und sozialen Stand. Dies entsprach dem im Römischen Recht relativ weit ge-

fassten Begriff.167 Auch laut frühneuzeitlichen Rechtsgelehrten wie Sforza Oddi konnte

eine restitutio in integrum eine restitutio famae umfassen.168 Der RHR dagegen benützte

163 Vgl. Akt Brenneisen, fol.349vf.

164 Utilitarismus im engeren Sinn, der das Vernunftsprinzip der Nützlichkeit und ökonomisches Kal-

kül, alsoWirkungen bzw. Zwecke, ins Zentrum seinerMoral stellt, entwickelte sich erst im 18. Jahr-

hundert, vgl. Eckert/Sommer, Utilitarismus, Sp.1155f.

165 Vgl. Schubert, König, S. 282f.

166 Vgl. Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 24.

167 Vgl. Waldstein, Begnadigungsrecht, S. 133.

168 Vgl. Oddi, Tractatus 1 1672, S. 4 (p.1, quaest. 1, art. 3); Oddi, Tractatus 2 1623, S. 239 (p. 2, quaest.

93).

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


640 Wiederherstellbare Ehre

den Begriff nicht und sprach wie in anderen Ehrrestitutionsverfahren von Absolution

oder Abolition.

Wurden die Argumente der Supplikanten vom RHR aufgegriffen, wurde ihr ›Den-

ken‹ quasi Realität. Der RHR ›verstand‹ die Supplikanten und deren häufige Argumen-

te dabei erstaunlich gut, kam den jeweiligen Bitten und den dahinterliegenden Ord-

nungsvorstellungen offiziell nach und verfügte, indem er die genannten Gründe teil-

weise aufgriff, wenn auch mit z.T. anderen Formulierungen, sinngemäß das, worum

die Supplikanten gebeten hatten. Der Umstand, dass der Kaiser Ehre durch schrift-

liche Verfügungen restituieren konnte, zeigt, dass Ehre nicht nur unter Anwesenden

in der stark durch Anwesenheitskommunikation geprägten frühneuzeitlichen Gesell-

schaft,169 sondern auch, zuvor, durch ›Abwesende‹ hergestellt, bzw. angeordnet werden

konnte. Festgehaltene Kommunikation war auch nicht flüchtig.170 Dies ergänzt Schlög-

ls abstrakte Ausführungen zur frühneuzeitlichen Kommunikation um die Ergebnisse

mikrohistorischer Forschung. Er sieht in der Nutzung von Schrift, wie sie in der Frühen

Neuzeit verstärkt auftrat, allerdings vorrangig am Beispiel des Drucks, eine Alternative

zur Anwesenheitskommunikation, welche symbolisch generalisierte Kommunikations-

medien stabilisierte.171 Sie konnte Ehre auch Abwesenden vermitteln und deren Han-

deln koordinieren.172 Schriftlich fixierte Kommunikationsakte mussten jedoch wieder

mündlich in die mündliche Kommunikation eingespeist werden, indem man sie verlas

oder vorzeigte.173 Weitere Schriftstücke konnten ebenso folgen. Es brauchte jedenfalls

das durch schriftliche Dokumente ermöglichte Zusammenspiel von Anwesenden und

Abwesenden,174 damit eine Ehrrestitution umgesetzt werden konnte. Ehre konnte so-

mit auch ein Distanzmedium sein,175 eine weitere Parallele zwischen Ehre und Geld.

Von einer frühneuzeitlichen face-to-face-Gesellschaft lässt sich daher nur bedingt spre-

chen.

Der RHR restituiertemit seinen Absolutions- bzw. Restitutionsbriefen die Ehre und

diverse Fähigkeiten der Supplikanten. Die reichshofrätliche restitutio famae bezog sich

dabei, wie alle Statusveränderungen, auf die konkreten Fähigkeiten und Rechte des

Betroffenen. Da Konkretes von Ehre bedingt wurde und zu ihr führte, waren Konkre-

tes und Sprachlich-Symbolisches untrennbar miteinander verbunden. Ehre war durch

konkrete Fähigkeiten, Handlungsmöglichkeiten, Positionen und Rechte akkumulier-

169 Rudolf Schlögl behandelt v.a. die »Vergesellschaftung unter Anwesenden«, vgl. Pohlig/Missfelder,

Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 109; Schlögl, Anwesende, S. 11ff.; S. 39ff.; dazu, dass nicht erst

Schlögl die Anwesenheitsgesellschaft beschrieb, vgl. Missfelder, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit,

S. 131.

170 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 188; Schlögl, Bedingungen, S. 241.

171 Vgl. Rathmann-Lutz, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 125; Schlögl, Anwesende, S. 46; dieser Zu-

satz in Schlögls Gesellschaftsgeschichte wird auch von anderen Forschern anerkannt, vgl. Pohlig/

Missfelder, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 109.

172 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 67.

173 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 160.

174 Vgl. Stollberg-Rilinger, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 112; Ulrike Ludwig spricht von der »Ver-

schaltung von An- und Abwesenden im verfahrensgeleiteten Handeln«, Ludwig, Forum, Schlögls Frühe

Neuzeit, S. 122.

175 Vgl. Pohlig, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


641

bzw. speicherbar.Durch Akkumulation von Verhalten und Kapitaltransformation konn-

te symbolisches Kapital gewonnen bzw. wiedererlangt werden. Auch die Öffentlichkeit

und kaiserliche Verfügungen konnten Ehre speichern. Während der zuvor eben nicht

vergessene176 Ehrverlust vergessen werden sollte, sollte Ehrbesitz gespeichert werden.

Ehrrestitutionsverfügungen konnten auch noch nach vielen Jahren vorgelegt werden.

Allerdings geschah dies selten – was weniger an fehlender Anerkennung liegen dürf-

te als an schnellen Problemlösungen oder dem schnellen Aufgeben der Supplikanten.

Wenn dagegen neue Probleme aufkamen, scheinen die Urkunden, die dafür auch nicht

ausgelegt waren, nicht mehr geholfen zu haben.

Auch der RHR verwendete den Begriff Ehre nicht zwangsläufig zur Komplexitäts-

reduktion: Oft genug wurden »Ehren und Ämter« getrennt angeführt, manchmal aber

auch als »ehrliche Ämter« miteinander verbunden. Dass der RHR Rodenburger wie-

der »zu Ehren und in seinen vorigen Stand« kommen ließ, zeigt, dass auch Ehre und

Stand getrennt angeführt werden konnten.Die variierenden Formulierungen verwirren

den/die moderne/n Leser/in: Ging es um »ehrliche Ämter, Geschäfte etc.«, so war Ehre

deren Eigenschaft und Voraussetzung. In Enumerationen wie »Ehre, Ämter, Geschäf-

te« oder »Stand, Ehre, Würde« wurde Ehre dagegen stets neben anderem aufgeführt.

Komplexitätsreduzierendes und Komplexes standen nebeneinander, das Was und das

Wozu wurden vermischt. Warum?Wurden hier die der Amtsfähigkeit zugrundeliegen-

de Ehre als dahinterliegendes und daraus resultierendes symbolisches Kapital und ihre

konkreten Gründe, die zugleich ihre Folgen bzw. Manifestationen waren, explizit an-

gesprochen, da Ehre in der frühneuzeitlichen Ständegesellschaft auch über ›Eigenwert‹

verfügte und als dahinterliegendes Nicht-Greifbares neben ihren konkreten Manifesta-

tionen angeführt werden konnte? Man darf nicht vergessen, dass zwar der analytische

Begriff Ehre bzw. Sozialkredit die Amtsfähigkeit u.a. miteinschließt, dass diese aber in

der zeitgenössischen Praxis durchaus eigens angeführt werden konnten. Dies spricht

für die Anwendung eines analytischen Begriffs wie dem des Sozialkredits. Einen pas-

senden umfassenden Begriff schien es nicht zu geben; es sollte jedoch bedacht werden,

dass die Supplikanten alle ähnliche, aber nicht die exakt gleichen Probleme hatten. Da-

her machte es wohl Sinn, konkrete Bitten zu äußern, die der RHR wiederum mit einer

gewissen sachlogischen Varianz in der Formulierung gewährte.

Teilweise wurde rechtliche Ehre restituiert, die Auswirkungen auf die womöglich

schwieriger zu regulierende soziale Ehre haben sollte – hier lässt sich, in Anlehnung an

den Ehrverlust, von einer graduellen bzw. schrittweisen Restitution sprechen –, teilwei-

se wurden jedoch beide zugleich restituiert. Man nützte also entweder ›nur‹ die struk-

turelle Koppelung von Obrigkeit und Öffentlichkeit oder auch die strukturell-›symboli-

sche‹ Koppelung von rechtlicher und sozialer Ehre.

Schlögl schreibt, dass Ehre im Gegensatz zu anderen symbolisch generalisierten

Kommunikationsmedien aufgrund asymmetrischer Erwartungen Konkurrenz erzeug-

te und somit ein Nullsummenspiel darstellte, bei dem nur eine, nicht aber beide Seiten

gewinnen konnten.177 In Fällen, da Supplikanten eine andere Vorstellung von Ehrresti-

176 Schlögl setzt größere Hoffnungen in die ephemere mündliche Kommunikation, vgl. Schlögl, An-

wesende, S. 161.

177 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 146; Schlögl, Bedingungen, S. 242.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


642 Wiederherstellbare Ehre

tution als ihre lokalen Obrigkeiten hatten, in denen sie also Gegner hatten, konnte der

Ehrgewinn des Einen tatsächlich den Ehrverlust des Anderen bedeuten. Es gab jedoch

auch Fälle, in denen Supplikanten und ihre lokalen Obrigkeiten an einem Strang zogen

und sich gemeinsam an den Kaiser wandten. Das spricht dafür, dass die Ehre, die der

eine gewann, nicht zwangsläufig dazu führte, dass sie ein anderer verlor. Ehre war also

nicht immer ein Nullsummenspiel. Konflikte stellten nicht die ausschließliche Inter-

aktionsform der Frühen Neuzeit dar, deshalb verweist Schlögl später auch auf andere

Rituale.178 Ob Ehrrestitution einewin-win- oder einewin-loose-Situation bedeutete, hing

letztlich an den Ordnungsvorstellungen der einzelnen Akteure, aber auch an ihrer je-

weiligen Situation und Vorgeschichte. In jedem Fall war die Ehre eines Akteurs mit der

Ehre der anderen Akteure, dieser gleich- oder entgegengesetzt, verbunden.

Die spätscholastische Restitutionslehre wie auch praktische Ehrrestitutionsbitten

belegen, dass Ehre wie Körper und Leben als Eigentum und (Rechts-)Gut konzeptuali-

siert werden konnte.179 Die Konzeptualisierung als Gut erinnert teilweise an Bourdieus

Konzept des symbolischen Kapitals: In beiden Fällen wurde zur Beschreibung abstrak-

ter Ehre ein landläufigmit etwas Materiellem konnotierter Begriff verwendet.Wie aber

passt die Vorstellung von Ehre als Eigentum, Gut oder Kapital, die für gewöhnlich al-

lesamt als akkumulierbar imaginiert werden, zur praxeologischen These, Ehre müsse

im Handeln immer wieder aufs Neue hergestellt werden?180 Claude Gauvard dürfte

etwas Ähnliches meinen, wenn sie bezüglich Fama fragt : »Capital d’honneur

ou élément de la procédure qui crée son propre objet?«181 Ließ sich Ehrkapital auf Vor-

rat anlegen, oder blieb es das Resultat einer flüchtigen Ehrerweisung oder -aberken-

nung – oder beides? Letztlich handelt es sich um zwei unterschiedliche Konzeptuali-

sierungen von Ehre, nämlich die frühneuzeitlichen und die heutigen Konzepte einer

akkumulierbaren und das praxeologische Konzept einer nur im momentanen Handeln

dar- und zugleich herstellbaren Ehre. Erstere Konzeptualisierungen sind an materielle

Vorbilder angelehnt, sind metaphorisch vergegenständlicht. Praxeologisch betrachtet

ist die soziale Wirklichkeit dagegen etwas durch interaktives Handeln stets aufs Neue

Hergestelltes.182 Demnach wurde Ehre durch Worte und Taten immer wieder neu er-

zeugt bzw. verletzt.183 Eine These, die laut Fuchs aber erst belegt werden muss.184 Die

Ehrrestitutionsverfahren, in denen verschiedene Akteuremiteinander kommunizierten

und am Ende eine reichshofrätliche Entscheidung und Neubewertung stand, beweisen

jedoch, dass die »Herstellung, Infragestellung und Wiederherstellung von Ehre […] somit ein

offener, prinzipiell nicht abschließbarer Prozeß«185 ist. Das Abstraktum konnte aktualisiert,

konnte wiederhergestellt werden.186 Die beiden konträren, jeweils auf einzelne Aspekte

178 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 147.

179 Vgl. Schreiner, Ehre, S. 263.

180 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 366f.; Schlögl, Anwesende, S. 67.

181 Gauvard, Fama, S. 39.

182 Vgl. Freist, Praxeologie, S. 62; Stukenbrock, Interaktion, S. 213, S. 222.

183 Vgl. Dinges, Geschlecht, S. 124; S. 142; Schlögl, Anwesende, S. 146.

184 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 191.

185 Burghartz, Leib, S. 14.

186 Vgl. Wechsler, Ehre, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


643

des Phänomens Ehre bezogenen Konzeptualisierungen müssen sich jedoch nicht ge-

genseitig ausschließen: Schon die frühneuzeitlichen Supplikanten konzeptualisierten

Ehre sowohl als etwas Akkumulierbares (man konnte sich auf erlangtes Kapital bezie-

hen, konnte es einsetzen, transformieren und vermehren, konnte es schriftlich festhal-

ten) als auch als etwas Aktualisierbares (das dargestellt und eingesetzt werden muss-

te). Indem die Supplikanten um Ehrrestitution baten, baten sie um eine Veränderung

ihres Ehrstatus durch kaiserliches Handeln, wobei der neue, auf investiertem symbo-

lischem Kapital und Verhalten gründende Ehrstatus zugleich festgeschrieben werden

sollte. Ehre war ein restituierbares Gut. Sie konnte in Konkretem, etwa erlangten Äm-

tern, gespeichert werden, welche die künftige Ehrherstellung beeinflussten. Künftige

Ehrbezeugungen mussten dennoch, so sehr sie sich auch steuern ließen, im Handeln

stattfinden. »Pönalmandate« nannten, trotz allem, Strafen für ein mögliches Zuwider-

handeln. Die Existenz von Speichermedien änderte nichts an der notwendigen Herstel-

lung der Ehre im Handeln, wenngleich sie auf deren Grundlage, mitunter, fortlaufend

gleich hergestellt wurde. Im Nachhinein lässt sich Bourdieus symbolisches Kapital so

auch von der Kritik befreien, es wäre, anders als andere Kapitalsorten, nicht akkumu-

lierbar. Ehre war eine im Handeln hergestellte Zuschreibung von Ehr-Besitz. Es ist,

bildlich gesprochen, wie mit anderen Vorstellungen, etwa der von Gott, den man sich

auf eine bestimmte Weise ewig denkt und der doch nur im Handeln der Menschen

benannt werden kann.

7.4.2 Die Eigenschaften des Kaisers

Die Supplikanten wussten, dass sie sich an den Kaiser wenden konnten und dass die-

ser, höchstwahrscheinlich, antworten, vielleicht sogar ihre Bitte gewähren würde. Das

spricht für ein relativ genaues, differenziertes Kaiser- und Reichsbewusstsein der Un-

tertanen, auch von Straftätern.187 Die dem jeweiligen Kaiserbild entsprechenden Funk-

tionen bzw. Rollen wurden dabei praktisch angesprochen und somit bestätigt:

»[…] le strategie argomentative impiegate nella comunicazione con i detentori [= Inha-

ber] del potere possono essere viste come rielaborazione discorsiva delle conoscenze

dei supplicanti sul funzionamento del sistema che atteneva alle pratiche della sovra-

nità.«188

Die von den Supplikanten gezeichneten Kaiserbilder, die erklären, wieso Ehre resti-

tuiert werden könne, und denen der RHR nachkommen konnte, waren ein zentraler

Bestandteil der Konzepte von Ehrrestitution aus kaiserlicher Gnade undMachtvollkom-

menheit. Die Argumente mit Fremd-Bezug waren zahlenmäßig wenige, wurden dafür

aber in jeder Supplik vorgebracht.

187 Vgl. Ullmann, Gnadengesuche, S. 163; S. 170; S. 181; S. 184.

188 Ludwig, Grazia, S. 259.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


644 Wiederherstellbare Ehre

a) Kaiserliche Gnaden- & Richtergewalt

Jeder Supplikant bezog sich auf die kaiserliche Gnadengewalt und somit auf Gnade

als Grundprinzip und gleichzeitig Legitimationsgrundlage der hierarchischen Gesell-

schaft: Schon deshalb hatten Gnadenbitten die Chance auf Gewährung und deshalb

ließen sich Gnadengewährungen später auch anerkennen bzw. durchsetzen.

Ehrrestitutionsbitten gründeten generell auf restitutiven Sühne- und Begnadi-

gungskonzepten. Eine kaiserliche Absolution sollte den Straftäter von seiner Tat bzw.

von Unehre als deren Folge »entledigen«. Ehrrestitutionskonzepte folgten dabei einer

gewissen Reintegrations-›Philosophie‹: Das Ehrsystem, wie es sich in ihrem Fall bisher

dargestellt hatte, wurde von den Supplikanten teilweise anerkannt (»Ehrennotdurft«),

teilweise kritisiert (»Schmach«). Sanktionen sollten beendet werden, wenn man selbst

von ihnen betroffen war. Die Ehrrestitutionsbitten kommunizierten bzw. transportier-

ten diese Kritik. Das Handeln der einzelnen Sanktionierungsinstanzen wurde kritisch

beurteilt und eine ›höhere‹ bzw. mehr Gerechtigkeit erbeten.

Den Folgen des strafrechtlich relevanten Delikts, Urteilen und Sanktionen, sollte ei-

ne Begnadigung folgen.189 Dabei wurden die Beurteilungen, Urteilsfolgen und Sanktio-

nen, nicht aber die in manchen Fällen ausgesprochenen strafrechtlichen Urteile selbst

verhandelt; Gnadengewährung bedeutete keine Urteilsrevision im strengen Sinn.190 Sie

ordnete, stattdessen, das Vergessen der andauernden Schande und die soziale Reinte-

gration des Schuldig-Gewordenen an.191 Damit war sie das kaiserliche Gegenteil ge-

richtlicher und außergerichtlicher Harsh Justice:192 Andauernde Strafen ohne Begnadi-

gung, law and order, seien zu hart, so die Supplikanten, es brauche kaiserliche Milde.

Entehrung und Gnade waren komplementäre Mittel der Sozialkontrolle in einer

auf Status bedachten Gesellschaft.193 »Justice penale« und »justice pacificatrice« bestanden

gleichzeitig nebeneinander,194 Strafe und Gnade waren zwei teilweise, aber nicht auto-

matisch kombinierte Codes. Ludwig versteht die Strafrechts- und Gnadenpraxis des 16.

und 17. Jahrhunderts daher als einander ergänzende Ausgestaltungsbereiche frühneu-

zeitlicher Herrschaft bzw. als Interaktionsfeld zwischen Herrschenden und Beherrsch-

ten.195 Die herrscherliche Gnadengewalt war den Supplikanten bekannt.196

189 Auch Elias Canetti lässt seinem Kapitel über Urteile eines über Gnade folgen, vgl. Canetti, Masse,

S. 351ff.; und er erklärt: »Die Gnade ist ein sehr hoher und konzentrierter Akt der Macht, denn sie setzt die

Verurteilung voraus; ohne daß eine solche vorausgegangen ist, kannkeinGnadenakt stattfinden.«,Canetti,

Masse, S. 354.

190 Vgl. Bulst, Gnade, S. 484; Härter, Ordnungsdiskurse, S. 209.

191 Vgl. Davis, Kopf, S. 80; Pitt-Rivers, Postscript, S. 226.

192 Vgl. Whitman, Harsh Justice, S. 12.

193 James Whitman spricht von mercy (Barmherzigkeit, Erbarmen, Gnade): »Mercy comes de haut en

bas: superiors accord it to inferiors. In this, mercy is akin to degradation: when we show a person mercy,

we confirm his inferior status – more gently, but just as surely, as when we degrade him. A society with

a strong tradition of acknowledging and enforcing status differences will thus often be a society with a

tradition of mercy.«, Whitman, Harsh Justice, S. 12.

194 Vgl. Blauert, Urfehdewesen, S. 28.

195 Vgl. Ludwig, Herz, S. 11.

196 Vgl. Ludwig, Herz, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


645

Die Konzepte von das physisch-weltliche Leben transzendierender Ehre und kai-

serlicher Gnade führten letztlich zu Bitten um weltliche Absolution (gnädige Befreiung

von einer Tat und deren Folgen), die Recht und Religion verband und die Katholiken

wie Protestanten erhielten, womit sie relativ säkular erscheint. Gunst- und Missgunst-

Vorstellungen führten zu Huldigungsbitten.

Damit erlaubte das Gnadensystem, das darauf beruhte, in der Macht eines ande-

ren zu stehen, das System zu seinen Gunsten zu nützen: Die ›Macht‹ der Machtlosen

konnte unter Umständen den Einsatz kaiserlicher Macht initiieren. Die bei Gott begin-

nenden Gnadenkaskaden wurden, da Gott das Argument der Supplikanten war, zum

Tauschsystem.

»Eine Schuld bedeutete ursprünglich, daß man in der Macht eines anderen war«197, so Elias

Canetti. Daher ist gnädige Ent-Schuldung eineMachtfrage. Supplikanten sprachen von

»Begnadigung«, denn die Schuld war nicht beglichen, ihr Erlass eine außerordentliche

Gnade, die Dankbarkeit verlangte.198 Die Schuld, besser: die Strafbarkeit des Suppli-

kanten tilgte der RHR aufgrund bisheriger oder künftiger Gegenleistungen,199 wobei

schon die Machtzuschreibung von Seiten der Supplikanten eine solche Leistung dar-

stellte. Gnadengewährung als Kredit-Gewährung und vermeintliches Schenken, aller-

dings eines, das sehr wohl eine Verbindung von Geschichte, Gegenwart und Zukunft

kannte, respektive als Schuld-vergessen-Machen folgte Gabentauschprinzipien.200 Die

Macht des Kaisers und der Status der Supplikanten resultierten aus reziproken Tausch-

praktiken, bei denen es um Angemessenheit und Billigkeit ging201 und die sowohl den

Tausch von dem den Akteuren Angemessenem bzw. Notwendig-Zustehendem als auch

von Unverdientem umfassten, so wie Ehre aus bestimmten Zwecken zweckfrei darge-

stellt werden konnte. Wenn man ein bestimmtes Verhalten zeigte, sollte man ›gewür-

digt‹ werden; doch selbst die als lebensnotwendig dargestellte Ehre war für Straftäter

nur durch Gnade zu erlangen. Der Kaiser trat in erfolgreichen Ehrrestitutionsverfahren

folglich als doppelter Kreditgeber auf: Er ›glaubte‹ dem Supplikanten, dass die Ehrre-

stitution besser sei als der Ehrverlust, und restituierte Ehre als Sozialkredit mit der

Hoffnung, der Supplikant werde in Zukunft zeigen, dass er sie verdiene.

So wie Ehrverlust den Status senkte, konnte Gnade ihn erhöhen, wobei sie auch zur

Erhöhung des Gnadengebers beitrug. Gnade zu gewähren, schuf also beiden Ehre, dem

Gewährenden und dem Begnadigten.

Entsprechende Konflikte ließen sich, scheinbar, nurmithilfe von Gnadengewährun-

gen lösen, wobei Suppliken allein noch keine Gnadengewährung garantierten.202 Julian

Pitt-Rivers spricht allgemein von der »uncertainty of grace«.203 Die von Ludwig unter-

suchten Suppliken an den Landesherrn etwa wurden zumeist als Einzelfälle beurteilt.

197 Canetti, Masse, S. 410; vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 221.

198 »Der ist so lange ein Schuldner, wie er etwas erhalten, aber noch nichts zurückgegeben hat – und somit

gehalten, gegenüber seinemWohltäter Dankbarkeit zu zeigen […].«, Bourdieu, Entwurf, S. 221.

199 Vgl. Pitt-Rivers, Postscript, S. 218; S. 223; S. 226; richtete man sich nach dem Gnaden-Verständnis

des römisch-katholischen Kaisers?

200 Vgl. Adloff/Mau, S. 40f.; Bourdieu, Entwurf, S. 335; Mauss, Gabe, S. 81; S. 84.

201 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 47.

202 Vgl. Ludwig, Herz, S. 240; Pitt-Rivers, Postscript, S. 224.

203 Vgl. Pitt-Rivers, Postscript, S. 240.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


646 Wiederherstellbare Ehre

Eine Ausnahme stellten Gnadenbitten nach einfachem Ehebruch und einem Verzeihen

des/r Ehepartners/in dar, bei denen es sogar einen Rechtsanspruch auf Gnade gab (lt.

den Kursächsischen Konstitutionen),204 bei ›Ehebruchsverfahren‹ am RHR war das anders:

Auch sie wurden einzeln beurteilt, ja sollten den ich-bezogenen Begründungen folgend

auch individuell beurteilt werden; Ehrrestitution blieb ein Sonderfall.

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass mehrere (Tugend-)Begriffe zum seman-

tischen Feld der Gnade gehörten (clementia, justitia etc.).205 Die vorgestellten Fälle kön-

nen freilich nur einen kleinen Einblick in die Praxis der Verwendung von Gnadenbe-

griffen bieten – doch zumindest dieser sollte kommentiert werden: Tabelle 6A listet die

genannten Gnaden- bzw. Tugendbegriffe auf, um zeigen zu können, auf welche Funk-

tion(en) des Kaisers sich die Supplikanten bezogen. Regelmäßig war dabei von »be-

gnadigen«, das auch das Aufheben eines deliktsbedingten Ehrverlusts umfasste, und

»Gnaden«, zumeist im Plural, sowie von »Barmherzigkeit« und »Milde« in diversen

Wortformen die Rede. Die kaiserliche Gnade wurde oft in Bezug zur göttlichen Gnade

gesetzt. Nur in den Causae Rodenburger (Unschuldsbehauptung) und Scheu (Injurien-

klage) wurde auch von »Gerechtigkeit«, nur in letzterer von »Justizia« gesprochen sowie

von anderen Herrschertugenden, etwa der »austriaca clementia« bzw. der »österreichi-

schen Sanftmut«, die an Milde erinnern. Bei Scheu wurde jedoch, logischerweise, nicht

um eine »Begnadigung« gebeten.Die Narrationes und v.a. die Unschuldsbehauptungen

beeinflussten also, auf welche Eigenschaften des Reichsoberhaupts man sich bezog. Als

»höchste Justizia«, d.h. als oberster Richter, aber dennoch aus Gnade sollte der Kaiser

Scheus ungerecht verschleppten RKG-Prozess umgehen können und dennoch die pro-

zessualen Ziele des Supplikanten erreichen helfen. Das lateinische und, noch heute, das

englische Pendant der »Justizia«, iustitia und justice, können zugleich als Recht oder Ge-

rechtigkeit übersetzt werden.206 Billigkeit entsprach dabei der Gerechtigkeit und Milde

als Ergänzung des Rechts.207 Die Rede von Recht und Billigkeit bzw. von Recht und

Gnade, Strafe und Wiedergutmachung208 (hier sei nochmals an die Restitutionslehre

erinnert und die Supplikanten, die sich nicht nur als Täter, sondern zugleich als Opfer

darstellten) zielte auf einen humanen Umgang mit Strafen.209

Das Normensystem Ehre konnte demNormensystem Recht entsprechen, aber auch

entgegenstehen und somit auf ›höhere Gerechtigkeit‹ angewiesen sein.210 Der Kaiser

wurde insgesamt als derjenige adressiert, der wie Gott211 als »vrsprung aller […] gerech-

tigkaiten«212, Gerechtigkeit und Gnade walten lassen, aber auch,wie in derWahlkapitu-

lation Kaiser Rudolfs II. festgehalten, für Frieden und Recht sorgen könne.213 Gott sollte

204 Vgl. Ludwig, Herz, S. 246.

205 Vgl. Haug-Moritz/Ullmann, Supplikationspraxis, S. 183ff.; Ullmann, Gnadengesuche, S. 172ff.

206 Vgl. Griesebner/Scheutz/Weigl, Justiz, S. 12.

207 Vgl. Becker, Billigkeit, Sp.587; Griesebner/Scheutz/Weigl, Justiz, S. 13; Höpfel, Gerechtigkeit, S. 45.

208 Vgl. Höpfel, Gerechtigkeit, S. 45.

209 Vgl. Höpfel, Gerechtigkeit, S. 46.

210 Vgl. das Münchener Rechtslexikon, s. v. Recht zu positivem und überpositivem Recht.

211 Vgl. Akt Scheu, fol.426r.

212 Akt Stumpf, fol.(4)r.

213 Vgl. Wahlkapitulation Rudolfs II., S. 77 (Art.1).

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


647

dem Kaiser als Vorbild dienen: Nicht nur die öffentliche Meinung,214 auch Gott und der

Kaiser, der sie im günstigsten Fall beeinflussen bzw. bestimmen konnte, waren dem-

nach »allmächtig«. Andrea Griesebner stellt fest, »daß die Autorität des göttlichen Rechts die

weltliche Gerichtsherrschaft gleichzeitig legitimierte und unterminierte«.215 Gnade und Recht

hatten denselben Ursprung im göttlichen Vorbild des Kaisers und in dessen Funktion

als oberster Richter. Der RHR war als Vertreter des Kaisers somit für beides zuständig,

was seine Doppelfunktion erklärt, wobei er von Supplikanten nur für Begnadigungen

i.w.S. angerufen wurde. Für derartig restitutive Begnadigungen inklusive Ehrverlust,

die auf lokaler Ebene nicht zu erreichen waren, ließ sich an das Reichsoberhaupt sup-

plizieren. Immerhin stellte Sanktionsverzicht bzw. -nachlass ein integrales Element der

frühneuzeitlichen Strafjustiz dar.216 Ferner sei auch auf die, zumindest im geistlichen

Bereich, für das Absolvieren notwendige Jurisdiktionsgewalt hingewiesen, also auf die

Verbindung von Richteramt, Absolutions- und Gnadengewalt.

Nur einmal wurden Gnade und Milde auch in reichshofrätlichen Verfügungen er-

wähnt.217 In anderen Fällen bezog sich der RHR dagegen auf die wohl übergeordnete

kaiserliche Machtvollkommenheit.

b) Kaiserliche Machtvollkommenheit & Schutzfunktion

Ebenso verwiesen die Supplikanten auf die Machtvollkommenheit, die Plenipotenz des

Kaisers,welche der RHR in seinen Verfügungen, namentlich den Ehrrestitutionsurkun-

den, öfter aufgriff218 als die wohl selbstverständliche kaiserliche Gnade.

214 Zur »allmächtigen« öffentlichen Meinung vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 28.

215 Griesebner, Justiz, S. 25.

216 Vgl. Fuchs, Recht, S. 155; in seiner auf dasmoderneGnadenrecht bezogenen Studie gehtDimitri Di-

moulis der Frage nachder »Rechtsnatur derGnadenentscheidung« nach: Eine Begnadigung könne,

ihm zufolge, weder ein Akt sui generis sein (da die moderne Entscheidungsinstanz nicht über den

Staatsgewalten steht), vgl. Dimoulis, Begnadigng, S. 98; S. 100; S. 128; noch ein Akt der legislativen

Funktion (die Begnadigung ist kein Sonderrecht, die Legislative hat auch nicht das Recht, zu be-

gnadigen, zudem findet die Begnadigung außerhalb eines Verfahrens statt und bezieht sich nur

auf die Strafpraxis), vgl. ebd., S. 111ff.; S. 128; noch ein Akt der exekutiven Funktion (wenn auch von

der Exekutive ausgeführt, bleibt die Begnadigung doch ein »Judikativakt«, auch lassen sich poli-

tische und verwaltungstechnische Akte nicht sauber unterscheiden), vgl. ebd., S. 115; S. 125; S. 128;

sondern eben ein von nicht-judikativen Organen ausgeführter »Judikativakt«, vgl. ebd., S. 128: Er

definiert sich nicht durch »materielle Merkmale« wie den Streit zweier Parteien oder eine Rechts-

anwendung im Einzelfall, sondern durch dieWirkung einer gerichtlichen Entscheidung, vgl. ebd.,

S. 135; für die Strafzumessung hat er dieselben Effekte bzw. Rechtskraftwirkungen wie ein richter-

liches Urteil, vgl. ebd., S. 151ff.; es handelt sich »wie bei einem Strafurteil, um eine Einzelfallentschei-

dung, eine Verhängung der dem Unwert der Tat entsprechenden Strafe«, ebd., S. 163; die Gnade nur auf

den Strafvollzug zu beziehen, wäre falsch, denn sie bezieht sich auch auf Rechtsfolgen des Urteils,

die mit diesem nichts zu tun haben, vgl. ebd., S. 171f.; auf die Frühe Neuzeit blickend muss frei-

lich auf die fehlende Gewaltenteilung und die »kaiserliche Machtvollkommenheit« hingewiesen

werden; Dimoulis’ Überlegungen zur judikativen Natur der Begnadigung helfen jedoch, den Zu-

sammenhang beider Funktionen des Kaisers, nämlich jene als gnädiger Herrscher und oberster

Richter, wie auch die Funktionen des RHRs zu verstehen.

217 Vgl. Akt Richter, fol.212r.

218 Vgl. Akt Brenneisen, fol.343r; Akt Stumpf, fol.(23)r.

7 Die Interpretation der Analyseergebnisse: eine praktische Konzeptgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


648 Wiederherstellbare Ehre

Stets, wenn es um arme, bedrängte Untertanen, ihre Einschränkungen und ihre

Exklusion, ihre verhinderte »Nahrung« und ihre Notdurft ging, wurde der Kaiser auch

als Schutzherr der Bedrängten angerufen. Auf Arme bezogen hatte sich Rudolf II. schon

in seiner Wahlkapitulation dazu verpflichtet, diese Funktion wahrzunehmen.219

7.5 Ausblick

In der Frühen Neuzeit, in der Ehre eine so viel größere Bedeutung hatte als heute, be-

stand dennoch oder gerade deshalb die Möglichkeit, verlorene Ehre wiederherzustel-

len. Ehrzuschreibung lässt sich dabei als Entscheidung von Sanktionierungsinstanzen

zur Sozialkreditgewährung begreifen. Diese Erkenntnis schärft nicht nur das bisher

bekannte Bild vom Ehrsystem der frühneuzeitlichen Ständegesellschaft und verbindet

verschiedene Konzeptualisierungen der Ehre in der Forschung, es erlaubt auch, kritisch

auf heutige, je nach politischen Rahmenbedingungen unterschiedlich ausgeprägte An-

sehens- und Sozialkreditsysteme zu blicken. Auf die heutige westliche Welt bezogen ist

dabei natürlich der undemokratische Charakter einer Rufherstellung durch kaiserliche

Gnade festzustellen. Ein Beispiel für die Möglichkeit der Wiederherstellung eines nicht

endgültig verlorenen Sozialkredits ist Ehrrestitution aus kaiserlicher Gnade dennoch.

Was Schuldmilderung und Reintegration betrifft, gelten viele Wertvorstellungen

nach wie vor: egal ob Richter/innen auf Besserungsabsichten oder Vorstrafen blicken

oder man als Täter/in etwas als »b’soffene G’schicht«220 abtut, sei dies nun aufgrund

gleicher Wertvorstellungen, bestimmter überhistorischer Sachlogiken o.a.

Ganz der Konzeptualisierung von routinisierten Praktiken folgend, weisen Ehrre-

stitutionskonzepte gewisse Gemeinsamkeiten auf, es existieren aber auch auf den Ein-

zelfall bezogene Merkmale. Die Konzepte restituierbarer Ehre sagen dabei etwas über

Ehre in der frühneuzeitlichen Ständegesellschaft und über diese Gesellschaft selbst,

über ihren Umgang mit Devianz, Strafen und Straftätern, mit sozialer Integration und

Herrscherbildern aus. Sie passen sich ein in und ergänzen die Ergebnisse der bisheri-

gen Ehr- und Supplikenforschung.

Die Analyse von Ehrrestitutionskonzepten ist, logischerweise, eine semantische.

Dabei muss der Blick auf einzelne Begriffe erweitert, diese müssen in ihrem argumen-

tativen Kontext und ihrem Zusammenspiel betrachtet werden.Mithilfe von Praxisquel-

len lässt sich so, ansatzweise, eine ›praktische Konzeptgeschichte‹ der Ehrrestitution in

der Regierungszeit Kaiser Rudolfs II. schreiben: Ihr geht es, den Quellen entsprechend,

nicht um gelehrte Diskurse und normative Grundlagen, sondern umdie praktische Ver-

wendung von Ehrrestitutionskonzepten durch nicht-adelige Untertanen (Supplikanten

und semi-professionelle Supplikenschreiber) und die RHRäte. Dadurch stößt man auf

mitunter außergewöhnliche Begriffsverwendungen, etwa die des Begriffs »Mandat«

oder der »restitutio in integrum«, welche deren praktische Bedeutungsbreite erkennen

lassen.

219 Vgl. Wahlkapitulation Rudolfs II., S. 77 (Art.1).

220 Vgl. Al-Serori et al., Gschicht.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031 - am 13.02.2026, 20:09:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

