
1.  An Stelle der Methode:  

Eine radikale Hermeneutik 

 
„Es gibt ein Ziel, aber keinen Weg.  

Was wir Weg nennen, ist Zögern.“ 

FRANZ KAFKA, NOTIZHEFTE, 17. SEPTEMBER 1920 

 

„Es ist also klar, dass der Gedanke einer festgelegten Methode 

oder einer feststehenden Theorie der Vernünftigkeit auf einer all-

zu naiven Anschauung vom Menschen und seinen sozialen Ver-

hältnissen beruht. Wer sich dem reichen, von der Geschichte ge-

lieferten Material zuwendet und es nicht darauf abgesehen hat, es 

zu verdünnen, um seine niedrigen Instinkte zu befriedigen, näm-

lich die Sucht nach geistiger Sicherheit in Form von Klarheit, 

Präzision, ,Objektivität‘, ,Wahrheit‘, der wird einsehen, dass es 

nur einen Grundsatz gibt, der sich unter allen Umständen und in 

allen Stadien der menschlichen Entwicklung vertreten lässt. Es 

ist der Grundsatz: Anything goes (Mach, was du willst).“ 

PAUL FEYERABEND, WIDER DEN METHODENZWANG 

 
 
 

Methodos leitet sich aus dem Griechischen ab und bedeutet soviel wie Weg zu 
etwas hin. Genauer gesagt: Der Weg zum Zielpunkt der Erkenntnis. Die entspre-
chende Methode soll den Weg dorthin ebnen. Sie markiert den Weg der Er-
kenntnis. Nur: Beim Geheimnis der Wiederholung ist die Ausgangslage nicht 
nur wesentlich komplexer, sondern insofern verschlungener, als mit der Wieder-
holung Erkenntnisgegenstand und -weg zusammenfallen. Oder etwas vorsichti-
ger formuliert: Zwischen ihnen gibt es eine Grenzverwischung. Die damit ver-
bundene Unschärfe hängt mit der Bewegung der Wiederholung zusammen: Mit 
jenem Sprung in der existenziellen Rille der großen Fragen, der dazu führt, im-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mer wieder dieselbe Platte zu spielen oder – laufen zu lassen. Diesem Spiel sei-
nen Lauf zu lassen, bedeutet, einer Bewegung zu folgen, die nicht linear ist und 
in dieser Nichtlinearität vom griechischen Hauptweg abkommt. Die Nebenwege 
zeichnen sich ab – bzw. schreiben sich ein – indem die Antworten auf die großen 
Fragen im Hin und Her, sprich: in ihrer Diskursivität brüchig werden. Die dabei 
einsetzende Negativität bildet den Stachel, welcher die Fragen zum vollen geis-
tigen Aufleuchten zu bringen vermag. Diese Wirkung entspricht keiner positiven 
Setzung einer direkt vermittelbaren Position, was exakt jene Unschärfe betrifft, 
die Kafka als zögern charakterisiert. Wir umschreiben dieses Zögern als wieder-

holen: Was wir Weg nennen, ist Wiederholen, da es keinen linearen Weg zur 
Beantwortung der entscheidenden Fragen gibt. Die Antwort gerät ins Stocken. 
Die dabei entstehenden Nebenwege bleiben jedoch auf ein Ziel bezogen, auf 
welchen wir uns grabend bewegen. Diese verstehende Bewegung umfasst das in-
terpretierende Lesen jener Texte, die sich selber im Umkreis der Wiederholung 
bewegen, sowie das eigene Schreiben als ein grabendes Einschreibeverfahren 
verstanden. Paul Klees Hauptweg und Nebenwege bildet mithin die Folie für die 
Textur jener Textlichkeit, die wir im Verlauf der Arbeit als eine poetologische 
Philosophie herauszuarbeiten versuchen. Haupt- und Nebenwege lassen sich da-
bei als eine komplex-verschlungene Textur begreifen, deren Fäden zwischen re-
flexiver Dialektik und narrativen Muster gesponnen werden und wie ein Teppich 
gewoben sind. Deshalb sei an dieser Stelle wiederholt: Jeder Teil dieser Arbeit 
nimmt sich ein Narrativ zum Ausgangspunkt, um im Erzählen zu denken. Das 
Erzählen bildet also kein ornamentales Veranschaulichungsmittel begrifflicher 
Gedanken, sondern strukturiert das Denken selbst. In der Verflechtung zwischen 
narrativen und dialektischen Mustern passiert das Denken. Insofern bilden die 
drei Teile dieser Arbeit Denk-Passagen.  

Bilaams Esel bleibt plötzlich auf dem Hauptweg stehen und erzwingt eine 
Unterbrechung. Diese Störung des Handlungsprogramms wirft grundsätzliche 
Fragen auf. Der Aktivismus wird auf diesem Weg zum Stillstand gebracht und 
mit einer Passivität konfrontiert, die das aktive Handeln unterbricht und einen 
Zwischen-Raum als zögerndes Dazwischen schafft, worin sich neue und erneu-
ernde Sinnstrukturen und -schichten einnisten. 

In methodologischer Hinsicht nistet sich das wahlverwandte Verhältnis zwi-
schen Kierkegaard und den jüdischen Denkern in diesem atopischen Dazwischen 
ein und spiegelt sich in einer störrischen Textstrategie bzw. Rhetorizität des Tex-
tes, die sich an der genannten Nichtlinearität negativ entzündet, gar verwundet: 
gewiss stört. Diese Negativität muss als spezifische Dialektik der Mitteilung prä-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 23 

zisiert werden: Da eine objektive oder objektivierende1 Antwort auf die ent-
scheidenden Fragen nicht disponibel ist, muss das statische Wissensdispositiv 
verrückt2 bzw. dynamisiert werden. Diese Verrückung betrifft die direkte Ver-

                                                           

1  Chaim Vogt-Moykopf verweist eindringlich in seiner brillanten Studie auf die Bedeu-

tung eines Ethos im Umgang mit dem Text. Die vermeintlich banale Kategorie Text-

verständnis wird dabei insofern basal, als in der Geste des Verstehens der Text als 

Subjekt behandelt wird, was die Voraussetzung einer echten dialogisch geprägten 

Auseinandersetzung darstellt; dies in Absetzung zur Objektivierung des Textes als de-

gradiertes Textobjekt „Er [der Leser] sucht keinen Diskurs mit dem Text, von gleich 

zu gleich, beim Austausch der Wörter die Schwingungen aufnehmend, die jedes Zei-

chen zum Atmen anhalten, sondern schleicht sich hochmütig um ihn herum, betrachtet 

ihn wie eine Trophäe, ein Monument, ein Grabmal, je nach Perspektive. Dem Text 

Gehör schenken, hieße ihn als Subjekt verstehen, hieße ihn ernst nehmen und ihm sein 

Eigenleben belassen, hieße vor allem, das an ihn Herangetragene nicht mit dem von 

ihm Ausgehenden verwechseln. Autor, Entstehungsgeschichte, Wirkungskreis, theore-

tische Grundlage, die ganze Logistik, mit der die Wissenschaft den Text traktiert, alle 

denkbaren Anstriche, die ihm verpasst werden, sagen nichts über sein Eigenleben. Mit 

diesem Eigenleben kommunizieren, erfordert vor allem den Verzicht von Gewalt. 

Doch schon die Sprache okzidentaler Interpreten ist jedoch nackte Gewalt. Der Text 

soll „be-griffen“, „zer-legt“, „aufge-gliedert“, „unter-teilt“ werden. Er ist Studienob-

jekt, Besitzgegenstand, corpus delicti.“ (Vogt-Moykopf, Buchstabenglut. Jüdisches 

Denken als universelles Konzept in der deutschsprachigen Literatur, 59) Diese 

Grundhaltung dem Text gegenüber formiert sich durch ein entsprechendes Einsam-

meln und Versammeln der Worte im Akt des (Auf)Lesens im Sinne der angeführten 

statarischen Lektüre. 

2  Um die Konturen einer angestrebten Hermeneutik zu akzentuieren, verweise ich im 

Kontext der Verrückung des Objektiven auf Rorty, der diese Verrücktheit als nicht-

normaler Diskurs kennzeichnet. Die Abweichung von der Norm impliziert die Über-

schreitung jener erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, welche die Kommensura-

bilität zum Maßstab rationaler Vorhersehbarkeit und Objektivität setzt, um die Identi-

tät zwischen der Norm und dem normalen Diskurs zu behaupten. Mit einer Herme-

neutik, die sich dem nichtnormalen Diskurs verschreibt, verbindet Rorty das Heraus-

bilden einer neuen philosophischen Kultur, die sich als bildende Philosophie versteht. 

Die entsprechende Kapitelüberschrift liest sich entsprechend programmatisch und für 

uns wegweisend: Philosophie ohne Spiegel. Solch eine Philosophie bildet das nötige 

Korrektiv zur systematischen Philosophie, die im Banne eines sich bespiegelnden 

Geistes steht und die ganze Wahrheit auf ihrem Banner trägt. Die sich dabei heraus-

bildende Philosophie widersetzt sich der Reflexion als widerspiegelndes Denken ver-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mittelbarkeit von Wissen und führt zu Ausdrucksformen der Indirektheit. Inso-
fern operiert Kierkegaard mit Pseudonymen, um durch dichterische Persönlich-
keiten indirekt Spuren zum Verständnis des Personhaften zu legen, indem er 
ihnen Stimmen verleiht. Als Hauptweg kann dabei seine Existenzdialektik gelten, 
die als Stadienlehre das ästhetische, ethische und religiöse Stadium umfasst. Die 
Nebenwege bezeichnen die subjektiven Existenzformen, in denen die spezifi-
schen Muster des Existierens (ver)suchend durchgespielt werden, um der Exis-
tenz nicht nur eine Stimme, sondern eine stimmungsvolle Gestalt zu geben. Inso-
fern ergibt sich eine grundlegende bzw. methodisch motivierte Spannung zwi-
schen Hauptweg und Nebenwegen in Opposition zur zunehmenden Anonymisie-
rung des Menschen und zu einem unpersönlichen Gott, den Nietzsche rund vier-
zig Jahre später in den Fröhlichen Wissenschaften in konsequent kulturkritischer 
Radikalität für tot erklärt. 

Aus judaistischer Perspektive ist die Spannung zwischen Hauptweg und Ne-
benwegen eine äusserst vielfältige. Sie spiegelt sich in unzähligen Bruchstellen 
wider, wo eine vermeintlich lineare Methode zu einer systematisierenden Aus-
bildung einer Theologie führen würde. In der jüdischen Tradition entzieht sich 
Gott diesem Zugriff in fundamentaler Art und Weise, indem die Verwendung 
der Gottesnamen selbst bereits zum Kern religiöser Praxis gehört. Die geheilig-
ten Namen Gottes dürfen nur performativ im Gebet ausgesprochen werden, wo-
bei der wesenhafteste Name Gottes unaussprechbar ist. Die neutrale Wiedergabe 
ausserhalb der religiösen Observanz beschränkt sich auf den Ausdruck Haschem 

Der Name. Insofern ist das Moment des Umschreibens im Sinne des nicht mehr 
Mitteilbaren ein konstitutives Element des Indirekten. Eine weitere entscheiden-
de Folie ist durch das Verhältnis zwischen Halacha, dem Religionsgesetz und 
der Agadah, dem legendenhaft Narrativen und Literarischen gegeben. Das Reli-
gionsgesetz kann dabei als Hauptweg aufgefasst werden, wobei auch dieser wie-
derum nicht linear ist, da dieses einer Auslegung bedarf. Gerade diese grabende 
Auslegung vollzieht sich als Kommentar bzw. als Schichtungen von Kommenta-
ren und Geschichten, um Leerstellen anzufüllen und zu umkreisen, wodurch das 
Denken wachgehalten wird und sich als leidenschaftliches formiert. Religions-

                                                           

standen, um einerseits ganz pragmatisch einfach ein gutes Gespräch zu führen. Und 

andererseits, um uns im eigentlichsten und wortwörtlichsten Sinne des educare zu er-

ziehen bzw. uns spezifisch herauszuführen. Darin liegt so etwas wie unser kategori-

scher Imperativ Rortys angelegt: „Denn der bildende Diskurs soll nichtnormal sein, 

uns durch die Kraft seiner Fremdartigkeit aus unserem alten Selbst herausführen, dazu 

beitragen, dass wir andere Wesen werden.“ (Rorty, Der Spiegel der Natur: Eine Kritik 

der Philosophie, 390) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 25 

historisch hat dieses Denken als rabbinisches Denken ein spezifisches Gepräge 
angenommen, um sich mittels erforschender Methode der Auslegung biblischer 
Texte und in Form kanonisierter Kommentare als מדרש Midrasch zu sedimentie-
ren. Gerade diese grabende Denkform prägt die Nebenwege als midraschartiges 
Denken, welches wir über den Rahmen des Kanons hinaus für ein Denken 
fruchtbar machen wollen, durch welches sich die Philosophie selbst neu zu ver-
stehen beginnt, – indem die Figur des Esels den geläufigen Weg des Diskurses 
zum Stocken bringt und uns durch den Umweg und durch das Abwegige den 
Zugang zu neuen Denkfigurierungen eröffnet. Diese nur verknappt skizzierte of-
fene Spannungsanlage deutet die Umrisse einer Methode an, die ich im Sinne ei-
ner vagen Orientierungshilfe als jüdische Hermeneutik begreife.  

In Anlehnung an das zweite Epitaph von Paul Feyerabend verknüpfe ich die-
se Hermeneutik in einem programmatischen Sinne mit seinem wegweisenden Ti-
tel: Wider den Methodenzwang. Gerade das Widerborstige an der Wiederholung 
lässt sich nicht mittels einer Methode glätten bzw. auf den stromlinienförmigen 
Hauptweg zwingen. Insofern als die Wiederholung eine entgegengesetzte Aus-
richtung besitzt, stellt sie innerhalb der intensiv begangenen Wegmetaphorik ein 
Wider-Fahrnis dar, welches im Kontext einer jüdischen Hermeneutik entschei-
dender Vertiefungen bedarf: Jüdische Hermeneutik als Exegese, Auslegung oder 
Interpretation verstanden, zielt nicht auf das traditionelle Herausziehen einer 
letzten und tiefsten Sinnschicht ab, die im Verstehensprozess objektivierbar 
werden würde. Solch eine ordnungsstiftende Hermeneutik wäre Produkt einer zu 
einseitigen Vernunft, die im Sinne Feyerabends das Leben ausdünnen würde. In-
sofern propagiert er eine wilde bzw. anarchistische Erkenntnistheorie, die durch 
den fast schon sloganhaften Anstrich provokative Werbung für die Freiheit 
macht: Anything goes. Minimal eingreifend würde ich sagen, dass bei der jüdi-
schen Hermeneutik fast alles geht – und dadurch selbst das anarchische Moment 
des Widerfahrenden birgt. Natürlich ändert auch dieses bescheidene Korrektiv 
nichts am Eindruck einer gewissen Willkürlichkeit, die der propagierten anarchi-
schen Freiheit anhaftet. Das anarchische Moment als kreative Freiheit scheint je-
doch auf, wenn wir den מדרש Midrasch als Herzstück jüdischer Hermeneutik ge-
nauer in seine Wortwörtlichkeit vernehmen. Aus der hebräischen Wurzel ד.ר.ש 
leitet sich die verbale Grundform דרש (darasch) ab, welche ein changierendes 
nuanciertes Bedeutungsspektrum aufweist: In den Verben fragen, suchen, erfor-

schen, untersuchen, fordern, graben, aussprechen, lernen und sich kümmern um3 

                                                           

3  In Hinblick auf linguistische Aspekte der hebräischen Sprache beziehe ich mich auf 

die Grundlagenwerke Even Shoshan, das nach dem Begründer Avraham Even-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

versammelt sich ein Dynamik des Verstehens, die sich selbst in ihrer intranspa-
renten Vieldeutigkeit auf keine feste Bedeutung fixieren lässt. Das schillernde 
semantische Wechselspiel dreht sich gar in einer zusätzlich ethischen Volte um 
das zuletzt genannte Verb; dies mit Blick auf die jüdische Liturgie: Im Schir 

Hakawod4 (Lied der Ehre Gottes) findet sich der Ausdruck עם דורשך דרוש (Am 
doreshkha drosh; wende5 Dich dem Volk zu, das Dich sucht). Im Wort spiegelt 
sich gleichzeitig eine verflochtene Beziehung zwischen Mensch und Gott wider, 
die erneut von der Doppelperspektive zwischen aktivem Suchen und passiver 
Empfänglichkeit belebt wird und dem Wort in seinem Sinne eine Wende gibt, es 
wendet6. 

Diese wesentliche Unschärfe, die dem Wort die Stimme verleiht, um es neu 
zu vernehmen7, lässt sich nicht zähmen und richtet sich mithin gegen den Me-

                                                           

Shoshan benannt ist und auf das Gesamtwörterbuch der alt- und neuhebräischen 

Sprache von Elieser Ben Jehuda. 

4  Dieses Lied wird traditionellerweise am Sabbat bei geöffnetem Toraschrein – dem 

Aron Hakodesch – gesungen, bevor die Torarolle für die wöchentliche Lesung her-

ausgenommen wird. In dieser Arbeit bilden liturgische Versatzstücke ebenfalls ein 

wichtiges Element vertiefender Kontextualisierung. Ich beziehe mich dabei auf das 

Gebetsbuch Siddur Schma Kolenu, hier, 376. Bei notwendigen Zusätzen rekurriere ich 

auf das englischsprachige The complete Artscroll Siddur. 

5  Der Zuwendung ist die Sorge als Fürsorge durch die Transzendenz des Anderen ein-

geschrieben. Bevor die Israeliten den Jordan-Fluss überqueren, macht Gott das Volk 

auf seine Fürsorge in Bezug auf das Land Israel aufmerksam:  דורש ךהיארץ אשר ה אל
 Ich beziehe mich des Öfteren auf .(erez asher Hashem elokekha doresch otah) אותה

Samson Raphael Hirsch, der die Stelle mit den Worten „ein Land, welchem Gott, dein 

Gott, fürsorgt“ übersetzt (vgl. Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 180). 
6  Dieses Wenden im Wort als Wortgewandtheit oder als Bewandtnis des Wortes bildet 

auch für Goodman-Thau die Besonderheit jüdischen Denkens im Sinne einer entspre-

chenden Hermeneutik: „Es wird deutlich, dass Fragen der Philosophie und der Philo-

logie unmittelbar miteinander zu verknüpfen sind, wenn die Besonderheit jüdischen 

Denkens im Abendland zum Ausdruck kommen soll. Die erfordert die Entwicklung 

einer jüdischen Hermeneutik, die es einerseits vermeidet, Begriffe aus einem religiö-

sen Bezugssystem in ein anderes zu übertragen, die aber zugleich nicht in die Falle ge-

rät, auf alle religiösen Begriffe als Deutungsmuster zu verzichten.“ (Goodmann-Thau, 

Aufstand der Wasser, 20) 

7  Folgende Erläuterung von Joseph Carlebach zum Wesen des Midrasch eignet sich ein-

führend, um eine wahlverwandte Verbindung zwischen Kierkegaard und dem jüdi-

schen Denken im ästhetischen Bereich der Sprache herzustellen. Leitend ist dabei die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 27 

thodenzwang. Die Selbstauslegung des Wortes verweist auf Nebenwege, die den 
kreativen Interpretationsprozess von (biblischen) Texten in seiner Unabschliess-
barkeit prägen. Die damit verbundene Wildheit bewegt sich unter der Signatur 
des im Anfang. Will heissen: dass in der rabbinischen Auslegungspraxis Texte 
miteinander in Beziehung gesetzt werden, bei welcher auf die historische Datie-
rung keine Rücksicht genommen wird. Die Logik der Zeitordnung gerät dabei 
durcheinander – sprich: Chronos und Logos ticken nicht im Sinne der Chronolo-
gie. Die intertextuellen Bezüge loten assoziative Tiefenstrukturen, Anspielungen 
und Lücken aus, um auf den gesamten biblischen Kanon einen Echoraum zu bil-
den, der aus einem Nullpunkt heraus zu verstehen ist. Der Kommentar als ent-
sprechende Verstehensarbeit kann dabei als narrative Erweiterung8 verstanden 
werden, die schöpferisch und anfangend mit dem Geflecht einer unendlichen 
Textur verwoben ist. 

In Anlehnung an Feyerabends Anything goes hat sich leider auch eine ideo-
logisch anmutende Kritik an der Postmoderne und dem Poststrukturalismus – 
insbesondere der Dekonstruktion entzündet, welche in der vermeintlichen Belie-
bigkeit eine spielende Ironie dahin gehend verdächtigt, referenzielle Identitäten 
der Welt- und Sprachstrukturen zu zersetzen und durch ein unendliches Zeichen-
spiel der Differenzen zu ersetzen. So ist es kaum erstaunlich, dass sich gerade in 
der analytischen Philosophie ein reger Widerstand gegen Jacques Derrida for-
mierte, dessen theoretischen Ansätze und Texte mangelnder systematischer Klar-
heit bezichtigt wurden. Im Verlauf dieser Einleitung sollte indes mehr als deut-

                                                           

Musikalität der Sprache, die in ihrer Mehrstimmigkeit einen gesplitterten mehrfachen 

Sinn als Mehrwert hörbar macht und gleichzeitig einen stimmigen Gesamtzusammen-

hang umkreist: „Jeder musikalische Klang setzt sich aus seinem Grundton und seinen 

Obertönen zusammen. Die letzteren können nur durch fein abgestimmte Stimmgabeln 

dem Ohr hörbar werden. Die Obertöne stehen stets in einem musikalischen Verhältnis 

zum Grundton, bilden die Oktave, Terz, Quarte usw. Je nach der Zusammensetzung 

dieser Obertöne hat der Ton eine andere Klangfarbe. So schwingen mit jedem Satz der 

Bibel dem nicht bewaffneten Ohr unhörbar die Obertöne mit. Bestimmte Stimmungs-

gehalte, Nuancen von Anklängen und Anspielungen mannigfacher Art, sie werden 

durch den Midrasch hörbar gemacht. Jeder greift einen der Obertöne heraus, der not-

wendig im inneren Zusammenhang, im rationalen Verhältnis zur Grundstelle stehen 

muß. Aber erst alle Obertöne zusammen ergeben die Klangfarbe des Bibelsatzes. Es 

sind die siebzig Weisen, in denen das Wort der Offenbarung widertönt.“ (Carlebach, 

Schriften zur Religion und Religionsphilosophie, 462) 

8  Vgl. Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur, Bd. 4, 166. Auch: Encyclopaedia 

Judaica, Volume 14, 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

lich geworden sein, dass es im Soge der Wiederholung so etwas wie eine syste-
matische Unklarheit und Unschärfe gibt, die nicht einer grundlegenden Oberflä-
chenästhetik des unendlich Ironischen entspringt, sondern aus der ernsthaften 
Tiefe des Lebens selbst, oder mindestens aus der ernstzunehmenden Bewegung 
jener Dislokation heraus, welche als einleitende Folie die Wiederholung in the-
matischer Hinsicht strukturierte. Darüber hinaus werde ich erneut auf Derrida 
zurückgreifen, um ihn nun in wegleitender Hinsicht für die vorliegende Arbeit 
fruchtbar zu machen. Dies geschieht im Versuch, Derrida in judaistischer Per-
spektivierung9 narrativ so zu erweitern, dass sich die Tradition des Midraschs zu 
einer radikalen Hermeneutik vorgräbt oder für unsere methodologischen Zwecke 
geeigneter: die Bahn sucht – als Bahnung. 

Inzwischen vom Hauptweg abgekommen, möchte ich einem Nebenweg fol-
gen bzw. Derridas Schlüsseltext Freud und der Schauplatz der Schrift begehen, 
um in methodologischer Hinsicht die suchende Denkbewegung als Schreibbe-
wegung der Wiederholung – als Wiederholungsversuch – zu befragen: Was ist 
Schrift und inwiefern gilt vorliegende Schrift als ein spezifisches Einschreibe-
verfahren der und zur Wiederholung? Die Schrift als Schauplatz verstanden, 
dramatisiert diese, um die entsprechende Spannung in Szene zu setzen. In dieser 
Bühnenbeleuchtung erscheint die Schrift nicht als Dichotomie zwischen Schein 
und Sein, sondern radikaler: als Akt. Die Schrift setzt sich in Szene, indem sie 
sich aktualisiert. Dieser Dramaturgie wollen wir folgen, auch wenn wir uns bei 
dieser Wegmarke in methodischer Hinsicht nicht der Psychoanalyse Freuds ver-
schreiben wollen. Unser Augenmerk oder besser: unsere Hellhörigkeit gilt dem 
Zusammenhang zwischen den leitenden Begriffen der Wiederholung, der Exis-
tenz und der Schrift, um die Bauart zwischen Text und Psyche zu verstehen. – 
Textleben: als chiastische Verwebung zwischen der Lebendigkeit des Textes und 
der Textur des Lebens. Derrida folgt einer präskripturalen Spur Freuds, um vor 
der Schrift die Spur als Theorem gegen jenen Logozentrismus griechischen 
Denkens zu wenden, bei dem die Schrift die Einheit zwischen Vernunft, Erfah-
rung, Wahrnehmung und Gedächtnis verbürgt. Die Schrift repräsentiert dabei 
die Präsenz des psychischen Lebens, welches als rationales aufgefasst wird. 
Denken und Schreiben stehen dabei in einem symmetrischen Abbildverhältnis, 
welches unter der Schirmherrschaft der Transparenz steht: Die Schrift macht die 

                                                           

9  Moshe Idel unternimmt in Alte Welten neue Bilder den bemerkenswerten Versuch, 

Derridas dekonstruktivistische Textauffassungen vom Tod des Autors und der Negati-

on des Textäußeren in den Kontext einer spezifischen Kabbala-Rezeption zu stellen, 

bei der sich Derrida an Scholem orientiert (vgl. Kap. 9, Jacques Derrida und die Kab-

bala). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 29 

Vernunft sichtbar. Derridas Dekonstruktion vollzieht sich an Freuds Bruch mit 
dem Paradigma dieser Transparenz. Dies bedeutet, dass einerseits die Transpa-
renz destruiert wird, um andererseits im Kontext einer noch zu umreissenden In-
transparenz das Denken neu zu konstruieren. Will heissen: Der Bruch geschieht 
als begriffliche Wendung und Verschiebung des Gedächtnisses. Im griechischen 
Verständnis scheint es eine Art direkte Kontaktstelle zwischen Geist und Ge-
dächtnis zu geben, um Denken sichtbar zu machen. Methodisch gesprochen: Auf 
dem Weg des Gedächtnisses kommen wir zum Ziel, dem Denken. Derrida folgt 
Freud bei jener Entgeisterung, bei welcher der Schirm schließt und das Ich im 
inzwischen fast sprichwörtlichen Sinne nicht mehr Herr im eigenen Haus sei. 

Dem Ich, das im Regen steht und im transzendentalen Sinne obdachlos gewor-
den ist, bläst nun ein rauer Wind entgegen. Dies ist jedoch nicht (wie Kritiker 
vorschnell meinen) – als Absage an den Geist zu verstehen, sondern als dessen 
Neuformierung unter anderen Vorzeichen, welches Derrida im einleitenden Epi-
taph als Respiration bezeichnete, um auf die aufbrechende Reise in Richtung des 
prophetischen Wortes zu verweisen. Es hat bloß dem erkenntnistheoretischen 
Subjekt den Atem verschlagen. Atemberaubend war dabei die Unterbrechung 
des Haupt(Weges). Wir wollen indes neuen Atem holen: wiederholen. Auch 
wenn zwischen Freuds Entwurf (1895) und der Notiz über den Wunderblock 

(1925) sich der Begriff des Gedächtnisses wendet und verschiebt, gilt es vorerst, 
sich in einem grundsätzlichen Sinne an die andere Luft zu gewöhnen. Die ent-
sprechenden klimatischen Denkverhältnisse werden wesentlich durch die Begrif-
fe Bahnung und Differenz geprägt. Entscheidend ist dabei die Wendung, dass das 
Gedächtnis selbst aus einem bahnbrechenden Prozess heraus als fundamental in-
transparente und indirekte Spur verstanden werden muss: 

 
Die Bahnung, die vorgezeichnete Bahn öffnet einen Leitungsweg. Das setzt aber eine ge-

wisse Gewalt und einen gewissen Widerstand gegen den Einbruch voraus. Der Weg ist 

unterbrochen, gebrochen, fracta, gebahnt. […] In der Differenz der Bahnungen besteht der 

wirkliche Ursprung des Gedächtnisses und somit des Psychischen. […] Die Spur als Ge-

dächtnis ist keine reine Bahnung, die man sich stets wieder in einer einfachen Präsenz an-

eignen könnte. Sie ist die unfassbare und unsichtbare Differenz zwischen den Bahnun-

gen.10  

 
Was sich hier anbahnt, ist eine sich eingrabende Vorschrift, die der Schrift ihre 
prinzipielle Nachträglichkeit vorschreibt. Dass man die Schrift nur nachtragen 
kann, hängt damit zusammen, dass das Gedächtnis dem Bewusstsein etwas zu-

                                                           

10  Derrida, Freud und der Schauplatz der Schrift, 308. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

trägt, es auf das Gedächtnis schiebt, indem es übergeht. Diese Bewegung des 
Übergangs wird bei Derrida zum Aufschub als Bewegung der Differenz reinter-
pretiert. Die dabei schiebende Kraft ist die Wiederholung, die als „Bahnungs-
vermögen“11 umschrieben wird. Die Wiederholung ist dabei „keine Umschrift, 
weil kein anderswo präsenter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt 
und übertragen werden musste“12. Oder: Die Wiederholung kann insofern als 
Umschrift aufgefasst werden, als sie um eine Lehrstelle und Lücke herum 
schreibt als deren Umschreibung. – Als nachhinkende Paraphrase, nicht Überset-
zung. Sozusagen als nach(zu)tragender Kommentar13. Das Textleben als Schau-
platz der Schrift lässt sich nun als Gewebe jener Bahnen verstehen, deren Bah-
nungsvermögen als „psychische Energie zwischen dem Unbewussten und dem 
Bewussten zirkuliert.“14 Das Zirkulieren deutet vertiefend auf das Motiv der 
Wiederholung als Übergang hin. Gleichzeitig handelt es sich um ein methodolo-
gisches Zirkeln, bei dem sich durch den Gang der Dekonstruktion und Psycho-
analyse die Bahn einer jüdischen Hermeneutik eröffnet, deren Perspektivierung 
ich an folgender Kommentierung Derridas zu Freud entwickeln will: 

 
Genauestens wäre also all das zu untersuchen, was Freud uns über die Kraft der Schrift als 

‚Bahnung‘ in der psychischen Wiederholung dieses ehemals neurologischen Begriffs zu 

denken gibt, was wir hier selbstverständlich nicht tun können: Eröffnung ihres eigenen 

Raums, Aufbruch, ein durch Widerstände hindurch geschlagener Weg, wegbahnender 

(rupta, via rupta) Bruch und Einbruch, gewaltsame Einschreibung einer Form, Nieder-

schrift einer Differenz in eine Natur oder Materie, die als solche nur in ihrem Gegensatz 

zur Schrift gedacht werden können. […] Wir denken hier […] an die wegbahnende Arbeit 

der Spur, die ihren Weg nicht durchläuft, sondern hervorbringt; an die Spur, die vor-reisst, 

an die Spur, die sich selbst ihren Weg bahnt. Die Metapher des gebahnten Weges, die in 

den Beschreibungen Freuds häufig vorkommt, steht stets mit dem Thema der ‚nach-

                                                           

11  Ebd., 309. 

12  Ebd., 323. 

13  Der Kommentar stellt eine Spur in der Bewegung der Wiederholung dar und wird 

mithin konstitutiv sein bei den in dieser Schrift begangenen Nebenwegen, indem das 

hierarchische Verhältnis zwischen dem primären Lauftext und dem sekundären Fuß-

notentext aufgeweicht wird; dies in Anlehnung an Derrida: „Merken wir an, dass 

,Nachtrag‘ in der Ordnung des Briefes ebenfalls einen genauen Sinn besitzt: es handelt 

sich um das Appendix, das Kodizill und das Post-scriptum. Der Text, den man präsent 

nennt, entziffert sich nur am unteren Rand des Blattes, in der Notiz oder im Post-

scriptum.“ (Ebd., 323f.) 

14  Ebd., 324. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 31 

träglichen (bzw. -tragenden) Verspätung‘ und mit der, auf die Vorwärtsbewegung eines 

Maulwurfs, auf das unterirdische Werk eines Eindrucks folgenden Rekonstitution des 

Sinns im Nachhinein in Verbindung. Sie hinterläßt eine wirkende Spur, die nie in ihrer 

Gegenwartsbedeutung, das heißt bewußt, wahrgenommen und erlebt wurde.15 

 
Die Vorwärtsbewegung des Maulwurfs scheint selbst untergründig Bezug zu den 
Ausführungen zum Midrasch zu nehmen. Diese Bewegung macht die Herme-
neutik im eigentlichsten Sinne radikal: Im wurzelhaften Graben16. Die dabei ent-
stehenden Gänge und Durchgänge bringen den Weg erst hervor und erwerben 
dadurch die wesentliche Qualität des Passierens und der Passage. Das Schaffen 
der Spur erschafft den Weg und aus dieser Wirkung heraus gilt es, sich der 
Wirklichkeit anzunähern. Die wirkende Spur ist konstitutiv für die Wirklichkeit 
– und für die Wirklichkeit der Schrift. Oder: Die Schrift wirkt als wirkende Spur 
und schafft Wirklichkeit. Nicht als ontologische Transparenz, sondern als Nie-
derschrift einer Differenz, die zur Schrift in einem Gegensatzverhältnis steht. 
Diese Spannung bedeutet für die vorliegende methodologische Reflexion, dass 

                                                           

15  Ebd., 326f. 

16  Dass es sich dabei um keine eindeutig freigelegte semantische Tiefenordnung handelt, 

sondern eher um eine Um- und Unordnung, deutet die Etymologie des Maulwurfs an: 

Der erste Teil des Kompositums hat erst über mehrere semantische Umschichtungen 

die Bedeutung Maul, Mund erhalten. Das althochdeutsche mūwerf steht in Beziehung 

zu den (alt)englischen Ausdrücken mūha, mūwa, mow und bedeutet Haufe und macht 

den Maulwurf zu einem Haufenwerfer. Mit Bezug auf die wühlend-grabende Bewe-

gung entsteht sozusagen ein Bedeutungshaufen, eine Menge oder ein Gemenge an 

Bedeutungen. Dieser Haufe selbst erfuhr eine weitere Umdeutung zu molt bzw. zum 

mul[t]wurf in der Bedeutung des Erdaufwerfers. (Vgl. den Eintrag ,Maulwurf‘, in Der 

digitale Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Elekt-

ronische Ausgabe der Erstbearbeitung.) Diese Bewegung akzentuiert die ungeordnete 

Dynamik und nähert sich jener Differenz Derridas an, bei der Bedeutungen verscho-

ben werden. Einen Blick auf den zweiten Teil des Kompositums weist auf das Verb 

werfen und sättigt zusätzlich das bindende Bedeutungsspektrum zwischen dem Maul-

wurf und der Differenz: Das nominalisierte mittelhochdeutsche verwerfunge ent-

spricht dem Durcheinanderwerfen. In der Geologie handelt es sich um Verschiebun-

gen von Gesteinsschichten. Darüber hinaus können dramatische Verschiebungen oder 

Umwälzungen gemeint sein. Diese Ausführungen verdeutlichen letztendlich die kon-

stitutive Unschärfe der Vorwärtsbewegung des Maulwurfs bzw. den Gang des mi-

draschartigen Denkens: als versuchende Bewegung der anhäufenden Wiederholung. 

Dieser Unzahl wohnt ein genuin schöpferisches Element inne. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sich ein Element selbst in die Schrift einschreibt, indem es die Schrift durch- und 
unterwandert, sie hintergeht oder neutraler: sie stimmt. Die Stimme bahnt sich in 
der Schrift ihren Weg, dessen wirkende Spur für diese Arbeit leitend ist. Somit 
wären wir wieder am Anfang: Bereschit. Das schöpferische Moment wird selbst 
zur methodischen Spur, die sich der Gegenwartsbedeutung entzieht. Ohne Derri-
da forciert theologisieren zu wollen, wird die judaistische Perspektivierung spur- 
und spürbar, wenn wir uns folgendes Widerfahrnis zwischen Moses und Gott ins 
Gedächtnis rufen, bzw. stimmlich spuren:  

 
Nun – 

habe ich doch Gunst in deinen Augen gefunden, 

gib mir doch zu erkennen 

deinen Weg, 

erkennen will ich dich, 

damit ich eine Gunst in deinen Augen finde: 

sieh, 

dein Volk ja ist dieser Stamm. 

Er aber sprach: Ginge mein Antlitz mit, ruhige ich dich? 

Er sprach zu ihm: 

Geht dein Antlitz nicht mit, 

bring von hier uns nimmer hinauf! 

Woran denn würde erkannt, 

dass ich Gunst in deinen Augen gefunden habe, 

ich und dein Volk? 

nicht einzig, wann du mit uns gehst 

und wir ausgesondert sind, 

ich und dein Volk, 

von allem Volk, das auf dem Antlitz des Bodens ist? 

Er sprach zu Mosche: 

Ich will auch diese Rede, die du redetest, tun, 

denn Gunst in meinen Augen hast du gefunden, 

mit Namen habe ich dich erkannt. 

Er aber sprach: 

Lasse mich doch deine Erscheinung sehen! 

Er sprach: 

Ich selber will vorüberführen 

all meine Güte 

an deinem Antlitz, 

ich will ausrufen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 33 

den Namen 

vor deinem Antlitz: 

daß ich begünstige, wen ich begünstige, 

daß ich mich erbarme, wes ich mich erbarme. 

Er sprach: 

Mein Antlitz kannst du nicht sehen, 

denn nicht sieht mich der Mensch und lebt. 

Er sprach: 

Hier ist Raum 

bei mir, 

du stellst dich auf den Fels, 

es wird geschehn: 

wann meine Erscheinung vorüberfährt, 

setze ich dich in die Kluft des Felsens 

und schirme meine Hand über dich, 

bis ich vorüberfuhr. 

Hebe ich dann meine Hand weg, 

siehst du meinen Rücken, 

aber mein Antlitz wird nicht gesehn.17 

 
Leitmotiv und -begriff dieser Passage bildet das Antlitz Gottes, welches Moses 
ansichtig zu werden wünscht, um den Weg Gottes zu erkennen. Um Gott als 
Zielobjekt des Erkennens intentional zu erfassen, bzw. zu vergegenwärtigen. 
Moses wird jedoch mit der Ausweglosigkeit dieser Seh-Logik konfrontiert, in-
dem es im Sinne Kafkas keinen Weg, sondern nur das Zögern gibt. Die Verzöge-
rung lässt sich nun als jene Verzögerung der Bedeutung verstehen, die sich als 
wirkende Spur konstituiert: indem Gott wortwörtlich passiert (es wird gesche-
hen) und einen Übergang (vorüberfährt) prinzipieller Nachträglichkeit schafft. 
Nur der Rücken zeigt sich in der verrückenden Verschiebung des transparenten 
Gegenwartsinns zu einem hörenden Verstehen: Im Passieren wird die Stimme 
Gottes als das Andere der Schrift – als das Andere schlechthin – vernehmbar. 
Das Nach-Tragen ist ein Auf-Schieben und konstituiert so den entscheidenden 
methodisch-begrifflichen Punkt der Differenz-Bewegung, indem es das Antlitz 
zur hebräischen Bedeutung18 rückt: פנים (Panim). Das Graben in diesem Wort 

                                                           

17  Buber/Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, 248f. 

18  Barbara Honigmann betont die Unfassbarkeit, die dem Gesicht eingeschrieben ist und 

damit verbunden zu einem fundamentalen Verständnis eines intersubjektiven Ethos 

führt: „Im Hebräischen gibt es eine Eigentümlichkeit, das Wort Gesicht betreffend. Es 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

führt uns zur entscheidenden Verbform bzw. zur Bewegung לפנות (lifnot), das 
wenden bedeutet und die tiefe Ethik der Spur impliziert. Der Andere ist das Ge-
sicht, dem ich mich zuwende, ohne es zu begreifen. Es führt kein Weg zum An-
deren, sondern nur eine Spur. Im Kontext von Jeschaja 40,3 gibt es einen bemer-
kenswerten Satz, in dem diese Tiefendimension der Spur sich mit Derridas Bah-
nung verschränkt:  דרך ה פנוקול קורא במדבר'  (Kol koreh bamidbar panu derech 
Hashem). Hirsch übersetzt: Jetzt aber ertönt der Ruf: Hinein in die Wüste! Bahnt 
den Weg Gottes.19 Oder: An Stelle der Methode wird nun ein Weg frei für die 
Bahnungen im Sinne der Schriftspuren. Den Weg hervorbringen ist als dieser 
Wendepunkt echtes Passieren, indem sich Gott ereignet und als Spur den Men-
schen angeht. Dieser Zugang der Betroffenheit schafft Bedeutungsstrukturen, die 
es nicht zu definieren, aber zu umschreiben gilt. 

Dabei wird nicht nur der Weg der Methode geräumt, um eine radikale Her-
meneutik zu bahnen, sondern um gleichzeitig einer deutenden Spur zu folgen, 
die als solche zum Sinnbild der Schrift wird: der Schrift als Spur und der damit 
verbundenen existenziellen Bahnung der Gedächtnisspur, die Freud als psychi-

                                                           

leitet sich dort nicht, wie in den meisten indoeuropäischen Sprachen, von „sehen“, 

sondern vom Verb ‚drehen‘, ,sich wenden‘, ab und kommt nur als Pluraletantum vor, 

als ob es gar kein einzelnes Gesicht geben könnte, sondern immer nur eine Mehrzahl 

von Gesichtern. Diese Eigentümlichkeit der Wortbildung soll vielleicht der Tatsache 

Ausdruck geben, dass ein Gesicht nicht nur sieht, sondern auch gesehen wird, dass 

Gesichter sich einander zuwenden oder voneinander abwenden, in einer ständigen 

Bewegung zwischen Annäherung und Entfernung verbunden sind, in der sie sich ihrer 

Verletzlichkeit und Vergänglichkeit bewusst werden, aber auch ihrer Ebenbildlichkeit 

mit Gott, die sich vielleicht in der Einzigartigkeit jedes der vielen Gesichter aus-

drückt.“ (Honigmann, Das Gesicht wieder finden, 137) In der jüdischen Liturgie tritt 

die Leitmetapher des Gesichts für die Beziehung zwischen Mensch und Gott wieder-

holt auf. So heisst es beim priesterlichen Segen:  ְ ִ וְ  'ך הכְ רֶ בָ י ָ  .�רֶ מְ שְׁ י . �נֶ יחֻ וִ  י�לֶ יו אֵ נָ פָ  'ה ראֵ י

 ִ ָ וְ  ,י�לֶ יו אֵ נָ פָּ  'א השָׂ י .םלוֹשָ  �ם לְ שֵׂ י  Der Ewige segne und behüte dich. Der Ewige lasse dir 

Sein Antlitz leuchten und lasse dir Gnade finden. Der Ewige wende sich dir verzei-

hend zu und gebe dir Frieden. Im Achtzehngebet erscheint die Passage: נו לָ כֻּ  ,ינובִ נו אָכֵ רְ בָּ 

,נולָ  תָּ תַ נָ  י�נֶ ר פָּ אוֹי בְּ כִּ , י�נֶ ר פָּ אוֹד בְּ חָ אֶ כְּ  . Segne, unser Vater, uns alle zusammen mit dem 

Licht Deines Angesichtes; denn im Lichte Deines Angesichtes gabst Du uns […]. Und 

im Psalm 27, den man von Anfang des Monats Elul bis Hoschana Rabba sagt, 

steht:  ,Suchet mein Antlitz! Dein Antlitz  ינִ מֶ מִ  י�נֶ ר פָּ תֵ סְ ל תַ אַ .שקֵ בַ אֲ  'ה י�נֶ פָּ  תאֶ  ,ינָ שו פָּ קְ בַּ 

Ewiger, suche ich. Verbirg dein Antlitz nicht vor mir [...]. (Siddur Schma Kolenu, 22, 

362, 372) 

19  Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 672f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AN STELLE DER METHODE | 35 

sche Wiederholung versteht. Die Schrift als Spur ist selbst ein Ereignis und be-
deutet in ihrem Vorüberfahren das, was den Text bewegt. Insofern wird einer 
Textur Raum gegeben, bei der die Schrift nicht die Vernunft sichtbar, sondern 
die grabende Stimme hörbar macht. Dieses Drama bildet den Schauplatz beweg-
ter Schrift: Als Akt des Schreibens, der sich seiner Rück-Seite verschreibt und 
eine Poetologie ins Zentrum rücken lässt: Die Geste des Schreibens als Schreib-
weise verstanden, bringt ein philosophisches Denken als spezifische Wissens-
form20 hervor. Die eigenartige Verflechtung von Form und Inhalt geschieht da-
bei aus dieser Textbewegung heraus. Ihre Inszenierung im Sinne ihrer Darstel-
lungsform zeigt sich in der Gestalt der Wiederholung: als Poetologie der Wie-
derholung. Die vorliegende Arbeit sucht drei Figuren der Wiederholung auf, um 
entsprechende Konfigurationen in ihren Bahnungen zwischen Kierkegaard und 
jüdischen Denkern freizulegen. Die Wahlverwandtschaft bildet dabei den Be-
weggrund: das Motiv. Insofern wird nun auch die Bedeutung des Untertitels die-
ser Arbeit akzentuiert: Kierkegaard passiert jüdisches Denken meint mehr als 

                                                           

20  In diesen Kontext passt Joseph Vogls Ausdruck einer Poetologie des Wissens. Wis-

sensformen stehen dabei in einem innersten Zusammenhang mit den Darstellungsfor-

men. In Vogls Studie geht es um die Art und Weise der Verknüpfung zwischen litera-

rischen und polit-ökonomischen Texten. Die entsprechende Diskursivität speist sich 

aus einem Zwischen von Literatur und Wissen, im Auslegen einer spezifischen Textur. 

Vogl entwickelt folgende Perspektive in Anlehnung an Deleuze und Foucault, die ich 

im Rahmen meiner Arbeit fruchtbar machen will: „Die Konjunktion von ,Literatur‘ 

und ,Ökonomie‘ verfolgt hier vielmehr den Zweck, das Wissenssubstrat poetischer 

Gattungen und die poetische Durchdringung von Wissensformen aufeinander zu be-

ziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit festzuhalten. Es sei dabei an 

eine Bemerkung erinnert, die Gilles Deleuze einmal mit Blick auf Foucaults Arbeiten 

gemacht hat: „Das Wesentliche besteht nicht in der Überschreitung der Dualität Wis-

senschaft-Poesie […]. Es liegt in der Entdeckung und Vermessung jenes unbekannten 

Landes, in dem eine literarische Fiktion, eine wissenschaftliche Proposition, ein all-

täglicher Satz, ein schizophrener Unsinn usw. gleichermaßen Aussagen sind, wenn-

gleich ohne gemeinsames Maß, ohne jede Reduktion oder diskursive Äquivalenz. Und 

dies ist der Punkt, der von den Logikern, den Formalisten und den Interpreten niemals 

erreicht worden ist. Wissenschaft und Poesie sind gleichermaßen Wissen.“ (Deleuze, 

Foucault, 34.) „Was hier in den Blick genommen werden soll, ist die Konfiguration 

eines Wissens, das weder in den Disziplinen und Wissenschaften aufgehoben ist noch 

bloß lebensweltlichen Charakter besitzt, das vielleicht vorbegrifflich, aber nicht vor-

diskursiv ist, das verstreut und zusammenhängend zugleich erscheint und die diversen 

Textgattungen und Diskurse durchquert.“ (Vogl, Kalkül und Leidenschaft, 14f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ein christlich-jüdischer Dialog. Der Mehrwert lebt von der schöpferischen Bah-
nungen, von den entstehenden Spuren und Schnittstellen; letztendlich von den 
Übergängen, die sich aus der gegenseitigen Färbung des aktiven und passiven 
Moments der Passage ereignen. 

In Anlehnung an Rorty verfolgen wir eine bildende Philosophie, die sich 
durch ihre Schreibweise und der inhärenten Wissensform ausbildet. Als Leitbild 
dient uns erneut Paul Klees Hauptweg und Nebenwege; über das Methodische 
hinausgehend wirkt das Bild wie ein Teppich mit einem Muster, die einander 
durchqueren und dadurch eine verquer-verspielte Textur ausbilden, indem ein 
Wissen die verschiedenen Textgattungen und Diskurse durchquert. Die Kehre 
dieser Quere hat ihr Bewenden in einer Textbewegung, die zwischen Philoso-
phie, Theologie und Literatur Übergänge stiftet und im Sinne von Vogl eine Poe-
tologie des Wissens schafft. Das Passieren21 der Schrift verschreibt sich dabei 
dem Anderen als ein Einschreibeverfahren. Als eine Art von Text-Teppich, den 
wir im Rahmen eines poetologischen Vorspiels knüpfen wollen, um die Bauart 
zwischen Text und Psyche besser zu verstehen. Wir folgen dabei der ausserge-
wöhnlichen Bauweise des Stiftszelts, um von der radikalen Hermeneutik zur bil-
denden Philosophie überzugehen, um ein Denken zu bewohnen, das mit dem 
Bau des ganzen Daseins: als Dasein im Ganzen – zusammenhängt. 

                                                           

21  Im Zusammenhang mit der bereits verwendeten Metaphorik des Reisens und der neu-

en Landschaft bewegt sich auch ein kulturwissenschaftliches Paradigma, das Mieke 

Bal als Travelling Concept versteht (vgl. dazu: Bal, Travelling Concepts in the Huma-

nities). Der Diskurs entsteht im Hin- und Herreisen zwischen unterschiedlichen Dis-

ziplinen und Kulturen. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002 - am 14.02.2026, 12:19:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

