1. An Stelle der Methode:
Eine radikale Hermeneutik

,.Es gibt ein Ziel, aber keinen Weg.
Was wir Weg nennen, ist Zogern.*
FRANZ KAFKA, NOTIZHEFTE, 17. SEPTEMBER 1920

,.Es ist also klar, dass der Gedanke einer festgelegten Methode
oder einer feststehenden Theorie der Verniinftigkeit auf einer all-
zu naiven Anschauung vom Menschen und seinen sozialen Ver-
hiltnissen beruht. Wer sich dem reichen, von der Geschichte ge-
lieferten Material zuwendet und es nicht darauf abgesehen hat, es
zu verdiinnen, um seine niedrigen Instinkte zu befriedigen, ndm-
lich die Sucht nach geistiger Sicherheit in Form von Klarheit,
Prizision, ,Objektivitdt‘, ,Wahrheit‘, der wird einsehen, dass es
nur einen Grundsatz gibt, der sich unter allen Umstidnden und in
allen Stadien der menschlichen Entwicklung vertreten ldsst. Es
ist der Grundsatz: Anything goes (Mach, was du willst).*

PAUL FEYERABEND, WIDER DEN METHODENZWANG

Methodos leitet sich aus dem Griechischen ab und bedeutet soviel wie Weg zu
etwas hin. Genauer gesagt: Der Weg zum Zielpunkt der Erkenntnis. Die entspre-
chende Methode soll den Weg dorthin ebnen. Sie markiert den Weg der Er-
kenntnis. Nur: Beim Geheimnis der Wiederholung ist die Ausgangslage nicht
nur wesentlich komplexer, sondern insofern verschlungener, als mit der Wieder-
holung Erkenntnisgegenstand und -weg zusammenfallen. Oder etwas vorsichti-
ger formuliert: Zwischen ihnen gibt es eine Grenzverwischung. Die damit ver-
bundene Unschirfe hiingt mit der Bewegung der Wiederholung zusammen: Mit
jenem Sprung in der existenziellen Rille der groen Fragen, der dazu fiihrt, im-

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mer wieder dieselbe Platte zu spielen oder — laufen zu lassen. Diesem Spiel sei-
nen Lauf zu lassen, bedeutet, einer Bewegung zu folgen, die nicht linear ist und
in dieser Nichtlinearitit vom griechischen Hauptweg abkommt. Die Nebenwege
zeichnen sich ab — bzw. schreiben sich ein — indem die Antworten auf die grof3en
Fragen im Hin und Her, sprich: in ihrer Diskursivitét briichig werden. Die dabei
einsetzende Negativitit bildet den Stachel, welcher die Fragen zum vollen geis-
tigen Aufleuchten zu bringen vermag. Diese Wirkung entspricht keiner positiven
Setzung einer direkt vermittelbaren Position, was exakt jene Unschirfe betrifft,
die Kafka als zogern charakterisiert. Wir umschreiben dieses Zogern als wieder-
holen: Was wir Weg nennen, ist Wiederholen, da es keinen linearen Weg zur
Beantwortung der entscheidenden Fragen gibt. Die Antwort gerit ins Stocken.
Die dabei entstehenden Nebenwege bleiben jedoch auf ein Ziel bezogen, auf
welchen wir uns grabend bewegen. Diese verstehende Bewegung umfasst das in-
terpretierende Lesen jener Texte, die sich selber im Umkreis der Wiederholung
bewegen, sowie das eigene Schreiben als ein grabendes Einschreibeverfahren
verstanden. Paul Klees Hauptweg und Nebenwege bildet mithin die Folie fiir die
Textur jener Textlichkeit, die wir im Verlauf der Arbeit als eine poetologische
Philosophie herauszuarbeiten versuchen. Haupt- und Nebenwege lassen sich da-
bei als eine komplex-verschlungene Textur begreifen, deren Fiden zwischen re-
flexiver Dialektik und narrativen Muster gesponnen werden und wie ein Teppich
gewoben sind. Deshalb sei an dieser Stelle wiederholt: Jeder Teil dieser Arbeit
nimmt sich ein Narrativ zum Ausgangspunkt, um im Erzihlen zu denken. Das
Erzihlen bildet also kein ornamentales Veranschaulichungsmittel begrifflicher
Gedanken, sondern strukturiert das Denken selbst. In der Verflechtung zwischen
narrativen und dialektischen Mustern passiert das Denken. Insofern bilden die
drei Teile dieser Arbeit Denk-Passagen.

Bilaams Esel bleibt plotzlich auf dem Hauptweg stehen und erzwingt eine
Unterbrechung. Diese Stérung des Handlungsprogramms wirft grundsitzliche
Fragen auf. Der Aktivismus wird auf diesem Weg zum Stillstand gebracht und
mit einer Passivitit konfrontiert, die das aktive Handeln unterbricht und einen
Zwischen-Raum als zogerndes Dazwischen schafft, worin sich neue und erneu-
ernde Sinnstrukturen und -schichten einnisten.

In methodologischer Hinsicht nistet sich das wahlverwandte Verhiltnis zwi-
schen Kierkegaard und den jiidischen Denkern in diesem atopischen Dazwischen
ein und spiegelt sich in einer storrischen Textstrategie bzw. Rhetorizitédt des Tex-
tes, die sich an der genannten Nichtlinearitit negativ entziindet, gar verwundet:
gewiss stort. Diese Negativitit muss als spezifische Dialektik der Mitteilung pri-

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 23

zisiert werden: Da eine objektive oder objektivierendel Antwort auf die ent-
scheidenden Fragen nicht disponibel ist, muss das statische Wissensdispositiv
verriickt” bzw. dynamisiert werden. Diese Verriickung betrifft die direkte Ver-

1 Chaim Vogt-Moykopf verweist eindringlich in seiner brillanten Studie auf die Bedeu-
tung eines Ethos im Umgang mit dem Text. Die vermeintlich banale Kategorie Text-
verstindnis wird dabei insofern basal, als in der Geste des Verstehens der Text als
Subjekt behandelt wird, was die Voraussetzung einer echten dialogisch geprigten
Auseinandersetzung darstellt; dies in Absetzung zur Objektivierung des Textes als de-
gradiertes Textobjekt ,,Er [der Leser] sucht keinen Diskurs mit dem Text, von gleich
zu gleich, beim Austausch der Worter die Schwingungen aufnehmend, die jedes Zei-
chen zum Atmen anhalten, sondern schleicht sich hochmiitig um ihn herum, betrachtet
ihn wie eine Trophide, ein Monument, ein Grabmal, je nach Perspektive. Dem Text
Gehor schenken, hiee ihn als Subjekt verstehen, hiele ihn ernst nehmen und ihm sein
Eigenleben belassen, hiefe vor allem, das an ihn Herangetragene nicht mit dem von
ihm Ausgehenden verwechseln. Autor, Entstehungsgeschichte, Wirkungskreis, theore-
tische Grundlage, die ganze Logistik, mit der die Wissenschaft den Text traktiert, alle
denkbaren Anstriche, die ihm verpasst werden, sagen nichts iiber sein Eigenleben. Mit
diesem Eigenleben kommunizieren, erfordert vor allem den Verzicht von Gewalt.
Doch schon die Sprache okzidentaler Interpreten ist jedoch nackte Gewalt. Der Text
soll ,,be-griffen”, ,,zer-legt”, ,,aufge-gliedert”, ,,unter-teilt“ werden. Er ist Studienob-
jekt, Besitzgegenstand, corpus delicti.” (Vogt-Moykopf, Buchstabenglut. Jiidisches
Denken als universelles Konzept in der deutschsprachigen Literatur, 59) Diese
Grundhaltung dem Text gegeniiber formiert sich durch ein entsprechendes Einsam-
meln und Versammeln der Worte im Akt des (Auf)Lesens im Sinne der angefiihrten
statarischen Lektiire.

2 Um die Konturen einer angestrebten Hermeneutik zu akzentuieren, verweise ich im
Kontext der Verriickung des Objektiven auf Rorty, der diese Verriicktheit als nicht-
normaler Diskurs kennzeichnet. Die Abweichung von der Norm impliziert die Uber-
schreitung jener erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, welche die Kommensura-
bilitdt zum MaBstab rationaler Vorhersehbarkeit und Objektivitit setzt, um die Identi-
tdt zwischen der Norm und dem normalen Diskurs zu behaupten. Mit einer Herme-
neutik, die sich dem nichtnormalen Diskurs verschreibt, verbindet Rorty das Heraus-
bilden einer neuen philosophischen Kultur, die sich als bildende Philosophie versteht.
Die entsprechende Kapiteliiberschrift liest sich entsprechend programmatisch und fiir
uns wegweisend: Philosophie ohne Spiegel. Solch eine Philosophie bildet das notige
Korrektiv zur systematischen Philosophie, die im Banne eines sich bespiegelnden
Geistes steht und die ganze Wahrheit auf ihrem Banner tréigt. Die sich dabei heraus-

bildende Philosophie widersetzt sich der Reflexion als widerspiegelndes Denken ver-

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mittelbarkeit von Wissen und fiihrt zu Ausdrucksformen der Indirektheit. Inso-
fern operiert Kierkegaard mit Pseudonymen, um durch dichterische Personlich-
keiten indirekt Spuren zum Verstindnis des Personhaften zu legen, indem er
ihnen Stimmen verleiht. Als Hauptweg kann dabei seine Existenzdialektik gelten,
die als Stadienlehre das #sthetische, ethische und religiose Stadium umfasst. Die
Nebenwege bezeichnen die subjektiven Existenzformen, in denen die spezifi-
schen Muster des Existierens (ver)suchend durchgespielt werden, um der Exis-
tenz nicht nur eine Stimme, sondern eine stimmungsvolle Gestalt zu geben. Inso-
fern ergibt sich eine grundlegende bzw. methodisch motivierte Spannung zwi-
schen Hauptweg und Nebenwegen in Opposition zur zunehmenden Anonymisie-
rung des Menschen und zu einem unpersonlichen Gott, den Nietzsche rund vier-
zig Jahre spiter in den Frohlichen Wissenschaften in konsequent kulturkritischer
Radikalitit fiir tot erklart.

Aus judaistischer Perspektive ist die Spannung zwischen Hauptweg und Ne-
benwegen eine dusserst vielfiltige. Sie spiegelt sich in unzédhligen Bruchstellen
wider, wo eine vermeintlich lineare Methode zu einer systematisierenden Aus-
bildung einer Theologie fithren wiirde. In der jiidischen Tradition entzieht sich
Gott diesem Zugriff in fundamentaler Art und Weise, indem die Verwendung
der Gottesnamen selbst bereits zum Kern religioser Praxis gehort. Die geheilig-
ten Namen Gottes diirfen nur performativ im Gebet ausgesprochen werden, wo-
bei der wesenhafteste Name Gottes unaussprechbar ist. Die neutrale Wiedergabe
ausserhalb der religiosen Observanz beschrinkt sich auf den Ausdruck Haschem
Der Name. Insofern ist das Moment des Umschreibens im Sinne des nicht mehr
Mitteilbaren ein konstitutives Element des Indirekten. Eine weitere entscheiden-
de Folie ist durch das Verhiltnis zwischen Halacha, dem Religionsgesetz und
der Agadah, dem legendenhaft Narrativen und Literarischen gegeben. Das Reli-
gionsgesetz kann dabei als Hauptweg aufgefasst werden, wobei auch dieser wie-
derum nicht linear ist, da dieses einer Auslegung bedarf. Gerade diese grabende
Auslegung vollzieht sich als Kommentar bzw. als Schichtungen von Kommenta-
ren und Geschichten, um Leerstellen anzufiillen und zu umkreisen, wodurch das
Denken wachgehalten wird und sich als leidenschaftliches formiert. Religions-

standen, um einerseits ganz pragmatisch einfach ein gutes Gesprich zu fiihren. Und
andererseits, um uns im eigentlichsten und wortwértlichsten Sinne des educare zu er-
ziehen bzw. uns spezifisch herauszufiihren. Darin liegt so etwas wie unser kategori-
scher Imperativ Rortys angelegt: ,,Denn der bildende Diskurs soll nichtnormal sein,
uns durch die Kraft seiner Fremdartigkeit aus unserem alten Selbst herausfiihren, dazu
beitragen, dass wir andere Wesen werden.” (Rorty, Der Spiegel der Natur: Eine Kritik
der Philosophie, 390)

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 25

historisch hat dieses Denken als rabbinisches Denken ein spezifisches Geprige
angenommen, um sich mittels erforschender Methode der Auslegung biblischer
Texte und in Form kanonisierter Kommentare als w27 Midrasch zu sedimentie-
ren. Gerade diese grabende Denkform prigt die Nebenwege als midraschartiges
Denken, welches wir iiber den Rahmen des Kanons hinaus fiir ein Denken
fruchtbar machen wollen, durch welches sich die Philosophie selbst neu zu ver-
stehen beginnt, — indem die Figur des Esels den geldufigen Weg des Diskurses
zum Stocken bringt und uns durch den Umweg und durch das Abwegige den
Zugang zu neuen Denkfigurierungen erdffnet. Diese nur verknappt skizzierte of-
fene Spannungsanlage deutet die Umrisse einer Methode an, die ich im Sinne ei-
ner vagen Orientierungshilfe als jiidische Hermeneutik begreife.

In Anlehnung an das zweite Epitaph von Paul Feyerabend verkniipfe ich die-
se Hermeneutik in einem programmatischen Sinne mit seinem wegweisenden Ti-
tel: Wider den Methodenzwang. Gerade das Widerborstige an der Wiederholung
lasst sich nicht mittels einer Methode glitten bzw. auf den stromlinienformigen
Hauptweg zwingen. Insofern als die Wiederholung eine entgegengesetzte Aus-
richtung besitzt, stellt sie innerhalb der intensiv begangenen Wegmetaphorik ein
Wider-Fahrnis dar, welches im Kontext einer jiidischen Hermeneutik entschei-
dender Vertiefungen bedarf: Jiiddische Hermeneutik als Exegese, Auslegung oder
Interpretation verstanden, zielt nicht auf das traditionelle Herausziehen einer
letzten und tiefsten Sinnschicht ab, die im Verstehensprozess objektivierbar
werden wiirde. Solch eine ordnungsstiftende Hermeneutik wire Produkt einer zu
einseitigen Vernunft, die im Sinne Feyerabends das Leben ausdiinnen wiirde. In-
sofern propagiert er eine wilde bzw. anarchistische Erkenntnistheorie, die durch
den fast schon sloganhaften Anstrich provokative Werbung fiir die Freiheit
macht: Anything goes. Minimal eingreifend wiirde ich sagen, dass bei der jiidi-
schen Hermeneutik fast alles geht — und dadurch selbst das anarchische Moment
des Widerfahrenden birgt. Natiirlich dndert auch dieses bescheidene Korrektiv
nichts am Eindruck einer gewissen Willkiirlichkeit, die der propagierten anarchi-
schen Freiheit anhaftet. Das anarchische Moment als kreative Freiheit scheint je-
doch auf, wenn wir den w171 Midrasch als Herzstiick jiidischer Hermeneutik ge-
nauer in seine Wortwdortlichkeit vernehmen. Aus der hebrdischen Wurzel v.1.7
leitet sich die verbale Grundform w17 (darasch) ab, welche ein changierendes
nuanciertes Bedeutungsspektrum aufweist: In den Verben fragen, suchen, erfor-

. .. 3
schen, untersuchen, fordern, graben, aussprechen, lernen und sich kiimmern um

3 In Hinblick auf linguistische Aspekte der hebrdischen Sprache beziehe ich mich auf

die Grundlagenwerke Even Shoshan, das nach dem Begriinder Avraham Even-

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

versammelt sich ein Dynamik des Verstehens, die sich selbst in ihrer intranspa-
renten Vieldeutigkeit auf keine feste Bedeutung fixieren lidsst. Das schillernde
semantische Wechselspiel dreht sich gar in einer zusétzlich ethischen Volte um
das zuletzt genannte Verb; dies mit Blick auf die jiidische Liturgie: Im Schir
Hakawod' (Lied der Ehre Gottes) findet sich der Ausdruck w117 qw™M7 2¥ (Am
doreshkha drosh; wende® Dich dem Volk zu, das Dich sucht). Im Wort spiegelt
sich gleichzeitig eine verflochtene Beziehung zwischen Mensch und Gott wider,
die erneut von der Doppelperspektive zwischen aktivem Suchen und passiver
Empfinglichkeit belebt wird und dem Wort in seinem Sinne eine Wende gibt, es
wendet’.

Diese wesentliche Unschirfe, die dem Wort die Stimme verleiht, um es neu
zu vernehmen’, lisst sich nicht zihmen und richtet sich mithin gegen den Me-

Shoshan benannt ist und auf das Gesamtworterbuch der alt- und neuhebrdischen
Sprache von Elieser Ben Jehuda.

4 Dieses Lied wird traditionellerweise am Sabbat bei geoffnetem Toraschrein — dem
Aron Hakodesch — gesungen, bevor die Torarolle fiir die wochentliche Lesung her-
ausgenommen wird. In dieser Arbeit bilden liturgische Versatzstiicke ebenfalls ein
wichtiges Element vertiefender Kontextualisierung. Ich beziehe mich dabei auf das
Gebetsbuch Siddur Schma Kolenu, hier, 376. Bei notwendigen Zusitzen rekurriere ich
auf das englischsprachige The complete Artscroll Siddur.

5 Der Zuwendung ist die Sorge als Fiirsorge durch die Transzendenz des Anderen ein-
geschrieben. Bevor die Israeliten den Jordan-Fluss iiberqueren, macht Gott das Volk
auf seine Fiirsorge in Bezug auf das Land Israel aufmerksam: 277 7R 7 WK 7R
nMX (erez asher Hashem elokekha doresch otah). Ich beziehe mich des Ofteren auf
Samson Raphael Hirsch, der die Stelle mit den Worten ,,ein Land, welchem Gott, dein
Gott, fiirsorgt* tibersetzt (vgl. Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora. Dewarim, 180).

6 Dieses Wenden im Wort als Wortgewandtheit oder als Bewandtnis des Wortes bildet
auch fiir Goodman-Thau die Besonderheit jlidischen Denkens im Sinne einer entspre-
chenden Hermeneutik: ,,Es wird deutlich, dass Fragen der Philosophie und der Philo-
logie unmittelbar miteinander zu verkniipfen sind, wenn die Besonderheit jiidischen
Denkens im Abendland zum Ausdruck kommen soll. Die erfordert die Entwicklung
einer jiidischen Hermeneutik, die es einerseits vermeidet, Begriffe aus einem religio-
sen Bezugssystem in ein anderes zu iibertragen, die aber zugleich nicht in die Falle ge-
rit, auf alle religiosen Begriffe als Deutungsmuster zu verzichten. (Goodmann-Thau,
Aufstand der Wasser, 20)

7 Folgende Erlduterung von Joseph Carlebach zum Wesen des Midrasch eignet sich ein-
filhrend, um eine wahlverwandte Verbindung zwischen Kierkegaard und dem jiidi-

schen Denken im dsthetischen Bereich der Sprache herzustellen. Leitend ist dabei die

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 27

thodenzwang. Die Selbstauslegung des Wortes verweist auf Nebenwege, die den
kreativen Interpretationsprozess von (biblischen) Texten in seiner Unabschliess-
barkeit prigen. Die damit verbundene Wildheit bewegt sich unter der Signatur
des im Anfang. Will heissen: dass in der rabbinischen Auslegungspraxis Texte
miteinander in Beziehung gesetzt werden, bei welcher auf die historische Datie-
rung keine Riicksicht genommen wird. Die Logik der Zeitordnung gerit dabei
durcheinander — sprich: Chronos und Logos ticken nicht im Sinne der Chronolo-
gie. Die intertextuellen Beziige loten assoziative Tiefenstrukturen, Anspielungen
und Liicken aus, um auf den gesamten biblischen Kanon einen Echoraum zu bil-
den, der aus einem Nullpunkt heraus zu verstehen ist. Der Kommentar als ent-
sprechende Verstehensarbeit kann dabei als narrative Erweiterung® verstanden
werden, die schopferisch und anfangend mit dem Geflecht einer unendlichen
Textur verwoben ist.

In Anlehnung an Feyerabends Anything goes hat sich leider auch eine ideo-
logisch anmutende Kritik an der Postmoderne und dem Poststrukturalismus —
insbesondere der Dekonstruktion entziindet, welche in der vermeintlichen Belie-
bigkeit eine spielende Ironie dahin gehend verdichtigt, referenzielle Identititen
der Welt- und Sprachstrukturen zu zersetzen und durch ein unendliches Zeichen-
spiel der Differenzen zu ersetzen. So ist es kaum erstaunlich, dass sich gerade in
der analytischen Philosophie ein reger Widerstand gegen Jacques Derrida for-
mierte, dessen theoretischen Ansitze und Texte mangelnder systematischer Klar-
heit bezichtigt wurden. Im Verlauf dieser Einleitung sollte indes mehr als deut-

Musikalitdt der Sprache, die in ihrer Mehrstimmigkeit einen gesplitterten mehrfachen
Sinn als Mehrwert horbar macht und gleichzeitig einen stimmigen Gesamtzusammen-
hang umkreist: ,,Jeder musikalische Klang setzt sich aus seinem Grundton und seinen
Obertdnen zusammen. Die letzteren konnen nur durch fein abgestimmte Stimmgabeln
dem Ohr horbar werden. Die Obertone stehen stets in einem musikalischen Verhiltnis
zum Grundton, bilden die Oktave, Terz, Quarte usw. Je nach der Zusammensetzung
dieser Obertone hat der Ton eine andere Klangfarbe. So schwingen mit jedem Satz der
Bibel dem nicht bewaffneten Ohr unhorbar die Obertone mit. Bestimmte Stimmungs-
gehalte, Nuancen von Anklidngen und Anspielungen mannigfacher Art, sie werden
durch den Midrasch horbar gemacht. Jeder greift einen der Obertdne heraus, der not-
wendig im inneren Zusammenhang, im rationalen Verhiltnis zur Grundstelle stehen
muB. Aber erst alle Obertone zusammen ergeben die Klangfarbe des Bibelsatzes. Es
sind die siebzig Weisen, in denen das Wort der Offenbarung widertont.” (Carlebach,
Schriften zur Religion und Religionsphilosophie, 462)

8 Vgl. Enzyklopddie jiidischer Geschichte und Kultur, Bd. 4, 166. Auch: Encyclopaedia
Judaica, Volume 14, 183.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

lich geworden sein, dass es im Soge der Wiederholung so etwas wie eine syste-
matische Unklarheit und Unschirfe gibt, die nicht einer grundlegenden Oberfla-
chenésthetik des unendlich Ironischen entspringt, sondern aus der ernsthaften
Tiefe des Lebens selbst, oder mindestens aus der ernstzunehmenden Bewegung
jener Dislokation heraus, welche als einleitende Folie die Wiederholung in the-
matischer Hinsicht strukturierte. Dariiber hinaus werde ich erneut auf Derrida
zuriickgreifen, um ihn nun in wegleitender Hinsicht fiir die vorliegende Arbeit
fruchtbar zu machen. Dies geschieht im Versuch, Derrida in judaistischer Per-
spektivierung9 narrativ so zu erweitern, dass sich die Tradition des Midraschs zu
einer radikalen Hermeneutik vorgrébt oder fiir unsere methodologischen Zwecke
geeigneter: die Bahn sucht — als Bahnung.

Inzwischen vom Hauptweg abgekommen, mochte ich einem Nebenweg fol-
gen bzw. Derridas Schliisseltext Freud und der Schauplatz der Schrift begehen,
um in methodologischer Hinsicht die suchende Denkbewegung als Schreibbe-
wegung der Wiederholung — als Wiederholungsversuch — zu befragen: Was ist
Schrift und inwiefern gilt vorliegende Schrift als ein spezifisches Einschreibe-
verfahren der und zur Wiederholung? Die Schrift als Schauplatz verstanden,
dramatisiert diese, um die entsprechende Spannung in Szene zu setzen. In dieser
Biihnenbeleuchtung erscheint die Schrift nicht als Dichotomie zwischen Schein
und Sein, sondern radikaler: als Akt. Die Schrift setzt sich in Szene, indem sie
sich aktualisiert. Dieser Dramaturgie wollen wir folgen, auch wenn wir uns bei
dieser Wegmarke in methodischer Hinsicht nicht der Psychoanalyse Freuds ver-
schreiben wollen. Unser Augenmerk oder besser: unsere Hellhorigkeit gilt dem
Zusammenhang zwischen den leitenden Begriffen der Wiederholung, der Exis-
tenz und der Schrift, um die Bauart zwischen Text und Psyche zu verstehen. —
Textleben: als chiastische Verwebung zwischen der Lebendigkeit des Textes und
der Textur des Lebens. Derrida folgt einer priskripturalen Spur Freuds, um vor
der Schrift die Spur als Theorem gegen jenen Logozentrismus griechischen
Denkens zu wenden, bei dem die Schrift die Einheit zwischen Vernunft, Erfah-
rung, Wahrnehmung und Gedichtnis verbiirgt. Die Schrift reprdsentiert dabei
die Prdsenz des psychischen Lebens, welches als rationales aufgefasst wird.
Denken und Schreiben stehen dabei in einem symmetrischen Abbildverhiltnis,
welches unter der Schirmherrschaft der Transparenz steht: Die Schrift macht die

9 Moshe Idel unternimmt in Alte Welten neue Bilder den bemerkenswerten Versuch,
Derridas dekonstruktivistische Textauffassungen vom Tod des Autors und der Negati-
on des TextduBeren in den Kontext einer spezifischen Kabbala-Rezeption zu stellen,
bei der sich Derrida an Scholem orientiert (vgl. Kap. 9, Jacques Derrida und die Kab-
bala).

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 29

Vernunft sichtbar. Derridas Dekonstruktion vollzieht sich an Freuds Bruch mit
dem Paradigma dieser Transparenz. Dies bedeutet, dass einerseits die Transpa-
renz destruiert wird, um andererseits im Kontext einer noch zu umreissenden In-
transparenz das Denken neu zu konstruieren. Will heissen: Der Bruch geschieht
als begriffliche Wendung und Verschiebung des Geddchinisses. Im griechischen
Verstindnis scheint es eine Art direkte Kontaktstelle zwischen Geist und Ge-
didchtnis zu geben, um Denken sichtbar zu machen. Methodisch gesprochen: Auf
dem Weg des Gedéchtnisses kommen wir zum Ziel, dem Denken. Derrida folgt
Freud bei jener Entgeisterung, bei welcher der Schirm schliefit und das Ich im
inzwischen fast sprichwortlichen Sinne nicht mehr Herr im eigenen Haus sei.
Dem Ich, das im Regen steht und im transzendentalen Sinne obdachlos gewor-
den ist, blast nun ein rauer Wind entgegen. Dies ist jedoch nicht (wie Kritiker
vorschnell meinen) — als Absage an den Geist zu verstehen, sondern als dessen
Neuformierung unter anderen Vorzeichen, welches Derrida im einleitenden Epi-
taph als Respiration bezeichnete, um auf die aufbrechende Reise in Richtung des
prophetischen Wortes zu verweisen. Es hat blo dem erkenntnistheoretischen
Subjekt den Atem verschlagen. Atemberaubend war dabei die Unterbrechung
des Haupt(Weges). Wir wollen indes neuen Atem holen: wiederholen. Auch
wenn zwischen Freuds Entwurf (1895) und der Notiz iiber den Wunderblock
(1925) sich der Begriff des Gedichtnisses wendet und verschiebt, gilt es vorerst,
sich in einem grundsitzlichen Sinne an die andere Luft zu gewohnen. Die ent-
sprechenden klimatischen Denkverhiltnisse werden wesentlich durch die Begrif-
fe Bahnung und Differenz geprigt. Entscheidend ist dabei die Wendung, dass das
Gedéchtnis selbst aus einem bahnbrechenden Prozess heraus als fundamental in-
transparente und indirekte Spur verstanden werden muss:

Die Bahnung, die vorgezeichnete Bahn 6ffnet einen Leitungsweg. Das setzt aber eine ge-
wisse Gewalt und einen gewissen Widerstand gegen den Einbruch voraus. Der Weg ist
unterbrochen, gebrochen, fracta, gebahnt. [...] In der Differenz der Bahnungen besteht der
wirkliche Ursprung des Gedéchtnisses und somit des Psychischen. [...] Die Spur als Ge-
déchtnis ist keine reine Bahnung, die man sich stets wieder in einer einfachen Priasenz an-
eignen konnte. Sie ist die unfassbare und unsichtbare Differenz zwischen den Bahnun-

10
gen.

Was sich hier anbahnt, ist eine sich eingrabende Vorschrift, die der Schrift ihre
prinzipielle Nachtriglichkeit vorschreibt. Dass man die Schrift nur nachtragen
kann, héngt damit zusammen, dass das Gedichtnis dem Bewusstsein etwas zu-

10 Derrida, Freud und der Schauplatz der Schrift, 308.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

trigt, es auf das Gedichtnis schiebt, indem es iibergeht. Diese Bewegung des
Ubergangs wird bei Derrida zum Aufschub als Bewegung der Differenz reinter-
pretiert. Die dabei schiebende Kraft ist die Wiederholung, die als ,,Bahnungs-

«ll

vermogen umschrieben wird. Die Wiederholung ist dabei ,keine Umschrift,

weil kein anderswo prdsenter Text in der Gestalt des Unbewussten umgesetzt

. 12
und iibertragen werden musste*

. Oder: Die Wiederholung kann insofern als
Umschrift aufgefasst werden, als sie um eine Lehrstelle und Liicke herum
schreibt als deren Umschreibung. — Als nachhinkende Paraphrase, nicht Uberset-
zung. Sozusagen als nach(zu)tragender Kommentar'. Das Textleben als Schau-
platz der Schrift lasst sich nun als Gewebe jener Bahnen verstehen, deren Bah-
nungsvermogen als ,,psychische Energie zwischen dem Unbewussten und dem
Bewussten zirkuliert.“'* Das Zirkulieren deutet vertiefend auf das Motiv der
Wiederholung als Ubergang hin. Gleichzeitig handelt es sich um ein methodolo-
gisches Zirkeln, bei dem sich durch den Gang der Dekonstruktion und Psycho-
analyse die Bahn einer jiidischen Hermeneutik erdffnet, deren Perspektivierung
ich an folgender Kommentierung Derridas zu Freud entwickeln will:

Genauestens wire also all das zu untersuchen, was Freud uns iiber die Kraft der Schrift als
,Bahnung® in der psychischen Wiederholung dieses ehemals neurologischen Begriffs zu
denken gibt, was wir hier selbstverstidndlich nicht tun konnen: Eroffnung ihres eigenen
Raums, Aufbruch, ein durch Widerstinde hindurch geschlagener Weg, wegbahnender
(rupta, via rupta) Bruch und Einbruch, gewaltsame Einschreibung einer Form, Nieder-
schrift einer Differenz in eine Natur oder Materie, die als solche nur in ihrem Gegensatz
zur Schrift gedacht werden konnen. [...] Wir denken hier [...] an die wegbahnende Arbeit
der Spur, die ihren Weg nicht durchlduft, sondern hervorbringt; an die Spur, die vor-reisst,
an die Spur, die sich selbst ihren Weg bahnt. Die Metapher des gebahnten Weges, die in

den Beschreibungen Freuds hiufig vorkommt, steht stets mit dem Thema der ,nach-

11 Ebd., 309.

12 Ebd., 323.

13 Der Kommentar stellt eine Spur in der Bewegung der Wiederholung dar und wird
mithin konstitutiv sein bei den in dieser Schrift begangenen Nebenwegen, indem das
hierarchische Verhiltnis zwischen dem priméren Lauftext und dem sekundiren Fuf3-
notentext aufgeweicht wird; dies in Anlehnung an Derrida: ,,Merken wir an, dass
,Nachtrag® in der Ordnung des Briefes ebenfalls einen genauen Sinn besitzt: es handelt
sich um das Appendix, das Kodizill und das Post-scriptum. Der Text, den man prisent
nennt, entziffert sich nur am unteren Rand des Blattes, in der Notiz oder im Post-
scriptum.” (Ebd., 323f.)

14 Ebd., 324.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 31

triiglichen (bzw. -tragenden) Verspdtung* und mit der, auf die Vorwirtsbewegung eines
Maulwurfs, auf das unterirdische Werk eines Eindrucks folgenden Rekonstitution des
Sinns im Nachhinein in Verbindung. Sie hinterldf3t eine wirkende Spur, die nie in ihrer

Gegenwartsbedeutung, das heiBt bewuBt, wahrgenommen und erlebt wurde."

Die Vorwirtsbewegung des Maulwurfs scheint selbst untergriindig Bezug zu den
Ausfiihrungen zum Midrasch zu nehmen. Diese Bewegung macht die Herme-
neutik im eigentlichsten Sinne radikal: Im wurzelhaften Graben'®. Die dabei ent-
stehenden Génge und Durchginge bringen den Weg erst hervor und erwerben
dadurch die wesentliche Qualitit des Passierens und der Passage. Das Schaffen
der Spur erschafft den Weg und aus dieser Wirkung heraus gilt es, sich der
Wirklichkeit anzundhern. Die wirkende Spur ist konstitutiv fiir die Wirklichkeit
—und fiir die Wirklichkeit der Schrift. Oder: Die Schrift wirkt als wirkende Spur
und schafft Wirklichkeit. Nicht als ontologische Transparenz, sondern als Nie-
derschrift einer Differenz, die zur Schrift in einem Gegensatzverhiltnis steht.
Diese Spannung bedeutet fiir die vorliegende methodologische Reflexion, dass

15 Ebd., 326f.

16 Dass es sich dabei um keine eindeutig freigelegte semantische Tiefenordnung handelt,
sondern eher um eine Um- und Unordnung, deutet die Etymologie des Maulwurfs an:
Der erste Teil des Kompositums hat erst iiber mehrere semantische Umschichtungen
die Bedeutung Maul, Mund erhalten. Das althochdeutsche miwerf steht in Beziehung
zu den (alt)englischen Ausdriicken mitha, mitwa, mow und bedeutet Haufe und macht
den Maulwurf zu einem Haufenwerfer. Mit Bezug auf die wiihlend-grabende Bewe-
gung entsteht sozusagen ein Bedeutungshaufen, eine Menge oder ein Gemenge an
Bedeutungen. Dieser Haufe selbst erfuhr eine weitere Umdeutung zu molt bzw. zum
mul[t]wurf in der Bedeutung des Erdaufwerfers. (Vgl. den Eintrag ,Maulwurf®, in Der
digitale Grimm: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Elekt-
ronische Ausgabe der Erstbearbeitung.) Diese Bewegung akzentuiert die ungeordnete
Dynamik und nihert sich jener Differenz Derridas an, bei der Bedeutungen verscho-
ben werden. Einen Blick auf den zweiten Teil des Kompositums weist auf das Verb
werfen und sittigt zusitzlich das bindende Bedeutungsspektrum zwischen dem Maul-
wurf und der Differenz: Das nominalisierte mittelhochdeutsche verwerfunge ent-
spricht dem Durcheinanderwerfen. In der Geologie handelt es sich um Verschiebun-
gen von Gesteinsschichten. Dariiber hinaus konnen dramatische Verschiebungen oder
Umwilzungen gemeint sein. Diese Ausfithrungen verdeutlichen letztendlich die kon-
stitutive Unschirfe der Vorwirtsbewegung des Maulwurfs bzw. den Gang des mi-
draschartigen Denkens: als versuchende Bewegung der anhdufenden Wiederholung.

Dieser Unzahl wohnt ein genuin schopferisches Element inne.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sich ein Element selbst in die Schrift einschreibt, indem es die Schrift durch- und
unterwandert, sie hintergeht oder neutraler: sie stimmt. Die Stimme bahnt sich in
der Schrift ihren Weg, dessen wirkende Spur fiir diese Arbeit leitend ist. Somit
wiren wir wieder am Anfang: Bereschit. Das schopferische Moment wird selbst
zur methodischen Spur, die sich der Gegenwartsbedeutung entzieht. Ohne Derri-
da forciert theologisieren zu wollen, wird die judaistische Perspektivierung spur-
und spiirbar, wenn wir uns folgendes Widerfahrnis zwischen Moses und Gott ins
Gedéchtnis rufen, bzw. stimmlich spuren:

Nun -

habe ich doch Gunst in deinen Augen gefunden,
gib mir doch zu erkennen

deinen Weg,

erkennen will ich dich,

damit ich eine Gunst in deinen Augen finde:
sieh,

dein Volk ja ist dieser Stamm.

Er aber sprach: Ginge mein Antlitz mit, ruhige ich dich?
Er sprach zu ihm:

Geht dein Antlitz nicht mit,

bring von hier uns nimmer hinauf!

Woran denn wiirde erkannt,

dass ich Gunst in deinen Augen gefunden habe,
ich und dein Volk?

nicht einzig, wann du mit uns gehst

und wir ausgesondert sind,

ich und dein Volk,

von allem Volk, das auf dem Antlitz des Bodens ist?
Er sprach zu Mosche:

Ich will auch diese Rede, die du redetest, tun,
denn Gunst in meinen Augen hast du gefunden,
mit Namen habe ich dich erkannt.

Er aber sprach:

Lasse mich doch deine Erscheinung sehen!

Er sprach:

Ich selber will voriiberfiihren

all meine Giite

an deinem Antlitz,

ich will ausrufen

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 33

den Namen

vor deinem Antlitz:

daf ich begiinstige, wen ich begiinstige,
daB ich mich erbarme, wes ich mich erbarme.
Er sprach:

Mein Antlitz kannst du nicht sehen,

denn nicht sieht mich der Mensch und lebt.
Er sprach:

Hier ist Raum

bei mir,

du stellst dich auf den Fels,

es wird geschehn:

wann meine Erscheinung voriiberfahrt,
setze ich dich in die Kluft des Felsens

und schirme meine Hand iiber dich,

bis ich voriiberfuhr.

Hebe ich dann meine Hand weg,

siehst du meinen Riicken,

aber mein Antlitz wird nicht gesehn."”

Leitmotiv und -begriff dieser Passage bildet das Antlitz Gottes, welches Moses
ansichtig zu werden wiinscht, um den Weg Gottes zu erkennen. Um Gott als
Zielobjekt des Erkennens intentional zu erfassen, bzw. zu vergegenwirtigen.
Moses wird jedoch mit der Ausweglosigkeit dieser Seh-Logik konfrontiert, in-
dem es im Sinne Kafkas keinen Weg, sondern nur das Zogern gibt. Die Verzoge-
rung ldsst sich nun als jene Verzogerung der Bedeutung verstehen, die sich als
wirkende Spur konstituiert: indem Gott wortwortlich passiert (es wird gesche-
hen) und einen Ubergang (voriiberfihrt) prinzipieller Nachtriiglichkeit schafft.
Nur der Riicken zeigt sich in der verriickenden Verschiebung des transparenten
Gegenwartsinns zu einem horenden Verstehen: Im Passieren wird die Stimme
Gottes als das Andere der Schrift — als das Andere schlechthin — vernehmbar.
Das Nach-Tragen ist ein Auf-Schieben und konstituiert so den entscheidenden
methodisch-begrifflichen Punkt der Differenz-Bewegung, indem es das Antlitz
zur hebrdischen Bedeutung18 riickt: 15 (Panim). Das Graben in diesem Wort

17 Buber/Rosenzweig, Die fiinf Biicher der Weisung, 248f.

18 Barbara Honigmann betont die Unfassbarkeit, die dem Gesicht eingeschrieben ist und
damit verbunden zu einem fundamentalen Verstidndnis eines intersubjektiven Ethos
fiihrt: ,,Im Hebréischen gibt es eine Eigentiimlichkeit, das Wort Gesicht betreffend. Es

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

fiihrt uns zur entscheidenden Verbform bzw. zur Bewegung niso? (lifnot), das
wenden bedeutet und die tiefe Ethik der Spur impliziert. Der Andere ist das Ge-
sicht, dem ich mich zuwende, ohne es zu begreifen. Es fiihrt kein Weg zum An-
deren, sondern nur eine Spur. Im Kontext von Jeschaja 40,3 gibt es einen bemer-
kenswerten Satz, in dem diese Tiefendimension der Spur sich mit Derridas Bah-
nung verschrinkt: 57 777 139 92712 X712 7P (Kol koreh bamidbar panu derech
Hashem). Hirsch iibersetzt: Jetzt aber ertont der Ruf: Hinein in die Wiiste! Bahnt
den Weg Gottes."” Oder: An Stelle der Methode wird nun ein Weg frei fiir die
Bahnungen im Sinne der Schriftspuren. Den Weg hervorbringen ist als dieser
Wendepunkt echtes Passieren, indem sich Gott ereignet und als Spur den Men-
schen angeht. Dieser Zugang der Betroffenheit schafft Bedeutungsstrukturen, die
es nicht zu definieren, aber zu umschreiben gilt.

Dabei wird nicht nur der Weg der Methode gerdumt, um eine radikale Her-
meneutik zu bahnen, sondern um gleichzeitig einer deutenden Spur zu folgen,
die als solche zum Sinnbild der Schrift wird: der Schrift als Spur und der damit
verbundenen existenziellen Bahnung der Gedéchtnisspur, die Freud als psychi-

leitet sich dort nicht, wie in den meisten indoeuropéischen Sprachen, von ,,sehen®,
sondern vom Verb ,drehen‘, ,sich wenden‘, ab und kommt nur als Pluraletantum vor,
als ob es gar kein einzelnes Gesicht geben konnte, sondern immer nur eine Mehrzahl
von Gesichtern. Diese Eigentiimlichkeit der Wortbildung soll vielleicht der Tatsache
Ausdruck geben, dass ein Gesicht nicht nur sieht, sondern auch gesehen wird, dass
Gesichter sich einander zuwenden oder voneinander abwenden, in einer stindigen
Bewegung zwischen Annédherung und Entfernung verbunden sind, in der sie sich ihrer
Verletzlichkeit und Verginglichkeit bewusst werden, aber auch ihrer Ebenbildlichkeit
mit Gott, die sich vielleicht in der Einzigartigkeit jedes der vielen Gesichter aus-
driickt.” (Honigmann, Das Gesicht wieder finden, 137) In der jiidischen Liturgie tritt

die Leitmetapher des Gesichts fiir die Beziehung zwischen Mensch und Gott wieder-

019w 79 o) , PR 18 ' KW Der Ewige segne und behiite dich. Der Ewige lasse dir
Sein Antlitz leuchten und lasse dir Gnade finden. Der Ewige wende sich dir verzei-
hend zu und gebe dir Frieden. Im Achtzehngebet erscheint die Passage: 1172 ,1°2% 11272
7 AND 712 7IR2 09,7019 IR TN, Segne, unser Vater, uns alle zusammen mit dem
Licht Deines Angesichtes; denn im Lichte Deines Angesichtes gabst Du uns [...]. Und
im Psalm 27, den man von Anfang des Monats Elul bis Hoschana Rabba sagt,
steht: >3 19 TN0N PX .WRAR ' I DX %12 WR2 Suchet mein Antlitz! Dein Antlitz,
Ewiger, suche ich. Verbirg dein Antlitz nicht vor mir [...]. (Siddur Schma Kolenu, 22,
362, 372)
19 Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora. Dewarim, 672f.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AN STELLE DER METHODE | 35

sche Wiederholung versteht. Die Schrift als Spur ist selbst ein Ereignis und be-
deutet in ihrem Voriiberfahren das, was den Text bewegt. Insofern wird einer
Textur Raum gegeben, bei der die Schrift nicht die Vernunft sichtbar, sondern
die grabende Stimme horbar macht. Dieses Drama bildet den Schauplatz beweg-
ter Schrift: Als Akt des Schreibens, der sich seiner Riick-Seite verschreibt und
eine Poetologie ins Zentrum riicken lisst: Die Geste des Schreibens als Schreib-
weise verstanden, bringt ein philosophisches Denken als spezifische Wissens-
form™ hervor. Die eigenartige Verflechtung von Form und Inhalt geschieht da-
bei aus dieser Textbewegung heraus. Thre Inszenierung im Sinne ihrer Darstel-
lungsform zeigt sich in der Gestalt der Wiederholung: als Poetologie der Wie-
derholung. Die vorliegende Arbeit sucht drei Figuren der Wiederholung auf, um
entsprechende Konfigurationen in ihren Bahnungen zwischen Kierkegaard und
judischen Denkern freizulegen. Die Wahlverwandtschaft bildet dabei den Be-
weggrund: das Motiv. Insofern wird nun auch die Bedeutung des Untertitels die-
ser Arbeit akzentuiert: Kierkegaard passiert jiidisches Denken meint mehr als

20 In diesen Kontext passt Joseph Vogls Ausdruck einer Poetologie des Wissens. Wis-
sensformen stehen dabei in einem innersten Zusammenhang mit den Darstellungsfor-
men. In Vogls Studie geht es um die Art und Weise der Verkniipfung zwischen litera-
rischen und polit-6konomischen Texten. Die entsprechende Diskursivitit speist sich
aus einem Zwischen von Literatur und Wissen, im Auslegen einer spezifischen Textur.
Vogl entwickelt folgende Perspektive in Anlehnung an Deleuze und Foucault, die ich
im Rahmen meiner Arbeit fruchtbar machen will: ,,Die Konjunktion von ,Literatur’
und ,Okonomie* verfolgt hier vielmehr den Zweck, das Wissenssubstrat poetischer
Gattungen und die poetische Durchdringung von Wissensformen aufeinander zu be-
ziehen und beide damit im Milieu ihrer Geschichtlichkeit festzuhalten. Es sei dabei an
eine Bemerkung erinnert, die Gilles Deleuze einmal mit Blick auf Foucaults Arbeiten
gemacht hat: ,,Das Wesentliche besteht nicht in der Uberschreitung der Dualitit Wis-
senschaft-Poesie [...]. Es liegt in der Entdeckung und Vermessung jenes unbekannten
Landes, in dem eine literarische Fiktion, eine wissenschaftliche Proposition, ein all-
tiglicher Satz, ein schizophrener Unsinn usw. gleichermafien Aussagen sind, wenn-
gleich ohne gemeinsames MaB, ohne jede Reduktion oder diskursive Aquivalenz. Und
dies ist der Punkt, der von den Logikern, den Formalisten und den Interpreten niemals
erreicht worden ist. Wissenschaft und Poesie sind gleichermaBen Wissen.* (Deleuze,
Foucault, 34.) ,,Was hier in den Blick genommen werden soll, ist die Konfiguration
eines Wissens, das weder in den Disziplinen und Wissenschaften aufgehoben ist noch
blof lebensweltlichen Charakter besitzt, das vielleicht vorbegrifflich, aber nicht vor-
diskursiv ist, das verstreut und zusammenhéngend zugleich erscheint und die diversen
Textgattungen und Diskurse durchquert.” (Vogl, Kalkiil und Leidenschaft, 14f.)

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ein christlich-jiidischer Dialog. Der Mehrwert lebt von der schopferischen Bah-
nungen, von den entstehenden Spuren und Schnittstellen; letztendlich von den
Ubergingen, die sich aus der gegenseitigen Fiarbung des aktiven und passiven
Moments der Passage ereignen.

In Anlehnung an Rorty verfolgen wir eine bildende Philosophie, die sich
durch ihre Schreibweise und der inhidrenten Wissensform ausbildet. Als Leitbild
dient uns erneut Paul Klees Hauptweg und Nebenwege; tiber das Methodische
hinausgehend wirkt das Bild wie ein Teppich mit einem Muster, die einander
durchqueren und dadurch eine verquer-verspielte Textur ausbilden, indem ein
Wissen die verschiedenen Textgattungen und Diskurse durchquert. Die Kehre
dieser Quere hat ihr Bewenden in einer Textbewegung, die zwischen Philoso-
phie, Theologie und Literatur Ubergiinge stiftet und im Sinne von Vogl eine Poe-
tologie des Wissens schafft. Das Passieren’’ der Schrift verschreibt sich dabei
dem Anderen als ein Einschreibeverfahren. Als eine Art von Text-Teppich, den
wir im Rahmen eines poetologischen Vorspiels kniipfen wollen, um die Bauart
zwischen Text und Psyche besser zu verstehen. Wir folgen dabei der ausserge-
wohnlichen Bauweise des Stiftszelts, um von der radikalen Hermeneutik zur bil-
denden Philosophie iiberzugehen, um ein Denken zu bewohnen, das mit dem
Bau des ganzen Daseins: als Dasein im Ganzen — zusammenhéngt.

21 Im Zusammenhang mit der bereits verwendeten Metaphorik des Reisens und der neu-
en Landschaft bewegt sich auch ein kulturwissenschaftliches Paradigma, das Mieke
Bal als Travelling Concept versteht (vgl. dazu: Bal, Travelling Concepts in the Huma-
nities). Der Diskurs entsteht im Hin- und Herreisen zwischen unterschiedlichen Dis-

ziplinen und Kulturen.

- am 14.02.2026, 12:19:58.


https://doi.org/10.14361/9783839436134-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

