Unterwegs in der Globalisierung:
Eine anthropologisch-politische Konzeption

der Pilgerschaft

MARIANO BARBATO

»Nachdem ein wohlbekannter historischer
Versuch, die Welt zu verdndern, fehlgeschlagen
ist, kommt es nun wieder darauf an, die Welt neu
zu interpretieren.« (Muschg 1993: 5)

Einer der verqueren allgegenwiirtigen Begriffe des neoliberalen Diskur-
ses ist der einer einseitigen Optimierung.' Neoliberal optimiert ist ein
Prozess oder ein Produkt dann, wenn ein gegebenes Ziel mit dem ge-
ringsten Einsatz von Mitteln erbracht wird. Wenn ein Auto — neben dem
Flieger immer noch das Symbol fiir Unterwegssein und Mobilitiit — fiir
eine gewisse Anzahl an Jahren fahren soll, ist es unter der Uberschrift
der Optimierung reine Verschwendung, wenn einzelne Teile linger hal-
ten als das Auto im Ganzen. Ein optimiertes Auto stellt demnach eines
dar, das gleichmiBiger zerfiillt als sein Vorgingermodell. Zu Ende ge-
dacht, 16st sich das durchoptimierte Auto zu einem gesetzten Zeitpunkt,
natiirlich nur bei abgestelltem Motor, in Luft auf. Was fiir ein Auto noch
einen gewissen Reiz hat, wenn auch nur einen schr eingeschrinkten,
wird bei der Ubertragung auf Belegschaften und schlieBlich auf den sie-
chenden Menschen zum Szenario einer negativen Utopie a la George
Orwell — was zum Erreichen bestimmter Produktionsziele nicht notig ist,
muss sich, ebenso wie spiter das Produkt, in Luft auflgsen. Jiirgen Ha-

1 Diesen Blick auf den Begriff der Optimierung verdanke ich einer Anre-
gung von Roland Hogner.

245

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

bermas belebt angesichts dieses nihilistischen Systemdrucks des Kapita-
lismus auf die Lebenswelt der globalisierten Moderne den Begriff der
Pathologie wieder (Honneth 2007).

Unter dem Zeichen schnelllebiger Anpassung an optimierte Produk-
tionsprozesse fordert der globale Kapitalismus den »flexiblen Men-
schen« (Sennett 1998). Gleich dem Nomaden zwingt die stindig gefor-
derte Anpassungsleistung an die Vorgaben des Arbeitsmarkts so den er-
folgreichen Karrieristen ebenso wie den von Hartz-1V bedrohten Ar-
beitslosen zu immer neuen Aufbriichen und stindigem Unterwegssein.
Selbst der erfolgreiche Nomade griimt sich iiber den Verlust von Be-
stindigkeit und Loyalitit und lebt in bestindiger Furcht, irgendwann
nicht mehr mithalten zu kénnen. Die zunichst positiv besetzten Begriffe
des Aufbruchs und des Unterwegsseins verlieren ihren guten Klang. Die
neoliberale Variante der Globalisierung stiirzt den Kapitalismus in eine
Legitimationskrise.

Wenn Habermas von Pathologien spricht, kann man dies auch so
verstehen, dass sich der politische Diskurs dhnlich wie bei Aristoteles in
die Niihe des semantischen Felds der Heilkunst verschiebt. Fiir viele ii-
berraschend spricht Habermas als Heilkundige die Religionsgemein-
schaften an, von denen er glaubt, dass dort von moralischem Lebenswis-
sen wetwas intakt bleiben [konnte], was andernorts verloren gegangen
ist« (Habermas 2005b: 31). Dieser Aufforderung nachkommend soll
dem Menschen der Globalisierung die religitse Figur des Pilgers (Nigg
1992; Ignatius von Loyola 1998; vgl. zu Ignatius als Pilger auch Telle-
chea 1991) angeboten werden.

Bei der Heilkunst geht der Diagnose die Anamnese voraus. Das soll
hier im ersten Abschnitt zu »Arm und Reich unter den Bedingungen der
Globalisierung« geschehen. Im Abschnitt zur Anthropologie soll mit der
Diagnose auch schon ein wenig die Therapie begonnen werden. Da
Wallfahrt und Religion nicht unbedingt zur politisch-6konomischen
Schulmedizin gehdren, wird im Abschnitt »Wirtschaft und Wallfahrt«
dieser Zusammenhang hergestellt und im Abschnitt »Postsikulare Un-
terschiede und Gemeinsamkeiten« in der Auseinadersetzung mit Ha-
bermas, Rorty und Ratzinger eine schulmedizinisch verantwortete
Grundlage erarbeitet. Unter der Uberschrift »Himmlische Utopie und
begrenzte Zicle« wird der Therapievorschlag der politischen Konzeption
der Pilgerschaft skizziert, deren wichtigster Wirkstoff im abschlieBenden
Abschnitt »Conservator oder Salvator mundi« zusammenfassend vorge-
legt wird.

Das Angebot der Pilgerschaft umfasst eine anthropologische und ei-
ne konzeptionelle Therapiezusammenstellung. Anthropologisch wird
dem flexiblen Menschen im Blick auf die himmlische Utopie eine Di-

246

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

mension des Unterwegsseins erschlossen, die ihn aus der materialisti-
schen Enge des Nomaden herausfiihrt und ihn sein Unterwegssein nicht
vom Mangel, sondern von der Fiille dieser Utopie her verstehen ldsst.
Diese himmlische Utopie ist es auch, die in der Konzeption der Politik
das offene Aushandeln begrenzter Ziele in eine motivierende und kriti-
sche Perspektive riickt. Diese beiden Angebote hingen zusammen. Denn
wenn sich der neoliberal deformierte Mensch als flexibler Nomade zu
verstehen beginnt, rithrt dieses Krankheitssymptom vom Verlust des
grofien Ziels her. Wenn es die groBlen Ziele der alten diesseitigen Uto-
pien nicht mehr gibt, kann nomadisches Unterwegssein nur von Mini-
malstandards her verstanden werden. Unterwegssein ist nicht mehr ein
Fortschritt zu einem alle einschliefenden zukiinftigen Ziel, sondern nur
prekiirer Dauerzustand. So kann dann auch sozialpolitisch nur noch ge-
gen Heuschrecken gewettert werden, denen aber aus der Perspektive des
flexiblen Nomaden nur vorgeworfen werden kann, dass sie die bereits
besser durchoptimierten Nomadentiere sind. Was Not tut, ist demnach
zum einen eine grundsitzliche anthropologische Dimension, die Unter-
wegssein nicht mit Minimum gleichsetzt, sondern auf die Fiille hin 6ff-
net und zum anderen eine politische Konzeption, die utopischem Den-
ken als kritischem Einwand gegen bestechende Zustinde wieder einen
Platz einrdumt, ohne in alte totalitire Phantasie zuriickzufallen. Einen
solchen Therapievorschlag méchte die Figur der Pilgerschaft unterbrei-
ten.

Arm und Reich unter den Bedingungen der
Globalisierung

Der Begriff der Globalisierung schillert in vielen Farben. In der sozial-
politischen Auseinandersetzung wird er vor allem als neoliberaler
Kampfbegriff zur Schwichung sozialer Standards eingesetzt. Auch
wenn die neoliberale Usurpation der Globalisierung gelegentlich marxis-
tisch geprigten Ansiitzen, die von einer langen Tradition profitieren
kénnen, die Welt als global von der kapitalistischen Okonomie durch-
drungen und dominiert zu sehen, eine Renaissance beschert scheint doch
trotz gelegentlicher analytischer Schirfe und kreativer Ideen nicht mit
hegelscher Zuversicht die historisch-materialistische Geschichtsauffas-
sung wiederbelebt werden zu konnen. Hegel wurde eher, wenn auch
vorschnell, fiir den Sieg des Kapitalismus reklamiert (Fukuyama 1992),
Die Masse der Proletarier — unqualifiziert oder mit schnell veraltenden
Qualifikation — scheint zu wenig gebraucht zu werden, um als ausrei-
chend konfliktfihig oder gar als Triiger einer besseren Zukunft zu gel-

247

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

ten. Der sozialistische Klassenkampf des 19. und 20. Jahrhunderts wird
deshalb wohl ausbleiben. Was stattzufinden scheint, ist ein unerwarteter
Klassenkampf von oben. Eine sich selbst als produktiv verstehende
Klasse versucht die alte Herrschaft des Sozialstaats abzuschiitteln. In
dieser verkehrten Welt versteht der Neoliberalismus die Wirtschaft als
zentrale Triebfeder von Geschichte und Gesellschaft und ersetzt den
kommunistischen durch einen konsumistischen Materialismus.

Unabhiingig von klassenkiéimpferischer Terminologie deutet einiges
daraufhin, dass die Reichen die nationalen Gesellschaftsvertrige gekiin-
digt haben. Anscheinend weil sie sonst selbst dem Wettbewerbsdruck
der Globalisierung nicht standhalten konnen; vielleicht aber auch weil
sie sich ohne das marxsche Gespenst wieder sicher genug fiihlen, eine
klare Trennlinie zwischen Arm und Reich zu ziehen und nichts mehr
von der geforderten Verschmelzung zu einer Mittelschicht halten, wie es
das Credo der sozialen Marktwirtschaft war. Bei Ludwig Erhard lisst
sich dieses alte Credo gut nachlesen: »Am Ausgangspunkt stand der
Waunsch, iiber eine breitgeschichtete Massenkaufkraft die alre konserva-
tive soziale Struktur endgliltig zu iiberwinden. Diese iiberkommene Hie-
rarchie war auf der einen Seite durch eine diinne Oberschicht, welche
sich jeden Konsum leisten konnte, wie andererseits durch eine quantita-
tiv sehr breite Unterschicht mit unzureichender Kaufkraft gekennzeich-
net. Die Neugestaltung unserer Wirtschafisordnung mulfite also die Vor-
aussetzung dafiir schaffen, daf3 dieser einer fortschrittlichen Entwicklung
entgegenstehende Zustand und damit auch endlich das Ressentiment
zwischen yarm< und >reich< iiberwunden werden konnten« (Erhard 1964:
7). Das Angebot, biedermeierliches Wohnzimmer gegen sozialen Frie-
den, wie es sich aus den Konflikten des spiten 19. und frithen 20. Jahr-
hunderts heraus in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts im Westen
durchsetzte, scheint zuriickgezogen zu werden; global war es ohnehin
nie vorgelegt worden. In der globalen Perspektive scheint so die aristote-
lische Poliskonzeption, deren Grundkonstellation die Spaltung zwischen
Arm und Reich darstellt, noch tieferliegend als der damit einhergehende
Gegensatz zwischen den Wenigen und den Vielen (Aristoteles
1994: 1279b-1280a), wieder an analytischer Schirfe zu gewinnen. Wenn
die marxistische Dialektik den Armen keine Zukunft mehr als ge-
schichtstrichtige Klasse versprechen kann, bleibt nur das auf und ab die-
ser grundsitzlichen Konfrontation.

Nach der progessiv-liberalen Erzihlung des Fortschritts, die ver-
sprochen hatte, dass das Leben des modernen Menschen als homo faber
immer besser und sich dieses Leben auch noch weltweit verbreiten wer-
de, setzt sich nun die neoliberale GroBerzihlung durch, dass es dem
westlichen homo faber nicht mehr besser gehen kann, ja die globalen

248

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

Mabstibe seinen Lebensstandard auf einen Minimum reduzieren kénn-
ten, wenn er sich nicht freiwillig auf deutliche Abstriche einlisst, um ei-
nen Mindeststandard zu sichern. Im Kern geht es dabei um die Grenzen
des Wachstums. Denn der Kompromiss zwischen Arm und Reich in der
sozialen Marktwirtschaft war auf der Basis eines unbeschrinkten
Wachstums geschlossen worden. Fiir Erhard ist es »ungleich sinnvoller
[...], alle einer Volkswirtschaft zur Verfiigung stehenden Energien auf
die Mehrung des Erirages der Volkswirtschaft zu richten als sich in
Kdmpfen um die Distribution der Erfrages zu zermiirben und sich da-
durch von dem allein fruchtbaren Weg der Steigerung des Sozialproduk-
tes abdriingen zu lassen. Es ist sehr viel leichter, jedem einzelnen aus ei-
nem immer grofler werdenden Kuchen ein groBeres Stiick zu gewiihren
als einen Gewinn aus einer Auseinadersetzung um die Verteilung eines
kleinen Kuchens zichen zu wollen, weil auf solche Weise jeder Vorteil
mit einem Nachteil bezahlt werden muss« (Erhard 1964: 9). So einfach
war das damals,

Die Ideologie des Wachstums ist zwar unter Druck geraten, ernsthafi
aufgegeben werden kann sie aber schon wegen dieses hiibschen Vorteils
nicht. Denn wenn der Wettbewerb der Marktwirtschaft den Kuchen
nicht vergrofert, sondern er nur um eine statische Menge an Giitern ge-
fithrt wird, dann herrscht schnell Hauen und Stechen. Wenn der Kuchen
nicht mehr so deutlich wiichst, dann wird man aber auch auf Kriterien
der Verteilungsgerechtigkeit jenseits des Wettbewerbs nicht verzichten
kénnen. Freier Markt und freies Unternehmertum und ihre neues Wachs-
tum fordernde kreative Zerstérung brauchen aber auch nicht madig ge-
macht zu werden. Wir wiren sonst schnell auf einem stéindestaatlichen
Niveau des Wohlstands. Eine das Hauen und Stechen einschriinkende
Regulierung vorausgesetzt, kénnen diese beiden Krifte vielmehr dafiir
sorgen, dass auch mit den gleichen Ressourcen der Kuchen zwar nicht
im quantitativen Sinne gréfer, aber im qualitativen Sinne besser wird.
Wenn man ja sagt zu der Freiheit dieser beiden Siulen des Wohlstands,
muss man auch ja zur Globalisierung sagen, die zuerst einmal nichts an-
deres meint als die Freisetzung dieser beiden Krifte iiber nationalstaatli-
che Grenzen hinaus. Die Gretchenfrage stellt sich damit nicht nach dem
Fiir und Wider der Globalisierung, sondern nach ihrer Zielsetzung. Ist
weiterhin Wohlstand fiir alle gefragt, wie uns noch im Bérsenboom der
Jahrtausendwende vorgegaukelt wurde (Schmidt 2001) oder soll weni-
ger die Grenze des Nationalstaats als der Sozialstaat in dessen Grenzen
abgeschafft werden? Ist es iiberhaupt ein Ziel, sozialen Ausgleich nun
global zu organisieren oder ist das ganze Projekt gerade gegen die Orga-
nisation des sozialen Ausgleichs gerichtet? Weder Rezepte zur globalen
Reorganisation des sozialen Ausgleichs noch Koalitionen zur Durchset-

249

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

zung eventueller Rezepte sind vorhanden. Aktuelle Reformpolitiken sind
Notldsungen, weil sich ein neuer globaler Gesellschaftsvertrag nicht ab-
zeichnet. Linke und rechte Populismen, die protektionistische Mauern
um die nationalen Héfe errichten mdchten, rithren aus phantasielosen
Abwehrreflexen.

Die anthropologische Frage:
Nomade oder Pilger

Vielleicht lassen sich echte Losungen erst finden, wenn eine grundsitz-
liche Debatte jenseits der Fragen sozialstaatlicher Strukturen, die ja als
tiefste Ebene der Diskussion gelten, einsetzt? Vielleicht muss man {iber
den Menschen reden, die anthropologische Frage stellen? Wer die Aus-
sagen »Die Gier ist gut!« (Michael Douglas als Gordon Geco in Oliver
Stones Wallstreet) oder »Geiz ist geill« (die futuristische Plakatdame
von Saturn) unterschreiben kann oder nicht explizit verneinen méchte,
hat das Menschenbild des Neoliberalismus internalisiert. Ich méchte hier
ganz bewusst von Neoliberalismus sprechen, denn diese positive Beset-
zung von menschlichen Eigenschafien, die in den meisten anderen Dis-
kursen als verwerflich eingestuft werden, kniipft direkt an das Welt- und
Menschenbild des Liberalismus des 19. Jahrhunderts an. Dieser liberale
Glaube geht davon aus, dass eine unsichtbare Hand des Markts die un-
gehemmte Selbstsucht letztlich in ein Wohl aller verwandeln werde;
folglich sind ihre Variationen von Gier und Geiz auch gut und geil.

Wenn etwas von der marxistischen oder auch konservativen Kritik
des 19. und 20. Jahrhunderts im Bewusstsein des 21. Jahrhunderts iib-
riggeblieben ist, dann die Demaskierung dieses Aspekts des liberalen
Menschenbilds als Ideologie der Starken. Wenn sich das liberale Men-
schenbild der guten Gier und des geilen Geizes durchsetzt, dann weil3
jeder, dass thm keine rosa Zukunft bevorsteht, sondern er unter der neo-
liberalen Herrschaft des Markts ganz Ware werden muss. Der gestalten-
de homo faber wird zum berechnenden und berechneten homo oecono-
micus.

Das gilt fiir den Reichen wie fiir den Armen. Denn es wiire zu ein-
fach, die Problematik der Globalisierung allein auf einen neu aufgebro-
chenen Verteilungskampf zwischen den iiberméichtigen Reichen und den
machtlosen Armen zu reduziert. Denn fiir Arm wie Reich gleichermalien
gilt das aristotelische Urteil iiber die Lebensform des Kaufmanns: Sie
taugt nicht als echter Weg zur Gliickseligkeit (Aristoteles 1991: 1096
a6-10). Bevor der Reiche den Armen versklavt, ist er immer schon Skla-
ve seines Geldes geworden. Deswegen beunruhigt das neue neoliberale

250

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

Menschenbild auch nicht nur den Armen und Schwachen, sondern auch
den Reichen und Starken, der nicht nur weill, dass auch er ins Lager der
Armen und Schwachen wechseln kann und wird (Misserfolg, Krankheit,
Alter, Sterben), sondern auch in der Gewinnmaximierung um der Ge-
winnmaximierung Willen nicht den Sinn seines Lebens sehen méchte.
Diese Kombination von Unsicherheit und Schalheit des Erfolgs lihmen
den Glauben an die Machbarkeit des eigenen Lebens und das Zutrauen
in die Gestaltungskraft eigenen Herstellens.

Der zum reinen homo oeconomicus gewordene homo faber scheint
sich nun ganz darauf einlassen zu miissen, den immer schon eingefor-
derten Marktwert seines Selbst als die einzige GrioBe seines Lebens zu
akzeptieren. Diese marktbestimmte Grofie hiingt dabei nur zum kleine-
ren Teil von seinem Zutun ab. Diese winzige Chance seines Zutuns
muss er jedoch mit allen Mitteln nutzen. Das neue Zauberwort heif3t
deshalb Flexibilitit: die maximale Anpassung der eigenen Person an die
von Knappheit und stindigem Wandel geprigten Chancen des Markts.
Die Rede vom Zauberwort ist dabei gleichsam wortlich zu nehmen. Die
Popularitit des Magischen, nicht nur in den Kinderzimmern und bei al-
len die dahin zuriick fliichten mochten, zeigt an, wie sehr die bendtigte
Flexibilitiit als etwas erfahren wird, das real nicht selbst hergestellt wer-
den kann. Zauberei wird zur letzten Antwort auf das geforderte und ii-
berfordernde Maf3 an Flexibilitiit

Dem homo faber der Moderne, dem gerade noch mit so hochfliegen-
den Pléinen in der Gestaltung der Welt als seinem Eigentum ausgestatte-
ten Baumeister, erscheint sein Zustand der Unbehaustheit damit zuwei-
len so perspektivlos, dass er sich auf dem tiberholt geglaubten, steinzeit-
lichen Niveau vor der Sesshaftwerdung wihnt und anfingt, sich als No-
made zu begreifen. Den einen gelingt dabei die romantische Assoziation
bunter Karawanen im Rhythmus der Natur. Die Vertreter der Postmo-
derne feiern schon eher an den vorgegebenen Realititen orientiert, die so
gar nichts mit dem ruhigen Kreisliufen der naturnahen Nomadenkon-
zeption zu tun haben, den ortlosen Nomaden, dem es, wenn auch unter
Schmerzen, gelingt, der Aufldsung seines Ichs positive Seiten abzuge-
winnen (Flusser 2003). Gegen die Erstarrungen der Sesshaften und Etab-
lierten war der romantische Vagabund immer ein attraktives Gegenbild.
Das Zerbroseln irdischer Paradieseshoffnungen und die Sicht auf die
Welt aus der Perspektive der Wanderschaft ist ja auch so falsch nicht,
Doch die neoliberale Variante der Aufwertung der Lebenswanderschaft
tduscht die Menschen nicht, die von der neoliberalen Globalisierung aus
ihren sozialstaatlichen Refugien getrieben werden. Sie erleben ihre Situ-
ation als Ausgeliefertsein und suchen nach neuer Orientierung, wenn sie
nicht in die linken und rechten Populismen flichen.

251

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

Wenn innerweltlich alle Utopien aufgegeben sind und nur noch der fle-
xible homo oeconomicus und der ortlose Nomade, kurz der flexible
Nomade, begriindet werden konnen, stellt sich die Frage, ob nicht eine
Anthropologie, die sich jenseits der Wandelbarkeit und Wanderschaft
der Welt festmacht, Antworten liefern konnte. Die Riickkehr der Religi-
on ist, auch wenn sich der eine oder andere noch verwundert die Augen
reibt, nicht mehr zu iibersehen. Hier scheint ein nicht unbetrichtlicher
Teil der Reichen wie der Armen eine Orientierungsméoglichkeit in der
neuen Unbehaustheit zu erblicken (Joas 2004; Kallscheuer 2006; Wei-
mer 2006). Wenn auf der Erde die Knappheit tibermichtig wird, dann
bietet die verheifiene Fiille des Himmels einen neuen Zielpunkt. Dabei
geht es nicht darum, der Erde zu entflichen und nur noch auf das Jenseits
zu hoffen. Die Hoffnung auf den Himmel stirkt vielmehr die Bereit-
schaft, die Endlichkeit der Erde nicht als das letzte zu akzeptieren und
damit eine Gestaltungsfihigkeit jenseits der Dichotomie von Verzichts-
predigt und Ausbeutungsabsicht zu erhalten. Nicht zuletzt dank der Re-
ligionskritik ist das Christentum gut aufgestellt, den Himmel nicht als
Vertrostung fiir die Armen, sondern als Aufforderung an die Reichen zu
verstehen. In der Aussicht auf die himmlische Fiille kénnte Wagemut
und Gelassenheit bei der Gestaltung irdischer Endlichkeit mitschwingen,
die alles als Unterwegssein und Vorliufigkeit begreift und deswegen je-
dem Wandel offen gegeniibersteht, dabei aber immer darauf aus ist, jede
Miglichkeit zu nutzen, das Einbrechen der himmlischen Fiille in die
Endlichkeit der Erde zuzulassen. Die christliche Chiffre hierfiir ist das
opfernde und dankende Brotbrechen, das in der teilenden Hingabe fir
den anderen das Einbrechen der himmlischen Fiille herbeiruft. Die
Evangelien spannen hier den Bogen von der Speisung der 5000 durch
zweil Fische und fiinf Brote bis zur Auferstehung des Ostermorgens
durch das Kreuzesopfer des Karfreitags hindurch.

Die anthropologische Denkfigur der Pilgerschaft greift diesen Zu-
sammenhang von irdischem Unterwegssein zum Himmel und der quali-
tativen Gestaltung dieses Unterwegseins aus eben dieser Perspektive
himmlischer Fiille her auf. Dabei kann ganz realistisch eingerdumt wer-
den, dass die Endlichkeit der Erde diese in ein Jammertal verwandeln
kann. Aus der Perspektive der himmlischen Fiille ist aber selbst unter
den Bedingungen duflerster Not der Mensch als einer zu denken, der fiir
die Fiille bestimmt ist und deshalb mit dementsprechender Wiirde zu be-
handeln sei. Sobald die Endlichkeit der Erde ein paar Spielriume eroff-
net, sind diese so zu nutzen, dass jede Chance auf Fiille verwirklicht
wird. Die die Pilgerwege sdumenden sorgenden Hospitiiler und iippigen
Wallfahrtskirchen symbolisieren diesen Zusammenhang. Der Pilger
weill auch auf der einsamsten Wegstrecke, dass er sich auf eine Gemein-

252

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

schaft verlassen kann, die ihre Zusammengehérigkeit von ihrer Zukunft
als himmlische Festgemeinschaft der Fiille her versteht.

Unterwegssein in der Globalisierung muss aus dieser Perspektive
nicht auf die neoliberale Deutung der durch Knappheit hervorgerufenen
Ausbeutung reduzierte werden, sondern kann den Aufbruch in eine glo-
bale Weggemeinschaft meinen, die sich von einer Réuberbande darin
unterscheidet, dass Gerechtigkeit — bei den Chancen und bei den Ergeb-
nissen — als Richtschnur politischen Handelns gilt und so keiner am Weg
zuriickbleiben muss.

Das Angebot der anthropologischen Tradition des Pilgers kommt
dem flexiblen Nomaden in der Analogie des Unterwegsseins entgegen.
Aus der neuen Perspektive einer himmlischen Utopie erdffnet sich je-
doch ein anderer Deutungskontext dieses Unterwegsseins, der statt eines
Riickzugs auf die Verteidigung von Mindeststandards aus der verheilie-
nen Fiille heraus dem Menschen wieder Zutrauen in seine Aufbruchs-
moglichkeit und Handlungsfihigkeit gibt.

Wirtschaft und Wallfahrt

Die Wechselwirkung von anthropologischen Leitbildern der Pilgerschaft
und politischer Okonomie lisst ein genealogischer Streifzug durch eine
Geschichte der Wallfahrt erahnen. Im personenverbandlich organisierten
Mittelalter sind die Wallfahrtsstiitten auch Orte der Identifikation politi-
scher Identitiit. Das pilgernde Gottesvolk ist unterwegs, um sich wie die
gekronten Hiupter an diesen Orten ithren Segen des Himmels abzuholen
und so den Zusammenhalt der pilgernden Gemeinschaft zu demonstrie-
ren. Vom frithen Mittelalter an bis in die Neuzeit hinein ist der Wall-
fahrtsort auch ein Ort der Legitimitit von Herrschaft, der Identifikation
einer politischen Gemeinschaft und der Ausrichtung der irdischen Miin-
gel auf die himmlische Fiille. Das gilt von den Reliquien des HI. Martin
in Tours im frithmittelalterlichen Frankreich bis zum Gnadenbild Maria
Hilf, vor dem der &sterreichische Kaiser withrend der Belagerung Wiens
durch die Osmanen fleht. Fiir diesen Austausch zwischen Himmel und
Erde ist das mobile Mittelalter unterwegs (Chélini 2002; Sauzet 2002).
Mit dem aufkommenden Territorialstaat und besonders unter der A-
gide des Merkantilismus werden die Biirger und Bauern auf die territori-
alen Grenzen der Fiirsten festgelegt. Die Reformation schliefit die Zwi-
schenstopps der Gnadenorte, an denen das himmlische Ziel schon auf-
scheint und allen Pilgern versichert wird. Wihrend das Mittelalter und
die katholische Moderne die Lebenspilgerreise durch die zeitlich befris-
teten Wallfahrten ins Bewusstsein riicken will, fordert die Reformation

253

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

der alten Wallfahrtskritik folgend die Konzentration auf die Heiligung
des Alltags. Nicht durch den frommen Firlefanz der Wallfahrt manifes-
tiert sich das Heil der Gldubigen, sondern durch den ékonomischen Er-
folg. Sennett interpretiert das als das Hereinholen der asketischen Wiiste
in die Stiadte (Sennett 1990; Bauman 1995: 82-104). Der puritanische
Pilger bricht noch einmal auf, als er die Mayflower besteigt, um nach
Amerika zu segeln. Doch weil die Pilgrim Fathers sich am Ziel ihrer
Wallfahrt niederlassen und besiedelnd und arbeitend das gelobte Land in
Besitz nehmen, zielen neue Aufbriiche eher auf die Ausdehnung seiner
Grenzen (New Frontier) als auf die Fortsetzung der Wallfahrt.

Die Aufkldrung ldsst das himmlische Ziel selbst als vollig ungewiss
erscheinen. In Europa schafft der aufgeklirte Absolutismus mit der
Hand seiner Untertanen nun mdoglichst effizient, was zu ihrem Heil auf
Erden bendtigt wird. Dabei ist dem merkantilen Fiirsten das unprodukti-
ve Umherziehen ein Dorn im Augen. Was die Reformation an Wall-
fahrtsorten iibrig gelassen hat, wird nun auch unter katholischer Aufsicht
eingeschriinkt, wenn nicht geschleift (Moulinas 2002). Rebekka Haber-
mas zeigt am Beispiel einer lokalen Wallfahrt wie zuerst ein neuer Gna-
denort im Zuge der Gegenreformation fiir die staatlich gewiinschte Si-
cherung einheitlich katholischer Landstriche eingesetzt wird, um dann
vom aufgeklirten Staat, der sich seiner Biirger ohne Hilfsinstanz versi-
chern mochte, unterdriickt zu werden. Wihrend die Bevolkerung bei der
katholischen Konfessionalisierung mitzicht, scheitert — bei aller Akzep-
tanz und Wertschiitzung medizinischer Verbesserungen — der Zugriff der
Aufkldrung auf die Tradition der Wallfahrt (Habermas 1991). Das stih-
lerne Gehiuse muss von den aufgeklirten Monarchen und laizistischen
Republiken dem pilgernden Gottesvolk erst einmal iibergestiilpt werden,
dem die Welt noch gar nicht entzaubert ist und das sich zum Ende des
19. Jahrhunderts mit nachlassender staatlicher Repression bald wieder
aufmacht (Pierrard 2002).

Am Ende des 20. Jahrhunderts entlisst die Globalisierung den Men-
schen aus der staatlichen Anstalt. Die territorial einem Souveréin verfiig-
bar gemachte Arbeitskraft reicht nicht mehr aus. Zur effizienten Nut-
zung der Arbeitskraft muss diese nun flexibel auf dem ganzen Globus
vorgehalten werden. So gehen die Grenzen wieder auf. Der Mensch darf
sich dabei auch gern wieder als Pilger fiihlen, wenn ihm das sein Noma-
dendasein erleichtert. Lange bevor erzihlt wurde, dass die Arbeitsmigra-
tion nun als Losung fiir alle gilt, kam Mobilitdt schon in Gestalt der Ur-
laubsreisen auf, ja Pilgerfahrten gingen fast nahtlos in die ersten Bil-
dungs- und Vergniigungsreisen iiber (Ohler 2000: 54-57). Pilger und
Tourist sind der politischen Okonomie zuerst einmal nur Spielarten des
flexiblen Nomaden, die sich durchaus auch zur Gewinnmaximierung

254

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

eignen. Wie die mittelalterliche politische Okonomie in der Lage war,
den Pilger zu vereinnahmen, gelingt dies auch, wenn auch an weniger
bedeutender Stelle, der globalen Okonomie.

Doch die Integration der Wallfahrtsorte in die Freizeitindustrie kann
nur dann gelingen, wenn sie einen spezifischen Reiz anzubieten haben,
der sie iiberhaupt erst attraktiv macht. Dieser Reiz erschliefit sich auch
gelegentlich Ungldubigen, die das auch nach ihren Wallfahrtserfahrun-
gen bleiben wollen (Ward 2004). Uber den Kreis der Gliubigen hinaus
kann sich an Wallfahrtsorten die Berufung des Menschen zur Fiille im
Unterwegssein erschlielen, An den sozialpolitischen Friichten muss sich
zeigen, ob dieses Bewusstsein der Fiille nur das Nomadendasein erleich-
tert oder ob die Anthropologie des Pilgers einen echten Gegenentwurf
anbieten kann. Hier erweist sich, ob der alte marxistische Vorwurf von
der Religion als dem Opium des Volks zutrifft oder ob nicht viel cher
die himmlische Utopie die Wirkung eines Vitamincocktails besitzt und
damit fit macht fiir Verinderungen, statt die Flucht in Rausch und Schlaf
zu fordern. Anthropologisch ausschlaggebend und sozialpolitisch inte-
ressant wird die Erfahrung der Wallfahrt, wenn sie das alltigliche Leben
als Pilgerreise zu deuten beginnt und hier neue Moglichkeiten des Han-
delns erschlief3t.

Postsdkulare Gemeinsamkeiten und
Unterschiede: Rorty, Ratzinger und Habermas

Eine religitse Denkfigur wie die der Pilgerschaft kann nur in einen ge-
sellschaftlichen Kontext eingebracht werden, der nicht laizistisch-
allergisch auf jede religidse Begrifflichkeit reagiert. Die Riickkehr der
Religion in den gesellschaftlichen Diskurs 6ffnet einer solchen Denkfi-
gur einen breiteren Raum. Mit dem Verweis auf die Riickkehr der Reli-
gion ist nicht gesagt, dass vorher die gesellschafilichen Diskurse alle lai-
zistisch gewesen wiiren, wie Hans Joas in seiner Replik auf Habermas
Rede von der postsikularen Gesellschaft zurecht einwendet (Joas 2004:
122-128). Was die von Habermas konstatierte postsiikulare Gesellschaft
jedoch auszeichnet, ist die neue Prisenz der Religion in der breiten poli-
tischen und philosophischen Debatte als ein Potential fiir gesellschafili-
che Gestaltung (Barbato im Erscheinen a). Im anfangs aufgenommenen
heilkundlichen Jargon ldsst sich zwar feststellen, dass dic Allergicn
nachlassen, cine religiose Begrifflichkeit als Therapievorschlag fiir ge-
sellschafiliche Pathologien ist deswegen aber noch lange kein schulme-
dizinischer Standard. Mit Richard Rorty, Jiirgen Habermas und Josef
Ratzinger/Papst Benedikt XVI. lisst sich ein Spannungsfeld abstecken,

255

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

in dem die Riickkehr der Religion diskutiert wird und in dem sich auch
die Figur der Pilgerschaft zu bewihren hat. Bevor das politische Kon-
zept der Pilgerschaft ausgebreitet wird, gilt es in diesem Kontext eine
wissenschaftlich verantwortete Basis fiir dieses Unternchmen zu schaf-
fen. Das soll dieser Abschnitt leisten.

Papst Benedikt steht fiir das Plidoyer, den Begriff der verniinftigen
Argumentation wieder soweit auszuweiten, dass Religion im universalen
Gesprich der Vernunft wieder vorkommen kann. Dafiir fordert er von
der Religion eine Auslegung ihres Glaubens in verniinftiger Rede und
den Verzicht auf ein fundamentalistisches Gottesbild, das dem Gliubi-
gen die rationale Begriindung seines Glaubens erspart und ihm die Ge-
walt als Mittel der Auseinadersetzung zur die Hand gibt. Ziel ist nicht
die Riickkehr zu einer mittelalterlichen Metaphysik, wohl aber die For-
derung, im Unternechmen Wissenschaft, zu dem auch die Theologie ge-
hért, grundsiitzlich zur universitas im Sinne der Einheit der Vernunft zu-
riickzukehren (Ratzinger 2003, Ratzinger 2005, Ratzinger 2006, Bene-
dikt XVI. 2006). Die Anschlussfihigkeit der religidsen Figur des Pilgers
ergibt sich hier relativ leicht.

Auch wenn Habermas die potentielle Einheit von Glauben und Ver-
nunft a la Benedikt zuriickweist (Habermas 2007: 55-56), ergeben sich
doch zentrale Ankniipfungspunkte zum Konzept Benedikts wie zur
Denkfigur des Pilgers. Denn der Unterschied von Benedikt zu Habermas
liegt lediglich in der Schnittmenge zwischen dem Diskurs des Glaubens
und dem der Vernunft. Wiihrend Papst Benedikt Gott als logos versteht
und damit auch den ganzen Glauben als in Einklang mit der Vernunft
stehend begreift (Benedikt XVI. 2006: 22), liegt Habermas nur an einem
Neuansetzen der Ubersetzungsversuche religitser Teilsemantiken, die
sich in eine nachmetaphysische Vernunft einspeisen lassen. Die Gottes-
rede schlieft er dabei explizit aus (Habermas 2005a: 252); die Figur des
Pilgers lieBe sich jedoch durchaus als eine auch nachmetaphysisch zu
entschliisselnde religiése Semantik begreifen.

Fiir Rorty ist auch Habermas nachmetaphysische Vernunft noch li-
berale Metaphysik (Rorty 1992:144, 156-161). IThm gilt jeder Versuch
als suspekt, der mit Begriffen wie Wahrheit und universaler Vernunft im
offentlich Diskurs operiert. Wihrend nach Rorty im privaten Raum je-
weiligen Idealen der Wahrheit gern nachgeeifert werden kann, muss der
offentliche Raum von all diesen Versuchen freigehalten werden, Hier
geht es ausschlieBlich darum, pragmatisch neue Vokabulare zu etablie-
ren, die den politischen Fortschritt im Sinne einer Ausdehnung von Ge-
meinsamkeiten voranbringen. Einen 6ffentlichen Platz fiir eine Religion
mit universalem Wahrheitsanspruch schlieBt Rorty aus. Er reformuliert
folgerichtig seinen Atheismus als Antiklerikalismus. Die Prisenz der

256

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

Kirchen im éffentlichen Raum gilt ihm trotz zugestandener Mildtitigkeit
als gefihrlich (Rorty 2001: 11-12). Die Figur des Pilgers hat so zuniichst
schlechte Karten. Eine Schnittmenge mit einer postmodernen religidsen
Argumentation sicht Rorty jedoch in der Ausrichtung auf einen De-
konstruktionsprozess jeder (innerweltlichen) Wahrheit, der nur die
Hoffnung auf die Erfiillung einer bei ihm diesseitigen Utopie der univer-
salen Liebe nach Korinther 137 iibrig lisst und die er mit einer Begriff-
lichkeit des Heiligen und des Mysteriums zusammenbringt (Rorty 2001:
13-18; Rorty/Vattimo 2006). Hier kann die Pilgerfigur ansetzen, ja das
Narrativ der Pilgerschaft lisst sich, freilich in einer kritischen Wendung
gegen Rortys relativistische und antiklerikale Attitiide, auch an seine
Vorstellung von der Bedeutung neuer Vokabulare anschlieB3en.

Inhaltlich wird es im niichsten Abschnitt um das Ankniipfen an die
utopische Rede vom Reich Gottes und damit um den »befreienden Ge-
halt der jiidisch-christlichen Heilsbotschaft« (Habermas 2005a: 240) ge-
hen, worin alle drei vorgestellten Positionen von Ratzinger bis Rorty mit
unterschiedlicher Gewichtung Gemeinsamkeiten haben. Zunichst gilt es
aber noch vor allem gegeniiber den Schulmedizinern Rorty und Haber-
mas die wissenschaftliche Basis der Pilgerfigur weiter zu verdeutlichen.

Das Projekt einer rettenden Aneignung religioser semantischer Po-
tentiale durch Ubersetzung verbindet bei Habermas drei Dimensionen:

2 Rorty setzt eine gewisse Bibelfestigkeit voraus, die vielleicht nicht jeder
mitbringt. Deswegen sei hier der auch im Sinne Rortys literarisch anspre-
chende Abschnitt aus dem Ersten Korintherbrief zitiert: »Wenn ich in den
Sprachen der Menschen und Engel redete, hitte aber die Liebe nicht, wiire
ich drohnendes Erz oder eine lirmende Pauke. Und wenn ich prophetisch
reden kdnnte und alle Geheimnisse wiisste und alle Erkenntnis hitte; wenn
ich alle Glaubenskraft besiBe und Berge damit versetzten konnte, hiitte
aber die Liebe nicht, wire ich nichts. Und wenn ich meine ganze Habe
verschenkte, und wenn ich meinen Leib dem Feuer iibergiibe, hiitte aber
die Liebe nicht, niitzte es mir nichts. Die Liebe ist langmiitig, die Liebe ist
giitig. Sie ereifert sich nicht, sie prahlt nicht, sie bliht sich nicht auf. Sie
handelt nicht ungehérig, sucht nicht ihren Vorteil, ldsst sich nicht zum
Zorn reizen, trigt das Bose nicht nach. Sie freut sich nicht {iber das Un-
recht, sondern freut sich an der Wahrheit., Sie ertriigt alles, glaubt alles,
hofft alles, hilt allem stand. Die Liebe hort niemals auf. Prophetisches Re-
den hat ein Ende, Zungenrede verstummt, Erkenntnis vergeht. Denn
Stiickwerk ist unser Erkennen, Stiickwerk unser prophetisches Reden;
wenn aber das Vollendete kommt, vergeht alles Stiickwerk. Als ich ein
Kind war, redete ich wie ein Kind, dachte wie ein Kind und urteilte wie
ein Kind. Als ich ein Mann wurde, legte ich ab, was Kind an mir war, Jetzt
schauen wir in einen Spiegel und sehen nur ritselhafte Umrisse, dann aber
schauen wir von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich unvollkom-
men, dann aber werde ich durch und durch erkennen, so wie ich auch
durch und durch erkannt worden bin. Fiir jetzt bleiben Glauben, Hoffhung,
Liebe, diese drei; doch am gréfiten ist die Liebe.«

257

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

die moralische, die politische und die philosophische. Habermas zielt
darauf, die ins Stocken geratene moralische Argumentation fortzusetzen.
Um dies leisten zu koénnen, bedarf es der philosophischen Arbeit der
Ubersetzung aus der religiosen in eine Sffentliche Sprache. Dazu muss
der religiose Diskurs aber erst aus seiner politischen und philosophi-
schen Randlage in die Mitte der Gesellschaft geholt werden. Deswegen
plidiert Habermas fiir eine neue Offenheit gegeniiber religios formulier-
ten Positionen im politischen Raum (Habermas 2005a: 106-154, 258-
278). Wenn man sich jedoch die philosophischen Ubersetzungsversuche
von Habermas ansieht, erkennt man eine recht grofie Nihe der Aneig-
nung semantischer Potentiale zu Rortys Vokabularen. So iibersetzt Ha-
bermas die Begriffe Gottesebenbildlichkeit und Geschépflichkeit in der
Argumentation gegen die gentechnische Manipulation des Menschen
nicht, sondern erzihlt mit diesem religidsen Vokabular eine plausible
Geschichte von der Freiheitsgefihrdung der von einem Peer produzier-
ten und nicht von einem Schépfer ins Dasein gerufenen Person (Haber-
mas 2001: 29-31). So geht es weniger darum, zu iibersetzen, als darum,
religitse semantische Potentiale zu entdecken, zu bergen und in einen
offentlichen Diskurs einzuspeisen.

Festgehalten werden kann hier — ohne den Streit zwischen Habermas
und Rorty hinsichtlich Vernunfi und Wahrheit entscheiden zu miissen —,
dass in beiden sprachphilosophisch gepriigten Konzeptionen neue Voka-
bulare und Semantiken eine zentrale Rolle im gesellschaftlichen Diskurs
spielen. Nach Habermas sollen sich an dieser Einspeisung von Semanti-
ken die Glaubensgemeinschaften zentral beteiligen, nach Rorty ist es ih-
nen als Institution zu verwehren, doch ihren literarischen Texten kann er
durchaus auch etwas abgewinnen.

Gegeniiber Rorty muss demnach nur begriindet werden, dass von
den an Wahrheit und Vernunft orientierten Glaubensgemeinschaften, die
das Vokabular des Pilgers hervorbringen und ihm eine dementsprechen-
de Prigung geben, keine offentliche Gefahr ausgeht. Das kann aber in
einer Haltung der Vorwiirtsverteidigung geschehen. Papst Benedikt legt
hierfiir eine bemerkenswerte Argumentation vor. Denn er rdumt auf der
einen Seite ein, dass es Pathologien der Religion gibt und deswegen
Vernunft und Glaube im kritischen Gesprich zusammengehoren. Auf
der anderen Seite wirft er aber einer grundsitzlich relativistischen Posi-
tion, wie sie Rorty vertritt, vor, durch die Aufgabe einer verniinftigen
und universalen Wahrheit dem Fundamentalismus nicht mehr argumen-
tativ entgegentreten zu kdnnen und deswegen letzten Endes seiner vo-
luntaritisch-gewaltbereiten Tendenz Vorschub zu leisten (Benedikt XVI.
2006; Ratzinger 2005: 43-45, 56-58). Papst Benedikts Regensburger
Rede, in der er das Christentum gleichzeitig als vernunftorientierte und

258

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

gerade auch deswegen gewaltlose Religion positioniert hat, gibt hierfiir
einen geeigneten Schliisseltext ab. Unabhingig von ihren strittigen Nu-
ancen geht es in der Rede um nichts weniger als um die Frage, unter
welchen Bedingungen die Riickkehr der Religion auf die gesellschafts-
politische Weltbiihne gliicken kann. Fiir diesen Riickkehrprozess der Re-
ligion hat der Papst zwei Bedingungen formuliert: Verzicht auf Zwang
und Gewalt sowie die Ausrichtung auf eine Vernunft, die aus ihrer a-
theistischen Engfithrung befreit ist. Gewaltverzicht und Vernunft-
gebrauch hingen dabei zusammen. Wer glaubt, dass sein Glaube der
Vernunft zuginglich sei und damit potentiell allen Menschen einsichtig
werden kann, bedarf keiner Gewaltanwendung; er versucht vielmehr,
mit Argumenten fiir seinen Glauben zu werben. Wer davon ausgeht,
dass seine Glaubensiiberzeugung gilt, ohne dass sie mit Vernunftgriin-
den einsichtig gemacht werden kann, gerdt zumindest leichter in die
Versuchung, mit Gewalt denen zu begegnen, die seine Uberzeugung
nicht teilen. Denn ihm fehlt die gemeinsame Basis verniinftigen Argu-
mentierens mit Andersgliubigen. Das gilt fiir Muslime ebenso wie fiir
Christen, und nicht nur fiir diese. Benedikt XVI. tritt mit dieser These
auch all jenen entgegen, die meinen, Wahrheitsanspruch und Mono-
theismus seien per se gewaltgeneigter als die relativistischen Pluralis-
men der Postmoderne (vgl. Angenendt 2007: 88-109). Der Papst ist ganz
im Gegenteil davon iiberzeugt, dass all jene in der Gefahr schweben,
sich der Gewalt zu bedienen, die nicht davon ausgehen, ihr Gegeniiber
in zentralen Fragen des globalen Zusammenlebens mit verniinftigen Ar-
gumenten Gberzeugen zu kénnen. Das betrifft einen wahrheitslosen Re-
lativismus ebenso wie einen fundamentalistischen Voluntarismus. Dem
stellt der Papst sein Konzept einer verniinftigen Religion gegentiber, die
er im Gesprich mit einer fiir die Religion offenen Vernunft sehen méch-
te. Mit diesem Beitrag méchte er die fehlende Kommunikationsfihigkeit
in den strittigen Fragen globalen Zusammenlebens zwischen dem siku-
larem Relativismus a la Rorty und dem religiésem Voluntarismus des
Fundamentalismus beseitigen helfen.

Wenn nun gezeigt sein sollte, dass Rorty und sein relativistischer
Pragmatismus eher gefiihrlich sind als die vernunftorientierten und ge-
waltlosen Glaubensgemeinschaften, kénnte — schon im Sinne einer ganz
pragmatisch gesehenen breiteren Gesprichsbasis im globalen Diskurs,
der mitnichten die Sikularisierungsthese akzeptiert hat —, ein religidses
Vokabular im 6ffentlichen Raum zugelassen werden. Sofern es um das
Einspeisen neuer Vokabulare geht, ist die Figur ja ohnehin nahe bei Ror-
tys Konzeption.

Wenn nun die Grundlagen des Therapievorschlags der Pilgerfigur in
den Augen der Schulmedizin als wissenschaftlich nachvollziehbar ak-

259

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

zeptiert sein sollten, vielleicht sogar im Sinne einer Kassenzulassung,
kann nun der Therapievorschlag unterbreitet werden.

Himmlische Utopie und begrenzte Ziele

In der Figur des Pilgers verbindet sich die Vorstellung des Unterwegs-
seins zur himmlischen Utopie mit dem Anstreben begrenzter Ziele im
Unterwegssein. Dass nur begrenzte Ziele angestrebt werden konnen,
muss dem pragmatischen Denker nicht erst erklirt werden. Das kommu-
nistische Desaster diskreditierte jedoch jedes utopische Denken. Aus der
Krise der europiiischen Utopie entstand das Einfallstor fiir den ebenfalls
aus dem 19. Jahrhundert stammenden amerikanischen Pragmatismus.
Wenn es keine grofien Ziele mehr gibt, und schon gar keine Verbindung
der groflen Ziele in einem kohirenten System, das auch noch den Weg
dorthin erschlielen wiirde, ist die Zeit rein pragmatischen Agierens an-
gebrochen. So gilt die Utopie einer verkiirzten Realpolitik als die politi-
sche Pathologie schlechthin, die Schuld triigt am Einsatz inakzeptabler
Mittel zur Erreichung unméglicher Ziele. »Wer Visionen hat, soll zum
Arzt gehen, lautet das Resiimee schon bei Helmut Schmitt. Eine gemi-
Bigtere Position vertritt hingegen der Begriinder des Realismus in der
modernen Theorie der Internationalen Bezichungen. Bei E. H. Carr bil-
den in der Politik »Utopia and Reality« ein unaufldsliches Begriffspaar
(Carr 1964:11-21). Problematisch wird die Utopie, die er deswegen sei-
ner realistischen Dekonstruktion unterwirft, wenn sie ihre Gestaltungs-
kraft iiberschitzt und zur Herrschaftsideologie wird.

Im Gegensatz zu einem verkiirzten Pragmatismus wird in der Kon-
zeption der Pilgerschaft die Vorstellung vertreten, dass begrenzte Ziele
nur vor einem utopischen Hintergrund angestrebt werden kénnen. Denn
weicht das grofle Ziel einem unbestimmten nihilistischen Nebel,
schwindet auch jede Motivationskraft. Beabsichtigt ist mit der Figur der
Pilgerschaft, den Pragmatismus mit seiner Betonung begrenzter Ziele in
den Gesamtzusammenhang einer himmlischen Utopie einzubinden und
ihm dadurch Wagemut bei gleichzeitiger Gelassenheit fiir das Anstreben
der begrenzten Ziele zu geben. Hinzu kommt mit der himmlischen Uto-
pie ein formales Kriterium zu Beurteilung der begrenzten Ziele. Die
himmlische Utopie schlieft alle ein und kann nur als Geschenk erhalten
werden. Begrenzte Zicle, die nicht wagemutig genug sind, universal auf
das Heil aller angelegt zu sein, sind genauso zu verwerfen, wie begrenz-
te Ziele, die nicht die Gelassenheit mitbringen, behutsam vorzugehen
und damit wirklich den Charakter eines begrenzten Ziels besitzen.

260

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

Zuniichst muss gegeniiber dem Pragmatismus die Notwendigkeit einer
utopischen Perspektive begriindet werden. Auch wenn der Gedanke,
dass es einer Utopie bedarf, um zu zukiinftigen Zielen eines besseren
Lebens voranzuschreiten, mit der kommunistischen Katastrophe desa-
vouiert ist, muss utopisches, nicht-ortliches Denken weder etwas mit
Traumtiinzerei noch mit Totalitarismus zu tun haben. Die Vorstellung,
dass es da noch etwas ganz anderes geben muss, als die Wiederkehr des
Gleichen oder seine endlosen Variationen, ist Grundlage fiir jeden ech-
ten Aufbruch. Nur von Aufbruch und Ziel her kann der Prozess des Un-
terwegsseins zwischen beiden als etwas Sinnvolles erfahren werden. Nur
ein groBles Ziel befihigt zu einem echten Aufbruch. Warum soll einer
aufbrechen, wenn er nur im Kreis geht? Der postmaterielle Spaziergiin-
ger der Postmoderne hat noch weniger Grund dazu als der materialisti-
sche Nomade des Neoliberalismus. Hunger und Gier sind stirkere An-
tricbsfeder als Langeweile, doch letztlich enden auch sie in der Lethar-
gie des Verhungerns oder der Verfettung. Das weill im Grunde auch
Rorty. Denn obwohl er wie besprochen zum einen mit Verweis auf die
christliche Recht die verfasste Religion fiir eine 6ffentliche Gefahr er-
klirt und gleichzeitig mit Dewey ganz entgegen der hier vertretenen Ar-
gumentation von der Hoffnung auf den Himmel nur lihmende Lethargie
erwartet (Rorty 2001: 11-12), hélt er wie schon skizziert an der utopi-
schen Hoffhung auf ein Reich der Liebe nach Korinther 13 fest. Interes-
santerweise vermeidet er dabei den Begriff der Utopie und spricht von
dem, was ihm heilig ist: »Nach meinem Verstindnis, soweit ich eines
habe, ist das Heilige verkniipft mit der Hoffnung, dass meine fernen
Nachkommen eines Tages, irgendwann in einem spiteren Jahrtausend,
in einer globalen Zivilisation leben werden, die mehr oder weniger aus-
schliefilich unter dem Gebot der Liebe steht. In einer solchen Gesell-
schaft wire die Kommunikation herrschaftsfrei, Klassen und Kasten un-
bekannt, Hierarchie kidme nur zeitlich begrenzt und zu pragmatischen
Zwecken vor, und Macht wire ganz und gar Sache der freien Uberein-
kunft einer lese- und schreibkundigen, gut ausgebildeten Wihlerschafi«
(Rorty 2001: 17). Leider kann er seine Hoffnung auch nicht ansatzweise
begriinden und verfillt demnach aus einer realistischen Perspektive der
Kritik der Traumténzerei. Diesem Vorwurf hat Rorty nichts entgegenzu-
sctzen, was weniger ist als das metaphysische Narrativ einer himmli-
schen Utopie, das man freilich auch abtun kann. Fiir Rorty stellen beide
Positionen unbegriindete Hoffnungen dar.

Worauf es Rorty anzukommen scheint, ist das Vorschieben eines
Riegels gegen den Totalitarismus. Er gibt an, den Weg zur Verwirkli-
chung seiner Utopie nicht zu kennen (Rorty 2001: 17-18). Wenn der
Weg unbekannt ist, dann kann er auch mit totalitiren Mitteln nicht be-

261

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

schritten werden. Aber wenn man so gar nicht weifl, wie Utopie und be-
grenzte Ziele zusammenhingen, scheint es auch schwierig zu sein, aus
der Utopie einen Handlungsimpuls fiir den Aufbruch zum begrenzten
Ziel zu erhalten.

Die Losung der Pilgerkonzeption kniipft in der Formulierung der
himmlischen Utopie an Rortys Rede {iber das was ithm heilig ist an.
Denn dies stellt nichts anderes dar als eine Zukunfishoffnung, die vor
nicht allzu langer Zeit noch als Utopie bezeichnet worden wiire, und
verbindet diese mit einer aus religidsen Quellen gespeisten Semantik,
Auf der Basis dieser Gemeinsamkeit wird ansonsten jedoch ein anderer
Ausweg gesucht.

Zuerst setzt die Pilgerkonzeption bei einer anderen Problemanalyse
an. Das Problem des Totalitarismus entsteht nicht dadurch, dass einige
behaupten, Wege und Ziele und deren Zusammenhang zu kennen; es
entsteht vielmehr dadurch, dass sie glauben, die Unbegrenztheit utopi-
scher Ziele im Sinne des homo fabers selbst herstellen zu kénnen. Wenn
durch die Chiffre der himmlischen Utopie klar ist, dass das utopische
Ziel ein Nichtort bleibt, der nicht menschlich herzustellen ist und dem
nur in titiger Erwartung entgegengegangen werden kann, um ihn am
Ende der Zeiten als Geschenk zu erhalten, ist jedem eigenmichtigen To-
talitarismus gewehrt. Die Rede von der himmlischen Utopie erhilt aber
durch die dichte Beschreibung, wofiir der teleologisch ausgerichtete
Mensch bestimmt ist, eine motivierende und kritische Kraft, fiir die be-
grenzten Ziele und die Wege dorthin.

Doch die Rede von der Utopie ist nicht nur dem Pragmatiker ver-
dichtig. Auch Ratzinger hat da so seine Schwierigkeiten und glaubt,
dass es eher darum geht, den Mythos der Utopie mit rationaler Argu-
mentation aufzuldsen (Ratzinger 2005: 15-17). Diesseitige Utopie und
Reich Gottes unterscheiden sich bei aller Abhiingigkeit der sikularisier-
ten Paradieseshoffnungen von ihrem religiosen Vorbild sicher grundle-
gend (Friedrich 1974). Doch dieser Unterschied liegt vor allem in der
zerstobenen diesseitigen Hoffnung des modernen homo faber. Sofern die
Utopie eine rein diesseitige Vorstellung des homo faber ist, die es durch
iibermenschliche Anstrengung herzustellen gilt, liegt in ihr tatsichlich
der Keim fiir den Einsatz unmenschlicher Mittel, fiir einen Kampf um
jeden Preis, da die Herstellung des Paradieses fiir alle jedes Mittel recht-
fertigt. Utopisches Denken wird nur dann gefahrlos und gewinnbringend
die begrenzten Ziele der Politik befliigeln, wenn es sich bereits auf die
Wahl der Mittel auswirkt. Es geht nicht darum, in fixen, phantastischen
Plinen ein unrealistisches Ziel zu entwerfen, sondern jetzt dem Anbre-
chen himmlischer Fiille im Gestalten begrenzter Ziele Raum zu geben.
Ratzinger formuliert in Hinblick auf die franziskanischen Gemeinschaf-

262

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

ten: »Sie arbeiten nicht fiir eine Welt von iibermorgen, sondern dafiir,
daB heute etwas vom Licht des Paradieses in dieser Welt da ist. Sie le-
ben jetzt >utopische¢, so gut es geht« (Ratzinger 1996: 67). In diesem
Sinne wire das zusammengehen des Himmels mit der Utopie zu verste-
hen.

Fiir die Zusammenfiihrung der Begriffe himmlisch und Utopie sei
zumindest kurz auch ein historisches Argument angefiihrt und auf den
Begriinder der modernen Utopie im 16. Jahrhundert, Thomas Morus,
verwiesen (Morus 1986). Er gilt der katholischen Kirche nicht nur als
Heiliger, sondern er wurde auch von Papst Johannes Paul II. zum
Schutzpatron der Politiker erhoben wurde, wenn auch vor allem wegen
seines Martyriums und nicht wegen seiner schriftstellerischen Titigkeit.
Doch sein Schreiben wie sein Sterben zeugen von einem Denken, das
gegenwirtiges begrenztes Handeln von einem grofien geschenkten Ziel
her begreift und danach ausrichtet.

Die entscheidende Frage ist demnach nicht, ob man ohne utopisches
Denken auskommen kann, sondern wie eine Utopie gestrickt sein muss

nicht inhaltlich, sondern strukturell — die zum wagemutigen und
gleichzeitig gelassenen Anstreben begrenzter Ziele motiviert, ohne ge-
waltbereiten Heilsherstellern das Wort zu reden. Wenn man sich zu ei-
ner neuen Offenheit gegeniiber religidsen Semantiken entschlossen hat,
liasst sich diese moralisch-kritische Kraft der utopischen Argumentation
gegeniiber den Pathologien der Globalisierung wiedergewinnen, ohne in
die Falle der totalitiren Heilshersteller diesseitiger Utopien zu geraten.
Denn die religiése Verschiebung der Utopie an einen aus irdischer Per-
spektive echten Nichtort, nimlich in den Himmel, bietet die sicherste
Gewihr, dass es auf Erden nur um das Erreichen begrenzter Ziele im
pluralen politischen Aushandeln gehen kann.

Lisst man sich so auf die Begriffswelt von Pilger und Wallfahrt ein,
entschliisselt sich ein neues Vokabular, das das groBe Ziel mit den kon-
kreten Aufbriichen verbindet: 1.) Die Deutung des Unterwegssein vom
grofen Ziel der himmlischen Utopie her und damit die Befihigung zum
Wagnis eines echten Aufbruchs. Hierfiir steht die Pilgerschafi als per-
sonliche Lebensreise oder als politische Pilgergemeinschaft auf ihrem
Weg durch die Geschichte. 2.) Die Deutung des Unterwegsseins als ge-
staltbares Anstreben von begrenzten und pluralen Zielen verbunden mit
der Vorstellung, dass diese Zicle auf den Einschluss aller angelegt sind
und behutsam und gelassen verfolgt werden miissen. Hierfiir steht meta-
phorisch die Pilgerschafi als Wallfahrt zu einem Gnadenort.

Der Pilger begreift seine Unterwegssein, seine persénliche Lebens-
reise wie die historische Wanderschaft einer Pilgergemeinschaft durch
die Zeit, als Weg in den Himmel. Das Ankommen dort ist ein vom Ziel

263

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

aus gereichtes Geschenk. Die vertrauende Aussicht auf dieses Geschenk
ermoglicht im Idealfall das gleichzeitig wagemutige wie gelassene Aus-
handeln begrenzter Ziele im Sinne konkreter Wallfahrten. Dies lisst sich
mit einem politischen Prozess in Bezichung setzen, der aus der Vergan-
genheit und ihrer Legitimitit gebenden Bewihrung heraus in der Ge-
genwart nach nachhaltigen Losungen fiir die Zukunft Ausschau hilt
(vgl. zu diesem Politikbegriff Barbato 2005: 37-66). Lidt man diesen
politischen Aushandlungsprozess in der Perspektive einer himmlischen
Utopie auf, dann kénnte sich der nihilistische Nebel auflésen und sich
die gewiinschte gelassene, aber auch wagemutige Hoffhung einstellen,
die zu echten Aufbriichen verhilft. Wie die Pilgergemeinschaft zu be-
stimmien Wallfahrten aufbricht, so kann sich der politische Prozess auch
zu begrenzten Zielen aufmachen. Analog zum Wallfahrtsort birgt jedes
begrenzte Ziel die Ausrichtung auf die himmlische Fiille. Wie bei den
Wallfahrtszielen unter Pilgern wird es auch im politischen Prozess Aus-
einandersetzungen geben, welches Ziel wann und welches {iberhaupt
angesteuert werden soll. Dabei wird es keinen globalen Konsens in der
Zeit geben. Eine gegenseitige Hilfe beim Erreichen der unterschiedli-
chen begrenzten Ziele wire aber in der Perspektive einer gemeinsamen
himmlischen Utopie, iiber die keiner verfiigt, die aber alle einschlieB3t,
genau so moglich, wie das versuchsweise Mitgehen beim anderen. Die
pluralen politischen Aushandlungsprozesse wiirden sich analog zur Pil-
gergemeinschaft so durch eine selbstbewusste Demut auszeichnen, die
sie an den je eigenen Besonderheiten festhalten lisst und gleichzeitig zur
Ausschau nach konkreten Gemeinsamkeiten in der Auswahl begrenzter
Ziele anhilt. Grundsétzlich gemeinsam wiire ihnen die Vorstellung, dass
alle Ziele, die sie selbst erreichen kénnen, eben nur begrenzte Ziele sind.
Chilliastische Himmelsstiirmerei wiire ihre Sache nicht.

Conservator oder Salvator Mundi:
Politik als Pilgerschaft

Als die Christen auf den politischen Diskurs des romischen Imperiums
stiellen, standen sie vor der Frage, ob der hichste Titel dieses Diskurses
— Conservator Mundi, Erhalter der Welt — auf Christus zu iibertragen sei.
Den Christen war das nicht geheuer und sie optierten fiir den Salvator
Mundi, den Erléser der Welt (Ratzinger 2005: 11). Fiir die Politik lassen
sich daraus gegensitzliche Schliisse zichen. Zum einen kann man mit
progressiven politischen Theologien den Erlésungsgedanken auch be-
freiungstheologisch vorantreiben, setzt sich dabei aber immer der Gefahr
aus, das Heil der Welt selbst herstellen zu wollen. Zum anderen kann

264

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

man an den explizit auf den Staat bezogenen Stellen des Neuen Testa-
ments mit Ratzinger eher die bewahrende Aufgabe staatlicher Politik be-
tonen. Denn wenn der Conservator Mundi nicht fiir die Religion bean-
sprucht wird, bleibt er frei fiir den Kaiser, womit dann auch die Religion
fir das jenseitige Heil und der Kaiser fiir die diesseitige Ordnung zu-
stindig wiire. Doch der Tendenz zu einem Sakristeichristentum méchte
Ratzinger nicht zustimmen. Thm liegt daran, dem relativen Bereich der
Politik und seinen begrenzten und pluralen Ziele das Recht und die E-
thik gegentiiberzustellen, die das politische Aushandeln korrigieren kon-
nen. Bezogen auf Recht und Ethik wird das relative Unternechmen der
Politik bei Ratzinger zum moralischen Auftrag, Frieden und Gerechtig-
keit in immer wieder neuen Fragmenten der Vorldufigkeit anzustreben
(Ratzinger 2005: 10-66).

Vor diesem Hintergrund ldsst sich das Programm des Pilgers noch
einmal verdeutlichen. Dem Pilger ist die Politik zunichst ein offenes
Aushandeln begrenzter Ziele, bei dem keines der pluralen Ziele als her-
zustellende Utopie gesetzt werden kann. Der motivierende und kritische
Bezug erwiichst den verschiedenen Aushandlungsprozessen im Blick auf
die himmlische Utopie. Im Abgleich von gegenwiirtiger Situation und
himmlischer Utopie ist auszuhandeln, ob die begrenzten Ziele gerade
mehr bewahrenden oder eher befreienden Charakter haben sollten. Im
Blick auf die Globalisierung kann Politik als das Wagnis betrachtet wer-
den, aufzubrechen und gemeinsam auf die eine Welt hin unterwegs zu
sein (Kallscheuer 2006: 471). Das Paradies der in Liebe geeinten Welt,
wie sie sich auch der Pragmatiker Rorty wiinscht, bleibt der himmli-
schen Utopie vorbehalten, aber die begrenzten Ziele kénnen in dieser
Perspektive gemeinsam, kritisch, wagemutig und gelassen gestaltet wer-
den (vgl. auch Barbato im Erscheinen b).

Literatur

Angenendt, Arnold (2007): Toleranz und Gewalt, Das Christentum zwischen Bi-
bel und Schwert, Miinster: Aschendorfr.

Aristoteles (1991): Die Nikomachische Ethik, Miinchen: dtv/Artemis.

Aristoteles (1994): Politik, Reinbek: Rowohlt.

Barbato, Mariano (2005): Regieren durch Argumentieren. Macht und Legitimitit
politischer Sprache im Prozess der europiischen Integration, Baden-Baden:
Nomos.

Barbato, Mariano (im Erscheinen a): »Siinde, Kreuz und Pilgerschaft — Haber-
mas’ Vorschlag einer postsiikularen Gesellschaft«. In: Marianne Heimbach-
Steins/Harm Goris (Hg.), Konferenzband, Wiirzburg: Ergon.

265

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BARBATO

Barbato, Mariano (im Erscheinen b): »Potentiale der Pilgerschatt. Skizze einer
politischen Anthropologie des Pilgers«. In: Marianne Heimbach-Stein/Rotraut
Wielandt (Hg.), Humanitiit Wiirzburg: Ergon.

Bauman, Zygmunt (1995): Life in Fragments. Essays in Postmodern Morality,
Oxford: Blackwell.

Benedikt XVI. (2006): Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung, Frei-
burg: Herder.

Carr, Edward H. (1964): The Twenty Years' Crisis, New York: Harper
Torchbooks.

Chélini, Jean (2002): »Die Wallfahrt des Abendlandes im frithen Mittelalter«. In:
Henry Branthomme/Jean Chélini (Hg.), Auf den Wegen Gottes. Die Ge-
schichte der christlichen Pilgerfahrten, Paderborn: Bonifatius, S. 94-117.

Erhard, Ludwig (1964): Wohlstand fiir Alle, Diisseldorf und Wien: Econ.

Flusser, Vilém (2003): »Nomadische Uberlegungen«. In: Silvia Wagnermai-
er/Nils Raller (Hg.), absolute Vilém Flusser, Freiburg: orange-press, S. 188-
195.

Friedrich, Gerhard (1974): Utopie und Reich Gottes. Zur Motivation politischen
Verhaltens, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte, Miinchen: Kindler.

Habermas, Jirgen (2001): Glauben und Wissen, Frank furt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2005a): Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (2005b): »Vorpolitische Grundlagen des demokratischen
Rechtsstaates?« In: Jurgen Habermas/Joseph Ratzinger (Hg.), Dialektik der
Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion, Freiburg: Herder, S. 15-37.

Habermas, Jiirgen (2007): »Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Uber Glauben
und Wissen und den Defitismus der modernen Vernunfi«. In: Knut Wenzel
(Hg.), Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um die Regensburger
Vorlesung des Papstes, Freiburg: Herder, S. 47-56.

Habermas, Rebekka (1991); Wallfahrt und Aufruhr, Zur Geschichte des Wunder-
glaubens in der frithen Neuzeit, Frankfurt/M.: Campus.

Honneth, Axel (2007); Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der
Kritischen Theorie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Joas, Hans (2004): Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrung der Selbst-
transzendenz, Freiburg: Herder.

Kallscheuer, Otto (2006): Die Wissenschaft vom Lieben Gott. Eine Theologie fiir
Recht- und Andersgliubige, Agnostiker und Atheisten, Frankfurt/M.: Eich-
born.

Loyola, Ignatius von (1998): »Der Bericht des Pilgers«. In: Peter Knauer (Hg.),
Ignatius von Loyola. Werkausgabe 1I. Griindungstexte der Gesellschaft Jesu,
Wiirzburg: Echter, S. 1-84.

Morus, Thomas (1986): Utopia, Stuttgart: Reclam.

266

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UNTERWEGS IN DER GLOBALISIERUNG

Moulinas, René (2002): »Die Wallfahrt als Opfer der Aufklarunge. In: Henry
Branthomme/Jean Chélini (Hg.), Auf den Wegen Gottes. Die Geschichte der
christlichen Pilgerfahrten, Paderborn: Bonifatius, S. 192-216.

Muschg, Adolf (1993):; »Uralte Mauermn, ganz neu (Geleitwort)«. In: Jean-
Christophe Rufin (Hg.), Das Reich und die neuen Barbaren, Berlin: Volk und
Welt, S. 5-9.

Nigg, Walter (1992): Des Pilgers Wiederkehr, Ziirich: Diogenes.

Ohler, Norbert (2000): Pilgerstab und Jakobsmuschel. Wallfahrten in Mittelalter
und Neuzeit, Diisseldorf: Patmos.

Pierrard, Pierre (2002): »Die Renaissance der Wallfahrt im 19, Jahrhundert«. In:
Henry Branthomme/Jean Chélini (Hg.), Auf den Wegen Gottes. Die Ge-
schichte der christlichen Pilgerfahrten, Paderborn: Bonifatius.

Ratzinger, Josef (1996): Salz der Erde. Christentum und katholische Kirche an der
Jahrtausendwende. Ein Gespriich mit Peter Seewald, Stuttgart: DVA.

Ratzinger, Joseph (2003): Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die
Weltreligionen, Freiburg: Herder.

Ratzinger, Joseph (2005): Werte in Zeiten des Umbruchs, Freiburg: Herder.

Ratzinger, Joseph (2006): »Der angezweifelte Wahrheitsanspruch. Die Krise des
Christentums am Beginn des dritten Jahrtausends«. In: Joseph Ratzin-
ger/Paolo Flores d” Arcais (Hg.), Gibt es Gott?, Berlin: Wagenbach, S. 7-18.

Rorty, Richard (1992): Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Rorty, Richard (2001): »Bemerkungen anldsslich der Verleihung des Meister-
Eckart-Preises«. In: Idenity=Foundation (Hg.), Verleihung des Meister-
Eckhart-Preises an Richard Rorty (Pressemappe), Diisseldorf, S. 10-18.

Rorty, Richard und Vattimo, Gianni (2006): Die Zukunft der Religion, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Sauzet, Rober (2002): »Anfechtung und Aufschwung der Wallfahrt zu Beginn der
Neuzeit«. In: Henry Branthomme/Jean Chélini (Hg.), Auf den Wegen Gottes.
Die Geschichte der christlichen Wallfahrt, Paderborn; Bonifatius, S, 174-191,

Schmidt, Artur P. (2001): Wohlstand_fuer_alle.com, Stuttgart: DVA.

Sennett, Richard (1990): The Conscience of the Eye. The Design and Social Life
of Cities, New York: Knopf.

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalis-
mus, Berlin: Siedler.

Tellechea, Ignacio (1991): Ignatius von Lovola. »Allein und zu Fuli«, Solothurn —
Diisseldorf: Benzinger.

Ward, Robert (2004): Pilgerwege eines Ungliubigen. Unterwegs zwischen Santi-
ago, Fatima und Lourdes, Stuttgart: Kreuz.

Weimer, Wolfram (2006): Credo. Warum die Riickkehr der Religion gut ist,
Miinchen: DVA.

267

https://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2028, 13:42:1! - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783839407837-014 - am 13.02.2026, 13:42:1 -



https://doi.org/10.14361/9783839407837-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

