Zur Normativitat in Anerkennungsverhaltnissen

Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler

MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

1. DAS NORMATIVE POTENTIAL DER ANERKENNUNG

Anerkennung gilt spétestens seit Hegel als einer der zentralen Begriffe der Sozialphi-
losophie und der politischen Theorie.! Die Grundthese, die aktuelle Positionen — trotz
vielfacher Unterschiede — teilen, lautet, dass sich subjekt- und gesellschaftskonstitu-
tive Fragen sowie eine Reihe von sozio-politischen Auseinandersetzungen nur dann
angemessen analysieren und interpretieren lassen, wenn sie als »Kdmpfe um Aner-
kennung« verstanden werden.

Den Ausgangspunkt der unterschiedlichen Anerkennungskonzeptionen bildet die
Einsicht, dass das Subjekt nur dann ein gelingendes Selbstverhiltnis sowie Hand-
lungsfahigkeit erlangen kann, wenn es sich als von der Gesellschaft bestitigt erfahrt
und in ihr einen Ort politischer Sichtbarkeit zugebilligt bekommt. Dabei ist es ent-
scheidend zu sehen, dass der Bezug zum Anderen nicht nachtréglich zu einem bereits
konstituierten Individuum hinzukommt, sondern das Sein des Subjekts allererst er-
moglicht. Seine Konstitution ldsst sich nur aus den Beziehungen zu und der Abhén-
gigkeit von Anderen angemessen beschreiben. Subjektivitit ist folglich grundlegend
relational und dependenziell verfasst. Ein Subjekt zu sein, heifit nichts anderes, als
sich als anerkannt zu erfahren und bestdndig auf Anerkennung angewiesen zu sein.

Doch bei dieser Grundeinsicht, dass Subjektivitit nachdriicklich auf die Bestati-
gung durch Andere angewiesen ist, bleiben Anerkennungstheorien nicht stehen. Sie
vertreten zugleich die Auffassung, dass Sozialitit im Sinne einer Anerkennungsord-
nung verstanden werden muss. Denn in Gesellschaften werden Wege bereitgestellt,

1 Die Hegel’sche Rezeptionsgeschichte des Anerkennungsbegriffs von Marx tiber die Frank-
furter Schule bis zum Poststrukturalismus wurde von Hannes Kuch in luzider Weise nach-
gezeichnet (vgl. Kuch 2013).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

die vorgeben, in welcher Weise ihre Mitglieder zu intelligiblen Subjekten werden.
Damit konstituiert sich in Anerkennungsprozessen eine Gesellschaftsstruktur, die
diskursiv regelt, zu welchem Selbstverstdndnis Subjekte kommen und wie sie sich
als Teil des Sozialen begreifen konnen. Kurz: Sozialitét artikuliert sich in Form von
Anerkennungsstrukturen — Strukturen, die jedoch nicht starr gegeben sind, sondern
als solche kritisiert und verdndert werden konnen.

Anerkennungstheorien begniigen sich zudem nicht damit, lediglich den intrinsi-
schen Zusammenhang von Subjektivitit und Sozialitdt zu beschreiben. Sie mochten
zugleich einen Mafistab bereitstellen, um legitime von illegitimen Forderungen nach
Anerkennung bzw. gerechtere von ungerechten Gesellschaftsformationen zu unter-
scheiden. Damit sind normative Kriterien gefordert, die dazu befahigen, soziale Prak-
tiken sowie politische Strukturen einer Kritik zu unterziehen und neu erhobene An-
spriiche auf ihre Berechtigung hin zu iiberpriifen. Uberlegungen zur Normativitit
miissen dariiber hinaus deutlich machen kénnen, was oder wer liberhaupt zur Aner-
kennung verpflichtet und wie dieser Imperativ lesbar wird.

Ebendiese Fragen der Normativitit stehen nun auch — wenngleich nicht immer in
explizit ausgewiesener Form — im Mittelpunkt der Ausfiihrungen von Axel Honneth
und Judith Butler, den beiden prononciertesten Vertreter*innen des rezenten Aner-
kennungsdiskurses. Uberlegungen Butlers dezidiert mit Honneths Erdrterungen ins
Zentrum sozialphilosophischer und politiktheoretischer Debatten zu riicken, scheint
uns mehr als geboten: Wahrend Honneth maf3geblich fiir die Renaissance des Konzepts
seit Anfang der 1990er Jahre verantwortlich ist, hat unabhéngig davon Butler den An-
erkennungsbegriff ab den 2000er Jahren neu konturiert und grundlegend problemati-
siert.? Mit der hier vorgenommenen Gegeniiberstellung sollen nicht nur die unterschied-
lichen Aneignungen des Hegel’schen Erbes rund um den Begrift der Anerkennung skiz-
ziert, sondern auch das Verhéltnis zwischen (der dritten Generation) der Frankfurter
Schule und aktuellen Ausprigungen des Poststrukturalismus ausgelotet werden.

Diese Auseinandersetzung scheint auch deshalb dringend geboten, da sich weder
Honneth noch Butler eingehend rezipieren und einander nur aus einer gewissen Dis-
tanz begegnen. Von marginalen Erwéhnungen ausgenommen, bildet lediglich die De-
batte im Anschluss an Honneths Tanner Lectures eine Ausnahme (vgl. Butler 2008).

2 Es muss erwihnt werden, dass Butler selbst in aktuellen Diskussionen zur Anerkennungs-
thematik iiberhaupt nicht oder blo8 pejorativ angefiihrt wird. So wird sie in der umfangrei-
chen und historisch ausgelegten Monographie Anerkennung von Ikdheimo nicht ein einzi-
ges Mal namentlich genannt (vgl. Tkiheimo 2014); bei Jaeggis Uberblicksdarstellung wird
sie »negativen« Anerkennungstheorien zugerechnet (vgl. Jaeggi 2006) und bei Bedorf als
Theoretikerin dyadischer Verhéltnisse missverstanden (vgl. Bedorf 2010: 94).

3 Programmatisch ist einer sich nicht ausschlieenden, sondern produktiven Gegeniiberstel-
lung von diversen methodischen Zugingen Schonwilder-Kuntze (2015) nachgegangen;
diesem Ansatz folgend sollen hier alternative Wege, sich dem Anerkennungsparadigma zu
ndhern, aufgezeigt werden.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 101

Diese bereits 2005 gefiihrte und 2008 auf Englisch publizierte Diskussion erwies sich
mehr als ein nonstarter denn als Initialziindung einer produktiven Auseinandersetzung.*
Die nachfolgenden Uberlegungen rekonstruieren zunichst, was Honneth unter
Normativitdt in Anerkennungsverhiltnissen versteht (2), um daran anschlieBend of-
fene Fragen rund um die Themenkomplexe einer »elementaren« Anerkennung sowie
teleologisch-emanzipatorischen Geschichtsauffassung herauszuarbeiten (3), die sich,
wie wir vorschlagen mdchten, mit Butlers Uberlegungen zu Anerkennungsverhilt-
nissen produktiv reformulieren und beantworten lassen (4). Vor dem Hintergrund un-
terschiedlicher Explikationen des Begriffs von Normativitét in Anerkennungsordnun-
gen riicken dabei das Verstidndnis von Subjektivitit, Korperlichkeit und Historizitét in
das Zentrum der Debatte. Ein kurzes Reslimee bildet den Abschluss der Skizze (5).

2. DAS NORMATIVITATSVERSTANDNIS VON AXEL HONNETH

Bereits im ersten Satz seiner Habilitationsschrift Kampf um Anerkennung erhebt
Honneth den Anspruch, »die Grundlagen einer normativ gehaltvollen Gesellschafts-
theorie zu entwickeln« (Honneth 1992: 7). Trotz gewichtiger Hinweise, in denen er
deutlich macht, dass gesellschaftliche Strukturen gleichsam »unter dem Imperativ ei-
ner reziproken Anerkennung« stehen, da — so seine Grundiiberzeugung — »Subjekte
zu einem praktischen Selbstverhdltnis nur gelangen konnen, wenn sie sich aus der
normativen Perspektive ihrer Interaktionspartner als deren soziale Adressaten zu be-
greifen lernen« (Honneth 1992: 148), fungiert der Begriff der Normativitit als weit-
gehend operativer Begrift, der in Kampf'um Anerkennung kaum weiter expliziert wird.

Was es heiflen kann, diesen normativen Status ausdriicklich auszubuchstabieren,
zeigt sich vor allem in einigen Texten in Anschluss an Kampf um Anerkennung, in
denen sich Honneth mehrfach gezwungen sieht, sein Verstdndnis von Normativitét
darzulegen. Bezeichnenderweise vollzieht sich diese explizite Charakterisierung zu-
meist in konkreter Abgrenzung zu Gegenpositionen: So entwickelt er zum einen in
Auseinandersetzung mit Nancy Fraser seine Uberlegungen zu einem » normativen
Monismus«< der Anerkennung« (Honneth 2003b: 9) und insistiert dabei — iiber eine
blofle Beschreibung subjekt- und gesellschaftskonstitutiver Prozesse hinausgehend —
auf einer »normative[n] Wendung« (Honneth 2003b: 202f.) der gesamten Debatte,
um ein addquates Verstdndnis von Anerkennung zu gewinnen. Honneth erhebt in die-
sem Zusammenhang ausdriicklich den Anspruch, »aus einem pluralen Gerechtig-

4  Dem Verhiltnis von Honneth und Butler wurde freilich schon an anderer Stelle nachgegan-
gen. Hervorzuheben sind hier die Texte von Deines (2007a, 2007b) und Kuch (2011) im
deutschsprachigen Bereich sowie Ferrarese (2011), Gregoratto/Ranchio (2013) und
McQueen (2015) im internationalen Kontext.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

keitskonzept normative Kriterien zu entwickeln, mit deren Hilfe sich aktuelle Ent-
wicklungen im Lichte zukiinftiger Moglichkeiten kritisieren« (Honneth 2003b: 216)
lassen. Zum anderen macht er in seinen unterschiedlichen Hegellektiiren gegeniiber
kantianischen Positionen deutlich, inwiefern der Sittlichkeit — im Sinne habitualisier-
ter sowie institutionell verankerter Lebenspraktiken — bereits »normative Vorgaben«
(Honneth 2001: 66) inhdrent sind, ohne dass damit sofort die Gefahr droht, einem
moralischen Relativismus zu verfallen.

Honneth geht von der Annahme aus, dass in lebensweltlichen Praktiken bereits
geschichtlich wirksame Normativititsanspriiche eingelagert sind, an die eine kriti-
sche Gesellschaftstheorie ankniipfen muss, um danach zu fragen, ob diese in den di-
versen Institutionen hinreichend zur Geltung kommen.> In Abgrenzung zu deonti-
schen Theorien, die den Mafistab zur Beurteilung gesellschaftlicher Institutionen aus
externen Kriterien abzuleiten versuchen, will Honneth einen solchen Mal3stab aller-
erst aus bereits etablierten Routinen gewinnen. Dieses Verfahren, normative Mal3-
stdbe der Kritik nicht losgeldst von historisch sedimentierten Gepflogenheiten zu ent-
wickeln, sondern die bereits in der sozialen Praxis vorhandenen Normen freizulegen
und kritisch auf die gesellschaftliche Wirklichkeit anzuwenden, bezeichnet Honneth
in Recht der Freiheit als »normative Rekonstruktion« (vgl. Honneth 2011: 23ff.). Ge-
tragen von der Einsicht, dass sich normative Forderungen nur auf Grundlage bereits
historisch verankerter Formen der Anerkennung artikulieren lassen, belésst es Hon-
neth jedoch nicht bei einer wirkungsgeschichtlichen Nachzeichnung, sondern be-
hauptet, dass »sich die Gerechtigkeit moderner Gesellschaften an dem Grad ihrer Fa-
higkeit [bemift], allen ihren Mitgliedern gleichermaBen die Bedingungen einer sol-
chen kommunikativen Erfahrung zu gewihrleisten und also jedem Einzelnen die Par-
tizipation an Verhaltnissen unverzerrter Interaktion zu ermdglichen« (Honneth 2001:
46). Es stellt sich daher die Frage, welche Aspekte fiir Honneth die relevanten Krite-
rien flir »die Partizipation an Verhdltnissen unverzerrter Interaktion« bilden. Seine
Uberlegungen sollen nun in drei Schritten systematisch nachgezeichnet werden.

2.1 Der Zwang zur Reziprozitat in Anerkennungsverhiltnissen

Die Notwendigkeit, sich von Anderen anerkannt zu erfahren, um in ein gelingendes
Selbstverhiltnis zu gelangen, versucht Honneth nicht als einseitiges Angewiesensein
zu fassen, sondern erblickt darin die Keimzelle von sozialer Gleichheit. Bereits in
Kampf um Anerkennung macht er darauf aufmerksam, dass Anerkennungspraktiken
geradezu ein »Zwang zur Reziprozitit« innewohnt:

5 Fiir Honneth liegt Sittlichkeit bereits in den gesellschaftlich institutionalisierten Praktiken vor;
fiir diese Auffassung nimmt er explizite Anleihen bei der Rechtsphilosophie Hegels. Honneths
eigenes Projekt soll im Anschluss daran »eine Theorie der Gerechtigkeit aus den Strukturvo-
raussetzungen der gegenwartigen Gesellschaften selbst [...] entwerfen« (Honneth 2011: 17).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 103

Fiir die Anerkennungsbeziehung kann das nur heiflen, daf in sie gewissermaf3en ein Zwang zur
Reziprozitit eingebaut ist, der die sich begegnenden Subjekte gewaltlos dazu nétigt, auch ihr
soziales Gegeniiber in einer bestimmten Weise anzuerkennen: wenn ich meinen Interaktions-
partner nicht als eine bestimmte Art von Person anerkenne, dann kann ich mich in seinen Re-
aktionen auch nicht als dieselbe Art von Person anerkannt sehen, weil ihm von mir ja gerade
jene Eigenschaften und Fahigkeiten abgesprochen werden, in denen ich mich durch ihn besta-
tigt fiihlen will. (Honneth 1992: 64f.)

Damit notigen Anerkennungsprozesse in intrinsischer Weise zur wechselseitigen Zu-
billigung des Personenstatus. Ein Subjekt gelangt nach Honneth nur dann in ein An-
erkennungsverhiltnis, wenn es zugleich den Anderen in einer fundamentalen Weise
als seinesgleichen auffasst. In diesem Verhéltnis reziproker Ankerkennung miissen
sich »die beteiligten Subjekte [...] wechselseitig zugleich als Autoren und Adressaten
verstehen konnen« (Honneth 2014: 790). Denn innerhalb der unterschiedlichen ge-
sellschaftlichen Regelstrukturen muss dem Anderen die Autoritét zugestanden wer-
den, die Angemessenheit meiner Handlungen ebenso bewerten zu kdnnen, wie ich in
Anspruch nehmen darf, {iber seine Vollzlige urteilen zu kénnen. Dort, wo diese Re-
ziprozitit nicht vollumfénglich gegeben ist, kann diese beanstandet werden. Diese
stets auf Gleichheit fuBende Reziprozitit umfasst alle Spharen der Anerkennung und
fithrt in Honneths Augen zu einer Demokratisierung simtlicher Bereiche der Lebens-
welt (vgl. Honneth 2011: 617).

Normativitdt in diesem ersten Sinne heif3t, dass sich Subjekte unter dem Imperativ
sozialer Gleichheit wechselseitig als Autoren und Adressaten begreifen miissen. An-
erkennung in ihrer subjektkonstitutiven Dimension kann sich in den Augen Honneths
nur dann angemessen realisieren, wenn Subjekte sich einander als gleiche gegeniiber-
treten und in ihrem Angewiesensein aufgrund der »gleichen« Bediirfnisnatur, in ih-
rem Anspruch auf Rechtsgleichheit und in ihrer geteilten sozialen Wertschidtzung
dem »Prinzip einer wechselseitigen Handlungsbewertung« (Honneth 2014: 795) un-
terliegen.

2.2 Individuelle Selbstverwirklichung im sozialen Verband

In der facettenreichen Auseinandersetzung mit Nancy Fraser zeigt Honneth auf, an
welchem Malfstab sich eine gerechte Gesellschaftskonzeption orientieren muss. Da-
bei macht er in Umverteilung oder Anerkennung? geltend, dass — im Gegensatz zur
Annahme Frasers — die Gleichheit als alleiniges Prinzip einer Gesellschaft gerade
nicht ausreicht. Vielmehr bemisst sich die Gerechtigkeit einer Gesellschaft laut Hon-
neth daran, »Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen, unter
denen die personliche Identitétsbildung und damit die individuelle Selbstverwirkli-
chung« (Honneth 2003b: 206) ermoglicht und gewéhrleistet wird.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Honneth warnt davor, die Gleichheit an soziale Partizipationsmoglichkeiten als
Selbstzweck und alleiniges Kriterium fiir gesellschaftliche Gerechtigkeit zu betrach-
ten. Anerkennungsprozesse stellen seiner Ansicht nach nicht nur den Anspruch auf
Gleichheit sicher, sondern erwirken dariiber hinaus auch ein gelingendes Selbstver-
héltnis der Beteiligten. In diesem Sinn unterstreicht Honneth, »dall das Worumwillen
der sozialen Gleichheit die Ermoglichung der personlichen Identitétsbildung fiir alle
Gesellschaftsmitglieder zu sein hat« (Honneth 2003b: 209). Gleichheit bedeutet we-
der eine inhaltliche Selbigkeit, noch erschopft sie sich in einer formalen Identitdt. Um
diesem falschen Verstidndnis entgegenzutreten, macht Honneth geltend, dass gerade
die Gleichheit aller nur in Hinblick auf das irreduzible Moment der Freiheit der ein-
zelnen angemessen verstanden wird. Das Ziel der Egalitdt besteht damit in der indi-
viduellen Selbstverwirklichung aller Teilnehmenden. Somit gilt es Honneths Auffas-
sung nach, gerade die »gleichen« sozialen Bedingungen fiir die Freiheit eines jeden
Subjekts sicher zu stellen.

Entgegen der landldufigen Vorstellung sind individuelle Freiheit und soziale
Gleichheit daher nicht zwei getrennte Forderungen. Vielmehr gilt es fiir Honneth ein-
zusehen, inwiefern die Freiheit der einzelnen und die Gleichheit aller jeweils die
Kehrseite einer Medaille bilden, ja sich wechselseitig bedingen und nur aus dieser
dialektischen Verschriankung heraus gedacht werden konnen: Frei ist das Subjekt erst
dann, wenn alle gleich sind und gleich sind alle darin, dass sie frei sind.® Das heiBt
umgekehrt aber auch: Die Selbstverwirklichung des Subjekts ist dieser Auffassung
nach nicht unabhingig vom Anderen moglich, sondern dank positiver Erfahrungen
gelingender Anerkennungsvollziige, in deren das Subjekt seine eigene Freiheit vom
Anderen bestitigt erfahrt. Erst durch diese affirmative Bezugnahme vonseiten des
Anderen erlangt das Subjekt die Moglichkeit, die eigene Selbstverwirklichung aus-
zubuchstabieren. Die Freiheit wird jedoch nicht blof3 von einem einzelnen Gegeniiber
gewihrt, sondern vollzieht sich stets innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhénge.
Honneth unterstreicht daher in Das Recht der Freiheit mit besonderer Deutlichkeit
die soziale Dimension der Freiheit:

»Frei« ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen institutioneller Praktiken auf
ein Gegeniiber trifft, mit dem es ein Verhéltnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbin-
det, weil es in dessen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele erblicken
kann. (Honneth 2011: 86)

6 Honneths Uberlegungen erweisen sich an diesem Punkt in einem hohen MaBe anschluss-
fihig an die Ausfithrungen Etienne Balibars zur égaliberté (vgl. Balibar 2010: 171ff)).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 105

Insofern sich soziale Freiheit nur gemeinsam mit sozialer Gleichheit ereignen kann,
geht Honneth zufolge mit dem Prozess der stetigen Ausformung individueller Selbst-
verwirklichung eine permanente Eingliederung aller Betroffenen in gesellschaftliche
Zusammenhénge einher. Daraus resultiert ein intrinsische Verhéltnis von Individua-
lisierungs- und Inklusionsprozessen:

Wir haben es auf der einen Seite mit einem ProzeB der Individualisierung zu tun, also der Stei-
gerung von Chancen der legitimen Artikulation von Personlichkeitsanteilen, auf der anderen
Seite mit einem Prozef der sozialen Inklusion, also der wachsenden Einbeziehung von Subjek-
ten in den Kreis der vollwertigen Gesellschaftsmitglieder. (Honneth 2003b: 218)

Daraus ergibt sich die Einsicht, dass Anerkennungsprozessen ein moralischer Fort-
schritt im Sinne einer sukzessiven Emanzipation inhérent ist, um soziale Asymmet-
rien und Exklusionen abzubauen und Strukturen, die zur Vorenthaltung von Anerken-
nung fiihren, einer Kritik zu unterziehen. Moralischer Fortschritt heiflt bei Honneth
nicht einfach, dass alles besser wird (eine solch naive Annahme wird permanent von
der Wirklichkeit konterkariert), sondern dass hinter bestimmte Formen der Anerken-
nung, die im Laufe der Geschichte erkdmpft wurden, nicht mehr zuriickgegangen
werden kann. So ist es beispielsweise nach den erfolgreichen Kampfen der Schwu-
len- und Lesbenbewegung um Anerkennung nicht mehr méglich, die freie Selbstbe-
stimmung der Sexualitit und ihre rechtliche Anerkennung — etwa in Form der (Homo-)
Ehe — einfach zuriickzuweisen, selbst wenn sie vielerorts noch mit Fiilen getreten
wird. Im Namen der Freiheit und Gleichheit, wie sie in Anerkennungsordnungen zu
Tage treten, kann darauf rekurriert werden, dass es andere Formen des Begehrens als
die Heterosexualitit gibt, die ihre soziale Sichtbarkeit auf eine Weise errungen haben,
dass sie mit ihrem Auftauchen in der Geschichte als unhintergehbar gelten miissen
und dann quasi als historisches Apriori fungieren.

Die Verschriankung des Prozesses der sozialen Inklusion aller mit der Ausgestal-
tung von Individualitit jeder einzelnen ldsst sich fiir Honneth auch in Hinblick auf
ein normatives Kriterium fruchtbar machen: Insofern »jedes menschliche Subjekt
elementar auf einen Kontext an sozialen Verkehrsformen angewiesen [ist], die durch
normative Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung geregelt sind«, muss zu-
gleich festgehalten werden, dass sich Gesellschaften nur »in dem MaBe [als] legitime
Ordnungsgefiige dar[stellen], in dem sie dazu in der Lage sind, verldBliche Bezie-
hungen der wechselseitigen Anerkennung zu gewdhrleisten« (Honneth 2003b: 205).
Ebenso wie Subjektivitit darin besteht, nur frei in sozialen Zusammenhéngen zu sein
— und das heiflt nun: von anderen als (gleiches Subjekt) anerkannt zu werden —, zeigt
sich der Sinn von Sozialitét darin, subjektivierend zu sein, d.h. Mittel und Wege bereit
zu stellen, mit Hilfe derer Subjekte soziale Sichtbarkeit fiir ein gelingendes Selbst-
verhéltnis und autonome Handlungsfdhigkeit erhalten konnen. Normativ gewendet

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

heif3t das, dass Anerkennungsprozesse nicht nur den Malfistab sozialer Gleichheit be-
reitstellen, sondern zugleich die individuelle Selbstverwirklichung der Beteiligten er-
moglichen sollen. Gesellschaftsordnungen erweisen sich dann als gerecht respektive
emanzipiert, wenn sie diese Prozesse der Anerkennung institutionell ermdglichen so-
wie garantieren, und kdnnen mit guten Griinden kritisiert werden, wenn die Gleichur-
spriinglichkeit von Gleichheit und Freiheit missachtet wird.

2.3 Dialektik von sozialer Geltung und normativer Giiltigkeit

Fiir die Uberlegungen Honneths ist es von grundlegender Bedeutung, die Emanzipa-
tionsprozesse, durch welche die strukturelle Verschrankung von Individualisierung
und Inklusion stets weiter um sich greift, als unabschlieBbar zu fassen. Denn

[s]tets ist es innerhalb einer jeden Sphire moglich, erneut eine moralische Dialektik von Allge-
meinem und Besonderem in Gang zu setzen, indem unter Berufung auf das allgemeine Aner-
kennungsprinzip (Liebe, Recht, Leistung) ein besonderer Gesichtspunkt (Bediirfnis, Lebens-
lage, Beitrag) eingeklagt wird, der unter den Bedingungen der bislang praktizierten Anwendung

noch nicht angemessen Beriicksichtigung gefunden hat. (Honneth 2003b: 220)

Anders gesagt: Es ist prinzipiell immer moglich, unter Berufung auf allgemeine Prin-
zipien auf bis dato unberiicksichtigt gebliebene Aspekte aufmerksam zu machen und
sie im Namen der sozialen Gerechtigkeit einzuklagen. Der Maf3stab dieser Infrage-
stellung wird dabei nicht von auflen an die gesellschaftlichen Verhédltnisse herange-
tragen, sondern ergibt sich aus dem jeweils eigenen Geltungsanspruch und der Dif-
ferenz zu der (ungeniigenden) Umsetzung der in Anspruch genommenen Prinzipien.
An diese Uberlegung anschlieBend skizziert Honneth das Verfahren einer immanent-
rekonstruktiven Kritik:

In einer solchen »rekonstruktiven Kritik« werden mithin den gegebenen Institutionen und Prak-
tiken nicht einfach externe Mafstéibe entgegengehalten; vielmehr werden dieselben Mal3stibe,
anhand derer jene liberhaupt erst aus der Chaotik der sozialen Wirklichkeit herausgehoben wur-
den, dazu genutzt, um ihnen eine mangelhafte, noch unvollstindige Verkorperung der allge-
mein akzeptierten Werte vorzuhalten. (Honneth 2011: 28)

Berechtigte Kritik schreibt sich daher unter Berufung auf den Geltungsiiberschuss in
das Spannungsfeld von Allgemeinem und Besonderem ein; so lédsst sich beispiels-
weise geltendes (positives) Recht im Namen der Gerechtigkeit respektive Rechts-
gleichheit in Frage stellen, wenn bestimmten Gruppierungen Rechte vorenthalten
werden: »Gegeniiber den herrschenden Praktiken der Auslegung macht sie [die Kri-
tik] geltend, daB es bislang vernachléssigte, besondere Tatsachen gibt, deren morali-

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 107

sche Beriicksichtigung eine Ausweitung der jeweiligen Anerkennungssphére verlan-
gen wiirde.« (Honneth 2003b: 220) Der von Honneth ins Auge gefasste Emanzipati-
onsprozess ist zwar teleologisch ausgerichtet, insofern sein Ziel der Zuwachs von
Selbstverwirklichungsmdglichkeiten und sozialer Inklusion bleibt; er gelangt jedoch
in seinen Augen nie zu einem (historischen) Endpunkt: Stets wird die soziale Geltung
in Hinblick auf ihre normative Giiltigkeit hinterfragbar und erweiterbar bleiben.

3. OFFENE PUNKTE: DIE »ELEMENTARE« ANERKENNUNG
UND DIE TELEOLOGISCHE GESCHICHTSKONZEPTION
BElI HONNETH

Mit der von Honneth vorgenommenen Charakterisierung normativer Anspriiche von
Anerkennungsordnungen kann gezeigt werden, dass diese Anspriiche sich nur dann
rechtfertigen lassen respektive Gerechtigkeit garantieren, wenn sie sowohl als Pro-
zesse der Individualisierung als auch der Inklusion verstanden werden, in denen die
Freiheit der einzelnen als auch die Gleichheit aller mittels Institutionen zuverlassig
verbiirgt wird. Neu auftauchende Forderungen einzelner oder bestimmter Gruppie-
rungen bleiben stets in Hinblick auf allgemeine Prinzipien verhandelbar und kénnen
dadurch in bestehende Anerkennungsstrukturen integriert werden. Honneth selbst
versteht dabei die geschichtlichen Entwicklungen als einen permanenten und zu-
gleich offenen Emanzipationsprozess, in der Rechte und Sichtbarkeiten — man kann
hier an unterschiedliche soziale Bewegungen denken — erstritten und erweitert wer-
den. Sein Verstdndnis von Anerkennung ist dabei auf die sukzessive Erweiterung ega-
litdrer Verhéltnisse und autonomer Selbstverwirklichung hin angelegt.

In einem néchsten Schritt soll nun auf offene Punkte in dem von Honneth darge-
legten Verstdndnis von Normativitit hingewiesen werden. Kritische Riickfragen
dréngen sich uns vor allem im Verhéltnis (a) von Subjektkonstitution und Normati-
vitdt auf der Ebene der »elementaren« Anerkennung auf. Dariiber hinaus erweist sich
(b) der Ubergang von einer dyadischen Konzeption der Anerkennung hin zu gesell-
schaftlichen Strukturen als nicht in einer iiberzeugenden Weise geldst. Unklar bleibt
in Honneths Ausfiithrungen dabei auch, welches Geschichtsmodell seinen Ausfiihrun-
gen zu Grunde liegt und wie dieses sich zum Wechselspiel von Allgemeinem und
Besonderem verhilt.

(a) Honneth gelingt es nicht, das intrinsische Moment von Normativitit durch-
géingig auf einer basalen, subjektkonstitutiven Ebene zu verankern und diese mit ei-
nem notwendigen Im-Anderen-bei-sich-selbst-Sein zusammenzudenken. Er scheint
nidmlich dieser grundlegenden Dimension an entscheidenden Stellen seines (Euvres ge-
radezu entgegenzuarbeiten. In dem »Nachwort« der jiingst auf Deutsch erschienenen

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

erweiterten Fassung seiner Tanner Lectures, die unter dem Titel Verdinglichung er-
schienen sind, insistiert er auf einer »existentiellen« oder »elementaren« Form von
Anerkennung, in der offensichtlich wird, dass sich das Subjekt dem Anspruch des
Anderen nicht entziehen kann. Honneth betont, dass

sich diese Art von Anerkennung auch noch weit vor jener Schwelle [befindet], jenseits der
iiberhaupt von Normen und Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung gesprochen werden
kann; [...] zundchst muf3 also die elementare Anerkennung vollzogen sein, miissen wir am An-
deren existentiell Anteil nehmen, bevor wir lernen kdnnen, uns an Normen der Anerkennung
zu orientieren, die uns zu bestimmten Formen der Riicksichtnahme oder des Wohlergehens né-
tigen. (Honneth 2015a: 171f.)

Honneth mochte auf eine existentielle Anteilnahme aufmerksam machen, die darin
besteht, dass der Andere allererst in seinem Sein angenommen werden muss. Diese
elementare Form der Anerkennung ist, wie es scheint, jeder Wechselseitigkeit und
damit auch jedem Zwang der Reziprozitat vorgelagert. Dabei erweist sich das basale
Mitsein nach Honneth jedoch weder als diskursiv gerahmt, noch besitzt die Grund-
schicht von Subjektivitit eine normative Dimension. Damit geraten diese Uberlegun-
gen jedoch in einem Widerspruch zur sozialen Konstitution von Subjektivitit und
suggerieren Restbestéinde eines klassisch souverdnen Subjektbegriffs.

Mitunter legen die Ausfiihrungen Honneths eine Abkehr von einem vorgingigen
Selbsterhaltungstrieb nahe, der sich erst in einem zweiten Schritt seiner ethischen
Orientierung bewusst werden miisste. Honneth greift in diesem Zusammenhang auf
Formulierungen zuriick, die abermals eine présoziale Konstitution des Subjekts nahe
legen:

Jemanden anerkennen heifit dann [...], an ihm eine Werteigenschaft wahrzunehmen, die uns
intrinsisch motiviert, uns nicht linger egozentrisch, sondern gemifl den Absichten, Wiinschen
oder Bediirfnissen jenes anderen zu verhalten. (Honneth 2010: 118f.; Herv. MF/FP)

Honneth legt deshalb unseres Erachtens erstens nicht einsichtig dar, warum man der
Selbstliebe Abbruch tun sollte, ohne wieder auf bewéhrte Muster der (egoistischen)
Verniinftigkeit zu rekurrieren, und verliert zweitens den in Anerkennungsverhéltnis-
sen intrinsischen Zusammenhang von Subjektkonstitution und Normativitit aus den
Augen. Miisste hier nicht — so eine erste kritische Riickfrage —, um einen starken
normativen Begriff aus Anerkennungsverhéltnissen zu gewinnen, der Andere nicht
nur in seinem Mitsein entdeckt oder an ihm Anteil genommen werden, sondern von
seinem unabweisbaren Anspruch her verstanden werden, der das Subjekt je schon zu
einer Antwort notigt? In diesem Verstdndnis der Responsivitdt kime Normativitét
nicht nachtréglich hinzu, sondern wiirde nachgerade in der Unausweichlichkeit des
Antworten-Miissens allererst das Subjekt konstituieren.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 109

(b) Den Ausgangspunkt von Honneths Konzeption der Anerkennung bildet ein
dyadisches Verhiltnis zwischen Subjekten. In Kampf um Anerkennung greift er hier-
bei auf entwicklungspsychologische Ergebnisse von Winnicott und Stern zuriick, um
den Ursprung jeder zwischenmenschlichen Relation im Verhiltnis zwischen einer
Mutter (oder einer anderen primédren Bezugsperson) und einem Sdugling festzuma-
chen (vgl. Honneth 1992: 148ff.). Die (als reziprok-symmetrisch beschriebene) Ab-
hangigkeitsverhdltnisse zwischen den beiden Interaktionspartner*innen scheinen da-
bei zum einen kiinstlich in den eigenen Theorierahmen gepresst worden zu sein; zum
anderen fasst Honneth diese Relation als anthropologische Konstante und verortet
dadurch den Bezug zwischen Mutter und Kind in einem naturalistischen Feld.

Auf diese Defizite hat Honneth zum Teil selbst reagiert, indem er spétestens seit
Leiden an Unbestimmtheit darauf aufmerksam macht, dass sich konkrete Anerken-
nungsvollziige nur vor dem Hintergrund von sozial etablierten bzw. institutionalisier-
ten Interaktions- und Kommunikationsformen vollziehen (vgl. Honneth 2001: 31, 65,
112). Mit dieser Verschrankung von etablierten Interaktionsformen und der konkreten
Bezogenheit auf den Anderen macht er deutlich, dass die Forderung nach Anerken-
nung bereits ab ovo an soziale Praktiken respektive einen generalisierten Anderen
gerichtet ist und sich nicht unabhéngig von etablierten Kommunikationsstrukturen
auf ein rein dyadisches Verhiltnis beschriankt. Dadurch soll deutlich werden, dass ein
Subjekt nur dann in einem vollumfénglichen Sinne sich selbst verwirklichen kann,
wenn es sich als Teil einer Gesellschaft versteht und auch von der Gesellschaftt als
ein Mitglied verstanden wird, in der sozial normative Praktiken institutionell bereit-
gestellt werden, um auf allen Ebenen mit Anderen in ein reziprok-symmetrisches In-
teraktionsverhiltnis zu treten und auf Handlungen kritisch reflektieren zu konnen.

Was Honneth im Ubergang von einer dyadischen zu einer terniren Struktur aber
nicht weiter thematisiert, sind die spezifischen Auspridgungen von Anerkennungsord-
nungen. In gewisser Weise verldngert er die anthropologische Konstante in das sozio-
politische Feld und nimmt dafiir eine immer schon in der Geschichte wirksame Ver-
niinftigkeit einer (Hegel’schen) Sittlichkeit in Anspruch. Er fragt jedoch nicht weiter
nach, inwiefern nicht bereits historisch gewachsene und hegemoniale Ordnungen im
Vorfeld festlegen, wer oder was {liberhaupt in Anerkennungskdmpfe treten kann. Da-
her geht es nicht blol um die fortschreitende feingliedrige Ausgestaltung von Aner-
kennungsstrukturen, sondern auch um die Moglichkeit einer prinzipiellen Infrage-
stellung von historisch gewachsenen und damit kontingenten Anerkennungsordnun-
gen. Mit anderen Worten: Honneth denkt die Kritik an Anerkennungsformationen
stets unter den Vorzeichen der additiven Erweiterung bereits vorliegender und intrin-
sisch verniinftiger Interaktions- und Kommunikationsformen. Dabei wird einerseits
die Geschichte teleologisch im Sinne eines Fortschritts gedeutet, in der moralische
Verniinftigkeit immer schon am Werk ist und sich sukzessive weiter ausgestaltet. An-

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

dererseits beraubt eine solche Auffassung sich der Moglichkeit, grundlegende Infra-
gestellungen und prinzipielle Umwélzungen von gesellschaftlichen Strukturen sowie
den diesen inhédrenten hegemonialen Verhéltnissen zu denken.

Es soll nun der Frage nachgegangen werden, ob Butler in der Lage ist, auf diese
offenen Punkte Antworten zu finden und die von Honneth entworfene Architektonik
von Anerkennungsstrukturen so zu revidieren, dass, Fragen der Normativitit aus ei-
ner anderen Perspektive neu und produktiv verhandelt werden.

4. DAS NORMATIVITATSVERSTANDNIS VON JUDITH BUTLER

Butler erweitert in ihren Ausfithrungen das herkdmmliche Versténdnis von Normati-
vitdt: Threr Auffassung nach beschrinkt sich dieses Konzept nicht mehr auf ein Recht-
fertigungsnarrativ von praktischen Griinden fiir ethisch-politische Handlungen, son-
dern es beinhaltet auch den gesamten Themenkomplex von Normierungen, die das
Subjekt sowohl beschrinken als auch ihm ermdglichen, innerhalb eines bestimmten
Sichtbarkeitsregimes zu erscheinen. Damit fallen im Begriff der Normativitit deon-
tologische und diskursregulierende Aspekte zusammen und kénnen nicht getrennt
voneinander analysiert werden. Im zweiten Vorwort zu Gender Trouble aus dem Jahr
1999, das in der deutschen Ausgabe nicht enthalten ist, insistiert sie auf diese Ver-
schriankung beider Dimensionen:

Fiir gewohnlich verwende ich »normativ« in einer Weise, die synonym ist mit »betreffend die
Normen, welche die Geschlechtsidentitit [gender] beherrschen«. Aber der Ausdruck »norma-
tiv betriftt auch die ethische Rechtfertigung, wie sie etabliert wird und welche konkreten Kon-

sequenzen daraus folgen. (UG: xxi; unsere Ubers.)

Was hier knapp angedeutet wird, gewinnt in spéteren Texten Butlers immer schérfere
Konturen und ldsst sich wie folgt auf den Punkt bringen: Einerseits verweist der Nor-
mativitdtsbegriff bei Butler auf die regulierende und normalisierende Funktion von
Normen, die den Bereich dessen abstecken, was {iberhaupt und in welcher Weise so-
zial respektive politisch intelligibel werden kann. Andererseits findet sich gerade in
Butlers jlingeren Texten — parallel zu diesem Verstindnis von Normativitit — eine
fokussierte Inblicknahme dessen, was man eine ethische Akzentuierung des Norma-
tivititsbegriffs nennen konnte: Ausgehend von der Erfahrung der Prekaritét und Vul-
nerabilitdt von Leben {liberhaupt entwickelt Butler eine Ontologie des Korpers, die

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 111

»mitten im Politischen« (APV: 67) anzusiedeln ist und die Frage nach der (Un-)Gleich-
heit von Gefihrdungslagen thematisch in den Vordergrund riickt (vgl. RK: 9-38).”

4.1 Anerkennung vor dem Hintergrund der doppelten Bedeutung
von Normativitat

Butlers differenziertes Verstdndnis von Normativitdt kann schliissig, wie wir im Fol-
genden zeigen werden, an ihrem Verstdndnis von Anerkennung expliziert werden.
Dabei richtet sie den Blick nicht nur auf die Akte konkreter Anerkennung, sondern
fragt danach, was Anerkennungformationen iiberhaupt erst ermdglicht und bedingt.
Dabei insistiert Butler — in kritischer Abgrenzung zu einem traditionellen Subjektver-
stidndnis, das das Subjekt gleichsam als souverdne Bezugsmitte von Bewusstseins-
vollziigen und Handlungen versteht — darauf, dass sich das Subjekt je schon als vom
Anderen in Anspruch genommen erfahrt und auf Anerkennung vonseiten Anderer an-
gewiesen ist. Das Subjekt nimmt dabei weder zunichst aktivisch am Mitmenschen
existentiell Anteil, noch muss es nachtraglich der Selbstliebe Abbruch tun, sondern
es wird gleichsam »vor-urspriinglich« von einer Andersheit heimgesucht, auf deren
Appell es nolens volens zu antworten hat. Diese von Emmanuel Levinas iibernom-
mene Einsicht, macht deutlich, dass sich die Genese des Subjekts erst in einem Ant-
wortgeschehen ereignet — ein Antworten freilich, das zwar vom Subjekt vollzogen
wird, nicht jedoch in ihm seinen Ausgang nimmt. Vielmehr konstituiert es sich im
(Er-)Finden der Response.®

Die responsive Dimension von Subjektivitit unterstreichend hilt Butler in Ge-
fihrdetes Leben fest: »Dieser Stof3, den die Adressierung des Anderen auf uns ausiibt,
konstituiert uns zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender noch vor
der Ausbildung unseres Willens.« (GL: 155, Ubers. mod.) Bemerkenswert ist Butlers
Beschreibung dieser Alteritéit, von der das Subjekt vor jeder intentionalen Bezug-
nahme usurpiert wird: Diese tritt nicht als ein lokalisierbares Gegeniiber — etwa als
(gleichartiges) Subjekt auf, sondern als »Forderung, die von anderswo an uns heran-
tritt, manchmal ein namenloses Anderswo« (GL: 155). Der Appell des Anderen ent-
zieht sich zugleich einer protentionalen Erwartbarkeit, da er »unerbeten, unerwartet
und ungeplant« (GL: 156; PL: 130) das Subjekt in Beschlag nimmt und somit jede
(Voraus-)Berechenbarkeit unterwandert. Diese Kennzeichnung der Nicht-Positivier-
barkeit von Andersheit, die sich jeder zeitlichen und rdumlichen Eingliederung ver-
wehrt, gilt es auch deshalb festzuhalten, damit der Andere nicht vorab mit dem Mit-
menschen und damit mit einem Gleichartigen identifiziert werden kann.

7  Detailliertere Ausfiihrungen zum Themenkomplex der Vulnerabilitét in Butlers (Euvre fin-
det sich bei Pistrol (2016).

8 Diese Einsichten von Levinas finden sich in der reifsten Form in seinem Spatwerk Jenseits
des Seins (1974). Zu Butlers Rezeption von Levinas vgl. Flatscher 2014.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Das Subjekt findet daher nicht in der selbsterméchtigenden Bezugnahme auf sich
und die (Mit-)Welt seinen Anfang, sondern in der Unausweichlichkeit des Antwor-
tens auf den Anderen. Appell und Response befinden sich weder in einem synchronen
noch in einem symmetrischen Verhiltnis. Im Antworten wird der Anspruch nicht auf-
gehoben, vielmehr bricht darin seine Uneinholbarkeit mit aller Radikalitit auf. Auch
das Moment der Reziprozitit lasst sich hier nicht ablesen: Butler insistiert darauf —
vornehmlich gegen kontraktualistischer Uberlegungen, die sich jedoch auch als eine
kritische Inblicknahme von Honneths Anerkennungstheorie lesen lassen —, dass es
gerade nicht die »Gleichartigkeit [sameness]« (APV: 142) ist, die das Subjekt mit den
Anderen verbindet, sondern dessen Entzug. Mit aller Deutlichkeit deckt sie nicht nur
die Folgenlosigkeit eines Postulats von Reziprozitit auf, sondern macht noch einmal
die diesem Konzept zugrundeliegende Subjektauffassung deutlich:

Wechselseitigkeit kann [...] nicht die Grundlage der Ethik sein, weil diese kein Handeln ist: Es
kann nicht sein, dass meine ethische Beziehung zu anderen von deren ethischer Beziehung zu
mir abhéingt, denn das wiirde diese Beziehung weniger als absolut und verbindlich machen und
es wiirde meine Selbsterhaltung als distinktes und begrenztes Wesen iiber jede Beziehung zu

anderen stellen. [...] Egoismus ist nichts anderes als die Vereitelung der Ethik selbst. (APV: 144)

Im Gegensatz zu einem fiir sie folgenlosen Konzept der Reziprozitit gewinnt Butler
aus der Unbedingtheit des Antworten-Miissens ethisch-politische Konsequenzen: Im
Zwang des Respondierens bricht ndmlich die Frage nach dem Wie des (angemesse-
nen) Antwortens auf.’ In diesem Antworten-Miissen auf einen das Subjekt konstitu-
ierenden Anspruch zeigt sich zugleich die fundamentale Bediirftigkeit des Subjekts.
Diese aus ihrer Levinas-Lektiire gewonnene Einsicht implementiert Butler in ein neu
gefasstes Verstdndnis von Anerkennung und macht es politisch lesbar. In dieser pro-
duktiven Adaption beriicksichtigt sie in ihrer Konzeption von Anerkennung einerseits
die interdependente Verfasstheit von Subjektivitit, um andererseits hervorzuheben,
dass keinem der Teilnehmenden von Anerkennungsprozessen die Macht zugestanden
werden kann, diese Szenerie zu beherrschen: »Das >Ich¢, das ohne ein >Duc« nicht ent-
stehen konnte, ist auerdem grundlegend abhéngig von einer Anzahl Normen der An-
erkennung, die weder mit dem >Ich< noch mit dem »Duc in die Welt kamen.« (GL: 63)

Auch wenn das dialogphilosophische Vokabular zundchst irritieren mag, ist bei
einer Auslegung dieser Passage der Fokus auf die prinzipielle Abhéngigkeit der Re-
lata auf das politische Beziehungsgeflecht zu legen. Weder »Ich« noch »Du« sind an
sich bestehende Entitdten, sondern sie erhalten nur innerhalb von und vermittelt
durch Anerkennungsprozesse ihr Selbstverstindnis. Worauf Butler somit aufmerk-
sam machen will, ist, dass sdmtliche Anerkennungsakte auf diskursiv bereitgestellte

9 Zum Zwang des Respondierens siche die Ausfithrungen von Seitz in diesem Band.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 113

Maoglichkeiten angewiesen sind, um iiberhaupt vollzogen werden zu konnen.'® Was
Butlers Uberlegungen zur Anerkennung folglich auszeichnet, ist, dass sie in ihrer Ex-
plikation dieses sozialphilosophischen Grundbegriffs von Anfang an Abstand davon
nimmt, Anerkennung als eine (intime oder private) dyadische Grundfigur zu fassen,
und den Blick mit Nachdruck auf eine terndre (soziale und in weiterer Folge politi-
sche) Struktur lenkt. Anerkennung ereignet sich zwar allein im Verhéltnis von Sub-
jekten, doch dieses ist nur durch Normen mdglich, die festlegen, wer oder was iiber-
haupt und mit welchen Mitteln als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt. Butler
spricht hier von einer »sozialen« — und wir mochten hinzufligen: immer auch politi-
schen — »Dimension der Normativitdt, die den Schauplatz der Anerkennung be-
herrscht« (KEG: 35 f.). Immer und notwendig greift Anerkennung auf normative Vor-
gaben zuriick und wird von diesen bestimmt. Diese zentrale Einsicht fasst Butler be-
grifflich eigens mit dem von ihr ins Feld gefiihrten Neologismus » Anerkennbarkeit«
(recognizability). In einer pragnanten Passage aus Raster des Krieges heilit es dazu:

Bezeichnet »Anerkennung« einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von
Subjekten, so steht der Begriff der » Anerkennbarkeit« fiir die allgemeineren Bedingungen, die
ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die dazu nétige Form vermitteln. Jene
allgemeinen Begriffe, Konventionen und Normen »handeln« dabei selbst in spezifischer Weise,
indem sie ein lebendiges Wesen zu einem anerkennbaren Subjekt machen [...]. Diese Katego-
rien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum mdglichen Subjekt der Anerkennung
machen und iiberhaupt erst Anerkennungsféhigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-
nung selbst voraus und ermdglichen ihn allererst. In diesem Sinne geht die Anerkennbarkeit
der Anerkennung vorher. (RK: 13)

Anerkennung findet somit nie in einem neutralen Raum statt, sondern wird von einem
diskursiven Raster bereitgestellten Moglichkeiten bedingt. Akte des Anerkennens er-
folgen immer schon innerhalb eines sozio-kulturellen Rahmens, der die Verfiigungs-
gewalt der sich in Anerkennungsverhéltnissen befindenden Subjekte ab ovo iiberstie-
gen hat, ja diese allererst innerhalb bestimmter Grenzen regelt und bestimmt. Butlers
Begriff der Anerkennbarkeit problematisiert und politisiert somit gerade diese nor-
mativen Voraussetzungen von Anerkennungsvollziigen, wobei diese Vorgaben auf-
grund der historischen Auspriagungen von gesellschaftlichen Ordnungen unterschied-
lich ausfallen konnen.

Die Anerkennungsprozesse regulierenden Normen miissen in diesem Zusammen-
hang sowohl als repressiv als auch als produktiv gefasst werden: Als normierendes

10 Dem komplexen Verhiltnis intersubjektiver Ansprechsituation und gesellschaftlichen Nor-
men ist Schhonwilder-Kuntze nachgegangen, um die innovative Dimension von Butlers
Moraltheorie innerhalb des rezenten philosophischen Diskurses angemessen zu bestimmen
(vgl. Schonwilder-Kuntze 2010).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Geschehen bezeichnet Subjektivierung (subjectivation) sowohl »den Prozef3 des Un-
terworfenwerdens durch Macht als auch den Prozef3 der Subjektwerdung« (PM: 8).
Dabei fungieren Normen in ihrer unvermeidbaren Bestimmtheit stets auch exkludie-
rend, wihrend sie zugleich und notwendig Ausschliisse produzieren. Die Anerkenn-
barkeit von Subjekten zu thematisieren, impliziert daher notwendig, diese Riickseite
des Prozesses mitzubedenken und zu problematisieren: »Das bedeutet, indem man
die Norm oder Normen verkdrpert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert
und reproduziert man die bestimmten Anerkennungsnormen gegeniiber anderen und
schrinkt so das Feld des Anerkennbaren ein.« (APV: 51)

Jede Ordnung, die sozio-politische Sichtbarkeiten ermdglicht, negiert im selben Zug
andere Formen des Erscheinens. Dieser Logik zufolge kann niemals alles restlos ver-
nehmbar werden. Nicht nur geht jede Inklusion mit einer Exklusion einher, sondern
jene ist in konstitutivem Sinne auf diese angewiesen. In diesem Sinn halt Butler fest,
»dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollstindig in sich ein-
schliefit, dass immer schon etwas auflerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was
innerhalb liegt, erst ermdglicht und erkennbar macht« (RK: 16). Um produktiv wirk-
sam sein zu konnen, implizieren diskursive Normen zwingend ein »konstitutives Au-
Ben« (KG: 30).

In Bezug auf Lebensformen, die durch das Raster der sozialen Anerkennungsord-
nungen hindurchfallen, spricht Butler bereits in ihrem frithen Aufsatz »Kontingente
Grundlagen« »von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten
[presubjects], von Gestalten des Verworfenen [figures of abjection] und Bevdlke-
rungsgruppen, die der Sicht entzogen sind« (Butler 1992: 46).!! Da jedwedes Aner-
kennungsgeschehen im Ermdglichen von Subjektivierungsformen stets von Verwer-
fungen und Verunmoglichungen begleitet wird, muss Anerkennung als »Ort der
Macht« verstanden werden, »durch die das Menschliche verschiedenartig erzeugt
wird« (MG: 11).

Normen sind fiir Butler kontingent und offen fiir Umgestaltungen; sie konnten
immer auch anders sein. Es ist fiir Butler entscheidend zu sehen, dass sie keine fata-
listische Kontrolle ausiiben und somit nicht auf deterministische Weise wirken, wo-
mit sie auch das Problem in den Blick riickt, warum und wann sich Raster verschie-
ben: Normen kdnnen nur als solche funktionieren, wenn sie sich in wiederholten Ein-
schreibungen bewéhren; sie bediirfen der stdndigen Zirkulation, um ihre Hegemonie
zu festigen (vgl. RK: 19). Mit dieser notwendigen Wiederaufrufung der Normen von
Anerkennung geht aber zugleich, so Butler in impliziter Anlehnung an Derridas Kon-
zept der Iterabilitit, deren potentielle Verschiebung einher, da gerade »bei der wie-
derholten Inszenierung immer das Risiko besteht, dass die Normen in unerwarteter

11 Den Uberlegungen zum Nicht-Intelligiblen bei Butler gehen Chambers/Carrell ausfiihrlich
nach (vgl. Chambers/Carrell 2008, 125-130).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 115

Weise zunichtegemacht oder iiberholt werden« (APV: 47). Denn jede Wiederholung
muss, um eine solche zu sein, eine Abweichung, ein differentes Moment einschlie-
Ben, sonst wire sie keine Wiederholung, sondern ein und derselbe Vollzug (vgl. Der-
rida 1971: 24). In der fiir ihr Funktionieren notwendigen Reproduktion brechen daher
die Normen der Anerkennung immer auch auf die eine oder andere Weise mit sich
selbst: »Die Norm ist [...] nicht nur dafiir verantwortlich, das Feld ihrer Anwendung
hervorzubringen, sondern bei der Herstellung dieses Feldes erzeugt die Norm sich
selbst.« (GM: 90)

Uber ein rein strukturelles Moment hinausgehend, demzufolge jeder Zirkulation
von Normen, eine Verschiebung innewohnt, betont Butler auch, dass stets etwas in
die Aufmerksamkeit dringen kann, das in den Wiederholungszusammenhéngen der
Anerkennungsnormen nicht (restlos) aufgeht (vgl. RK: 19 f.) und sich gegeniiber dem
herkdmmlichen Verfahren als widerstdndig erweist. Dort, wo eine Differenz zwi-
schen Anerkennung und Wahrnehmung (vgl. RK: 12) — im amerikanischen Original
werden die Termini recognition und apprehension verwendet — aufbricht, ist fiir But-
ler der Ort der Kritik an normativen Vorgaben: Gerade dann, wenn das (noch) Nicht-
Anerkannte in die Vernehmbarkeit dringt, besteht die Moglichkeit, die normativen
Vorgaben von Anerkennungsregimen zu erschiittern (vgl. RK: 12). Es sind also je
konkrete Anerkennungspraktiken bzw. ihr Scheitern, welche zur Kritik an bestehen
Normen von Anerkennung anleiten und sie in ihrer Kontingenz ausweisen kénnen.
Butler weist aber zugleich darauf hin, dass die normativen Vorgaben der Anerken-
nung zwar als Bedingungen der Moglichkeit von Anerkennungsakten fungieren,
diese aber umgekehrt jene in eine Krise treiben und zu Transformationen und Refor-
mierungen zwingen kénnen. Aus Butlers Uberlegungen geht hervor, dass es sich bei
der Beziehung zwischen Anerkennbarkeit und Anerkennungsakt nicht um ein einfa-
ches Fundierungsverhéltnis handelt, sondern dass singulire Momente der Wahrneh-
mung (apprehension) das Gesamtsystem der Anerkennungspraktiken nachhaltig in
Frage stellen konnen.

Mit diesen Einsichten begibt sich Butler, wie sie selbst eingesteht, auf glattes Ter-
rain: Mit der Verabschiedung naturalistischer Kennzeichnungen von (menschlicher)
Subjektivitit macht sie deutlich, dass diese Attribute diskursive Zuweisungen bein-
halten, die in ihrer historischen und soziokulturellen Ausformung andere Erschei-
nungsformen negieren. In diesem Zusammenhang gilt es, die historische Kontingenz
normativer Ordnungen aufzuzeigen und zugleich danach zu fragen, wie sie eingefiihrt
und aufrecht erhalten werden, wen sie aus welchen Griinden und auf wessen Kosten
bevorzugen. Neben dieser notwendigen Analyse stellt sich jedoch die Frage, in wel-
cher Form und mit welchem Recht hegemoniale Praktiken und damit die Universali-
tiat von herrschenden Normen konterkariert werden konnen. Anders gefragt: Wie
kann etwas — Formen, die in der apprehension als presubjects oder figures of abjec-
tion aufbrechen — gerade in dem Paradigma vernehmbar werden, das aus diesem

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

(strukturell) ausgeschlossen und verworfen ist? Laut Butler muss dabei in einer pa-
radoxen Weise ein »Bereich des nichtmenschlichen Menschlichen« in Anspruch ge-
nommen werden, der sich »vom Paradigma des Menschlichen unterscheidet, das es
verteidigen will« (APV: 52). In ihren Uberlegungen zur Inszenierung performativer
(Selbst-)Widerspriiche, die politisch wirksam werden kénnen)? skizziert sie Strategien,
in welcher Weise die hegemoniale Vormachtstellung herausgefordert werden kann:

Man muss die Sprache falsch verwenden und sogar logische Fehler begehen, um diesen Bruch
zum Vorschein zu bringen, der durch Normen der Anerkennung herbeigefiihrt wird, die perma-
nent zwischen denen, die anerkannt werden sollten, und denen, die nicht anerkannt werden
sollten, unterscheiden. (APV: 52f.)

Normen werden bei diesem »falschen« oder »a-logischen« Gebrauch dadurch in
Frage gestellt, dass ihre Inkorrektheit nicht als Fehler abgetan wird, sondern sie nach-
haltig am selbstverstidndlichen Zirkulieren gehindert und Irritationen evoziert wer-
den, sodass die gegebene Ordnung nachhaltig erschiittert wird. In diesem Zusammen-
hang werden Anerkennungsordnungen nicht bloB additiv erweitert, sondern einer
prinzipiellen Revision unterzogen, indem die Analyse und Kritik auf inhdrente Aus-
schlussmechanismen hinweist. In welchem Zusammenhang Formen der Storung mit
dem zuvor skizzierten Verstédndnis einer Korperpolitik zusammenhingen, muss nun
in einer weiteren Explikation der ethisch-politischen Auspragungen des Butler’schen
Normativitdtsverstdndnis ausbuchstabiert werden.

Zuvor kann festgehalten werden, dass Butler von einer responsiven Dimension
der Subjektivitdt ausgeht, der ein diachrones und asymmetrisches Moment einge-
schrieben bleibt, das auf keiner vorgegebenen Reziprozitit aufruht. Dieser Konzep-
tion wohnt ein Moment von Normativitit inne, insofern sie ein Antworten-Miissen
beinhaltet, aus dem das prinzipielle Angewiesensein des Subjekts hervorgeht. Diese
Abhingigkeit liest nun Butler nicht als ein Angewiesensein in privater Hinsicht unter
Bezugnahme auf eine naturalistisch-anthropologisch gefasste Bediirftigkeit des Men-
schen (beispielsweise die emotionale Abhéngigkeit von einer Bezugsperson), son-
dern interpretiert sie politisch. Normen geben vor, wer oder was iiberhaupt in die
ethisch-politische Sichtbarkeit riicken kann. Der Normativititsbegriff in dieser Be-
deutung zielt auf das Fungieren jener Normen, die festlegen, wer oder was im Bereich
der Anerkennbarkeit liegt und wer oder was nicht. Ordnungen erweisen sich dabei
immer zugleich als in- sowie exkludierend. Insofern Butler Anerkennungsakte an die
normativen Vorgaben historisch kontingenter und unterschiedlich formierter Dis-
kurse riickgebunden sieht, erteilt sie sowohl einem rein monolithischen als auch
simplen emanzipatorischen Anerkennungsverstindnis eine klare Absage. Provokant

12 Zur politischen Wirksamkeit des performativen Widerspruchs vgl. Posselt (2016).

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 117

formuliert sie dabei in Richtung Honneth, dass eine »vollstdndige Anerkennung« un-
ter dieser Perspektive nichts anderes als ein »Hirngespinst« (APV: 56) darstelle; es
miisse eingesehen werden, dass Anerkennungsprozesse nicht das Ideal einer restlosen
Inklusion in sich tragen kénnen. Kritische Emanzipation zielt somit nicht auf eine
plane Eingliederung aller, sondern vielmehr auf die kritische Analyse von Anerken-
nungsprozessen ab, die fiir die eigene Storanfilligkeit und Ausschlussmechanismen
sensibel bleibt. Denn Normen der Anerkennung wirken nicht deterministisch, son-
dern sind, insofern sie auf bestdndige Reiterationen angewiesen sind, strukturell offen
fiir Verschiebungen und Kritik. Im Gegensatz zu Honneth, bei dem das Allgemeine
gegeniiber dem Besonderen immer die Oberhand behélt, da Anerkennungsspharen
zwar additiv erweitert, nicht jedoch bis in die Fundamente angegriffen werden kon-
nen, kann fiir Butler die Apprehension des Singuldren, das sich gegen eine Einglie-
derung in gingige Anerkennungspraktiken verwehrt, diese nachhaltig erschiittern
und zum Einsturz bringen.

4.2 Normative Konsequenzen der Korperpolitik

Das Verstiandnis einer Normativitit, die in einem starken Sinne die Dimension der
Verpflichtung mitbedenkt, gewinnt Butler wesentlich im Zuge einer Neukonzeption
des Verstiandnisses von Korperlichkeit. Es geht Butler gerade in ihren jiingeren Tex-
ten darum, eine »neue Ontologie des Korpers« (RK: 10) zu entfalten. Die Grundein-
sicht, die sie entlang der Begriffe »Gefdhrdung«, »Prekaritit«, » Verletzbarkeit« und
»Empfanglichkeit« auszubuchstabieren sucht, 14sst sich so zusammenfassen: Korper-
lichkeit zeichnet sich durch eine prinzipielle und riickhaltlose Offenheit fiir Andere
und Anderes aus (vgl. KEG: 118f.; GL: 45f.; APV: 193f.), die sich in einem je schon
auf den Zuspruch des Anderen Angewiesensein manifestiert (vgl. KEG: 122; SE: 2)
und aus einer grundlegenden Relationalitdt zu begreifen ist: Der Korper, so Butler,
»muss [...] im Sinne der ihn stiitzenden Beziehungsgeflechte verstanden werden«
(APV: 171).

Butler zeigt auf, dass korperliches Leben nicht ohne die es ermdglichenden Be-
dingungen vorstellbar und nur ausgehend von einer prinzipiellen Angewiesenheit auf
Andere und Anderes zu denken ist. Einerseits weist sie damit die Annahme eines
unversehrten Naturzustandes von sich, der als materielle Voraussetzung des Subjekts
gelten konnte — sowohl innerhalb der klassischen Phdnomenologie als auch in Hon-
neths Uberlegungen zu Formen der Missachtung findet sich ein solches Verstindnis
einer urspriinglichen leiblichen Integritat. Mit der Prekaritét des Korpers ist nicht eine
blofl mogliche Gewalt angezeigt — die dem Leib zugefiigt werden, aber auch ausblei-
ben kdnnte —, sondern sie verweist auf eine je schon dem Anderen ausgesetzte Kor-
perlichkeit, die allererst mit und in der Empfanglichkeit qua Verwundbarkeit konsti-
tuiert wird. Die spezifisch subjekthafte Korperlichkeit ist daher von einer riickhaltlo-

14.02.2026, 07:22:46.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

sen Exponiertheit her zu verstehen. Andererseits pocht Butler darauf, dass die Aus-
gesetztheit sich nicht in einer abstrakten Sphére abspielt, sondern sich konkret in so-
zio-politischen Strukturen manifestiert. Ohne die Akzeptanz und bestéitigende An-
nahme Anderer, ohne soziale, institutionelle und infrastrukturelle Unterstiitzung, aus-
reichend Nahrung und trinkbares Wasser, sichere Arbeit, angemessene Wohnverhélt-
nisse, Mobilitdtsmoglichkeiten und eine lebensfreundliche Umwelt ist ein »lebbares«
Leben nicht moglich (vgl. RK: 26, APV: 100, 114). Worauf Butler aufmerksam
macht, ist, dass der Korper nicht auflerhalb der ihn bedingenden Relationen begriffen
werden kann (vgl. APV: 172—-173). Dabei vergisst sie nicht hinzuzufiigen, dass diese
Bedingungen in 6konomischer, politischer und gesellschaftlicher Hinsicht je spezifi-
sche und unterschiedliche sind (vgl. APV: 193f.). Was Korpersein spezifisch in con-
creto heilit, kann daher nicht auf einer abstrakten Ebene festgelegt werden, sondern
wird durch historisch wandelbare 6konomische, politische und soziale Konditionen
bestimmt. Kein Leben ist ohne die es ermdglichenden Bedingungen denkbar. In sei-
ner fundamentalen Abhingigkeit von Anderen und Anderem ist Leben immer geféhr-
detes Leben und als solches darauf angewiesen, in seiner Dependenz, Schutzbediirf-
tigkeit und Gefédhrdetheit anerkannt zu werden — und das heif3t hier nichts anderes,
als unterstiitzt und erhalten zu werden. In diesem Zusammenhang verweist Butler
jedoch nicht nur auf die unterschiedlichen Bediirfnisse, sondern auch auf die unglei-
che Verteilung von Prekaritit:

Menschenleben werden auf unterschiedliche Weise unterstiitzt und aufrechterhalten, und die
physische Verletzbarkeit des Menschen ist in ganz verschiedenen Formen auf der Erde verteilt.
Bestimmte Menschenleben werden in hohem Mafle vor Verletzung geschiitzt, und die Nicht-
achtung ihrer Anspriiche auf Unversehrtheit reicht aus, um Kriegsgewalten zu entfesseln. An-
dere Menschenleben werden nicht so schnell und so entschlossen Unterstiitzung finden und

werden nicht einmal als »betrauernswert« gelten. (GL: 49)

Thre Uberlegungen zur Gefihrdetheit des Korpers beschrinken sich somit nicht auf
eine individuell-existenzielle Sphére, sondern beziehen immer schon die Dimension
des Sozialen respektive Politischen mit ein. Damit meint sie nicht in einer naiven
Weise, dass es jemals eine Welt geben konnte, in der durch eine gerechte Verteilung
der Gefahrdung das Leid oder der Tod aufgehoben wiren, sondern sie pladiert dafiir,
Koérperlichkeit und Prekaritét vor diesem Hintergrund neu zu lesen und »als eindeutig
politische Angelegenheiten zu begreifen« (AVP: 155, Herv. MF/FP). Das beinhaltet
jedoch, dass nicht nur auf die notwendige Schutzbediirftigkeit von Leben reflektiert
wird, sondern auch auf die darin implizierten (Voraus-)Setzungen, die manche For-
men ein-, andere wiederum ausschlieBen. Dass nun nicht jedes Leben auf die gleiche
Weise bzw. iiberhaupt als Leben zéhlt, das wert ist, betrauert und geschiitzt zu wer-
den, unterstreicht die Notwendigkeit der kritischen Revision herrschender Anerken-
nungspraktiken, um der Frage nach Gerechtigkeit nachkommen zu kénnen.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 119

Nun stellt sich jedoch die Frage, warum und in welcher Form fiir Butler das An-
gewiesensein des Korpers auf Andere zu Verpflichtungen in ethisch-politischer Hin-
sicht fithrt und Gerechtigkeit ins Werk gesetzt werden muss. Fiir das hier zu explizie-
rende Normativititsverstdndnis ist entscheidend, dass Butler »die Unertraglichkeit
des Ausgesetztseins als Zeichen, als Erinnerungsposten einer geteilten Verletzlich-
keit, einer gemeinsamen Korperlichkeit, eines geteilten Risikos begreift« (KEG:
135). Die Einsicht, in der radikalen Endlichkeit bzw. Vulnerabilitit des (eigenen
»menschlichen«) Korpers die »notwendige Grenze alles menschlichen Tuns« (AVP:
66) zu erblicken, fiihrt jedoch nicht, wie man prima vista meinen konnte, zu einer
verspéteten Neuauflage einer (Schophenhauer’schen) Mitleidsethik. Butlers Antwort
auf die Frage, woher sich »starke normative Verpflichtungen [commitments]« (RK:
34) ergeben und warum die Gefdhrdetheit von anderen Lebewesen minimiert sowie
die Ungleichverteilung von Gefahrdungslagen in ein ertrdgliches Mal iiberfiihrt wer-
den soll, wird nicht auf ein Gefiihl der Empathie zuriickgefiihrt; vielmehr fithrt Butler
in Riickgriff auf Arendt die Pluralitit der Handelnden ins Treffen, die Freiheit aller-
erst ermoglicht.

In ihrer Arendt-Lektiire macht Butler geltend, dass wir aufgrund unserer Faktizi-
tét nicht nur nicht bestimmen kénnen, wo und wie wir in die Welt geworfen werden,
sondern auch nichts daran dndern konnen, dass wir immer schon mit Anderen zusam-
menleben."® Diese Einsicht in die prinzipielle Unwihlbarkeit der Kohabitation muss
nach Butler als Bedingung gelesen werden, dass wir {iberhaupt als ethisch-politische
Wesen existieren. Menschsein heiflt mit Anderen zu sein und mit ihnen zusammen
leben zu miissen. Denn nur diese immer schon vorgegebene und damit unwéhlbare
Pluralitit gewihrt uns die Freiheit, uns so oder so verhalten und handeln zu kénnen. '
Anders gewendet: Dass wir (nolens volens) zusammenleben, erweist sich als irredu-
zible Voraussetzung fiir Uberlegungen, in welcher Weise wir zusammenleben und
wie wir gemeinsam frei handeln konnen. Ohne die Pluralitit von Anderen und die
Bejahung dieser heterogenen Mehrzahl, gébe es keine Wahlmoglichkeit im eigenen
Handeln. Oder in den Worten Butlers:

Ohne diese Pluralitit, gegen die wir uns nicht entscheiden koénnen, haben wir keine Freiheit und
somit auch keine Wahl. Dies bedeutet: Es gibt eine ungewihlte Bedingung der Freiheit, und wenn

wir frei sind, bejahen wir etwas an dem, was wir nicht wéhlen konnen. Wenn die Freiheit danach

13 Gleich zu Beginn ihrer Vita activa driickt Arendt diesen Gedanken aus, wenn sie in einer
ersten Anndherung die Pluralitit definiert als »die Tatsache, daf3 nicht ein Mensch, sondern
viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevolkern« (Arendt 1958a: 17).

14 So heift es bei Arendt: »Frei sein konnen Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im
Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist
und daf sie mehr ist als ein Nicht-gezwungen-Werden.« (Arendt 1958b: 201)

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

trachtet, {iber die Unfreiheit hinauszugehen, die ihre Bedingung ist, zerstoren wir die Pluralitét

und gefahrden [...] unseren Status als Personen im Sinne eines zoon politikon. (APV: 149)

Mit der Einsicht in die Unwihlbarkeit des Zusammenlebens in einer Pluralitit ergibt
sich fiir Butler die unverduflerbare Verpflichtung, ebendiese Heterogenitét zu wahren,
um uns nicht selbst das Fundament der Freiheit zu nehmen. Institutionen und Strate-
gien zum Schutz dieser Pluralitdt miissen folglich nicht nur um Willen der Anderen,
sondern auch um unser selbst Willen entwickelt werden. Butler rekurriert hier jedoch
nicht auf ein egologisches Nutzenkalkiil, sondern nimmt mit Arendt eine ontologi-
sche Bestimmung der Bedingungen des Menschseins vor. Im Namen der Pluralitit
miissen daher fiir Andere Lebensbedingungen geschaffen werden, um auch in Zu-
kunft die Freiheit nicht einzuschranken und ihre Vorbedingung zu wahren. Daraus
folgt fiir sie ein Imperativ der Egalitdt. Gleichheit heif3t hier gleiche Lebensbedingun-
gen bzw. eine gleiche Verteilung von Gefahrdungslagen — und nicht eine Gleichheit
im Sinne der Gleichartigkeit —; nicht um der Gleichheit als Gleichheit willen, sondern
um gleichberechtigt handeln zu kénnen (vgl. APV: 72).

Damit weist Butler nicht nur liberale oder egologische Tendenzen zuriick, son-
dern auch kommunitaristische, die gleichsam im Vorhinein wissen, wer zum Gemein-
wesen gehort und wer nicht. Dagegen plédiert sie nicht nur dafiir, Setzungen rund um
das Menschsein als solche zu dechiffrieren, die eine Vielzahl von Geschlechteriden-
titdten und politischen Zuordnungen negieren, sondern deutet auch an, dass wir »ganz
wesentlich verbunden und abhéngig von nichtmenschlichen Leben« sind und dass es
»nicht nur um den Fortbestand des anderen, sondern auch um all die Umweltbedin-
gungen gehen muss, die das Leben lebbar machen« (AVP: 156).

Gemeint ist damit keine unbedarfte und grenzenlose Erweiterung von Anerken-
nungsverhéltnissen; im Gegensatz zu Honneth erblickt sie in der Geschichte keine
sukzessive Inklusion oder voranschreitende Emanzipation. Vielmehr gilt es immer
wieder, diskursive Grenzziehungen und etablierte Anerkennungspraktiken in Fragen
zu stellen, wenn Pluralitit und Offenheit eingeschréinkt oder bedroht werden. In die-
sem Sinne versteht Butler sich als Kritikerin, die gegen AbschlieBungstendenzen vor-
geht und Universalismen in ihrer Kontingenz lesbar macht:

Diese Art der pluralen Performativitit strebt nicht einfach danach, den zuvor Unberticksichtig-
ten und aktiv Gefahrdeten einen Platz in einer bestehenden Erscheinungssphire zu geben. Sie
versucht vielmehr, einen Spalt in der Erscheinungssphére zu erzeugen und den Widerspruch

offenzulegen, mit dem deren Universalititsanspruch postuliert und entkraftet wird. (AVP: 70)

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 121

5. RESUMEE

Aus den vorangestellten Nachzeichnungen sollte hervorgehen, dass Honneth und
Butler die von Hegel iibernommene Grundeinsicht teilen, dass sich die Konstitution
des Subjekts nur aus den Beziehungen zu und in Abhéngigkeit von Anderen ange-
messen beschreiben 14sst. Anerkennung verlangt das Subjekt dabei jedoch nicht blof3
von einem anderen Subjekt, sondern zugleich immer auch von der Gesellschaft.
Diese lésst sich wiederum als Ordnung begreifen, die Anerkennung gewihrt und er-
moglicht. Daher ist es notwendig, einerseits danach zu fragen, ob erhobene Forde-
rungen nach Anerkennung, die einzelne oder Gruppen formulieren, gerechtfertigt
sind, und andererseits zu eruieren, ob die gesellschaftlichen Strukturen zu Recht ein-
geklagte Anerkennung ermdglichen oder verhindern. Das aber heif3t, dass eine kriti-
sche Gesellschaftsanalyse notwendig ist, mit Hilfe derer man in die Lage versetzt
wird, soziale respektive politische Strukturen normativ zu bewerten und gegebenen-
falls mit guten Griinden zu kritisieren.

Wihrend Honneth es vermag, in diffiziler Weise Kdmpfe um Anerkennung in
Riickgriff auf Gleichheits- und Freiheitsforderungen innerhalb bereits bestehender
und fiir ihn immer schon verniinftiger Strukturen der Sittlichkeit zu explizieren, fragt
Butler danach, wer in welcher Weise und auf welche Kosten iiberhaupt auf die Biihne
solcher Anerkennungskdmpfe gelangen kann. Normativitét impliziert auf einer ersten
Ebene eine normierende Dimension: Anerkennungsprozesse sind nie nur emanzipa-
tiv und inkludierend, sondern tragen immer die Kehrseite von Ausschliissen mit sich,
indem sie in der Ermoglichung von bestimmten Erscheinungsformen andere negie-
ren. Diese diskursiv bereit gestellten Anerkennungsschemata miissen sich nach But-
ler in ihrer Reproduktion permanent bewidhren, sodass sie aufgrund ihrer Iterabilitét
Verschiebungen ausgesetzt bleiben. Dies kann insbesondere dort, wo ihre Reinsze-
nierungen mit widerstdndigen Formen konfrontiert sind, die sich nicht nahtlos in An-
erkennungspraktiken integrieren lassen, zu nachhaltigen Erschiitterungen des etab-
lierten Anerkennungsregimes fithren. Der Dialektik von Allgemeinem und Besonde-
ren, bei der ersteres immer die Oberhand behélt, wohnt Honneth zufolge dank der
inhdrenten Verniinftigkeit einer geschichtlich gewachsenen Sittlichkeit ein morali-
scher Fortschritt inne. Diesem teleologischen Verstandnis von Geschichte hélt Butler
in ihren machtanalytischen Uberlegungen eine Historizitéit entgegen, die sich durch
Briiche und Storungen konstituiert. In ihren Augen geht es nicht darum, das ge-
schichtliche Narrativ zu glétten, sondern Orte zu schaffen, die selbstkritisch auf die
eigenen Ein- und Ausschlussmechanismen rekurrieren.

In diesem Zusammenhang macht Butler in ihrem alteritétsethischen Ansatz deut-
lich, dass sich eine normative Dimension bereits auf einer subjektkonstitutiven Ebene
eingeschrieben hat. Das Subjekt ist gleichermaBlen auf den Anderen angewiesen und
zum Antworten verpflichtet. Dabei zeigt sich die prekére Verfasstheit des Subjekts in

14.02.2026, 07:22:46.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

einer anderen Weise als bei Honneth, der vornehmlich ein reziprok-symmetrisches
Verhéltnis zwischen den Subjekten in Aussicht stellt, insofern Butler den Bezug zum
Anderen strikt als diachron und asymmetrisch fasst. Wahrend Honneth die Abhén-
gigkeit vom Anderen als soziale Freiheit skizziert, die es dem Subjekt ermdglicht,
gleichsam ins Eigene zu kommen, und sich fiir Honneth soziale Gerechtigkeit gerade
dadurch auszeichnet, auch allen anderen eine individuelle Ausgestaltung zukommen
zu lassen, bindet Butler Freiheit zuriick an die Unwahlbarkeit und uneinholbare Fak-
tizitdt der Pluralitdt. Dabei wird evident, dass wir in einer unhintergehbaren Weise in
eine heterogene Pluralitit geworfen sind und im freien Handeln gerade diese Plurali-
tét in Anspruch nehmen. Daraus ergibt sich fiir Butler die normative Verpflichtung,
diese Pluralitdt zu wahren und ihre UnverduBerlichkeit anzuerkennen, also einzuse-
hen, dass wir unsere Entwiirfe nur in Riickgriff auf unsere je eigene Geworfenheit in
kohabitativen Zusammenhdngen auszubuchstabieren vermdgen. Die dringlichen
Uberlegungen zu einer gerechten Verteilung von Gefihrdungslagen begreift Butler
dabei nicht als Endpunkt ihres Nachsinnes, sondern als Beginn einer Auseinanderset-
zung, die sich jenseits von liberalistischen und kommunitaristischen Vorentscheidun-
gen den Herausforderungen der Zeit zu stellen hat.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1958a): Vita activa oder Vom téiglichen Leben. Miinchen/Ziirich:
Piper 1*2013.

Arendt, Hannah (1958b): »Freiheit und Politik«, in Dies.: Zwischen Vergangenheit
und Zukunfi: Ubungen im politischen Denken I. Hg. von Ursula Ludz. Miin-
chen/Ziirich: Piper 32015, 201-226.

Balibar, Etienne (2010): Gleichfreiheit. Politische Essays. Berlin: Suhrkamp.

Bedorf, Thomas (2010): Verkennende Anerkennung. Uber Identitiit und Politik. Ber-
lin: Suhrkamp.

Butler, Judith (1992): »Contingent Foundations«, in: Benhabib, Seyla et al. (Hg.):
Feminist Contentions. A Philosophical Exchange. London/New York: Routledge
1995, 35-58.

Butler, Judith (2008): »Den Blick des Anderen einnehmen. Ambivalente Implikatio-
nen, in: Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie.
Berlin: Suhrkamp 2015, 107-135.

Chambers, Samuel/Carver, Terrell (2008): Judith Butler and Political Theory. Trou-
bling politics. London/New York: Routledge.

Deines, Stefan (2007a): »Soziale Sichtbarkeit. Anerkennung, Normativitit und Kritik
bei Judith Butler und Axel Honneth«, in: Bertram, Georg et al. (Hg.): Sozialitit
und Anerkennung. Grammatiken des Menschseins. Paris: L’Harmattan, 141-161.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 123

Deines, Stefan (2007b): »Verletzende Anerkennung. Uber das Verhiltnis von Aner-
kennung, Subjektkonstitution und »sozialer Gewalt««, in: Kuch, Hannes/ Krémer,
Sybille/Herrmann, Steffen K. (Hg.): Verletzende Worte: Die Grammatik Sprach-
licher Missachtung. Bielefeld: transcript, 275-294.

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. hg. von
Peter Engelmann, iibers. von Werner Rappl unter Mitarbeit von Dagmar Travner.
Wien: Passagen 2001, 15-45.

Ferrarese, Estelle (2011): »Judith Butler’s »Not Particularly Postmodern Insight< of
Recognition«, in: Philosophy and Social Criticism 37 (7), 759-773.

Flatscher Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers
Kritik am dyadischen Verstindnis von Alteritét«, in: Liebsch, Burkhard/Staudigl,
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Anspriiche im
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73-98.

Gregoratto, Federica/Ranchio, Filippo (2013): »Il dolore del determinato. Seconda natura e
riconoscimento tra Hegel, Honneth e Butler«, in: Societa degli individui 46, 155—168.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2001): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel-
schen Rechtsphilosophie. Stuttgart: Reclam.

Honneth, Axel (2003a): »Der Grund der Anerkennung. Eine Erwiderung auf kritische
Riickfragen«, in: Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2003.

Honneth, Axel (2003b): »Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf
Nancy Fraser«, in: Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder Anerken-
nung? Eine politisch-philosophische Kontroverse. Frankfurt/M: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir: Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhr-
kamp.

Honneth, Axel (2011): Recht auf Freiheit. Grundrif§ einer demokratischen Sittlich-
keit. Berlin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2014): »Die Normativitit der Sittlichkeit. Hegels Lehre als Alterna-
tive zur Ethik Kants«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. 62 (5), 787-800.

Honneth, Axel (2015a): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Ber-
lin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2015b): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung. Ber-
lin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2015¢): »Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Ein Vorschlag zur
Erweiterung unseres moralischen Selbstverstdndnisses«, in: Internationales
Jahrbuch fiir philosophische Anthropologie 5/1, 113—130.

Tkéheimo, Heikki (2014): Anerkennung. Berlin/Boston: de Gruyter.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Jaeggi, Rahel (2006): » Anerkennung und Unterwerfung: Zum Verhéltnis von negati-
ven und positiven Theorien der Subjektivitdt«, www.philosophie.hu-berlin.de/
de/lehrbereiche/jaeggi/mitarbeiter/jaeggi _rahel/anerkennungunterwerfung
(Zugriff 28.08.2017)

Kuch, Hannes (2011): »Anerkennung, Wechselseitigkeit und Asymmetrie«, in: Het-
zel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Salaverria (Hg.): Alteritit und Anerkennung. Ba-
den-Baden: Nomos, 93—111.

Levinas, Emmanuel (*1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht.
Ubers. von Thomas Wiemer. Freiburg/Miinchen: Alber 1998.

McQueen, Paddy (2015): »Honneth, Butler and the Ambivalent Effects of Recogni-
tion, in: Res Publica 21 (1), 43—-60.

Pistrol, Florian (2016): »Vulnerabilitit. Erlduterungen zu einem Schliisselbegriff im
Denken Judith Butlers«, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie 3 (1),233-272.

Posselt, Gerald (2016): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-
dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave 2016, 111-129.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58,
83-104.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2015): Philosophische Methoden zur Einfiihrung.
Hamburg: Junius.

14,02.2026, 07:22:48.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

