
5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache:

Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen

Diskontinuität

Im Anschluss an Emcke, Gümüşay und Arendt lässt sich sagen, dass Zeug_innenschaft

maßgeblich davon abhängt, ob Menschen sprechen und ihnen zugehört wird. Zeug_in-

nenschaft ist ein Phänomen der Sprache, insofern sie die Grundlage ist, dass das, was

sich an den Grenzen des Verstehbaren abspielt, hörbar gemacht wird. Auch bei Emcke,

Gümüşay und Arendt hängt Zeug_innenschaft am Sein der Bezeugenden – sprechen

lässt sich nur als Mensch –, aber im Unterschied zu Derrida, Agamben und Lévinas ist

bei ersteren drei die Primatin der Zeug_innenschaft die Sprache. Insofern alle drei ihre

Überlegungen in den Kontext einer öffentlichen Gesellschaft stellen, lassen sich die Po-

sitionen Emckes, Gümüşays und Arendts als implizite Beiträge zur Oral History verste-

hen. Im Zuge der Etablierung der Oral-History-Forschung wurde Zeug_innen im Kon-

text der Zeitgeschichte neu Gehör verschafft, insofern sie Zeugnisse nicht nur als his-

torische Quelle, sondern auch als eine spezifische Resonanz subjektiver Erfahrung und

Erinnerung betrachtet.1 Die Oral-History-Forschung trägt dazu bei, Zeug_innenschaft

nicht ausschließlich im juridischen Kontext zu verhandeln. Sie zeigt, dass Zeugnissen,

jenseits ihrer Verwertung in Rechtsprechung und Geschichtsschreibung, Aufmerksam-

keit und Anerkennung gebührt, weil sie einen wichtigen Beitrag zum Selbstverständnis

einer Gesellschaft leisten:2 In Zeugnissen wird nicht nur die Vergangenheit reflektiert

und tradiert, sondern sie fordern eine Gesellschaft auch dazu auf, darüber nachzuden-

ken, welche Art der Zukunft sie gemeinsam gestalten wollen.3 Denn die Zeugnisse, mit

1 Vgl. exemplarisch Niethammer, Einführung, 10: Die Oral History beschäftigt sich mit einer »Ge-

schichte von unten«, die »nach der Subjektivität derer [fragt], die wir als Objekte der Geschichte

zu sehen gelernt haben, nach ihren Erfahrungen, ihrenWünschen, ihrer Widerstandskraft, ihrem

schöpferischen Vermögen, ihren Leiden«. Im Zuge der Oral History hat etwa Garbe, Das KZ, 35,

in den ZeugnissenWeiterlebender der Shoah versucht, »den vielschichtigen ›Alltag‹ der Gefange-

nen, die inneren Strukturen der Lagergesellschaft, Überlebensbedingungen und die Perspektiven

der unterschiedlichen Häftlingsgruppen zu ergründen«.

2 Vgl. De Jong, Bewegte Objekte, 250–256.

3 Vgl. von Plato, Geschichte, 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Zeug_innenschaft und Sprache

denen sich etwa Emcke auseinandersetzt, zeugen von den Ungerechtigkeiten dieser Er-

de und davon, wie alle Menschen darin strukturell verflochten sind.

In der Tat vermögen die Ansätze Emckes und Gümüşays überzeugend nachzuwei-

sen, inwiefern es eine »Wechselbeziehung zwischenSpracheundpolitischerUnmensch-

lichkeit«4 gibt und Sprache darüber entscheidet, ob Ungerechtigkeiten beimNamen ge-

nannt werden. Ihre Reflexionen zeigen, dass Zeug_innenschaft in dieser Hinsicht ein

Modus der Gerechtigkeit ist, insofern im Bezeugen den Betroffenen Recht widerfährt,

indem sie ihr Unrecht benennen können und sie sich damit aus der einseitigen Rolle der

Opfer (zumindest partiell) befreien. Außerdemwerden die Hörer_innen des Zeugnisses

zurVerantwortunggezogen,wenn sie sichdennvomZeugnis treffen lassen, ihreVerstri-

ckung darin erkennen und sodann politisch aktiv werden, um gegen Ungerechtigkeiten

vorzugehen. IndemArendt schließlich das Zeugnis als Tatsachenwahrheit und damit als

konstitutiven Bestandteil für die Stiftung und Aufrechterhaltung einer pluralen und ge-

rechten Politik bestimmt, steht sie an der Schnittstelle zwischen der Sprache und den

Orten der Zeug_innenschaft. Bevor indes die Bedingungen für Letztere imnächsten Ka-

pitel bedacht werden, soll hier gleichsam noch einmal ein Schritt zurück gemacht wer-

den – und das in dreifacher Hinsicht.

Erstenswird noch einmal nach den psychologischen Sprechhindernissen in der Folge

von Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt gefragt werden sowie danach, in-

wiefern die in diesemKapitel dargestellten und interpretierten PositionenAuswege dar-

aus aufzeigen. Zweitens wird die nahezu ausschließliche Fokussierung auf die Sprache

kritisch bedacht. Allen drei Positionen dieses Kapitels ist gemeinsam, dass die Sprache

des Zeugnisses eine dialogische ist, d.h., Zeug_innenschaft wird von Emcke, Gümüşay

und Arendt als sprachlich gefasste zwischenmenschliche Interaktion verstanden.5 Da-

mit aber begegnen sich Zeug_innen undHörer_innenmitunter als körperliche und leib-

liche6Wesen.7WennMenschen miteinander sprechen, nehmen sie – sofern sie mit der

4 Steiner, Sprache, 155.

5 Auch Austin, Zur Theorie, 37, vermerkt, dass die Grundvoraussetzung performativer Sprechakte,

zu denen Zeug_innenschaft, wie gezeigt, zählt, die körperliche Anwesenheit Anderer ist.

6 ImAnschluss an Plessner, EinMensch, 43, gehe ich von derUnterscheidung, jedoch nicht Trennung

zwischen Körper-Haben und Leib-Sein aus. Zur Komplexität körperlicher und leiblicher Dimensio-

nen im Kontext von Traumata vgl. Langewitz, Leib und Körper. Die genannte Unterscheidung ist

beiWiderfahrnissen extremenUnrechts undGewalt deshalb äußerst komplex, weil sich das leibli-

che Trauma in körperlichen Symptomen zeigt, das betreffende Subjekt jedochMühe hat, gar unfä-

hig ist, beide Dimensionen in Einklang zu bringen. In seiner Phänomenologie derWahrnehmung ver-

gleicht denn Merleau-Ponty das von Traumatisierten unbewusst Verdrängte auch mit dem Phan-

tomglied bei Amputierten (vgl. a.a.O., 100). Vgl. dazu Kliemann, Der »stummeWeise«, 48–55.

7 Der Aspekt, den ich in dieser Hinsicht im Folgenden nur marginal berücksichtige, ist, inwiefern

der Leib als Erfahrungssubjekt auch dazu beitragen kann, dass die Trennung zwischen Betroffenen

undUnbetroffenen imKontext der Zeug_innenschaft überwundenwerden kann.Dulong, Le corps,

bietet im Anschluss an Merleau-Pontys Essay Die Wahrnehmungen des Anderen und der Dialog dies-

bezüglich zentrale Einsichten. Dulong zeigt, dass der Leib zwischen Zeug_innen und Hörer_innen

vermitteln kann, insofern er die physische Verbindung zwischen Vergangenheit und Gegenwart

ist und damit ausdrückt, dass der Leib der Zeug_innen der gleichen Welt wie der der Hörer_in-

nen angehört. Schmidt (EE 151) nennt im Anschluss daran außerdem einen zweiten Grund: »[D]ie

leibliche Nähe [bringt] den Zuhörern und Zuhörerinnen auch das bezeugte Ereignis in besonderer

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 249

Fähigkeit zu sehen und zu fühlen ausgestattet sind –nicht nur die gesprochenenWorte,

sondern auch das Aussehen, die Gesten, die körperliche Präsenz und die Emotionen der

jeweils anderenPersonwahr.Damit verbindet sich drittensdieFrage,warumindenÜber-

legungen Emckes, Gümüşays und Arendts das komplette Schweigen keine Option ist und

darummöglicherweise zwischen diversen Arten des Schweigens unterschieden werden

muss. Daran knüpft letztlich die Frage an, wie individuelles Bezeugen zum politischen

Akt wird und so Bedeutung für ein kollektivesWir gewinnt.

5.1. Posttraumatisches Sprechen: Belastende Zeug_innenschaft
mit tödlichen Folgen?

Traumatische Ereignisse –Widerfahrnisse extremer Diskontinuität – sind in Form von

Gewalt, Unrecht, Verlust und schweren Erschütterungen seit jeher Grunderfahrungen8

der Menschheit.9 Je nach kulturellem Kontext wurde unterschiedlich mit ihnen umge-

gangen. Eine wissenschaftliche Auseinandersetzung begann erst in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts, wobei sie einen ersten Höhepunkt in der Auseinandersetzungmit

den Opfern des Vietnamkrieges und der Shoah erreichte.10 Auf demHintergrund dieser

Forschungen wurde das Konzept der Posttraumatic Stress Disorder (PTSD) (deutsch Post-

traumatische Belastungsstörung [PTBS]) entwickelt. Seit 1982 kann dieses im Rahmen des

Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders (DSM)11 klassifiziert werden. Darüber

hinaus ist die Klassifikation dieses Syndroms seit 1992 Bestandteil klinisch-diagnosti-

scher Leitlinien der von derWHO herausgegebenen Internationalen Klassifikation psy-

chischer Störungen (ICD-10).12 Die PTBS ist allem voran Ausdruck für eine Erschütte-

rung des Selbst durch traumatische Ereignisse: Das Ich kann sich nicht oder nur schwer

selbst wahrnehmen, vor allem aber hat es Mühe, das Trauma sprachlich zu fassen.13

Weise nahe […]: Es bedeutet direkten Kontakt mit der Vergangenheit.« Vgl. dazu ausführlicher EE

146–153.

8 Der Begriff der Erfahrung ist im Kontext von Traumata nicht unproblematisch, insofern er in der

Regel für eine auf Kontinuität ausgerichtete Kategorie steht (vgl. Kavemann et al., Erinnern, 21,

Anm. 31). Welz, Trauma, 118–122, hat darum vorgeschlagen, im Kontext von Traumata zwischen

Erlebnis und Erfahrung zu unterscheiden: »[M]y suggestion is that traumatic experience remains

un-integrated as long as it persists as an ›undigested‹ Erlebnis. As soon as it has become an in-

tentional object of reflection and interpretation, the Erlebnis can be turned into an Erfahrung.«

(A.a.O., 119.) So auch Endreß/Pabst, Violence, 96f., die Erlebnis und Erfahrung mit der Opposition

von »traumatizing« und »traumatic« verbinden.

9 Vgl. Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 49.

10 Vgl. die Beiträge in Danieli (Hg.), International Handbook.

11 Die fünfte und aktuellste Auflage des DSM wurde 2013 veröffentlicht.

12 Die Klassifikation psychischer Störungen ist Teil des Gesamtwerkes der Internationalen Klassifika-

tion der Krankheiten (ICD) der WHO und findet sich in Kapitel V. Die zehnte und aktuellste Auflage

wurde 2015 veröffentlicht. Mit den Argumenten für und wider die kategoriale Klassifikation psy-

chischer Störungen beschäftigen sich Margraf/Milenkovic, Klassifikation.

13 Vgl. Hinckeldey/Fischer, Psychotraumatologie, 9, die Trauma definieren als »vitales Diskrepanzer-

leben zwischen bedrohlichen Situationsfaktoren und den individuellen Bewältigungsmöglichkei-

ten, das mit Gefühlen von Hilflosigkeit und schutzloser Preisgabe einhergeht und so eine dauer-

hafte Erschütterung von Selbst- und Weltverständnis bewirkt«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Zeug_innenschaft und Sprache

Die Diagnostik unterscheidet bei Personen, die älter als sechs Jahre sind, folgen-

de acht Kriterien: A) »Konfrontation mit tatsächlichem oder drohendem Tod, ernsthaf-

ter Verletzung oder sexueller Gewalt«14 – dabei kann sich die Konfrontation auf ein ei-

genes Widerfahrnis, das Miterleben oder auf die Erfahrung eines nahen Familienmit-

glieds oder einer_eines engen Freundin_Freundes beziehen. B) »Vorhandensein eines

(oder mehrerer) […] Symptome des Wiedererlebens (Intrusionen), die auf das oder die

traumatischen Ereignisse bezogen sind und die nach dem oder den traumatischen Er-

eignissen aufgetreten sind«15, wie etwa wiederkehrende, unwillkürliche und belastende

Erinnerungen und Träume sowie dissoziative Reaktionen (z.B. Flashbacks). C) »Anhal-

tendeVermeidung vonReizen,diemit demoder den traumatischenEreignissen verbun-

den sind, und die nach demoder den traumatischenEreignissen begannen«16, beispiels-

weise Orte, Personen, Gedanken und Situationen. D) »Negative Veränderungen von Ko-

gnitionen und der Stimmung im Zusammenhang mit dem oder den traumatischen Er-

eignissen.«17 Die Betroffenen sind (nahezu) unfähig, sich an wichtige Aspekte des Wi-

derfahrnisses zu erinnern sowie glücklich zu sein.Sie fühlen sich vonanderenMenschen

getrennt und empfinden Angst,Wut, Schuld und Scham. E) »Deutliche Veränderungen

des Erregungsniveaus und der Reaktivität im Zusammenhang mit dem oder den trau-

matischen Ereignissen«18, wie etwa Konzentrationsprobleme und Schlafstörungen. F)

»Das Störungsbild (Kriterien B, C, D und E) dauert länger als 1 Monat« und G) »verur-

sacht in klinisch bedeutsamerWeise Leiden oder Beeinträchtigungen in sozialen, beruf-

lichen oder anderen wichtigen Funktionsbereichen« und ist außerdem H) »nicht Folge

der physiologischenWirkung einer Substanz […] oder eines medizinischen Krankheits-

faktors«19.

Das Widerfahren eines Traumas führt zu einer Intrusion, die sich in schwer fass-

baren, weiter belastenden und fragmentierten Erinnerungen ausdrückt. Oder sie führt

gar zu einer nicht artikulierbaren Leerstelle im Gedächtnis. Von PTBS Betroffene ha-

ben Mühe, sich auf einen »narrativen Prozess einzulassen«, weil die Erinnerungen ih-

nen »nicht als Geschichten zugänglich sind«20. Aus der Intrusion entsteht nicht selten

einVermeidungsverhalten, »bei demdie bedrängendenErinnerungen abgeschaltetwer-

den und Teilamnesien entstehen, die das Erinnerte unscharf rekonstruieren«21. PTBS-

Patient_innen werden gleichsam in die Vergangenheit katapultiert, die sich ihnen aller-

14 American Psychiatric Association, Diagnostisches, 369.

15 Ebd.

16 A.a.O., 370.

17 Ebd.

18 Ebd.

19 A.a.O., 371.

20 Maercker, Posttraumatische Belastungsstörungen, 8f.

21 Gansel, Zur »Kategorie Störung«, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 251

dings in der Gegenwart stellt.22 Nicht nur trotz, sondern wegen dieser Diagnostik votie-

ren,wie oben ausführlicher gezeigt, zahlreiche Psychoanalytiker_innen und Traumafor-

scher_innen imUmgangmit Traumata dafür, dasWiderfahrene insofern zu bearbeiten,

als Wege gesucht werden, darüber zu sprechen.23 Sie zeigen, dass das sprachliche Loslö-

sen des Traumas von seinemEntstehungskontext dieMöglichkeit bietet, dass traumati-

sierteMenschenausder Isolierungaus-,die Intrusiondurchbrechen.Anders formuliert:

Zeug_innenschaft lässt sich als eine therapeutischeMethode zur Bearbeitung von Trau-

mata verstehen.

Diesen Umstand nimmt Emcke ernst und fragt danach, wie sich der Ausbruch und

dieDurchbrechung sprachlich zeigen und inwelchennarrativen Formen sich die Betrof-

fenen dadurch aus ihrer einseitigen, teils (nicht nur) von außen pathologisierenden Rol-

le als ausschließliche Opfer befreien. Durch Zeugnisse aus unterschiedlichen Kontexten

von Widerfahrnissen extremer Ungerechtigkeiten bestimmt sie eine unfertige, beweg-

liche und zeitoffene Sprache der Zeug_innenschaft. Sprache, so ist Emcke überzeugt,

schafft eigentlich ausgeschlossene Schutzräume der Bewahrung und Bewährung des-

sen, was durch das traumatischeWiderfahrnis verloren ging. Indem sie auf Rhythmen,

Gewohnheiten, Rituale und Gegenstände – aber auch Ausbrüche der Gegengewalt und

der Sexualität – in den Zeugnissen verweist, macht sie die Fähigkeiten undMöglichkei-

ten der Dissidenz narrativ fassbar. Das bedeutet: Emckes Zeug_innenschafts-Verständ-

nis zielt darauf, die genannte Intrusion, die sich in schwer fassbaren und fragmentier-

ten Erinnerungen ausdrückt, im Zeugnis hörbar zu machen. Dass von PTBS Betroffene

Mühe haben, sich auf narrative Prozesse einzulassen, lässt sich darum im Anschluss an

Emcke einerseits nicht als Schwäche bzw. Hindernis der Zeug_innenschaft verstehen.

Ihre zahlreichen Beispiele vermögen darzustellen, dass die Erinnerungen den Trauma-

tisierten sehr wohl in Geschichten zugänglich sind, sich aber in ungewohnten Narrati-

ven zeigen. Andererseits lässt sich die nicht artikulierbare Leerstelle im Gedächtnis von

Opfern vonUnrecht undGewalt als ethischeHerausforderung an die Unbetroffenen, die

Hörer_innen des Zeugnisses, deuten. Denn die Aufgabe der Zuhörer_innen, der sekun-

dären Zeug_innen, bringt Emcke auf den Imperativ »Erzählt es ihnen« (VdK 205). Im

Zwischenraum des traumatisierenden Widerfahrnisses und der daraus resultierenden

Unfähigkeit, darüber zu sprechen, lokalisiert Emcke das Ethos des Erzählens.

Karen Blixen wird der Satz zugeschrieben »All sorrows can be borne if you put them

in a story or tell a story about them«24. In dieser Tradition steht das Zeug_innenschafts-

Verständnis Emckes, wenngleich sie nicht den Automatismus postuliert, den diese Aus-

sage Blixens impliziert. Trotzdemmuss kritisch nachgefragt werden: zuwelchemPreis?

Evoziert das Ethos des Erzählens nicht auch die Gefahr der Retraumatisierung? In der

22 Vgl. Merleau-Ponty, Phänomenologie, 108: »Diese Fixierung [des Traumas, MK] hat nicht etwa nur

die Bedeutung einer Erinnerung, sie schließt imGegenteil die Erinnerung aus, insofern […] die Ver-

gangenheit [des Traumas, MK] sich ständig gleichsam hinter unserem Blick verbirgt, anstatt sich

vor ihm zu entfalten. Die Traumaerfahrung wahrt ihren Bestand nicht in Gestalt einer Vorstellung

des objektiven Bewusstseins und als datierbares Vorkommnis, vielmehr ist es ihr wesentlich, nur

fortzuleben in einem Stil des Seins und in einem gewissen Grade von Allgemeinheit […].«

23 S. oben II.5. Vgl. dazu auch insgesamt Benjamin, Anerkennung.

24 Zitiert nach VA 213.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Zeug_innenschaft und Sprache

Folge der Etablierung der PTBS-Diagnostik gab es eben durchaus auch Psychoanalyti-

ker_innen und Traumaforscher_innen, die auf die Gefahren der Zeug_innenschaft von

Schwersttraumatisierten hingewiesen haben. Eine von ihnen ist die Psychoanalytikerin

Rachel Rosenblum, die alsTherapeutinmitWeiterlebenden der Shoah gearbeitet hat. In

ihremEssayDistancingEmotion fragt sie,warumsichMenschenwiePrimoLeviundSarah

Kofman, nachdem sie öffentlich und in der ersten Person Singular ihre Traumatisierung

durch die Shoah bezeugt haben, selbst töten.25

»Can one die from speaking about the catastrophe? Is the choice of disclosure, with all

it brings in the way of return of affect, necessarily to be seen as a fatal turning point?

[…] It [seems, MK] […] that […] certain survivors […] have been carried off, swept away,

destroyed by the violence of the narrative they bore within them.«26

Rosenblumgelangt durch die Analyse derWerke Levis undKofmans27 in der Tat zur Ein-

sicht, dass Zeug_innenschaft vom eigentlich Unbezeugbaren tödlich sein kann, weil es

die Zeug_innen einer zweifachen Gefahr aussetzt: »the return of guilt, and the reactiva-

tion of a persistent, piercing, in-tractable shame«28. Wie können sich folglich Zeug_in-

nen von den Gefahren solcher Emotionen schützen? Rosenblums Antwort: durch eine

die Betroffenen von sich selbst distanzierende Sprache und durch empathische Zuhö-

rer_innen. Rosenblum hält an der Sprache bzw. dem Sprechen der Traumatisierten fest,

sucht aber nach Alternativen der indirekten Bezeugung, die auf Kommentaren oder Zi-

taten beruhen und mit sogenannten »screen texts«29 arbeiten. Und der_die Zuhörer_in

25 Der Artikel erschien, in kürzerer Fassung allerdings, erstmals 2000 auf Französisch und wurde in

dieser Form 2004 auf Deutsch unter dem Titel Am Sprechen sterben? veröffentlicht. Ich zitiere im

Folgenden aus der englischen Langfassung.

26 Rosenblum, Distancing, 121f.

27 Kofman hat sich explizit, nämlich in der Ich-Form, nur in ihrem letzten Werk, ihrer Autobiografie

mit dem Titel Rue Ordener, Rue Labat,mit ihrem eigenen Trauma der Shoah auseinandergesetzt.

Im Vorwort dieses Buches gibt sie zu Protokoll, dass alle anderen Texte gleichsam Umwege zu ih-

rer Autobiografie gewesen seien (s. oben II.5.4., Anm. 105). Rosenblum, Distancing, 130–141, weist

in ihrer Analyse des Gesamtwerkes Kofmans überzeugend nach, inwiefern Kofman während der

dreißig Jahre ihrer Tätigkeit als Schriftstellerin durchaus wiederholt von ihren Erlebnissen gespro-

chen hat, dabei jedoch direkte Formulierungen vermied. Bevor sich Kofman 1994 dazu entschließt,

ihre Autobiografie zu schreiben, hatte sie in ihrem Essay Paroles suffoquées auf die Schwierigkeit,

sprechen zu müssen, aber nicht sprechen zu können, reflektiert. Sie nimmt sich vor zu vermeiden,

dass »die zumächtige, souveräne Sprache die schlechthin aporetische Situation, die absoluteOhn-

macht und die Hilflosigkeit selbst zu beherrschen« (Kofman, ErstickteWorte, 27). Rue Ordener, Rue

Labat erschien wenige Tage vor Kofmans Selbsttötung. In einer kurzen Notiz am Ende ihres Essays

vermerkt Rosenblum, Distancing, 146, bezüglich ihrer brisanten Interpretation: »This article was

written in response to the shock I felt when I read Sarah Kofman’s Rue Ordener, Rue Labat. I had a

personal relation to the philosopher and when she took her life, I heard myself asking during a

conference about the connection between her suicide and the memoir she had just published.

I devoted many years to exploring this connection. My exploration did not happen in a void.«

28 Rosenblum, Distancing, 142.

29 A.a.O., 143: »These texts were generally relevant because of their subject matter. But they were

also ambiguous in the way they addressed horror or guilt. Coleridge’s ancient mariner, or Kafka’s

Joseph K., became Primo Levi’s guideposts toward his recognition of a guilt without origin.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 253

muss eine Person sein, »who helps the survivor regain composure; someone in the face

of whom one can re-establish dignity«30.

AuchMichal Shamai und Orna Levin-Megged haben sich mit den Gefahren der Ret-

raumatisierung durch die Zeug_innenschaft von der Shoah beschäftigt. Dabei gelangen

sie zur Einsicht, dass

»survivors experience themselves as a pendulum: fighting to know, to remember, and

to be in touch with the story of the trauma to integrate it into their life story, while,

on the other side, trying to create some distance from the trauma story so as to avoid

feeling the enormous amount of pain associated with it«31.

Auch wenn es in Bezug auf die Traumata erhebliche Unterschiede zwischen Opfern der

Shoah und anderen Formen extremen Unrechts und der Gewalt gibt, so scheint un-

strittig, dass der Konnex zwischen Sprechen und Schweigen für alle Menschen relevant

ist, die nach einem Trauma weiterleben.32 Zeug_innen davon sind gefangen zwischen

dem Bemühen, das Trauma des früheren Lebens in das jetzige zu integrieren, und der

Notwendigkeit, eine Distanz gegenüber dem Trauma zu wahren, um ihm nicht erneut

zum Opfer zu fallen – im Extremfall mit tödlichen Folgen.33 Anhand von Interviews

mit Weiterlebenden der Shoah zeigen Shamai und Levin-Megged darum vier Arten des

Bezeugens auf, wie Traumatisierte mit dieser Spannung umgehen. Sie erzählen a) die

Geschichte des traumatisierendenWiderfahrnisses, als würden sie für jemand anderen

sprechen. Das Zeugnis gestaltet sich b) als rationales Ereignis, d.h., Emotionen werden

teils oder komplett ausgeschaltet.34 Die Zeug_innen konstruieren c) eine alternative

30 A.a.O., 144.

31 Shamai/Levin-Megged, The myth, 698.

32 Vgl. Welz, A Voice, 421, sowie Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 50f.

33 Weine, Narrating, 117, votiert denn auch dafür, dass vor dem Akt des Bezeugens von Traumati-

sierten es einer professionellen psychologischen Einschätzung bedarf, ob sie dazu im Stande sind.

Ausserdem müssen Zeug_innen darauf vorbereitet werden und bezüglich PTBS-Patient_innen

ist Weine grundsätzlich zurückhaltend: »If we want to think about polyphonic and dialogic tes-

timony as a psychosocial intervention for trauma survivors, then it is helpful to think of indi-

cators and contraindicators for testimony’s usage. Testimony probably works best when people

are prepared to tell their stories. People are more prepared to do so when their degree of suffer-

ing is less than severe. Stated in clinical terms, persons with severe depression or PTSD should

probably not do testimony before getting appropriate clinical psychiatric treatment. […] Those

professional or lay persons who receive testimony should be attentive to the psychiatric needs

of the survivors giving testimony.« Die Zurückhaltung ist berechtigt: Nicht wenige Weiterleben-

de der Shoah haben den Rest ihres Lebens in psychiatrischen Institutionen verbracht (vgl. Laub/

Greenwald/Ben-Ari/Strous, Psychiatry, sowie Laub/Kaplan, Affect regulation).

34 Gleichsam als eine Verquickung von a) und b) lässt sich Borowskis Bei uns in Auschwitz deuten. Das

Buch des Weiterlebenden der Shoah beschreibt den widerfahrenen Schrecken in einer geradezu

skandalösen Selbstverständlichkeit. »Er könnte etwas mehr Vernunft zeigen, finden Sie nicht?«,

fragt der Ich-Erzähler im Hinblick auf einen Mithäftling, der mit einem Päckchen auf der Hand

auf seinen Abtransport in die Gaskammer wartet. »Als erfahrener Lagerinsasse weiß er doch ge-

nau, daß er in ein bis zwei Stunden nackt, ohne Hemd und ohne Päckchen, ins Gas gehen wird.

So eine ungeheure Anhänglichkeit an die letzten Habseligkeiten. Er hätte sie doch einem ande-

ren schenken können.« (A.a.O., 334.) Borowski tötete sich fünf Jahre nach Veröffentlichung dieses

Erzählbandes selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Zeug_innenschaft und Sprache

Geschichte zur Trauma-Erzählung, die nicht nur auf den Tod und die Grausamkeiten

fokussiert. Und d) wird das Trauma gleichsam durch psychosomatische Symptome

wie Angstzustände, übermäßigen Stress und Nervosität erzählt, weil das Widerfahrnis

selbst eine nonverbale Erzählung erzeugt.35 Mit dem Trauma weiterleben zu können,

bedingt für viele Menschen die Schaffung einer alternativen Erzählung, die »exists next

to the story of the trauma and helps to keep it in the capsule – separated but not integra-

ted«36. Der Abstand zwischen dem Trauma und anderen Erfahrungen wird damit nicht

nur schützend gewahrt, sondern trägt zuweilen dazu bei, dass er verringert wird.37

Emckes Ethos des Erzählens kommt gleichsam im Zwischenraum dieses Abstandes

zu stehen, insofern auch in den von ihr herangezogenen bzw. erzählten Zeugnissen die

ersten drei Arten des distanzierenden und die Traumatisierenden schützenden Erzäh-

lens gewahrt wird. In ihren Gesprächen mit den Opfern des Krieges in Albanien und

dem Kosovo lässt sich die erste von Shamai und Levin-Megged beschriebene Art des

Bezeugens erkennen: Die Opfer erzählen von den Menschen, die der Krieg ihnen ge-

raubt hat. Jedem »stinkenden, gesichtslosen Knochen« (VDK 23) kann Emcke aufgrund

des ZeugnissesWeiterlebenderNamen geben.Wegen ihrer Zeugnisse steht Emcke nicht

»beziehungslos vor den Leichen anonymer Menschen«, sondern kann sie sich »als Väter

und Brüder […], als Bauern auf dem Feld, als Schriftsteller« (VdK 23) vorstellen. Auch die

Menschen, die in Flüchtlingslagern sind, haben ihr Dasein als Bäuerinnen_Bauern, als

Schriftsteller_innen verloren, sind geradenur imphysischenSinnmit demLebendavon-

gekommen, während das einstige gefühlte und gelebte Leben, ihre frühere Existenz, in

Schutt und Asche liegt.Doch einige von ihnen erzählen nicht von diesen eigenen Verlus-

ten, sondern denjenigen anderer.

Die zweite Art des Gefahr-reduzierenden Bezeugens lässt sich bei Emcke dort

feststellen, wo sie von narrativen Erschütterungen spricht: Am Ort der eigentlichen

Emotionen stehen in den von Emcke bezeugten Erzählungen die narrativen Brüche.

Adems Zeugnis springt immer dort aus der Spur, wo die Schläge, die Verletzungen und

die Schmerzen seiner Misshandlung, d.h. das Trauma, ihren Ort hätten. Auch Adem

bzw. sein Unterbewusstsein rationalisiert seine Emotionen, jedoch durch eine narrative

Verschiebung: An die Stelle seiner Emotionen treten die neuen Schuhe.Das aber bedeu-

tet, und das lässt sich von Emcke lernen, dass das Zeugnis, auch wenn die Zeug_innen

ihrWiderfahrnis rationalisieren, nicht frei von Emotionen ist: Die neuen Schuhe stehen

ja gerade für eine abhandengekommene Emotion, nämlich die Freude und der Stolz,

ein Mensch zu sein, der sich nagelneue Schuhe für 100Mark kaufen kann.

Für die dritte Art des von Shamai und Levin-Megged eruierten Bezeugens von Trau-

matisierten stehen in Emckes Zeug_innenschafts-Verständnis die sprachlich geretteten

Risse, in denen die Logik der Vereinzelung gebrochen wird: Rhythmen, Gewohnheiten,

Rituale,GegenständeundAusbrüchederGegengewalt undder Sexualität.Diese narrati-

ven Formen fokussieren, wenn auch innerhalb eines Zeugnisses oft nur marginal, nicht

nur auf den Tod und die Grausamkeiten, sondern diejenigen Aspekte, welche die Trau-

matisiertennicht auf ihrenStatus alsOpfer reduzieren.KlügersAppellgedichte,Yvonnes

35 Shamai/Levin-Megged, The myth, 698–700.

36 A.a.O., 707.

37 Vgl. a.a.O., 708.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 255

Sitzen im Wohnzimmer ihrer toten Schwägerin, Yasins Besitzurkunde, Kurnaz’ Schla-

gen eines Wärters und Liaos Zartheit und Lust im Gefängnis sind Alternativ-Zeugnisse

zu den Erzählungen des Traumas.

Dochwie steht es umdie vierte Art des Zeugnisses, in der das Trauma durch psycho-

somatische Symptome wie Angstzustände, übermäßigen Stress und Nervosität erzählt

wird, weil das Widerfahrnis selbst eine nonverbale Erzählung erzeugt? Anders gefragt:

Wo zeugt der Körper? Insofern Emcke, aber auch Gümüşay und Arendt auf die Sprache

des Zeugnisses fokussieren, geraten emotionale wie körperliche und leibliche Aspek-

te der Zeug_innenschaft in den Hintergrund. Arendt tut sie gar als unsachgemäß ab,

wenn sie denOhnmachtsanfall K-Zetnikswährend des Eichmann-Prozesses als theatra-

lische Inszenierung bewertet. Gibt es im Kontext des Gerichts partout keine körperliche

Zeug_innenschaft, lässt sich vor Gericht nur mit Sprache bezeugen?

5.2. Zwischen der Abwesenheit der Sprache und der Anwesenheit
des Körpers: Aspekte leiblicher Zeug_innenschaft

In der ersten großen Hollywood-Produktion, die sich mit der AIDS-Pandemie ausein-

andersetzte,38 wird die Bedeutung von körperlicher Zeug_innenschaft im juridischen

Kontext eindrücklich ins Bild gesetzt und auf die Leinwand projiziert:39 In einer der Ge-

richtsszenen des Films Philadelphia (1993)40 macht der Anwalt – Joe Miller – den Körper

38 Der erste Spielfilm überhaupt, der sich mit der AIDS-Pandemie und ihren Folgen auseinander-

setzte, war An Early Frost, der Ende 1985 bei NBC ausgestrahlt wurde. Parting Glances, der sich auch

dieser Thematik widmet, wurde zwar 1984 gedreht, jedoch erst 1986 veröffentlicht. Beide Filme

erlangten nicht diese große Aufmerksamkeit in der Öffentlichkeit wie 1993 Philadelphia (vgl. Lee,

There was).

39 Zum Konnex von Zeug_innenschaft und Film vgl. vor allemMichael Elms ausführliche Studie Zeu-

genschaft im Film, die sich zwar explizit auf filmische Erzählungen der Shoah (Spiel-, Dokumentar-

film und Film-Interviews) beschränkt, darin aber implizit den genannten Konnex erörtert. Auch

Krämer beschäftigt sich mit der Frage, ob Filme selbst Zeugnisse sein können. Anhand einer Ana-

lyse des Filmes Svjedok–Der Zeuge stellt sie die These auf, wonach das, »wovon der Film ein Zeugnis

ist, […] sich […] gar nicht auf das im Film bezeugte und dokumentierte Geschehen [bezieht]. Viel-

mehr ist das, was der Film vordergründig als Zeugenbericht über [beispielsweise, MK] ein Kriegs-

verbrechen zeigt, ›hintergründig‹ das Zeugnis nicht einer Katastrophe, sondern einer Freundschaft

und einer persönlichen Verbundenheit zwischen Zeuge und Filmemacher, eine in derMachart des

Films selbst verkörperte Sozialität, welche dann […] auch die Zuschauer zumTeil dieser imMedium

des Films gestifteten Gemeinschaft machen kann, deren Band kraft der zentrierenden Kraft des

Überlebenszeugnisses im Film eine politisch-ethnische Solidarität ist« (Krämer, Svjedok, 155f.).

40 Ob der Film bezüglich des Hauptdarstellers auf wahren Begebenheiten, nämlich den Biographien

Geoffrey Bowers’ und Clarence B. Cains, basiert, ist bis heute strittig. Sowohl Bowers als auch Cain

waren Schwul, arbeiteten als Anwälte und starben an AIDS. Bowers verklagte seine Kanzlei wegen

Diskriminierung aufgrund von AIDS (vgl. o.A., Philadelphia‹) und Cain wurde entlassen, als be-

kannt wurde, dass er an AIDS litt. Auch er verklagte seine Kanzlei und gewann den Prozess kurz

vor seinem Tod (vgl. Margolick, A Lawyer). Bowers’ Familie und seine Freund_innen verklagten

nach Bowers’ Tod die Produzent_innen von Philadelphia, weil sie nicht kenntlich gemacht hätten,

dass der Film auf dem Leben Bowers’ basiere – anscheinend wurde Bowers vor der Produktion des

Filmes interviewt. Die Produzent_innen veröffentlichten in der Folge einer Verständigung ohne

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Zeug_innenschaft und Sprache

des Klägers – Andrew Beckett – zum Zeugnis. Beckett, gespielt von Tom Hanks, ist ein

junger,erfolgreicherAnwalt,der aufgrundeineskonstruiertengeschäftlichenVergehens

entlassenwird, als sich bei ihm erste Spuren seiner AIDS-Erkrankung sichtbarmachen.

Beckett erhebt gegen seine Arbeitgeberin, die Kanzlei, Klage wegen Diskriminierung.

Die genannte Gerichtsszene nun gestaltet sich wie folgt: Beckett sitzt im Zeugenstand

und wird von seinem Anwalt Miller befragt. »Andrew, do you have any lesions on any

part of your body at this time that resemble the lesions you had on your face at the time

youwere fired?« Der Zeuge antwortet: »Yes, onmy tor-torso«, undMiller fährt fort: »If it

pleases the court, Iwould like to askAndrewto removehis shirt so that everyonehere can,

you know, get a look at what we’re talking about.« Die Verteidigung erhebt Einspruch,

weil die Entblößung die Jury unfairerweise beeinflussen würde, woraufhin der Anwalt

des Klägers erwidert: »Your Honor, if Andrew was forced to use a wheelchair due to his

illness, would the defense ask him to park it outside because it would unfairly influence

the jury?«DerRichter lehntdenEinspruchab,woraufhinBeckett seinenOberkörper ent-

blößt.Noch bevor dieser allerdings zu sehen ist, sagt einer der Angeklagten »OhmyGod,

what a nightmare!«, das von einem anderenmit »He asked for it« erwidert wird.Was die

Anwesenden in der Folge zu sehen bekommen, ist das körperliche Zeugnis von Becketts

Erkrankung: Sein Oberkörper ist gezeichnet vonWundmalen und dunklen Flecken, die

zeigen,wieweit seine AIDS-Erkrankung fortgeschritten ist. »Als Kläger undZeuge in ei-

ner Person zeigt er seinen vom Virus gezeichneten Körper, der damit zum Beweismittel

für die Streitfrage wird, ob er als Opfer einer Diskriminierung […] zu gelten hat.«41 Die

zwei Angeklagten, die sich noch vor der Entblößung über diese beklagt hatten, halten

ihre Hände vors Gesicht, um sich gleichsam vor dem Anblick zu schützen – psychisch

und, wie sie meinen, physisch. Weder Becketts Anwalt noch die Verteidigung stellen im

Anschluss an diese Szene weitere Fragen an den Zeugen. Sein entblößter Oberkörper ist

Zeugnis genug, es bedarf keiner weiteren Worte. In einer weiteren Gerichtsszene fällt

Beckett zusammen und wird ins Krankenhaus eingeliefert. Er wird den Prozess gewin-

nen, dochwenige Stunden nach demUrteil des Gerichts stirbt er an den Folgen der Pan-

demie. Das erfochtene Recht kommt nicht mehr Beckett selbst, sondern denen zugute,

die auch in Zukunft Opfer von Diskriminierung aufgrund ihrer sexuellen Orientierung

werden.

Dass körperliche Aspekte vorGericht als Beweise zugelassenwerden, ist seit der Eta-

blierung der Rechtsmedizin nicht ungewöhnlich. Rechtsmediziner_innen treten vor Ge-

richt als Sachverständige auf und liefern damit körperliche Beweise für die Rechtspre-

chung.Einzigartig ist, dass in JonathanDemmes FilmerzählungPhiladelphiaein noch le-

benderZeugemit seinemKörper zur »emphatischen Inszenierung einesGerechtigkeits-

diskurses«42 wird.43 Die körperlichen Wunden der AIDS-Pandemie werden als Zeugnis

gerichtlichen Entscheid eine Stellungnahme, in der sie anerkannten, der Film sei »in part« von Bo-

wers’ Biographie inspiriert (vgl. o.A., Philadelphia‹). Dass der Film indes insgesamt Zeugnis für die

Diskriminierung von an AIDS Erkrankten in den USA der 1980er und 1990er Jahre gibt und damit

auf wahren Begebenheiten beruht, sollte klar sein.

41 Weigel, Zeugnis, 111.

42 Ebd.

43 Ein sprechendes Beispiel dafür, wie körperliche Indizien des Widerfahrenen Menschen posthum

Recht widerfahren lassen, ist Hans-Joachim Langs Studie Die Namen der Nummern. In ihr identi-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 257

für die gesellschaftliche Diskriminierung von vornehmlich Homosexuellen und Trans

Personen in den USA der 1980er und 1990er Jahre filmisch bezeugt. Was aber, wenn die

körperlichen Wunden aufgrund des Widerfahrnisses nicht sichtbar sind? »Was […] jen-

seits unserer üblichen Erfahrung liegt, steht auch an der Grenze des verbal Bezeugba-

ren«44, schreibt Sibylle Schmidt undweist damit darauf hin, dass das Bedürfnis, das Be-

zeugte durch sich selbst zu verbürgen,umso stärker ist, je unwahrscheinlicher dasZeug-

nis Unbetroffenen erscheint. Die Versicherung durch die Zeug_innen scheint gleichsam

mangelhaft:

»Der Zeuge bürgt für denWahrheitsgehalt seiner Sätze durch dieWahrhaftigkeit seiner

Person. Die Wahrhaftigkeit allerdings ist unaussprechlich: die Aussage ›ich bin wahr-

haftig‹ bezeugt keineswegs die Wahrhaftigkeit der Sprecherin; denn diese kann sich

überhaupt nur zeigen.«45

DieWahrhaftigkeit liegt darum,wie Untersuchungenmit Schwersttraumatisierten zei-

gen, gerade auch imKörper und seinemSchmerz verbürgt. »Pain«, so hält Peters fest, ist

»supposed to be the midwife of authenticity«46. Folter spielt denn seit der Antike nicht

nur alsMethode der Bestrafung eine Rolle, sondern sie gilt auch als Verfahren derWahr-

heitsfindung, »a fact signaled in the French term la question, which means both torture

and interrogation, or the English phrase, ›put to the question‹«47. Religiöse Zeug_innen,

Märtyrer_innen, widersetzen sich diesem Schmerz gar selbst nicht, um die Wahrhaf-

tigkeit ihres Glaubenszeugnisses zu unterstreichen. »Wenn durch Worte nicht zu zeu-

gen ist, so muss durch den Körper, das Leiden und das Leben gezeugt werden.«48 Nun

wird aber der Körper nicht nur dort zumMedium der Zeug_innenschaft, wo die Worte

fehlen, sondern er ist bei jedem Zeugnisakt ko-präsent und das konstitutiv, insofern er

für die Verbindung zwischen dem Widerfahrnis und dem Moment von dessen Bezeu-

gung steht. Der Körper verbindet gleichsam Vergangenheit und Gegenwart. Der Körper

aber ist derjenige, der das Traumanie vergisst,weil sich in ihn der Schmerz unwiderruf-

lich einschreibt. Daran erinnerte bereits Nietzsche: »›Man brennt Etwas ein, damit es

im Gedächtnis bleibt: nur was nicht aufhört, weh zu tun, bleibt im Gedächtnis‹ – das ist

der Hauptsatz aus der allerältesten (leider auch allerlängsten) Psychologie auf Erden.«49

Die Verfügungsgewalt über diesen körperlichen und leiblichen Schmerz bleibt Trauma-

tisierten jedoch oft verwehrt, sie spüren ihn zwar, vermögen ihn aber nicht in Worte zu

fassen.

In seiner autobiografisch motivierten StudieThe Longest Shadow reflektiert Geoffrey

Hartman auf die Folgen der Shoah und kommt zum Schluss, dass es gerade während

des Eichmann-Prozesses gewesen sei, »that I first understood the power of personal

fiziert er anhand der tätowierten Häftlingsnummern – in die Haut eingebrannteWunden – 86 in

Auschwitz ermordete Menschen und gibt ihnen so ein menschliches Antlitz zurück.

44 EE 142.

45 Krämer, Zum Paradoxon, 22.

46 Peters, Witnessing, 712.

47 Ebd.

48 Krämer, Medium, 243. Vgl. auch dies., Zum Paradoxon, 19.

49 Nietzsche, Zur Genealogie, 50.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Zeug_innenschaft und Sprache

witnessing«50. Die in Jerusalem vorgetragenen Zeugnisse würden nicht nur eine »poe-

try of realism« besitzen, sondern sie stünden für die authentischste Repräsentations-

möglichkeit des audiovisuellen Zeitalters.51 Dass sich die Zeug_innen zuweilen in poe-

tischer Form äußerten, sei eine »natural reaction to unbearable and meaningless suffe-

ring«52. Arendt kritisiert diese poetische Form, wie erwähnt, vor allem im Zusammen-

hang des Zeugnisses K-Zetniks und seines Ohnmachtsanfalls. Und ganz grundsätzlich

hält sie das, was in Jerusalem geschah, für einen »Schauprozeß«, der geradezu »Schau-

spielcharakter« (EJ 76) hatte.53 Was aber sagt K-Zetnik überhaupt? »This is a chronicle

from the planet of Auschwitz«, lauten die Worte des Zeugnisses in englischer Überset-

zung,

»I was there for a about two years. Time there was different from what it is here on

earth. Every split second ran on a different cycle of time. And the inhabitants of that

planet had no names. They had neither parents nor children. […] They did not live, nor

did they die, in accordance with the laws of this world«54.

Schon die wenigen Worte machen klar: K-Zetnicks Zeugnis widerspricht dem, was

Arendt von ihm verlangt, nämlich in zehn Sätzen und ohne Pathos zu sagen, was war.

Die Vermutung liegt darum nahe, dass die poetische Sprache, die Arendt pathetisch

anmutet, sie dazu verleitet, »noch einen körperlichen Schwächeanfall dem Verdacht

der Selbstinszenierung«55 auszusetzen. Auch Felman schreibt in ihrer Analyse des

Arendt’schen Berichts vom Eichmann-Prozess: »K-Zetnik’s breakdown is an acciden-

tal yet consistent illustration of this logic that transforms testimony into a theatrical

50 Hartman, The Longest Shadow, 22. An die Beobachtungen Hartmans schließt sich eine wissen-

schaftlich breit geführte Diskussion über die Emotionalität der Zeugnisse des Eichmann-Prozes-

ses an. Das hängt damit zusammen, dass sich mit dem Entscheid des Staatsanwaltes Hausners,

so viele Zeug_innen zu Wort kommen zu lassen, eine pädagogische Mission an der Jugend ver-

band: »Es war für die Festigung unserer Jugend unbedingt erforderlich, daß sie die volle Wahr-

heit dessen, was geschehen war, erfuhr, denn nur durch solche Kenntnis waren Verständnis und

Aussöhnungmit der Vergangenheit zu erreichen. Unsere jüngere Generation, die so völlig im Auf-

bau und Schutz des neuen Staates aufging, besaß viel zuwenig [sic!] Einblick in Ereignisse, die

von Rechts wegen ein entscheidender Punkt ihrer Bildung und Erziehung sein sollten.« (Hausner,

Gerechtigkeit, 444.) Das, so Hausners Überzeugung, gelinge nur, wenn die Zeug_innen mit ihren

Emotionen vor Gericht auftreten würden, schließlich sei es demNürnberger Prozess »nicht gelun-

gen, das Herz der Menschen zu berühren« (ebd.). Hausner war darum in seiner Suche nach ge-

eigneten Zeug_innen gerade darum bemüht, Opfer sprechen zu lassen, die sprachlich keine oder

nur eine geringe Distanz zumWiderfahrenen einnahmen. Diese Herangehensweise als eine ver-

kürzte, aber auch problematische Sicht kritisiert Wieviorka, Die Entstehung, 153: »Das Bewahren

von Abstand hindert weder daran, Mitgefühl für die Opfer zu empfinden, noch Entsetzen gegen-

über einem komplexen System, das Massenmord ermöglichte. Es stellt dieWürde des denkenden

Menschen wieder her, eine Würde, die der Nazismus mit Füßen getreten hatte, indem er mit den

Emotionen spielte, die insbesondere in Massenkundgebungen erzeugt wurden, oder auf Gefühle

wie Haß setzte.«

51 Vgl. Hartman, The Longest Shadow, 23.

52 Ebd.

53 Vgl. dazu ausführlicher Bachmann, Der abwesende Zeuge, 112–114.

54 Zitiert nach Felman, The Juridical, 136.

55 Bachmann, Der abwesende Zeuge, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 259

event that parasitizes the trial.«56 Es ist bei Arendt eben gerade nicht nur der juridische

Kontext, der in Zeugnissen nach dokumentarischem Beweismaterial sucht, sondern es

sind auch und gerade Arendts Anforderungen an die Sprache des Zeugnisses, die dazu

führen, dass Arendt jegliche körperlichen Aspekte von Zeug_innenschaft missachtet

bzw. als Theatralik abtut. Wer ohne Pathos zu sprechen hat, spricht nicht nur ohne

Gefühle und damit ohne den Container dieser Gefühle: den Leib. Vielmehr müssen die

Zeug_innen ihn gleichsam unter Kontrolle haben, ihn zügeln, damit er die Sprache

nicht behindert.Michael Bachmann geht in seiner Analyse des Berichts vomEichmann-

Prozess sogar noch einen Schritt weiter und postuliert, dass Arendt K-Zetnicks Zeugnis

so darstelle, »als ob der literarische Aspekt die körperliche Dimension der Zeugenschaft

destabilisiere, wenn sie seinen Ohnmachtsanfall als theatralisch beschreibt«57. Bach-

mann votiert demgegenüber gerade für das Gegenteil: »ImGegensatz zu der Auffassung

Arendts scheint die testimoniale Verkörperung der künstlerischen Sprache Stabilität zu

verleihen«58. Denn bezeichnenderweise fällt K-Zetnick in dem Moment in Ohnmacht,

als ihm diese Sprache gleichsam verweigert wird: Ihm wird implizit vorgeworfen, er

würde nicht auf die gestellten Fragen antworten. Die Sprache gibt dem Zeugen verbali-

ter Halt,weil sie den traumatisierten Leib schützt.Dieser Schutz weicht von ihm in dem

Moment, als seine gewählte Sprache als dem Kontext unangemessen bestimmt wird.

Die Wahrhaftigkeit seines Zeugnisses scheint darum gerade auch in der Wort-, aber

eben nicht Sprachlosigkeit des Körpers begründet:59

»On this legal site the witness testifies through this unconscious body. Suddenly, the

testimony is invaded by the body. The speaking body has become a dying body. The

dying body testifies dramatically and wordlessly beyond the cognitive and the discur-

sive limits of the witness’s speech.«60

Es lässt sich sodann fragen, ob K-Zetnicks Ohnmachtsanfall mehr ist als das von Emcke

im Kontext von Zeugnissen extremen Unrechts und von Gewalt thematisierte Schwei-

gen. Zwar zeugt auch in K-Zetnicks Zeugnis seine sprachliche Stummheit aufgrund des

Ohnmachtsanfalls, aber diese ist körperlich verbürgt, es zeugt folglich der Körper selbst.

Wie gezeigt fragt Emcke, wie sich das Schweigen gestaltet und inwiefern Unbetroffene

dafür verantwortlich sind und einen Beitrag leisten können, dass es möglicherweise ge-

brochenwerden kann bzw.wird. Es entsteht damit der Eindruck, sie würde das Schwei-

gen ausschließlich als ein Nicht-Sprechen, eine Abwesenheit von Sprache deuten, wenn-

gleich diese doch auch als Anwesenheit des Körpers gedeutet werden könnte – und auch

müsste. Interessanterweise taucht die Frage des Schweigens von Zeug_innen auch bei

Emcke im Kontext des Gerichts auf, nämlich im Zusammenhang des Falles Nr. IT-96-23

des Foča-Prozesses vor dem Internationalen Strafgerichtshof vonDenHaag für das ehe-

malige Jugoslawien. ImKreuzverhörmit Zeugin 50 dieses Prozesses wird ihr Schweigen

von der Verteidigung zum Anlass genommen, dieWahrhaftigkeit der Zeuginaussage zu

56 Felman, The Juridical, 141.

57 Bachmann, Der abwesende Zeuge, 116.

58 Ebd.

59 Vgl. ebd.

60 Felman, The Juridical, 163.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Zeug_innenschaft und Sprache

bezweifeln. Und in der Folge weist Emcke in den Aussagen von Zeugin 50 die Gründe

für dieses Schweigen nach. Bei genaueremHinsehen zeigt sich allerdings, dass auch die

Zeugin 50 – bzw. Emcke in der Interpretation ihres Zeugnisses – den Körper für das

Schweigen verantwortlichmacht, jedoch nur implizit. Dass die Verteidigung überhaupt

das Schweigen von Zeugin 50 zum Anlass nimmt, ihreWahrhaftigkeit in Zweifel zu zie-

hen, hängt damit zusammen, dass die Zeugin zuvor nie über die Vergewaltigung in Buk

Bijela gesprochen hat. Zeugin 50 kann ihr Schweigen in allen Aussagen ins Verhältnis

zu denKontexten undMenschen stellen, denen sie das ihrWiderfahrene hätte bezeugen

können.DochdasWiderfahrnis inBukBijela,wo sie zumerstenMal vergewaltigtwurde,

bleibt eine Besonderheit, weil es das Initialmoment des Risses ist, der sie von ihr selbst

für immer trennt.DieserRiss aber ist auchundgerade ein körperlicher,weil sichdieVer-

gewaltigung am Körper der Zeugin vollzieht. Wenn aber der Körper der Tatort des Wi-

derfahrenen ist, dann ist er zugleich das Gedächtnis der Zeug_innen.61 Denn wenn das

konstitutive Element der Zeug_innenschaft von Extremsituationen darin besteht, dass

ihre Zeug_innen in Personalunion Opfer und Zeugin_Zeuge sind, dann wird im Falle ei-

ner Vergewaltigung nicht nur der Körper aufs Massivste beschädigt, sondern auch das

Gedächtnis daran. Anders formuliert: In Situationen extremer Traumatisierung liegen

die psychologischenSprechhindernisse auch inder körperlichenVersehrungbegründet.

Der Begriff des Traumas kommt ursprünglich aus dem Griechischen (τραύμα/trau-

ma) und heißt wörtlich übersetzt »Wunde«. In der Medizin hat sich der Begriff im Sin-

ne einer allgemeinen »Verletzung« etabliert. Psychische Traumata sind sodann Verlet-

zungen der Psyche. Die lebensbedrohlichen und die Psyche tief verwundenden Wider-

fahrnisse führen bei den von ihnen Betroffenen zu einem Abwehrmechanismus: Diese

versuchen sich vor der Verletzung zu schützen. Aufgrund der Wucht gelingt es ihnen

aber nicht vollständig, es kommt zu einer Dissoziation. Diese unbewusste Abspaltung

der Person ist insofern nicht vollständig, als zwar das Widerfahrene vom Bewusstsein

abgespalten wird, sich aber umso stärker gleichsam in den Körper – bzw. den Leib als

Unterbewusstsein – einschreibt. Kurzum: Der Körper vergisst nie. Wie grundsätzlich

Traumatisierte – auch trotz Zeug_innenschaft – (fast) nie vergessen können und wer-

den.62Davon,dass derKörper nie vergisst, berichtet auchAharonAppelfeld, der imAlter

von acht Jahren in ein Zwangsarbeitslager in Transnistrien verschleppt wurde:63

61 Vgl. LS 90.

62 Es gibt auch Ausnahmen, sie sind aber eher selten, etwa das Zeugnis Ana Novacs: Als 14-Jährige

nach Auschwitz und von dort aus in weitere KZs deportiert, schreibt sie Tagebuch, was ihr, wie

sie selbst bezeugt, ermöglichte, das Widerfahrene letztlich zu vergessen. Das Trauma existierte

gleichsam nur noch in ihrem Tagebuch: »It was the best thing that could have happened to

me: total apathy about my life and death. […] Stricken by a benign amnesia. […] I no longer

have any idea about the railroad cars, our trip, or our arrival at Auschwitz. My first memory is

of a pencil stub that I found in the sand. […] From that moment on, my story was the story

of my journal.« (Novac, The Beautiful, 7.) Vgl. dazu die Analyse bei Welz, The Future, und ihre

grundsätzliche Auseinandersetzung mit demWunsch des Vergessens von Traumatisierten.

63 Auch Appelfeld, der 46 Romane veröffentlicht hat, gehört zu denjenigenWeiterlebenden der Sho-

ah, die erst nach einer langen Zeit der Stille begannen, darüber zu sprechen. In einem dreiteiligen

Vorlesungszyklus 1991 an der Columbia University hat er auf diese Zeit der Stille reflektiert: »For

many years the members of my generation were concerned with the concealment and repres-

sion, or, to use a harsher word, the suppression of memory. It was impossible to live after the

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 261

»Alles, was damals passierte, hat sich den Zellen meines Körpers eingeprägt. Nicht

meinem Gedächtnis. Die Zellen des Körpers erinnern sich anscheinend besser als das

Gedächtnis, das doch dafür bestimmt ist. Noch Jahre nach dem Krieg ging ich nicht in

der Mitte eines Gehsteigs oder Wegs, sondern immer dicht an der Mauer, immer im

Schatten, immer eilig, wie einer, der flieht. […] Manchmal reicht der Geruch eines Es-

sens, Feuchtigkeit in den Schuhen oder ein plötzliches Geräusch, um mich mitten in

den Krieg zurückzuversetzen. […] Der Krieg sitzt mir in allen Gliedern […].«64

Der Körper zwingt die Betroffenen aufgrund des Traumas dazu, die Wunde oft nur

physisch wahrnehmen zu können. Die Abwesenheit der Sprache, das Schweigen, die

Stummheit einerseits, die psychosomatischen Folgen wie beispielsweise Angstzustän-

de, übermäßiger Stress und Nervosität, die sich am Körper der Zeug_innen äußern,

andererseits müssen darum im Kontext von Zeug_innenschaft von Schwersttraumati-

sierten gleichermaßen als Zeugnis verstanden werden.65 Denn: »Whether one speaks

about a traumatic past or remains silent about it, the ›voice‹ of the wound cries out.«66

Bei Arendt sind es der juridische Kontext und die von ihr postulierte Spannung von

›Wahrheit‹ und Politik, die dazu führen, dass körperliche Aspekte der Zeug_innenschaft

nicht in den Blick geraten. Dass sie bei Emcke nur implizit thematisch werden, hängt

an ihrer Konzeption der Zeug_innenschaft als interpersonales Ethos des Erzählens,

nämlich zwischen den Zeug_innen und ihren Hörer_innen. Emcke wählt damit einen

gleichsam therapeutischen Zugriff auf das Zeugnis. Wie die Traumatherapie setzt

Emcke darauf, das, was sich im Trauma von den Betroffenen abspaltet, wiederzugewin-

nen – wenn auch in fragmentarisch narrativen Formen. Dafür hält sie indes implizit

Holocaust except by silencing memory. Memory became your enemy. You worked constantly to

blunt it, to divert it, and to numb it as one numbs pain. This battle lasted for years. People

learned how to live without memory the way one learns to live without a limb of one’s body.«

(Appelfeld, Beyond Despair, ix.) Vgl. dazu Welz, A Voice, 417f.

64 Appelfeld, Geschichte, 95f. Vgl. auch a.a.O., 57: »Seit Ende des Zweiten Weltkriegs sind bereits

über fünfzig Jahre vergangen. Vieles habe ich vergessen, vor allem Orte, Daten und die Namen

vonMenschen, und dennoch spüre ich diese Zeit mit meinem ganzen Körper. Immer wenn es reg-

net, wenn es kalt wird oder stürmt, kehre ich ins Ghetto zurück, ins Lager oder in die Wälder, in

denen ich so lange Zeit verbracht habe. Die Erinnerung hat im Körper anscheinend langeWurzeln

[…].« An die Erfahrung Traumatisierter, aufgrund äußerer Reize in der Gegenwartmit der verdräng-

ten und/oder unbewussten Vergangenheit konfrontiert zu werden, knüpft das psychoanalytische

Konzept desWiederholungszwangs an: »Ihm liegt die klinische Erfahrung zugrunde, dass Patienten

immerwieder in das gleiche,meist schädliche Verhaltens- oder Beziehungsmuster hineingezogen

werden, auchwenn sie dies auf bewusster Ebene zu verhindern versuchen.Wir können das so aus-

drücken, dass der gelebte Raumumdiese Regionen gewissermaßen ›positiv gekrümmt‹ ist und sie

eine unbemerkte Attraktion ausüben.« (Fuchs, Leibgedächtnis, 46.) In entsprechenden Therapien

wird daran positiv angeknüpft, weil sich anhand solcher Symptome das Unbewusste gleichsam

entbergen lässt: »Das Symptom ist insofern weder sinnlos, […] noch ist sein Sinn jenseits seiner

selbst, im unbewussten Inneren zu suchen. Er liegt vielmehr im zwischenleiblichen Ausdruck, das

heißt er ergibt sich aus den Bedeutungen des Symptoms im interaktiven Feld, auch wenn sie nicht

offen zutage liegen, sondern verstanden und gedeutet werden müssen.« (A.a.O., 47.)

65 Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 172, nennt drei Gründe, die für den therapeutischen Pro-

zess des Umgangs mit Traumata signifikant sind, und spricht dabei an erster Stelle von »the vic-

tim’s ability to tolerate arousal and distressing emotions«.

66 Welz, A Voice, 424.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Zeug_innenschaft und Sprache

die individuelleTherapiesituation nicht für hinreichend, sondern votiert explizit für ein

gesellschaftliches und politisches Umfeld, in dem diese traumatischen Narrative gehört

und – sofern möglich – gedeutet werden. Emcke trifft sich in der Hinsicht mit den

Positionen Gümüşay und Arendts, insofern sich bei allen drei Zeug_innenschaft gerade

im öffentlichen Raum zu behaupten hat. Aus dieser Perspektive erklärt sich denn auch,

warum für alle drei ein komplettes Schweigen gleichsam keine Option ist: Emckes Kritik

am Unsagbarkeitstopos, Gümüşays Beharren auf dem freien Sprechen und Arendts

Festhalten amAussprechen der ›Wahrheit‹ im politischen Raumwollen einem allfälligen

Beschweigen entgegenwirken.

5.3. Die politische (Be-)Deutung kommt aus dem Hören:
Für das Recht des individuellen Schweigens und gegen die Macht
des kollektiven Beschweigens

Bevor Emcke nach den Gründen des Schweigens fragt, macht sie unmissverständlich

klar: »Wer sich nach einer solchen Erfahrung nach Stille sehnt, wer sich als Überleben-

der scheut, die schmerzhaften Erinnerungen wieder hervorzuholen, dem gebührt Re-

spekt.« (ZuG 76) Und auch Gümüşay anerkennt, dass das Ausbrechen von den ›unbe-

nannt‹ Benannten ausdenKäfigenmit denKollektivnamenaufgrundderdadurch verur-

sachten »Empörung, Aggression und Gewalt« (SuS 56) dazu führt, dass ›unbenannt‹ Be-

nannte verständlicherweise danach erst recht schweigen. Bei Arendt schließlich ist der

Sprache des Zeugnisses als Form des Handelns per definitionem eine Unabgeschlossen-

heit und damit schweigende Leerstelle eingeschrieben, insofern es sich wegen der Ver-

strickung in das Bezugsgewebe nie vollständig erfassen lässt. Kurzum: Für die Zeug_in-

nen sindSchweigenundderWunschdesVergessens legitime, in einigenFällen aufgrund

der Gefahren psychologisch geboteneOptionen.67WenEmcke,Gümüşay undArendt in-

des nicht aus der Verantwortung lassen, sind die Unbetroffenen, die Hörer_innen eines

Zeugnisses.Sie dürfenpartout nicht schweigen.Denndass die Spracheder Zeug_innen-

schaft dialogisch ist, setzt voraus, dass die Hörer_innen des Zeugnisses antworten.

Nach all denWiderfahrnissen und Erfahrungen autokratischer und genozidaler Ge-

walt auf der ganzenWelt – der Shoah, den lateinamerikanischenMilitärdiktaturen, der

Apartheid und den Balkankriegen – sowie den anhaltenden Ungerechtigkeiten und den

Langzeitfolgen von Verbrechen gegen die Menschlichkeit könnte mensch denken, dass

es heute eigentlich unstrittig ist, den stetigen Austausch zwischen Betroffenen und Un-

betroffenen zu suchen. Es scheint eine gesamtgesellschaftliche Überzeugung zu sein,

dass sich traumatisierende Gewalt nur überwinden lässt, wenn sie bezeugt und wenn

gemeinsam nach Lösungen für die Zukunft gesucht wird. Diese Annahme stellt Aleida

Assmann in ihrem Essay Dialogic Memory kritisch infrage: »What has made us so opti-

mistic?What is our hope grounded on, or are we driven by an illusion?«68 Die kritischen

Rückfragen sind nicht unberechtigt. ChristianMeier etwa argumentiert in seinemBuch

67 Für die unterschiedlichen Formen des Schweigens vonWeiterlebenden der Shoah vgl. auch a.a.O.,

418–424.

68 Assmann, Dialogic Memory, 199.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 263

DasGebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns dafür, dass nicht das Erinnern,

sonderndasVergessen transformativeKraft habe,die schrecklicheVergangenheit zu be-

wältigen und hoffnungsvoll eine neue Zukunft zu gestalten.69 Und auchWinston Chur-

chill forderte in einer Rede 1946 in Zürich ein Ende des »process of reckoning«:

»We must all turn our backs upon the horrors of the past. We must look to the fu-

ture. We cannot afford to drag forward across the years that are to come the hatreds

and revenges that have sprung from the injuries of the past. If Europe is to be saved

from infinite misery, and indeed from final doom, there must be an act of faith in the

European family and an act of oblivion against all the crimes and follies of the past.«70

Assmann weist nach, wie seit Jahrhunderten eine Politik des Vergessens als Strategie

zur Eindämmungwidersprüchlicher Zeugnisse dient und beispielsweise die Öffentlich-

keit im Nachkriegsdeutschland von einem »pact of silence«71 geprägt war.72 Diese Hal-

tung stehe im Widerspruch zum therapeutischen Anliegen, die Vergangenheit in der

Weise zu bewältigen, dass die bleibenden Auswirkungen gewalttätiger und traumati-

sierenderWiderfahrnisse ins Selbstbewusstsein integriert werden.Vommonologischen

Zeugnis, dem Selbstbewusstsein, zu einer dialogischen Erinnerungspolitik, dem kollek-

tiven Bewusstsein, gelangen Gesellschaften darum gemäß Assmann nur, wenn sie die

69 Meier, Das Gebot, 97, ist sich der Brisanz seiner These durchaus bewusst und anerkennt, dass sie

von Fall zu Fall geprüftwerdenmuss: »Es ist undbleibt […] eine höchste schwierige Frage der Güter-

abwägung, wie man nach Kriegen, Bürgerkriegen, Revolutionen und Umstürzen mit der schlim-

men Vergangenheit (oder den schlimmen Teilen der Vergangenheit) umgehen soll. Es gibt keinen

abstraktenMaßstab dafür. Jeder Fall ist anders. Daher ist es keineswegs ausgemacht, daß sich seit

der unabweisbaren deutschen Erinnerung an Auschwitz alles anders verhält als früher. Die uralte

Erfahrung, wonach man nach solchen Ereignissen besser vergißt und verdrängt als tätige Erinne-

rungwalten zu lassen, ist noch keineswegs überholt. Und es ist keineswegs ausgemacht, daß tätige

ErinnerungWiederholung ausschließt.« Meiers letzter Satz ist ein Antidot zum in diesem Kontext

(zu) oft zitierten und George Santayana zugeschriebenen Satz »Diejenigen, die die Vergangen-

heit vergessen, sind dazu verdammt, sie zu wiederholen«. Im Kontext der Zeug_innenschaft ist

Meiers Position auch insofern problematisch, als sie das Phänomen transgenerationaler Traumata

missachtet: Werden Traumata, sofernmöglich und gewollt, nicht bearbeitet, können sie von einer

Generation auf die nachfolgende Generation übertragen werden. Eine instruktive Einführung zur

sog. Transgenerational Transmission of Trauma (TTT) bietet Moré, Die unbewusste Weitergabe. Vgl.

dazu auch Welz, A Voice, 418f.; Fridman et al., Coping, sowie Kellermann, Holocaust, welche die

TTT im Kontext der Zeug_innenschaft von der Shoah bedenken.

70 Churchill, A Speech, 200.

71 Assmann, Dialogic Memory, 200 u.a. Der Begriff geht auf Lübbe, Der Nationalsozialismus, 594,

zurück, der von einem »kommunikativen Beschweigen« spricht. Er hält dieses indes für den not-

wendigen Modus der Vergangenheitsbewältigung im Nachkriegsdeutschland. Nur durch das Be-

schweigen sei eine Distanzierung gegenüber der Täter_innengesellschaft und ein Trauerprozess

gegenüber den Opfern möglich gewesen. Vgl. dazu Assmann/Frevert, Geschichtsvergessenheit,

76–78.

72 Das Schweigen des Nachkriegsdeutschlands hängt gerade auch mit seiner bzw. der Zuschreibung

seiner Kollektivschuld zusammen, also der Vorstellung,wonach alleDeutschen andenVerbrechen

des Nationalsozialismus mitschuldig sind. Eine Einführung in die Vielschichtigkeit des Begriffs,

seiner Legitimation und Problematik bietet Ströh, Art. Kollektivschuldthese. Assmann, Ein deut-

sches Trauma, bedenkt den Begriff und die Vorstellung kritisch. Ihrer Wahrnehmung nach liegt

das Schweigen nicht in einem Trauma der Schuld, sondern der Scham begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Zeug_innenschaft und Sprache

Zeugnisse der Opfer anerkennen sowie »two or more perspectives on a common legacy

of traumatic violence«73 integrieren. Im Anschluss an das vielfältige Zeugnis Semprúns

zeigt Assmann auf, dass nur eine geteilteVergangenheit eine gemeinsame Zukunft ermög-

licht.74 Warum funktioniert das aber nicht immer? Oft deshalb, weil sich Zeug_innen

von Ungerechtigkeiten mit einer »doppelten Mauer des Schweigens«75 konfrontiert se-

hen: Wenn Menschen es schaffen, ihr Schweigen zu brechen, stoßen sie auf eine zweite

Mauer des Schweigens. Die sie umgebende Gesellschaft, die eigentlichen Adressat_in-

nen ihrer Zeugnisse, schützen sich durch eine eigene Mauer des Schweigens. Diese Art

des Schweigens versteht Assmann als ein Beschweigen der nur vordergründig Unbetrof-

fenen.76

Gesellschaftliches Beschweigen zeigt sich allerdings nicht nur, worauf Assmann

und Emcke fokussieren, im Gefolge traumatischerWiderfahrnisse.Wie die Reflexionen

Gümüşays zeigen, sehen sichMinderheiten einer sichdiversifizierendenGesellschaft bis

heute oft vor diese Herausforderung gestellt. Im Gümüşay’schen Museum der Sprache

wird die doppelte Mauer des Schweigens nicht durch Traumata, sondern durch Diskri-

minierungen,Stereotype und sprachlichenMachtmissbrauch errichtet.Die ersteMauer

des Schweigens entsteht durch die Trennung zwischen Betroffenen und Unbetroffenen,

zwischen Zeug_innen und Hörer_innen. Zum einen, weil Erstere keine Sprache für das

haben,was sie erleben und erfahren–sie könnennicht anders, als darüber zu schweigen

– und zum anderen, weil Letztere davon gar nicht erst Kenntnis nehmen, zumal sie das

Erlebnis und die Erfahrung nicht teilen. Schon allein die Fähigkeit, eine Erfahrung

oder ein Erlebnis zu bezeugen, wird verunmöglicht durch die Grenzen der Sprache.

Diese Grenze errichtet eine erste Mauer des Schweigens. Diese erkennen bei Gümüşay

außerdem die Zeug_innen oft selbst nicht, weil sich das Schweigen auch darin zeigt,

dass für die Betroffenen ein Widerfahrnis nicht wahrnehmbar sein kann, weil es in der

Sprache nicht existiert. Die ersteMauer des Schweigens führt in Gümüşays Verständnis

zu hermeneutischen Ungerechtigkeiten: Weil gesellschaftliche Ungerechtigkeiten nicht

beim Namen genannt werden können, lassen sie die von ihnen Betroffenen nicht nur

sprach-, sondern ebenso machtlos zurück. Denn nur wer spricht, hat Macht.

Im öffentlichen Raum aber spricht vor allem die Dominanzgesellschaft, es sprechen

die sogenanntenbenannt ›Unbenannten‹bzw.dieUnbetroffenen.Sie sind fürdieErrich-

tung der zweiten Mauer des Schweigens verantwortlich, die bei genauerem Hinsehen

in der Tat einem Beschweigen gleichkommt. Im öffentlichen Raum gibt es Menschen,

die nicht selbst-verständlich sind. Weil die benannt ›Unbenannten‹ diese nicht selbst-

verständlichen Menschen verstehen wollen, benennen sie sie und machen sie damit zu

›unbenannt‹ Benannten. Im Benennen der Betroffenen durch die Unbetroffenen errich-

ten Letztere insofern eineMauer des Schweigens, als sie an den ›unbenannt‹ Benannten

nur verstehen wollen, was diese von ihnen selbst unterscheidet. Sie wollen sie »nicht als

73 Assmann, Dialogic Memory, 208.

74 Vgl. a.a.O., 209.

75 Bar-On,Wie lassen sich, 10. Vgl. ausführlicher ders., Die Last, sowie die Beiträge in ders./Brendler/

Hare (Hg.), Da ist etwas. Auch Bar-On entwickelt den Begriff im Kontext Nachkriegsdeutschlands,

gleichwohl scheint er mir auf andere Zeug_innenschafts-Situationen anwendbar.

76 Vgl. ausführlicher LS 98–103.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 265

Einzelne, sondern imKollektiv« (SuS 54) verstehen. »[S]orgfältig kategorisiert in Glaskä-

figen, beschriftetmit ihremKollektivnamen« (SuS 54) finden sich ›unbenannt‹ Benannte

hinter der zweitenMauer des Schweigens wieder. Denn was sie von nun an sagen, dient

nahezu einzig dazu, die Kollektivnamen zu bestätigen. Was davon abweicht – und die

unterschiedlichen, auch widersprüchlichen Individuen des Kollektivs sicht- und hörbar

machen würde –, beschweigen die benannt ›Unbenannten‹; es verschafft sich gleichsam

keinenWeg über die Mauer.Die Betroffenen reden gegen eine Mauer.

Das Beschweigen der Unbetroffenen, so lässt sich im Anschluss an Gümüşay sagen,

zeigt sich in zweifacher Hinsicht: zum einen in einem Sprechen über statt mit den Be-

troffenen.Wo ein ZeugnisMenschen zu Recht und Gerechtigkeit verhelfen könnte, wird

von denHörenden des Zeugnisses nur daswahrgenommen,was ihre Vorurteile oder an-

gebliche Toleranz den Betroffenen gegenüber bestätigt. Was Betroffenen aufgrund die-

ser Benennungwiderfährt, nämlich dass die Benennung sie zuObjekten statt Subjekten

macht,wird verschwiegen. IndemdieUnbetroffenendas benennen,was die Betroffenen

von ihnen unterscheidet, meinen sie deren Andersartigkeit genügend Rechnung getra-

gen und ihr Schweigen gebrochen zu haben.

Damit aber beschweigen sie die Konsequenzen, die sich daraus ergeben: den Hass,

die Diskriminierung, die Gewalt.77 Die zweite Mauer des Schweigens ist die Mauer der

Macht, die Maurer des falschenWissens.

Das Beschweigen zeigt sich darum zum anderen im Absolutheitsglauben der Unbe-

troffenen. Die zweite Mauer des Schweigens besteht auch im Glauben, »einen anderen

Menschen in seiner ganzenKomplexität abschließend verstehen zu können.Oder gar ei-

ne ganze konstruierte Kategorie von Menschen abschließend verstanden zu haben« (SuS

134). Der Absolutheitsglaube der Unbetroffenen macht Kategorien zu Käfigen, zemen-

tiert gleichsam die zweite Mauer des Schweigens. Nun lässt sich dieser Absolutheits-

glaube in derÜberzeugungGümüşays durch einHören derUnbetroffenen einerseits und

ein freies Sprechen der Betroffenen andererseits überwinden, nämlich indem Betroffe-

ne und Unbetroffene gemeinsam sprechen. Ob die erste Mauer des Schweigens gebro-

chenwird, liegt auchbeiGümüşay inderVerantwortungderBetroffenen,wenngleich sie

überzeugend nachzuweisen vermag, dass diese aufgrund der Grenzen der Sprache zu-

weilen überhaupt nicht in der Lage dazu sind. Die Grenzen der Sprache stehen folglich

in Analogie zu psychologischen Sprechhindernissen – die zwei Mauern lassen sich dar-

um nicht eigentlich voneinander trennen.Was jedoch die zweite Mauer des Schweigens

betrifft, ist Gümüşays Votum unmissverständlich: Diese lässt sich – wie bei Assmann –

nur im Dialog überwinden. Die (Wieder-)Herstellung von Gleichberechtigung und da-

mit Gerechtigkeit bedingt ein Reden, »bei dem wir die Perspektiven der Menschen,mit

denen und über die wir sprechen, einbeziehen, so dass diese während des Sprechens

selbstbestimmt bleiben« (SuS 145).Wie gezeigt, votiert für eine solche dialogische Spra-

che auch Emcke. Und auch Arendts Plädoyer für das Aussprechen von Tatsachenwahr-

heiten ist ein Zertrümmern der zweiten Mauer des Schweigens. Jedoch schließt Arendt

die Zeug_innen selbst vomDiskurs der Interpretation ihrer Zeugnisse aus. Bei ihr bleibt

77 Das ist der Grund, warum Hass immer ein Subjekt, nicht ein Objekt angeht. Redeweisen, wonach

mensch »etwas« hassen kann, sind denn als uneigentliche Redeweisen anzusehen (vgl. Kolnai,

Ekel, 101).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Zeug_innenschaft und Sprache

es dabei, dass Zeugnisse verständlich sein müssen, um politische Wirksamkeit zu ha-

ben. Emcke hingegen hält noch das unverständliche Zeugnis, das sich in einer unferti-

gen, beweglichen und zeitoffenen Sprache artikuliert, für eine Gesellschaft konstitutiv,

die gerecht sein will. Weil sich gesellschaftliche Gerechtigkeit nicht ohne das Zeugnis

der von ihren Ungerechtigkeiten Betroffenen verwirklichen lässt, zeigt sich für Emcke

dasWiderfahren von Recht auch darin, dass Zeugnisse gehört werden, die unverständlich

sind.

Hinter Emckes Festhalten am unverständlichen Zeugnis als einem ebenso authen-

tischen und für die Konstitution einer gerechten Gesellschaft entscheidenden Zeugnis

zeigt sich sodann ihr spezifisches Verständnis einer sekundären Zeug_innenschaft. In

der Zeug_innenschaft von Traumatisierten kommt den Hörer_innen des Zeugnisses ei-

ne gleichsam unersetzbare Rolle zu. Die Wucht des Widerfahrnisses, die Zeug_innen

verstummen lässt, wird oft erst dort gebrochen, wo ein aktives, empathisches Zuhören

stattfindet.78 Die Hörer_innen sind darum sekundäre Zeug_innen. Vertreter_innen die-

ser Art der sekundären Zeug_innenschaft neigen dazu, zu postulieren, dass das Zeugnis

erst »im Zuhören und Gehörtwerden [entsteht]«79. StevanWeine, der sich mit Zeugnis-

sen von Traumata politischer Gewalt – namentlich Folter-, Shoah- und Kriegs-Zeugnis-

sen – auseinandergesetzt hat, definiert sekundäre Zeug_innenschaft darum wie folgt:

Das Zeugnis »must be co-created by a survivor and an authoritative listener«80.Und: Die

Hörer_innen wissen »more than the survivor«81. Zwar hätten die Zeug_innen die Erin-

nerungen, doch diese seien fragmentarisch, »until the listener [is, MK] […] able to make

a unity of them«82.

Obwohl die Empirie auf der Seite vonWeines Position ist –die Erfahrung zeigt, dass

TraumatisiertederAnderenbedürfen,umzeugenzukönnen–,so istdiesePositionnicht

unproblematisch: Sie führt dazu, Traumatisierte »als mehr oder weniger gehandicapte,

eingeschränkte Zeugen, deren Leerstellen durch die Teilnahme der Zuhörenden aufzu-

füllen«83 sind, zu verstehen.84 Auch Emcke deutet die »neuen Schuhe« und den »frisch

gebrühten Kaffee« undmacht so das Zeugnis Adems und Joes verstehbar. Das bedeutet:

Auch Emcke hält daran fest, dass Zeug_innenschaft nicht ohne ein Gegenüber funktio-

niert.Doch indem sie die Spracheder Zeug_innenschaft als unfertig, beweglich und zeit-

offen bestimmt, beharrt sie darauf, dass noch das unverständliche Zeugnis seinenWert

und auch seine Funktion hat. Das Zeugnis ist wertvoll, indem es gehört wird und so von

einem Gegenüber – noch ungedeutet – anerkannt wird. Zu hören, darauf kann ein Kol-

lektiv darum unter keinen Umständen verzichten. Allerdings nicht nur für die Zeug_in-

nen, sondern auch für ein kollektives Wir, weil aus dem Hören die Deutung resultieren

78 Vgl. Bernard-Donals, Beyond, 214.

79 Laub, Zeugnis ablegen, 68.

80 Weine, Testimony, 33.

81 A.a.O., 34.

82 Ebd.

83 Krämer, Svjedok, 154.

84 Vgl. auch Schneider, Trauma, 164, der eine solche Vorstellung für eine »seltsame Unio mystica des

Erzählers und des Zuhörers« hält.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der tröstlich-trotzigen Diskontinuität 267

kann, die das Zeugnis dann zum politischen Akt machen kann.85 Denn ein Zeugnis wird

dort zum politischen Akt, wo es dementsprechend gedeutet wird. Aber: Es ist auch be-

reits dort ein Zeugnis undwertvoll,wo es nicht gedeutet, sondern »nur« gehörtwird.Bei

Emcke gibt es zwischendemZeugnis als solchemundderDeutungdes Zeugnisses für ein

Kollektiv,86 die es zum politischen Akt macht, keinen qualitativen Unterschied. Dieser

ist gleichsam nur quantitativer bzw. topologischer Art: Bezeugen undHören hat Konse-

quenzen für das Individuum und seinen Lebensraum. Bezeugen, Hören und Deuten hat

Konsequenzen für das kollektive Wir, d.h. für den politischen Raum. Bei Arendt hinge-

gen ist ein Zeugnis erst dort ein Zeugnis, wo es gedeutet wird. Freilich bleibt auch diese

Deutung bei Arendt streng genommen mangelhaft, weil niemand der Interpret_innen

jemals das ganze Gewebe überblickt – in dieser Hinsicht fällt sich Arendt letztlich selbst

insWort. Der Unterschied zwischen Zeug_innen und Interpret_innen ist denn auch bei

ihr eher ein quantitativer denn ein qualitativer, jedoch nur im Nachhinein und damit

unter Ausschluss der Zeug_innen selbst.

Emckes Zeug_innenschafts-Verständnis hält der Diskontinuität der polyphonen

Zeugnisse von Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt stand und erkennt in

ihnen den Trost für die Betroffenen und die denWirklichkeiten entgegenläufigeHoffnung für eine

gerechtere Gesellschaft.Denn: Das Vertrauen der Zeug_innen, das im zu bezeugendenWi-

derfahrnis zerbricht, ist »ein gemeinsames Problem einer moralischen Gemeinschaft«

(ZuG 99). Damit das Wissen der Zeug_innen Wert erhält, es nicht nur individuell, son-

dernkollektiv vonBedeutung ist,bedarf es darumallemvorandesVertrauens seitensder

Hörer_innen. Die zweite Mauer des Schweigens wird folglich durch den Vertrauensvor-

schuss der Hörer_innen eines Zeugnisses brüchig, in der Deutung und ihren politischen

Folgen wird die Mauer zerstört. Diese Prämisse des Vertrauens für Zeug_innenschaft

im öffentlichen Raum verbindet die Konzeptionen Emckes, Gümüşays und Arendts

miteinander. Die Frage bleibt indes, wie und wo sich jene verwirklichen lässt.

Als AndrewBeckett in Philadelphiadas ersteMal an JoeMiller herantrittmit der Bitte, ihn

vorGericht zu vertreten, lehntMiller ab.Wie sich in einemanschließendenGesprächmit

seiner Frau herausstellt, will er nichts mit Schwulen zu tun haben, er steht gleichsam

offen zu seiner Homophobie. Als Miller einige Wochen später Zeuge davon wird, wie

Beckett im öffentlichen Raum aufgrund der sichtbaren Erkrankung an AIDS geächtet

wird, entschließt sich Miller, ihn doch zu vertreten. Er tut es, wie er expressis verbis sagt,

der juristischenHerausforderungwegen,weil esbishernur eineneinzigenPräzedenzfall

in dieser Sache gibt. In den anfänglichen Gerichtssitzungen und den Gesprächen unter

Freund_innen können die Zuschauer_innen von Philadelphia beobachten,wieMillers in-

ternalisierteHomophobie noch immer seinDenken bestimmt.Erstmit der Zeit fällt die-

ses Denken allmählich von ihm ab, wobei sich der entscheidende Umschwung in einem

85 DieMöglichkeitsform ist absichtlich gewählt, umwenigstens anzudeuten, dass es denZeug_innen

überlassen bleiben muss, ob sie ihr Zeugnis öffentlich machen wollen.

86 InsofernMenschen alle Geräusche »als etwas« hören, ist ein »reines«Hören ohneDeutung jenseits

des hermeneutischen Zirkels eigentlich nicht denkbar. Die Betonung liegt darum ganz auf dem

Aspekt der Deutung für ein Kollektiv.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Zeug_innenschaft und Sprache

Gespräch zwischen ihm und Beckett vollzieht, in dem es gerade nicht um den gericht-

lichen Fall und Becketts Diskriminierung als Schwuler geht: Beckett erzählt Miller von

seiner Faszination für die Oper. Leidenschaftlich und letztlich zu Tränen gerührt erklärt

Beckett seinem Anwalt eine Szene aus Andrea Cheniers Lamammamorta. In diesem Ge-

spräch, in demBecket frei,mit Pathos undmitmehr als zehnSätzen spricht, erkennt der

benannt ›unbenannte‹ Miller87 im ›unbenannt‹ benannten Beckett einen Menschen wie

sich selbst. Als Miller am nächsten Tag vor Gericht erscheint, kämpft er nicht mehr für

einen ›unbenannt‹ Benannten, sondern erkennt, dass es in diesem Prozess gerade nicht

um ein Sonderrecht, sondern die Anerkennung gleicher Rechte für alle geht.Denn in ei-

ner anderen Gerichtsszene bedrängt Miller schließlich einen Zeugen verbal, weil er die

Ungleichbehandlung vonHetero- undHomosexuellen noch vor Gericht nichtmehr aus-

hält.Miller wird vom Richter mit denWorten in die Schranken gewiesen: »Please have a

seat,Mr.Miller. […] In this courtroom,Mr.Miller, justice is blind tomatters of race, creed,

color, religion and sexual orientation.« Miller sitzt ab, rückt ganz nahe an Beckett heran

und erwidert dann: »With all due respect, your Honor, we don’t live in this courtroom,

though, do we?«

Wo aber, so lässt sich im Anschluss daran fragen, könnenMenschen dann leben, oh-

ne aufgrund von Benennungen gehasst, ausgestoßen und diskriminiert zu werden? An

welchen Orten trägt Zeug_innenschaft dazu bei, dass Menschen nicht länger Opfer des

Leid(en)s, des Hasses, des Unrechts und der Diskriminierung – der Gewalt, des Krieges

und des Terrors werden? Wo Gerechtigkeit konstituiert, wiederhergestellt und bewahrt

wird? Und:Wie lässt sich das von Emcke, Gümüşay und Arendt geforderte Vertrauen im

öffentlichen Raum denken, setzt Vertrauen doch in der Regel eine vertraute, d.h. persön-

lich gestiftete und gewollte Beziehung voraus? Wie wird an diesen Orten, wenn es sie

denn gibt, kollektiv über die Folgen von Zeugnissen gestritten, ihr bezeugtesWissen, ihr

Erkenntnisgewinn ausgehandelt, sodass eine Gesellschaft sich darauf in Zukunft bezie-

hen kann und will? Und schließlich: Wie bewahrt (sich) dieser Aushandlungsprozess die

Multiperspektivität und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse?

87 Interessanterweise wird Joe Miller von Denzel Washington gespielt. Miller ist folglich als Schwar-

zer in anderen Kontexten selbst ein ›unbenannt‹ Benannter. Ausserdem liegt die Vermutung nahe,

dass Jonathan Demme bewusst mit Stereotypen spielt und zeigt, wie sie von benannt ›Unbenann-

ten‹ für eigene Zwecke in den Dienst genommen werden: First Chair der Verteidigung hat eine

Frau, der ein Schwarzer Mann an die Seite gestellt wird. Sie beide vertreten fünf alte, weiße, cis,

heterosexuelle Männer.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018 - am 14.02.2026, 11:31:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

