5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache:
Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen
Diskontinuitat

Im Anschluss an Emcke, Giimitgay und Arendt lisst sich sagen, dass Zeug_innenschaft
mafdgeblich davon abhingt, ob Menschen sprechen und ihnen zugehort wird. Zeug_in-
nenschaft ist ein Phinomen der Sprache, insofern sie die Grundlage ist, dass das, was
sich an den Grenzen des Verstehbaren abspielt, horbar gemacht wird. Auch bei Emcke,
Gumiisay und Arendt hingt Zeug_innenschaft am Sein der Bezeugenden — sprechen
lasst sich nur als Mensch —, aber im Unterschied zu Derrida, Agamben und Lévinas ist
bei ersteren drei die Primatin der Zeug_innenschaft die Sprache. Insofern alle drei ihre
Uberlegungen in den Kontext einer ffentlichen Gesellschaft stellen, lassen sich die Po-
sitionen Emckes, Giimiigays und Arendts als implizite Beitrige zur Oral History verste-
hen. Im Zuge der Etablierung der Oral-History-Forschung wurde Zeug_innen im Kon-
text der Zeitgeschichte neu Gehor verschaftt, insofern sie Zeugnisse nicht nur als his-
torische Quelle, sondern auch als eine spezifische Resonanz subjektiver Erfahrung und
Erinnerung betrachtet.’ Die Oral-History-Forschung trigt dazu bei, Zeug_innenschaft
nicht ausschlieflich im juridischen Kontext zu verhandeln. Sie zeigt, dass Zeugnissen,
jenseits ihrer Verwertung in Rechtsprechung und Geschichtsschreibung, Aufmerksam-
keit und Anerkennung gebiihrt, weil sie einen wichtigen Beitrag zum Selbstverstindnis
einer Gesellschaft leisten:” In Zeugnissen wird nicht nur die Vergangenheit reflektiert
und tradiert, sondern sie fordern eine Gesellschaft auch dazu auf, dariiber nachzuden-
ken, welche Art der Zukunft sie gemeinsam gestalten wollen.? Denn die Zeugnisse, mit

1 Vgl. exemplarisch Niethammer, Einfithrung, 10: Die Oral History beschiftigt sich mit einer »Ge-
schichte von unten, die »nach der Subjektivitat derer [fragt], die wir als Objekte der Geschichte
zu sehen gelernt haben, nach ihren Erfahrungen, ihren Wiinschen, ihrer Widerstandskraft, ihrem
schopferischen Vermaégen, ihren Leiden«. Im Zuge der Oral History hat etwa Garbe, Das KZ, 35,
in den Zeugnissen Weiterlebender der Shoah versucht, »den vielschichtigen >Alltag<der Gefange-
nen, die inneren Strukturen der Lagergesellschaft, Uberlebensbedingungen und die Perspektiven
der unterschiedlichen Haftlingsgruppen zu ergriinden«.

2 Vgl. De Jong, Bewegte Objekte, 250—256.

3 Vgl. von Plato, Geschichte, 142f.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Zeug_innenschaft und Sprache

denen sich etwa Emcke auseinandersetzt, zeugen von den Ungerechtigkeiten dieser Er-
de und davon, wie alle Menschen darin strukturell verflochten sind.

In der Tat vermogen die Ansitze Emckes und Giimisays iiberzeugend nachzuwei-
sen, inwiefern es eine »Wechselbeziehung zwischen Sprache und politischer Unmensch-
lichkeit«* gibt und Sprache dariiber entscheidet, ob Ungerechtigkeiten beim Namen ge-
nannt werden. Ihre Reflexionen zeigen, dass Zeug_innenschaft in dieser Hinsicht ein
Modus der Gerechtigkeit ist, insofern im Bezeugen den Betroffenen Recht widerfihrt,
indem sie ihr Unrecht benennen kénnen und sie sich damit aus der einseitigen Rolle der
Opfer (zumindest partiell) befreien. Auferdem werden die Horer_innen des Zeugnisses
zur Verantwortung gezogen, wenn sie sich denn vom Zeugnis treffen lassen, ihre Verstri-
ckung darin erkennen und sodann politisch aktiv werden, um gegen Ungerechtigkeiten
vorzugehen. Indem Arendt schlief3lich das Zeugnis als Tatsachenwahrheit und damit als
konstitutiven Bestandteil fiir die Stiftung und Aufrechterhaltung einer pluralen und ge-
rechten Politik bestimmyt, steht sie an der Schnittstelle zwischen der Sprache und den
Orten der Zeug_innenschaft. Bevor indes die Bedingungen fiir Letztere im nichsten Ka-
pitel bedacht werden, soll hier gleichsam noch einmal ein Schritt zuriick gemacht wer-
den - und das in dreifacher Hinsicht.

Erstens wird noch einmal nach den psychologischen Sprechhindernissen in der Folge
von Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt gefragt werden sowie danach, in-
wiefern die in diesem Kapitel dargestellten und interpretierten Positionen Auswege dar-
aus aufzeigen. Zweitens wird die nahezu ausschlieRliche Fokussierung auf die Sprache
kritisch bedacht. Allen drei Positionen dieses Kapitels ist gemeinsam, dass die Sprache
des Zeugnisses eine dialogische ist, d.h., Zeug_innenschaft wird von Emcke, Gimiigay
und Arendt als sprachlich gefasste zwischenmenschliche Interaktion verstanden.’ Da-
mit aber begegnen sich Zeug_innen und Hérer_innen mitunter als korperliche und leib-
liche® Wesen.” Wenn Menschen miteinander sprechen, nehmen sie — sofern sie mit der

4 Steiner, Sprache, 155.

5 Auch Austin, Zur Theorie, 37, vermerkt, dass die Grundvoraussetzung performativer Sprechakte,
zu denen Zeug_innenschaft, wie gezeigt, zahlt, die korperliche Anwesenheit Anderer ist.

6 Im Anschluss an Plessner, Ein Mensch, 43, gehe ich von der Unterscheidung, jedoch nicht Trennung
zwischen Korper-Haben und Leib-Sein aus. Zur Komplexitat korperlicher und leiblicher Dimensio-
nen im Kontext von Traumata vgl. Langewitz, Leib und Koérper. Die genannte Unterscheidung ist
bei Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt deshalb dufierst komplex, weil sich das leibli-
che Trauma in korperlichen Symptomen zeigt, das betreffende Subjekt jedoch Miihe hat, gar unfi-
higist, beide Dimensionen in Einklang zu bringen. In seiner Phinomenologie der Wahrnehmung ver-
gleicht denn Merleau-Ponty das von Traumatisierten unbewusst Verdriangte auch mit dem Phan-
tomglied bei Amputierten (vgl. a.a.0.,100). Vgl. dazu Kliemann, Der »stumme Weise«, 48—55.

7 Der Aspekt, den ich in dieser Hinsicht im Folgenden nur marginal beriicksichtige, ist, inwiefern
der Leib als Erfahrungssubjekt auch dazu beitragen kann, dass die Trennung zwischen Betroffenen
und Unbetroffenen im Kontext der Zeug_innenschaft iberwunden werden kann. Dulong, Le corps,
bietet im Anschluss an Merleau-Pontys Essay Die Wahrnehmungen des Anderen und der Dialog dies-
bezuglich zentrale Einsichten. Dulong zeigt, dass der Leib zwischen Zeug_innen und Hérer_innen
vermitteln kann, insofern er die physische Verbindung zwischen Vergangenheit und Gegenwart
ist und damit ausdriickt, dass der Leib der Zeug_innen der gleichen Welt wie der der Horer_in-
nen angehort. Schmidt (EE 151) nennt im Anschluss daran aufierdem einen zweiten Grund: »[Dlie
leibliche Nahe [bringt] den Zuhérern und Zuhdrerinnen auch das bezeugte Ereignis in besonderer

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

Fihigkeit zu sehen und zu fithlen ausgestattet sind — nicht nur die gesprochenen Worte,
sondern auch das Aussehen, die Gesten, die korperliche Prisenz und die Emotionen der
jeweils anderen Person wahr. Damit verbindet sich drittens die Frage, warum in den Uber-
legungen Emckes, Giimiigays und Arendts das komplette Schweigen keine Option ist und
darum moglicherweise zwischen diversen Arten des Schweigens unterschieden werden
muss. Daran kniipft letztlich die Frage an, wie individuelles Bezeugen zum politischen
Akt wird und so Bedeutung fiir ein kollektives Wir gewinnt.

5.1. Posttraumatisches Sprechen: Belastende Zeug_innenschaft
mit todlichen Folgen?

Traumatische Ereignisse — Widerfahrnisse extremer Diskontinuitit — sind in Form von
Gewalt, Unrecht, Verlust und schweren Erschiitterungen seit jeher Grunderfahrungen®
der Menschheit.’ Je nach kulturellem Kontext wurde unterschiedlich mit ihnen umge-
gangen. Eine wissenschaftliche Auseinandersetzung begann erst in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts, wobei sie einen ersten Hohepunkt in der Auseinandersetzung mit
den Opfern des Vietnamkrieges und der Shoah erreichte.”® Auf dem Hintergrund dieser
Forschungen wurde das Konzept der Posttraumatic Stress Disorder (PTSD) (deutsch Post-
traumatische Belastungsstorung [PTBS]) entwickelt. Seit 1982 kann dieses im Rahmen des
Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders (DSM)™ klassifiziert werden. Dariiber
hinaus ist die Klassifikation dieses Syndroms seit 1992 Bestandteil klinisch-diagnosti-
scher Leitlinien der von der WHO herausgegebenen Internationalen Klassifikation psy-
chischer Stérungen (ICD-10).” Die PTBS ist allem voran Ausdruck fiir eine Erschiitte-
rung des Selbst durch traumatische Ereignisse: Das Ich kann sich nicht oder nur schwer
selbst wahrnehmen, vor allem aber hat es Miihe, das Trauma sprachlich zu fassen.”

Weise nahe [..]: Es bedeutet direkten Kontakt mit der Vergangenheit.« Vgl. dazu ausfiihrlicher EE
146-153.

8 Der Begriff der Erfahrung ist im Kontext von Traumata nicht unproblematisch, insofern er in der
Regel fiir eine auf Kontinuitdt ausgerichtete Kategorie steht (vgl. Kavemann et al., Erinnern, 21,
Anm. 31). Welz, Trauma, 118—122, hat darum vorgeschlagen, im Kontext von Traumata zwischen
Erlebnis und Erfahrung zu unterscheiden: »[M]y suggestion is that traumatic experience remains
un-integrated as long as it persists as an sundigested« Erlebnis. As soon as it has become an in-
tentional object of reflection and interpretation, the Erlebnis can be turned into an Erfahrung.«
(A.a.0.,119.) So auch Endref’/Pabst, Violence, 96f., die Erlebnis und Erfahrung mit der Opposition
von »traumatizing« und »traumatic« verbinden.

9 Vgl. Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 49.

10 Vgl die Beitrdge in Danieli (Hg.), International Handbook.

11 Die fiinfte und aktuellste Auflage des DSM wurde 2013 veroffentlicht.

12 Die Klassifikation psychischer Storungen ist Teil des Gesamtwerkes der Internationalen Klassifika-
tion der Krankheiten (ICD) der WHO und findet sich in Kapitel V. Die zehnte und aktuellste Auflage
wurde 2015 verdffentlicht. Mit den Argumenten fir und wider die kategoriale Klassifikation psy-
chischer Stérungen beschéftigen sich Margraf/Milenkovic, Klassifikation.

13 Vgl. Hinckeldey/Fischer, Psychotraumatologie, 9, die Trauma definieren als »vitales Diskrepanzer-
leben zwischen bedrohlichen Situationsfaktoren und den individuellen Bewéltigungsmaoglichkei-
ten, das mit Gefithlen von Hilflosigkeit und schutzloser Preisgabe einhergeht und so eine dauer-
hafte Erschiitterung von Selbst- und Weltverstindnis bewirkt«.

14.02.2026, 11:31:02. op

249


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Zeug_innenschaft und Sprache

Die Diagnostik unterscheidet bei Personen, die ilter als sechs Jahre sind, folgen-
de acht Kriterien: A) »Konfrontation mit tatsichlichem oder drohendem Tod, ernsthaf-
ter Verletzung oder sexueller Gewalt«'* — dabei kann sich die Konfrontation auf ein ei-
genes Widerfahrnis, das Miterleben oder auf die Erfahrung eines nahen Familienmit-
glieds oder einer_eines engen Freundin_Freundes beziehen. B) »Vorhandensein eines
(oder mehrerer) [...] Symptome des Wiedererlebens (Intrusionen), die auf das oder die
traumatischen Ereignisse bezogen sind und die nach dem oder den traumatischen Er-
eignissen aufgetreten sind«”, wie etwa wiederkehrende, unwillkiirliche und belastende
Erinnerungen und Triume sowie dissoziative Reaktionen (z.B. Flashbacks). C) »Anhal-
tende Vermeidung von Reizen, die mit dem oder den traumatischen Ereignissen verbun-
den sind, und die nach dem oder den traumatischen Ereignissen begannen«*®, beispiels-
weise Orte, Personen, Gedanken und Situationen. D) »Negative Verinderungen von Ko-
gnitionen und der Stimmung im Zusammenhang mit dem oder den traumatischen Er-
eignissen.«” Die Betroffenen sind (nahezu) unfihig, sich an wichtige Aspekte des Wi-
derfahrnisses zu erinnern sowie gliicklich zu sein. Sie fithlen sich von anderen Menschen
getrennt und empfinden Angst, Wut, Schuld und Scham. E) »Deutliche Verinderungen
des Erregungsniveaus und der Reaktivitit im Zusammenhang mit dem oder den trau-
matischen Ereignissen«'®, wie etwa Konzentrationsprobleme und Schlafstérungen. F)
»Das Storungsbild (Kriterien B, C, D und E) dauert linger als 1 Monat« und G) »verur-
sachtinklinisch bedeutsamer Weise Leiden oder Beeintrichtigungen in sozialen, beruf-
lichen oder anderen wichtigen Funktionsbereichen« und ist auferdem H) »nicht Folge
der physiologischen Wirkung einer Substanz [...] oder eines medizinischen Krankheits-
faktors«®.

Das Widerfahren eines Traumas fithrt zu einer Intrusion, die sich in schwer fass-
baren, weiter belastenden und fragmentierten Erinnerungen ausdriickt. Oder sie fithrt
gar zu einer nicht artikulierbaren Leerstelle im Gedichtnis. Von PTBS Betroffene ha-
ben Mithe, sich auf einen »narrativen Prozess einzulassenc, weil die Erinnerungen ih-
nen »nicht als Geschichten zuginglich sind«*°. Aus der Intrusion entsteht nicht selten
ein Vermeidungsverhalten, »bei dem die bedringenden Erinnerungen abgeschaltet wer-
den und Teilamnesien entstehen, die das Erinnerte unscharf rekonstruieren«*. PTBS-
Patient_innen werden gleichsam in die Vergangenheit katapultiert, die sich ihnen aller-

14 American Psychiatric Association, Diagnostisches, 369.

15 Ebd.
16  A.a.O, 370.
17 Ebd.
18 Ebd.
19 AaoO,37.

20  Maercker, Posttraumatische Belastungsstérungen, 8f.
21 Gansel, Zur »Kategorie Storung, 39.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

dings in der Gegenwart stellt.”” Nicht nur trotz, sondern wegen dieser Diagnostik votie-
ren, wie oben ausfithrlicher gezeigt, zahlreiche Psychoanalytiker_innen und Traumafor-
scher_innen im Umgang mit Traumata dafiir, das Widerfahrene insofern zu bearbeiten,
als Wege gesucht werden, dariiber zu sprechen.” Sie zeigen, dass das sprachliche Losls-
sen des Traumas von seinem Entstehungskontext die Moglichkeit bietet, dass traumati-
sierte Menschen aus der Isolierung aus-, die Intrusion durchbrechen. Anders formuliert:
Zeug_innenschaft l4sst sich als eine therapeutische Methode zur Bearbeitung von Trau-
mata verstehen.

Diesen Umstand nimmt Emcke ernst und fragt danach, wie sich der Ausbruch und
die Durchbrechung sprachlich zeigen und in welchen narrativen Formen sich die Betrof-
fenen dadurch aus ihrer einseitigen, teils (nicht nur) von auflen pathologisierenden Rol-
le als ausschlieRliche Opfer befreien. Durch Zeugnisse aus unterschiedlichen Kontexten
von Widerfahrnissen extremer Ungerechtigkeiten bestimmt sie eine unfertige, beweg-
liche und zeitoffene Sprache der Zeug_innenschaft. Sprache, so ist Emcke tiberzeugt,
schafft eigentlich ausgeschlossene Schutzriume der Bewahrung und Bewihrung des-
sen, was durch das traumatische Widerfahrnis verloren ging. Indem sie auf Rhythmen,
Gewohnbheiten, Rituale und Gegenstinde — aber auch Ausbriiche der Gegengewalt und
der Sexualitit — in den Zeugnissen verweist, macht sie die Fahigkeiten und Moglichkei-
ten der Dissidenz narrativ fassbar. Das bedeutet: Emckes Zeug_innenschafts-Verstind-
nis zielt darauf, die genannte Intrusion, die sich in schwer fassbaren und fragmentier-
ten Erinnerungen ausdriickt, im Zeugnis hérbar zu machen. Dass von PTBS Betroffene
Miihe haben, sich auf narrative Prozesse einzulassen, lisst sich darum im Anschluss an
Emcke einerseits nicht als Schwiche bzw. Hindernis der Zeug_innenschaft verstehen.
Thre zahlreichen Beispiele vermogen darzustellen, dass die Erinnerungen den Trauma-
tisierten sehr wohl in Geschichten zuginglich sind, sich aber in ungewohnten Narrati-
ven zeigen. Andererseits lisst sich die nicht artikulierbare Leerstelle im Gedichtnis von
Opfern von Unrecht und Gewalt als ethische Herausforderung an die Unbetroffenen, die
Horer_innen des Zeugnisses, deuten. Denn die Aufgabe der Zuhérer_innen, der sekun-
diren Zeug_innen, bringt Emcke auf den Imperativ »Erzihlt es ihnen« (VdK 205). Im
Zwischenraum des traumatisierenden Widerfahrnisses und der daraus resultierenden
Unfihigkeit, dariiber zu sprechen, lokalisiert Emcke das Ethos des Erzihlens.

Karen Blixen wird der Satz zugeschrieben »All sorrows can be borne if you put them
in a story or tell a story about them«**. In dieser Tradition steht das Zeug_innenschafts-
Verstindnis Emckes, wenngleich sie nicht den Automatismus postuliert, den diese Aus-
sage Blixens impliziert. Trotzdem muss kritisch nachgefragt werden: zu welchem Preis?
Evoziert das Ethos des Erzahlens nicht auch die Gefahr der Retraumatisierung? In der

22 Vgl. Merleau-Ponty, Phinomenologie, 108: »Diese Fixierung [des Traumas, MK] hat nicht etwa nur
die Bedeutung einer Erinnerung, sie schliefstim Gegenteil die Erinnerung aus, insofern [...] die Ver-
gangenheit [des Traumas, MK] sich standig gleichsam hinter unserem Blick verbirgt, anstatt sich
vor ihm zu entfalten. Die Traumaerfahrung wahrt ihren Bestand nicht in Cestalt einer Vorstellung
des objektiven Bewusstseins und als datierbares Vorkommnis, vielmehr ist es ihr wesentlich, nur
fortzuleben in einem Stil des Seins und in einem gewissen Grade von Allgemeinheit [..].«

23 S.obenll.5. Vgl. dazu auch insgesamt Benjamin, Anerkennung.

24  Zitiert nach VA 213.

14.02.2026, 11:31:02. op

251


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Zeug_innenschaft und Sprache

Folge der Etablierung der PTBS-Diagnostik gab es eben durchaus auch Psychoanalyti-
ker_innen und Traumaforscher_innen, die auf die Gefahren der Zeug_innenschaft von
Schwersttraumatisierten hingewiesen haben. Eine von ihnen ist die Psychoanalytikerin
Rachel Rosenblum, die als Therapeutin mit Weiterlebenden der Shoah gearbeitet hat. In
ihrem Essay Distancing Emotion fragt sie, warum sich Menschen wie Primo Levi und Sarah
Kofman, nachdem sie 6ffentlich und in der ersten Person Singular ihre Traumatisierung
durch die Shoah bezeugt haben, selbst téten.>

»Can one die from speaking about the catastrophe? Is the choice of disclosure, with all
it brings in the way of return of affect, necessarily to be seen as a fatal turning point?
[..] It [seems, MK] [..] that [..] certain survivors [..] have been carried off, swept away,
destroyed by the violence of the narrative they bore within them.«*¢

Rosenblum gelangt durch die Analyse der Werke Levis und Kofmans® in der Tat zur Ein-
sicht, dass Zeug_innenschaft vom eigentlich Unbezeugbaren tédlich sein kann, weil es
die Zeug_innen einer zweifachen Gefahr aussetzt: »the return of guilt, and the reactiva-
tion of a persistent, piercing, in-tractable shame«*®. Wie kénnen sich folglich Zeug_in-
nen von den Gefahren solcher Emotionen schiitzen? Rosenblums Antwort: durch eine
die Betroffenen von sich selbst distanzierende Sprache und durch empathische Zuho-
rer_innen. Rosenblum hilt an der Sprache bzw. dem Sprechen der Traumatisierten fest,
sucht aber nach Alternativen der indirekten Bezeugung, die auf Kommentaren oder Zi-
taten beruhen und mit sogenannten »screen texts«*® arbeiten. Und der_die Zuhérer_in

25  Der Artikel erschien, in kiirzerer Fassung allerdings, erstmals 2000 auf Franzésisch und wurde in
dieser Form 2004 auf Deutsch unter dem Titel Am Sprechen sterben? verdffentlicht. Ich zitiere im
Folgenden aus der englischen Langfassung.

26  Rosenblum, Distancing, 121f.

27  Kofman hat sich explizit, nimlich in der Ich-Form, nur in ihrem letzten Werk, ihrer Autobiografie
mit dem Titel Rue Ordener, Rue Labat, mit ihrem eigenen Trauma der Shoah auseinandergesetzt.
Im Vorwort dieses Buches gibt sie zu Protokoll, dass alle anderen Texte gleichsam Umwege zu ih-
rer Autobiografie gewesen seien (s. oben 11.5.4., Anm. 105). Rosenblum, Distancing, 130-141, weist
in ihrer Analyse des Gesamtwerkes Kofmans iiberzeugend nach, inwiefern Kofman wahrend der
dreifSigJahre ihrer Tatigkeit als Schriftstellerin durchaus wiederholt von ihren Erlebnissen gespro-
chen hat, dabeijedoch direkte Formulierungen vermied. Bevor sich Kofman1994 dazu entschliefit,
ihre Autobiografie zu schreiben, hatte sie in ihrem Essay Paroles suffoquées auf die Schwierigkeit,
sprechen zu miissen, aber nicht sprechen zu kinnen, reflektiert. Sie nimmt sich vor zu vermeiden,
dass»die zu machtige, souverine Sprache die schlechthin aporetische Situation, die absolute Ohn-
macht und die Hilflosigkeit selbst zu beherrschen« (Kofman, Erstickte Worte, 27). Rue Ordener, Rue
Labat erschien wenige Tage vor Kofmans Selbsttétung. In einer kurzen Notiz am Ende ihres Essays
vermerkt Rosenblum, Distancing, 146, beziiglich ihrer brisanten Interpretation: »This article was
written in response to the shock I felt when | read Sarah Kofman's Rue Ordener, Rue Labat. | had a
personal relation to the philosopher and when she took her life, | heard myself asking during a
conference about the connection between her suicide and the memoir she had just published.
| devoted many years to exploring this connection. My exploration did not happen in a void.«

28  Rosenblum, Distancing, 142.

29 A.a.0, 143: »These texts were generally relevant because of their subject matter. But they were
also ambiguous in the way they addressed horror or guilt. Coleridge’s ancient mariner, or Kafka’s
Joseph K., became Primo Levi’s guideposts toward his recognition of a guilt without origin.«

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

muss eine Person sein, »who helps the survivor regain composure; someone in the face
of whom one can re-establish dignity«*°.

Auch Michal Shamai und Orna Levin-Megged haben sich mit den Gefahren der Ret-
raumatisierung durch die Zeug_innenschaft von der Shoah beschiftigt. Dabei gelangen
sie zur Einsicht, dass

»survivors experience themselves as a pendulum: fighting to know, to remember, and
to be in touch with the story of the trauma to integrate it into their life story, while,
on the other side, trying to create some distance from the trauma story so as to avoid
feeling the enormous amount of pain associated with it<*'.

Auch wenn es in Bezug auf die Traumata erhebliche Unterschiede zwischen Opfern der
Shoah und anderen Formen extremen Unrechts und der Gewalt gibt, so scheint un-
strittig, dass der Konnex zwischen Sprechen und Schweigen fiir alle Menschen relevant
ist, die nach einem Trauma weiterleben.** Zeug_innen davon sind gefangen zwischen
dem Bemiihen, das Trauma des fritheren Lebens in das jetzige zu integrieren, und der
Notwendigkeit, eine Distanz gegeniiber dem Trauma zu wahren, um ihm nicht erneut
zum Opfer zu fallen — im Extremfall mit t6dlichen Folgen.* Anhand von Interviews
mit Weiterlebenden der Shoah zeigen Shamai und Levin-Megged darum vier Arten des
Bezeugens auf, wie Traumatisierte mit dieser Spannung umgehen. Sie erzihlen a) die
Geschichte des traumatisierenden Widerfahrnisses, als wiirden sie fiir jemand anderen
sprechen. Das Zeugnis gestaltet sich b) als rationales Ereignis, d.h., Emotionen werden
teils oder komplett ausgeschaltet.>* Die Zeug_innen konstruieren c) eine alternative

30 AaO., 144.

31 Shamai/Levin-Megged, The myth, 698.

32 Vgl. Welz, A Voice, 421, sowie Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 50f.

33 Weine, Narrating, 117, votiert denn auch dafiir, dass vor dem Akt des Bezeugens von Traumati-
sierten es einer professionellen psychologischen Einschiatzung bedarf, ob sie dazu im Stande sind.
Ausserdem miissen Zeug_innen darauf vorbereitet werden und beziiglich PTBS-Patient_innen
ist Weine grundsatzlich zuriickhaltend: »If we want to think about polyphonic and dialogic tes-
timony as a psychosocial intervention for trauma survivors, then it is helpful to think of indi-
cators and contraindicators for testimony’s usage. Testimony probably works best when people
are prepared to tell their stories. People are more prepared to do so when their degree of suffer-
ing is less than severe. Stated in clinical terms, persons with severe depression or PTSD should
probably not do testimony before getting appropriate clinical psychiatric treatment. [..] Those
professional or lay persons who receive testimony should be attentive to the psychiatric needs
of the survivors giving testimony.« Die Zuriickhaltung ist berechtigt: Nicht wenige Weiterleben-
de der Shoah haben den Rest ihres Lebens in psychiatrischen Institutionen verbracht (vgl. Laub/
Greenwald/Ben-Ari/Strous, Psychiatry, sowie Laub/Kaplan, Affect regulation).

34  Gleichsam als eine Verquickung von a) und b) lasst sich Borowskis Bei uns in Auschwitz deuten. Das
Buch des Weiterlebenden der Shoah beschreibt den widerfahrenen Schrecken in einer geradezu
skandalésen Selbstverstindlichkeit. »Er konnte etwas mehr Vernunft zeigen, finden Sie nicht?«,
fragt der Ich-Erzahler im Hinblick auf einen Mithéftling, der mit einem Péackchen auf der Hand
auf seinen Abtransport in die Gaskammer wartet. »Als erfahrener Lagerinsasse weifs er doch ge-
nau, daf er in ein bis zwei Stunden nackt, ohne Hemd und ohne Pickchen, ins Gas gehen wird.
So eine ungeheure Anhianglichkeit an die letzten Habseligkeiten. Er hitte sie doch einem ande-
ren schenken kénnen.« (A.a.0., 334.) Borowski totete sich fiinf Jahre nach Veroffentlichung dieses
Erzdhlbandes selbst.

14.02.2026, 11:31:02. op

253


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Zeug_innenschaft und Sprache

Geschichte zur Trauma-Erzihlung, die nicht nur auf den Tod und die Grausamkeiten
fokussiert. Und d) wird das Trauma gleichsam durch psychosomatische Symptome
wie Angstzustinde, itbermifigen Stress und Nervositit erzihlt, weil das Widerfahrnis
selbst eine nonverbale Erzihlung erzeugt.*® Mit dem Trauma weiterleben zu kénnen,
bedingt fir viele Menschen die Schaffung einer alternativen Erzihlung, die »exists next
to the story of the trauma and helps to keep it in the capsule - separated but not integra-
ted«®. Der Abstand zwischen dem Trauma und anderen Erfahrungen wird damit nicht
nur schiitzend gewahrt, sondern trigt zuweilen dazu bei, dass er verringert wird.*’

Emckes Ethos des Erzihlens kommt gleichsam im Zwischenraum dieses Abstandes
zu stehen, insofern auch in den von ihr herangezogenen bzw. erzihlten Zeugnissen die
ersten drei Arten des distanzierenden und die Traumatisierenden schiitzenden Erzih-
lens gewahrt wird. In ihren Gesprichen mit den Opfern des Krieges in Albanien und
dem Kosovo lisst sich die erste von Shamai und Levin-Megged beschriebene Art des
Bezeugens erkennen: Die Opfer erzihlen von den Menschen, die der Krieg ihnen ge-
raubt hat. Jedem »stinkenden, gesichtslosen Knochen« (VDK 23) kann Emcke aufgrund
des Zeugnisses Weiterlebender Namen geben. Wegen ihrer Zeugnisse steht Emcke nicht
»beziehungslos vor den Leichen anonymer Menschenc, sondern kann sie sich »als Viter
und Briider [...], als Bauern auf dem Feld, als Schriftsteller« (VdK 23) vorstellen. Auch die
Menschen, die in Fliichtlingslagern sind, haben ihr Dasein als Biuerinnen_Bauern, als
Schriftsteller_innen verloren, sind gerade nur im physischen Sinn mit dem Leben davon-
gekommen, wihrend das einstige gefiihlte und gelebte Leben, ihre frithere Existenz, in
Schutt und Asche liegt. Doch einige von ihnen erzihlen nicht von diesen eigenen Verlus-
ten, sondern denjenigen anderer.

Die zweite Art des Gefahr-reduzierenden Bezeugens ldsst sich bei Emcke dort
feststellen, wo sie von narrativen Erschiitterungen spricht: Am Ort der eigentlichen
Emotionen stehen in den von Emcke bezeugten Erzihlungen die narrativen Briiche.
Adems Zeugnis springt immer dort aus der Spur, wo die Schlige, die Verletzungen und
die Schmerzen seiner Misshandlung, d.h. das Trauma, ihren Ort hitten. Auch Adem
bzw. sein Unterbewusstsein rationalisiert seine Emotionen, jedoch durch eine narrative
Verschiebung: An die Stelle seiner Emotionen treten die neuen Schuhe. Das aber bedeu-
tet, und das lisst sich von Emcke lernen, dass das Zeugnis, auch wenn die Zeug_innen
ihr Widerfahrnis rationalisieren, nicht frei von Emotionen ist: Die neuen Schuhe stehen
ja gerade fiir eine abhandengekommene Emotion, nimlich die Freude und der Stolz,
ein Mensch zu sein, der sich nagelneue Schuhe fiir 100 Mark kaufen kann.

Fiir die dritte Art des von Shamai und Levin-Megged eruierten Bezeugens von Trau-
matisierten stehen in Emckes Zeug_innenschafts-Verstindnis die sprachlich geretteten
Risse, in denen die Logik der Vereinzelung gebrochen wird: Rhythmen, Gewohnheiten,
Rituale, Gegenstinde und Ausbriiche der Gegengewalt und der Sexualitit. Diese narrati-
ven Formen fokussieren, wenn auch innerhalb eines Zeugnisses oft nur marginal, nicht
nur auf den Tod und die Grausambkeiten, sondern diejenigen Aspekte, welche die Trau-
matisierten nicht aufihren Status als Opfer reduzieren. Kliigers Appellgedichte, Yvonnes

35  Shamai/Levin-Megged, The myth, 698—700.
36 A0, 707.
37 Vgl.a.a.0,708.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

Sitzen im Wohnzimmer ihrer toten Schwigerin, Yasins Besitzurkunde, Kurnaz’ Schla-
gen eines Warters und Liaos Zartheit und Lust im Gefingnis sind Alternativ-Zeugnisse
zu den Erzihlungen des Traumas.

Doch wie steht es um die vierte Art des Zeugnisses, in der das Trauma durch psycho-
somatische Symptome wie Angstzustinde, iibermifigen Stress und Nervositit erzihlt
wird, weil das Widerfahrnis selbst eine nonverbale Erzihlung erzeugt? Anders gefragt:
Wo zeugt der Kérper? Insofern Emcke, aber auch Giimiigay und Arendt auf die Sprache
des Zeugnisses fokussieren, geraten emotionale wie korperliche und leibliche Aspek-
te der Zeug_innenschaft in den Hintergrund. Arendt tut sie gar als unsachgemif? ab,
wenn sie den Ohnmachtsanfall K-Zetniks wihrend des Eichmann-Prozesses als theatra-
lische Inszenierung bewertet. Gibt es im Kontext des Gerichts partout keine kérperliche
Zeug_innenschalft, lisst sich vor Gericht nur mit Sprache bezeugen?

5.2. Zwischen der Abwesenheit der Sprache und der Anwesenheit
des Korpers: Aspekte leiblicher Zeug_innenschaft

In der ersten grofRen Hollywood-Produktion, die sich mit der AIDS-Pandemie ausein-
andersetzte,* wird die Bedeutung von kérperlicher Zeug_innenschaft im juridischen
Kontext eindriicklich ins Bild gesetzt und auf die Leinwand projiziert:*® In einer der Ge-
richtsszenen des Films Philadelphia (1993)*° macht der Anwalt — Joe Miller — den Kérper

38  Der erste Spielfilm tberhaupt, der sich mit der AIDS-Pandemie und ihren Folgen auseinander-
setzte, war An Early Frost, der Ende 1985 bei NBC ausgestrahlt wurde. Parting Glances, der sich auch
dieser Thematik widmet, wurde zwar 1984 gedreht, jedoch erst 1986 verdffentlicht. Beide Filme
erlangten nicht diese groRe Aufmerksamkeit in der Offentlichkeit wie 1993 Philadelphia (vgl. Lee,
There was).

39  Zum Konnex von Zeug_innenschaft und Film vgl. vor allem Michael Elms ausfiihrliche Studie Zeu-
genschaft im Film, die sich zwar explizit auf filmische Erzahlungen der Shoah (Spiel-, Dokumentar-
film und Film-Interviews) beschrankt, darin aber implizit den genannten Konnex erértert. Auch
Kramer beschéftigt sich mit der Frage, ob Filme selbst Zeugnisse sein kdnnen. Anhand einer Ana-
lyse des Filmes Svjedok—Der Zeuge stellt sie die These auf, wonach das, »wovon der Film ein Zeugnis
ist, [..] sich [..] gar nicht auf das im Film bezeugte und dokumentierte Geschehen [bezieht]. Viel-
mehr ist das, was der Film vordergriindig als Zeugenbericht iiber [beispielsweise, MK] ein Kriegs-
verbrechen zeigt, >shintergriindig« das Zeugnis nicht einer Katastrophe, sondern einer Freundschaft
und einer personlichen Verbundenheit zwischen Zeuge und Filmemacher, eine in der Machart des
Films selbst verkorperte Sozialitat, welche dann [...] auch die Zuschauer zum Teil dieser im Medium
des Films gestifteten Gemeinschaft machen kann, deren Band kraft der zentrierenden Kraft des
Uberlebenszeugnisses im Film eine politisch-ethnische Solidaritit ist« (Krimer, Svjedok, 155f.).

40  Obder Film beziiglich des Hauptdarstellers auf wahren Begebenheiten, nimlich den Biographien
Ceoffrey Bowers’ und Clarence B. Cains, basiert, ist bis heute strittig. Sowohl Bowers als auch Cain
waren Schwul, arbeiteten als Anwélte und starben an AIDS. Bowers verklagte seine Kanzlei wegen
Diskriminierung aufgrund von AIDS (vgl. 0.A., Philadelphia9 und Cain wurde entlassen, als be-
kannt wurde, dass er an AIDS litt. Auch er verklagte seine Kanzlei und gewann den Prozess kurz
vor seinem Tod (vgl. Margolick, A Lawyer). Bowers’ Familie und seine Freund_innen verklagten
nach Bowers’ Tod die Produzent_innen von Philadelphia, weil sie nicht kenntlich gemacht hitten,
dass der Film auf dem Leben Bowers’ basiere —anscheinend wurde Bowers vor der Produktion des
Filmes interviewt. Die Produzent_innen veroffentlichten in der Folge einer Verstindigung ohne

14.02.2026, 11:31:02. op

255


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Zeug_innenschaft und Sprache

des Klagers — Andrew Beckett — zum Zeugnis. Beckett, gespielt von Tom Hanks, ist ein
junger, erfolgreicher Anwalt, der aufgrund eines konstruierten geschiftlichen Vergehens
entlassen wird, als sich bei ihm erste Spuren seiner AIDS-Erkrankung sichtbar machen.
Beckett erhebt gegen seine Arbeitgeberin, die Kanzlei, Klage wegen Diskriminierung.
Die genannte Gerichtsszene nun gestaltet sich wie folgt: Beckett sitzt im Zeugenstand
und wird von seinem Anwalt Miller befragt. »Andrew, do you have any lesions on any
part of your body at this time that resemble the lesions you had on your face at the time
you were fired?« Der Zeuge antwortet: »Yes, on my tor-torso«, und Miller fahrt fort: »If it
pleases the court, I would like to ask Andrew to remove his shirt so that everyone here can,
you know, get a look at what we're talking about.« Die Verteidigung erhebt Einspruch,
weil die Entbl6Rung die Jury unfairerweise beeinflussen wiirde, worauthin der Anwalt
des Klagers erwidert: »Your Honor, if Andrew was forced to use a wheelchair due to his
illness, would the defense ask him to park it outside because it would unfairly influence
the jury?« Der Richter lehnt den Einspruch ab, woraufhin Beckett seinen Oberkérper ent-
blof3t. Noch bevor dieser allerdings zu sehen ist, sagt einer der Angeklagten »Oh my God,
what a nightmare!«, das von einem anderen mit »He asked for it« erwidert wird. Was die
Anwesenden in der Folge zu sehen bekommen, ist das kérperliche Zeugnis von Becketts
Erkrankung: Sein Oberkorper ist gezeichnet von Wundmalen und dunklen Flecken, die
zeigen, wie weit seine AIDS-Erkrankung fortgeschritten ist. »Als Kliger und Zeuge in ei-
ner Person zeigt er seinen vom Virus gezeichneten Kérper, der damit zum Beweismittel
fiir die Streitfrage wird, ob er als Opfer einer Diskriminierung [..] zu gelten hat.«*" Die
zwei Angeklagten, die sich noch vor der Entbl6fung iiber diese beklagt hatten, halten
ihre Hande vors Gesicht, um sich gleichsam vor dem Anblick zu schiitzen — psychisch
und, wie sie meinen, physisch. Weder Becketts Anwalt noch die Verteidigung stellen im
Anschluss an diese Szene weitere Fragen an den Zeugen. Sein entblof8ter Oberkérper ist
Zeugnis genug, es bedarf keiner weiteren Worte. In einer weiteren Gerichtsszene fillt
Beckett zusammen und wird ins Krankenhaus eingeliefert. Er wird den Prozess gewin-
nen, doch wenige Stunden nach dem Urteil des Gerichts stirbt er an den Folgen der Pan-
demie. Das erfochtene Recht kommt nicht mehr Beckett selbst, sondern denen zugute,
die auch in Zukunft Opfer von Diskriminierung aufgrund ihrer sexuellen Orientierung
werden.

Dass korperliche Aspekte vor Gericht als Beweise zugelassen werden, ist seit der Eta-
blierung der Rechtsmedizin nicht ungewdhnlich. Rechtsmediziner_innen treten vor Ge-
richt als Sachverstindige auf und liefern damit kérperliche Beweise fiir die Rechtspre-
chung. Einzigartig ist, dass in Jonathan Demmes Filmerzihlung Philadelphia ein noch le-
bender Zeuge mit seinem Korper zur »emphatischen Inszenierung eines Gerechtigkeits-
diskurses«** wird.* Die kérperlichen Wunden der AIDS-Pandemie werden als Zeugnis

gerichtlichen Entscheid eine Stellungnahme, in der sie anerkannten, der Film sei »in part«von Bo-
wers’ Biographie inspiriert (vgl. 0.A., Philadelphiaq. Dass der Film indes insgesamt Zeugnis fiir die
Diskriminierung von an AIDS Erkrankten in den USA der 1980er und 1990er Jahre gibt und damit
auf wahren Begebenheiten beruht, sollte klar sein.

41 Weigel, Zeugnis, 111.

42 Ebd.

43 Ein sprechendes Beispiel dafir, wie kérperliche Indizien des Widerfahrenen Menschen posthum
Recht widerfahren lassen, ist Hans-Joachim Langs Studie Die Namen der Nummern. In ihr identi-

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

fiir die gesellschaftliche Diskriminierung von vornehmlich Homosexuellen und Trans
Personen in den USA der 1980er und 1990er Jahre filmisch bezeugt. Was aber, wenn die
korperlichen Wunden aufgrund des Widerfahrnisses nicht sichtbar sind? »Was [...] jen-
seits unserer iiblichen Erfahrung liegt, steht auch an der Grenze des verbal Bezeugba-
ren«**, schreibt Sibylle Schmidt und weist damit daraufhin, dass das Bediirfnis, das Be-
zeugte durch sich selbst zu verbiirgen, umso stirker ist, je unwahrscheinlicher das Zeug-
nis Unbetroffenen erscheint. Die Versicherung durch die Zeug_innen scheint gleichsam
mangelhaft:

»Der Zeuge biirgt fir den Wahrheitsgehalt seiner Satze durch die Wahrhaftigkeit seiner
Person. Die Wahrhaftigkeit allerdings ist unaussprechlich: die Aussage »ich bin wahr-
haftig« bezeugt keineswegs die Wahrhaftigkeit der Sprecherin; denn diese kann sich
iberhaupt nur zeigen.«**

Die Wahrhaftigkeit liegt darum, wie Untersuchungen mit Schwersttraumatisierten zei-
gen, gerade auch im Kdrper und seinem Schmerz verbiirgt. »Pain, so hilt Peters fest, ist
»supposed to be the midwife of authenticity«*. Folter spielt denn seit der Antike nicht
nur als Methode der Bestrafung eine Rolle, sondern sie gilt auch als Verfahren der Wahr-
heitsfindung, »a fact signaled in the French term la question, which means both torture
and interrogation, or the English phrase, »put to the question«*’. Religidse Zeug_innen,
Mirtyrer_innen, widersetzen sich diesem Schmerz gar selbst nicht, um die Wahrhaf-
tigkeit ihres Glaubenszeugnisses zu unterstreichen. »Wenn durch Worte nicht zu zeu-
gen ist, so muss durch den Kérper, das Leiden und das Leben gezeugt werden.«*® Nun
wird aber der Kérper nicht nur dort zum Medium der Zeug_innenschaft, wo die Worte
fehlen, sondern er ist bei jedem Zeugnisakt ko-prisent und das konstitutiv, insofern er
fiir die Verbindung zwischen dem Widerfahrnis und dem Moment von dessen Bezeu-
gung steht. Der Korper verbindet gleichsam Vergangenheit und Gegenwart. Der Kérper
aberist derjenige, der das Trauma nie vergisst, weil sich in ihn der Schmerz unwiderruf-
lich einschreibt. Daran erinnerte bereits Nietzsche: »Man brennt Etwas ein, damit es
im Gedichtnis bleibt: nur was nicht aufhort, weh zu tun, bleibt im Gedichtnis< — das ist
der Hauptsatz aus der alleriltesten (leider auch allerlingsten) Psychologie auf Erden.«*
Die Verfiigungsgewalt iiber diesen kérperlichen und leiblichen Schmerz bleibt Trauma-
tisierten jedoch oft verwehrt, sie spiiren ihn zwar, vermoégen ihn aber nicht in Worte zu
fassen.

In seiner autobiografisch motivierten Studie The Longest Shadow reflektiert Geoffrey
Hartman auf die Folgen der Shoah und kommt zum Schluss, dass es gerade wihrend
des Eichmann-Prozesses gewesen sei, »that I first understood the power of personal

fiziert er anhand der tiatowierten Haftlingsnummern — in die Haut eingebrannte Wunden — 86 in
Auschwitz ermordete Menschen und gibt ihnen so ein menschliches Antlitz zuriick.

44  EE142.

45 Kramer, Zum Paradoxon, 22.

46  Peters, Witnessing, 712.

47  Ebd.

48  Kramer, Medium, 243. Vgl. auch dies., Zum Paradoxon, 19.

49  Nietzsche, Zur Genealogie, 50.

14.02.2026, 11:31:02. op

257


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Zeug_innenschaft und Sprache

witnessing«*°. Die in Jerusalem vorgetragenen Zeugnisse wiirden nicht nur eine »poe-
try of realism« besitzen, sondern sie stiinden fir die authentischste Reprisentations-
méglichkeit des audiovisuellen Zeitalters.” Dass sich die Zeug_innen zuweilen in poe-
tischer Form duflerten, sei eine »natural reaction to unbearable and meaningless suffe-
ring«*®. Arendt kritisiert diese poetische Form, wie erwihnt, vor allem im Zusammen-
hang des Zeugnisses K-Zetniks und seines Ohnmachtsanfalls. Und ganz grundsitzlich
hilt sie das, was in Jerusalem geschah, fiir einen »Schauprozef3«, der geradezu »Schau-
spielcharakter« (EJ 76) hatte.®> Was aber sagt K-Zetnik itberhaupt? »This is a chronicle
from the planet of Auschwitz«, lauten die Worte des Zeugnisses in englischer Uberset-
zung,

»| was there for a about two years. Time there was different from what it is here on
earth. Every split second ran on a different cycle of time. And the inhabitants of that
planet had no names. They had neither parents nor children. [...] They did not live, nor
did they die, in accordance with the laws of this world«*.

Schon die wenigen Worte machen klar: K-Zetnicks Zeugnis widerspricht dem, was
Arendt von ithm verlangt, nimlich in zehn Sitzen und ohne Pathos zu sagen, was war.
Die Vermutung liegt darum nahe, dass die poetische Sprache, die Arendt pathetisch
anmutet, sie dazu verleitet, »noch einen korperlichen Schwicheanfall dem Verdacht
der Selbstinszenierung«® auszusetzen. Auch Felman schreibt in ihrer Analyse des
Arendt’schen Berichts vom Eichmann-Prozess: »K-Zetnik’s breakdown is an acciden-
tal yet consistent illustration of this logic that transforms testimony into a theatrical

50 Hartman, The Longest Shadow, 22. An die Beobachtungen Hartmans schliefst sich eine wissen-
schaftlich breit gefiihrte Diskussion tiber die Emotionalitit der Zeugnisse des Eichmann-Prozes-
ses an. Das hiangt damit zusammen, dass sich mit dem Entscheid des Staatsanwaltes Hausners,
so viele Zeug_innen zu Wort kommen zu lassen, eine padagogische Mission an der Jugend ver-
band: »Es war fiir die Festigung unserer Jugend unbedingt erforderlich, daR sie die volle Wahr-
heit dessen, was geschehen war, erfuhr, denn nur durch solche Kenntnis waren Verstandnis und
Aussohnung mit der Vergangenheit zu erreichen. Unsere jiingere Generation, die so véllig im Auf-
bau und Schutz des neuen Staates aufging, besaf} viel zuwenig [sic!] Einblick in Ereignisse, die
von Rechts wegen ein entscheidender Punkt ihrer Bildung und Erziehung sein sollten.« (Hausner,
Gerechtigkeit, 444.) Das, so Hausners Uberzeugung, gelinge nur, wenn die Zeug_innen mit ihren
Emotionen vor Gericht auftreten wiirden, schliefllich sei es dem Niirnberger Prozess »nicht gelun-
gen, das Herz der Menschen zu beriihren« (ebd.). Hausner war darum in seiner Suche nach ge-
eigneten Zeug_innen gerade darum bemiiht, Opfer sprechen zu lassen, die sprachlich keine oder
nur eine geringe Distanz zum Widerfahrenen einnahmen. Diese Herangehensweise als eine ver-
kurzte, aber auch problematische Sicht kritisiert Wieviorka, Die Entstehung, 153: »Das Bewahren
von Abstand hindert weder daran, Mitgefiihl fiir die Opfer zu empfinden, noch Entsetzen gegen-
iber einem komplexen System, das Massenmord ermdglichte. Es stellt die Wiirde des denkenden
Menschen wieder her, eine Wiirde, die der Nazismus mit FiiRen getreten hatte, indem er mit den
Emotionen spielte, die insbesondere in Massenkundgebungen erzeugt wurden, oder auf Gefiihle
wie Hafd setzte.«

51 Vgl. Hartman, The Longest Shadow, 23.

52 Ebd.

53  Vgl. dazu ausfiihrlicher Bachmann, Der abwesende Zeuge, 112—114.

54  Zitiert nach Felman, The Juridical, 136.

55 Bachmann, Der abwesende Zeuge, 115.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

event that parasitizes the trial.«*® Es ist bei Arendt eben gerade nicht nur der juridische
Kontext, der in Zeugnissen nach dokumentarischem Beweismaterial sucht, sondern es
sind auch und gerade Arendts Anforderungen an die Sprache des Zeugnisses, die dazu
fithren, dass Arendt jegliche kérperlichen Aspekte von Zeug_innenschaft missachtet
bzw. als Theatralik abtut. Wer ohne Pathos zu sprechen hat, spricht nicht nur ohne
Gefiihle und damit ohne den Container dieser Gefiihle: den Leib. Vielmehr miissen die
Zeug_innen ihn gleichsam unter Kontrolle haben, ihn ziigeln, damit er die Sprache
nicht behindert. Michael Bachmann geht in seiner Analyse des Berichts vom Eichmann-
Prozess sogar noch einen Schritt weiter und postuliert, dass Arendt K-Zetnicks Zeugnis
so darstelle, »als ob der literarische Aspekt die kérperliche Dimension der Zeugenschaft
destabilisiere, wenn sie seinen Ohnmachtsanfall als theatralisch beschreibt«’”. Bach-
mann votiert demgegeniiber gerade fiir das Gegenteil: »Im Gegensatz zu der Auffassung
Arendts scheint die testimoniale Verkérperung der kiinstlerischen Sprache Stabilitit zu
verleihen«®®. Denn bezeichnenderweise fillt K-Zetnick in dem Moment in Ohnmacht,
als ihm diese Sprache gleichsam verweigert wird: Ihm wird implizit vorgeworfen, er
wiirde nicht auf die gestellten Fragen antworten. Die Sprache gibt dem Zeugen verbali-
ter Halt, weil sie den traumatisierten Leib schiitzt. Dieser Schutz weicht von ihm in dem
Moment, als seine gewihlte Sprache als dem Kontext unangemessen bestimmt wird.
Die Wahrhaftigkeit seines Zeugnisses scheint darum gerade auch in der Wort-, aber
eben nicht Sprachlosigkeit des Korpers begriindet:*

»0On this legal site the witness testifies through this unconscious body. Suddenly, the
testimony is invaded by the body. The speaking body has become a dying body. The
dying body testifies dramatically and wordlessly beyond the cognitive and the discur-
sive limits of the witness’s speech.«*°

Es lisst sich sodann fragen, ob K-Zetnicks Ohnmachtsanfall mehr ist als das von Emcke
im Kontext von Zeugnissen extremen Unrechts und von Gewalt thematisierte Schwei-
gen. Zwar zeugt auch in K-Zetnicks Zeugnis seine sprachliche Stummbheit aufgrund des
Ohnmachtsanfalls, aber diese ist korperlich verbiirgt, es zeugt folglich der Korper selbst.
Wie gezeigt fragt Emcke, wie sich das Schweigen gestaltet und inwiefern Unbetroffene
dafiir verantwortlich sind und einen Beitrag leisten konnen, dass es moglicherweise ge-
brochen werden kann bzw. wird. Es entsteht damit der Eindruck, sie wiirde das Schwei-
gen ausschliefilich als ein Nicht-Sprechen, eine Abwesenheit von Sprache deuten, wenn-
gleich diese doch auch als Anwesenheit des Korpers gedeutet werden kénnte — und auch
miisste. Interessanterweise taucht die Frage des Schweigens von Zeug_innen auch bei
Emcke im Kontext des Gerichts auf, nimlich im Zusammenhang des Falles Nr. IT-96-23
des FoCa-Prozesses vor dem Internationalen Strafgerichtshof von Den Haag fiir das ehe-
malige Jugoslawien. Im Kreuzverhdr mit Zeugin 50 dieses Prozesses wird ihr Schweigen
von der Verteidigung zum Anlass genommen, die Wahrhaftigkeit der Zeuginaussage zu

56 Felman, The Juridical, 141.

57  Bachmann, Der abwesende Zeuge, 116.
58  Ebd.

59 Vgl ebd.

60 Felman, The Juridical, 163.

14.02.2026, 11:31:02. op

259


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Zeug_innenschaft und Sprache

bezweifeln. Und in der Folge weist Emcke in den Aussagen von Zeugin 50 die Griinde
fir dieses Schweigen nach. Bei genauerem Hinsehen zeigt sich allerdings, dass auch die
Zeugin 50 — bzw. Emcke in der Interpretation ihres Zeugnisses — den Korper fiir das
Schweigen verantwortlich macht, jedoch nur implizit. Dass die Verteidigung iiberhaupt
das Schweigen von Zeugin 50 zum Anlass nimmt, ihre Wahrhaftigkeit in Zweifel zu zie-
hen, hingt damit zusammen, dass die Zeugin zuvor nie iiber die Vergewaltigung in Buk
Bijela gesprochen hat. Zeugin 50 kann ihr Schweigen in allen Aussagen ins Verhiltnis
zu den Kontexten und Menschen stellen, denen sie das ihr Widerfahrene hitte bezeugen
konnen. Doch das Widerfahrnis in Buk Bijela, wo sie zum ersten Mal vergewaltigt wurde,
bleibt eine Besonderheit, weil es das Initialmoment des Risses ist, der sie von ihr selbst
fiir immer trennt. Dieser Riss aber ist auch und gerade ein kérperlicher, weil sich die Ver-
gewaltigung am Kérper der Zeugin vollzieht. Wenn aber der Kérper der Tatort des Wi-
derfahrenen ist, dann ist er zugleich das Gedichtnis der Zeug_innen.® Denn wenn das
konstitutive Element der Zeug_innenschaft von Extremsituationen darin besteht, dass
ihre Zeug_innen in Personalunion Opfer und Zeugin_Zeuge sind, dann wird im Falle ei-
ner Vergewaltigung nicht nur der Korper aufs Massivste beschidigt, sondern auch das
Gedichtnis daran. Anders formuliert: In Situationen extremer Traumatisierung liegen
die psychologischen Sprechhindernisse auch in der korperlichen Versehrung begriindet.

Der Begriff des Traumas kommt urspriinglich aus dem Griechischen (tpodpa/trau-
ma) und heif’t wortlich iibersetzt »Wunde«. In der Medizin hat sich der Begriff im Sin-
ne einer allgemeinen »Verletzung« etabliert. Psychische Traumata sind sodann Verlet-
zungen der Psyche. Die lebensbedrohlichen und die Psyche tief verwundenden Wider-
fahrnisse fithren bei den von ihnen Betroffenen zu einem Abwehrmechanismus: Diese
versuchen sich vor der Verletzung zu schiitzen. Aufgrund der Wucht gelingt es ihnen
aber nicht vollstindig, es kommt zu einer Dissoziation. Diese unbewusste Abspaltung
der Person ist insofern nicht vollstindig, als zwar das Widerfahrene vom Bewusstsein
abgespalten wird, sich aber umso stirker gleichsam in den Korper — bzw. den Leib als
Unterbewusstsein — einschreibt. Kurzum: Der Korper vergisst nie. Wie grundsitzlich
Traumatisierte — auch trotz Zeug_innenschaft — (fast) nie vergessen konnen und wer-
den.®* Davon, dass der Kérper nie vergisst, berichtet auch Aharon Appelfeld, der im Alter
von acht Jahren in ein Zwangsarbeitslager in Transnistrien verschleppt wurde:**

61 Vgl. LS90.

62  Es gibt auch Ausnahmen, sie sind aber eher selten, etwa das Zeugnis Ana Novacs: Als 14-)Jahrige
nach Auschwitz und von dort aus in weitere KZs deportiert, schreibt sie Tagebuch, was ihr, wie
sie selbst bezeugt, erméglichte, das Widerfahrene letztlich zu vergessen. Das Trauma existierte
gleichsam nur noch in ihrem Tagebuch: »It was the best thing that could have happened to
me: total apathy about my life and death. [..] Stricken by a benign amnesia. [...] | no longer
have any idea about the railroad cars, our trip, or our arrival at Auschwitz. My first memory is
of a pencil stub that | found in the sand. [..] From that moment on, my story was the story
of my journal.« (Novac, The Beautiful, 7.) Vgl. dazu die Analyse bei Welz, The Future, und ihre
grundsitzliche Auseinandersetzung mit dem Wunsch des Vergessens von Traumatisierten.

63 Auch Appelfeld, der 46 Romane verdffentlicht hat, gehort zu denjenigen Weiterlebenden der Sho-
ah, die erst nach einer langen Zeit der Stille begannen, dariiber zu sprechen. In einem dreiteiligen
Vorlesungszyklus 1991 an der Columbia University hat er auf diese Zeit der Stille reflektiert: »For
many years the members of my generation were concerned with the concealment and repres-
sion, or, to use a harsher word, the suppression of memory. It was impossible to live after the

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

»Alles, was damals passierte, hat sich den Zellen meines Kérpers eingepragt. Nicht
meinem Gedichtnis. Die Zellen des Korpers erinnern sich anscheinend besser als das
Gedachtnis, das doch dafiir bestimmt ist. Noch Jahre nach dem Krieg ging ich nichtin
der Mitte eines Gehsteigs oder Wegs, sondern immer dicht an der Mauer, immer im
Schatten, immer eilig, wie einer, der flieht. [..] Manchmal reicht der Ceruch eines Es-
sens, Feuchtigkeit in den Schuhen oder ein plétzliches Gerdusch, um mich mitten in
den Krieg zuriickzuversetzen. [..] Der Krieg sitzt mir in allen Gliedern [..].<*

Der Korper zwingt die Betroffenen aufgrund des Traumas dazu, die Wunde oft nur
physisch wahrnehmen zu konnen. Die Abwesenheit der Sprache, das Schweigen, die
Stummbeit einerseits, die psychosomatischen Folgen wie beispielsweise Angstzustin-
de, iibermiRiger Stress und Nervositit, die sich am Korper der Zeug_innen duflern,
andererseits miissen darum im Kontext von Zeug_innenschaft von Schwersttraumati-
sierten gleichermafien als Zeugnis verstanden werden.® Denn: »Whether one speaks
about a traumatic past or remains silent about it, the >voice« of the wound cries out.«®
Bei Arendt sind es der juridische Kontext und die von ihr postulierte Spannung von
>Wahrheit< und Politik, die dazu fithren, dass korperliche Aspekte der Zeug_innenschaft
nicht in den Blick geraten. Dass sie bei Emcke nur implizit thematisch werden, hingt
an ihrer Konzeption der Zeug_innenschaft als interpersonales Ethos des Erzihlens,
nimlich zwischen den Zeug_innen und ihren Hoérer_innen. Emcke wihlt damit einen
gleichsam therapeutischen Zugriff auf das Zeugnis. Wie die Traumatherapie setzt
Emcke darauf, das, was sich im Trauma von den Betroffenen abspaltet, wiederzugewin-
nen — wenn auch in fragmentarisch narrativen Formen. Dafiir hilt sie indes implizit

Holocaust except by silencing memory. Memory became your enemy. You worked constantly to
blunt it, to divert it, and to numb it as one numbs pain. This battle lasted for years. People
learned how to live without memory the way one learns to live without a limb of one’s body.«
(Appelfeld, Beyond Despair, ix.) Vgl. dazu Welz, A Voice, 417f.

64  Appelfeld, Geschichte, 95f. Vgl. auch a.a.0., 57: »Seit Ende des Zweiten Weltkriegs sind bereits
Uber fiinfzig Jahre vergangen. Vieles habe ich vergessen, vor allem Orte, Daten und die Namen
von Menschen, und dennoch spiire ich diese Zeit mit meinem ganzen Kérper. Immer wenn es reg-
net, wenn es kalt wird oder stiirmt, kehre ich ins Ghetto zuriick, ins Lager oder in die Walder, in
denenich so lange Zeit verbracht habe. Die Erinnerung hat im Kérper anscheinend lange Wurzeln
[..].«An die Erfahrung Traumatisierter, aufgrund dufSerer Reize in der Gegenwart mitder verdring-
ten und/oder unbewussten Vergangenheit konfrontiert zu werden, kniipft das psychoanalytische
Konzept des Wiederholungszwangs an: »lhm liegt die klinische Erfahrung zugrunde, dass Patienten
immerwieder in das gleiche, meist schiadliche Verhaltens- oder Beziehungsmuster hineingezogen
werden, auch wenn sie dies auf bewusster Ebene zu verhindern versuchen. Wir kénnen das so aus-
driicken, dass der gelebte Raum um diese Regionen gewissermafien>positiv gekriimmtcist und sie
eine unbemerkte Attraktion ausiiben.« (Fuchs, Leibgedachtnis, 46.) In entsprechenden Therapien
wird daran positiv angekniipft, weil sich anhand solcher Symptome das Unbewusste gleichsam
entbergen ldsst: »Das Symptom ist insofern weder sinnlos, [...] noch ist sein Sinn jenseits seiner
selbst, im unbewussten Inneren zu suchen. Er liegt vielmehr im zwischenleiblichen Ausdruck, das
heiflt er ergibt sich aus den Bedeutungen des Symptoms im interaktiven Feld, auch wenn sie nicht
offen zutage liegen, sondern verstanden und gedeutet werden miissen.« (A.a.0., 47.)

65 Janoff-Bulmann, Shattered Assumptions, 172, nennt drei Griinde, die fiir den therapeutischen Pro-
zess des Umgangs mit Traumata signifikant sind, und spricht dabei an erster Stelle von »the vic-
tim’s ability to tolerate arousal and distressing emotions«.

66  Welz, A Voice, 424.

14.02.2026, 11:31:02. op

261


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Zeug_innenschaft und Sprache

die individuelle Therapiesituation nicht fiir hinreichend, sondern votiert explizit fiir ein
gesellschaftliches und politisches Umfeld, in dem diese traumatischen Narrative gehort
und - sofern moglich — gedeutet werden. Emcke trifft sich in der Hinsicht mit den
Positionen Giimiigay und Arendts, insofern sich bei allen drei Zeug_innenschaft gerade
im 6ffentlichen Raum zu behaupten hat. Aus dieser Perspektive erklirt sich denn auch,
warum fir alle drei ein komplettes Schweigen gleichsam keine Option ist: Emckes Kritik
am Unsagbarkeitstopos, Giimiigsays Beharren auf dem freien Sprechen und Arendts
Festhalten am Aussprechen der >Wahrheit<im politischen Raum wollen einem allfilligen
Beschweigen entgegenwirken.

5.3. Die politische (Be-)Deutung kommt aus dem Héren:
Fiir das Recht des individuellen Schweigens und gegen die Macht
des kollektiven Beschweigens

Bevor Emcke nach den Griinden des Schweigens fragt, macht sie unmissverstandlich
klar: »Wer sich nach einer solchen Erfahrung nach Stille sehnt, wer sich als Uberleben-
der scheut, die schmerzhaften Erinnerungen wieder hervorzuholen, dem gebiihrt Re-
spekt.« (ZuG 76) Und auch Giimiisay anerkennt, dass das Ausbrechen von den >unbe-
nannt« Benannten aus den Kifigen mit den Kollektivnamen aufgrund der dadurch verur-
sachten »Emporung, Aggression und Gewalt« (SuS 56) dazu fithrt, dass sunbenannt« Be-
nannte verstindlicherweise danach erst recht schweigen. Bei Arendt schlieflich ist der
Sprache des Zeugnisses als Form des Handelns per definitionem eine Unabgeschlossen-
heit und damit schweigende Leerstelle eingeschrieben, insofern es sich wegen der Ver-
strickung in das Bezugsgewebe nie vollstindig erfassen lisst. Kurzum: Fiir die Zeug_in-
nen sind Schweigen und der Wunsch des Vergessens legitime, in einigen Fillen aufgrund
der Gefahren psychologisch gebotene Optionen.®”” Wen Emcke, Giimiisay und Arendt in-
des nicht aus der Verantwortung lassen, sind die Unbetroffenen, die Horer_innen eines
Zeugnisses. Sie diirfen partout nicht schweigen. Denn dass die Sprache der Zeug_innen-
schaft dialogisch ist, setzt voraus, dass die Horer_innen des Zeugnisses antworten.
Nach all den Widerfahrnissen und Erfahrungen autokratischer und genozidaler Ge-
walt auf der ganzen Welt — der Shoah, den lateinamerikanischen Militirdiktaturen, der
Apartheid und den Balkankriegen — sowie den anhaltenden Ungerechtigkeiten und den
Langzeitfolgen von Verbrechen gegen die Menschlichkeit konnte mensch denken, dass
es heute eigentlich unstrittig ist, den stetigen Austausch zwischen Betroffenen und Un-
betroffenen zu suchen. Es scheint eine gesamtgesellschaftliche Uberzeugung zu sein,
dass sich traumatisierende Gewalt nur iiberwinden lisst, wenn sie bezeugt und wenn
gemeinsam nach Losungen fiir die Zukunft gesucht wird. Diese Annahme stellt Aleida
Assmann in ihrem Essay Dialogic Memory kritisch infrage: »What has made us so opti-
mistic? What is our hope grounded on, or are we driven by an illusion?«*® Die kritischen
Riickfragen sind nicht unberechtigt. Christian Meier etwa argumentiert in seinem Buch

67  Furdie unterschiedlichen Formen des Schweigens von Weiterlebenden der Shoah vgl. auch a.a.0.,
418-424.
68  Assmann, Dialogic Memory, 199.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns dafiir, dass nicht das Erinnern,
sondern das Vergessen transformative Kraft habe, die schreckliche Vergangenheit zu be-
wiltigen und hoffnungsvoll eine neue Zukunft zu gestalten.®” Und auch Winston Chur-
chill forderte in einer Rede 1946 in Ziirich ein Ende des »process of reckoning«:

»We must all turn our backs upon the horrors of the past. We must look to the fu-
ture. We cannot afford to drag forward across the years that are to come the hatreds
and revenges that have sprung from the injuries of the past. If Europe is to be saved
from infinite misery, and indeed from final doom, there must be an act of faith in the
European family and an act of oblivion against all the crimes and follies of the past.«’®

Assmann weist nach, wie seit Jahrhunderten eine Politik des Vergessens als Strategie
zur Eindimmung widerspriichlicher Zeugnisse dient und beispielsweise die Offentlich-
keit im Nachkriegsdeutschland von einem »pact of silence«’ geprigt war.” Diese Hal-
tung stehe im Widerspruch zum therapeutischen Anliegen, die Vergangenheit in der
Weise zu bewiltigen, dass die bleibenden Auswirkungen gewalttitiger und traumati-
sierender Widerfahrnisse ins Selbstbewusstsein integriert werden. Vom monologischen
Zeugnis, dem Selbstbewusstsein, zu einer dialogischen Erinnerungspolitik, dem kollek-
tiven Bewusstsein, gelangen Gesellschaften darum gemif Assmann nur, wenn sie die

69  Meier, Das Gebot, 97, ist sich der Brisanz seiner These durchaus bewusst und anerkennt, dass sie
von Fall zu Fall gepriift werden muss: »Esistund bleibt [...] eine hochste schwierige Frage der Guter-
abwagung, wie man nach Kriegen, Biirgerkriegen, Revolutionen und Umstiirzen mit der schlim-
men Vergangenheit (oder den schlimmen Teilen der Vergangenheit) umgehen soll. Es gibt keinen
abstrakten Mafistab dafur. Jeder Fall ist anders. Daher ist es keineswegs ausgemacht, dafs sich seit
der unabweisbaren deutschen Erinnerung an Auschwitz alles anders verhalt als friither. Die uralte
Erfahrung, wonach man nach solchen Ereignissen besser vergifst und verdrangt als tatige Erinne-
rung walten zu lassen, ist noch keineswegs Giberholt. Und es ist keineswegs ausgemacht, da tatige
Erinnerung Wiederholung ausschlieRt.« Meiers letzter Satz ist ein Antidot zum in diesem Kontext
(zu) oft zitierten und George Santayana zugeschriebenen Satz »Diejenigen, die die Vergangen-
heit vergessen, sind dazu verdammt, sie zu wiederholen«. Im Kontext der Zeug_innenschaft ist
Meiers Position auch insofern problematisch, als sie das Phanomen transgenerationaler Traumata
missachtet: Werden Traumata, sofern moglich und gewollt, nicht bearbeitet, kénnen sie von einer
Ceneration auf die nachfolgende Generation iibertragen werden. Eine instruktive Einfiihrung zur
sog. Transgenerational Transmission of Trauma (TTT) bietet Moré, Die unbewusste Weitergabe. Vgl.
dazu auch Welz, A Voice, 418f,; Fridman et al., Coping, sowie Kellermann, Holocaust, welche die
TTT im Kontext der Zeug_innenschaft von der Shoah bedenken.

70 Churchill, A Speech, 200.

71 Assmann, Dialogic Memory, 200 u.a. Der Begriff geht auf Liibbe, Der Nationalsozialismus, 594,
zurick, der von einem »kommunikativen Beschweigen« spricht. Er hilt dieses indes fiir den not-
wendigen Modus der Vergangenheitsbewaltigung im Nachkriegsdeutschland. Nur durch das Be-
schweigen sei eine Distanzierung gegeniiber der Tater_innengesellschaft und ein Trauerprozess
gegenlber den Opfern moglich gewesen. Vgl. dazu Assmann/Frevert, Geschichtsvergessenheit,
76—78.

72 Das Schweigen des Nachkriegsdeutschlands hingt gerade auch mit seiner bzw. der Zuschreibung
seiner Kollektivschuld zusammen, also der Vorstellung, wonach alle Deutschen an den Verbrechen
des Nationalsozialismus mitschuldig sind. Eine Einfithrung in die Vielschichtigkeit des Begriffs,
seiner Legitimation und Problematik bietet Stroh, Art. Kollektivschuldthese. Assmann, Ein deut-
sches Trauma, bedenkt den Begriff und die Vorstellung kritisch. Ihrer Wahrnehmung nach liegt
das Schweigen nicht in einem Trauma der Schuld, sondern der Scham begriindet.

14.02.2026, 11:31:02. op

263


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Zeug_innenschaft und Sprache

Zeugnisse der Opfer anerkennen sowie »two or more perspectives on a common legacy
of traumatic violence«” integrieren. Im Anschluss an das vielfiltige Zeugnis Semprins
zeigt Assmann auf, dass nur eine geteilte Vergangenheit eine gemeinsame Zukunft ermog-
licht.” Warum funktioniert das aber nicht immer? Oft deshalb, weil sich Zeug_innen
von Ungerechtigkeiten mit einer »doppelten Mauer des Schweigens«” konfrontiert se-
hen: Wenn Menschen es schaffen, ihr Schweigen zu brechen, stof3en sie auf eine zweite
Mauer des Schweigens. Die sie umgebende Gesellschaft, die eigentlichen Adressat_in-
nen ihrer Zeugnisse, schiitzen sich durch eine eigene Mauer des Schweigens. Diese Art
des Schweigens versteht Assmann als ein Beschweigen der nur vordergriindig Unbetrof-
fenen.”

Gesellschaftliches Beschweigen zeigt sich allerdings nicht nur, worauf Assmann
und Emcke fokussieren, im Gefolge traumatischer Widerfahrnisse. Wie die Reflexionen
Giimiigays zeigen, sehen sich Minderheiten einer sich diversifizierenden Gesellschaft bis
heute oft vor diese Herausforderung gestellt. Im Giimiigay’schen Museum der Sprache
wird die doppelte Mauer des Schweigens nicht durch Traumata, sondern durch Diskri-
minierungen, Stereotype und sprachlichen Machtmissbrauch errichtet. Die erste Mauer
des Schweigens entsteht durch die Trennung zwischen Betroffenen und Unbetroffenen,
zwischen Zeug_innen und Hoérer_innen. Zum einen, weil Erstere keine Sprache fiir das
haben, was sie erleben und erfahren - sie kénnen nicht anders, als dariiber zu schweigen
- und zum anderen, weil Letztere davon gar nicht erst Kenntnis nehmen, zumal sie das
Erlebnis und die Erfahrung nicht teilen. Schon allein die Fihigkeit, eine Erfahrung
oder ein Erlebnis zu bezeugen, wird verunméglicht durch die Grenzen der Sprache.
Diese Grenze errichtet eine erste Mauer des Schweigens. Diese erkennen bei Giimiigay
auerdem die Zeug_innen oft selbst nicht, weil sich das Schweigen auch darin zeigt,
dass fiir die Betroffenen ein Widerfahrnis nicht wahrnehmbar sein kann, weil es in der
Sprache nicht existiert. Die erste Mauer des Schweigens fithrt in Giimiigays Verstindnis
zu hermeneutischen Ungerechtigkeiten: Weil gesellschaftliche Ungerechtigkeiten nicht
beim Namen genannt werden konnen, lassen sie die von ihnen Betroffenen nicht nur
sprach-, sondern ebenso machtlos zuriick. Denn nur wer spricht, hat Macht.

Im 6ffentlichen Raum aber spricht vor allem die Dominanzgesellschaft, es sprechen
die sogenannten benannt>Unbenannten<bzw. die Unbetroffenen. Sie sind fiir die Errich-
tung der zweiten Mauer des Schweigens verantwortlich, die bei genauerem Hinsehen
in der Tat einem Beschweigen gleichkommt. Im 6ffentlichen Raum gibt es Menschen,
die nicht selbst-verstindlich sind. Weil die benannt >Unbenannten« diese nicht selbst-
verstindlichen Menschen verstehen wollen, benennen sie sie und machen sie damit zu
sunbenannt« Benannten. Im Benennen der Betroffenen durch die Unbetroffenen errich-
ten Letztere insofern eine Mauer des Schweigens, als sie an den >unbenannt< Benannten
nur verstehen wollen, was diese von ihnen selbst unterscheidet. Sie wollen sie »nicht als

73 Assmann, Dialogic Memory, 208.

74 Vgl a.a.0, 209.

75  Bar-On, Wie lassen sich, 10. Vgl. ausfiihrlicher ders., Die Last, sowie die Beitrage in ders./Brendler/
Hare (Hg.), Da ist etwas. Auch Bar-On entwickelt den Begriff im Kontext Nachkriegsdeutschlands,
gleichwohl scheint er mir auf andere Zeug_innenschafts-Situationen anwendbar.

76  Vgl. ausfiihrlicher LS 98—103.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

Einzelne, sondern im Kollektiv« (SuS 54) verstehen. »[S]orgfiltig kategorisiert in Glaski-
figen, beschriftet mit ihrem Kollektivnamen« (SuS 54) finden sich -unbenannt« Benannte
hinter der zweiten Mauer des Schweigens wieder. Denn was sie von nun an sagen, dient
nahezu einzig dazu, die Kollektivnamen zu bestitigen. Was davon abweicht — und die
unterschiedlichen, auch widerspriichlichen Individuen des Kollektivs sicht- und hérbar
machen witrde —, beschweigen die benannt sUnbenannteng; es verschafft sich gleichsam
keinen Weg iiber die Mauer. Die Betroffenen reden gegen eine Mauer.

Das Beschweigen der Unbetroffenen, so lisst sich im Anschluss an Giimiigay sagen,
zeigt sich in zweifacher Hinsicht: zum einen in einem Sprechen iiber statt mit den Be-
troffenen. Wo ein Zeugnis Menschen zu Recht und Gerechtigkeit verhelfen konnte, wird
von den Horenden des Zeugnisses nur das wahrgenommen, was ihre Vorurteile oder an-
gebliche Toleranz den Betroffenen gegeniiber bestitigt. Was Betroffenen aufgrund die-
ser Benennung widerfihrt, nimlich dass die Benennung sie zu Objekten statt Subjekten
macht, wird verschwiegen. Indem die Unbetroffenen das benennen, was die Betroffenen
von ihnen unterscheidet, meinen sie deren Andersartigkeit geniigend Rechnung getra-
gen und ihr Schweigen gebrochen zu haben.

Damit aber beschweigen sie die Konsequenzen, die sich daraus ergeben: den Hass,
die Diskriminierung, die Gewalt.”” Die zweite Mauer des Schweigens ist die Mauer der
Macht, die Maurer des falschen Wissens.

Das Beschweigen zeigt sich darum zum anderen im Absolutheitsglauben der Unbe-
troffenen. Die zweite Mauer des Schweigens besteht auch im Glauben, »einen anderen
Menschen in seiner ganzen Komplexitit abschliefiend verstehen zu kénnen. Oder gar ei-
ne ganze konstruierte Kategorie von Menschen abschlief3end verstanden zu haben« (SuS
134). Der Absolutheitsglaube der Unbetroffenen macht Kategorien zu Kifigen, zemen-
tiert gleichsam die zweite Mauer des Schweigens. Nun ldsst sich dieser Absolutheits-
glaube in der Uberzeugung Giimiisays durch ein Horen der Unbetroffenen einerseits und
ein freies Sprechen der Betroffenen andererseits itberwinden, nimlich indem Betroffe-
ne und Unbetroffene gemeinsam sprechen. Ob die erste Mauer des Schweigens gebro-
chenwird, liegt auch bei Giimiigay in der Verantwortung der Betroffenen, wenngleich sie
iiberzeugend nachzuweisen vermag, dass diese aufgrund der Grenzen der Sprache zu-
weilen tiberhaupt nicht in der Lage dazu sind. Die Grenzen der Sprache stehen folglich
in Analogie zu psychologischen Sprechhindernissen — die zwei Mauern lassen sich dar-
um nicht eigentlich voneinander trennen. Was jedoch die zweite Mauer des Schweigens
betrifft, ist Giimiigays Votum unmissverstindlich: Diese lisst sich — wie bei Assmann —
nur im Dialog tiberwinden. Die (Wieder-)Herstellung von Gleichberechtigung und da-
mit Gerechtigkeit bedingt ein Reden, »bei dem wir die Perspektiven der Menschen, mit
denen und iber die wir sprechen, einbeziehen, so dass diese wihrend des Sprechens
selbstbestimmt bleiben« (SuS 145). Wie gezeigt, votiert fiir eine solche dialogische Spra-
che auch Emcke. Und auch Arendts Plidoyer fir das Aussprechen von Tatsachenwahr-
heiten ist ein Zertriimmern der zweiten Mauer des Schweigens. Jedoch schliefdt Arendt
die Zeug_innen selbst vom Diskurs der Interpretation ihrer Zeugnisse aus. Bei ihr bleibt

77  Dasistder Grund, warum Hass immer ein Subjekt, nicht ein Objekt angeht. Redeweisen, wonach
mensch »etwas« hassen kann, sind denn als uneigentliche Redeweisen anzusehen (vgl. Kolnai,
Ekel, 101).

14.02.2026, 11:31:02. op

265


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Zeug_innenschaft und Sprache

es dabei, dass Zeugnisse verstindlich sein miissen, um politische Wirksamkeit zu ha-
ben. Emcke hingegen hilt noch das unverstindliche Zeugnis, das sich in einer unferti-
gen, beweglichen und zeitoffenen Sprache artikuliert, fir eine Gesellschaft konstitutiv,
die gerecht sein will. Weil sich gesellschaftliche Gerechtigkeit nicht ohne das Zeugnis
der von ihren Ungerechtigkeiten Betroffenen verwirklichen ldsst, zeigt sich fiir Emcke
das Widerfahren von Recht auch darin, dass Zeugnisse gehort werden, die unverstindlich
sind.

Hinter Emckes Festhalten am unverstindlichen Zeugnis als einem ebenso authen-
tischen und fiir die Konstitution einer gerechten Gesellschaft entscheidenden Zeugnis
zeigt sich sodann ihr spezifisches Verstindnis einer sekundiren Zeug_innenschaft. In
der Zeug_innenschaft von Traumatisierten kommt den Horer_innen des Zeugnisses ei-
ne gleichsam unersetzbare Rolle zu. Die Wucht des Widerfahrnisses, die Zeug_innen
verstummen lisst, wird oft erst dort gebrochen, wo ein aktives, empathisches Zuhoren
stattfindet.”® Die Hérer_innen sind darum sekundire Zeug_innen. Vertreter_innen die-
ser Art der sekundiren Zeug_innenschaft neigen dazu, zu postulieren, dass das Zeugnis
erst »im Zuhdren und Gehértwerden [entsteht]«”. Stevan Weine, der sich mit Zeugnis-
sen von Traumata politischer Gewalt — namentlich Folter-, Shoah- und Kriegs-Zeugnis-
sen — auseinandergesetzt hat, definiert sekundire Zeug_innenschaft darum wie folgt:
Das Zeugnis »must be co-created by a survivor and an authoritative listener«*°. Und: Die
Hérer_innen wissen »more than the survivor«®. Zwar hitten die Zeug_innen die Erin-
nerungen, doch diese seien fragmentarisch, »until the listener [is, MK] [...] able to make
a unity of them«®*,

Obwohl die Empirie auf der Seite von Weines Position ist — die Erfahrung zeigt, dass
Traumatisierte der Anderen bediirfen, um zeugen zu kénnen —, so ist diese Position nicht
unproblematisch: Sie fithrt dazu, Traumatisierte »als mehr oder weniger gehandicapte,
eingeschrinkte Zeugen, deren Leerstellen durch die Teilnahme der Zuhérenden aufzu-
fiilllen<® sind, zu verstehen.®* Auch Emcke deutet die »neuen Schuhe« und den »frisch
gebrithten Kaffee« und macht so das Zeugnis Adems und Joes verstehbar. Das bedeutet:
Auch Emcke hilt daran fest, dass Zeug_innenschaft nicht ohne ein Gegeniiber funktio-
niert. Doch indem sie die Sprache der Zeug_innenschaft als unfertig, beweglich und zeit-
offen bestimmt, beharrt sie darauf, dass noch das unverstindliche Zeugnis seinen Wert
und auch seine Funktion hat. Das Zeugnis ist wertvoll, indem es gehdrt wird und so von
einem Gegenilber — noch ungedeutet — anerkannt wird. Zu hiren, darauf kann ein Kol-
lektiv darum unter keinen Umstinden verzichten. Allerdings nicht nur fiir die Zeug_in-
nen, sondern auch fiir ein kollektives Wir, weil aus dem Hoéren die Deutung resultieren

78  Vgl. Bernard-Donals, Beyond, 214.

79  Laub, Zeugnis ablegen, 68.

80 Weine, Testimony, 33.

81 A.a.0, 34.

82  Ebd.

83  Kramer, Svjedok, 154.

84  Vgl. auch Schneider, Trauma, 164, der eine solche Vorstellung fiir eine »seltsame Unio mystica des
Erzdhlers und des Zuhérers« hilt.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Geblieben ist (nicht nur) die Sprache: Zeug_innenschaft der trostlich-trotzigen Diskontinuitat

kann, die das Zeugnis dann zum politischen Akt machen kann.® Denn ein Zeugnis wird
dort zum politischen Akt, wo es dementsprechend gedeutet wird. Aber: Es ist auch be-
reits dort ein Zeugnis und wertvoll, wo es nicht gedeutet, sondern »nur« gehort wird. Bei
Emcke gibt es zwischen dem Zeugnis als solchem und der Deutung des Zeugnisses fiirein
Kollektiv,® die es zum politischen Akt macht, keinen qualitativen Unterschied. Dieser
ist gleichsam nur quantitativer bzw. topologischer Art: Bezeugen und Horen hat Konse-
quenzen fiir das Individuum und seinen Lebensraum. Bezeugen, Horen und Deuten hat
Konsequenzen fir das kollektive Wir, d.h. fiir den politischen Raum. Bei Arendt hinge-
gen ist ein Zeugnis erst dort ein Zeugnis, wo es gedeutet wird. Freilich bleibt auch diese
Deutung bei Arendt streng genommen mangelhaft, weil niemand der Interpret_innen
jemals das ganze Gewebe tiberblickt — in dieser Hinsicht fillt sich Arendt letztlich selbst
ins Wort. Der Unterschied zwischen Zeug_innen und Interpret_innen ist denn auch bei
ihr eher ein quantitativer denn ein qualitativer, jedoch nur im Nachhinein und damit
unter Ausschluss der Zeug_innen selbst.

Emckes Zeug_innenschafts-Verstindnis hilt der Diskontinuitit der polyphonen
Zeugnisse von Widerfahrnissen extremen Unrechts und Gewalt stand und erkennt in
ihnen den Trost fiir die Betroffenen und die den Wirklichkeiten entgegenliufige Hoffnung fiir eine
gerechtere Gesellschaft. Denn: Das Vertrauen der Zeug_innen, das im zu bezeugenden Wi-
derfahrnis zerbricht, ist »ein gemeinsames Problem einer moralischen Gemeinschaft«
(ZuG 99). Damit das Wissen der Zeug_innen Wert erhilt, es nicht nur individuell, son-
dern kollektivvon Bedeutung ist, bedarf es darum allem voran des Vertrauens seitens der
Horer_innen. Die zweite Mauer des Schweigens wird folglich durch den Vertrauensvor-
schuss der Horer_innen eines Zeugnisses briichig, in der Deutung und ihren politischen
Folgen wird die Mauer zerstort. Diese Primisse des Vertrauens fur Zeug_innenschaft
im 6ffentlichen Raum verbindet die Konzeptionen Emckes, Giimiigsays und Arendts
miteinander. Die Frage bleibt indes, wie und wo sich jene verwirklichen lasst.

Als Andrew Beckett in Philadelphia das erste Mal an Joe Miller herantritt mit der Bitte, ihn
vor Gericht zuvertreten, lehnt Miller ab. Wie sich in einem anschliefRenden Gesprach mit
seiner Frau herausstellt, will er nichts mit Schwulen zu tun haben, er steht gleichsam
offen zu seiner Homophobie. Als Miller einige Wochen spiter Zeuge davon wird, wie
Beckett im 6ffentlichen Raum aufgrund der sichtbaren Erkrankung an AIDS geichtet
wird, entschlief3t sich Miller, ihn doch zu vertreten. Er tut es, wie er expressis verbis sagt,
derjuristischen Herausforderung wegen, weil es bisher nur einen einzigen Prizedenzfall
in dieser Sache gibt. In den anfinglichen Gerichtssitzungen und den Gesprichen unter
Freund_innen kénnen die Zuschauer_innen von Philadelphia beobachten, wie Millers in-
ternalisierte Homophobie noch immer sein Denken bestimmt. Erst mit der Zeit fillt die-
ses Denken allmihlich von ihm ab, wobei sich der entscheidende Umschwung in einem

85  Die Moglichkeitsformistabsichtlich gewahlt, um wenigstensanzudeuten, dass es den Zeug_innen
liberlassen bleiben muss, ob sie ihr Zeugnis 6ffentlich machen wollen.

86 Insofern Menschen alle Gerdusche »als etwas«horen, ist ein»reines« Horen ohne Deutung jenseits
des hermeneutischen Zirkels eigentlich nicht denkbar. Die Betonung liegt darum ganz auf dem
Aspekt der Deutung fiir ein Kollektiv.

14.02.2026, 11:31:02. op

267


https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Zeug_innenschaft und Sprache

Gesprich zwischen ihm und Beckett vollzieht, in dem es gerade nicht um den gericht-
lichen Fall und Becketts Diskriminierung als Schwuler geht: Beckett erzihlt Miller von
seiner Faszination fiir die Oper. Leidenschaftlich und letztlich zu Trinen gerithrt erklirt
Beckett seinem Anwalt eine Szene aus Andrea Cheniers La mamma morta. In diesem Ge-
sprach, in dem Becket frei, mit Pathos und mit mehr als zehn Sitzen spricht, erkennt der
benannt >unbenannte« Miller®” im >unbenannt< benannten Beckett einen Menschen wie
sich selbst. Als Miller am nichsten Tag vor Gericht erscheint, kimpft er nicht mehr fir
einen >unbenannt« Benannten, sondern erkennt, dass es in diesem Prozess gerade nicht
um ein Sonderrecht, sondern die Anerkennung gleicher Rechte fiir alle geht. Denn in ei-
ner anderen Gerichtsszene bedringt Miller schlieflich einen Zeugen verbal, weil er die
Ungleichbehandlung von Hetero- und Homosexuellen noch vor Gericht nicht mehr aus-
hilt. Miller wird vom Richter mit den Worten in die Schranken gewiesen: »Please have a
seat, Mr. Miller. [...] In this courtroom, Mr. Miller, justice is blind to matters of race, creed,
color, religion and sexual orientation.« Miller sitzt ab, riickt ganz nahe an Beckett heran
und erwidert dann: »With all due respect, your Honor, we don't live in this courtroom,
though, do we?«

Wo aber, so lisst sich im Anschluss daran fragen, konnen Menschen dann leben, oh-
ne aufgrund von Benennungen gehasst, ausgestofien und diskriminiert zu werden? An
welchen Orten trigt Zeug_innenschaft dazu bei, dass Menschen nicht linger Opfer des
Leid(en)s, des Hasses, des Unrechts und der Diskriminierung — der Gewalt, des Krieges
und des Terrors werden? Wo Gerechtigkeit konstituiert, wiederhergestellt und bewahrt
wird? Und: Wie lisst sich das von Emcke, Giimiigsay und Arendt geforderte Vertrauen im
Offentlichen Raum denken, setzt Vertrauen doch in der Regel eine vertraute, d.h. person-
lich gestiftete und gewollte Beziehung voraus? Wie wird an diesen Orten, wenn es sie
denn gibt, kollektiv iiber die Folgen von Zeugnissen gestritten, ihr bezeugtes Wissen, ihr
Erkenntnisgewinn ausgehandelt, sodass eine Gesellschaft sich darauf in Zukunft bezie-
hen kann und will? Und schliefilich: Wie bewahrt (sich) dieser Aushandlungsprozess die
Multiperspektivitit und Polyphonie der Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse?

87 Interessanterweise wird Joe Miller von Denzel Washington gespielt. Miller ist folglich als Schwar-
zerin anderen Kontexten selbst ein>unbenannt«Benannter. Ausserdem liegt die Vermutung nahe,
dass Jonathan Demme bewusst mit Stereotypen spielt und zeigt, wie sie von benannt>Unbenann-
ten« fiir eigene Zwecke in den Dienst genommen werden: First Chair der Verteidigung hat eine
Frau, der ein Schwarzer Mann an die Seite gestellt wird. Sie beide vertreten fiinf alte, weife, cis,
heterosexuelle Manner.

14.02.2026, 11:31:02. op



https://doi.org/10.14361/9783839468333-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

