
V.	 Schlussbetrachtungen:  
	 Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ 	
 bei Oswald de Andrade und den  
	 tropicalistas

Die Übertragungsprozesse des Eigenen und des Frem-

den […] können vor allem dann zum Reflexionsmodus und 

methodologischen Fokus werden, wenn […] die Theorie in 

einen anderen (bisher als peripher angesehenen) Raum 

verlagert wird.1 

Vittoria Borsò und Björn Goldammer

Das Manifesto Antropófago wie auch die Werke tropikalistischer Künstler kenn-
zeichnen sich durch Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹, die »Übertra-
gungsprozesse des Eigenen und des Fremden« im Kontext der (neo-)kolonialen 
Konstellation Brasiliens zu einem »Reflexionsmodus« erheben und dabei sowohl 
(neo-)kolonialistische als auch nationalistische Diskurse und Repräsentationsfor-
men bis hin zu ihren epistemischen Grundlagen unterminieren. Somit ist vor al-
lem das Manifesto Antropófago, an das tropikalistische Künstler anknüpfen, nicht 
nur als ›ästhetischer‹, sondern auch als ›theoretischer‹ Beitrag zum postkolonia-
len Diskurs zu werten. Die vorliegende Arbeit vollzieht eine doppelte Verlagerung 
der Theorie »in einen anderen (bisher als peripher angesehenen) Raum«: Zum 
einen in der Verschiebung von herkömmlichen Theoriemodellen zur ästhetischen 
Produktion als Reflexionsmodus (wie von Vittoria Borsò und Björn Goldammer skiz-
ziert), zum anderen in der Lokalisierung solcher ästhetisch-theoretischer Gebilde 
in einem peripheren Kulturraum, der selbst in den ›postcolonial studies‹ aufgrund 
von Kanonisierungsmechanismen anglozentrischer Prägung marginalisiert ist, 

1 | BORSÒ, Vittoria/GOLDAMMER, Björn: »Einleitung«. In: dies. (Hg.): Moderne(n) der 

Jahrhundertwenden. Spuren der Moderne(n) in Kunst, Literatur und Philosophie auf dem 

Weg ins 21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos 2000, S. 11-22, hier S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹230

trotz des erklärten Ziels einer Dezentrierung hegemonialer Wissensproduktio-
nen. Befindet sich die lateinamerikanische Theorieproduktion noch weitgehend 
»im Stadium des subalternen Wissens«2 – was für das portugiesischsprachige 
Brasilien in besonderem Maße gilt –, so werden in dieser Arbeit mit der ›kultu-
rellen Kannibalisierung‹ theoretische Reflexionen brasilianischer Provenienz (im 
Dialog mit Theorien und Positionen aus anderen Kultur- und Sprachräumen) für 
den postkolonialen Diskurs geltend gemacht. 

Um das Manifesto Antropófago und den Tropicalismo im postkolonialen Dis-
kurs verorten und deren Relevanz für denselben verdeutlichen zu können, wur-
den zunächst postkoloniale Entwicklungslinien aufgezeigt, wie sie sich – mit 
ihren Verschränkungen und Brüchen – in Bezug auf die (neo-)koloniale Konstel-
lation Brasiliens abzeichnen, in der sich kulturspezifische Formen postkolonialer 
Theorie und Kulturpraxis avant la lettre herausgebildet haben. Dass es sich hierbei 
nicht um unilaterale Entwicklungen handelt, bildet sich auch in der Kapitelfolge 
ab, die achronologisch aufgebaut ist, um durch Vor- und Rückgriffe multitempo-
rale, Künste und Kulturen übergreifende Zusammenhänge transparent zu ma-
chen. Ausgehend von einer kritischen Revision der ›postcolonial studies‹ wurde 
die Entstehung der Postkolonialismus-Forschung aus dem anti-kolonialistischen 
Diskurs nachgezeichnet und in diesem Kontext die Bedeutung des anti-kolonia-
listischen Kinos herausgearbeitet, das maßgeblich von Regisseuren des Cinema 
Novo geprägt wurde, die später als Pioniere des postkolonialen Films hervortraten 
und hierbei – als Teil der tropikalistischen Bewegung – konzeptuell auf das Mani-
festo Antropófago zurückgriffen. Oswald de Andrades Manifest wurde eingehend 
kontextualisiert, in seinen Tiefendimensionen erschlossen und unter besonde-
rer Berücksichtigung sowohl der formal-ästhetischen Ausgestaltung als auch 
der vielfältigen intermedialen und intertextuellen Bezüge gleichermaßen als 
postkoloniale Theorie und Kulturpraxis herausgestellt. Vor diesem Hintergrund 
konnten die Anknüpfungspunkte, aber auch die Spezifika der tropikalistischen 
Kunstströmung dargelegt und anhand von Schlüsselwerken charakterisiert wer-
den. Schließlich wurden drei paradigmatische Filme des Tropicalismo im Detail 
untersucht und die jeweiligen Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ heraus-
gearbeitet. 

Bei der kritischen Reflexion (post-)kolonialer Entwicklungslinien wurden 
zunächst die ›postcolonial studies‹ von den Rändern des transdisziplinären For-
schungsfeldes aus untersucht und hierbei ein Nord-Süd-Gefälle festgestellt, das 

2 | ›Subaltern‹ ist ein Großteil der lateinamerikanischen Theorieproduktion da diese, 

von wenigen Ausnahmen abgesehen, keinen Zugang zum »›universalen‹ okzidentalen 

Wissensdiskurs[es] und seine[n] Institutionen« hat. KLENGEL, Susanne: »Vom transatlan-

tischen Reich der Kulturwissenschaft. Konjunkturen und ›keywords‹ in der internationalen 

Lateinamerikaforschung«. In: Andreas Gipper/Susanne Klengel (Hg.): Kultur, Übersetzung, 

Lebenswelten. Beiträge zu aktuellen Paradigmen der Kulturwissenschaften. Würzburg: 

Könighausen & Neumann 2008, S. 121-137, hier S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 231

sich in der Marginalisierung postkolonialer Theoriebildung aus Kulturräumen 
jenseits des anglophonen Sprachgebiets äußert. Neben solchen Ausschlussme-
chanismen wurden in der Postkolonialismus-Forschung Tendenzen zur ahistori-
schen und universalisierenden Betrachtungsweise herausgestellt. Demgegenüber 
zielt die vorliegende Arbeit darauf ab, postkoloniale Theorie- und Kulturproduk-
tionen aus Brasilien, die in spezifischen (neo-)kolonialen Konstellationen entstan-
den sind und diese reflektieren, sowohl historisch als auch politisch und kultu-
rell zu verankern sowie entsprechende Traditionslinien und Diskursformationen 
nachzuzeichnen. Im Kontext der Geschichte des Forschungsfeldes wurde die 
Entwicklung des postkolonialen Diskurses aus dem anti-kolonialistischen Dis-
kurs skizziert und anhand unterschiedlicher Auffassungen von ›dritten Räumen‹ 
exemplarisch dargestellt. Wie gezeigt werden konnte, manifestiert sich in der 
diskursiven Verschiebung von der ›Dritten Welt‹ zum ›Third Space‹ ein Paradig-
menwechsel vom anti-kolonialistischen zum postkolonialen Diskurs. Anhand des 
›Third Space‹, den Homi K. Bhabha mit der Konzept-Metapher ›Hybridität‹ kop-
pelt, wurde eine zentrale Position des postkolonialen Diskurses dargelegt und auf-
grund ihrer universalistischen, ahistorischen Ausrichtung kritisiert (um dann im 
folgenden Kapitel mit der ›kulturellen Kannibalisierung‹ eine kulturspezifische 
Form der Appropriation herauszuarbeiten). Anhand von Frantz Fanons Schriften, 
insbesondere Les damnés de la terre, wurde der aktivistische Dritte-Welt-Diskurs 
beispielhaft dargestellt und im Folgenden eine Verbindungslinie zum anti-kolo-
nialistischen Kino herausgearbeitet, das aus der brasilianischen Kinematographie 
mit hervorgegangen ist und sich im Cinema Novo zur wohl einflussreichsten 
Filmbewegung entwickelte (die in der tropikalistischen Phase der späten 1960er 
Jahre eine postkoloniale Wende vollzog). Wie aufgezeigt werden konnte, knüpf-
te Glauber Rocha an Überlegungen aus Les damnés de la terre an und legte mit 
Uma Estética da Fome das anti-kolonialistische Credo des Cinema Novo vor, das 
zu einem maßgeblichen Text über den Themenkomplex Kino und Kolonialismus 
avancierte, auf den sich wiederum – ebenso wie auf die Cinema-Novo-Filme mit 
ihrer »Ästhetik des Hungers« – andere anti-kolonialistische Filmemacher bezo-
gen, wie die Argentinier Fernando E. Solanas und Octavio Getino mit dem Tercer 
Cine oder der Kubaner Julio García Espinosa mit dem Cine Imperfecto. Berück-
sichtigung bei der Darstellung und Kontextualisierung des Cinema Novo fand vor 
allem die ›cultura popular‹ im Brasilien der 1960er Jahre mit ihren eindeutigen 
Botschaften in klarer Formensprache sowie die anti-kolonialistische Filmdebatte 
– von Nelson Pereira dos Santos’ Forderung nach »nationalen Inhalten«3 über 
Paulo Emílio Salles Gomes’ Kritik an der »kolonialen Situation«4 im brasiliani-
schen Kino bis hin zu Glauber Rochas »Ästhetik des Hungers«5. Die Militanz des 

3 | SANTOS, Nelson Pereira dos: O problema do conteúdo no cinema brasileiro (unpag-

inier tes Manuskript). 

4 | GOMES, Paulo Emílio Salles: »Uma situação colonial?«, S. 291.

5 | ROCHA, Glauber: »Uma Estética da Fome«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹232

anti-kolonialistischen Kinos wurde exemplarisch dargelegt anhand des – an die 
Revolutionsteleologie des frühen Rocha anknüpfenden – Tercer Cine von Solanas 
und Getino, die den filmischen Aufführungsort in einen Aktionsort verwandel-
ten, um das Publikum für den anti-kolonialistischen Kampf zu mobilisieren. Ty-
pisch für das anti-kolonialistische Kino, ist das Tercer Cine gekennzeichnet durch 
eine paternalistische Haltung gegenüber dem Publikum und einen ausgeprägten 
Linksnationalismus mit dichotomen Identitäts- und Alteritätszuweisungen, die 
klare Fronten ziehen und starke Feindbilder erzeugen. 

Wie gezeigt werden konnte, vollzog sich mit der tropikalistischen Kunstströ-
mung in Brasilien ab 1967 eine postkoloniale Wende, bei der wiederum das Kino 
eine zentrale Rolle einnahm. Der Wendepunkt in der brasilianischen Kunst der 
1960er Jahre manifestiert sich exemplarisch im Œuvre von Glauber Rocha, der 
1964 in deus e o diabo na terra do sol die Befreiung des brasilianischen ›Vol-
kes‹ von seinen Unterdrückern in einer »Ästhetik des Hungers« dargestellt und 
damit die Revolutionshoffnungen jener Zeit beispielhaft zum Ausdruck gebracht 
hat. Mit seinem folgenden Langfilm terra em transe schuf Rocha – neben dem 
Environment Tropicália von Hélio Oiticica – ein Gründungswerk des Tropicalis-
mo, das sowohl (neo-)kolonialen als auch nationalistischen Diskursen und Re-
präsentationsformen gezielt kulturelle sowie ästhetische Differenzen einschreibt 
und damit auch die Darstellungsweise der linksnationalen anti-kolonialistischen 
Kunst mit ihrer manichäischen und paternalistischen Ausrichtung überwindet. 
In der tropikalistischen Kunst wurden die elementaren Rückbezüge auf Oswald 
de Andrades Konzept der antropofagia herausgestellt, um dann in einem weiteren 
Schritt das Manifesto Antropófago – unter Berücksichtigung historischer, politi-
scher und kultureller Kontexte sowie diskursiver Verbindungslinien – als post-
koloniales »Instrument des Denkens«6 geltend zu machen, in dem sich Kultur-
praxis und Theorieansatz verschränken. 

Das Manifesto Antropófago wurde im Kontext der europäischen Avantgarden 
verortet und als Teil der Bewegung des Modernismo der 1920er Jahre charakte-
risiert, der als ›internationalistische Nationalkunst‹ die modernistische Formen-
sprache primär als Ausdrucksform der kulturellen Identität Brasiliens begriff, 
unter Betonung der brasilianischen Eigenheiten in den Sujets und einem Stil-
willen, der nationalspezifisch sein sollte. Im Gegensatz zu den nationalistischen 
Tendenzen des Modernismo, wie dem Verde-Amarelismo, wandte sich Oswald de 
Andrade mit der antropofagia dezidiert gegen essentialistische Auffassungen von 
brasilidade (›Brasilianität‹) und erhob die Kulturmischung zum ästhetischen Pro-
gramm und Identitätsmodell. Wie weiterhin herausgestellt werden konnte, sind 
auch frühere Werke von Oswald de Andrade durch postkoloniale Perspektiven ge-
kennzeichnet; so ließen sich hier bereits im Manifesto da Poesia Pau-Brasil und im 
Gedichtband Pau-Brasil Resignifizierungen kolonialer Repräsentationen nach-
weisen. Im Manifesto Antropófago fungiert die antropofagia als kulturspezifische 

6 | DAS, Veena: »Der anthropologische Diskurs über Indien«, S. 410.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 233

Konzept-Metapher und postkoloniale Denkfigur, wobei die Stoßkraft vor allem in 
spezifischen intertextuellen und intermedialen Bezügen liegt, die gezielt (neo-)
kolonialistische wie auch nationalistische Diskursformationen subvertieren. Die 
Tiefendimensionen dieser resignifizierenden Bezüge wurden unter eingehender 
Berücksichtigung der Kontexte herausgearbeitet, darunter der kolonialistische 
Kannibalismus-Diskurs oder der romantisch-nationalistische Diskurs des India-
nismo. Wie aufgezeigt werden konnte, ist hierbei die formal-ästhetische Gestal-
tung von zentraler Bedeutung, die – neben den inhaltlichen Revisionen – auch 
die zugrunde liegenden Repräsentationsformen unterminiert durch eine mon-
tagegeleitete, anti-diskursive Schreibweise, die als konstitutives Element einer 
postkolonialen Reflexionsform avant la lettre herausgestellt wurde. Das postkolo-
nial ausgerichtete »Prinzip der Konnexion und der Heterogenität«7 im Manifesto 
Antropófago resultiert auch aus einer spezifischen Form ›filmischen‹ Schreibens, 
die vor allem durch Montage heterogener Textteile »narrative Anomalien«8 er-
zeugt. Elementar für die anti-diskursive Ausrichtung ist auch der Bild-Text-Bezug 
zu einer Zeichnung von Tarsila do Amaral, die in ihrer meta-primitivistischen 
Darstellungsweise als visuelle Entsprechung der antropofagia erscheint und so-
mit komplementäre Bedeutungsgefüge evoziert. Um die ›kulturelle Kannibali-
sierung‹ als postkoloniale Strategie herauszustellen, war eine Abgrenzung gegen-
über einer verbreiteten Verkürzung in der Rezeption des Manifesto Antropófago 
notwendig, die das Konzept der antropofagia auf ein universelles Appropriations-
modell reduziert – während gerade die kulturspezifische Fundierung von ele-
mentarer Bedeutung ist. 

Vor dem Hintergrund einer detaillierten Darstellung des Manifesto Antropófa-
go wurden die Übereinstimmungen und Differenzen zwischen dem Modernis-
mo und dem Tropicalismo herausgestellt. Während der Modernismo Ausdruck 
einer nationalen Aufbruchsstimmung war, die Erneuerung der brasilianischen 
Kultur anstrebte und bezeichnenderweise mit der Semana de Arte Moderna zur 
Hundertjahrfeier der Unabhängigkeitserklärung Brasiliens seinen programma-
tischen Ausgang nahm, entstand der Tropicalismo zu einer Zeit, als die Militär-
diktatur zunehmend repressivere Züge annahm, die Staatspropaganda verstärkte 
und linksgerichteten Kulturproduktionen mit drakonischen Zensurmaßnahmen 
begegnete. 

Die tropicalistas reagierten auf die politischen Verhältnisse mit veränderten äs-
thetischen Strategien, die sich von den Darstellungsweisen der zeitgenössischen 
linkspolitischen Kunst in Brasilien deutlich abhoben, wie anhand von Schlüssel-
werken des Tropicalismo gezeigt werden konnte. Berücksichtigung fanden hier-
bei zunächst Hélio Oiticicas Environment Tropicália, José Celso Martinez Corrêas 
Inszenierung von Oswald de Andrades Theaterstück O Rei da Vela und tropikalis-
tische Songs, insbesondere Tropicália von Caetano Veloso sowie Geléia Geral von 

7 | DELEUZE, Gilles/GUAT TARI, Félix: Rhizom, S. 11.

8 | BULGAKOWA, Oksana: »Film/filmisch«, S. 460. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹234

Gilberto Gil und Torquato Neto. In einem weiteren Schritt wurden in Detailana-
lysen Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ anhand tropikalistischer Filme 
herausgearbeitet. 

Die antropofagia ist bereits bei Oswald de Andrade durch eine besondere Af-
finität zum Film gekennzeichnet. Sowohl auf inhaltlicher als auch auf formal-
ästhetischer Ebene sind im Manifesto Antropófago ›filmische‹ Elemente angelegt. 
Wenn Oswald de Andrade in einem Textblock den unbekleideten Menschen ein-
fordert und direkt darauf konstatiert »Das amerikanische Kino wird es bekannt-
geben.«9, dann kommt damit – neben dem ironischen Verweis auf die exotisti-
schen Fremddarstellungen ›primitiver Völker‹ im Hollywoodkino – auch zum 
Ausdruck, dass »[d]as moderne Brasilien […] einem Kaleidoskop von vielen Epo-
chen«10 gleicht, wie es Octávio Ianni treffend formuliert hat. Aufgrund der Pluri-
medialität des Films, die vielfältige, simultan angelegte inter- und intramediale 
Bezüge ermöglicht, gelingt es den tropikalistischen Filmen in besonderer Weise, 
die ›Multitemporalität‹ der brasilianischen Moderne und die darin sedimentier-
ten (neo-)kolonialistischen Strukturen zu reflektieren.

Bei o dragão da maldade contra o santo guerreiro stand die ›kulturelle 
Kannibalisierung‹ des Westerns und der brasilianischen Variante, des nordestern, 
im Zentrum der Untersuchung. Gezeigt wurde, wie der tropikalistische Film 
Genremuster des »amerikanischen Kinos par excellence« aufgreift und gezielt 
mit ästhetischen und kulturellen Differenzen versieht, etwa durch genrefrem-
de Stilisierungen wie der Juxtaposition von extremer Reduzierung und starker 
Übersteigerung im Schauspiel, durch dissonante Elektronikmusik als Abgesang 
auf die genreübliche Folklore und eine ausgeprägte Theatralik, die u.a. herrührt 
aus den vielen Liedern, zeremoniellen Handlungen und in Reimen gesproche-
nen Deklamationen. Mit der literatura de cordel in Liedform wird eine literarische 
Gattung aus dem Nordosten Brasiliens zum integralen Bestandteil der Filmhand-
lung, wobei José Pachecos A chegada de Lampião no inferno historische und my-
thische Bezüge zu dem cangaceiro Lampião herstellt und zugleich die Standard-
situation des Showdowns ironisiert. Wie aufgezeigt werden konnte, durchkreuzt 
Rochas Film nicht nur die Genremuster des Westerns und die Ästhetik des klas-
sischen Hollywoodkinos, sondern unterläuft auch gezielt die Darstellungsweisen 
des nordestern, wie in Bezug auf zwei paradigmatische Filme des Genres heraus-
gearbeitet wurde (Lima Barretos o cangaceiro und Carlos Coimbras a morte 
comanda o cangaço). Im Gegensatz zum nordestern mit seiner Exotisierung des 
cangaço, der gängigen Apologie der bestehenden sozialen Ordnung und der My-
thisierung des Sertão zu einem ›Raum der Nation‹, dekuvriert Rochas Film durch 
Orchestrierung heterogener Elemente die Widersprüche der peripheren Moder-
ne im Sertão, vor allem zwischen feudalen Machtstrukturen und der Armut der 

9 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock).

10 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno, S. 61: »O Brasil moderno parece um calei-

doscópio de muitas épocas«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 235

Landlosen einerseits, und technischen und ökonomischen Entwicklungen ande-
rerseits. Rochas Film folgt nicht bloß den Genreformen des Westerns, wie im 
nordestern üblich, sondern durchbricht diese durch genrefremde Diskurse und 
Darstellungsweisen. Damit zielt er auch auf eine grundlegende ›Einverleibung‹ 
europäischer Kultur – etwa indem der Mythos vom Heiligen Sankt Georg und 
seine mittelalterliche Ikonografie in der Figur des Afro-Brasilianers Antão sozial, 
ethnisch und kulturell transformiert werden, wobei Antão nicht nur einen afrika-
nischen Archetyp verkörpert, sondern auch auf die historische Figur des Ganga 
Zumba verweist, der im kolonialen Brasilien gegen die sklavenhalterische Gesell-
schaftsordnung aufbegehrte. Weiterhin wurde dargelegt, dass sich die Untermi-
nierung der feudalen Machtstrukturen im Sertão in allegorischer Lesart auf die 
brasilianische Militärregierung beziehen lässt. 

In der Analyse von macunaíma wurde herausgearbeitet, wie der Film brasi-
lienbezogene Nationalismus- und Rassen-Diskurse ironisch hinterfragt und kon-
terkariert. Schon die literarische Vorlage des Films, Mário de Andrades modernis-
tischer Roman Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, unterläuft essentialistische 
Konstruktionen von Brasilianität, indem die Hauptfigur statt des Prinzips der 
nationalen Einheit ständige Verwandlung und Vielheit verkörpert, was sich auch 
formal-ästhetisch im gezielten, oft ironischen Einsatz verschiedener Stilformen 
und Darstellungsweisen niederschlägt. Wie aufgezeigt werden konnte, untermi-
niert Joaquim Pedro de Andrades Film affirmative Diskurse der brasilidade – so-
wohl rechtsgerichteter als auch linksnationalistischer Provenienz, einschließlich 
anti-kolonialistischer Positionen des frühen Cinema Novo. Dem romantischen 
Indianismo mit seinem idealisierten Ursprungsmythos Brasiliens setzt der Film 
eine groteske Genealogie entgegen. Auch auf den Verde-Amarelismo bezieht sich 
macunaíma, indem er die nationalistische Überhöhung Brasiliens durch exzes-
sive Akkumulierung nationaler Symbole ad absurdum führt. Impliziert ist da-
mit auch eine Parodie auf den übersteigerten Patriotismus der Militärregierung, 
insbesondere der staatlichen Propaganda mit ihrer fortwährenden Zelebrierung 
brasilianischer Nationalsymbole. Heterostereotype Brasiliens werden ebenfalls 
ironisch unterlaufen, vor allem die starke Exotisierung und Sexualisierung des 
primär weiblich personifizierten Landes, wie sie in Bezug auf die Figur der Car-
men Miranda in Hollywood-Musicals exemplarisch zum Ausdruck kommt. Bus-
by Berkeleys the gang’s all here wurde als ein zentraler Subtext herausgestellt 
u.a. als Film, der affirmativ im Zeichen der Good-Neighbor-Policy steht und Bra-
silien als Rohstofflieferanten darstellt. macunaíma hingegen dekuvriert die ›Ent-
wicklungshilfe‹ durch die Alliance of Progress bzw. die Wirtschaftsbeziehungen 
zwischen den USA und der Militärregierung Brasiliens in ihrer Verstärkung des 
sozialen Gefälles. Ferner reflektiert der Film die ethnisch-sozialen Machtver-
hältnisse in Brasilien, insbesondere die Diskursformationen der ›mestiçagem‹ 
(›Rassenmischung‹), des ›branqueamento‹ (›Aufhellung der Hautfarbe‹) und der 
›democracia racial‹ (›rassische Demokratie‹). In parodistischer Überzeichnung 
entlarvt der Film die ›democracia racial‹ als Mythos angesichts der wirkungs-

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹236

mächtigen Ideologie des ›branqueamento‹. Die kritische Auseinandersetzung mit 
dem Rassismus in Brasilien manifestiert sich hierbei nicht etwa im Sinne einer 
›politisch korrekten‹ Anprangerung. Bezeichnend für den Darstellungsmodus 
des Films, werden rassistische Verhaltensweisen reproduziert und durch satiri-
schen Humor als solche dekuvriert. 

In como era gostoso o meu francês wurden die tropikalistischen Refle-
xionen über die Darstellung von ›Indianer/innen‹ im Brasilien des 16. Jahrhun-
derts herausgearbeitet und dabei die Bezüge zum kolonialen Diskurs in ihren 
Tiefendimensionen und unter besonderer Berücksichtigung des Bilddiskurses 
erschlossen. Wie dargelegt wurde, durchkreuzt der Film die visuelle Darstellung 
brasilianischer Indigener, indem er gezielt Kupferstiche aus Theodor de Brys 
America – Sammlung von Reisen in das westliche Indien – bzw. der dort mit neuen 
Illustrationen versehenen Publikationen von Hans Staden und Jean de Léry – in 
ein komplexes audiovisuelles Gefüge einfügt, das in multiperspektivischer Dar-
stellungsweise, etwa durch Juxtaposition divergierender Bild- und Tonebenen, 
die Widersprüche innerhalb des kolonialen Diskurses offenlegt und den einzel-
nen Positionen damit ihre »epistemologische Autorität«11 entzieht. Von zentraler 
Bedeutung sind dabei auch die Inserts, die den Erzählfluss unterbrechen und 
die Handlung durch extradiegetische Zitate von Autoren des 16. Jahrhunderts er-
gänzen, die allesamt an der Kolonialisierung Brasiliens beteiligt waren und den 
kolonialen Diskurs stark geprägt haben. Es handelt sich hierbei um Positionen 
von André Thevet, Jean de Léry, Hans Staden, José de Anchieta, Pero Magalhães 
de Gândavo, Gabriel Soares de Sousa, Manuel da Nóbrega und Mem de Sá. Wie 
unter eingehender Berücksichtigung der Subtexte aufgezeigt wurde, stellen die 
Inserts in Relation zueinander und zur Spielfilmhandlung komplementäre oder 
kontrastive Sinnbezüge her und dienen im Gesamtgefüge des Films zur Dekuv-
rierung der machtgeleiteten Interessen der einzelnen Positionen. Während die 
wiedergegebenen Bild- und Textquellen den indigenen Anderen versteh- und 
damit beherrschbar machen, lässt der Film Alterität als solche durchscheinen, 
ohne in eine vermeintliche Repräsentation der indigenen Sichtweise zu verfallen. 
So zielt der Film weniger auf die ›Richtigstellung‹ des Bildes der Indigenen im 
kolonialen Diskurs als vielmehr auf eine ironische Affirmation von Kannibalis-
mus und Promiskuität, um – ähnlich wie das Manifesto Antropófago – die kom-
plementären Fremdzuschreibungen der ›Indianer/innen‹ als ›Kannibalen‹ bzw. 
›Kannibalinnen‹ und ›Gute Wilde‹ zu durchkreuzen und diesen naturalisierten 
Repräsentationen ästhetische und kulturelle Differenzen einzuschreiben. Durch 
Juxtaposition und Vermischung von Elementen historischer Publikationen wer-
den die Geschichtsbilder der zitierten Quellen dezentriert sowie historische Zu-
sammenhänge und Kontinuitäten offengelegt. Auch die zeitgeschichtlichen Ver-
weise des Films wurden herausgearbeitet, wobei ein Bezug auf die Französische 
Wochenschau, die in Brasilien in den 1960er Jahren im Kino lief, nicht nur die 

11 | JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 118: »autoridad epistemológica«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 237

Naturalisierung der historischen Darstellung unterläuft (was durch mediale und 
stilistische Brüche wiederholt geschieht). Der so hergestellte Gegenwartsbezug 
erscheint im Kontext des durch Mem de Sá geschilderten Genozids am Ende des 
Films auch als versteckter Hinweis auf eine zeitgeschichtliche Kontinuität in der 
Kolonisierung des Amazonasgebietes, die vom Militärregime verstärkt vorange-
trieben wurde und Indigene damit erneut mit kolonialistischen Aggressionen 
konfrontierte. 

Im Rückgriff auf Oswald de Andrades antropofagia entstand mit dem Tropica-
lismo 1967 eine neue politische Kunst, die nicht mehr den Parametern anti-ko-
lonialistischer Kulturproduktionen entsprach, wie sie seinerzeit in Brasilien vor 
allem vom kommunistisch orientierten Centro Popular de Cultura (CPC) propa-
giert und gefördert wurden. Während die anti-kolonialistische Kunst meist mit 
nationalistischen Untertönen sowie einer paternalistischen Haltung gegenüber 
›dem Volk‹ verbunden war und (neo-)kolonialistische Diskurse mit ihren dicho-
tomen Abwertungen des Anderen lediglich invertierte, also unter umgekehrten 
Vorzeichen fortsetzte, manifestieren sich im Tropicalismo neue politisch-ästhe-
tische Strategien. In Anlehnung an Oswald de Andrades antropofagia setzen die 
tropikalistischen Werke gezielt Elemente internationaler Kulturproduktionen zu 
spezifisch brasilianischen Traditionen in Beziehung, wobei der Darstellungsmo-
dus häufig von ironischer Überzeichnung geprägt ist. Dadurch entstehen nicht 
nur formal-ästhetische Reibungsflächen, sondern es gelangen hierbei auch die 
historischen, politischen und sozialen Widersprüche und Ungleichzeitigkeiten 
des modernen Brasilien in den Blick. 

Die tropikalistische Kunst bricht mit jeglichem Absolutheitsanspruch und 
unterminiert essentialistische Konstruktionen nationaler Identität rechter und 
linker Provenienz ebenso wie (neo-)koloniale Episteme, aus denen Alteritätskons-
truktionen über Brasilien hervorgehen. Wie im Manifesto Antropófago gründet die 
Auffassung von nationaler Identität im Tropicalismo nicht mehr in der Abgren-
zung gegenüber dem Anderen, sondern in dessen gezielter Assimilation. Die mit 
Identität und Alterität korrespondierenden binären Attribuierungen wie national 
und fremdländisch, archaisch und modern, barbarisch und zivilisiert werden in 
tropikalistischen Werken verbunden bzw. in ein Spannungsverhältnis gebracht, 
das darauf zielt, solche Zuweisungen und die sich darin manifestierenden (neo-)
kolonialen Machtgefüge in Frage zu stellen. Damit sind das Manifesto Antropófago 
und die tropikalistische Kunst als wesentliche Beiträge zum postkolonialen Dis-
kurs zu werten, wie in dieser Arbeit aufgezeigt wurde.

Abschließend sei noch auf die »fremdkulturelle[n] Beobachterdistanz«12 des 
Autors dieser Studie hingewiesen. Mit Blick auf eine solche Perspektive schrieb 
Manfred Schmeling: »Die Auseinandersetzung mit dem Fremden und Anderen 
ist nicht nur formal oder strukturell abhängig vom Eigenen, vom eigenen Blick-
winkel, sondern […] ist substantiell eingebettet in nationale bzw. kulturspezifi-

12 | KLENGEL, Susanne: »Vom transatlantischen Reich der Kulturwissenschaft«, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹238

sche Vorverständnisse und Denktraditionen.«13 Auch wenn »die kulturelle Grenz-
überschreitung der Axiologie des Eigenen schlechterdings nicht entkommt«14, 
wie Schmeling zu Recht feststellt, wurde in der vorliegenden Studie dennoch ver-
sucht, dem Anderen seinen Eigen-Sinn zu belassen und einen Beitrag zu leisten 
zur Verschiebung des »locus of theoretical enunciation from the First to the Third 
World15, claiming for the legitimacy of the ›philosophical location‹«16.

13 | SCHMELING, Manfred: »Literarischer Vergleich und interkulturelle Hermeneutik. 

Die literarischen Avantgarden als komparatistisches Forschungsparadigma«. In: Peter V. 

Zima (Hg.): Vergleichende Wissenschaften: Interdisziplinarität und Interkulturalität in den 

Komparatistiken. Tübingen: Narr 2000, S. 187-199, hier S. 190.

14 | Ebd.

15 | Im engeren ökonomischen Sinne zählt Brasilien inzwischen nicht mehr zu den 

Ländern der so genannten ›Dritten Welt‹; der Begrif f bzw. das Zitat Mignolos dient hier dem 

Zweck, die Marginalisierung brasilianischer Theorieproduktionen im System der globalen 

Wissensverteilung herauszustellen.

16 | MIGNOLO, Walter: Local Histories/Global Designs, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004 - am 13.02.2026, 15:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

