Philosophieren im Dazwischen -
eine Polyphonie

Anice Haaraay

Einstimmung

In diesem Text verbinden sich zwei Personlichkeiten zu einer Autoren-
schaft, um sich mit einer Schreibweise des Dazwischen zu konfrontie-
ren und ein Miteinanderdenken herauszufordern. Inhaltlich weist der
Text in zwei Richtungen, wie zwei Kegel, die ihren Ausgangspunkt tei-
len. Eine Richtung verweist auf das Symposion, wie es bei Platon be-
schrieben wird, und geht weiter bis zum Hamburger Symposion iiber
die Poetik des Dazwischen. Das Symposion kann als ein Ort der Vermi-
schung, des stimmlichen Austauschs, der Geselligkeit verstanden wer-
den; ein Ort der theatralen Debatte und rhetorischen Streitkultur zur
Erprobung von Ideen. Der andere Kegel weist subjektiv nach innen, zu
einem utopischen Punkt theoretischer Indifferenz, wo sich die Beson-
derheiten individuellen Sprechens verknoten und iiberlagern. In dieser
Richtung geht es um die Haltung der Autorinnen, mit der sie eine Positi-
on entwickeln. Eine Haltung kann das Eingestindnis in die Notwendig-
keit der Ungleichheit sein, um ein Miteinanderdenken tiberhaupt zu er-
moglichen. Diese beiden Richtungen, der nach auf3en in die Versamm-
lung der Verschiedenen gerichtete Kegel und der nach innen in die theo-
retische Indifferenz gerichtete Kegel, beschreiben Komplementarititen.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Denken des Medialen

Philosophisches Symposion

Das antike Symposion ist vielleicht in dreifacher Hinsicht eine der Ur-
szenen des philosophischen Denkens im Dazwischen: beschwingt von
kulinarischen Geniissen, egalisiert durch die trunkene Ausgelassenheit
aller, aufgeriittelt oder abgelenkt von kiinstlerischen Darbietungen
und Einsichten, philosophieren die Anwesenden als Giste auf Binken
lagernd in fliichtiger miindlicher Rede. Konvivial vergesellschaftet im
heterotopischen Raum des Speisesaals und doch einzeln auf ihren
Positionen verortbar. Die Gedanken breiten sich zwischen den Anwe-
senden aus und bilden in der Gesamtheit des Abends eine Geschichte,
ein argumentum (lat. Erzihlung). Die Gesamtgeschichte ist fliichtig und
zugleich in alle Koordinaten des Raumes differenziert. Sie bildet sich
aus den Einzelpositionen, die ihrerseits aktiv eingenommen werden,
indem Stimmen erhoben und Haltungen artikuliert werden. Das antike
Symposion ist eine Darstellung des Denkens im Dazwischen, insofern
es tatsichlich das manifeste Da der jeweiligen Stellung durch das Auf-
fichern des Gesagten im Raum verortet und damit zugleich relativiert
(in Beziehung setzt) und synthetisiert (in Zusammenhang bringt). Im
Arrangement des Gastmabhls spielt es eine Rolle, von wo aus man spricht
und durch welchen Raum der Vergesellschaftung hindurch man hérbar
wird, wihrend man zugleich durch den Raum, den das Symposion
aufmacht, zur Sprache kommt.

Eine Stimme: Also, wer spricht jetzt? Wie viele sind wir? Welcher Teil davon
bist Du, welcher Teil bin ich? Wie haben wir diese Positionen ausgehandelt?
Wie fixiert sind sie? Und woher kommen diese Gedanken? Welcher Verdau-
ungsprozess wird das Ergebnis davon sein?

Das ist die eine Seite des Symposions als eine Urszene des Philosophie-
rens im Dazwischen. Auf einer anderen, zweiten Seite beginnt Platon
wegweisend fiir das Verstindnis der Philosophiegeschichte diese plu-
rivokale, fliichtige, gleichsam trunkene Gemengelage zu fokussieren.
Ganz im Sinne Plutarchs, der meinte: »Dem Ursprunge der menschli-
chen Stimme nachzuforschen, ihr Freunde, das passt nicht zu unserem

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

jetzigen Trinkgelage, denn es ist das eine Untersuchung, welche ei-
ner enthaltsamere Musse bedarf (sic).«! Die erhitzte, weintrunkene
Fliichtigkeit der miindlichen Rede wird von Platon aufgeschrieben — in
Dialogen immerhin - aber im Verlauf der Philosophiegeschichte wird
die Argumentation der Positionen im Raum immer mehr zu einem inne-
ren Dialog des denkenden Subjekts und das Ephemere der miindlichen
Gesamtgeschichte eines Symposions wird im schriftlichen Text als eine
stabile und damit nachvollziehbare Argumentation festgeschrieben. Die
Zwischenriume des Denkens und Sagens treten in den Hintergrund -
immerhin, die tinzerischen Darbietungen, das Auf- und Abtreten von
Protagonisten, die Getrinke und Speisen sind bei Platon im Symposion-
Text noch als dramaturgische Randnotizen prisent — aber im Laufe der
Philosophiegeschichte wird das Symposium immer mehr zu einer von
Zwischenridumen und Gerduschen bereinigten klosterlichen Kontem-
plation und die epistemologische Relevanz von Kérpern, von Kiinsten,
von Medien der Einnahme und Ausgabe wird ausgeblendet. Ein phi-
losophischer Traum scheint wahr zu werden. »Denn besteht nicht der
Traum oder das Ideal des philosophischen Diskurses, der philosophi-
schen Rede [..] darin, die tonale Differenz unhorbar werden zu lassen
und mit ihr ein Begehren, einen Affekt oder ein Szenisches, die den
Begriff zur Schmuggelware [contrebande] machen.«* Die Pluralitit der
Stimmen des antiken Symposion wird zentralisiert und auf die erwo-
gene Einsicht eines Hauptautoren fokussiert — immerhin, Sokrates ist
als Held des Denkens bei Platon noch plurivokal, er lisst seinen Daimon
sprechen und erzihlt aus Erinnerung von Gesprichen mit anderen,
seine Autoritit gewinnt er nicht durch die bessere Rede allein, sondern
auch durch seine tiberdurchschnittliche Trinkfestigkeit, seine Liebes-
wiirdigkeit und seine gesammelten Erfahrungen im Alter. Aber im Laufe
der Philosophiegeschichte wird Plurivokalitit durch Einzelautoren er-
setzt, kanonische Texte treten an die Stelle des Symposions und das
denkende Subjekt wird zur Gewihrleistung seiner rationalen Autoritit

1 Rudolph Westphal, Plutarch. Uber die Musik, Breslau 1865, S. 34.
2 Jacques Derrida, Apokalypse, iibers. Michael Wetzel, Wien 1985, S.18.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A

195


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Denken des Medialen

von den korperlichen, lebensweltlichen, geschlechtlichen Gemengela-
gen bereinigt, in die es verwickelt war und mit denen es in sichtbarer
Verquickung gesprochen hatte. Im Dazwischen der Meinungen und der
Kakophonie des Gelages, wird eine diskrete Mitte erzeugt, in der das
Denken stabilisiert und damit fassbar und verhandelbar wird. Das ist
die zweite Seite des Symposions als einer Urszene des Philosophierens
im Dazwischen.

Zuruf eines Spitgekommenen: Im Gemenge des Dazwischen kann es keine
Orientierung geben. Es gibt keinen Ausgangspunkt, keinen Anfang, kein En-
de in Sicht, also auch keinen Abschluss, keinen sTake-Away-. In the midst of
things, we are all too late to the party!

Aufeiner weiteren dritten Seite scheint eben diese Ambivalenz zwischen
dem Gelage der Gedanken (verflochten, ephemer) und der Verfestigung
auf einen Verfasser (verhandelbar, stabil) paradigmatisch fir die gleich-
zeitige Anwesenheit und Unméglichkeit eines Philosophierens im Da-
zwischen zu sein — und es gilte moglicherweise nicht die Fokussierung
und fassbare Nachvollziehbarkeit aufzugeben, die sich im Laufe der Phi-
losophiegeschichte hegemonial durchgesetzt hat und rationale Autoren
erzeugte, die letztlich ignorant gegeniiber der Gemengelage ihrer plu-
rivokalen Eingelassenheit wurden, sondern zwischen dem Stabilen und
dem Fliichtigen, dem Situierten und dem Objektiven, dem Asthetischen
und dem Abstrakten in Bewegung zu kommen. Immerhin macht der
Textvon Platon das Symposion der Antike als Moglichkeit des mehrstim-
migen, aus- und eingelassenen Philosophierens zu einer Referenzgrs-
Re, ebenso wie der Text von Platon die relevanten Charakteristika des
Symposions eliminiert. Auch diese dritte Seite des antiken Symposions
mit Platon als einem paradigmatischen Autor und den Vielen als Gisten,
die lingst schon gegangen sind, als sowohl festgeschriebener Geschich-
te wie fliichtiger Versammlung lebendiger Gedanken, als vielleicht kon-
kretem Gelage aber nachweislich iiberliefertem Text, macht den Charak-
ter der Urszene des philosophischen Denkens im Dazwischen aus. Das
Symposion lisst im Dazwischen seiner Schichtungen und Zuginge auf-
scheinen, dass die Mitte, die Autorenschaft, die Nachvollziehbarkeit ei-

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

ne aktive Setzung sind, eine Konstruktion, ein regulatives Ideal — um mit
Kant zu sprechen.

Ein Gefliister: Inmitten der Dinge zu sein, bedeutet aber nicht, dass man be-
haupten kann iiber ihnen zu stehen. Es bedeutet auf gleicher Augenhihe mit
und in einer Umgebung von Dingen zu stehen.

Raum des Dazwischen (Pneuma)

Das Symposion zur »Poetik des Dazwischen« — nicht in der Antike aber
im 21. Jahrhundert — war der Versuch, nicht die Autorenschaft und
Nachvollziehbarkeit zu unterminieren, aber die verloren gegangene,
flicchtige Versammlung lebendiger Gedanken wieder aufleben zu lassen:
als eine Konstellation im Raum. Eine Konstellation, die ein Mikrophon
in der Mitte hat und Autorenschaft sichtbar macht, die aber auch Di-
versitit und Zerstreuung riumlich gestaltete. Positionen sollten im
Kontext der anderen Positionen als Plitze erkennbar werden, von denen
aus gesprochen wurde. Um Position zu beziehen, musste man Haltung
einnehmen, sich etwas ausrichten und sprechen. In der Mitte stehend
am Mikrophon waren die Sprechenden platziert, die um sich herum
Inseln der Zuhorenden und Debattierenden hatten. Die Zuhdrenden
und Debattierenden saflen etwa in einem Schwarm von Barhockern
oder lungerten in einer Insel silberfarbener Gymnastikbille herum
oder hockten in einer Gruppe von Holzpflocken oder hatten in einer
kleinen Armee an Konferenzstithlen Platz genommen. Die Konstella-
tion der Sitzgelegenheiten im Raum folgte einer Idee der Gestaltung,
welche die philosophiegeschichtliche Aversion gegen das Dazwischen
unterwandern wollte. Im Dazwischen der Holzpflocke und Konferenz-
stithle, Gymnastikbille und Hocker wurde der atmosphirische und
physikalische Raum geschaffen, der vielleicht eine Poetik wahrnehmbar
machen koénnte. Im Dazwischen der Holzpflécke und Konferenzstiihle,
Gymnastikbille und Hocker wurde das Sich-Ausrichten-auf beim Spre-
chen physisch wahrnehmbar. Man wiirde sich wenden miissen oder
drehen, den Hals recken oder aufstehen, um zu den anderen zu spre-

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,

197


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Denken des Medialen

chen. Stimmen wurde von einem Ort und in eine Richtung erhoben.
Stimmen durchmaflen den Raum zwischen den Orten. Stimmen, die
als Meinungen, Kommentare oder Argumente (Erzihlungen) Inhalte
bewegten aber sich auch als kérperlicher Atem von Ort zu Ort bewegten.
Die Stimme wurde als korperlich-geistige Bewegung von Inhalt und
Atem auf die Bithne der Symposions iiber die Poetik des Dazwischen
gehoben.

Fachdebatte am Nebentisch: »Es ist da dreierlei gegeben: eines als das Be-
wegende, zweitens das, womit es bewegt, ferner drittens das Bewegte.<* In
der Aristotelischen Viorstellung sind Geist und Kirper im Begriff der Bewe-
gung aufgehoben, indem Bewegung unter dem Gesichtspunkt der Aktivitit
und Passivitit einmal die Seele und zum anderen den Kirper bestimmt. Zwi-
schen diesen Angelpunkten eines gemeinsamen Bedeutungsraumes wird fiir
Aristoteles eine Achse vorstellbar, die Seele und Korper, Idee und Materie, Ge-
danken und Ausdruck im Ubergang von Aktivitit zu Passivitit ineinander
iiberfiihrt. Zwei Medien nimmt Aristoteles in der Mitte zwischen Seele und
Korper an, die jeweils als Ursache und Wirkung bestimmt sind und in dieser
Ambivalenz miteinander korrespondieren: das Streben (die Haltung und Po-
sitionierung vielleicht) und das Pneuma (der Atem der Stimme vielleicht).
Fiir die geistige Seite ist das Mittlere als das »Bewegende und Bewegte das
Strebevermigen; denn insofern es strebt, wird das Strebende bewegt, und
das Streben ist eine gewisse Bewegung als Verwirklichung.«* Auf der kor-
perlichen Seite greift Aristoteles zur Bestimmung des Strebens auf die den
Griechen geliufige Vorstellung vom Pneuma zuviick: denn »dasjenige, was
[kérperlich] in Bewegung setzt, muf iiber eine gewisse Kraft und Stirke ver-
fiigen. Es ist aber offensichtlich, dafS alle Lebewesen ein angeborenes Pneu-
ma besitzen und durch dieses Pneuma stark sind.<> Als bewirkende Kraft im
(beseelten) Korper ist das Pneuma als feinerer Atem, Odem oder Hauch be-
stimmt und verfiigt, wie Aristoteles nahelegt »sowohl iiber eine (gewisse)
Schwere im Vergleich mit den feurigen Substanzen als auch iiber eine (gewis-

3 Aristoteles, De Anima. Uber die Seele, iibers. W. Theiler, Hamburg 1995, 433b.

4 Ebd.

5 Aristoteles, Uber die Bewegung der Lebewesen, ibers. Jutta Kollesch, Darmstadt
1985, 703a.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

se) Leichtigkeit im Vergleich mit den entgegengesetzten Substanzen.<® Es ist
stofflich gesehen, geniigend schwer, um zu bewegen, und ausreichend leicht,
um bewegt zu werden, und dabei als diese bewegte-bewegende Kraft wie ein
feinerer Atem. Das Pneuma (der stimmliche Atem) ist seelisch bewegte kir-
perliche Substanz und als seelisch bewegtes ist es in den (beseelten- positio-
nierten) Korpern stofflich bewegend. Strebevermogen und Pneuma sind die
untereinander korrespondierenden Medien zwischen Seele und Kirper, Idee
und Materie, Cedanke und Ausdruck, Positionierung und Stimme.

Durch die Stimme derer, die am Symposion teilnehmen und auf Holz-
blécken oder Barhockern, Gymnastikbillen oder Konferenzstiihlen Platz
genommen haben, wird das Streben zur Position durch den Raum ver-
mittelt. Der feine und fliichtige Atem der miindlichen Aussage erreicht
die Ohren der Anderen und bewegt diese korperlich und seelisch, bewegt
ihre Gemiiter und provoziert deren Widerrede oder Zustimmung.

Die Stimme als Zwitterwesen

Eine tiefe Ambivalenz kennzeichnet Platons (und Sokrates’) Haltung ge-
geniiber der Figur der Stimme. Einerseits ist sich Platon iiberall dort,
wo es um die Fihigkeit der Stimme geht, den Zuhorer zu beeinflussen
und zu verzaubern, wo es darum geht, den Zuhorer durch die musika-
lisch-rhythmische Sinnlichkeit der Vokalitit zu verfithren oder zu hyp-
notisieren, der potenziell korrumpierenden Gefahren bewusst: Sokrates
wird nicht in Ohnmacht fallen. Steht er nicht exemplarisch fiir eine klare
Wachsamkeit des Geistes, die sich entschieden gegen die phantasmati-
sche, den Verstand betiubende Macht der klingenden Stimme wendet,
die eher die Gefithle zu beeinflussen als den Verstand zu itberzeugen ver-
mag? Andererseits konnen wir nur mit einer gewissen Ratlosigkeit die
berithmte Passage aus der Apologie des Sokrates zur Kenntnis nehmen,
in der Platon Sokrates einen personlichen »Daimon« beschreiben und

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,

199


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Denken des Medialen

beschworen lisst, der sich, wie er sagt, in seinem Geist in Form einer
seltsamen Stimme manifestiert.

Stimme(n) des Sokrates: »Vielleicht nun konnte es ungereimt scheinen, dass
ich denn also privat, wenn ich in der Stadt umhergehe, meine Ratschlige ge-
be und mich aufdringe, dffentlich aber nicht den Mut habe, mit Ratschligen
fiir die Stadt als Redner vor eurer Menge aufzutreten. Hierfiir aber ist der
Grund, was ihr oft und bei vielen Gelegenheiten von mir gehirt habt, dass
mir etwas Gottliches und Ubernatiirliches widerfihrt, was ja auch Meletos
inseiner Anzeige mit Spott erwihnt hat. Ich habe das von Jugend auf, eine ge-
wisse Stimme, die, wenn sie sich hiren lisst, mich jedes Mal warnt vor dem,
was ich gerade vorhabe, niemals aber zuredet. Sie ist es, die sich mir wider-
setzt, politisch titig zu sein, und mir scheint, es ist sehr gut, dass sie mich
daran hindert.<

Diese wahrgenommene Stimme, von der offen bleiben muss, ob sie gott-
licher Intuition entspringt oder blofe Einbildung ist, iiberredet Sokra-
tes nicht, etwas zu tun, aber sie hilt ihn davon ab, Dinge zu tun, die er
spater bereuen konnte. Die fremde Stimme ist also eine aktive und wirk-
same Stimme, auch wenn sie nach innen gerichtet ist: Sie weist Sokra-
tes an, eine bestimmte Handlung nicht zu begehen, ihr Ton ist impe-
rativisch, sie fordert moralischen Gehorsam. Der imperative Charakter
dieser Stimme hindert uns daran, sie als blofle Metapher fiir die Spra-
che im Sinne ihres semantischen Gehalts abzutun. Es ist nicht etwas das
sich wie eine Stimme anhért, die auditive Botschaft ist phinomenolo-
gisch uniiberhérbar. Nach Sokrates’ Bericht scheint nicht der Inhalt der
Rede des Daimon von erster Bedeutung zu sein, sondern vor allem die
Tatsache, dass es spricht. Es ist also nicht der sprachliche, semantische
Aspekt dieser Stimme, sondern ihre klangliche Stimmhaftigkeit selbst,
die moralischen Gehorsam gebietet.

Eine Stimme: Wovon also sprechen wir hier jetzt? Von der inneren (morali-
schen) Stimme, einer Imagination der Plurivokalitdt—vielleicht weil wir der
tatsichlichen Mehrstimmigkeit verlustig gegangen sind? Oder sprechen wir

7 Platon, Apologie des Sokrates, ibers. Ernst Heitsch, Gottingen 2002, 31cd.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

von den Stimmen der anderen, die uns umgeben, mit denen wir in eine De-
batte gehen und deren Atem uns real anhaucht? (»Mehr als einer, man muss
mehr als einer sein, um zu sprechen, mehvere Stimmen sind dazu nétig...<)

Was ist denn iiberhaupt eine Stimme, wenn nicht gerade das Zwitter-
wesen par excellence? Wiirde der Versuch sie auf einen einzigen defini-
torischen Punkt zu bringen ihre phinomenologische Komplexitit und
ritselhafte Kraft nicht widersprechen?

Zwischenruf: Denn als Phdnomen ist die Stimme immer sowohl individuell
als auch gemeinschaftlich.

Einerseits ist jede menschliche Stimme einzigartig, keine Stimme
gleicht der anderen; andererseits ist jede Stimme, da sie sich durch
mimetische Prozesse entwickelt und aus einem Chor anderer Stimmen
entsteht, nicht nur durch eine Vielzahl anderer Stimmen konstituiert,
sondern enthilt auch Spuren dieser Vielfiltigkeit in sich (Spuren z.B. ih-
rer kulturellen, regionalen, oder familidren Prigung). Das Personlichste
in der Stimme kann daher nicht von dem, was geteilt wird, getrennt
werden.

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl klingende Resonanz als auch stummes
Potenzial.

An der Oberfliche der Wahrnehmung ist die Stimme ein klangliches
Phinomen, eine physikalische Schwingung, die vom Ohr wahrgenom-
men werden kann. Aber Stimme ist nicht nur Geriusch, nicht nur Lirm.
Was sie von bloRem Sound unterscheidet, ist tatsichlich ihre Moglich-
keit zu schweigen. Sofern das Schweigen als eine Form der Auflerung
betrachtet werden kann, ist die Stimme nicht in Gegensatz zur Stille
definierbar.

8 Jacques Derrida, in: Harold Coward, Toby Foshay (eds.), Derrida and Negative
Theology, New York, 1992, S. 283 (trans. A. Lagaay).

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A

201


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Denken des Medialen

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl zeitlich als auch transzendent (oder
physisch und phantasmagorisch).

Einerseits ist die Stimme (abgesehen von virtuell erzeugten »Fake-
Stimmen«) die physische Verlautbarung eines menschlichen Kérpers
und als solche (prinzipiell) an eine konkrete, immanente Materialitit
gebunden, die in einem bestimmten Raum zu einer bestimmten Zeit
existiert. Andererseits, sofern sie (und der Korper, von dem sie ausgeht)
nicht nur vom physischen Ohr eines anderen Menschen wahrgenom-
men wird, sondern auch von seiner Vorstellungskraft, die mit der Logik
des Begehrens (Anziehung oder Abneigung) verbunden ist, geht die
Resonanz einer Stimme sehr wohl iber ihre physischen Immanenz
hinaus; als phantasmagorische Stimme transzendiert sie den Kérper
und wird so gut wie atemporal — das ist ihre gespenstische Kraft.

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl sprachlich als auch nicht-sprachlich.

Als Medium der Sprache unterscheidet sich die menschliche Stimme von
der Sprache; sie hat ihren Ursprung in einer Zeit vor der Sprache (d.h.
vorsprachliches Gebrabbel), sie fungiert als Index fir das, was tiber die
Sprache hinausgeht oder nicht ausgedriickt werden kann. In einem an-
deren Sinne ist sie jedoch von der Sprache abhingig (insofern sie sich
vom blofRen Geradusch unterscheidet), durch die Sprache gefirbt (der be-
sondere »grain« etwa — nach Roland Barthes — einer fremdsprachlichen
Stimme) und ist gleichzeitig Zeuge und Beweis eines (potenziellen) Ge-
schehens der Sprache.

Eine Stimme (aus dem Off): Miteinander sprechen ist das eine. Aber zu-
sammen zu schreiben, geht das itiberhaupt? Es gehirt mehr dazu, als dass
du deinen Teil schreibst, ich meinen und wir ihn im Nachhinein zusam-
menschweifSen... obwohl das ein erster Schritt sein kdnnte. Der Prozess ist
insofern schmerzhaft, als man dem anderen erlauben muss, den eigenen Vor-
schlag misszuverstehen und zu missbrauchen und ihn in etwas anderes zu
verwandeln... Hier ist kein Platz fiir Empfindlichkeiten oder Anstand...erst
recht nicht fiir Vanitas. Es geht vielmehr darum, Dinge iiber Bord zu werfen,

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

ein Element der Kontrolle loszulassen, um etwas Neues auszuprobieren,
eine Verdnderung der Perspektive herbeizufiihren... Nach dem Prozess kann
man sich sowohl »weniger«sich selbst als auch vom anderen erginzt fiihlen
—ein»mehr«. Die Leser sind eingeladen, an dieser Verwandlung teilzuhaben
— aber sie kdnnen sie nicht miterleben. Jede Verwandlung ist unangenehm,
vielleicht sogar ekelerregend. Aber sie ist notwendig, um neue Konturen zu
zeichnen, um neu geboren zu werden.

Eine Stimme (aus dem anderen Off): Der Prozess ist iiberraschend und lust-
voll, weil man von den Gedanken, Worten und Formulierungen der Anderen
mitgetragen wird und auf andere Gedanken angesichts der eigenen kommt.
Wenn man nicht mehr weiterweif3, dann retten einen die ldeen und Kennt-
nisse der Anderen und inspirieren, wie die Muse einen im Inneren kiisst.

Hin zur Mitte: In-wendig werden...

Das Ohr nach aufen zu richten, sich nicht nur danach auszustrecken,
zu horen, was andere in der Gemeinschaft oder in dieser akademischen
Versammlung sagen, sondern die eigene Aufmerksambkeit so zu konzen-
trieren, dass man wirklich versteht, was gesagt wird - Kommunikati-
on zuzulassen, Ideen zuzulassen — erfordert ein betrichtliches Engage-
ment und eine grofRe Anstrengung. Es ist viel einfacher, das wiederzu-
erkennen, was man meint, bereits woanders aufgeschnappt zu haben,
vorschnelle Schliisse zu ziehen (»ach ja, das ist es was er/sie sagt...«) und
nach dem gewohnten Ordnungssystem zu kategorisieren. Zuhoren er-
fordert nicht nur, dass man den eigenen Impuls zum Sprechen zuriick-
hilt, sondern dass man in der Lage ist, sich iiberraschen zu lassen, um
etwas Unerwartetes, Anderes oder gar (scheinbar) Unmogliches horen zu
konnen.’

9 Siehe Rajni Shah, Experiments in Listening, London, New York 2021.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A

203


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Denken des Medialen

Eine Stimme: Haben wir das nicht schon irgendwo mal gehért? (»Daher
kdnnte es forderlich sein, wenn wir uns abgewdhnen, immer nur das zu
héren, was wir schon verstehen.«'°)

Eine andere Stimme: Aber haben wir das nicht auch schon mal ausprobiert?
Entspannen, nicht zu viel Eigenes wollen und sich freuen, wenn die Anderen
fiir einen oder mit einem Sprechen. Haltung haben, aber nicht gleich Position
beziehen miissen, nicht gleich das ewig Eigene im Anderen wiedererkennen,
sondernsich iiberraschen lassen, wie bei einem kleinen Spaziergang, wo man
einem Gezwitscher folgt, und ins Gebiisch abbiegt, um vielleicht eine Lich-
tung des Denkens zu finden.

Diese Anstrengung der Differenzierung, die Arbeit der Hinwendung
nach auflen, hat aber woméglich ein Counterpart, ein Pendant, in dem
nach innen gerichtete »inwendig« werden. So hat es vor circa hundert
Jahren der Philosoph Salomo Friedlaender unbedingt sehen wollen:
»Wir erleben die Identitit des weltschopferischen Prinzips mit dem
eignen >Inneren<. Um das Innere vom Auflen prizis zu unterscheiden,
charakterisiere man das Aufen als Differenz, als Polaritit, als Selbst-
Entzweiung aus Uberschwang des Innen, folglich das Innen als zentrale,
indifferente, neutrale GrifSe.«"

Eine Stimme: da ist es schon wieder, diesen Traum des »Neutralen«! Ver-
gleichbar vielleicht mit Roland Barthes’ Fantasie des Neutrums — als das
»Unverkdufliche«?™

Der Witz dieser nach innen-kehrende Bewegung ist aber eben nicht, wie
man vielleicht zu schnell denken kénnte, dass man nach innen kehrt,
um die eigene, personliche Meinung oder Befindlichkeit besser heraus-
zuhoren. Im Gegenteil. Das Individuum ist per Definition in-dividual,

10 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Frankfurt/M. 1959, S. 150.

11 Salomo Friedlaender, Schipferische Indifferenz, Gesammelte Schriften Band 10,
hg. Hartmut Geerken, Detlef Thiel, Herrsching 2009, S. 119.

12 Roland Barthes, Das Neutrum, Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Hg. Eric
Marty, iibers. Horst Brithmann, Frankfurt/M. 2005, S. 43.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

d.h.weder teilbar noch differenzierbar; sich also auf ihm zu fokussieren,
auf das Individuum sein Ohr zu richten heif3t, sich auf das Allgemeins-
te tiberhaupt — ein Abstraktum - einzulassen. Ein ethischer, politischer
Akt also — und zwar gerade, weil so abstrakt, kaum verkérpert, rein in-
tellektuell?

Stimme: kann aber dieser Akt des Indifferent-werdens zu zweit oder gemein-
sam eingegangen werden? StofSen wir nicht hier auf die Grenze des Koopera-
tiven?

Klar ist wohl, dass man sich zwar in die Richtung des Innen, Indifferen-
ten bewegen kann aber niemals endgiiltig dort ankommen oder verhar-
ren. (Wirde man hinkommen und sagen kénnen »hier ist die Indiffe-
renz!« dann wire es nicht mehr das, was es sein soll: in-dividual.) Wir
sind also verdammt stets zwischen Innen und Auflen, Indifferenz und
Differenz, zu oszillieren, was den Zwischenraum durch den geschaukelt
wird impliziert, oder iitberhaupt erst konstituiert.

... Raus in die Geselligkeit

Vielleicht muss man letztlich etwas mehr von Pfirsichen, Erdbeeren
und Crémant hinzufiigen und beim Nachdenken tiber das vielstimmige
Symposion das Speisen viel deutlicher in das Zentrum der Aufmerksam-
keit riicken. Das Symposion ist ein Gastmahl und dem Speisen hingt
jene Korperlichkeit an, die auch den feineren Atem der Stimme mitbe-
stimmt. Wir speisen mit Gisten. Das Symposion, welches ein Gastmahl
mit Tischreden ist und keine blofRe Versammlung von Sprechenden,
die sich an Vortrigen festhalten, hat das Potenzial, Gehor und Gesicht
zu entfalten, durch Zugehdorigkeit und Angesichtigkeit. Wir héren ein-
ander zu und sehen uns ins Gesicht, weil wir gemeinsam sitzen und
speisen, weil wir, versammelt in einem Raum an verschiedenen Orten,
uns beim Essen und Trinken zusehen und zuhéren. Denn was passiert
mit meiner Einstellung (Haltung) gegeniiber den Tischnachbarn, wenn
diese in pastellwangige Pfirsiche beif3en, wihrend sie mir zuhoren? Ich

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A

205


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Denken des Medialen

darf beobachten, wihrend ich vielleicht eine Tischrede formuliere, wie
das rosafarbene Pfirsichfleisch zwischen den Zihnen der Gegeniiber
aufbricht. Und jene Tischnachbarn schmecken den Saftim Gaumen und
die pelzige Pfirsichhaut auf den Lippen, wihrend sie mir zuhéren. Viel-
leicht 16st erst die Wohlgesonnenheit, welche die FruchtsiifRe in ihnen
bewirkt, jenes Auf-mich-hin-héren aus, welches sie meine Tischrede
wahrnehmen lisst. Die Szene des Essens und Trinkens macht etwas
mit uns, die wir mittels der Speisen und Getrinke zu Tischgenoss:in-
nen geworden sind. Wir nehmen uns in unserer leiblichen Existenz
wahr. Wir sehen das sprudelig werdende Lachen aufkommen, wenn
die Crémantgliser gehoben werden, und wissen, dass das Zulassen von
Meinungen, Positionen, Haltungen an Leichtigkeit gewinnen konnte.

Zwischenruf: Hat nun Plutarch Recht oder nicht?

Wir nehmen uns weniger ernst, wenn wir uns zusehen diirfen, wie wir
Erdbeeren in unsere Miinder schieben, aber dadurch nehmen wir uns
vielleicht viel ernsthafter in unseren Gedanken zur Kenntnis. Denn mit
der Erdbeere im Mund sehen wir vielleicht nicht die erwartete und ver-
einfachte Karikatur der Anderen, sondern die reale und komplexe Komik
der konkreten Szenerie und ihrer Teilnehmenden. Wenn wir das anti-
ke Symposion als Vorbild fiir einen solchen wohlgesonnenen Gedanken-
austausch aufrufen, dann schilen wir sein Gastmahl-Moment aus ihm
und seiner Uberlieferung heraus. Vom Symposion bleibt dann vor allem
diese Imagination einer debattierenden Speisegesellschaft iibrig. Viel-
leicht missachten wir dabei die Wahrheit der historischen Symposien,
eignen uns nur die trinkende und scherzende Lagerrunde an, wie sie im
platonischen Dialog erzahlt wird, wildern in der Geschichte oder schilen
dieses vielversprechende Gastmahl-Moment heraus, um es zu pflegen
und in unserer Zeit gedeihen zu lassen: Das Symposion wird zum Ereig-
nis, bei dem sich Giste und Speisen umeinander herum versammeln,
austauschen und einverleiben. Denn bei einem solchen imaginierten,
auf Giste, Speisen und Reden fokussierten Gastmahl kommt jene Kon-
vivialitit auf, um deren Willen iberhaupt das Symposion gedacht und
getan werden will.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

Eine konviviale Stimme: »Die Kunst des Freundens setzt sich aus spezi-
fischen Umgangsformen freundschaftlicher Konvivialitit zusammen, die
ihrem Grundzug nach durch das wechselseitige Teilen im Ceben und Neh-
men der Freunde bestimmt sind. An sich wertvolle Verhaltensweisen wie
freundschaftliche Umgdnglichkeit und Freigebigkeit, Gesten des Schenkens,
Dankens, der Aufmerksamkeit (Zuhoren, Hinsehen, Einfiihlen, Mitdenken),
der Riicksichtnahme und Verantwortung, der Anerkennung des Anderen wie
der Fihigkeit zur Selbsterkenntnis und Selbstkritik kommen dabei ebenso
zum Tragen, wie das komplizierte Ausbalancierung [sic!] der gewollten
Ndhe und der nétigen Distanz und die damit verbundene, hohe Kunst des
gerechten Streitens. «"

Mit den Qualititen des Zuhorens, Hinsehens, Einfithlens, Mitden-
kens ist jenes Tableau der Begegnungsweisen ausgebreitet, auf dem
es sich (vielleicht eher) wohlwollend debattieren lisst. Konviviali-
tit kann also als ein Miteinanderleben verstanden werden, welches
durch freundschaftliche Gemeinschaftlichkeit charakterisiert ist. Diese
freundschaftliche Gemeinschaftlichkeit entfaltet sich wihrend einer
voritbergehenden Dauer an einer eingefassten Stitte, fiir die und an
der um das gemeinsame Essen herum zusammengekommen wird, um
zu teilen; die Speisen und die Gedanken. Beim konvivialen Gastmahl
lagern die speisenden Kérper und die sich artikulierenden Gedanken
beieinander. Wir erfahren (vielleicht eher) nicht fertige Meinungen,
sondern die Rede als eine Mitteilung, so, wie wir nicht den gesittigten
Zustand, sondern das Essen als fortlaufende Titigkeit erleben.

Provokation: »Wenn Philosophen, denen bekanntlich das Schweigen immer
schon schwerfiel, aufs Gesprich sich einlassen, so sollten sie so reden, daf3
sie allemal unrecht behalten, aber auf eine Weise, die den Gegner der Un-
wahrheit iiberfiihrt. Es kdme darauf an, Erkenntnisse zu haben, die nicht et-
wa absolut richtig, hieb- oder stichfest sind —solche laufen unweigerlich auf

13 Harald Lemke, »Ethik der Freundschafte, in: Information Philosophie 5 (1999),
URL:  http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf [letzter ~Aufruf:
24.03.2023].

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26, - Open A

207


http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf

208

Denken des Medialen

die Tautologie hinaus —, sondern solche, denen gegeniiber die Frage nach der
Richtigkeit sich selber richtet.«'*

Wir briuchten dies aber gar nicht als Programm vorzunehmen; das
gesellige Gesprich zielt nicht im hier-und-jetzt auf eindeutige Klarung.
Wir sehen uns bei der Imperfektion des Essens, Trinkens und Sprechens
zu; gewahren die Begehrlichkeiten, die uns angreifbar machen; lassen
uns Vorlieben und Abneigungen wahrnehmen; nehmen diese als eine
(mogliche) Wahrheit der Anderen wahr, die uns dadurch hinsehen und
zuhoren lisst. Diese Durchlissigkeit im Blick auf die Anderen durch
das Speisegeschehen lisst diese fiir die Dauer des Gastmahls zu Tisch-
und Stimmgenoss*innen werden, denen wir interessiert zuhdren, und
im Takt eines intuitiv gefithlten Rhythmus’ unterbrechen, nicht um zu
punkten, sondern um das Spiel, das Hin und Her zwischen innen und
auflen wie beim Atmen in Gang zu halten. Und daher stellt sich das
Symposion itberhaupt als eine Rednerbithne dar, als Méglichkeit, wenn
nicht gar als Voraussetzung fiir den Gedankenaustausch in Polyphonie.

Literatur

Adorno, Theodor W., Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidig-
ten Leben, Frankfurt/M. 1951.

Aristoteles, Uber die Bewegung der Lebewesen, iibers. Jutta Kollesch,
Darmstadt 1985.

Aristoteles, De Anima. Uber die Seele, iibers. W. Theiler, Hamburg 1995.

Barthes, Roland, Das Neutrum, Vorlesung am College de France
1977-1978, iibers. Horst Brithmann, Frankfurt/M. 2005.

Coward, Harold, Toby Foshay (eds.), Derrida and Negative Theology,
New York 1992.

Derrida, Jacques, Apokalypse, iibers. Michael Wetzel, Wien 1985.

14 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben,
Frankfurt/M. 1951, S. 86.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen - eine Polyphonie

Friedlaender, Salomo, Schépferische Indifferenz, Gesammelte Schriften
Band 10, Hg. Hartmut Geerken, Detlef Thiel, Herrsching 2009.

Heidegger, Martin, Unterwegs zur Sprache, Frankfurt/M. 1959.

Lemke, Harald, »Ethik der Freundschaft«, in: Information Philoso-
phie 5 (1999), URL: http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.
pdf [letzter Aufruf: 24.03.2023].

Platon, Apologie des Sokrates, iibers. Ernst Heitsch, Géttingen 2002.

Shah, Rajni, Experiments in Listening, London, New York 202.1.

Westphal, Rudolph, Plutarch. Uber die Musik, Breslau 1865.

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26,

209


http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf

https://dol.org/10:14361/9783839468319-011 -

m 14,02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

