
Philosophieren im Dazwischen –

eine Polyphonie

Anice Haaraay

Einstimmung

In diesem Text verbinden sich zwei Persönlichkeiten zu einer Autoren-

schaft, um sich mit einer Schreibweise des Dazwischen zu konfrontie-

ren und ein Miteinanderdenken herauszufordern. Inhaltlich weist der

Text in zwei Richtungen, wie zwei Kegel, die ihren Ausgangspunkt tei-

len. Eine Richtung verweist auf das Symposion, wie es bei Platon be-

schrieben wird, und geht weiter bis zum Hamburger Symposion über

die Poetik des Dazwischen. Das Symposion kann als ein Ort der Vermi-

schung, des stimmlichen Austauschs, der Geselligkeit verstanden wer-

den; ein Ort der theatralen Debatte und rhetorischen Streitkultur zur

Erprobung von Ideen. Der andere Kegel weist subjektiv nach innen, zu

einem utopischen Punkt theoretischer Indifferenz, wo sich die Beson-

derheiten individuellen Sprechens verknoten und überlagern. In dieser

Richtung geht es umdieHaltungder Autorinnen,mit der sie eine Positi-

on entwickeln. Eine Haltung kann das Eingeständnis in die Notwendig-

keit der Ungleichheit sein, um einMiteinanderdenken überhaupt zu er-

möglichen. Diese beiden Richtungen, der nach außen in die Versamm-

lung der Verschiedenen gerichtete Kegel und der nach innen in die theo-

retische IndifferenzgerichteteKegel,beschreibenKomplementaritäten.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Denken des Medialen

Philosophisches Symposion

Das antike Symposion ist vielleicht in dreifacher Hinsicht eine der Ur-

szenen des philosophischen Denkens im Dazwischen: beschwingt von

kulinarischen Genüssen, egalisiert durch die trunkene Ausgelassenheit

aller, aufgerüttelt oder abgelenkt von künstlerischen Darbietungen

und Einsichten, philosophieren die Anwesenden als Gäste auf Bänken

lagernd in flüchtiger mündlicher Rede. Konvivial vergesellschaftet im

heterotopischen Raum des Speisesaals und doch einzeln auf ihren

Positionen verortbar. Die Gedanken breiten sich zwischen den Anwe-

senden aus und bilden in der Gesamtheit des Abends eine Geschichte,

ein argumentum (lat. Erzählung). Die Gesamtgeschichte ist flüchtig und

zugleich in alle Koordinaten des Raumes differenziert. Sie bildet sich

aus den Einzelpositionen, die ihrerseits aktiv eingenommen werden,

indem Stimmen erhoben undHaltungen artikuliert werden. Das antike

Symposion ist eine Darstellung des Denkens im Dazwischen, insofern

es tatsächlich das manifeste Da der jeweiligen Stellung durch das Auf-

fächern des Gesagten im Raum verortet und damit zugleich relativiert

(in Beziehung setzt) und synthetisiert (in Zusammenhang bringt). Im

Arrangement des Gastmahls spielt es eine Rolle, vonwo ausman spricht

und durch welchen Raum der Vergesellschaftung hindurch man hörbar

wird, während man zugleich durch den Raum, den das Symposion

aufmacht, zur Sprache kommt.

Eine Stimme: Also, wer spricht jetzt? Wie viele sind wir? Welcher Teil davon

bist Du, welcher Teil bin ich? Wie haben wir diese Positionen ausgehandelt?

Wie fixiert sind sie? Und woher kommen diese Gedanken? Welcher Verdau-

ungsprozess wird das Ergebnis davon sein?

Das ist die eine Seite des Symposions als eine Urszene des Philosophie-

rens im Dazwischen. Auf einer anderen, zweiten Seite beginnt Platon

wegweisend für das Verständnis der Philosophiegeschichte diese plu-

rivokale, flüchtige, gleichsam trunkene Gemengelage zu fokussieren.

Ganz im Sinne Plutarchs, der meinte: »Dem Ursprunge der menschli-

chen Stimme nachzuforschen, ihr Freunde, das passt nicht zu unserem

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 195

jetzigen Trinkgelage, denn es ist das eine Untersuchung, welche ei-

ner enthaltsamere Musse bedarf (sic).«1 Die erhitzte, weintrunkene

Flüchtigkeit der mündlichen Rede wird von Platon aufgeschrieben – in

Dialogen immerhin – aber im Verlauf der Philosophiegeschichte wird

dieArgumentationderPositionen imRaumimmermehr zu einem inne-

ren Dialog des denkenden Subjekts und das Ephemere der mündlichen

Gesamtgeschichte eines Symposions wird im schriftlichen Text als eine

stabile unddamit nachvollziehbareArgumentation festgeschrieben.Die

Zwischenräume des Denkens und Sagens treten in den Hintergrund –

immerhin, die tänzerischen Darbietungen, das Auf- und Abtreten von

Protagonisten,dieGetränke undSpeisen sind bei Platon imSymposion-

Text noch als dramaturgische Randnotizen präsent – aber im Laufe der

Philosophiegeschichte wird das Symposium immer mehr zu einer von

Zwischenräumen und Geräuschen bereinigten klösterlichen Kontem-

plation und die epistemologische Relevanz von Körpern, von Künsten,

von Medien der Einnahme und Ausgabe wird ausgeblendet. Ein phi-

losophischer Traum scheint wahr zu werden. »Denn besteht nicht der

Traum oder das Ideal des philosophischen Diskurses, der philosophi-

schen Rede […] darin, die tonale Differenz unhörbar werden zu lassen

und mit ihr ein Begehren, einen Affekt oder ein Szenisches, die den

Begriff zur Schmuggelware [contrebande] machen.«2 Die Pluralität der

Stimmen des antiken Symposion wird zentralisiert und auf die erwo-

gene Einsicht eines Hauptautoren fokussiert – immerhin, Sokrates ist

als Held des Denkens bei Platon noch plurivokal, er lässt seinen Daimon

sprechen und erzählt aus Erinnerung von Gesprächen mit anderen,

seine Autorität gewinnt er nicht durch die bessere Rede allein, sondern

auch durch seine überdurchschnittliche Trinkfestigkeit, seine Liebes-

würdigkeit und seine gesammeltenErfahrungen imAlter.Aber imLaufe

der Philosophiegeschichte wird Plurivokalität durch Einzelautoren er-

setzt, kanonische Texte treten an die Stelle des Symposions und das

denkende Subjekt wird zur Gewährleistung seiner rationalen Autorität

1 Rudolph Westphal, Plutarch. Über die Musik, Breslau 1865, S. 34.

2 Jacques Derrida, Apokalypse, übers. Michael Wetzel, Wien 1985, S.18.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Denken des Medialen

von den körperlichen, lebensweltlichen, geschlechtlichen Gemengela-

gen bereinigt, in die es verwickelt war und mit denen es in sichtbarer

Verquickung gesprochen hatte. ImDazwischen derMeinungen und der

Kakophonie des Gelages, wird eine diskrete Mitte erzeugt, in der das

Denken stabilisiert und damit fassbar und verhandelbar wird. Das ist

die zweite Seite des Symposions als einer Urszene des Philosophierens

im Dazwischen.

Zuruf eines Spätgekommenen: Im Gemenge des Dazwischen kann es keine

Orientierung geben. Es gibt keinen Ausgangspunkt, keinen Anfang, kein En-

de in Sicht, also auch keinen Abschluss, keinen ›Take-Away‹. In the midst of

things, we are all too late to the party!

Auf einerweiterendritten Seite scheint ebendieseAmbivalenz zwischen

dem Gelage der Gedanken (verflochten, ephemer) und der Verfestigung

auf einen Verfasser (verhandelbar, stabil) paradigmatisch für die gleich-

zeitige Anwesenheit und Unmöglichkeit eines Philosophierens im Da-

zwischen zu sein – und es gälte möglicherweise nicht die Fokussierung

und fassbareNachvollziehbarkeit aufzugeben,die sich imLaufe der Phi-

losophiegeschichte hegemonial durchgesetzt hat und rationale Autoren

erzeugte, die letztlich ignorant gegenüber der Gemengelage ihrer plu-

rivokalen Eingelassenheit wurden, sondern zwischen dem Stabilen und

demFlüchtigen, demSituierten und demObjektiven, demÄsthetischen

und dem Abstrakten in Bewegung zu kommen. Immerhin macht der

Text vonPlatondasSymposionderAntike alsMöglichkeit desmehrstim-

migen, aus- und eingelassenen Philosophierens zu einer Referenzgrö-

ße, ebenso wie der Text von Platon die relevanten Charakteristika des

Symposions eliminiert. Auch diese dritte Seite des antiken Symposions

mit Platon als einemparadigmatischenAutor unddenVielen alsGästen,

die längst schon gegangen sind, als sowohl festgeschriebener Geschich-

te wie flüchtiger Versammlung lebendiger Gedanken, als vielleicht kon-

kretemGelage aber nachweislichüberliefertemText,macht denCharak-

ter der Urszene des philosophischen Denkens im Dazwischen aus. Das

Symposion lässt imDazwischen seiner Schichtungen und Zugänge auf-

scheinen, dass die Mitte, die Autorenschaft, die Nachvollziehbarkeit ei-

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 197

neaktiveSetzungsind,eineKonstruktion,ein regulatives Ideal–ummit

Kant zu sprechen.

Ein Geflüster: Inmitten der Dinge zu sein, bedeutet aber nicht, dass man be-

haupten kann über ihnen zu stehen. Es bedeutet auf gleicher Augenhöhemit

und in einer Umgebung von Dingen zu stehen.

Raum des Dazwischen (Pneuma)

Das Symposion zur »Poetik des Dazwischen« – nicht in der Antike aber

im 21. Jahrhundert – war der Versuch, nicht die Autorenschaft und

Nachvollziehbarkeit zu unterminieren, aber die verloren gegangene,

flüchtigeVersammlung lebendigerGedankenwieder aufleben zu lassen:

als eine Konstellation im Raum. Eine Konstellation, die ein Mikrophon

in der Mitte hat und Autorenschaft sichtbar macht, die aber auch Di-

versität und Zerstreuung räumlich gestaltete. Positionen sollten im

Kontext der anderen Positionen als Plätze erkennbarwerden, von denen

aus gesprochen wurde. Um Position zu beziehen, musste man Haltung

einnehmen, sich etwas ausrichten und sprechen. In der Mitte stehend

am Mikrophon waren die Sprechenden platziert, die um sich herum

Inseln der Zuhörenden und Debattierenden hatten. Die Zuhörenden

und Debattierenden saßen etwa in einem Schwarm von Barhockern

oder lungerten in einer Insel silberfarbener Gymnastikbälle herum

oder hockten in einer Gruppe von Holzpflöcken oder hatten in einer

kleinen Armee an Konferenzstühlen Platz genommen. Die Konstella-

tion der Sitzgelegenheiten im Raum folgte einer Idee der Gestaltung,

welche die philosophiegeschichtliche Aversion gegen das Dazwischen

unterwandern wollte. Im Dazwischen der Holzpflöcke und Konferenz-

stühle, Gymnastikbälle und Hocker wurde der atmosphärische und

physikalische Raum geschaffen, der vielleicht eine Poetik wahrnehmbar

machen könnte. Im Dazwischen der Holzpflöcke und Konferenzstühle,

Gymnastikbälle und Hocker wurde das Sich-Ausrichten-auf beim Spre-

chen physisch wahrnehmbar. Man würde sich wenden müssen oder

drehen, den Hals recken oder aufstehen, um zu den anderen zu spre-

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Denken des Medialen

chen. Stimmen wurde von einem Ort und in eine Richtung erhoben.

Stimmen durchmaßen den Raum zwischen den Orten. Stimmen, die

als Meinungen, Kommentare oder Argumente (Erzählungen) Inhalte

bewegten aber sich auch als körperlicher Atem vonOrt zuOrt bewegten.

Die Stimme wurde als körperlich-geistige Bewegung von Inhalt und

Atem auf die Bühne der Symposions über die Poetik des Dazwischen

gehoben.

Fachdebatte am Nebentisch: »Es ist da dreierlei gegeben: eines als das Be-

wegende, zweitens das, womit es bewegt, ferner drittens das Bewegte.«3 In

der Aristotelischen Vorstellung sind Geist und Körper im Begriff der Bewe-

gung aufgehoben, indem Bewegung unter dem Gesichtspunkt der Aktivität

und Passivität einmal die Seele und zum anderen den Körper bestimmt. Zwi-

schen diesen Angelpunkten eines gemeinsamen Bedeutungsraumes wird für

Aristoteles eine Achse vorstellbar, die Seele und Körper, Idee undMaterie, Ge-

danken und Ausdruck im Übergang von Aktivität zu Passivität ineinander

überführt. Zwei Medien nimmt Aristoteles in der Mitte zwischen Seele und

Körper an, die jeweils als Ursache und Wirkung bestimmt sind und in dieser

Ambivalenzmiteinander korrespondieren: das Streben (die Haltung und Po-

sitionierung vielleicht) und das Pneuma (der Atem der Stimme vielleicht).

Für die geistige Seite ist das Mittlere als das »Bewegende und Bewegte das

Strebevermögen; denn insofern es strebt, wird das Strebende bewegt, und

das Streben ist eine gewisse Bewegung als Verwirklichung.«4 Auf der kör-

perlichen Seite greift Aristoteles zur Bestimmung des Strebens auf die den

Griechen geläufige Vorstellung vom Pneuma zurück: denn »dasjenige, was

[körperlich] in Bewegung setzt,muß über eine gewisse Kraft und Stärke ver-

fügen. Es ist aber offensichtlich, daß alle Lebewesen ein angeborenes Pneu-

ma besitzen und durch dieses Pneuma stark sind.«5 Als bewirkende Kraft im

(beseelten) Körper ist das Pneuma als feinerer Atem, Odem oder Hauch be-

stimmt und verfügt, wie Aristoteles nahelegt »sowohl über eine (gewisse)

Schwere imVergleichmit den feurigen Substanzen als auch über eine (gewis-

3 Aristoteles, De Anima. Über die Seele, übers. W. Theiler, Hamburg 1995, 433b.

4 Ebd.

5 Aristoteles, Über die Bewegung der Lebewesen, übers. Jutta Kollesch, Darmstadt

1985, 703a.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 199

se) Leichtigkeit imVergleichmit den entgegengesetzten Substanzen.«6 Es ist

stofflich gesehen, genügend schwer, um zu bewegen, und ausreichend leicht,

um bewegt zuwerden, und dabei als diese bewegte-bewegende Kraft wie ein

feinerer Atem. Das Pneuma (der stimmliche Atem) ist seelisch bewegte kör-

perliche Substanz und als seelisch bewegtes ist es in den (beseelten- positio-

nierten) Körpern stofflich bewegend. Strebevermögen und Pneuma sind die

untereinander korrespondierenden Medien zwischen Seele und Körper, Idee

und Materie, Gedanke und Ausdruck, Positionierung und Stimme.

Durch die Stimme derer, die am Symposion teilnehmen und auf Holz-

blöckenoderBarhockern,GymnastikbällenoderKonferenzstühlenPlatz

genommen haben, wird das Streben zur Position durch den Raum ver-

mittelt. Der feine und flüchtige Atem der mündlichen Aussage erreicht

dieOhrenderAnderenundbewegtdiese körperlichund seelisch,bewegt

ihre Gemüter und provoziert derenWiderrede oder Zustimmung.

Die Stimme als Zwitterwesen

Eine tiefe Ambivalenz kennzeichnet Platons (und Sokrates’) Haltung ge-

genüber der Figur der Stimme. Einerseits ist sich Platon überall dort,

wo es um die Fähigkeit der Stimme geht, den Zuhörer zu beeinflussen

und zu verzaubern, wo es darum geht, den Zuhörer durch die musika-

lisch-rhythmische Sinnlichkeit der Vokalität zu verführen oder zu hyp-

notisieren, der potenziell korrumpierendenGefahren bewusst: Sokrates

wirdnicht inOhnmacht fallen.Steht er nicht exemplarisch für eine klare

Wachsamkeit des Geistes, die sich entschieden gegen die phantasmati-

sche, den Verstand betäubende Macht der klingenden Stimme wendet,

die eherdieGefühle zubeeinflussenals denVerstandzuüberzeugenver-

mag? Andererseits können wir nur mit einer gewissen Ratlosigkeit die

berühmte Passage aus der Apologie des Sokrates zur Kenntnis nehmen,

in der Platon Sokrates einen persönlichen »Daimon« beschreiben und

6 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Denken des Medialen

beschwören lässt, der sich, wie er sagt, in seinem Geist in Form einer

seltsamen Stimmemanifestiert.

Stimme(n) des Sokrates: »Vielleicht nun könnte es ungereimt scheinen, dass

ich denn also privat, wenn ich in der Stadt umhergehe, meine Ratschläge ge-

be undmich aufdränge, öffentlich aber nicht denMut habe,mit Ratschlägen

für die Stadt als Redner vor eurer Menge aufzutreten. Hierfür aber ist der

Grund, was ihr oft und bei vielen Gelegenheiten von mir gehört habt, dass

mir etwas Göttliches und Übernatürliches widerfährt, was ja auch Meletos

in seinerAnzeigemit Spott erwähnt hat. Ich habe das von Jugend auf, eine ge-

wisse Stimme, die, wenn sie sich hören lässt, mich jedes Mal warnt vor dem,

was ich gerade vorhabe, niemals aber zuredet. Sie ist es, die sich mir wider-

setzt, politisch tätig zu sein, und mir scheint, es ist sehr gut, dass sie mich

daran hindert.«7

DiesewahrgenommeneStimme,vonder offenbleibenmuss,ob sie gött-

licher Intuition entspringt oder bloße Einbildung ist, überredet Sokra-

tes nicht, etwas zu tun, aber sie hält ihn davon ab, Dinge zu tun, die er

später bereuen könnte.Die fremdeStimme ist also eine aktive undwirk-

same Stimme, auch wenn sie nach innen gerichtet ist: Sie weist Sokra-

tes an, eine bestimmte Handlung nicht zu begehen, ihr Ton ist impe-

rativisch, sie fordert moralischen Gehorsam. Der imperative Charakter

dieser Stimme hindert uns daran, sie als bloße Metapher für die Spra-

che imSinne ihres semantischenGehalts abzutun.Es ist nicht etwas das

sich wie eine Stimme anhört, die auditive Botschaft ist phänomenolo-

gisch unüberhörbar. Nach Sokrates’ Bericht scheint nicht der Inhalt der

Rede des Daimon von erster Bedeutung zu sein, sondern vor allem die

Tatsache, dass es spricht. Es ist also nicht der sprachliche, semantische

Aspekt dieser Stimme, sondern ihre klangliche Stimmhaftigkeit selbst,

die moralischen Gehorsam gebietet.

Eine Stimme: Wovon also sprechen wir hier jetzt? Von der inneren (morali-

schen) Stimme, einer Imagination der Plurivokalität – vielleicht weil wir der

tatsächlichen Mehrstimmigkeit verlustig gegangen sind? Oder sprechen wir

7 Platon, Apologie des Sokrates, übers. Ernst Heitsch, Göttingen 2002, 31cd.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 201

von den Stimmen der anderen, die uns umgeben, mit denen wir in eine De-

batte gehen und deren Atem uns real anhaucht? (»Mehr als einer, man muss

mehr als einer sein, um zu sprechen, mehrere Stimmen sind dazu nötig…«8)

Was ist denn überhaupt eine Stimme, wenn nicht gerade das Zwitter-

wesen par excellence? Würde der Versuch sie auf einen einzigen defini-

torischen Punkt zu bringen ihre phänomenologische Komplexität und

rätselhafte Kraft nicht widersprechen?

Zwischenruf: Denn als Phänomen ist die Stimme immer sowohl individuell

als auch gemeinschaftlich.

Einerseits ist jede menschliche Stimme einzigartig, keine Stimme

gleicht der anderen; andererseits ist jede Stimme, da sie sich durch

mimetische Prozesse entwickelt und aus einem Chor anderer Stimmen

entsteht, nicht nur durch eine Vielzahl anderer Stimmen konstituiert,

sondern enthält auchSpurendieserVielfältigkeit in sich (Spuren z.B. ih-

rer kulturellen, regionalen, oder familiären Prägung).Das Persönlichste

in der Stimme kann daher nicht von dem, was geteilt wird, getrennt

werden.

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl klingende Resonanz als auch stummes

Potenzial.

An der Oberfläche der Wahrnehmung ist die Stimme ein klangliches

Phänomen, eine physikalische Schwingung, die vom Ohr wahrgenom-

menwerden kann.Aber Stimme ist nicht nurGeräusch, nicht nur Lärm.

Was sie von bloßem Sound unterscheidet, ist tatsächlich ihre Möglich-

keit zu schweigen. Sofern das Schweigen als eine Form der Äußerung

betrachtet werden kann, ist die Stimme nicht in Gegensatz zur Stille

definierbar.

8 Jacques Derrida, in: Harold Coward, Toby Foshay (eds.), Derrida and Negative

Theology, New York, 1992, S. 283 (trans. A. Lagaay).

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Denken des Medialen

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl zeitlich als auch transzendent (oder

physisch und phantasmagorisch).

Einerseits ist die Stimme (abgesehen von virtuell erzeugten »Fake-

Stimmen«) die physische Verlautbarung eines menschlichen Körpers

und als solche (prinzipiell) an eine konkrete, immanente Materialität

gebunden, die in einem bestimmten Raum zu einer bestimmten Zeit

existiert. Andererseits, sofern sie (und der Körper, von dem sie ausgeht)

nicht nur vom physischen Ohr eines anderen Menschen wahrgenom-

men wird, sondern auch von seiner Vorstellungskraft, die mit der Logik

des Begehrens (Anziehung oder Abneigung) verbunden ist, geht die

Resonanz einer Stimme sehr wohl über ihre physischen Immanenz

hinaus; als phantasmagorische Stimme transzendiert sie den Körper

und wird so gut wie atemporal – das ist ihre gespenstische Kraft.

Zwischenruf: Die Stimme ist sowohl sprachlich als auch nicht-sprachlich.

AlsMediumderSpracheunterscheidet sichdiemenschlicheStimmevon

der Sprache; sie hat ihren Ursprung in einer Zeit vor der Sprache (d.h.

vorsprachliches Gebrabbel), sie fungiert als Index für das, was über die

Sprache hinausgeht oder nicht ausgedrückt werden kann. In einem an-

deren Sinne ist sie jedoch von der Sprache abhängig (insofern sie sich

vombloßenGeräusch unterscheidet), durch die Sprache gefärbt (der be-

sondere »grain« etwa – nach Roland Barthes – einer fremdsprachlichen

Stimme) und ist gleichzeitig Zeuge und Beweis eines (potenziellen) Ge-

schehens der Sprache.

Eine Stimme (aus dem Off): Miteinander sprechen ist das eine. Aber zu-

sammen zu schreiben, geht das überhaupt? Es gehört mehr dazu, als dass

du deinen Teil schreibst, ich meinen und wir ihn im Nachhinein zusam-

menschweißen... obwohl das ein erster Schritt sein könnte. Der Prozess ist

insofern schmerzhaft, als man dem anderen erlaubenmuss, den eigenen Vor-

schlag misszuverstehen und zu missbrauchen und ihn in etwas anderes zu

verwandeln... Hier ist kein Platz für Empfindlichkeiten oder Anstand...erst

recht nicht für Vanitas. Es geht vielmehr darum, Dinge über Bord zu werfen,

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 203

ein Element der Kontrolle loszulassen, um etwas Neues auszuprobieren,

eine Veränderung der Perspektive herbeizuführen... Nach dem Prozess kann

man sich sowohl »weniger« sich selbst als auch vom anderen ergänzt fühlen

– ein »mehr«. Die Leser sind eingeladen, an dieser Verwandlung teilzuhaben

– aber sie können sie nicht miterleben. Jede Verwandlung ist unangenehm,

vielleicht sogar ekelerregend. Aber sie ist notwendig, um neue Konturen zu

zeichnen, um neu geboren zu werden.

Eine Stimme (aus dem anderen Off): Der Prozess ist überraschend und lust-

voll, weil man von den Gedanken,Worten und Formulierungen der Anderen

mitgetragen wird und auf andere Gedanken angesichts der eigenen kommt.

Wenn man nicht mehr weiterweiß, dann retten einen die Ideen und Kennt-

nisse der Anderen und inspirieren, wie die Muse einen im Inneren küsst.

Hin zur Mitte: In-wendig werden…

Das Ohr nach außen zu richten, sich nicht nur danach auszustrecken,

zu hören, was andere in der Gemeinschaft oder in dieser akademischen

Versammlung sagen, sonderndie eigeneAufmerksamkeit so zu konzen-

trieren, dass man wirklich versteht, was gesagt wird – Kommunikati-

on zuzulassen, Ideen zuzulassen – erfordert ein beträchtliches Engage-

ment und eine große Anstrengung. Es ist viel einfacher, das wiederzu-

erkennen, was man meint, bereits woanders aufgeschnappt zu haben,

vorschnelle Schlüsse zu ziehen (»ach ja, das ist es was er/sie sagt…«) und

nach dem gewohnten Ordnungssystem zu kategorisieren. Zuhören er-

fordert nicht nur, dass man den eigenen Impuls zum Sprechen zurück-

hält, sondern dass man in der Lage ist, sich überraschen zu lassen, um

etwas Unerwartetes,Anderes oder gar (scheinbar) Unmögliches hören zu

können.9

9 Siehe Rajni Shah, Experiments in Listening, London, New York 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Denken des Medialen

Eine Stimme: Haben wir das nicht schon irgendwo mal gehört? (»Daher

könnte es förderlich sein, wenn wir uns abgewöhnen, immer nur das zu

hören, was wir schon verstehen.«10)

Eine andere Stimme: Aber haben wir das nicht auch schon mal ausprobiert?

Entspannen, nicht zu viel Eigenes wollen und sich freuen, wenn die Anderen

für einen odermit einemSprechen.Haltung haben, aber nicht gleich Position

beziehen müssen, nicht gleich das ewig Eigene im Anderen wiedererkennen,

sondern sich überraschen lassen,wie bei einemkleinen Spaziergang,woman

einem Gezwitscher folgt, und ins Gebüsch abbiegt, um vielleicht eine Lich-

tung des Denkens zu finden.

Diese Anstrengung der Differenzierung, die Arbeit der Hinwendung

nach außen, hat aber womöglich ein Counterpart, ein Pendant, in dem

nach innen gerichtete »inwendig« werden. So hat es vor circa hundert

Jahren der Philosoph Salomo Friedlaender unbedingt sehen wollen:

»Wir erleben die Identität des weltschöpferischen Prinzips mit dem

eignen ›Inneren‹. Um das Innere vom Außen präzis zu unterscheiden,

charakterisiere man das Außen als Differenz, als Polarität, als Selbst-

Entzweiung ausÜberschwangdes Innen, folglich das Innen als zentrale,

indifferente, neutrale Größe.«11

Eine Stimme: da ist es schon wieder, diesen Traum des »Neutralen«! Ver-

gleichbar vielleicht mit Roland Barthes’ Fantasie des Neutrums – als das

»Unverkäufliche«?12

DerWitz dieser nach innen-kehrendeBewegung ist aber eben nicht,wie

man vielleicht zu schnell denken könnte, dass man nach innen kehrt,

um die eigene, persönliche Meinung oder Befindlichkeit besser heraus-

zuhören. Im Gegenteil. Das Individuum ist per Definition in-dividual,

10 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Frankfurt/M. 1959, S. 150.

11 Salomo Friedlaender, Schöpferische Indifferenz, Gesammelte Schriften Band 10,

hg. Hartmut Geerken, Detlef Thiel, Herrsching 2009, S. 119.

12 Roland Barthes, Das Neutrum, Vorlesung am Collège de France 1977–1978, Hg. Eric

Marty, übers. Horst Brühmann, Frankfurt/M. 2005, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 205

d.h.weder teilbar nochdifferenzierbar; sich also auf ihmzu fokussieren,

auf das Individuum sein Ohr zu richten heißt, sich auf das Allgemeins-

te überhaupt – ein Abstraktum – einzulassen. Ein ethischer, politischer

Akt also – und zwar gerade, weil so abstrakt, kaum verkörpert, rein in-

tellektuell?

Stimme: kann aber dieser Akt des Indifferent-werdens zu zweit oder gemein-

sam eingegangenwerden? Stoßenwir nicht hier auf die Grenze des Koopera-

tiven?

Klar ist wohl, dassman sich zwar in die Richtung des Innen, Indifferen-

ten bewegen kann aber niemals endgültig dort ankommen oder verhar-

ren. (Würde man hinkommen und sagen können »hier ist die Indiffe-

renz!« dann wäre es nicht mehr das, was es sein soll: in-dividual.) Wir

sind also verdammt stets zwischen Innen und Außen, Indifferenz und

Differenz, zu oszillieren,was den Zwischenraumdurch den geschaukelt

wird impliziert, oder überhaupt erst konstituiert.

… Raus in die Geselligkeit

Vielleicht muss man letztlich etwas mehr von Pfirsichen, Erdbeeren

und Crémant hinzufügen und beimNachdenken über das vielstimmige

Symposiondas Speisen viel deutlicher in dasZentrumderAufmerksam-

keit rücken. Das Symposion ist ein Gastmahl und dem Speisen hängt

jene Körperlichkeit an, die auch den feineren Atem der Stimme mitbe-

stimmt.Wir speisenmit Gästen. Das Symposion, welches ein Gastmahl

mit Tischreden ist und keine bloße Versammlung von Sprechenden,

die sich an Vorträgen festhalten, hat das Potenzial, Gehör und Gesicht

zu entfalten, durch Zugehörigkeit und Angesichtigkeit. Wir hören ein-

ander zu und sehen uns ins Gesicht, weil wir gemeinsam sitzen und

speisen, weil wir, versammelt in einem Raum an verschiedenen Orten,

uns beim Essen und Trinken zusehen und zuhören. Denn was passiert

mit meiner Einstellung (Haltung) gegenüber den Tischnachbarn, wenn

diese in pastellwangige Pfirsiche beißen, während sie mir zuhören? Ich

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Denken des Medialen

darf beobachten, während ich vielleicht eine Tischrede formuliere, wie

das rosafarbene Pfirsichfleisch zwischen den Zähnen der Gegenüber

aufbricht.Und jene Tischnachbarn schmecken den Saft imGaumenund

die pelzige Pfirsichhaut auf den Lippen, während sie mir zuhören. Viel-

leicht löst erst die Wohlgesonnenheit, welche die Fruchtsüße in ihnen

bewirkt, jenes Auf-mich-hin-hören aus, welches sie meine Tischrede

wahrnehmen lässt. Die Szene des Essens und Trinkens macht etwas

mit uns, die wir mittels der Speisen und Getränke zu Tischgenoss:in-

nen geworden sind. Wir nehmen uns in unserer leiblichen Existenz

wahr. Wir sehen das sprudelig werdende Lachen aufkommen, wenn

die Crémantgläser gehoben werden, und wissen, dass das Zulassen von

Meinungen, Positionen, Haltungen an Leichtigkeit gewinnen könnte.

Zwischenruf: Hat nun Plutarch Recht oder nicht?

Wir nehmen uns weniger ernst, wenn wir uns zusehen dürfen, wie wir

Erdbeeren in unsere Münder schieben, aber dadurch nehmen wir uns

vielleicht viel ernsthafter in unseren Gedanken zur Kenntnis. Denn mit

der Erdbeere imMund sehen wir vielleicht nicht die erwartete und ver-

einfachteKarikaturderAnderen,sonderndie realeundkomplexeKomik

der konkreten Szenerie und ihrer Teilnehmenden. Wenn wir das anti-

ke Symposion als Vorbild für einen solchenwohlgesonnenenGedanken-

austausch aufrufen, dann schälen wir sein Gastmahl-Moment aus ihm

und seiner Überlieferung heraus. Vom Symposion bleibt dann vor allem

diese Imagination einer debattierenden Speisegesellschaft übrig. Viel-

leicht missachten wir dabei die Wahrheit der historischen Symposien,

eignen uns nur die trinkende und scherzende Lagerrunde an,wie sie im

platonischenDialog erzähltwird,wildern inderGeschichteoder schälen

dieses vielversprechende Gastmahl-Moment heraus, um es zu pflegen

und in unserer Zeit gedeihen zu lassen: Das Symposionwird zumEreig-

nis, bei dem sich Gäste und Speisen umeinander herum versammeln,

austauschen und einverleiben. Denn bei einem solchen imaginierten,

auf Gäste, Speisen und Reden fokussierten Gastmahl kommt jene Kon-

vivialität auf, um deren Willen überhaupt das Symposion gedacht und

getan werden will.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 207

Eine konviviale Stimme: »Die Kunst des Freundens setzt sich aus spezi-

fischen Umgangsformen freundschaftlicher Konvivialität zusammen, die

ihrem Grundzug nach durch das wechselseitige Teilen im Geben und Neh-

men der Freunde bestimmt sind. An sich wertvolle Verhaltensweisen wie

freundschaftliche Umgänglichkeit und Freigebigkeit, Gesten des Schenkens,

Dankens, der Aufmerksamkeit (Zuhören, Hinsehen, Einfühlen, Mitdenken),

der Rücksichtnahme und Verantwortung, der Anerkennung des Anderenwie

der Fähigkeit zur Selbsterkenntnis und Selbstkritik kommen dabei ebenso

zum Tragen, wie das komplizierte Ausbalancierung [sic!] der gewollten

Nähe und der nötigen Distanz und die damit verbundene, hohe Kunst des

gerechten Streitens.«13

Mit den Qualitäten des Zuhörens, Hinsehens, Einfühlens, Mitden-

kens ist jenes Tableau der Begegnungsweisen ausgebreitet, auf dem

es sich (vielleicht eher) wohlwollend debattieren lässt. Konviviali-

tät kann also als ein Miteinanderleben verstanden werden, welches

durch freundschaftliche Gemeinschaftlichkeit charakterisiert ist. Diese

freundschaftliche Gemeinschaftlichkeit entfaltet sich während einer

vorübergehenden Dauer an einer eingefassten Stätte, für die und an

der um das gemeinsame Essen herum zusammengekommen wird, um

zu teilen; die Speisen und die Gedanken. Beim konvivialen Gastmahl

lagern die speisenden Körper und die sich artikulierenden Gedanken

beieinander. Wir erfahren (vielleicht eher) nicht fertige Meinungen,

sondern die Rede als eine Mitteilung, so, wie wir nicht den gesättigten

Zustand, sondern das Essen als fortlaufende Tätigkeit erleben.

Provokation: »Wenn Philosophen, denen bekanntlich das Schweigen immer

schon schwerfiel, aufs Gespräch sich einlassen, so sollten sie so reden, daß

sie allemal unrecht behalten, aber auf eine Weise, die den Gegner der Un-

wahrheit überführt. Es käme darauf an, Erkenntnisse zu haben, die nicht et-

wa absolut richtig, hieb- oder stichfest sind – solche laufen unweigerlich auf

13 Harald Lemke, »Ethik der Freundschaft«, in: Information Philosophie 5 (1999),

URL: http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf [letzter Aufruf:

24.03.2023].

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf


208 Denken des Medialen

die Tautologie hinaus –, sondern solche, denen gegenüber die Frage nach der

Richtigkeit sich selber richtet.«14

Wir bräuchten dies aber gar nicht als Programm vorzunehmen; das

gesellige Gespräch zielt nicht im hier-und-jetzt auf eindeutige Klärung.

Wir sehenuns bei der Imperfektion des Essens,Trinkens undSprechens

zu; gewahren die Begehrlichkeiten, die uns angreifbar machen; lassen

uns Vorlieben und Abneigungen wahrnehmen; nehmen diese als eine

(mögliche) Wahrheit der Anderen wahr, die uns dadurch hinsehen und

zuhören lässt. Diese Durchlässigkeit im Blick auf die Anderen durch

das Speisegeschehen lässt diese für die Dauer des Gastmahls zu Tisch-

und Stimmgenoss*innen werden, denen wir interessiert zuhören, und

im Takt eines intuitiv gefühlten Rhythmus’ unterbrechen, nicht um zu

punkten, sondern um das Spiel, das Hin und Her zwischen innen und

außen wie beim Atmen in Gang zu halten. Und daher stellt sich das

Symposion überhaupt als eine Rednerbühne dar, als Möglichkeit, wenn

nicht gar als Voraussetzung für den Gedankenaustausch in Polyphonie.

Literatur

Adorno,Theodor W., Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädig-

ten Leben, Frankfurt/M. 1951.

Aristoteles, Über die Bewegung der Lebewesen, übers. Jutta Kollesch,

Darmstadt 1985.

Aristoteles, De Anima. Über die Seele, übers.W.Theiler, Hamburg 1995.

Barthes, Roland, Das Neutrum, Vorlesung am Collège de France

1977–1978, übers. Horst Brühmann, Frankfurt/M. 2005.

Coward, Harold, Toby Foshay (eds.), Derrida and Negative Theology,

New York 1992.

Derrida, Jacques, Apokalypse, übers.Michael Wetzel,Wien 1985.

14 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben,

Frankfurt/M. 1951, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anice Haaraay: Philosophieren im Dazwischen – eine Polyphonie 209

Friedlaender, Salomo,Schöpferische Indifferenz,Gesammelte Schriften

Band 10, Hg. Hartmut Geerken, DetlefThiel, Herrsching 2009.

Heidegger,Martin, Unterwegs zur Sprache, Frankfurt/M. 1959.

Lemke, Harald, »Ethik der Freundschaft«, in: Information Philoso-

phie 5 (1999), URL: http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.

pdf [letzter Aufruf: 24.03.2023].

Platon, Apologie des Sokrates, übers. Ernst Heitsch, Göttingen 2002.

Shah, Rajni, Experiments in Listening, London, New York 2021.

Westphal, Rudolph, Plutarch. Über die Musik, Breslau 1865.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf
http://www.haraldlemke.de/texte/lemke-philia.pdf


https://doi.org/10.14361/9783839468319-011 - am 14.02.2026, 11:43:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

