
1. Einleitung

Im Frühjahr 1995 begegnete ich – ohne es zu wissen – zum ersten Mal einer 
Handschrift von Yazıcıoġlıs Muḥammedīye. Ich saß in einem Antiquariat in Istan-
bul und interessierte mich für osmanische Satirezeitschriften – das Thema meiner 
Magisterarbeit. Zwei junge Männer betraten damals den Laden, stellten sich als 
Kunststudenten vor und fragten, ob sie „eine Handschrift“ erwerben könnten. Eine 
geeignete Handschrift lag auf dem obersten Regalbrett und der Buchhändler beauf-
tragte seinen Lehrling, sie herunterzuholen. Da das erste Blatt sehr schlecht erhal-
ten war, riss es der Händler aus der Handschrift und wollte es in den Müll werfen. 
Ich fragte, ob ich es nicht bekommen könne, da er es ohnehin wegwerfen wolle, 
und erhielt daraufhin das Blatt. Der Rest der Handschrift wechselte damals – als 
Rohmaterial für „Miniaturenmalerei“ – für 100 DM den Besitzer. Knapp zehn Jah-
re später erinnerte ich mich an den Vorfall, als ich an meinem Habilitationsprojekt 
saß und in der Süleymaniye-Bibliothek in Istanbul Muḥammedīye-Handschriften 
untersuchte. Der Verdacht, dass ich einige der Verse schon früher einmal gelesen 
hatte, bestätigte sich, als ich zurück in Zürich war: Damals, in jenem Antiquariat, 
war das Fragment einer Muḥammedīye-Handschrift über den Ladentisch gegangen.  

Der Umstand, dass Handschriften in den 1990er Jahren als vergleichsweise 
preisgünstiges Rohmaterial eingesetzt werden konnten, ist – zumindest zum Teil – 
auf die Geschichte der Buchherstellung im Osmanischen Reich zurückzuführen. 
Im Osmanischen Reich wurden Texte in arabischer Schrift erst sehr spät mit beweg-
lichen Lettern gedruckt. Ein Pionier war İbrāhīm Müteferriḳa, welcher zwischen 
1729 und 1742 siebzehn Titel druckte.1 Einen relevanten Anteil an der Buchpro-
duktion erreichten gedruckte Bücher – Typendrucke und lithographische Drucke 
zusammengenommen – erst im 19. Jahrhundert.2 Daneben wurden bis zum Ende 
des Osmanischen Reiches weiterhin handschriftliche Kopien von Büchern produ-
ziert. Häufige Titel trifft man darum bis heute im Antiquariatshandel immer wie-
der auch als handschriftliche Kopie an. Die handschriftliche Verbreitung und Nut-
zung von Texten prägte die Buchkultur im Osmanischen Reich.  

1  Zu den Drucken Müteferriḳas siehe u. a. Sabev 2006 und Gencer 2010. Ein erster Druck 
mit beweglichen Lettern war allerdings bereits gut zwei Jahrzehnte früher in Aleppo in der 
Druckerei des Griechisch-Orthodoxe Metropoliten – also in einem christlichen Kontext – 
entstanden, vgl. Smitshuijzen AbiFarès 2001, 66, Beginnings of Printing 2001, 24f. [Katalogein-
trag von Carsten Walbiner]. 

2  Drucke in anderen Alphabeten gab es hingegen sehr früh, vgl. die Drucke der Sepharden 
im 15. Jahrhundert; siehe Tamari 2002. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 16 

1.1 Buchkultur im Osmanischen Reich 

1.1.1 Fragestellung 

Die späte Einführung des Buchdrucks wurde in Studien lange Zeit mit dem „Nie-
dergang“ des Osmanischen Reiches in Verbindung gebracht. Diese Niedergangs-
szenarien werden in der historischen Forschung inzwischen generell immer stärker 
kritisiert, so hinterfragt zum Beispiel auch Orlin Sabev (Orhan Salih) 2011 in sei-
nem Artikel „How late was the introduction of Ottoman-Turkish Printing?“ bishe-
rige Postulate zum osmanischen Buchdruck.3 Neue Technologien wurden im Os-
manischen Reicht meist sehr schnell adaptiert, es fragt sich laut Sabev darum, ob in 
diesem Fall schlicht ein Bedarf für eine solche Adaption fehlte. Diese Beobachtung 
führt auch Christoph Neumann zur Forderung, angesichts des derzeitigen For-
schungsstands zunächst einmal die „starken Seiten der Handschriftenkultur“ 
(yazma kültürünün kuvvetli tarafları) zu untersuchen.4 Welche Vorteile bot die hand-
schriftliche Textüberlieferung gegenüber der gedruckten? Wie wurden Handschrif-
ten genutzt? 

Handschriften wurden im Osmanischen Reich bis ins 19. Jahrhundert in großer 
Zahl hergestellt und die Bibliotheken der Türkei haben zum Teil enorme Hand-
schriftensammlungen. Von der Forschung werden diese Handschriften fast aus-
schließlich genutzt, um bisher nicht gedruckte Quellentexte auswerten zu können. 
Gelegentlich werden die Handschriften als Grundlage für Texteditionen genutzt. 
Wenn ein Werk hingegen in mehreren hundert Handschriften vorliegt und im 
19. Jahrhundert gedruckt wurde, bleiben diese Handschriften meist unbeachtet in
den Regalen. Gerade ein solcher Fall bietet jedoch die Gelegenheit zu analysieren, 
wie Handschriften genutzt wurden. Die Nutzung hinterließ oft Spuren, und je 
größer die Anzahl erhaltener Handschriften, desto umfangreicher das hier als 
Quelle ausgewertete Material an Nutzungsspuren. Meine Studie analysiert darum 
die Handschriftennutzung im Osmanischen Reich anhand eines umfangreichen 
Quellenmaterials, welches aus den Handschriften eines kleinen Korpus von sehr 
weit verbreiteten Werken mit religiöser Thematik besteht. Ergänzend berücksich-
tige ich bei meiner Untersuchung sekundäre Quellentexte – das heißt Texte aus 
dem Untersuchungszeitraum, welche die Nutzung der primären Quellentexte ex-
plizit oder implizit thematisieren.5 

Den Begriff „Nutzung“ verstehe ich in meiner Studie sehr breit. Grundlage 
sind alle im Handschriftenmaterial dokumentierten Spuren – von schriftlichen 
Einträgen bis zur auffällig starken Abnutzung von Seiten mit bestimmten Textstel-
len.6 Von diesen Spuren ausgehend rekonstruiere ich die Kontakte zwischen Nut-

3  Sabev 2011, 446f.; siehe auch Sabev 2007. 
4  Neumann 2005, 57. 
5  Zum Quellenmaterial ausführlich unten, Abschnitt 1.2. 
6  Den Begriff „Nutzung“ (kullanım) verwendet schon Neumann 2005. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 17 

zern und Handschriften sowie die verschiedene Nutzungsprozesse. Die Nutzung 
zur Wissensvermittlung oder die Nutzung in einem Kultkontext sind nur zwei 
Beispiele von Nutzungsprozessen, welche sich nachweisen lassen.  

Meine Studie untersucht die osmanische Handschriftenkultur anhand des Quel-
lenkorpus in fünf Schritten. Das folgende, zweite Kapitel widmet sich den Auto-
renbiographien. Dabei geht es um die Analyse sekundärer Quellentexte; das sind 
im weitesten Sinn biographische Texte zu den Autoren der primären Quellentexte. 
Es geht einerseits darum, herauszufinden, ab wann sich anhand von biographi-
schen Texten ein Interesse am betreffenden Autor belegen lässt. Andererseits soll 
auch untersucht werden, welche expliziten und impliziten Aussagen über die Re-
zeption und Nutzung der Werke sich in diesen sekundären Quellentexten finden. 

Das dritte Kapitel befasst sich mit der Frage, wie die Textüberlieferung funktio-
nierte. Dies schließt eine kodikologische und philologische Untersuchung der 
Handschriften des Quellenkorpus ein. Es geht darum festzustellen, wie stabil die 
Textüberlieferung der einzelnen Texte über einen Zeitraum von 450 Jahren war. In 
diesem Zusammenhang wird zu analysieren sein, welche Formen von Varianz sich 
im Quellenkorpus belegen lassen. Neben der Varianz auf struktureller Ebene wer-
den sprachliche und graphische Charakteristika sowie die Mitüberlieferung in die 
Studie einbezogen. In diesem Zusammenhang werde ich auch der Frage nachge-
hen, inwieweit sich anhand des untersuchten Materials bei Handschriftennutzern 
ein Konzept von authentischer Überlieferung belegen lässt.7  

Das vierte Kapitel analysiert die literarische Rezeption der untersuchten Werke 
als eine Form von Nutzung. Dabei handelt es sich zunächst um eine Nutzung 
durch eine Einzelperson – den Autor einer Nachdichtung oder eines Kommen-
tars. Wird dieses literarische Werk wiederum genutzt, so kann das als mittelbare 
Nutzung verstanden werden. Es ist darum zu untersuchen, ob die literarische  
Rezeption und auf deren Grundlage eine mittelbare Nutzung der Quellenwerke 
im Gesamtbild der Nutzung eine nennenswerte Rolle spielt. 

Das fünfte Kapitel geht der Frage nach, welche Informationen sich im Quellen-
korpus zu den Nutzern finden lassen. Ziel ist es dabei ein möglichst umfassendes 
Bild von den Nutzern und ihrem gesellschaftlichen Kontext zu bekommen. Das 
Datenmaterial ist zwar nicht geeignet ein repräsentatives Bild von der Nutzung 
der Handschriften von Werken populärer religiöser Literatur zu geben, durch die 
Auswahl der Handschriftensammlungen soll aber ein möglichst breiter Bereich 
der osmanischen Gesellschaft abgedeckt werden.8 Das Problem, dass sich aus dem 
vorhandenen Quellenmaterial keine repräsentativen Daten für die Gesamtgesell-
schaft ableiten lassen, betrifft auch andere Quellengattungen, beispielsweise In-

                                                                                          
7  In den Geschichts- und Literaturwissenschaften finden die unterschiedlichen Aspekte der 

Textüberlieferung ein immer größeres Interesse, vgl. etwa die diversen Publikationen des 
Nationalen Forschungsschwerpunks. „Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen. 
Historische Perspektiven“ an der Universität Zürich. 

8  Zur Auswahl der ausgewerteten Handschriftensammlungen siehe unten Abschnitt 1.2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 18 

ventarlisten von Bibliotheken in Nachlassregistern. Die Auswertung der Nutzer-
vermerke in den Handschriften hat den Vorteil, dass sich – im Gegensatz etwa zu 
Nachlassregistern – nicht nur Besitz nachweisen lässt, sondern auch andere Arten 
von Handschriftennutzung, etwa die Herstellung oder die Stiftung. 

Das sechste Kapitel führt die Ergebnisse der Kapitel zwei bis fünf zusammen 
und geht der Frage nach, welche Nutzungsprozesse sich anhand der Gebrauchs-
spuren im untersuchten Handschriftenmaterial nachweisen lassen. Hierzu werden 
sowohl schriftliche als auch nicht schriftliche Spuren analysiert, welche beispiels-
weise auf die Rezitation der Texte, die Verehrung der Handschriften oder eine  
repräsentative Nutzung hindeuten.  

1.1.2 Forschungsstand  

Meine Studie knüpft an die Forschungsbeiträge verschiedener Disziplinen an. Die 
Frage, wer im Osmanischen Reich Bücher beziehungsweise Handschriften nutzte, 
ist Gegenstand einer zunehmenden Zahl von kultur- und sozialgeschichtlichen 
Studien innerhalb der Islamwissenschaft beziehungsweise der Middle Eastern 
Studies. Meine Untersuchungen zur Textüberlieferung stützen sich methodolo-
gisch auf philologische Beiträge. Bei der Interpretation von Nutzereinträgen, von 
graphischen Aspekten der Textüberlieferung oder Aspekten der materiellen Aus-
stattung von Handschriften halfen eine Reihe neuer Publikationen aus dem Ge-
biet der Kodikologie. Auch die islamische Kunstgeschichte hat in den letzten Jah-
ren ihre Fokussierung auf Kalligraphie und Miniaturmalerei in Prachthandschrif-
ten aufgegeben und zunehmend auch die graphische Gestaltung von Handschrif-
ten für einen breiteren Nutzerkreis untersucht.  

Zwei wichtige Themen der aktuellen Forschung sind die Lesekultur im Nahen 
Osten sowie das Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Das Verhältnis 
von Mündlichkeit und Schriftlichkeit wird schwerpunktmäßig im Zusammenhang 
mit der frühen islamischen Literatur erörtert.9 Es ist aber auch für spätere Jahrhun-
derte relevant; so analysiert etwa DeWeese dieses Thema anhand der Ṣūfī-Literatur 
Zentralasiens.10 Gegenstand meiner Studie ist die Nutzung schriftlich überlieferter 
Texte, diese Thematik spielt darum nur am Rand eine Rolle, etwa wenn es um die 
Überlieferung von biographischen Erzählungen über die Autoren geht. 

Zur Lesekultur im Nahen Osten des 12.-15. Jahrhunderts hat Konrad Hirschler 
2012 die umfangreiche Studie The Written Word in the Medieval Arabic Lands – A 
Social and Cultural History of Reading Practices vorgelegt. Hirschler untersucht Lese-
gewohnheiten (reading practices) und die betreffende Terminologie, sowie die sozia-
le Zusammensetzung von Lesezirkeln. Das betrifft einerseits gelehrte Literatur wie 
Ibn ʿAsākirs Taʾrīḫ Madīnat Dimašq, aber auch populäre epische Literatur (popular 

                                                                                          
9  Zum Forschungsstand vgl. Schoeler 2009.  
10  DeWeese 2000, DeWeese 2006 und DeWeese 2007. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 19 

epics) wie Sīrat ʿAntar, Sīrat Banī Hilāl oder Sīrat ʿAlī az-Zaybak. In seiner Studie 
wertet er – von Texten der Gelehrtenliteratur bis zu Stiftungsurkunden und Hö-
rerzertifikaten – sehr unterschiedliche Quellen aus.  

Beiträge, welche Leservermerke auswerten, liegen auch zur Lesekultur im Os-
manischen Reich vor. Nelly Hanna hat 2003 in ihrer Untersuchung zur Nutzung 
von Büchern im Kairo des 17. und 18. Jahrhunderts die Auswertung von Nach-
lassregistern mit der Auswertung einer Sammelhandschrift kombiniert, welche 
Aufschluss über die Lesegewohnheiten des Kopisten und Autors gibt.11 Es handelt 
sich bei dieser Handschrift um eine individuell zusammengestellte Anthologie 
(maǧmūʿa) mit autobiographischen Textpassagen.12 Hanna erforscht anhand dieser 
Quellen die Lesekultur einer Gruppe in Kairo, welche sie „middle class“ nennt. 
Auf Leservermerke in Handschriften stützt Değirmenci ihre Studie zu Lesern und 
Lesegewohnheiten im Osmanischen Reich.13 Sie behandelt darin öffentliche und 
halböffentliche Lesungen von Texten der populären epischen Literatur. In den 
von ihr ausgewerteten Handschriften finden sich Einträge, welche es erlauben, die 
„Biographie“ der jeweiligen Handschriften zu rekonstruieren und öffentliche so-
wie halböffentliche Lesungen in sehr unterschiedlichen Kontexten nachzuweisen. 
In einer der untersuchten Handschriften befindet sich sogar ein Leservermerk, 
welcher – ähnlich den von Hirschler ausgewerteten Hörerzertifikaten – die anwe-
senden Zuhörer in einem Kaffeehaus in Aleppo auflistet.14  

Eine wichtige und auch beliebte Quelle der osmanischen Sozialgeschichte – 
Nachlassregister (muḫallefāt oder tereke defterleri) – enthalten Daten zum Buchbe-
sitz. Diese Register wurden bereits in verschiedenen Studien ausgewertet.15 Sie er-
lauben einen allgemeinen Überblick über die soziale Verteilung von Buchbesitz 
im Osmanischen Reich; zum Teil liegen aber auch detaillierte Register von Biblio-
theken vor, deren Besitzer verstorben waren.16 Damit lassen sich auch Sammel-
schwerpunkte von Bibliotheksbesitzern analysieren. Bereits Neumann hat darauf 
aufmerksam gemacht, dass die Nachlassregister sehr heterogenes Datenmaterial 
enthalten – zum Teil wird lediglich „ein Buch“ (bir kitāb) verzeichnet, zum Teil 
sind aber Bücher mit Titeln genannt. Außerdem spiegeln die Einträge in den 
Nachlassgerichten nur einen Teil der osmanischen Gesellschaft wider. Repräsenta-
tivität können die Nachlassregister somit nicht beanspruchen. Neumann hat in 
seinem Artikel „Arm und reich im Qaraferye“ aber gezeigt, dass in Kadiamtsregi-
stern (ḳāḍī sicilleri) durchaus auch Daten zu einem dörflichen Umfeld zu finden 

                                                                                          
11  Hanna 2003. 
12  Vergleichbare Anthologien (mecmūʿa) gibt es in den Bibliotheken der Türkei und des Na-

hen Ostens in großer Zahl; nur einzelne Bände sind bislang als kulturgeschichtliche Quelle 
genutzt worden, vgl. Neumann 2005, 61-63.  

13  Değirmenci 2011. 
14  Değirmenci 2011, 25. Zur Handschrift (SK Hacı Mahmud 6264) siehe Değirmenci 2011, 

19, Fußnote 35. 
15  Vgl. Öztürk 1995, Neumann 1996, Establet 1999, Sabev 2003, Sabev 2007, Sievert 2010.  
16  Sievert 2010. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 20 

sind.17 Auch hier gibt es wiederum das Problem des sehr heterogenen Datenmate-
rials. Außerdem ist eine Bearbeitung schon aufgrund der riesigen Menge von 
Quellen schwierig. 

Ein weiteres zentrales Thema der kulturgeschichtlichen Forschung sind Stif-
tungsbibliotheken im Osmanischen Reich. Hier ist vor allem auf die Publikatio-
nen von Erünsal zu verweisen, welcher anhand eines umfangreichen Materials 
von Stiftungsurkunden die Konzeption, Struktur und Geschichte dieser Institu-
tionen erforscht hat.18 Kapitel zu den Stiftungsbibliotheken sind auch in den Pu-
blikationen zu den großen Moscheekomplexen (küllīye) Istanbuls zu finden.19 Die 
Forschung zu diesem Thema stützt sich bislang fast ausschließlich auf die Archiva-
lien und die Berichte zeitgenössischer Beobachter (etwa Reiseberichte oder Histo-
riographien). Das Handschriftenmaterial selbst wurde für eine Untersuchung zur 
Bibliotheksgeschichte bislang nicht als Quelle genutzt. Hier könnte gerade inter-
essant sein, um herauszufinden, nach welchen Kriterien die Handschriften für die 
großen Stiftungen ausgewählt wurden und wie sie beschafft wurden. 

In seinem Essay „Üç Tarz-ı Mütalaa“ („Drei Formen der Lektüre“) macht Neu-
mann auf zentrale Desiderate der Forschung – etwa Studien zur Buchproduktion 
und Distribution – aufmerksam.20 So stellt er beispielsweise die These auf, dass die 
dezentrale und an individuelle Bedürfnisse angepasste Buchproduktion zu den 
„starken Seiten“ einer handschriftlichen Buchkultur gehört. Zum Buchhandel und 
der Buchproduktion liegt neu eine Monographie von Erünsal vor.21 Er analysiert 
hier dieselbe Gruppe von Quellen wie in seinen früheren Studien. Während er den 
Buchhandel so sehr gut erschließen kann, sind die Ergebnisse zur Buchproduktion 
insgesamt unbefriedigend, da sie sich of auf wenige Beispiele stützen. Gerade diese 
ist also ein Desiderat der Forschung.  

Die Produzenten und die Nutzer von Handschriften treten auch immer mehr in 
den Fokus der islamischen Kunstgeschichte. So legte etwa Uluç 2006 eine detail-
lierte Studie zur Produktion von illuminierten und illustrierten Luxushandschriften 
im Šīrāz des 16. und 17. Jahrhunderts vor, welche für reiche turkophone Nutzer 
bestimmt waren.22 Wie die Arbeit von Uluç betreffen nach wie vor viele Studien 
das „Luxussegement“ der Handschriftenproduktion. Dies trifft auch auf die neue 
Monographie von Fetvacı (Picturing History at the Ottoman Court) zu. Sie themati-
siert darin unter anderem auch die „Zirkulation“ illustrierter Luxushandschriften 
am Osmanischen Hof und wertet dazu Nutzervermerke aus.23 Neben diesen Un-

                                                                                          
17  Neumann 1996. 
18  Erünsal 2008; 2011a und 2011c; siehe zum Thema auch Hitzel 1999. 
19  Vgl. etwa Akgündüz 2005, Kaya 2007. 
20  Neumann 2005. 
21  Erünsal 2013. 
22  Uluç 1999 und Uluç 2006. 
23  Fetvacı 2013; insbesondere zu den Nutzergruppen im Palast Fetvacı 2013, 25-58, und zur 

Buchproduktion 59-98. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 21 

tersuchungen zu den Handschriften der osmanischen Elite erschienen in den letz-
ten Jahren aber auch Beiträge der islamischen Kunstgeschichte zu den Illustratio-
nen von Gebetssammlungen, also einer Gattung von Handschriften, welche eine 
breitere Nutzerschicht erreichte.24  

Philologische Studien und Editionen fokussieren in der Islamwissenschaft in den 
meisten Fällen nach wie vor auf die Edition oder Analyse eines autornahen Textes. 
Dem Thema des rezipierten Texts widmen sich bisher nur wenige Forschungsbeiträ-
ge.25 Das gilt auch für die Editionen und Studien, welche zu den Werken meines 
Quellenkorpus vorliegen.26 Der Aspekt der Buchrezeption wird hingegen von 
Schwarz in seinem literatursoziologischen Beitrag zu Gelehrtennetzwerken im Kur-
distan des 17. Jahrhunderts thematisiert, in welchem er die Kommentarwerke dieser 
Gelehrten untersucht.27 Insgesamt liegen zum Thema Textüberlieferung und literari-
sche Rezeption wenige Vorarbeiten vor.  

Eine wichtige Grundlage für meine Studie sind auch die Beiträge der Kodikolo-
gie, welche in den letzten Jahren erschienen. Hier sind insbesondere die Handbü-
cher zur arabischen Kodikologie beziehungsweise islamischen Kodikologie von Ga-
cek und Déroche zu nennen. Sie sind beispielsweise bei der Auswertung von Glos-
sen oder Fragen zu den graphischen Aspekten der Textüberlieferung unentbehrlich.  

1.2 Das Quellenkorpus  

1.2.1 Die Werke 

1.2.1.1 Populäre religiöse Literatur im 15. Jahrhundert  

Im 15. Jahrhundert entstand eine Anzahl von literarischen Werken, welche in der 
Folge im Osmanischen Reich über Jahrhunderte zu den am weitesten verbreiteten 
religiösen Texten in türkischer Sprache gehörten. Die weite Verbreitung zeigt sich 
schon an der großen Zahl von Handschriften, welche in den Bibliotheken in aller 
Welt vorhanden sind. Einen ersten Überblick vermittelt dabei der Online-Katalog 
der Türkischen Nationalbibliothek (Milli Kütüphane), welcher nicht nur die eige-
nen Bestände enthält, sondern auch die Daten gedruckter Handschriftenkataloge 
anderer Bibliotheken im In- und Ausland einschließt.28 In diesem Katalog finden 
sich beispielsweise 416 Handschriften von Yazıcıoġlıs 853 h. (1449) vollendeter 
Muḥammedīye oder 284 Handschriften von Süleymān Çelebis 812 h. (1409) voll-

                                                                                          
24  Vgl. Gruber 2010a. 
25  Siehe etwa Elger 2010; vgl. auch den Tagungsband von Pfeiffer und Kropp 2007. 
26  Nach wie vor handelt es sich bei Textausgaben oft um die Transkription einer bestimmten 

Handschrift; vgl. etwa Çelebioğlu 1996. Sorgfältige Editionen wie Laban Kapteins Edition 
des Dürr-i Meknūn aus dem Jahr 2007 sind bislang die Ausnahme; vgl. Kaptein 2007.  

27  Schwarz 2010. 
28  Vgl. den Katalog http://www.yazmalar.gov.tr (10.9.2014). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 22 

endetem Werk Vesīlet en-Necāt, welches besser als Mevlid bzw. Mevlūd bekannt ist.29 
Beide Werke sind in Versen geschrieben. Die Zahl der Handschriften von Prosa-
werken ist zwar grundsätzlich deutlich geringer, der Online-Katalog listet aber im-
merhin 93 Handschriften von Aḥmed Bīcāns Envār el-ʿĀşıḳīn (855 h./1451) und 55 
Handschriften von Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs (852 h./1448) auf.30 

Die hohe Zahl der Drucke, welche im 19. Jahrhundert entstanden, spricht da-
für, dass die Werke weiterhin weite Verbreitung fanden: In Özeges Katalog osma-
nisch-türkischer Drucke sind 22 Drucke der Muḥammedīye,31 27 Drucke der Vesīlet 
en-Necāt,32 17 Drucke der Envār el-ʿĀşıḳīn33 und acht Drucke des Müzekkī n-Nüfūs 
nachgewiesen.34  

Zu den bis heute berühmten Autoren früher religiöser Dichtung in türkischer 
Sprache gehört auch Yūnus Emre; im Online-Katalog der Türkischen Nationalbi-
bliothek sind von seinem Dīvān 47 Handschriften nachgewiesen.35 Diese Zahl 
kommt zwar an die des Prosawerks Müzekkī n-Nüfūs annähernd heran, sie liegt je-
doch weit abgeschlagen hinter den Dichtungen von Yazıcıoġlı Muḥammed und 
Süleymān Çelebi. Die Zahl von fünf Drucken, welche Özeges Katalog von Yūnus 
Emres Dīvān aufführt, ist ebenfalls eher moderat.36 Sein Werk wurde als Grenzfall 
in mein Textkorpus aufgenommen; die Handschriften und Drucke von Yūnus 
Emres Dīvān können eine kontinuierliche Nutzung nicht in gleicher Weise bele-
gen, wie im Fall von Yazıcıoġlı Muḥammed oder Süleymān Çelebi.37 

Auf eine breite Nutzung der religiösen Literatur des 15. Jahrhunderts deuten 
auch sekundäre Quellentexte hin. Eine Vielzahl verschiedener Quellentexte vom 
16. bis zum frühen 20. Jahrhundert enthält Kurzbiographien zu den genannten 

                                                                                          
29  Vgl. http://www.yazmalar.gov.tr (10.9.2014): 416 Handschriften von Yazıcıoġlı Muḥammeds 

Muḥammedīye bei der kombinierten Suche „yazar=yazıcı & eser=muhammediye“; 146 Hand-
schriften bei der kombinierten Suche „yazar=süleyman & eser=mevlud“; 134 Handschriften 
bei der kombinierten Suche „yazar=süleyman & eser=mevlid“; letztere überschneiden sich 
bis auf vier mit den zwanzig Treffern der Suche „yazar=süleyman & eser=vesilet“.  

30  Vgl. http://www.yazmalar.gov.tr (10.9.2014): 93 Handschriften von Aḥmed Bīcāns Envār el-
ʿĀşıḳīn bei einer kombinierten Suche „yazar=yazıcı & eser=envar“; 55 Handschriften von Eş-
refoġlıs Müzekkī n-Nüfūs bei einer Suche „eser=müzekki“. 

31  Özege 1971-1979, 2, 898.  
32  Autopsie von Mevlūd-ı Şerīf Mecmūʿasī 1272 h. (SK Hacı Mahmud 4443); Mevlid-i Şerīf 

1306 h. [Sammlung Heinzelmann], Muṣaḥḥaḥ Mevlid-i Şerīf 1327 h./m. [Sammlung Hein-
zelmann]. Vgl. Laut Özege 1971-1979, 3, 1131f. 

33  Özege 1971-1979, 2, 352. 
34  Özege 1971-1979, 3, 1286f. 1. 1253/1847; 2. 1281/1864; 3. 1291/1874; 4. 1291/1874; 5. 

1301/1884; 6. 1321/1903; 7. 1327/1909; 8. undatiert. 
35  Vgl. http://www.yazmalar.gov.tr (10.9.2014): 47 Handschriften von Yūnus Emres Dīvān 

bei einer kombinierten Suche „Yazar=yunus & eser=divan“. Ein Beispiel für die anhalten-
de Rezeption ist sein Gedicht in Erika Glassen und Turgay Fişekçi, Kultgedichte – Kült Şiir- 
leri, Zürich 2008. 

36  Özege 1971-1979, V, 2099, führt Drucke von 1302 (1885), 1320 (1902), 1327 (1911) und 
zwei von 1340 (1921-1924).  

37  Für eine kontinuierliche Rezeption sprechen hingegen sekundäre Quellentexte, vgl. unten 
Abschnitt 2.3.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 23 

Autoren und thematisiert teilweise auch Nutzungsprozesse, wie z. B. die Lektüre 
zur Wissensvermittlung oder die Rezitation in einem zeremoniellen Kontext. Die 
Präsenz Yūnus Emres in diesen sekundären Quellentexten spricht dafür, ihn in 
mein Quellenkorpus aufzunehmen. 

Die genannten fünf Werke gehören unterschiedlichen Gattungen an und unter-
scheiden sich auch inhaltlich. Yazıcıoġlıs Muḥammedīye ist ein Traktat in Versen, 
welcher die Prophetengeschichte von der Erschaffung der Welt bis zum Jüngsten 
Tag behandelt. Aḥmed Bīcān schreibt in seinen Envār el-ʿĀşıḳīn über dieselbe 
Thematik in Prosa. Süleymān Çelebis Vesīlet en-Necāt ist ein erbauliches Gedicht, 
welches die Heilsbotschaft des Islams anhand der Prophetenbiographie vermittelt. 
Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs ist eine Wegleitung in Prosa für Adepten eines Ṣūfī-
Ordens. Yūnus Emres Dīvān besteht aus unabhängigen Gedichten, welche den 
Weg des Ṣūfīs zu Gott thematisieren.38 

Mein Quellenkorpus setzt sich also aus sehr heterogenen Texten zusammen. 
Das Korpus ist ausschließlich anhand von zwei Kriterien eingegrenzt: 1. Eine wei-
te Verbreitung lässt sich anhand des erhaltenen Handschriftenmaterials und der 
Erwähnung in sekundären Quellentexten belegen. 2. Es handelt sich um religiöse 
Literatur vor 1500. 

Die Eingrenzung auf Texte vor 1500 hat zur Folge, dass alle Texte des Quellen-
korpus in altosmanisch-türkischer Sprache verfasst sind. Diese unterscheidet sich 
deutlich vom Mittel- und Neuosmanisch-Türkischen. Bei meinen Untersuchungen 
zur Textüberlieferung – insbesondere zur Stabilität der Überlieferung von sprachli-
chen Charakteristika – liegen darum vergleichbare Voraussetzungen vor.  

Die vorgestellten Werke populärer religiöser Literatur werden in meiner Studie 
in zwei Gruppen eingeteilt: 1. Die Muḥammedīye-Gruppe und 2. eine Vergleichs-
gruppe. 

1.2.1.2 Die Muḥammedīye-Gruppe 

Die Muḥammedīye-Gruppe ist der zentrale Gegenstand meiner Studie. Sie besteht 
aus drei Werken: 1. Yazıcıoġlı Muḥammeds Muḥammedīye, 2. Aḥmed Bīcāns Envār 
el-ʿĀşıḳīn und 3. Yazıcıoġlı Muḥammeds arabischsprachigem Traktat Maġārib az-
Zamān. Sowohl im Prolog der Muḥammedīye als auch im Prolog der Envār el-
ʿĀşıḳīn verweisen die Autoren – die Brüder Yazıcıoġlı Muḥammed und Aḥmed 
Bīcān – darauf, dass es sich beim jeweiligen Werk um eine türkische Übersetzung 
der arabischsprachigen Maġārib az-Zamān handle. Die drei Werke sind also gemäß 
der Darstellung ihrer Autoren drei Versionen desselben Textes. Ich bezeichne die 
drei Werke deshalb – nach dem berühmtesten der drei Werke – als Muḥammedīye-
Gruppe.  

                                                                                          
38  Siehe Kapitel 3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 24 

Die Nutzung der Werke der Muḥammedīye-Gruppe werde ich anhand der For-
schungsliteratur, der sekundären Quellentexte und des umfangreichen Hand-
schriftenmaterials analysieren. Das Handschriftenmaterial besteht aus den Bestän-
den der im Folgenden (Abschnitt 1.2.2) beschriebenen Bibliotheken.  

1.2.1.3 Die Vergleichsgruppe 

Mit der Muḥammedīye-Gruppe liegt ein umfangreiches Handschriftenkorpus als 
Quellenmaterial vor. Da es sich jedoch lediglich um drei Werke von zwei Autoren 
handelt, lag es nahe, eine Vergleichsgruppe zur Kontextualisierung in meine Studie 
einzubeziehen. Diese besteht aus den drei bereits erwähnten Texten – Süleymān 
Çelebis Vesīlet en-Necāt, Eşrefoġlıs Müzekkī n-Nüfūs und Yūnus Emres Dīvān. Die 
Überlieferungs- und Nutzungsprozesse dieser Werke analysiere ich dabei im We-
sentlichen anhand sekundärer Quellentexte und der Forschungsliteratur, da eine 
Autopsie der Handschriften den Rahmen der Studie gesprengt hätte. 

1.2.2 Das Handschriftenkorpus 

Handschriften der Werke der Muḥammedīye-Gruppe befinden sich – wie bereits 
erwähnt – in den meisten größeren Sammlungen orientalischer Handschriften in 
aller Welt. Die Auswertung der Handschriftensammlungen in Istanbul und Anka-
ra war wegen ihrer Größe prioritär. Zusätzlich wurden die Bestände der ägypti-
schen Nationalbibliothek gesichtet, um die Bestände einer Bibliothek aus einer 
Provinz des Osmanischen Reiches mit einer nicht vorwiegend turkophonen Be-
völkerung zu berücksichtigen. Nachdem sich andeutete, welche wichtige Rolle 
Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-Kommentar bei der Rezeption dieses Werkes 
spielte, wurde die Bibliothek in Bursa und die dort befindliche Sammlung Bursalı 
İsmāʿīl Ḥaḳḳıs einbezogen. Darüber hinaus habe ich kleinere Bestände, welche in 
einer ersten Sondierungsphase gesichtet wurden, im ausgewerteten Handschrif-
tenkorpus belassen. In meiner Studie werden die Handschriften von Werken der 
Muḥammedīye-Gruppe in den folgenden Bibliotheken ausgewertet: 

Istanbul: 
Süleymaniye-Bibliothek (Süleymaniye Kütüphanesi, SK) 

Topkapı-Bibliothek (Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi, TSMK) 

Bibliothek des Archäologischen Museums (Arkeoloji Müzesi Kütüphanesi, Arkeoloji) 

Beyazıt-Bibliothek (Beyazıt Devlet Kütüphanesi, BDK) 

Rara-Sammlung der Universität Istanbul (İstanbul Üniversitesi Nadir Eserleri Kütüphanesi, İÜ 

Nadir)  

Bibliothek des Seminars für Türkische Sprach- und Literaturwissenschaft der Universität Istan-

bul (İstanbul Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Semineri Kütüphanesi, İÜ TDEK) 

Atatürk-Bibliothek (Atatürk Kitaplığı, AK) 

Müftülük-Archiv (Müftülük Arşivi, Müftülük) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 25 

Ankara: 
Türkische Nationalbibliothek (Milli Kütüphane, MK) 

Bibliothek der Gesellschaft für Türkische Sprache (Türk Dil Kurumu Kütüphanesi, TDK) 

Bibliothek des Amts für Religiöse Stiftungen (Vakıflar Genel Müdürlüğü Kütüphanesi, VGM) 

Bursa: 
İnebey-Bibliothek (İnebey Kütüphanesi, İK) 

Kairo: 
Ägyptische Nationalbibliothek (Dār al-Kutub al-Miṣrīya, DKM) 

Sonstige: 
Berlin: Staatsbibliothek zu Berlin Preußischer Kulturbesitz (SBBPK) 

Bratislava: Universitätsbibliothek Bratislava (UB Bratislava) 

Oxford: Bodleian Library (Bodleian) 

St. Petersburg: Institut Vostokovedenija Rossijskoj Akademii Nauk, St. Petersburg (IVRAN) 

Wien: Österreichische Nationalbibliothek Wien (ÖNB) 

Zürich: Universität Zürich, Asien-Orient-Institut (AOI Zürich) 

Zürich: Zentralbibliothek Zürich (ZBZ) 

Da von Yazıcıoġlıs Maġārib az-Zamān nur sehr wenige Handschriften vorliegen, 
habe ich von diesem Werk zusätzlich die digitalen Aufnahmen von zwei Hand-
schriften der Bibliothek Konya gesichtet. Ich habe damit alle mir bekannten Maġā-
rib az-Zamān-Handschriften in meine Studie einbezogen. Die übrigen Bestände 
aus Konya wurden hingegen nicht berücksichtigt. 

Die Auswahl der Bibliotheken ermöglicht die Auswertung von Benutzereinträgen 
aus möglichst vielen verschiedenen Nutzerkontexten. Die Zusammensetzung der 
Handschriftenbestände der einzelnen Bibliotheken hängt direkt von deren Samm-
lungsgeschichte ab. Darum habe ich bewusst Bibliotheken mit einer unterschiedli-
chen Sammlungsgeschichte in meine Studie einbezogen. Im folgenden Überblick 
werde ich die Sammlungsgeschichte der gesichteten Handschriftenbestände nach 
Bibliothekstypen gegliedert beschreiben: 1. Stiftungsbibliotheken, 2. Palastbiblio-
theken, 3. Staatliche Bibliotheken. 

1.2.2.1 Stiftungsbibliotheken  

Die Bibliotheken in Istanbul bestehen zum größten Teil aus den Beständen alter 
Stiftungsbibliotheken. Es handelt sich um Bibliotheken, welche zwischen dem 17. 
und dem 19. Jahrhundert von Sultanen, Angehörigen des Palastes, der militäri-
schen und zivilen Eliten sowie von Gelehrten gestiftet wurden. In diesen Samm-
lungsbeständen ist der Anteil von Manuskripten, welche früher im Besitz der Eli-
ten des Osmanischen Reiches befanden, darum sehr hoch. Es handelt sich um alte 
Sammlungen; die Handschriften gehören meist zur ursprünglichen Ausstattung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 26 

der Stiftung und befinden sich folglich je nach Bibliothek seit hundert bis drei-
hundert Jahren im selben Sammlungskontext. 

Stiftungsbibliotheken wurden ab dem späten 17. Jahrhundert als unabhängig 
verwaltete Institutionen an Moscheen, Medresen oder Ṣūfī-Konvente angeglie-
dert. Handschriften oder Handschriftensammlungen waren den betreffenden  
Moscheen, Medresen und Konventen bereits vor diesem Zeitpunkt gestiftet wor-
den;39 im gesichteten Quellenmaterial gibt es allerdings nur sehr wenige Hand-
schriften, welche sich schon vor 1700 – das heißt vor der Gründung dieser Stif-
tungsbibliotheken – als Einzelstiftung für die betreffende Moschee oder Medrese 
im heutigen Sammlungskontext befanden. Es gibt darüber hinaus auch Stiftungs-
bibliotheken, welche nicht an eine Moschee, Medrese oder einen Konvent ange-
gliedert wurden – etwa die Köprülü-Bibliothek oder die Atıf-Bibliothek. 

Die Bestände der verschiedenen Stiftungsbibliotheken der Stadt Istanbul wur-
den ab 1918 gesammelt und in der Süleymaniye-Bibliothek zusammengeführt.40 
Einige wenige Sammlungen wurden auch aus anderen Städten in die Süleyma-
niye-Bibliothek gebracht. Die einzelnen Sammlungen sind allerdings im ur-
sprünglichen Kontext erhalten; dieser ist jeweils bereits an der Signatur erkennbar. 
Die Süleymaniye kauft auch weiterhin Handschriften aus Privatbesitz an (erkenn-
bar an der Signatur Yazma Bağışlar). Im Vergleich zur Nationalbibliothek in Anka-
ra machen diese Bestände jedoch einen kleineren Anteil aus. 

Einige der größeren Stiftungsbibliotheken Istanbuls – etwa der Nuruosmaniye-
Bibliothek oder der Köprülü-Bibliothek – befinden sich noch in den ursprüngli-
chen Räumlichkeiten, sind aber administrativ an die Süleymaniye angegliedert. 
Ich zähle sie darum zu den Süleymaniye-Beständen.  

Von der Süleymaniye-Bibliothek werden zwar die meisten Istanbuler Stiftungs-
bibliotheken verwaltet, es gibt jedoch einzelne Ausnahmen. So ist beispielsweise 
die Sammlung der Stiftungsbibliothek von şeyḫülislam Velīyüddīn (st. 1182/1768) 
bereits Anfang des 20. Jahrhunderts in die staatliche Kütübḫāne-i ʿUmūmī-i ʿOsmānī 
transferiert worden und befindet sich heute in der Nachfolgeinstitution (Beyazıt 
Devlet Kütüphanesi).41  

Verschiedene kleinere Stiftungsbibliotheken Anatoliens wurden in die Natio-
nalbibliothek in Ankara gebracht. Auch diese wurden im originalen Sammlungs-
kontext belassen und sind an der Signatur erkennbar.42 

                                                                                          
39  Erünsal 2008, 91-170. 
40  Kaya, Nevzat, „Kütüphane,“ in: Mülayim 2007, 383-403; Havva Koç, „Süleymaniye Kü-

tüphanesi,“ DBİA 7 (1994), 104f.  
41  Koç, Havva, „Beyazı Devlet Kütüphanesi,“ in: DBİA 2 (1994), 189f. Vgl. auch unten Ab-

schnitt 1.2.2.3. 
42  Die Signaturen der eigenen Sammlung der Nationalbibliothek beginnen jeweils mit den 

Buchstaben A oder B; die Bestände, welche aus anderen Städten nach Ankara transferiert 
wurden, wurden mit der Kennziffer des Regierungsbezirks, in welchem sich die Bestände 
ursprünglich befanden, versehen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 27 

Hinsichtlich der Frage, ob es sich bei vaḳf-Bibliotheken um öffentliche Bibliothe-
ken handelt, unterscheidet Hitzel zwischen den großen Stiftungsbibliotheken der 
Sultane wie der Ayasofya-Bibliothek oder der Nuruosmaniye-Bibliothek, und den 
Stiftungsbibliotheken anderer Personen, wie etwa der Köprülü-Bibliothek, den 
Bibliotheken von Feyżullāh Efendi (st. 1115/1703) oder ʿĀṭıf Efendi (st. 1154 h./ 
1742).43 Laut Hitzel handelte es sich bei den Stiftungsbibliotheken der Sultane 
um Institutionen, die den Auftrag hatten zu sammeln und zu bewahren, während 
die Köprülü-Bibliothek als die erste öffentliche Bibliothek zu verstehen sei – spä-
ter gefolgt von weiteren Stiftungsbibliotheken. Die Unterscheidung ist hinsicht-
lich der Konzeption der Stiftungsbibliotheken nicht haltbar, wie Erünsals um-
fangreiche Untersuchung der vaḳf-Urkunden gezeigt hat.44 Die Räumlichkeiten 
und die Ausstattung mit Personal sowie auch die Anweisungen zur Durchführung 
von öffentlichen Lehrveranstaltungen (ders-i ʿāmm) sind in beiden Fällen sehr ähn-
lich und sprechen dafür, dass auch die Sultansstiftungen als öffentliche Bibliothe-
ken konzipiert waren. 

1.2.2.2 Palastbibliotheken 

In meine Studie wurden zwei Palastbibliotheken einbezogen: die Bibliothek des 
Topkapı-Palastes (heute Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi) und die Bibliothek 
des Yıldız-Palastes (heute in der Rara-Sammlung der Universität Istanbul). Die 
Bestände der Topkapı-Bibliothek setzen sich aus verschiedenen kleineren Samm-
lungen zusammen, welche sich ursprünglich in verschiedenen Räumlichkeiten des 
Palastes befanden, zu denen wiederum unterschiedliche Personenkreise Zugang 
hatten. Bei den Handschriften handelt es sich zum Teil um den persönlichen Be-
sitz des Sultans – dies trifft vor allem auf die ḫazīne-Bestände zu. Wie Fetvacı 
zeigt, konnten allerdings auch diese konnten ausgeliehen werden und zirkulierten 
im Palast.45 Darüber hinaus wurden aber auch Handschriften von verschiedenen 
Personen am Sultanshof für die Benutzung im betreffenden Raum gestiftet. Bei 
den für meine Studie relevanten Handschriften handelt es sich ausschließlich um 
solche Stiftungsbestände innerhalb des Topkapı-Palastes, konkret um die Bestände 
des Bağdat-Pavillons, des Revan-Pavillons, des Privatgemachs (ḫaṣṣ oda) – auch be-
kannt als Reliquienkammer (ḥırḳa-ı şerīf odası) – und der großherrlichen Vorrats-
kammer (kiler-i ḫāṣṣa).46 

                                                                                          
43  Hitzel 1999, 24f. 
44  Erünsal 2008, 490-531, analysiert anhand der vaḳf-Urkunden die Nutzungsbedingungen – 

z. B. die Regelungen hinsichtlich der Öffnungszeiten, der Möglichkeit Bücher auszuleihen 
oder Abschriften anzufertigen.  

45  Zur ḫazīne-Sammlung („treasury“) vgl. Fetvacı 2013, 27-29. Siehe auch unten Abschnitt 
5.3.2. 

46  Vgl. Fetvacı 2013, 30; zu ḫaṣṣ oda auch Pakalın 1946 [2004], 755-757, und Uzunçarşlı 1945 
[19883], 340-353. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 28 

Die Bibliothek des von ʿAbdülḥamīd II. (reg. 1293-1327 h./1876-1909) errichte-
ten Yıldız-Palastes war eine Privatbibliothek des Sultans.47 Sie wurde nach der Ab-
setzung des Sultans 1909 der Dār el-Fünun – der Vorgängerinstitution der Univer-
sität Istanbul übergeben und befindet sich heute dort in der Rara-Sammlung der 
Universitätsbibliothek (İÜ Nadir Eserleri Kütüphanesi). Zur Nutzung dieser Pa-
last-Bibliothek liegen bisher keine Studien vor; es ist jedoch davon auszugehen, 
dass es sich um eine halböffentliche Bibliothek handelte, welche nur von einem 
kleinen Personenkreis genutzt wurde. 

Im Gegensatz zu den Bibliotheken des Topkapı- und des Yıldız-Palastes handelte 
es sich bei der Khedivenbibliothek in Kairo (al-Kutubḫāna al-Ḫidīwīya al-Miṣrīya) 
nicht um eine Palastbibliothek, sondern um eine öffentliche Bibliothek.48 Die Be-
stände der ehemaligen Palastbibliothek (Maktaba al-Ḫāṣṣa al-Malikīya) mit den 
privaten Buchbeständen der Khediven befindet sich heute auch in der Ägypti-
schen Nationalbibliothek (Dār al-Kutub al-Miṣrīya); diese Bestände sind jedoch 
bislang nicht katalogisiert und konnten darum in der vorliegenden Studie nicht 
ausgewertet werden.49 

1.2.2.3 Staatliche Bibliotheken  

Im Jahr 1870 begannen in Kairo Überlegungen zur Schaffung einer National- 
bibliothek nach dem Vorbild der Bibliothèque Nationale in Paris.50 Es sollte sich 
um eine „öffentliche Bibliothek“ (maktaba ʿāmma) beziehungsweise „eine Biblio-
thek für das allgemeine Lesepublikum“ (kutubḫāna li-ǧumhūr al-qurrāʾ) handeln.51 
Als weitere Aufgabe wurde die Bewahrung des kulturellen Erbes angesehen; so 
wurden in den 1880er und 1890er Jahren die Handschriftenbestände der vaḳf-
Bibliotheken verschiedener Moscheen und Medresen in die als Khedivenbiblio-
thek (al-Kutubḫāna al-Ḫidīwīya) benannte Nationalbibliothek gebracht.52 1903 
wurde das Bibliotheksgebäude der Khedivenbibliothek im Stadtteil Bāb al-Ḫalq  

                                                                                          
47  Erünsal 2010c; Karatepe u. a. 2001. Karatepe u. a. sprechen in ihrem Artikel von der „persön-

lichen Bibliothek“ (şahsî kütüphane) bzw. den „persönlichen Büchern“ (şahsî kitaplar) Sultan 
ʿAbdülḥamīds. Andererseits gehen sie auch davon aus, dass es im Palast verschiedene Biblio-
theken gab, welche sie allerdings nicht genauer charakterisieren. Erünsal 2010c geht davon 
aus, dass es zwei im Palast Bibliotheken gab, wovon die eine die Privatbibliothek des Sultans 
und die andere [halb-]öffentlich war. Es spricht jedenfalls nichts dafür, dass es sich bei der 
Yıldız-Bibliothek um eine Stiftung handelte. 

48  Sayyid 1417 h./1996, 21; siehe den folgenden Abschnitt 1.2.2.3. 
49  Sayyid 1417h./1996, 22 und 58.  
50  Sayyid 1417 h./1996, 21; Sayyid 1429 h./2008, 8. 
51  Sayyid 1417 h./1996, 22. 
52  Sayyid 1417 h./1996, 26, verweist auf verschiedene Sammlungen, welche in den 1880er und 

1890er Jahren in die Khedivenbibliothek kamen. Die im untersuchten Handschriftencorpus be-
legten Eingangsvermerke stammen aus den Jahren 1881 und 1895: DKM Tārīḫ Turkī 279 (1067 
h.); DKM Tārīḫ Turkī 269 (vor 1201 h.); DKM Maǧāmiʿ Turkī 20 (vor 1256 h.); DKM Tārīḫ 
Turkī 268 (vor 1881) wurden 1881 aus der Madrasa bzw. Takīya al-Ḥabbānīya in die Khediven-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 29 

eröffnet, welches noch heute (bzw. heute wieder) von der Nationalbibliothek (Dār 
al-Kutub al-Miṣrīya) genutzt wird.53  

Die Handschriftensammlungen, welche in den 1880er und 1890er Jahren in die 
Khedivenbibliothek kamen, wurden nicht in ihrem alten Sammlungskontext be-
lassen. Eine Untersuchung der Handschriften erlaubt es aber meist, die Herkunft 
zu klären. Im 20. Jahrhundert kamen weitere umfangreichen Handschriftensamm-
lungen – etwa die von Aḥmad Talʿat Beg b. Aḥmad Ṭalʿat Paşa (st. 1347 h./1927) 
oder Aḥmad Paşa Taymūr (st. 1348 h./1930) – in die Nationalbibliothek in Kairo, 
welche im ursprünglichen Sammlungskontext belassen wurden.54 Im Gegensatz 
zur Nationalbibliothek in Ankara konnten in der Ägyptische Nationalbibliothek 
keine Neuerwerbungen von Werken des Quellenkorpus aus der Zeit nach 1930 
nachgewiesen werden, was nicht zuletzt darauf zurückzuführen sein dürfte, dass 
türkischsprachige Handschriften nicht mehr zum zentralen Sammelgebiet der 
Ägyptischen Nationalbibliothek gehören. Die von mir in Kairo ausgewerteten 
Handschriften stammen darum alle aus den vaḳf-Bibliotheken von Kairo und Ḳa-
vala, der Geburtsstadt Muḥammed ʿAlī Paşas,55 sowie den Sammlungen biblio- 
philer Angehöriger der turkophonen Elite Ägyptens vor 1930. 

In Istanbul begannen die Planungen zur Gründung einer öffentlichen Bibliothek 
etwas später als in Kairo. Die erste staatliche Bibliothek im Osmanischen Reich 
war die Kütübḫāne-i ʿUmūmī-i ʿOsmānī (heute Beyazıt Devlet Kütüphanesi). Sie 
wurde 1884 eröffnet und dem Bildungsministerium (Maʿārif Neẓāreti, heute Kul-
turministerium Kültür ve Turizm Bakanlığı) unterstellt.56 Die Handschriftensamm-
lung besteht hauptsächlich aus Einzelschenkungen und aus Handschriften, welche 
während der Balkankriege aus den europäischen Gebieten des Osmanischen Rei-
ches nach Istanbul gebracht wurden; oft lässt sich die Herkunft der Handschriften 
jedoch nicht mehr rekonstruieren. Wie bereits in Abschnitt 1.2.2.1 erwähnt wur-
den einzelne Handschriftensammlungen aus Stiftungsbibliotheken in die Kütüb- 
ḫāne-i ʿUmūmī-i ʿOsmānī eingegliedert. Diese wurden im ursprünglichen Samm-
lungskontext belassen.  

Im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts kam es in verschiedenen Provinzen zur 
Gründung staatlicher Bibliotheken.57 So wurde in den 1920er Jahren beispielsweise 
in Bursa eine Kütübḫāne-i ʿUmūmī (später Genel Kütüphane) gegründet, welche – 
ähnlich der Khedivenbibliothek – u. a. die Aufgabe hatte Handschriften zu sam-

                                                                                                                                                                                                                          

bibliothek transferiert; DKM Taṣawwuf Turkī 72 wurde 1895 aus der Bibliothek der Drucker in 
Būlāḳ transferiert.  

53  Sayyid 1417 h./1996, 28; Sayyid 1429 h./2008, 12.  
54  Zu Aḥmad Talʿat siehe Sayyid 1417 h./1996, 60; az-Ziriklī 1969-19703, I, 137; zu Aḥmad 

Paşa Taymūr, Sayyid 1417 h./1996, 74f. 
55  Sayyid 1417 h./1996, 74-76. Die Qawāla-Bibliothek ist eine Stiftung von Muḥammed ʿAlī 

(3440 Bde.); sie kam 1929 auf Befehl von Malik Fuʾād in die Ägyptische Nationalbibliothek.  
56  Havva Koç, „Beyazıt Devlet Kütüphanesi,“ DBİA, 2, 189f. 
57  Çavdar 2007. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 30 

meln und zu bewahren.58 Ab den 1920er-Jahren wurden die Bücher verschiedener 
Stiftungsbibliotheken (vor allem von Derwischkonventen) in die Kütübḫāne-i 
ʿUmūmī überführt – so auch die Bücher des Konvents von İsmāʿīl Ḥaḳḳı (1063-
1137 h./1653-1725).59 In Bursa wurden die Handschriften jedoch neu inventari-
siert und sind nicht mehr im ursprünglichen Sammlungskontext erhalten. Zum 
Teil lässt sich die Herkunft jedoch durch Stiftungs- oder Inventarisierungsvermerke 
rekonstruieren. Seit 1978 befinden sich die Bestände der Kütübḫāne-i ʿUmūmī/Genel 
Kütüphane in der İnebey-Bibliothek in Bursa.  

Die Türkische Nationalbibliothek in Ankara wurde 1947 gegründet.60 Die Hand-
schriftensammlung besteht größtenteils aus Neuerwerbungen, welche – zum Teil 
über den Antiquariatshandel – von Privatpersonen gekauft wurden. So wurde 
auch eine große Anzahl von Handschriften der Werke meines Quellenkorpus in 
den letzten sechzig Jahren von der Türkischen Nationalbibliothek angekauft. Es 
handelt sich also hauptsächlich um Exemplare, welche sich bis in die jüngste Ver-
gangenheit in Privatbesitz befanden. Erst in den 1990er Jahren wurden dann die 
Handschriften verschiedener kleinerer Provinzbibliotheken in die Nationalbiblio-
thek nach Ankara gebracht.61 

1.3 Hinweise zur Transkription und zur Datierung  

Bei der Transkription des Arabischen und des Persischen folge ich grundsätzlich 
den Regeln der DMG. Die Transkription des Osmanisch-Türkischen folgt in ih-
rem Konsonantengerüst der İslâm Ansiklopedisi. Die Vokalisierung variiert je 
nach Zusammenhang. Handelt es sich um die Transkription eines vokalisierten 
Textes, so folge ich der Vokalisierung des Originals ( ِكلَْدُكى/geldügi oderكلَْدِكى /geldiği; 
„der Umstand, dass er/sie gekommen ist“). Bei unvokalisierten Texten vor 1800 
folge ich den Vokalismen des Alt- und Mittelosmanisch-Türkischen (ohne die 
große Vokalharmonie); bei unvokalisierten Texten nach 1800 wähle ich eine neu-
osmanisch-türkische Transkription, in welcher „nicht-erste Silben“ der großen Vo-
kalharmonie angepasst werden.62 Es bleibt zu betonen, dass es mir hierbei um ei-
ne adäquate Wiedergabe der Schreibung geht und ich durch diese Transkription 
nicht versuche, die tatsächliche Aussprache zu rekonstruieren.63 

                                                                                          
58  Zu Bursa vgl. Karataş 2013, insbesondere zur İnebey Bibliothek Karataş 2013, 211-231. 
59  Kurmuş 2002, 19-24. 
60  Tuba Çavdar, „Millî Kütüphane,“ in: DİA 30 (2005), 74f., und Şenalp 2013. 
61  Das trifft in meinem Quellenkorpus auf die folgenden Sammlungen zu: MK Afyon İHK, 

MK Afyon Gedik Ali Paşa Kütüphanesi, MK Bolu İHK, MK Eskişehir İHK, MK 58 Gü-
rün, MK Mersin İHK, MK Nevşehir Ortahisar İHK, MK Nevşehir Ürgüp İHK, MK Orta-
hisar İHK, MK Samsun İHK, MK Sinop İHK, MK Tokat İHK, MK Tokat Müzesi, MK 
Ürgüp, Tahsin Ağa İHK. 

62  Vgl. Doerfer 1985. 
63  Vgl. Doerfer 1985, 7-9. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 31 

Eigennamen werden je nach Kontext transkribiert – ʿĀʾiša, die Ehefrau des 
Propheten Muḥammad, ist dadurch von einer Handschriftennutzerin namens 
ʿĀʾişe (عائشه) bzw. ʿAyşe (عيشه) zu unterscheiden. Türkische Eigennamen werden 
in einem arabischen Kontext allerdings nicht arabisiert: Ich transkribiere Ṭaşköp- 
rizāde nicht Ṭaškubrīzāda. Arabische Titel türkischsprachiger Werke werden nach 
den Regeln des Osmanisch-Türkischen transkribiert und sind so von arabischen 
Titeln arabischsprachiger Bücher zu unterscheiden: Ḥadāʾiḳ eş-Şeḳāʾiḳ ist Mecdīs 
türkische Bearbeitung von Ṭaşköprizādes aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya.  

Bei Zitaten von mehr als einer Zeile bevorzuge ich im Fall des Arabischen und 
des Persischen eine Wiedergabe in arabischer Schrift; hierbei folgt die Punktierung 
und Vokalisierung ganz dem Original – fehlende Punkte werden nicht ergänzt. 
Beim Osmanisch-Türkischen ist die Wiedergabe in arabischer Schrift erforderlich, 
wenn es darum geht Orthographie oder Vokalisierung zu erklären.  

Im laufenden Text werden sowohl Daten des islamischen Mondjahres (hicrī-
Daten; abkürzt h.) als auch des osmanischen Finanzjahres (mālī-Daten; abgekürzt 
m.) beibehalten, aber jeweils in Klammern in die julianische bzw. ab 1582 in die 
gregorianische Zeitrechnung umgerechnet. Wenn das Datum anhand einer Wo-
chentagsangabe in der Quelle verifiziert werden konnte, wird dieser Wochentag 
von mir genannt. In allen anderen Fällen sind Ungenauigkeiten von ein bis zwei 
Tagen einzukalkulieren, die auf die regionalen Wetterbedingungen bei der Mond-
beobachtung zurückgehen. Ich verzichte außerdem darauf, nach der gregoriani-
schen Zeitrechnung geschätzte Daten, etwa die Angabe von Jahrhunderten, in 
hicrī- oder malī-Daten zurückzurechnen.  

Gerade bei Publikationsdaten von Büchern im 19. Jahrhundert kommt es vor, 
dass nicht definitiv festzustellen ist, ob es sich um ein hicrī- oder ein mālī-Datum 
handelt; in solchen Fällen muss bei der Umrechnung ein mehrjähriger Zeitraum 
angegeben werden.  

Beim Umgang mit Fachtermini und Titeln ist zwischen Lesbarkeit und möglichst 
genauer und nicht missverständlicher Vermittlung des Originals abzuwägen. Ich 
verwende, falls existent, im laufenden Text im Deutschen geläufige Amtsbezeich-
nungen wie Großwesir (für ṣadr-ı aʿẓam) oder Obereunuch (für dārüssaʿāde aġası). 
Nur eine annähernde Übersetzung ist jedoch bei Titeln wie ḳapucı („Pförtner“) 
möglich; in solchen Fällen verwende ich im laufenden Text die originale türkische 
oder arabische Bezeichnung. Die im Deutschen geläufige Übersetzung wurde 
auch bei Termini des Sufismus gewählt, etwa Heiliger (für velī) oder Heiligenwun-
der (für kerāmāt), obwohl gerade in diesem Fall die dahinter stehenden Konzepte 
sich deutlich von den christlichen unterscheiden.64  
 

                                                                                          
64  Zu den Termini und alternativen Übersetzungen siehe Gramlich 1987. Zum Konzept von 

Heiligkeit siehe etwa auch McGregor 2000. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15 - am 22.01.2026, 04:11:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

