EINLEITUNG UND UBERBLICK

. ... diaspora women are caught between patriarchies, ambiguous pasts,
and futures. They connect and disconnect, forget and remember, in
complex, strategic ways.”

James Clifford, ,,Diasporas”; (Routes, 1997: 259).

Einfiihrung

Warum eine Ethnographie' zu philippinischer Heiratsmigration?

Weil sich im Phéanomen der internationalen, interkulturellen Heiratsmigra-
tion vielfiltige Dynamiken zwischen Globalem und Lokalem, zwischen Oko-
nomie, Kultur und Geschlecht, zwischen Heirat und Ehe und Familie und Ar-
beit auf komplexe Weise verweben und verdichten. Das Phinomen der Hei-
ratsmigration spannt einen weiten Bogen um verschiedene Kontexte, die den-
noch (strukturell) aneinander gekoppelt und von sich iiberschneidenden
Machtbeziehungen gekennzeichnet sind und sich gegenseitig beeinflussen.
Schon in dem Begriff Heiratsmigration klingen die wesentlichen Ebenen an,
denen sich binationale Paare stellen: Die Migration schafft Verbindung zwi-
schen zwei und mehr Lindern, die Heirat verkniipft zwei Familien und die
Ehe verlangt nach einer Beziehung und Kommunikation zwischen Mann und
Frau.

Uber einen ethnographischen Zugang an das Phinomen der philippini-
schen Heiratsmigration, das zugleich als ein Effekt des dramatischen Anstei-
gens internationaler Mobilitdt und spétkapitalistischer Globalisierungen ge-
deutet wird, ist daher ein komplexes Verstindnis zu gewinnen. Der detaillierte
ethnographische Blick auf philippinische Migrationsstrategien, auf alltags-
weltliche Praxen und Subjektkonstitutionen in transnationalen und globalen
Migrationsrdumen ldsst erkennen, was spezifische Menschen — in diesem Fall
vor allem philippinische Frauen als Akteurinnen — aus diesen Verhéltnissen
machen. Sichtbar wird, wie sich diese Frauen zu den globalen Strukturen in

1 Der Begriff Ethnographie verweist sowohl auf eine besondere Form der qualita-
tiven Forschung der teilnehmenden Beobachtung in alltiglichen Lebenszusam-
menhéngen als auch auf die Niederschrift der im Forschungsprozess gesammel-
ten Beobachtungen und Erfahrungen. Diese beiden miteinander verwobenen Ak-
tivitdten beschreibe ich im Detail in Kapitel 1 Forschung leben und Ethnogra-
phie schreiben als epistemologisches Problem.

11

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

Beziehung setzen und ihre Lebensperspektiven zu gestalten suchen. Wir er-
fahren viel iiber ,, Transnationalismus von unten* (Smith/Guarnizo 1998) und
iber lokale Lebensverhiltnisse in einer globalisierten Welt. Und wir erfahren
viel iiber die spezifische Kultur der Philippinen. Philippinisch sein — being Pi-
noy bzw. Pinay — hat mit mobilen lebensweltlichen Praxen tiber mehr oder
weniger lange Distanzen und in mehr oder weniger nahen Orten zu tun, ja, ist
fast ein Synonym fiir bewegte Lebensverhiltnisse. Und dies nicht erst im
Kontext gegenwirtiger Migrations-Bewegungen im Zuge spétkapitalistischer
Globalisierung. Eine historische Perspektive zeigt, dass sich tiber lange viel-
faltige historische Erinnerungsspuren und Vergegenwirtigungen — Stuart Hall
spricht in Anlehnung an Aimé Césaire und Léopold Senghor von ,,Prisenzen*
(Hall 1994: 34ff.) — extrem mobile Lebensbewiltigungsstrategien entwickelt
haben, sich eine Migrations-Kultur ausgebildet hat. Solche mobilen Lebens-
praxen entwickelten sich nicht ausschlieBlich aus 8konomischen Uberlebens-
strategien, sondern korrespondierten mit sozial und kulturell erwiinschten Le-
bensmustern. (Migrations-)Bewegungen sind dann weniger als die ,unnorma-
len’ Unterbrechungen eines ,normalen’ sesshaften Lebens zu verstehen, son-
dern als integraler Aspekt von Lebensverldufen vieler Menschen und Grup-
pen.

Indem wir also auf einen spezifischen Ausschnitt philippinischer migrato-
rischer Wirklichkeit schauen, haben wir eine solide Basis fiir vergleichende
ethnographische Perspektiven. Auflerdem gehe ich davon aus, dass ein ethno-
graphischer Fokus auf mobile Lebensstrategien definitorische und konzeptio-
nelle Probleme bisheriger Migrationsdiskurse 16st und vernachlissigte oder
gar blinde Flecken aufdeckt:

Erstens wurde und wird in der vorherrschenden Migrationsforschung im-
mer noch der Blick in eine historisch begriindete Gegenwart vernachlissigt.
Mit der Fokussierung auf die Rolle der Nationalstaaten und deren national-
staatlicher Ideologien hat sich in Amerika und Europa eine lange Forschungs-
tradition des Integrationsparadigmas herausgebildet, das danach fragt, wie
Immigranten aus verschiedenen Teilen der Welt in die Aufnahmegesellschaft
integriert werden konnen. Folglich verengt sich der Blickwinkel auf prob-
lematische Integrationsprozesse in der Zielgesellschaft, wohingegen kreative,
perspektivische, handlungsorientierte Potenziale von Migrationsbewegungen
in den Hintergrund riicken. Indem ich in meiner Studie auf historische ,Pri-
senzen’ und Vorldufer blicke, verbinde ich das aktuelle Phinomen der Hei-
ratsmigration mit einer breiten Palette historischer Mobilitdtsphdnomene und
verweise auf die Bedeutung von Mobilitit im Verhiltnis zu (und zwischen)
Menschen, Orten, Identititen und Zugehorigkeiten. Damit 6ffnet sich die Per-
spektive weg von Migration als einer einseitigen Bewegung (Emigration aus
der Herkunftsnation und Immigration in die Aufnahmenation) hin zu dynami-
schen, zirkulierenden Bewegungen und Vernetzungen, die die verschiedenen
Orte miteinander in Beziehung setzen.

Mit Begriffen wie ,transstaatliche Rdume®, ,,Zirkulationsterritorien bzw.
Zirkulationsrdaume* oder ,transnationale Familienrdume® wird in der Folge

12

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

der kulturanthropologischen Forschungs-Impulse (Glick-Schiller/Basch/Szan-
ton-Blanc 1992, 1994, 1995) den einseitigen Konzeptionalisierungen von uni-
linearen Migrationsbewegungen begegnet. Menschen, die in solchen Netzen
agieren, sind keine Auswanderer oder Einwanderer mehr, sondern Trans-
Migranten (Glick-Schiller et al. 1995), die heute kommen und morgen bleiben
oder weiterziehen oder hin- und herpendeln. So entstehen transnationale Bio-
graphien, die sich griffigen Einteilungsmustern klassischer nationalstaatlicher
Zugehorigkeit entziehen und als ent-grenzte Bewegungen in einem ,,Dritten
Raum®, dem ,,Third Space“ ,,in-between-space” (Bhabha 1994) beschrieben
werden.

Zweitens steht im wissenschaftlichen ,,main- und malestream‘-Diskurs
(Hess/Lenz 2001) das Thema Migration ebenso wie der Begriff Globalisie-
rung zunéchst und vor allem fiir eine 6konomische Debatte, die nicht nur ver-
allgemeinernd, sondern auch geschlechtsblind (Schlehe 2001, ,,genderblind*
Sassen 1999) ist. Beide Begriffe sind zu wirkmichtigen Schlagworten in 6f-
fentlichen und politischen Debatten geworden und benennen eine forcierte
und ausgreifende Internationalisierung und Globalisierung von Kapital, Pro-
duktion, Waren und Dienstleistungen mit unterschiedlichen Auswirkungen auf
nationalstaatliche Okonomien und gesellschaftspolitische Strukturen. In die-
sem immer noch vorherrschenden Diskurs wird der Migrant als homo oeco-
nomicus analysiert, der aufgrund von Push-und-Pull-Faktoren ungleicher -
konomischer Beziehungen eines Weltkapitalismus von den weniger entwi-
ckelten Peripherien in die 6konomischen Zentren migriert. Die alltagsweltli-
chen und kulturellen Aspekte globaler Mobilititsprozesse geraten unter der
Dominanz 6konomischer Perspektiven leicht aus dem Blick, ebenso wie die
individuellen geschlechtsspezifischen Akteure und Trager von Globalisierung
und Migrationen ausgeblendet werden. Konzentrieren sich nicht-ethnolo-
gische Sozialwissenschaften auf ©konomische Rationalitit, die Familien-
Migrationen erfordern, oder auf die politische Rationalitét, die Auslandsinves-
titionen begiinstigen, so interessiere ich mich als Ethnologin besonders fiir die
kulturellen Bedeutungen, Dynamiken und Logiken, die den verschiedenen so-
ziopolitischen und 6konomischen Handlungen zugrunde liegen und im Mo-
ment des Gebrauchs zum Ausdruck kommen und verhandelt werden. Fragen,
die in nicht-ethnologischen Migrationsstudien beharrlich vernachlédssigt wer-
den, ziehen sich wie ein Leitfaden durch die vorliegende ethnographische
Migrationsstudie:

e Wie gestaltet sich menschliche subjektorientierte Handlungsfihig-
keit (agency)?

e Was macht diese Handlungen denkbar, praktizierbar und wiin-
schenswert?

e Wie werden kulturelle Bedeutungen innerhalb normativer spatkapi-
talistischer Milieus und Kontexte hergestellt und verhandelt?

e Welche transnationalen Praktiken, Vernetzungen und Vorstellungen
schaffen, leben und erleben die nomadischen’, bewegten Subjekte?

13

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

e Welche kulturellen Bedeutungen liegen den globalen Prozessen
zugrunde?

e Und welche kulturellen Dynamiken formen die menschlichen und
politischen Antworten auf 6konomische Rationalititen der Globali-
sierung?

Als Ethnologin stehe ich in einer Wissensschaftstradition, in der es darum
geht, komplexe flieBende Verhiltnisse zwischen kulturellen, politischen und
materiellen Bedingungen in jeweils historischen Kontexten zu untersuchen.
Die Fokussierung kultureller Fragestellungen schlieit die anderen Perspekti-
ven dabei nicht aus.

Drittens wurde der (main- und malestream-)Migrationsforschung ihre
Genderblindheit lange fast mantraartig vorgeworfen. Die Entdeckung der fe-
mina migrans in den letzten 20 Jahren war dann zunichst vor allem von der
Idee getragen, diese Liicken zu fiillen (Lutz/Morokvasic-Miiller 2002). Ent-
sprechend wurde der geschlechtsspezifische Aspekt unterschiedlicher Migra-
tionsverldufe erst seit den 1980er Jahren in der Analyse beriicksichtigt (Phi-
zacklea 1983; Fawcett/Khoo/Smith 1984; Simon/Brettel 1986; Chant 1992;
Palma-Beltran/de Dios 1992; Thadani/Todaro 1984; Buijs 1993). Geschlechts-
spezifisch hiel zunéchst vor allem frauenspezifisch. Erst ab den 1990er Jahren
erfolgten angemessene Darstellungen und Diskussionen der Geschlechterver-
hiltnisse (Hondagneu-Sotelo 1994, 2003; Koser/Lutz 1998; Mahler 1999).
Dies geschah allerdings fast ausschlieflich hinsichtlich der Arbeitsmigratio-
nen. Andere mobilisierende Phinomene, die nicht in die Kategorie der Arbeit
passen, tauchen nicht auf. Dies gilt auch fiir die Heiratsmigration, die, wenn
tiberhaupt, im Zuge der Familienzusammenfiithrung der zuvor arbeitsmigrie-
renden Eheménner (Schottes/Treibel 1997) oder aber im Kontext des interna-
tionalen Prostitutionstourismus und Frauenhandels thematisiert wird (Truong
1990, siehe auch Kapitel 2 vorliegender Studie). Soziologische Theorien der
»intermarriages” wiederum orientieren sich vor allem an den Schwierigkeiten
und Problemen bikultureller Ehen, ohne iiberhaupt auf den Aspekt der Hei-
ratsmigration einzugehen.” Dass Heirats-Migration keine vollig neue Erschei-
nung ist, und nicht nur auf Westeuropa beschrénkt ist, vermitteln einige weni-
ge aufschlussreiche historische Studien (z.B. Yun Chai 1992).

Wenn Heiratsmigration bislang iiberhaupt in der sozialwissenschaftlichen
Forschung Beachtung gefunden hat, erfolgte dies hauptsichlich entlang einer
Reduzierung der Frauen als nur passiv erlebende oder gehandelte Objekte der
Verhiltnisse. Zum einen produziert die vorherrschende Uberbetonung makro-
struktureller Vorgaben und Zwinge — auch einer Migrationsforschung zu
Gender — den Eindruck von Frauen als handlungsunfihigen, willenlosen Op-
fern der Umstdnde. Zum anderen wurden Frauen gerade durch die Betonung
der mehrfach unterdriickenden Verhiltnisse und ihrer besonderen Verwund-

2 Einen guten Uberblick iiber die Literatur zu interethnischen Ehen gibt Thode-
Arora 1999.

14

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

barkeit in der Migration (Morokvasic 1983: 26f.)* sehr leicht auf einen Opfer-
status festgelegt (agisra 1990, Cahill 1990).

Mit Blick auf personenzentrierte Narrationen und Praxen will daher diese
Studie die Bedeutung akteurzentrierter Strategien innerhalb familidrer oder in-
formeller Netzwerke herausarbeiten und analysieren.

Das Phianomen der Heiratsmigration benennt — wie der Begriff nahe legt —
eine Migration, die mit der Heirat verbunden ist. Diese Migration hat aber
nicht einfach nur mit Heiratsabsichten zu tun, sondern muss sehr wohl im
Kontext umfassender, globaler Prozesse der Mobilisierung weiblicher Ar-
beitskrifte in unterschiedlichen sozio-6konomischen, kulturellen und politi-
schen Zusammenhéngen gesehen werden. Wenn man derzeit von dem Zeital-
ter der Migrationen spricht, das sich heute stirker denn je als ein feminisiertes
Phénomen darstelle (Koser/Lutz 1998), so verliert man leicht aus den Augen,
dass eine unabhingige, d.h. nicht nur ménnerbegleitende, weibliche Migration
bereits seit den frithen 1960er Jahren in signifikanter Zahl fiir die Philippinen
festgestellt wurde (Thadani 1984, Trager 1984 u.a.). Solche Dynamiken
verweisen auf vormigratorische Gender-Reprisentationen und -Konstruktio-
nen, die nicht nur an reproduktive, hédusliche Aufgabenfelder gekniipft sind,
sondern auch mit anderen Handlungsspielrdumen verbunden werden.

Die bis heute ungebremst anhaltende Heiratsmigration philippinischer
Frauen (nicht nur nach Deutschland) nur als reine Fortsetzung der Arbeitsmig-
rationen zu sehen, wire dennoch eine heuristische Reduktion. Neben der Er-
wartung an ein erfolgreiches 6konomisches Migrationsprojekt und der Unter-
stiitzung der Herkunftsfamilie lassen sich vielfdltige geschlechtsspezifische
Motive im Spannungsfeld von Partnerschaft, Arbeit, Liebe und Familie aus-
machen. ,, Ein guter Mann ist harte Arbeit*. Das zum Titel gewéhlte Zitat ei-
ner philippinischen Heiratsmigrantin bringt diese vielschichtige Verwobenheit
auf eine mehrdeutig ironische und dennoch einfache Formel. Es gilt, im inter-
kulturellen Zusammenleben mit einem deutschen Ehemann eigene Mischfor-
men und Kombinationen aus deutschen und philippinischen kulturellen und
geschlechtsspezifischen Mustern zu schaffen und zu neuen Synthesen zusam-
menzufiihren. Und gleichzeitig gilt es, die Uberrealitiit einer auch konomisch
erfolgreichen Mobilitdt nicht aus den Augen zu verlieren. Im besten Fall — d.h.
beispielsweise, wenn der deutsche Ehemann ausreichend verdient und zur Un-
terstiitzung der philippinischen Familie bereit ist — ersetzt die Heiratsmigrati-
on die Lohnarbeit und setzt gar neue Kapazititen der Vernetzung in einem
neuen globalen Migrationsraum frei. Das Zitat verweist auBerdem auf die Hei-

3 Die mehrfache Unterdriickung wird festgemacht 1) an gender: als Frauen kon-
nen die Migrantinnen dem patriarchalen Herkunftssystem auch in der Einwande-
rungsgesellschaft kaum entkommen; 2) an ethnicity: als Migrantinnen und eth-
nisch Ausgegrenzte sind sie Arbeitsdiskriminierungen ausgesetzt (schmutzige,
schlecht bezahlte Arbeit am untersten Ende des Arbeitsmarktes); 3) an class: als
Arbeitskrifte oder als Ehepartner von Arbeitern, teilen sie das Los der ,,Arbei-
terklasse® und schlieBlich 4) an , fate*: Morokvasic (1983: 26f.) nennt es die fa-
talistische Einwilligung in ihre Situation.

15

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

ratsmigration als einen aktiv gestalteten Lebensschritt und verwirft die Asso-
ziation einer passiv gehandelten Ware, die sich schnell angesichts des domi-
nanten westlichen Diskurses der Katalogbraut einstellt. Stereotype Bilder und
Vorstellungen iiber philippinische Heiratsmigrantinnen im besonderen und a-
siatische Frauen im allgemeinen sind durch verschiedene Schichten und
Gruppen hinweg weit verbreitet. Dabei hat sich das Bild der gekauften, mit
der Post bestellten Braut (mailorder bride) im westlichen Diskurs so veran-
kert, dass sich zunichst einmal jede asiatische Frau diesem Bild zu stellen hat.
Mit scheinbar griffigen Erklarungen werden die Frauen schnell als ohnméch-
tige, isolierte und ausgelieferte Opfer festgeschrieben, als Sklavinnen fiir se-
xuelle, 6konomisch-haushélterische, ménnlich-patriarchale Versorgungswiin-
sche oder als hypersexuelle, von Armut getriebene, hingebungsvoll dienende,
gute Frau und Geliebte (vgl. Ignacio 1998: 111ff.). Das Zitat spielt dabei mit
der Rede der kommodifizierten Ehe-Beziehung, indem die Assoziationen der
Frau als Ware oder Tauschgut einfach gewendet werden: Der Ehemann wird
zur Ressource, zu einer Ware, die allerdings hart bearbeitet werden muss.

Zentrale Fragestellungen

Mit den genannten Forschungsdesideraten sind die Koordinaten vorliegender
Studie gesetzt.

In diesem Buch gilt die besondere Aufmerksamkeit philippinischen Hei-
ratsmigrantinnen, die sich, Grenzen iiberschreitend, auf den Weg gemacht ha-
ben. Mein Anliegen ist es zu verstehen, was es heifit, philippinische Heirats-
migrantin zu sein. Auf der Suche nach ihren Reprisentationen in den histori-
schen, ethnographischen, autobiographischen und alltdglichen Begegnungen
und Erzdhlungen bewege ich mich als Ethnologin nicht nur innerhalb der
Wissenstradition der Ethnologie als Kulturwissenschaft. Vielmehr verlangt
das Thema nach einem multidimensionalen und interdisziplindren Zugang.
Bereits das Wort Heiratsmigration weist unmissverstindlich auf einen Dop-
pelaspekt — die Heirat und die Migration — hin. Folgerichtig befasst sich vor-
liegende Arbeit mit dem Ehe-Diskurs und dem Migrations-Diskurs. Aus der
Perspektive der Ethnologie schaue ich einerseits auf die Migrationsforschung
und andererseits auf die Genderforschung, beides akademische Arbeitsberei-
che, die nicht durch einen fachspezifischen Zugang geprigt sind, sondern in-
ter- und multidisziplinédr arbeiten. Migrationsforschung und Geschlechterfor-
schung haben sich isoliert voneinander etabliert und bis heute erstaunlich we-
nig Gemeinsamkeiten entwickelt. Uber einen ethnographischen Zugang und
seine Entwicklung von transnationalen theoretischen Positionen und For-
schungsstrategien sowie liber postkoloniale und (post)feministische Theorien
zu multiplen Identititen verkniipfe ich diese verschiedenen Wissenstraditio-
nen und 6ffne der Migrationsforschung ein komplexes Verstindnis mobiler
Lebenswelten.

Die Forschungsfragen, die sich hier anschlielen, liegen auf der Hand:

16

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

e Was bewegt philippinische Frauen dazu, ihren Herkunftsort, ihre
Familienangehorigen (und manchmal auch ihre Kinder) zu verlas-
sen und sich in der Fremde zu verheiraten?

Wie halten sie die Verbindung zu ihren Herkunftsfamilien aufrecht?
Welche kulturellen Transferleistungen sind mit ihren Migrations-
projekten verbunden?

e Welches sind die alltiglichen Sinndeutungen philippinischer Hei-
ratsmigrantinnen?

e Inwiefern sind sie Ausdruck einer geteilten, gemeinsamen Kultur —
einer Bedeutungskonstruktion mit kollektiver Akzeptanz?

e Aus welchen Quellen werden kulturelle Bedeutungen gespeist und
abgeleitet und wie artikulieren sie sich in (inter-)aktiven Praktiken?

e Werden diese Frauen zu Mittlerinnen, und von welchen Dynamiken
und Problemen der Transnationalitéit sehen sie sich herausgefordert?

e Mit welchen Geschlechterbildern und -rollen setzen sie sich ausein-
ander?

e Welche Auswirkungen haben die Migrationsprozesse auf die jewei-
ligen Genderarrangements, Genderpraxen und -identititen?

e Welche Veridnderungen sind wahrnehmbar beziiglich der Ge-
schlechterverhiltnisse und Vorstellungen davon, was Frau-Sein
bzw. Mann-Sein ausmacht?

Im Hinblick auf die interkulturelle Ehe-Beziehung in Deutschland gilt meine
Aufmerksamkeit besonders den verschiedenen Aspekten von Macht und Ohn-
macht, dem Aushandeln von Machtpartizipation und der verborgenen Macht.

e Welche Rollen iibernehmen philippinische Heirats-Migrantinnen
auf der Biihne des interkulturellen Geschlechter-Machtspiels?

Ich gehe von ihrer aktiven Handlungsfihigkeit aus und frage nach den ver-
schiedenen Strategien der Selbstvergewisserung und des Widerstandes, nach
ihren Artikulationsformen und Verhandlungspotenzialen in einer inter-
kulturellen Ehe. An einer respektvollen Wahrnehmung solcher Moglichkeiten
der Selbstbehauptung ist mir gelegen, selbst wenn diese bisweilen irritierend
in Erscheinung treten. Machtspiele sind ambivalent, und Widerstand ist nie-
mals auBerhalb der Macht angesiedelt.

Die Darstellung orientiert sich dabei so nah wie moglich an der Lebens-
praxis der Frauen, die als Protagonistinnen in den Mittelpunkt der Studie ge-
riickt werden.

Zum theoretischen Rahmen

Die Frage der kulturellen wie der geschlechtsspezifischen Identitit im Span-
nungsfeld der Dynamik zwischen Globalem und Lokalem nimmt in dieser
Studie einen zentralen Platz ein. Ich mochte daher kurz in die fiir meine Eth-

17

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

nographie grundlegenden theoretischen Annahmen zu Identitdt, Kultur und
Geschlecht einfiihren.

Den vor allem in der amerikanischen Anthropologie initiierten Diskussio-
nen um eine transnationale Ethnologie verdankt auch die deutschsprachige
Ethnologie entscheidende neue theoretische Anregungen, die mit Begriffen
wie transnational migrants, flexible citizenship, hybrid identities, multisited
ethnography und ethnoscape umrissen werden. Da mit diesen Begriffen auch
eine Ethnologie der Migration vorangetrieben wird, skizziere ich zuerst diesen
theoretischen Rahmen, auf dem auch vorliegende Studie basiert.

Transmigration: Migrationsforschung im Kontext der Ethnologie und
,,Cultural Anthropology*

In der ethnologischen Theoriebildung fristeten Fragen zur Migration bis in die
1980er Jahre eher an der Peripherie ihr Dasein.”

Angesichts des Zeitalters beschleunigter Globalisierung haben Fragen zur
Migration schlieBlich auch in der ethnologischen Disziplin eine Aufwertung
erfahren. Theoretische Uberlegungen einer transnationalen Ethnologie (Han-
nerz 1996, Appadurai 1998 [1991]) gerieten seit den 1990er Jahren in Bewe-
gung, indem iiber Rdume und raum-zeitliche Bewegungen kulturelle und sozi-
ale Identitdt und Macht neu thematisiert werden (Lauser/Briunlein 1997;
Gupta/Ferguson 1992, 1997a, 1997b; Appadurai 1995; Olwig/Hastrup 1997).

Dabei ist nicht die Tatsache neu, dass mobile Menschen vielfache Zugeho-
rigkeiten haben. Neu ist die Konzentration der Untersuchungen auf kulturelle
Differenzen jenseits von fixen Zugehorigkeiten und Territorien. In der Folge
richtete die Ethnologie ihr Interesse auf prozesshafte Perspektiven zu Riumen
und Identitdten, auf durchlédssige Grenzen und Migrationen, auf multinational
verbundene Riume und auf verwobene, hybridisierte Identititen (vgl. Lau-
ser/Braunlein 1997).

4 Die ersten ethnologischen Arbeiten zu Migration wurden in den 1930er Jahren
unter dem Einfluss der Chicago School durchgefiihrt. Der Name Robert Redfield
steht fiir die Untersuchung der Wanderungen aus ldndlichen (lateinamerikani-
schen) Regionen in stidtische Zentren der USA, wobei er ldandlich mit traditio-
nell und stddtisch mit modern gleichsetzte. Im Kontext dieser peasant studies
entstand das fiir die Entwicklung der ethnologischen Migrationsforschung zent-
rale Modell des folk-urban continuums. Die etwas spéteren Forschungen iiber
die Folgen der Arbeitsmigration fiir die Sozial- und Verwandtschaftsstrukturen
im zentralafrikanischen Kupfergiirtel durch die britische Sozialanthropologie der
Manchester School fiihrten zu einer Uberwindung einer dichotomen Modernisie-
rungsdebatte und l6sten diese durch Analysen sozialer Netzwerke in neuen Sied-
lungsmustern ab. Die in diesem Zusammenhang entstandenen Fallstudien zu
Fragen der Veridnderung der Bedeutung von ethnischer Identitit und die Ent-
wicklung der Netzwerkforschung gaben wertvolle Impulse fiir die ethnologische
Migrationsforschung und gelten als relevante Vorldufer gegenwirtiger Beitrige
zu Transnationalismus (Glick-Schiller et al. 1992, Kearney 1995, Mahler 1995,
Smith/Guarnizo 1998).

18

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

Um Identitdt, Raum und Mobilitit angemessener theoretisch zu fassen,
schlagen Akhil Gupta und James Ferguson ein erweitertes Raumkonzept vor.
Die Welt sollte unter dem Gesichtspunkt ,,globaler Raum* (global space), in
dem sich unterschiedliche und ungleiche Machtbeziehungen entfalten, ver-
standen werden (Gupta/Ferguson 1992). In einem solchen globalen Raum der
Beziehungen existieren klar definierte Orte (places) nicht mehr in sich und
aus sich selbst heraus. Orte sind das Ergebnis kultureller Konstruktionen. Ge-
meinschaften konstitutieren sich innerhalb solcher hierarchisch organisierten
Rédume, innerhalb ungleicher Machtfelder. Kulturelle Konstruktionsprozesse
solcher Orte, die dabei entstehenden Beziehungsfelder und zugrundeliegende
Machtverhéltnisse gehoren damit zu den wichtigen ethnologischen Untersu-
chungsgegenstinden.

Arjun Appadurai (1998 [1991], 1995) geht mit der Unterscheidung von
place und location, locality und neighborhood noch weiter. Die Welt ist dem-
nach iiberzogen von einem Muster entterritorialisierter Ethnolandschaften (de-
territorialized ethnoscapes). Orte, die identifikatorisch ,aufgeladen’ sind (pla-
ces of identification) fallen immer weniger mit den aktuellen Lebensrdumen
(locations) zusammen. Das, was herkommlich mit dem Begriff ,Heimat’ ver-
bunden wird, erhélt zunehmend virtuellen Charakter. Fiir Appadurai besteht
der relevante Untersuchungsrahmen aus imaginierten Welten, die in einem
kreativen Prozess erschaffen werden. Diese Schopfung ist nicht als Replikat
oder Imitat eines real existierenden, jedoch fernen und vom Migranten verlas-
senen Ortes zu verstehen. Die Erfahrung der Entterritorialisierung selbst ist es,
die diese Neuschopfung wesentlich mitgestaltet.

Damit argumentiert Appadurai fiir ein Verstindnis einer entrdumlichten
Welt,> das vor allem auch imaginative Ressourcen und virtuelle Nachbar-
schaften in den Blick nimmt.

,.Die Biographien gewohnlicher Menschen werden auf diese Weise zu Konstruktio-
nen, bei denen Imagination eine bedeutsame Rolle spielt. Man kann diese Funktion
der Imagination nicht auf bloBe Flucht vor der Wirklichkeit hinstellen. [...] Vielmehr
bildet sich die Vielfalt der ,vorgestellten Gemeinschaften’ [Anderson 1983] im knir-
schenden Getriebe zwischen sich entfaltenden Lebensformen und deren imaginierten
Gegeniiber. Die so entstehenden Gemeinschaften erzeugen neue Politikformen, neue
Arten kollektiven Ausdrucks, und veranlassen die Eliten zur Suche nach neuen Dis-
ziplinierungs- und UberwachungsmaBnahmen® (Appadurai 1998: 22f.).

Und er fihrt fort: ,,Es sind diese komplexen, teilweise imaginierten Leben, die
heute das Fundament der Ethnographie bilden miissen, zumindest einer sol-

5 Appadurai spricht von fiinf Dimensionen kultureller Stromungen - in Anlehnung
an Anderson nennt er sie ,,imaginierte Landschaften*: ethnoscapes, mediasca-
pes, technoscapes, financescapes und ideoscapes, die sich in unterschiedlichen
Geschwindigkeiten um die Welt bewegen. Global ethnoscapes sind Land-
schaften von Gruppenidentititen um die Welt, [...] which are no longer tightly
territorialized, spatially bounded, historically unselfconscious, or culturally ho-
mogeneous” (Appadurai 1996: 48).

19

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

chen Ethnographie, die in einer transnationalen, entrdumlichten Welt Gehor
finden will* (ibid.).

Die ,,Arbeit der Imagination” (Appadurai 1996: 3ff.) hat durch die welt-
weite Medienvernetzung eine neue Qualitidt erhalten. Selbst wenn Menschen
im praktischen Alltag begrenzt sind, erdffnen sich durch unbegrenzten Me-
dienzugang neue virtuelle Rdume, wo eigene Praktiken mit anderen Optionen
verglichen werden. Dieses imaginidre Wissen erzeugt eine Spannung und Dy-
namik und zeigt im alltagspraktischen Handeln Wirkung.

Vorschnelle kulturpessimistische Ankiindigungen von einer kulturellen
Homogenisierung oder ,,McDonaldisierung™ der Welt (siehe Ritzer 1993)
werden von ethnologischen Zugéingen widerlegt, die der These der Homoge-
nisierung jene Prozesse der ,,Kreolisierung™ (Hannerz 1996), der Fragmentie-
rung und Reformulierung und der Ubersetzung oder Translation globaler
Symbole in lokalen Kontexten gegeniiberstellen.

Transnationale Ethnologie kann sich dabei nicht nur auf die global produ-
zierte Lokalitiit® beschriinken. Es wiire eine Verengung, sich ausschlieBlich auf
das Lokale zu konzentrieren, auf die Einbindung und Indigenisierung globa-
ler, hegemonialer Kulturimporte einer sogenannten Weltkultur in nationale
und regionale Kulturprofile. Vielmehr miissen auch horizontale und relationa-
le Prozesse untersucht und theoretisiert werden (Ong 1999: 4).” Der Blick auf
den Fluss von Lebensstilen in die umgekehrte Richtung — aus der Peripherie in
die globalen Zentren — wire dabei ebenfalls zu kurz gegriffen, wiirde er in bi-
nidren Gegensitzen und Endpunkten von Peripherie und Zentrum stecken blei-
ben. Das Bild eines vielfiltig verflochtenen Netzwerkes — die Philosophen
Deleuze und Guattari ([1980] 1992) bieten die Assoziation eines vielfach ver-
zweigten Wurzelwerkes, des Rhizoms — ldsst die Grenzen von Lokalem und
Globalem verschwimmen und lenkt die Aufmerksamkeit auf die Bewegungen,
auf die Verbindungen des Dazwischen, auf die Kanile, Linien und Wege des
Uberkreuzens, des Austausches, auf die relationalen Prozesse, auf ein ,,Trans,
das ,,denotes both moving through space or across lines, as well as changing
the nature of something.” (Ong 1999: 4).

Wiewohl die theoretische Reflexion iiber die kulturelle und soziale Bedeu-
tung der Bewegung und iiber die transitorischen Vernetzungen in einem kom-
plexen Weltzusammenhang die Forschungsperspektive 6ffnet und Mobilitdit

6 Diesem Verstindnis liegt laut Ong (1999: 4) ein Modell zugrunde, wonach das
Globale die makro-politische Okonomie prisentiert und das Lokale situiert, kul-
turell kreativ und widerstindig sei.

7 ,.But a model that analytically defines the global as political economic and the
local as cultural does not quite capture the horizontal and relational nature of the
contemporary economic, social, and cultural processes that stream across spaces.
Nor does it express their embeddedness in differently configured regimes of
power” (Ong 1999: 4). Am Beispiel der chinesischen Diaspora-Elite untersucht
Ong in ihrer Arbeit Flexible Citizenship Transnationalitdt als Folge des zirkulie-
renden globalen Kapitals und will Transnationalismus mit den Imaginationen
und Praktiken verbunden wissen.

20

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

zur beobachtungsleitenden Kategorie macht, so ist dennoch und gleichzeitig
festzuhalten: Trotz komplizierter sozialer und 6konomischer Prozesse globaler
Dimensionen organisieren philippinische Heiratsmigrantinnen, die Protagonis-
tinnen dieser Arbeit, ihr Alltagsleben auf liberschaubare Weise und schaffen
sich reale Begegnungsorte und Ubergangsriume (vgl. Lauser 1997). Dort
konnen sie im Gesprach mit anderen Antworten auf die Fragen finden, wie
sich handhabbare und sinnvolle Zusammenhinge schaffen lassen, die lokale
und translokale Lebenswirklichkeiten zu bewéltigen helfen.

,Beyond Culture‘ — Kulturen und Identititen im Prozess

Aus diesen Uberlegungen folgt mein dynamisches Verstéindnis von Kultur,
das ich kurz skizziere. AnschlieBfend leite tiber zu einem Konzept von Identi-
tdt bzw. Identitdten, das ich als einen dhnlich fortwidhrenden Prozess multip-
ler, widerspriichlicher und verinderbarer Identifikationen und Abgrenzungen
begreife.

Kultur als eine zentrale Kategorie der Ethnologie erfreut sich seit den
1990er Jahren einer grofen mediendffentlichen und wissenschaftlichen Be-
liebtheit. Gleichzeitig werden aber — wie eben ausgefiihrt — innerhalb der eth-
nologischen Disziplin homogenisierende Kulturkonzepte wegen ihres fest-
schreibenden und ausgrenzenden Potenzials stark kritisiert oder gar verworfen
(Abu-Lughod 1991)%. Kulturen und Gesellschaften werden seitdem verstirkt
als in sich heterogen und nach auflen durchlidssig — weil eben verbunden —
verstanden. Dabei entstehen Konzepte von Kultur und Identitit, die Représen-
tationen und Diskurse analysieren und diese als Konstruktionen und Perfor-
manzen begreifen.

Das Konzept von Kultur ist also nicht mehr als eine fixierbare Struktur
oder Grammatik zu verstehen, die die Handlungen in ein festes Muster ein-
friert und die gelebte Wirklichkeit in einem starren Bild festhélt. Einen sol-
chen statischen, abgeschlossenen, geradezu schicksalhaften und essentialisti-
schen Begriff von Kultur verwenden heute ,,schlecht informierte Journalisten
und Lokalphilosophen mit Abgrenzungsdrang™ (Gingrich 1999: 13). In der
ethnologischen Debatte wird dagegen seit der Krise der Reprisentation ein
Kulturbegriff verhandelt, der umstrittene und vorherrschende, symbolische
und praktische, kollektive und lokale Deutungsmuster des Sozialen bezeich-
net, die gemacht, beeinflusst und veridndert und die im Prozess verhandelt,
vermischt und ausgetauscht werden (ibid.). Daran anschlieend, verstehe ich
in dieser Arbeit Kultur als einen fortwihrenden dialogischen Prozess, als Aus-
einandersetzung und Austausch von Menschen in ihren Beziehungen, als ein
Verhandeln von Bedeutung in der Gestaltung dieser Beziehung.

8 Lila Abu-Lughods Aufforderung, gegen die verhingnisvolle Macht festschrei-
bender Diskurse zu schreiben, ist mittlerweile mit der Formulierung writing a-
gainst culture zum Klassiker geworden (sieche Abu-Lughod 1996 [1991]). Eine
etwas reduktionistisch argumentierende Gegenposition formuliert Brumann
1999.

21

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

Diskurszentrierte Ansédtze in der Ethnologie (wie beispielsweise die
,.Ethnography of Speaking®, ,,Ethnopoetics* oder ,narrative Ethnographie*)’
radikalisieren den Kulturbegriff als ein ,,unendliches Gesprich®, in dem kultu-
relle Bedeutung durch vielféltige Prozesse des Redens — und Sprechakte sind
kulturelle Handlungen und Interaktionen — hervorgebracht wird.

.Bedeutung ist nicht in der ,Grammatik’ der Geschichten unserer Informanten ein-
geschlossen wie eine Nuss in einer Schale. Bedeutung ist auch nicht in Struktur und
Diskurs verborgen, sondern zeigt sich im Moment ihres Gebrauches, in der Perfor-
manz, im Kontext der pragmatischen Situation, in der Handlung® (Dracklé 1999:
13).

Kultur in diesem Sinne ist kein abgrenzbares, festgelegtes Sortiment von Nor-
men und Werten, sondern vielmehr als Beziehungsgeflecht zu verstehen, in
dem verschiedene Formen des sozialen Lebens auch widerspriichlich zu-
einander geschaffen und mit Bedeutung versehen werden.

Auf der Spurensuche nach kultureller Identitdt philippinischer Heirats-
migrantinnen erwies sich die Behauptung, dass (spét-)moderne Identititen de-
zentriert, zerstreut und fragmentiert sind als heuristisch sinnvoll. Sowohl das
Verstidndnis philippinischer Geschichte als auch die Erfahrung der Migration
werfen Zweifel auf, ob Identitdt etwas Gesichertes, Stabiles und Kohérentes
ist. Vielmehr wirken widerspriichliche Identititen in den Subjekten, die, bis-
weilen gleichzeitig, in verschiedene Richtungen dridngen und nach bestindig
wechselnden Identifikationen verlangen. Diese Diskontinuitiit gilt es in eine
wie auch immer stimmige und trostliche Lebenserzidhlung zu fassen, eine Re-
konstruktion, die die Erzdhlerinnen aus einer verwirrenden Vielfalt moglicher
Identifikationen herstellen miissen, und sie verlangt ein stiindiges Oszillieren
zwischen ihrem Verstindnis von Tradition und Ubersetzung, von Kontinuitt
und Differenz. Der Wunsch nach einer kohérenten Rekonstruktion wird dabei
nie vollig aufgegeben, weshalb sich auch die Idee einer dezentrierten Identitiit
in dieser vereinfachten Formulierung nicht halten ldsst. Identititen werden
trotz aller Krisen, oder gerade erst recht wegen der Verunsicherungen, als ein-
heitlich zu reprisentieren versucht, sie sind getragen von der Idee eines gan-
zen Ichs. Spaltungen und Differenzen werden durch eine kulturelle Macht zu
vereinigen versucht. Viele Gespridche waren von dieser Dialektik geprigt: Der
Erfahrung der Zerstreuung steht das Bediirfnis nach einer Reidentifikation mit
der Herkunftskultur gegeniiber, der Notwendigkeit einer Gegenidentitdt wird
mit einem Rekurrieren auf kulturelle Traditionen begegnet. Tradition ist dabei
weder etwas schon immer Gegebenes, noch kann sie beliebig zur Erstellung
einer ,Patchwork-Biographie’ verwendet werden. Tradition ist eine Erfindung,

9  Siehe hierzu vor allem Dracklé 1999 und die in dieser Arbeit diskutierten Verof-
fentlichungen wie z.B. Bruner 1986, Rapport 1997, Narayan 1989.

10 Soziales Leben ist ein Gesprich iiber Symbole: ,,an ongoing exchange of cul-
tural forms in which life is both lived as experience and interpreted as signifi-
cance” (Rapport 1997: 178).

22

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

ist Identititsarbeit, ist eine Reproduktion von etwas Eigenem, welches jedoch
nur im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung und Aneignung von etwas
Anderem, der Integration in der Ankunftskultur, einen Sinn ergibt:

,-Es scheint mir, dass die Menschen der Welt nicht handeln, sprechen, etwas erschaf-
fen, von den Rédndern kommen und reden, iiber ihre eigene Erfahrung nachdenken
konnen, wenn sie nicht von irgendeinem Ort kommen, von irgendeiner Geschichte,
wenn sie nicht bestimmte kulturelle Traditionen erben. Darum kommen wir nicht
ohne jene Auffassung unserer eigenen Positionierung aus, die der Begriff der Ethni-
zitdt mit einschlieft. [...] Vergangenheit [ist] nicht nur eine Position, von der aus
man sprechen kann, sondern sie ist auch ein absolut notwendiges Hilfsmittel fiir das,
was man sagen will. Meiner Meinung nach gibt es keinen Weg, wie man auf jene
Elemente von Ethnizitit verzichten konnte, die von einem Verstindnis der Vergan-
genheit, einem Verstidndnis der eigenen Wurzeln abhidngen* (Hall 1999: 95).

Die Beziehung der hier formulierten Ethnizitdt zur Vergangenheit ist eine
notwendige. Sie ist keine einfache, wesenhafte, sondern eine in der Geschich-
te politisch konstruierte — eine sogenannte neue Ethnizitét, ein Akt der kultu-
rellen Wiederentdeckung.!" Im lebensgeschichtlichen Erzihlen erscheint sie
nicht als unhintergehbare, aufgezwungene Bindung, sondern als etwas unver-
wechselbar Eigenes jenseits aller Beliebigkeit:

,.Dies ist die neue Ethnizitit. Das ist eine neue Konzeption unserer Identitéten, da sie
den Riickhalt des Ortes und des Bodens nicht verloren hat, von dem aus wir spre-
chen konnen, und doch ist sie nicht mehr in diesem Ort als Substanz enthalten. Sie
will sich an eine viel groflere Vielfalt der Erfahrung wenden. Sie ist Teil der gewal-
tigen kulturellen Relativierung des gesamten Globus, die die geschichtliche Relati-
vierung — so entsetzlich sie auch zum Teil gewesen ist — des 20. Jahrhunderts ist.
Dies sind die neuen Ethnizitéten, die neuen Stimmen. Sie sind weder in die Vergan-
genheit gesperrt, noch konnen sie die Vergangenheit vergessen. Weder ginzlich
gleich, noch vollig verschieden. Identitit und Differenz, ein neuer Ausgleich zwi-
schen Identitdt und Differenz® (Hall 1999: 97).

Es geht also darum, sowohl! die kulturellen Wurzeln als auch die Wegstrecken
— roots and routes' (Clifford 1997: 244-277) — zur Sprache zu bringen. Hall
spricht von einer fortwdhrenden Wiedererzihlung ,,of becoming as well of
being (Hall 1990: 225)." Dann erméoglicht Tradition erst eine fragile kommu-
nikative Beziehung durch Raum und Zeit, die nicht Diaspora-Identitéten, aber
Diaspora-Identifikationen begriinden kann (Gilroy 1993: 276, nach Clifford
1997: 68, siehe auch Braun/Briunlein/Lauser 1999).

11 So fordert auch Appadurai (1998: 37) eine Ethnographie, die ,,offen fiir den his-
torischen Moment der Gegenwart ist. Gegenwart lidsst sich nicht ohne ein Ver-
stindnis von Vergangenheit fassen, und Vergangenheit ldsst sich nur aus der
Gegenwart heraus rekonstruieren. Oder mit Walter Benjamins Worten: ,,.Die Ge-
schichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort nicht die homogene und
leere Zeit, sondern die von Jetztzeit erfiillte bildet™ (Benjamin 1974: 701).

12 Ein Wortspiel, das auch eine Hommage an Derrida ist.

13 Vgl. Hierzu auch meine umfassenderen Ausfiihrungen in Kapitel 2.

23

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

Als unentwegte Ubersetzerinnen begegneten mir die philippinischen Ge-
spriachspartnerinnen in Deutschland. Sie sind gezwungen, mit den neuen Le-
bensverhiltnissen, mit der Kultur, in die sie sich mit der Heiratsmigration hin-
einbewegt haben, zurechtzukommen, ohne sich einfach zu assimilieren, ohne
ihre starken Bindungen zum Ort ihrer Herkunftsfamilie und ein Versténdnis
ihrer Traditionen aufzugeben. Da sich die Orte der Herkunftsfamilie ebenfalls
immer beweglicher zeigen und immer weniger auf eine bestimmte Lokalitét
fixiert erscheinen, werden Identifikationen weniger an konkrete Ortlichkeiten,
sondern an Menschen und die Beziehungen zu ihnen gekniipft. Es sind dies in
der Regel Familienmitglieder und Freunde, die {iber nationale Grenzen hin-
weg in einer globalen Diaspora leben und iiber vielfiltige — vom Flugzeug ii-
bers Telefon bis hin zum Mausklick im Internet — beschleunigte Raum-Zeit-
Verbindungen — in einem transnationalen sozialen Raum — vernetzt sind.

In diesem Sinne sind Menschen, die in der Diaspora, in der Welt zerstreut,
leben, nicht einheitlich und auch nicht in einer jeweils kulturellen Reinheit zu
vereinheitlichen, sondern sie verhandeln die Spuren, Geschichten, und Werte
von ineinandergreifenden Kulturen und Sprachen: ,,Sie sind das Produkt meh-
rerer ineinandergreifender Geschichten und Kulturen und [sie gehoren] zu ein
und derselben Zeit mehreren ,Heimaten’ und nicht nur einer besonderen Hei-
mat an* (Hall 1999b: 435).

Kategorisierende migratorische Identitétsdiskurse der 1970er und 1980er
Jahre (wie sie auch in den Skripten feministischer Migrationsdebatten ver-
nehmbar wurden, vgl. Lenz 1996: 210ff, Lutz 1991, Alund 1991, Friedmann
1998) und in der Alltagsrede beharrlich widerhallen, werden in einem Kontext
der Bewegung, des ,Sowohl-als-auch’, der Ubersetzung, der relationalen Pro-
zesse und des Verhandelns im Dazwischen obsolet. Statt Migrantinnen und
Migranten mehr oder weniger ausschlielich als entwurzelte Opfer in schwie-
rigen Assimilationsprozessen festzuschreiben (klassen- und statusspezifisch —
stadtisch versus béuerlich; traditionell versus modern usw.), riicken nun die
vielféltigen Verschiebungen und Vermischungen in den Blick. Die Fragen
drehen sich darum, wie altes und neues Wissen erhalten, aufgegriffen, verwor-
fen und vermischt werden und wie sich Menschen quer durch die kategori-
schen Trennungslinien der reifizierten Kulturen bewegen (vgl. Aguilar 1996
und Margold 1995, Baumann 1998: 288-313). Menschen, die in der Diaspora
leben, sind oftmals gezwungenermaBen fihig, verschiedene Identitatsdiskurse
nebeneinander zu benutzen. Baumann (1998: 289) spricht von einer dualen
diskursiven Kompetenz: ,,Dort, wo der dominante Diskurs kulturelle Identitét
als reifizierten Besitz einer jeden postulierten ethnischen Gruppe oder Ge-
meinschaft ansieht, hinterfragt der demotische Diskurs diese Gleichsetzung
von Kultur und ethnischer Identitit und 16st sie auf.*

Bedeutungen (meaning and representation, Hall 1990) sind nie vollendet,
sondern werden in den jeweiligen Kontexten in Frage gestellt und neu be-
stimmt und stehen neuen Interpretationen und Strategien offen. Kulturelle
Handlungsmuster behalten ihre Bezeichnung und ihre duflere Form, ihre je-
weilige Bedeutung und ihr Sinn fiir die Akteure konnen jedoch in spezifischen

24

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

Kontexten umgedeutet werden. Entsprechend verdndern sich Identititen mit
dem Kontext, abhingig vom jeweiligen Referenzpunkt. Situativ agierende
Subjekte bzw. vielfiltig konstituierte Identitdten sind zu einem flexiblen Um-
gang mit globalen Variationen sich oftmals widersprechender Subjektpositio-
nen féhig. Macht und Machtlosigkeit, Privileg und Unterdriickung bewegen
sich fliissig durch die Achsen von race, ethnicity, gender, class, nation (und
anderen Kategorien) und sollten nicht mit einem Pluralismuskonzept ver-
wechselt werden, das den Blick auf Machtstrukturen verwischt.

Die Verschrinkung der vielfiltigen Kategorien scheint fiir die Lebens-
realititen von (Heirats-)Migrantinnen immer entscheidender zu werden. Dabei
16st sich Gender als zentrale Strukturkategorie nicht auf, jedoch differenzieren
und vervielfiltigen sich ihre Koordinaten.

Besonders sogenannte ,.integrative Ansitze (Intersexions, Schein/Strasser
1997) fassen die Kategorie Geschlecht als konsequent relationale Konstrukti-
on auf, die von anderen Kategorien und Subjektpositionen durchdrungen ist
und gleichzeitig auch umgekehrt die anderen Kategorien (wie beispielsweise
race, ethnicity, class und nation) geschlechtlich mitbestimmt (vgl. Brah 1996:
109). Geschlechtliche wie auch kulturelle Identitéiten sind situativ konstruiert,
werden an den Kreuzungen verschiedener Systeme der Alteritdt und Stratifi-
zierung verhandelt und duflern sich als eine Vielzahl nicht-statischer Identiti-
ten. In der feministischen Gender-Diskussion wurde der Weg weg von einem
bindren Argumentationsmuster hin zu einem breiter definierten multikulturel-
len Feminismus heftig debattiert.

,,Beyond Gender‘ — Identitiitsprozesse, Subjektpositionen und Ethnizitéit
in feministischen Perspektiven zu Geschlecht

Gender ist ein relationales Konzept und ein zentrales Organisationsprinzip so-
zialer Verhiltnisse. Gender unterscheidet zwischen ménnlichen und weibli-
chen Bereichen in vielfiltigen Beziigen. Auch wenn die Akteure unserer wis-
senschaftlichen Untersuchungen in der Vorstellung sozialisiert wurden, die
weiblichen und ménnlichen Aufgabenfelder als natiirliche, unausweichliche,
unveridnderbare und gegebene zu betrachten, so gestalten sie (dennoch) Ge-
schlecht — they are doing gender. Indem die Kategorie Geschlecht als ein Pro-
zess konzeptualisiert wird, als eine von vielen Arten, mit denen soziale Diffe-
renzen geschaffen, verhandelt, erhalten und verworfen werden, lésst sich diese
essentialisierende Mythe dekonstruieren. Geschlechterbeziehungen werden
durch Praktiken und Diskurse ausgehandelt und sind gleichzeitig in strukturie-
rende Institutionen eingebettet. Geschlechterverhiltnisse sind Machtverhélt-
nisse.

Als zentrale Kategorie der feministischen Wissenschaft wird Gender
schon seit den 1970 Jahren aus postkolonialen Perspektiven kritisch debattiert.
Besonders Feminists of Color und VertreterInnen der sogenannten Queer Stu-
dies wiesen dominante westlich-heteronormative feministische Positionen und
Praktiken zunehmend zuriick und fiihrten iiber verschiedene leidenschaftlich

25

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

gefiihrte Auseinandersetzungen'* zu einer Umorientierung wissenschaftlicher
Theoriebildung. Die Kritik spitzte sich auf die Frage der legitimen Reprisen-
tation zu. Wer hat die Definitionsmacht? Kénnen ,weifle’ Frauen aufgrund ei-
ner gemeinsam postulierten Betroffenheit als Frau {iberhaupt fiir women of co-
lor sprechen? Vorgeworfen wurde westlichen Feministinnen die tendenziell
stereotypisierende Konstruktion der Third World Woman und Migrantin als
die machtlosen Opfer innerhalb eines Traditions-Modernitits-Dualismus und
als eine kulturell nicht unterscheidbare Masse. Wihrend die ,anderen’ Frauen
als in der Tradition verhaftet kulturalisierend abgewertet wiirden, wiirden
westliche Feministinnen sich selbst auf sublime Weise als modern portritie-
ren, sich implizit einen hoheren Status im Machtgefiige einrdumen und damit
zur Fortsetzung kolonialer Denkstrukturen beitragen (Mohanty 1991, Lazreg
1988, Lutz 1996: 205, Lutz 1991: 6ff., Alund 1991, Parpat 1993, Friedman
1998)."

In den 1980er/1990er Jahren stimmten viele ,weifle’ Feministinnen diesen
Vorwiirfen zu und wendeten sie zu Anklagen gegen sich selbst. Sie legten
Schuldbekenntnisse ab, als Individuen und kollektiv als weifle, ethnozentri-
sche Feministinnen (Bernstein 1992). Im besten Falle fiihrten die Bekenntnis-
se zu deutlichen feministischen Neuformulierungen, die Mittéterschaft von
Frauen in Unterdriickungssystemen eingestanden und umfassende Veréinde-
rungen einforderten (vgl. Fuchs/Habinger 1996). Bisweilen jedoch fiihrte die-
ser ,Blick der Medusa’ auf den weiBlen feministischen Rassismus zur Lih-
mung, zu schuldbewusstem Hinderingen, zu einem Bekenntnis-Wettlauf, ja
zu einer Performance der Schuld, die sich um sich selbst drehte und die ,ande-
ren’ als ,andere’ rekonstituierte (Friedman 1998: 43). Dann wieder fiihrten die
Schuldgestindnisse zu einer Umarmung der ,anderen’ Frau, die in ihren Ex-
tremen gar als Fetischisierung, als eine Form des positiven Rassismus be-
zeichnet werden konnte (Martin/Mohanty 1986: 199 zit. in Friedman 1998:
250).'¢

14 Vgl. hierzu auch meine Ausfithrungen in Kapitel 1: Forschung leben — Ethno-
graphie schreiben.

15 Chandra Talpade Mohanty kritisierte zu recht an Texten westlicher Feministin-
nen iiber das Leben nicht-westlicher Frauen die tendenziell stereotypisierende
Konstruktion von der in der Tradition verhafteten, ungebildeten, familienorien-
tierten Dritte-Welt-Frau, als das machtlose Opfer der Kolonisation ,,[as] a trun-
cated life based on her ,feminine gender’ (read: sexually constrained) and being
,third world’ (read: ignorant, poor, uneducated, tradition-bound, domestic, fami-
ly-oriented, victimized, etc.) ... (Mohanty 1991: 56, 71-73).

16 Viele feministischen (antirassistischen) Diskussionen entkamen nicht dem Kreis
zwischen Bewusstwerdung und Blockade und iiberwanden folgende Positionen
nicht:

e Die ,Weillen’ blieben im Mittelpunkt der Diskussion, am Zentrum der Defi-
nitionsmacht in Opposition zu den ,anderen’ an den Ridndern.

26

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

In der Folge dieser beharrlichen Kritik an der stereotypisierenden Domi-
nanz des westlichen, weilen, heterosexuellen Feminismus mit seinen imperia-
listischen und rassistischen oder kulturalistischen Tendenzen richtete sich
schlieBlich das feministische Interesse auf multiple Differenzen. Die Idee ei-
nes globalen Feminismus, die in dem Skript der Verneinung von Differenzen
unter Frauen (difference within) angesichts der essentiellen Differenz zu Mén-
nern (difference between) formuliert wurde, diese Idee einer globalen Schwes-
ternschaft wurde aufgegeben.

Die Anerkennung der Vielfalt von Machtverhiltnissen fiihrte zu theoreti-
schen Reflexionen der Verwobenheit und gegenseitigen Konstituierung von
Rassismen und Sexismen (Yuval-Davis 1997, Kaufmann 2002). Feministische
Beitrdge versuchten verstérkt, unterschiedliche Achsen der Macht zu erfassen
und zu verdeutlichen, dass eine Person sowohl dominante als auch unterwor-
fene Erfahrungen in sich vereint. Dieser Blick auf Macht wurde unter dem
Stichwort kontradiktorische Subjektpositionen (Strasser 2001: 39) verhandelt,
die als multiple und einander widersprechende Subjektpositionen komplexe
und unterschiedlich hierarchische Differenzen benennen.

Ein Denken ,dartiber hinaus’ (beyond gender) — jenseits eines Beharrens
auf der Differenz — heillt nicht, die Leidenschaft fiir Differenz (Moore 1994)
aufzugeben, sondern sie zu erweitern mit einer Leidenschaft fiir interkulturelle
Vermischungen, fiir die Bewegungen des Hin und Her, des Vor und Zuriick,
der konkurrierenden Bediirfnisse in dem Grenzland — in den Zwischenrdumen
— zwischen den Differenzen (vgl. auch Trinh T. Minh-Ha 1996 [1991]). Hen-
rietta Moore nennt es einen Dialog zwischen sameness und difference, wobei
die Kategorie der sameness unter der explosiven Wirkung des Differenz-
Diskurses untertheoretisiert blieb.

,Identity and difference are not so much about categorical groupings as about proc-
esses of identification and differentiation. These processes are engaged for all of us,
in different ways, with the desire to belong, to be part of some community, however

e ,Weil}’ hat sich als eine monolithische Kategorie manifestiert, so dass mit
,rassischen” und ,ethnischen’ Begriffen kulturelle, historische Differenzen
innerhalb dieser Gruppe iibergangen werden konnen.

e Der polare Diskurs ,weifl’/,andere’ verhindert eine differenzierte globale
Perspektive. Andere Rassismen auflerhalb dieses zweiseitigen Schemas wer-
den nicht wahrgenommen.

e Diese ,kulturellen Erzihlungen’ gehen von festen Kategorien beziiglich race
und ethnicity aus, von einer ,rassischen’ und ethnischen Reinheit.

e Rasse und Ethnizitdt werden als primire Kategorien der Unterdriickung an-
genommen, anderen Mechanismen des othering kommen keine Bedeutung
zu. Damit wird ein Verstindnis von widerspriichlichen Subjektpositionen
verhindert, wie z.B. das Wechselspiel von Privilegien und Ausgrenzung bei
Frauen, die sowohl der dominanten als auch der marginalisierten Kultur an-
gehoren.

27

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

provisional. Belonging invokes desire, and it is in this desire that much of the pas-
sion for difference resides* (Moore 1994: 1.£.)."”

Die Frage ist vielmehr, inwieweit das vitale und gleichermafen wirkliche Be-
gehren nach Verbindung und Gemeinsamkeit zwischen und jenseits von deut-
lichen Unterschieden sich in alltdglichen Realititen Raum verschafft. In wel-
chen kulturellen Formationen — der Hybridisierung, Kreolisierung, des Syn-
kretismus und des Transkulturalismus' — kommen sie zur Artikulation? Das
Spiel mit der Differenz und der Gleichheit bedeutet ein Vor und Zuriick im
Raum — im Dritten Raum (Bhabha) — zwischen den Differenzen.

An diesem Punkt laufen die Debatten um kulturelle Identitit mit denen um
geschlechtliche Identitidt parallel. Es geht in beiden Diskussionszusammen-
hingen um die Konstruktion von Identitéit in seiner doppelten Bedeutung, in
seiner Dialektik zwischen Differenz und Gleichheit. Identitdt wird sowohl
durch Differenz vom ,Anderen’ und durch Identifikation mit einer Gruppe
konstruiert, die sich im ,wir’ von den ,anderen’ beziiglich gender, race, Sexu-
alitdt und anderer Differenzkategorien unterscheidet. Gleichzeitig wird Identi-
tit in Bezug auf eine gemeinsam geteilte Basis, auf Gemeinsamkeit herge-
stellt. Dabei bewegen sich die ,,Landkarten der Identitit* — Friedman (1998)
spricht von new geographies of identiy — zwischen den Grenzlinien im Grenz-
land des Ubergangs, zwischen Differenz und Gleichheit, zwischen Bewegung
und Stillstand, zwischen (R-)Einheit und Mischung, zwischen Gewissheit und
Infragestellen.

So offensichtlich die Erkenntnisse der Uberschneidungen (intersexions)
von gender mit anderen sozialen Differenz-Kategorien in der Geschlechterfor-
schung sind, so schwierig ist es zu verstehen, dass soeben ausgefiihrte Gen-
derdynamiken nicht wesentlich zentraler im Migrationsdiskurs auftauchen,

17 Das Bediirfnis nach Imitation, so argumentiert auch der Ethnologe Michael
Taussig in ,,Mimesis und Alteritdt” (1997 [1993]), wurde zu oft in der Kritik der
ethnographischen Konstruktion von selbst/anderer, wild/zivilisiert ignoriert. Am
Beispiel von Geschichten der Cuna-Indiander Nordkolumbiens blickt Taussig
auf die Logik dieses Vorganges, der in den post-modernen und post-kolonialen
Kultur- und Identititstheorien in den Mittelpunkt riickt: ,,Sie zieht dich einmal
dahin und einmal dorthin: Mimesis trickst stindig damit, zwischen dem Selben
und dem Anderen zu tinzeln. Unméglich, aber notwendig, in der Tat alltiglich,
erfasst Mimesis beides, Gleichheit wie Differenz, dhnlich und Andere(s) zu sein.
Bestindigkeit aus dieser Instabilitit zu schaffen, ist keine einfache Aufgabe,
doch darum geht es bei aller Identititsbildung. Das Problem bei dieser Tétigkeit,
die an Kraft gewinnt, je linger sie gelibt wird, ist weniger das Selbe zu bleiben,
als Gleichheit durch Alteritdt zu bewahren* (Taussig 1997: 134).

18 Begriffe wie Transkulturation, Verhandlung und Transfiguration treten nun an
die Stelle vorheriger Begrifflichkeiten wie Dekulturation und Assimilation.
Hybriditdt wird meist in der Pragung durch Homi Bhaba (1994) benutzt. Kreoli-
sierung wird von Ulf Hannerz (1992) in die kulturwissenschaftliche Diskussion
eingefiihrt. Der Begriff Transkulturation geht auf Mary Louise Pratt (1992) zu-
riick.

28

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

sondern immer noch als Randbereich der Migrationsforschung — gleichgiiltig
ob mit herkdmmlicher oder transnationaler Perspektive — erscheinen.

Zwar richtet rezente feministische Migrationsforschung ihr Interesse auf
die Konstruktion von Weiblichkeit und Prozesse der Inklusion und Exklusion,
der Unter- und Uberordnung von und zwischen Frauen. Als zentrales theore-
tisches Konzept innerhalb der Migrationsforschung bleibt gender als Katego-
rie des Geschlechterverhdiltnisses bisher untertheoretisiert: Gender ist nicht
nur eine zu messende Variable (Mann/Frau), sondern ein Komplex von sozia-
len Beziehungen, der Migrationsmuster organisiert. Aufgabe der Migrations-
forschung ist es dann, nicht nur das Vorhandensein migrierender Frauen zu
dokumentieren oder an die migrierten Frauen dieselben Fragen zu stellen wie
an die migrierten Ménner, sondern mit zu erforschen, wie Geschlechterver-
hiltnisse die Migrationen von Frauen und Miénnern ermoglichen bzw.
beschrinken. Gender, so sollte deutlich geworden sein, wird auf relationale
und dynamische Weise gelebt. Daher gilt es zu untersuchen, wie Geschlech-
terverhiltnisse die Erfahrungen von Migranten und Migrantinnen formen,
ebenso wie die Erfahrungen derer, die nicht physisch migrieren, aber dennoch
in Migrationsprozesse involviert sind. Und wie die Geschlechterverhéltnisse
vor der Migration beispielsweise Ziel, Dauer und Form der Migration
beeinflussen. Wenn die Wichtigkeit von gender anerkannt wird, muss auch
die Diskussion der Migrationsforschung ,vergeschlechtlicht’ (gendered) wer-
denKulturanthropologische Theorien jenseits von begrenzten Ridumen und
Kulturen, transnationale Ansétze und (post-)koloniale Theorien zu multiplen,
geopolitischen Identititen bringen Bewegung in die Untersuchung von Migra-
tionszusammenhéngen. Auflerdem 6ffnet der Blick auf die relationale Positio-
niertheit (relational positionality, Friedman 1998: 47f.) die feministische De-
batte grenziiberschreitend und muss sich immer wieder den theoretisierenden
Tendenzen des Fixierens, Schematisierens und Festschreibens stellen. Gerade
durch eine ethnographische Verankerung in konkreten Alltagssituationen kann
eine Bindung von Ethnographie, Migrationsforschung und (post)feministi-
scher Theorie sich hier als sinnvoll und kldrend erweisen. Dabei ist es letztlich
zweitrangig, ob rezente Migrationsprozesse nun tatsichlich neu sind oder nur
begrifflich erneuert betrachtet werden.

k

Nach diesen theoretischen Positionierungen wird deutlich, dass mein ethnolo-
gischer Blick sich nicht auf so etwas wie die Meta-Erzidhlung philippinischer
Heiratsmigration als allumfassende Erkldrung des Phinomens richten kann.
Statt dessen versuche ich, in einer Art Spurensuche verschiedene Erzéhlstrin-
ge zu erfassen und aus ihnen ein Verstindnis der Komplexitit zu erarbeiten.
Mit einer Orientierung an der Analyse von Einzelfillen werden den gro-
Ben Gemilden Miniaturen beigestellt. Die Fokussierung des Blickes auf das
Konkrete ermoglicht einen Einblick in Dimensionen, die nicht-ethnologische
Migrationsstudien mit ihrer Operationalisierung einer Allgemeingiiltigkeit in
dieser Breite nicht erfassen konnen. Intention dieser Studie ist dementspre-

29

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

chend weniger eine allgemeingiiltige Erarbeitung von richtigen Prognosen und
Antworten, sondern die Formulierung von richtigen Fragen. Dies geschieht
selbstverstandlich Schulter an Schulter und mit Blick auf vorausgegangenen
Untersuchungen, nicht in dem Sinne, dass ich da weitermache, wo andere auf-
gehort haben, sondern in dem Sinne, dass mit besseren Kenntnissen und Beg-
riffen ausgeriistet noch einmal tiefer in die gleichen Dinge eingetaucht wird
(Geertz 1987: 36). In den Einzelbeschreibungen mdgen dann die Bedingungen
des Allgemeinen erscheinen, nicht als Illustration des Allgemeinen, sondern
als Verdichtung.

Die Spurensuche nach kultureller Selbstvergewisserung philippinischer
Heiratsmigrantinnen bewegt sich zwischen und in verschiedenen Kontexten.
Neben den bereits ausgemachten Diskursen soll der ethnographische Diskurs
zur philippinischen Tieflandgesellschaft — in einer ethnographischen Arbeit al-
lemal — nicht unerwihnt bleiben.

Auffallend ist nach wie vor die akademisch-ethnologische Vernachlassi-
gung der philippinischen Tieflandgesellschaften.'” Dies mag vielleicht mit der
abseitigen Annahme zusammenhingen, dass es den Philippinen an einer au-
thentischen indigenen Kultur mangele. Auch Renato Rosaldo stellt kritisch
solche Uberlegungen an, wenn er ebenfalls dariiber sinniert, warum die meis-
ten Ethnologen die Philippinen ignoriert hatten und ihnen unterstellt, dass sie
die Philippinen als ,,zu verwestlicht* und ,,ohne eigene Kultur* betrachtet hét-
ten (Rosaldo 1988, vgl. auch Cannell 1999).

Wiewohl Ethnologie sich als die Wissenschaft von der gesamten Mensch-
heit verstehen sollte, sind zufillige oder willkiirliche Regionalisierungen in
der Wissenschaftsgeschichte uniibersehbar. Diese Einteilung des Globus in
ethnologisch relevante und periphere Gegenden fiihrt theoretisch zu blinden
Flecken, mitunter zu Auslassungen und Sprachlosigkeit im Falle von unpas-
senden Phiinomenen (vgl. ausfiihrlich Okely 1996: 2).%

Die neuen Anforderungen an eine moderne transnationale Ethnologie
konnten die Philippinen — und die philippinischen Migranten und Migrantin-
nen als Prototyp moderner und postmoderner ,Nomaden“ — zu neuer Auf-
merksamkeit in der ethnologisch-akademischen Welt verhelfen. Denn was

19 Die Hochlandgesellschaften fanden, wenn auch nicht in einem iiberwéltigend in-
tensiven Diskurs, so doch durch eine Reihe qualititvoller Ethnographien in der
ethnologischen Community einige Beachtung. (Z.B. die Rosaldos, Conklin, Gib-
son, Schlegel). Zur Tieflandgesellschaft — speziell in der Region Bicol — ist in
neuerer Zeit eine ausgezeichnete Ethnographie erschienen: Cannell 1999. An so
disparaten Phénomenen wie ,,spirit-mediumship“, ,,Catholicism®, ,,transvestite
beauty-contests und ,,marriage” stellt Fanella Cannell eine ,Kultur’ vor, die sich
gerade nicht als unverdnderbare Kultur reprisentiert, die gerade nicht den Ver-
such unternimmt, unverwechselbare Traditionen zu verteidigen.

20 Nach dem Motto: ,,Go to India for hierarchy, New Guinea for pollution, Oceania
for adoption, Africa for unilineal descent” usw. Hier empfiehlt Rosaldo (1988:
79): ,,Conversly, those interested in the unilineal descent group should steer clear
of the Philippines where they'll only be afflicted by the cognatic problem.*

30

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

von Interesse ist ,,are precisely the cultural phenomena that escape analysis
because they fail to conform with standard expectations about the typical and
the authentic. Culture areas contain zones, indeed are laced with pockets und
eruptions, where anthropological and other typifications fail“ (Rosaldo 1988:
78).

Und nachdem Rosaldo junge ehrgeizige Anthropologen ironisch davor
warnt, sich in solche Zonen zu begeben, die von ,,Menschen ohne Kultur* be-
wohnt werden, fihrt er fort ,,I will suggest that zones of cultural invisibility
now pose compelling, as yet unresolved, issues for cultural analysis“ (Rosaldo
1988: 79).

Derart ermutig mochte ich meine Leserinnen und Leser nun auf eine weite
(Lese-)Reise mitnehmen — auf den Spuren philippinischer Migrantinnen.

Zum Aufbau der Arbeit

Kapitel 1 — Forschung leben — Ethnographie schreiben.
Zum Forschungsprozess und methodischen Vorgehen

Verstehen ist ein vielstimmiger, von Machtverhiltnissen durchdrungener,
interaktiver, fortwéihrend sich wandelnder Prozess, der durch die Vielseitigkeit
der Forschungsortlichkeiten noch eine besondere Dynamik erhélt. In diesem
Kapitel zeichne ich diesen Prozess nach und problematisiere die teilnehmende
Beobachtung, die Erzéhlsituationen und die Herstellung von Lebensgeschich-
ten als ein tastendes, interaktives Verfahren. Meine ethnographische Annéhe-
rung basierte auf einem langfristigen, vielortigen Engagement in verschiede-
nen sozialen Umgebungen und Schauplétzen. Das ausfiihrliche Offenlegen
dieser Kontexte erklirt sich aus meinem Verstidndnis von Ethnographie, wo-
nach nur in einer komplexen Zusammenarbeit zwischen Ethnographin und
JInformantin’, in einem wechselseitigen dynamischen Forschungs- und Uber-
setzungsprozess ethnographisches Wissen hergestellt werden kann. Irritieren-
de Situationen sollen dabei nicht ausgespart werden, denn oft sind es gerade
solche Szenen, in denen eine spannungsvolle Dialektik von Anziehung und
Ablehnung, von Neid und Belustigung aussagekriftige Perspektiven auf das
Forschungsthema erméglicht.

Kapitel 2 — Die Philippinen - eine ,,Migrationskultur.
Politische, sozio-6konomische und kulturelle Aspekte zur
Migrationsgeschichte der Philippinen.

Migrationen, Reisen und transnationale Produktionen haben die Philippinen
als Region der iiber 7000 Inseln immer und erst recht seit ihrer Griindung als
Gebiet der kolonialen Eroberung vor mehr als 400 Jahren definiert. Tatséch-
lich koénnte man argumentieren, dass solche Mobilitdten integraler Bestandteil

31

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

der Entwicklungsstrategien dieser Region ausmachen. In diesem Kapitel ent-
wickle ich eine solche Argumentation, indem ich verschiedene Bewegungen
benenne und zeige, dass Mobilitdten philippinischen Lebensunterhalt und phi-
lippinische Kultur treffender beschreiben als Stasis und Sesshaftigkeit.

Dabei folge ich in einem weiten Bogen verschiedenen Spuren und Grenz-
tiberschreitungen und verweise auf die Dynamiken spanischer, chinesischer
und U.S.-amerikanischer ,Prdsenzen’. Ich zeige, wie sich angesichts der sozia-
len, 6konomischen, politischen und kulturellen Veridnderungen auf lokalen,
regionalen und globalen Ebenen iiber lange Traditionen mobile Praxen der E-
xistenzgrundlage und des Lebensunterhalts entwickelt haben, die sich durch
politische Umwilzungen noch einmal dramatisch verschoben. Die historische
Perspektive lasst eine komplexe, extrem mobile und hybride Migrationskultur
erkennen, die sich iiber einen langen Zeitraum, iiber erzwungene Vertreibun-
gen und Kriege, iiber erzwungene Vertragsarbeit wie auch freiwillige Unter-
nehmungen von abenteuerbereiten Menschen und Gliickssuchern, iiber Handel
und kontinuierliche Migrationen und Zirkulationen von Menschen (Ménnern
wie Frauen) sowohl innerhalb als auch auBlerhalb der Region entwickelt hat.

Seit der Ara des Priisidenten Ferdinand Marcos und seiner Frau Imelda
(von 1965-1986) lassen sich schlieBlich mehrere, verschieden strukturierte,
exodusartige Migrationswellen beschreiben, die in vielen Fillen bereits in den
1960er und 1970er Jahren zur Etablierung vielfdltiger, familienorientierter
multinationaler Residenz-und Haushaltspraktiken gefiihrt haben.

Kapitel 3 — Heiratsmigration und die Komplexitiit von
Migrationsprozessen.
Migrationen im familiiiren Netzwerk

Nachdem die Heiratsmigration philippinischer Frauen in den umfassenden
Migrations-Kontext eingebettet wurde, schwenke ich in diesem Kapitel von
der makro-strukturellen Vogelperspektive in die Nahaufnahme. Die Beschrei-
bung einer Migrationsfamilie riickt in den Vordergrund. Mit Blick auf perso-
nenzentrierte Migrationsgeschichten und Familiennetzwerke ldsst sich sehr
alltagsnah und lebensweltbezogen verdeutlichen, wie individuelle Akteure die
strukturell gegebenen Moglichkeiten fiir ihre eigenen Lebensentwiirfe nutzen
und wie ihre Aktivititen vom umfassenderen Kontext geformt und begrenzt,
jedoch nicht determiniert werden. Wichtige Themen sind die Beziehungen
zwischen individuellen und/oder familienorientierten Strategien des Lebens-
erwerbes aus den Perspektiven verschiedener geschlechts- und altersspezifi-
schen Familienrollen, die bisweilen konfliktiv ausgehalten und ausgehandelt
werden miissen. Nach dieser dichten Beschreibung lésst sich festhalten:

e Die Heiratsmigration wird als aktiv gestalteter Lebensschritt be-
schrieben mit selbstbewussten Entscheidungen und Motiven.

e Die Heiratsmigrantinnen bewegen sich innerhalb eines sozialen
Netzwerkes von Verwandten und Bekannten, die sie ,,nachgeholt*

32

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

(kuha) haben. Entsprechende Verpflichtungsbeziehungen miissen in
spannungsreichen Inklusionen und Exklusionen auch iiber nationale
Grenzen hinweg ausgehandelt werden.

e Hiufig ist die Heiratsmigration ein Schritt nach biographischen
Briichen und Krisen, die nicht nur 6konomischer Natur sind. Das
Idiom der 6konomischen Verbesserung ist dabei als iiberzeugende
Legitimation immer artikulierbar angesichts personlicher und emo-
tionaler Unaussprechlichkeiten.

e Die Heiratsmigration ist immer mit der Hoffnung auf einen sozialen
und 6konomischen Aufstieg fiir die gesamte Herkunftsfamilie ver-
bunden.

e Hiufig ist die Heiratsmigration der letzte von gestaffelten Migrati-
onsschritten: Nach Arbeitsmigrationen im regionalen und globalen
stadtischen Dienstleistungssektor ist mit der Heiratsmigration die
Hoffnung verbunden, mehrere sich zunichst ausschlieBende Ziele
zusammenzubringen: ein prestigetrichtiger sozialer Aufstieg in den
Westen, die Unterstiitzung der philippinischen Familie, besonders
der alternden Eltern und die Griindung einer eigenen Familie.

e Heiratsmigration ist keine ausschlieBlich weibliche Migrationsstra-
tegie. Innerhalb des kuha-Systems folgen zunehmend philippinische
Minner den durch philippinische Frauen vorgezeichneten Wegen.

Kapitel 4 — Ehegeschichte im philippinischen Kontext.
Zur Geschlechterordnung und Sozialorganisation in der
philippinischen Herkunftskultur

Heiratsmigrationen sind nicht losgeldst von dem Ehediskurs auf den Philippi-
nen. Dieses Kapitel versteht sich als eine Ethnographie der philippinischen
Geschlechterordnung und ist in Anbetracht der bisherigen ethnographischen
Vernachldssigung der christlichen philippinischen Tieflandgesellschaften be-
wusst umfangreicher ausgefallen — in der Absicht ein iiberfilliges For-
schungsdesiderat zu schlieBen. Obwohl in den letzten 25 Jahren in den philip-
pinischen Women’s Studies viel iiber philippinische Frauen geschrieben wur-
de, so muss dennoch ein Mangel an Geschlechterforschung beklagt werden.
Zum einen wurden minnliche Geschlechterkonstruktionen weitgehend ausge-
blendet, zum anderen wurden die widerspriichlichen Geschlechter-Diskurse
und Geschlechter-Bilder, die durch radikale historische Prozesse hervorge-
bracht wurden, nicht als prozesshaft und dynamisch benannt. Statt dessen
fiihrten Versuche, das ,Bild der Filipina’ zu homogenisieren, zu widerspriich-
lichen Unstimmigkeiten, zu blinden Idealisierungen einerseits und zu drasti-
schen Ubertreibungen andererseits.

Mein Vorgehen in diesem Kapitel konzentriert sich auf die Entwicklung
eines Analyserahmens fiir die sozio-kulturelle Bedeutung von Heirat und Hei-
ratsmigration. Ich frage nach den kulturellen Konstruktionen von Weiblich-
keit, Miannlichkeit und Familie und gehe davon aus, dass sie in der gesell-

33

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,,EIN GUTER MANN IST HARTE ARBEIT!*

schaftlichen Rede — im ideologischen Diskurs ebenso wie auf der realen All-
tagsbiihne — stindig neu bestitigt, in Frage gestellt und ausgehandelt werden.
Die Frage nach Kontinuitit und Wandel bedeutsamer Geschlechterdiskurse
und —konstruktionen begleitet einmal mehr, einmal weniger explizit die eth-
nographischen Ausfiihrungen. Deutlich wird dann, dass das schnell herbeizi-
tierte Stereotyp der unterwiirfigen, von kolonial-patriarchalen Strukturen aus-
gebeuteten Frau genauso wenig greift wie das andere Ende der Argumentati-
on, das die miitterliche Entscheidungsmacht in Haushalt und Familie glorifi-
ziert oder matriarchale Strukturen beschwort. Im Ausloten des Verhéltnisses
von Geschlecht und Macht bringe ich vielfiltige Ambivalenzen und Komple-
xitdten zur Sprache, die Minner und Frauen, als Ehepartner, Tochter, S6hne
und Geschwister in ihren alltdglichen Konfrontationen des Méchtigseins und
gleichzeitig Nicht-Michtigseins verhandeln.

Meine Spurensuche nach philippinischen Perspektiven auf Ehe und Heirat
nahm seinen Anfang in Gespridchen mit philippinischen Heiratsmigrantinnen,
die bereits in einer interkulturellen Ehe in Deutschland lebten. Sie erweiterte
sich in Begegnungen mit Frauen, die ihr Leben in der Megacity Manila zu or-
ganisieren hatten und die Option einer Heiratsmigration in Erwigung zogen
und folgte schlieBlich den Erzdhlungen bis in die philippinische Provinz. In
diesem Kapitel zeichne ich diesen Weg iiber einige individuelle Geschichten
nach und experimentiere in einer Art parallelen Darstellung mit der Umset-
zung der verschiedenen Erkenntnisebenen. Dieses Vorgehen ist getragen von
der Idee, dass sich gerade auch an den konkreten — oft tastenden — For-
schungsbegegnungen herauslesen lédsst, wie verwirrend und kompliziert das
Mosaik von Traditionen sich artikuliert. Der dialektischen Verschrinkung ih-
rer Geschichten im Kontext unserer Forschungsbegegnung (eine Darstel-
lungsebene — kursiv hervorgehoben) mit meinen weiterfithrenden Interpretati-
onen und Kontextualisierungen (eine andere Darstellungsebene — im weillen
Flieftext) habe ich eine weitere Ebene relevanter gesellschaftlicher Diskurse
hinzugefiigt (durch Rahmung abgehoben), die sich angesichts der angespro-
chenen Themen wie ein /ink (um es in der Computersprache zu formulieren)
offneten. Diese haben im Stile umfangreicher Exkurse erlduternden Charakter,
ohne sich unmittelbar mit den Geschichten verkniipfen zu lassen (z.B. Artiku-
lationen von Frausein; ,Traditionelle’ und ,moderne’ Liebe).

Kapitel 5 — Ehe- und Heiratsgeschichten in Deutschland.
Das Leben in der Heiratsmigration oder:
Das ganz ,,normale Chaos der Ehe*?

Die Beschreibung deutsch-philippinischer Ehen als wesentliche Beziehungs-
formation im Migrationsprozess gliedere ich ausgehend von der simplen Er-
kenntnis, dass die Ehe als das Schaffen einer gemeinsamen Welt ein Begeg-
nungsprozess ist, in drei Etappen: Die Anfangsphase, die Phase des Daseins
und schlieBlich die Phase der Etablierung, die sich hiufig zwischen Sesshaft-
werdung und transnationaler Familienvernetzung gestaltet. Erfahrungen der

34

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG UND UBERBLICK

Entfremdung, der ,Entbettung’, der Diskontinuititen und der Nicht-Zuge-
horigkeiten — in der Literatur werden sie in Anlehnung an Stuart Hall ,Dislo-
kationen’ genannt — sind die charakteristischen Erfahrungen, die jedoch in den
unterschiedlichen Phasen mit unterschiedlicher Akzentuierung zur Disposition
stehen. Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit werden in diesem Kapitel ver-
schiedene Momente der ,Dislokationen’ innerhalb des heiratsmigratorischen
Prozesses herausgearbeitet und die Antworten beschrieben, mit denen philip-
pinische Heiratsmigrantinnen sich gegen diese Dislokationen’ wenden. Wih-
rend in der ersten Phase unweigerlich die Konfrontation mit den jeweiligen
Trdumen, Imaginationen und Stereotypen vorrangig innerhalb der Ehebezie-
hung stattfindet, wird in der zweiten Phase die Migrationsgemeinschaft zu ei-
nem wichtigen Bezugspunkt. Dabei zeigen die Beispiele spannungsvolle Dy-
namiken einer ,doppelten Kultur’ zwischen Solidaritdt und Rivalitit, die bei-
spielhaft in vielstimmiger epischer Breite dargelegt werden. In der letzten E-
tablierungsphase riicken schlieflich die vielfaltigen Strategien in den Blick,
mit denen Transmigrantinnen die Differenzen ,hier’ und ,dort’ leben, und ich
frage danach, wie sie die Differenzen in ihren Geschichten erzidhlen. Dabei
geraten verschiedene Identitdtsnarrative in Wettstreit. Zugehdorigkeit und Iden-
titdt miissen immer wieder von neuem hergestellt werden und kdnnen nicht als
Ausdruck sozialer und kultureller Homogenitit verstanden werden.

35

am 14.02.2026, 21:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839402184-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

