“L’IMAGE MORALE” DANS LE CINEMA IRANIEN

Agnes Devictor

Abstract: “The moral image” in Iranian cinema

What are the links between cinema, politics and policy in the Islamic Republic of Iran?
Just after the 1979 Revolution, Islamic leaders worked to create an “Islamic society”. But
what was the meaning of this? A society where Islamic rules such as a strong moral order
will be respected? Cinema, as a political instrument was considered a useful mirror of this
new Islamic order. For the cultural rulers, films would depict a pure society in a very
puritanical way of life. A purified cinema had to be created from which “immorality”
would be wiped out, both in the making of the films and in the films themselves. Islamic
morality had to be respected in front as well as behind the camera, as it had to be respected
in society as a whole. In order to fulfill these aims, the State had to intervene in two
different yet connected fields: economic support and moral control.

This text will not present an extended view of the entire public policy dealing with
cinematography. It will rather summarize State interventions in the first part and
underline, in the second part, how moral control changed cinema and is highly politic
under that regime.

Comment s’articulent. dans le cas de la République islamique d’Iran, cinéma et politique? Le
pouvoir politique instrumentaliste-t-il le cinéma et, quelle image politique serait alors
projetée dans le cinéma iranien post-révolutionnaire?

Différentes analyses pourraient tester ce questionnement, comme:

- La projection a I’écran de la nation dans le cinéma de guerre: fortement encouragé par
I’Etat. ce cinéma recouvre une fonction politique dés le début de la guerre Iran-Irak
(1980 -1987).

- La représentation emblématique du “défavorisé”, au nom duquel la révolution a été
accomplie, entretient une relation entre politique et cinéma.

- L’articulation entre mouvement révolutionnaire et cinéma s’illustre dans les films
tournés par différents groupes activistes entre 1979 et 1982. Cette période
d’effervescence révolutionnaire conjuguée a une censure qui s’atténue, voire pendant
un courte période disparait, aboutit a la création de documentaires politiques.
Parallélement des documentaires, interdits sous le chah pour la contestation de 1’ordre
politique et social qu’ils expriment, sont achevés et projetés au cours de cette période;

- Les fictions tournées entre 1980 et 1982 et réalisées en deux versions: 1’une pro-
islamique, 1’autre pro-nationaliste, pour choisir, en fonction du jeu politique, le
montage en faveur de 1'équipe dirigeante.

Suivant ces différentes perspectives d’étude, ’articulation entre cinéma et politique pourrait
s’avérer féconde.

Cependant, la perspective qui apparait la plus pertinente, la plus singuliére et la plus
importante est celle qui met en relation la “morale islamique” et le cinéma.

En 1982, trois ans apres la révolution de 1979 et suite a 1’étouffement des différentes
tendances politiques au profit de la faction islamiste, 1’islamisation de 1’ensemble de 1’ordre
social est entreprise. Cette islamisation, dont la définition reste floue, revient a mettre des
comportements sociaux en conformité avec une morale islamique qui se concentre sur une

207

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

éthique puritaine des relations entre les sexes (port de la tenue islamique obligatoire pour les
femmes, instauration de systémes limitant la mixité dans I'espace public...)

Pour les dirigeants iraniens, le cinéma, considéré comme le miroir d’un systéme de
croyances et de pratiques sociales, acquiert pour fonction de présenter les normes de la
société islamique iranienne. Il doit renvoyer de facon spectaculaire I’image d’une société a
laquelle I’Etat est supposé donner forme. Cette représentation est réalisée dans un genre, sorte
de “réalisme social”, présentant souvent une image sombre de la société iranienne, et non pas
dans un cadre idéal détaché de toute réalité sociale. Le lien spécifique entre politique et
cinéma est identifiable dans la valeur centrale accordée a la norme islamique, pivot de tout le
contrdle cinématographique mais aussi de tout le systéme d’aide public. L’application de
cette norme au cinéma aboutira a la création d’un nouveau “langage” cinématographique, et a
un nouveau mode d’élaboration et de consommation du produit cinématographique.

L objectif d’un cinéma islamique et la nécessaire intervention de I'Etat

Durant les troubles révolutionnaires de 1978-1979. la moitié du pare des salles de cinéma est
incendiée ou mise hors d’usage. Le cinéma représente 1’ordre occidentalisé aux mceurs
corrompues qu’il s’agit de renverser. L’avenir du cinéma est incertain, d’autant plus que les
interdictions religieuses relatives a la représentation des étres animés pourraient bien
également s’ajouter a la menace planant sur le Septiéme Art. Les producteurs et acteurs du
régime impérial. proches du chah ou réprouvés pour leur mceurs, sont soit arrétés soit
parviennent a s’enfuir a I’étranger, laissant une profession désorganisée et désorientée face a
un pouvoir politique qui n’énonce pas de mesure cohérente ni de programmes clairs pendant
les trois premicres années du nouveau régime.

Cependant, dés le mois de février 1979, alors qu’il revient juste de son long exil.
I’ayatollah Khomeyni déclare qu’il n’est pas contre le cinéma, mais contre la “corruption
morale”. Un cinéma “épuré”, selon ses propres termes, a done tout a fait droit de cité en Iran.
L’obstacle relevant d’une pseudo-interdiction religieuse est done levé par ce discours, reste a
extraire le cinéma de ses origines occidentales et des images considérées comme vulgaires
qu’il a jusqu’a présent véhiculées.

Les professionnels du cinéma qui craignent de travailler dans ce contexte demandent des
réglementations au gouvernement pour connaitre les interdits. Tous pergoivent 1’image de la
femme et celle des relations hommefemme comme le sujet le plus sensible a traiter a I’écran.
Les normes ne sont pas énoncées clairement jusqu’en 1982, tout d’abord parce que
I’échiquier politique est éclaté, et que la question culturelle est sensible aux différentes
options politiques, ensuite puisque personne n’a de projet cohérent a proposer. Par ailleurs, il
n’existe pas de cinématographie de référence ayant appliqué de facon systématique un
contrdle de 1’image de la femme et des rapports entre les sexes de fagon aussi rigoureuse que
ne laisse le présager I’énvolution politique et sociale de I'Iran. Certes, le Code Hays' a
imposé au cinéma américain un puritanisme étroit, mais les femmes n’y ont jamais été
obligées de porter le voile, et les meres et fils n’ont jamais eu I’interdiction de se toucher a
I’écran. Appliquer au cinéma les mémes réglementations que celles qui s’imposent dans la
sphére sociale a partir de 1982 entraine la création d’un nouveau savoir-faire
cinématographique. Mais cette évolution voulue par les dirigeants ne peut se réaliser dans ce
contexte sans | intervention de I’Etat.

Pour rendre conforme le cinéma a 1’ordre public qui prend forme, il faut tout d’abord le
détacher du genre national, le “film-e farsi. Aux tonalités trés populaires, ce genre rappelle en

! Bidaud. A-M., Hollywood et le réve américain, Paris: Masson. 1997 et Randall. R-S., Censorship of the
Movies, the Social and Political Control of Mass Medium, Madison: The University of Wisconsin Press,
1970.

208

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bien des points les films indiens (film-e hindi), mélodrames dans lesquels sont savamment
dosées les séquences de bagarre, les scénes d’amour, de chansons, de danses et ou une fin “a
I’eau de rose” atténue le caractére mélodramatique de 1’intrigue. A coté des importations de
films occidentaux et asiatiques, le film-e farsi a été 1’autre source importante du financement
de I’industrie cinématographique nationale. Toutes deux sont cependant supprimées en raison
de leur incompatibilité avec la nouvelle morale de référence, laissant 1’industrie nationale
sans financement. Si 1’Etat désire conserver une production nationale, en conformité avec le
nouvel ordre moral, la conversion vers ce “nouveau cinéma” (sinemd-ye novin), ne peut
s’accomplir sans son aide financiére ni institutionnelle. La désorganisation de la filiere
cinématographique (producteur, distributeurs, exploitants) ne peut en effet trouver d’issues
sans la consolidation, voire méme la recréation de structures de production. En 1983,
I’institutionnalisation du secteur cinématographique constitue la mesure fondamentale prise
par le Ministere de la Culture et de 1’Orientation islamique (MCOI). dirigé pendant dix ans
par Mohammad Khatami. Deux nouvelles structures sont mises en places par le Ministére: la
Fondation Farabi qui assure la fonction d’une structure de production, de vente a 1’étranger,
d’allocation de préts ou de vente de matériels (caméra, pellicules, devises en dollar...) & prix
subventionné. Sans elle, I’industrie nationale n’aurait sans doute pas pu reprendre son souffle;
le Centre du Cinéma Expérimental. de moindre envergure que la Fondation Farabi, qui doit
former et offrir les moyens financiers et artistiques a de jeunes réalisateurs (conforme a
I’idéologie en place) pour réaliser leur premier film. La génération issue de la révolution est
done incitée a participer a la reconstruction de 1’industrie nationale. Deux autres institutions
participent également au secteur cinématographique public: le Centre Artistique de
I’Organisation de la Propagande Islamique encourage les films a teneur “politiquement
correcte”, les films de guerre et les quelques films de propagande politique (anti-gauchiste.
anti-impérial, anti-occidental); et la Fondation des Déshérités qui gére le matériel technique,
les salles, et le stock de films confisqués pendant la période révolutionnaire. Puissante
institution, cette derniére produit également des longs-métrages.

D’autres institutions, dynamiques sous l’ancien régime sont progressivement rouvertes,
comme le Kanur’, la Cinémathéque iranienne.

Parallélement au développement institutionnel public, ’Etat laisse le secteur privé se
reconstituer. Si la majorité de la profession a quitté le pays, un tissu relativement dense de
producteurs privés se reconstruit a partir de la fin des années 1980. Environ soixante
producteurs privés constituent, en 1990, le réseau de la production privée du cinéma iranien.
Une série de subventions. de préts a taux préférentiels, une politique de subvention du
matériel... est mise en place par le MCOI pour leur permettre de produire des films. La
majorité d’entre eux travaillent en coproduction avec des institutions publiques. Méme si ce
secteur privé est maintenu artificiellement en activité par toute une série de subventions et
d’aides institutionnelles (comme dans d’autres pays qui possedent une production
cinématographique nationale), il permet & I’Etat de présenter une production “privée”
relativement dynamique, témoin d’une possibilité d’expression autre qu’étatique.

Les réalisateurs et les producteurs qui présentent des garanties idéologiques (anciens
volontaires de guerre, comportement islamique...) sont les principaux bénéficiaires de ces
mesures de soutien, et les principaux artisans de 1’édification d’un “cinéma nouveau”.

Pour réaliser 1’objectif de 1’islamisation d’une production cinématographique nationale,
1’Etat met done en ceuvre d’importants moyens institutionnels et financiers, illustrant ainsi le
colt de I’islamisation.

? Centre pour le développement intellectuel des enfants et des jeunes adultes.

209

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La création de I'image morale

Les mesures les plus spécifiques de cette politique publique du cinéma concement
indéniablement le contrile cinématographique.

Une réglementation se met progressivement en place, elle sera publiée presque chaqué
année a partir de 1984. Relative a la production, a la distribution et a 1’exploitation, cette
réglementation instaure un contrdle a plusieurs niveaux, de la censure préalable au visa de
projection, en passant par les contrdles sur le tournage et méme dans la salle de projection.
Jusqu’en 1997, elle évoluera relativement peu, gagnant en précision en 1996. La singularité
de ces textes réside dans la place prépondérante accordée a la morale islamique dans sa
dimension de controle des meeurs. La lourdeur de la censure politique - notamment entre
1979 et 1984 - s’estompe apres 1’exclusion de toute expression politique (autre qu’islamiste)
de la scéne publique, pour se concentrer sur la représentation féminine et celle du rapport
entre les sexes. Certes,

“le film sera interdit s’il nie 1’unicité de Dieu, les religions du Livre, les prophétes, les
imams et les saints personnages de I’islam ou s’il est irrespectueux ou injurieux envers

593

eux’,

mais la censure relative au contrdle des meceurs est beaucoup plus développée, aboutissant a
des contraintes parfois insurmontables pour le réalisateur. Ce contrdle a non seulement une
influence décisive sur le choix des thémes mais il détermine encore une image
cinématographique différente - I’image morale - ainsi que la structure d’un nouveau langage
du cinéma, spécifique 4 cet art sous la République islamique.

Prenons comme exemple la réglementation de 1996 qui, dans ses annexes, énonce pour la
premiére fois les interdits de fagon aussi explicite. Le paragraphe 2 tente de définir
“Comment réaliser 1 'image et la parole dans le cinéma”. Ce paragraphe n’a rien d’une
théorie du cinéma en général. En revanche, il pourrait étre la théorie du cinéma de la
République Islamique. Parmi les onze thémes traités celui sur 1’esprit islamique” est trés
explicite quant a I’image de la femme et quant a la création d’une nouvelle grammaire du
cinéma, avec son propre cadrage, sa lumicre, son montage... pour atteindre comme résultat la
création d’une image conforme a la morale islamique.

“Le film sera complétement interdit s’il y a une insistance dans le cadrage de 1’image sur
des habits qui ne sont pas corrects, sur un intérieur, sur une décoration, une lumiére, une
ambiance, une couleur, une musique, qui ne conviennent pas; de méme en ce qui concerne
le montage, le rythme du film, les effets spéciaux et les paroles qui pourraient étre
interprétés a un second degré et ainsi blesser le sentiment pur du peuple”.

Le méme paragraphe énonce les interdits relatifs aux vétements:

“Parmi les spécificités culturelles iraniennes islamiques, les vétements ne doivent pas
seulement étre islamiques pour les femmes, mais doivent 1’étre également pour les
hommes et les enfants. Pour les femmes, les vétements répondront aux conditions
suivantes: tout le corps (sauf le visage et les mains) doit étre couvert, les cheveux, le cou,
le corps et les poignets jusqu’aux mains ne peuvent pas étre montrés. Il est strictement
interdit d’utiliser des maticres ou des coupes qui sou ligneraient les lignes et le volume [du
corps des femmes]. Les femmes ne peuvent pas porter des habits d’hommes et vice-versa.
11 est interdit de porter des vétements qui ne conviennent pas a la société et des vétements
que I’on pourrait qualifier de provocants. Le changement de vétements durant le film, sans
justification, est interdit, car il pourrait évoquer I’esprit de gaspillage. L’utilisation de
vétements qui font référence au modele occidental est strictement interdit. 4 moins qu’il ne

® Siyasatha va reveshha-ye ejrayi-ye towlid, towzi * va namdyesh-e filmhd-ye sinemdyi 1374, Téhéran, 1996.

210

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soit justifié, comme le port de la cravate ou du nceud papillon [pour les personnages
négatifs]”.

Notons qu’aucune indication, en revanche, n’est donnée sur la conception “islamique” de la
tenue des homines et des enfants.
Les précisions relatives au magquillage révélent la difficulté d’énoncer précisément
I’interdit:
“Appliquer un maquillage pour souligner les traits du visage est correct. Cependant, pout
respecter les valeurs de la société et rester en accord avec 1’islam, il est interdit, méme si
cela est nécessaire, de montrer un visage de femme maquillée, tout comme une coiffure
qui pourrait évoquer de la 1égereté culturelle ou politique a I’intérieur comme a I’extérieur
du pays. Le visage des personnages négatifs doit étre fondamentalement différent de celui
d’un croyant.”

Rien n’indique quelle coupe de cheveux peut étre considérée comme une “légéreté
culturelle”. Comme les cheveux des femmes ne sont jamais montrés, il ne peut s’agir que de
coupe masculine, et les rédacteurs font sans doute allusion & des coiffures “punk” (créte,
banane), a des teintures (roux, bleu...).

Le “comportement social”, quant a lui, se référe a des normes islamiques qui ne sont pas
citées: “Le comportement entre homme et femme ‘na mahram’ doit étre conforme aux normes
islamiques™. Cet alinéa, qui représente une des difficultés Ies plus complexes pour les
réalisateurs n’énonce pas ces normes islamiques.

Les interdits concernant le cadrage, toujours dans le paragraphe sur “I’esprit islamique”
sont en revanche précis méme s’ ils laissent une liberté¢ d’interprétation, mais soulignent
combien cette morale islamique peut intervenir dans le construction d’une image:

“Méme si le choix du cadrage (gros plan, plan large, plan moyen) est lié au sujet et a
I’enchainement des séquences, le choix d’un cadrage mal approprié sur un visage de
femme [considérée comme trop belle] pour plaire au spectateur est interdit. Les
producteurs et les réalisateurs sont responsables et ils ne doivent sous aucun prétexte
utiliser des plans rapprochés de femme”.

Les notions d’esthétique et de plaisir que pourrait procurer le cinéma sont ainsi explicitement
condamnées. Le rédacteur, en énongant cet interdit, ne précise pas qu’il concerne les femmes
jeunes et belles. C’est la pratique qui révele qu'une femme d’un age mir ou qu’une fillette ne
sont pas victimes de cette interdiction. Toutefois, en prenant des risques, les réalisateurs et les
producteurs ont souvent transgressé cette interdiction, parfois au prix de coupures mais
parfois aussi en marchandant indirectement avec la censure un gros plan de femme contre des
sceéncs de priéres. Ainsi, les films de Daryush Mehrju’i centrés sur les personnages féminins
comportent des gros plans de Niki Karimi®. Mais a coté de ses gros plans le réalisateur
présente des séquences trés belles de priére ou de cérémonies religieuses (dans Sdrd ou Leyld,
par exemple). Dans Fasi-e pandjom [La Cinquiéme saison, Rafi Pitts, 1996] le réalisateur est
parvenu a conserver un gros plan sur les splendides yeux bleus de I’actrice. La raison
présentée aux censeurs était que comme 1’actrice récitait des versets du Coran, couper cette
sceéne reviendrait également a enlever ces versets du film.

Enfin, sous le label “divers” qui clot ce paragraphe, il est mentionné que “le contact tactile
entre un homme et une femme est strictement interdit”. Cela provoque un véritable casse-téte
pour les scénaristes qui écrivent des scénes nécessitant un contact physique, méme le plus
ordinaire qu’il soit, comme celui d’une mére embrassant son jeune fils revenu de la guerre.

4 s .. ;e e e . . .
Niki Karimi est une des stars féminines, belle et sensuelle, du cinéma iranien des années 1990.

211

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le scénariste brillant est celui qui parvient a contourner les incohérences qu’imposent ces
interdits.

Cette réglementation impose une élaboration trés spécifique du film. Les annexes
spécifient encore:

“il est (mauvais et) interdit de mettre en doute, de négliger, de désacraliser (bi hormati) ou
de provoquer la vertu du peuple et la pureté de 1’espace spirituel de la société, de quelque
fagon que ce soit. Cela pourrait venir d’une mauvaise utilisation et de la mise en relief du
cadrage de 1’image, de la tenue, du décor, de la mise en scéne inadéquate, des influences
psychologiques de la lumiére, de la couleur, de la musique, de ’angle et du genre de la
prise de vue, du montage et de la succession des sceénes, des préparations techniques, des
paroles, des symboles, des mots, des phrases, des allégories et des métaphores”.

Ainsi. “I’influence psychologique de la lumiére” signifie par exemple de ne pas utiliser
d’éclairage tamisé, qui pourrait évoquer une quelconque intimité, sauf, bien slr, en ce qui
concerne les scénes comportant des personnages négatifs. Dans Ziydfat [Le Festin. Mas’ud
Kimiya’i, 1996] lorsque des trafiquants de drogue se rencontrent au restaurant, la lumiére est
faible, done liée au “mal”, en revanche, les scénes ou le groupe de jeunes héros mange
ensemble sont trés éclairées. Cette réglementation sur 1’éclairage varié¢ pourtant suivant les
situations.

La question relative aux couleurs répond a un véritable code qui s’applique surtout aux
costumes. Le noir est a éviter pour les personnages négatifs, car le noir est la couleur chiite,
done réservée aux personnages croyants positifs. Le rouge est presque écarté¢ des écrans et
seuls quelques directeurs artistiques parviennent a 1’utiliser. Il est ainsi extrémement rare de
voir un film iranien dans les teintes rouge ou pourpre, couleurs considérées comme trop
voyantes, voire trop érotiques, et qui évoquent peut étre également le communisme. Le bleu,
méme vif. ne pose pas ce genre de difficultés. Lorsque la liste des costumes est envoyée au
MCOI pour contrdle, non seulement la coupe du vétement est étudiée mais également les
jeux de couleurs. La question se concentre essentiellement sur les costumes de femme et
davantage sur les habits traditionnels et ruraux car le manteau islamique et le tchador se
limitent aux couleurs ternes. Il existe done une “couleur” du film iranien.

La réglementation concernant le cadrage est trés ferme et révéle a quel point il concerne
les femmes, principal objet de ’attirance des spectateurs, et combien les plans du film sont
déterminés par le contrdle. Dans la pratique, le cadrage ne concerne pas uniquement le gros
plan de visage de femme. Ainsi, sans qu’une réglementation précise ne le stipule, il est
parfois interdit de filmer la démarche d’une femme de dos. son changement de position
(lorsqu’elle s’assoit. lorsqu’elle monte dans un bus). Bref, toute scéne qui, d’une fagon ou
d’une autre, pourrait révéler les formes de son corps. Les difficultés concernant les images de
femmes ont eu comme conséquence de mettre en valeur les fillettes, de reporter sur elles
I’image de la femme. Il n’est pas rare de voir ainsi des fillettes en minijupe et petit foulard
devenir le personnage principal, comme par exemple dans Bddkonak-e sefid [Le Ballon
blanc, Ja’far Panahi, 1994].

Le montage du film doit lui aussi correspondre aux normes islamiques et éviter de
provoquer les moindres sensations: images trop évocatrices (comme un jeune gar¢on qui
rentre dans une chambre alors que I’image suivante serait celle d’une filie qui rentrerait a sa
suite dans la méme chambre) ou dont le rythme est considéré comme trop rapide. Filmer un
couple marié a I’intérieur de sa maison, et qui passe done la nuit ensemble, reléve de la
prouesse dans le montage et la prise de vue. En effet, si le réalisateur ne gomine pas cette
scene, il doit, de fagon trés indirecte, parvenir a faire comprendre aux spectateurs que ce
couple dort ensemble, sans toutefois le montrer ou 1’évoquer trop explicitement. Différents
stratagémes ont été utilisés: Daryush Mehrju’i, dans Leyld, filme 1’actrice allongée dans le lit

212

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a deux places lorsque son mari rentre dans la chambre. Le réalisateur ne les montre pas cote a
coOte, ni sur un méme plan. L’un est assis sur un tabouret, I’autre au lit. Le réalisateur filme
trés habilement la jeune femme: d’abord ses draps blancs dans le noir, puis la caméra remonte
sur ses mains crispées sur le drap et enfin finit par un gros plan de son visage dans le noir: le
foulard n’est ainsi pas montré directement, le noir du foulard se confondant avec 1’obscurité.
La méme agilité de réalisation pour ce genre de scéne se retrouve dans Diddr de Mohammad
Reza Honarmand, tourné en 1994-1995, mais autorisé de projection en 1998. Une séquence
montre le mari surpris d’étre seul dans son lit au milieu de la nuit: le reste du lit est défait,
I’oreiller imprégné d’une présence et les draps ouverts sur le c6té. La présence de la femme,
partie, est malgré tout représentée. La morale est préservée puisque par cette absence, le
spectateur ne voit pas le couple dans un méme lit et les acteurs eux-mémes n’ont pas eu a
tourner une scéne interdite (puisque dans la vraie vie ils n’ont pas de lien de sang). La
séquence suivante montre la femme dehors sur la terrasse, dans la nuit. Le port du foulard et
d’une longue écharpe qui la couvre sont justifiés dans le scénario par la fraicheur de la nuit.
Les incohérences sont ainsi limitées. Ces scénes de nuit commune entre couples mariés
apparaissent tardivement dans le cinéma de la République Islamique (milieu des années
1990) et il faut attendre 1’audace de quelques réalisateurs pour parvenir a traiter le sujet sans
en montrer des images explicites.

Filmer le hedjab a I’intérieur de la maison est d’une totale incohérence en regard de la vie

iranienne.” Le manteau et le tchador ont progressivement été abandonnés pour des tenues
d’intérieur (jupes longues et chemises ampies), en revanche le port du hidjab est resté une
obligation sans dérogation pour les Iraniennes. Certains réalisateurs qui ont pris le parti de
ces obligations, font fi des incohérences, laissant au spectateur le soin de rectifier ces
anomalies. D’autres tentent de les déjouer, notamment a la fin des années 1990 ou des
stratagémes nouveaux sont développés devant une censure moins tatillonne. C’est le cas par
exemple de Rakhshan Bani E’temad dans Bdnu-ye Ordibehst, ou lorsque le personnage
féminin arrive chez elle, la caméra se fixe sur sa main déposant le foulard noir, mais les
cheveux de la femme ne sont pas montrés. La réalisatrice ne la montre pas nu-téte,
simplement le spectateur sait qu’elle ne porte plus de foulard.
Les interdits visuels ont incontestablement contribué a créer un style de tournage et a donner
ses caractéristiques au cinéma iranien. La structure méme du film, ses cadrages, son montage,
ses tonalités dans les couleurs sont affectés par cette “moralisation” imposée a 1’image.
L’utilisation du terme de “moralisation” de 1’image qui n’est pas uniquement relative aux
sujets représentés mais €galement a la nature méme de sa composition, se justifie par la
volonté d’éliminer de toute image cinématographique des sensations provoquées par la vue
ou évoquées par une ambiance ou des symboles. Il s’agit d’écarter tout ce qui pourrait
procurer au spectateur une attirance physique ou évoquer le plaisir charnel. Les
réglementations cinématographiques ont progressivement précisé le licite et I’illicite dans ce
domaine, explicitant ainsi la conception de I’image “morale” telle que la congoit la
République.

Le controle moral de [’ensemble du cinéma:
de la réalisation a la projection

La moralisation du cinéma ne se limite pas a I’image elle-méme; pour que le cinéma soit
conforme a I’ordre islamique encore faut-il que I’élaboration méme du film réponde aux
critéres imposés par cet ordre, et que la consommation du produit, c’est a dire la projection du
film, soit soumise également aux mémes regles.

® Une femme musulmane iranienne ne porte le foulard chez elle que si elle est en présence d’un homme avec
lequel elle n’a pas de lien de sang.

213

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les réglementations du MCOI spécifient que le producteur est responsable du respect de la
“moralité” sur le lieu du tournage:

“Le producteur n’a pas le droit d’employer des drogués et doit préter attention a cette

question lors de la production. Il doit faire attention aux relations entre personnes, au

comportement [de 1’équipe] et au port du hedjab, aussi bien devant que derriére la
4 6’5

caméra’”.

Considérant qu’il est le responsable financier du film, il a tout intérét a faire respecter
strictement les normes de comportement. Les acteurs sont étroitement surveillés méme dans
leur vie privée, et parfois écartés par les producteurs quand ils ne présentent pas les garandes
nécessaires, et que le MCOI risque a ce motif de refuser leur participation a un film. Une
“liste noire”, comportant les noms d’acteurs ou de réalisateurs dont le comportements est
considéré comme “non conforme”, a été diffusée officieusement par le MCOL. Evolutive,
cette liste reste en vigueur jusqu’en 1997.

Suivant nos études de terrain, confirmées par des entretiens avec les réalisateurs, il y a
toujours au moins un membre du MCOI et/ou un membre du Ministére du Renseignement
(Vezdrat-e etteld’at) pour surveiller officieusement le tournage. Au début de chaque
tournage, 1’équipe s’interroge sur le “censeur déguisé”. En général, c’est un assistant
technicien (effets spéciaux, son...) imposé dans 1’équipe au producteur. Le respect des normes
islamiques impose une organisation particuliére a 1’équipe du film sur un tournage. Par
exemple, au moins deux maquilleurs sont indispensables: une femme pour maquiller les
femmes, un homme pour magquiller les hommes. Si le lieu du tournage le permet, deux salles
différentes sont attribuées pour éviter tout risque de séance commune de maquillage, sinon, la
salle est attribuée en altemance a 1’équipe féminine et a 1’équipe masculine. Cette
organisation ne manque pas de poser des difficultés dans 1’organisation de I’emploi du temps,
notamment lorsqu’un acteur et une actrice doivent se préparer pour une méme sceéne. Si
I’équipe partage ses repas ensemble, une division de I’espace s’impose de fait entre hommes
et femmes et les tables mixtes sont évitées.” Parmi les consignes lors du toumage: éviter
qu’un homme se retrouve trop souvent seul avec la méme femme, méme pour des raisons
professionnelles. Ces consignes sont sévérement imposées aux jeunes gens, en revanche, a
partir d’un certain Age, leur respect ne revét plus la méme importance.® Toutes ces
réglementations et pratiques s’atténuent a partir de 1997, avec 1’élection de 1’ancien Ministre
de la Culture et de I’Orientation Islamique au poste de Président de la République.

L’affiche du film, ainsi que sa publicité, sont trés contrdlées suivant les lois écrites mais
aussi suivant une coutume établie depuis I’avénement de la République Islamique. La
maquette de 1’affiche d’un film doit étre envoyée au MCOI pour autorisation et si I’affiche
est considérée comme “bonne” - suivant la morale islamique - eile recevra un soutien
financier et des facilités pour la diffusion de sa publicité. La lettre ouverte de 1995 des
producteurs au responsable du département cinématographique au MCOI, MehdiFaridzade,
indique les contraintes pesantes relatives a I’image de la femme dans les affiches
publicitaires:

“...la représentation des actrices sur les affiches doit étre en noir et blanc, plus petite et
derriére I'image de I’homme. Par ailleurs, on nous interdit de coller les photos des

® Siyasathd va reveshha-ye ejrdyi-ye towlid, towzi’ va namdyesh-e filmhd-ye sinemdyi 1374, Téhéran, MCOI, §8
al. 2.

7 Ajoutons encore d’aprés plusieurs expériences de terrain entre 1995 et 1997, que lors d’une féte, si les hommes
chantent et dansent, les femmes peuvent assister a la féte mais en aucun cas y participer.

& Observations réalisées sur les toumages du premier film, toujours interdit, de Moharram Zeynalzade en
novembre 1994, Asheq-e fagir, Hoseyn 'Ali Liyalestani en mars 1995, et de Fasl-e panjom, Rafi Pitts en
novembre 1996.

214

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

interprétes féminines sur les panneaux publicitaires dans les entrées des salles de
cinéma...”

Les affiches du cinéma iranien, peintes et trés colorées, représentent fréquemment les femmes
dans des couleurs ternes (grisatre, jaune pale, verdatre...) et peu flatteuses. Les femmes sont
obligatoirement au deuxiéme ou au troisiéme plan. A noter que ceci ne conceme pas les
photographies publicitaires dans les revues de cinéma, mais uniquement les affiches peintes
faisant fonction d’enseigne des salles de cinéma. Les affiches destinées aux festivals
étrangers sont soumises a une réglementation plus souple. En 1997-98, les changements
effectués au MCOI avec I’avénement du ministére Mohajerani. ont fait évoluer la situation de
la publicité. L’affiche du film Diddr [La Visite, Mohammad Reza Honarmand, 1995] qui est
sortie au Nouvel An (mars 1998), est la premiére a présenter une femme en couleur au
premier plan, méme si elle est de trois-quarts et qu’elle accroche le portrait de son époux,
plus grand qu’elle sur I’affiche.

Les salles de cinéma requiérent les mémes normes que tous les autres espaces publics. Les
regles sur la mixité se sont assoupiies a Téhéran dés le début des années 1990 ou filies et
garcons peuvent s’asseoir cote a cote a condition que ce soit dans I’espace “famille”, pratique
semblable a celle des restaurants. La salle se divise en effet en un coté pour hommes et un
coté “famille”, c¢’est-a-dire mixte (officiellement un gar¢on ne peut s’asseoir a c6té d’une
femme que s’il existe des liens de sang entre eux). Lorsque le cinéma possede un balcon, il
est réservé a la famille. En province, la mixité dans cet espace est davantage contrdlée (pas de
difficulté¢ pour les femmes d’un certain dge accompagnées d’un enfant et d’'un homme; en
revanche, une jeune filie et un gargon rencontreront plus de problémes).

Dans la salle de projection, et plus particulierement dans 1’espace mixte, un contrdleur,
dont la fonction est inscrite dans les réglementations cinématographiques, proméne sa lampe
de poche pour vérifier qu’aucun geste n’a lieu entre homme et femme non mariés. Le cinéma
étant le seul espace public de loisir qui permette une rencontre (ailleurs la mixité ne le permet
pas, comme a I’université), il reste trés controlé. Un foulard révélant trop généreusement les
cheveux, un manteau trop ouvert sur un genou (couvert), des discussions considérées comme
trop intimes sont souvent rappelés a I’ordre. La sévérité du contrdle touche davantage les
villes de province tres traditionnelles, comme Ispahan, et les petites villes.’

Suivant une conception matérialiste de I’art ou I’ceuvre ne peut étre séparée du contexte
de sa création, c’est bien tout le processus de création d’un film qui est concerné par la mise
en conformité a la norme islamique. L’établissement de contrdles, de réglementations, et de
pratiques ont abouti a 1’élaboration d’une “image morale”, c’est a dire d’une image en
adéquation parfaite a la morale islamique définie par le régime. Plus que par des scénarios sur
I’histoire musulmane ou sur les spécificités du chiisme, le cinéma islamique se définit
essentiellement dans sa dimension puritaine de respect strict de la norme islamique.

Il permet la projection de la société iranienne idéale pour les dirigeants ou la norme
islamique est parfaitement respectée. soit une situation sensiblement différente de la réalité
sociale iranienne. La norme islamique, en tant que projet global d’organisation des rapports
dans la cité acquiert indéniablement une dimension politique dans le cinéma, et I’image de la
moralité¢ islamique se confond ainsi avec celle d’une propagande politique.

° Observations personnelles entre 1994 et 1998 dans différentes régions d'Iran.

215

04:14:08,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

- am 22.01.2026, 04:14:08.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

