
207 
 

“L’IMAGE MORALE” DANS LE CINEMA IRANIEN 

Agnes Devictor 

Abstract: “The moral image” in Iranian cinema 
What are the links between cinema, politics and policy in the Islamic Republic of Iran? 
Just after the 1979 Revolution, Islamic leaders worked to create an “Islamic society”. But 
what was the meaning of this? A society where Islamic rules such as a strong moral order 
will be respected? Cinema, as a political instrument was considered a useful mirror of this 
new Islamic order. For the cultural rulers, films would depict a pure society in a very 
puritanical way of life. A purified cinema had to be created from which “immorality” 
would be wiped out, both in the making of the films and in the films themselves. Islamic 
morality had to be respected in front as well as behind the camera, as it had to be respected 
in society as a whole. In order to fulfill these aims, the State had to intervene in two 
different yet connected fields: economic support and moral control. 
This text will not present an extended view of the entire public policy dealing with 
cinematography. It will rather summarize State interventions in the first part and 
underline, in the second part, how moral control changed cinema and is highly politic 
under that regime. 

Comment s’articulent. dans le cas de la République islamique d’Iran, cinéma et politique? Le 
pouvoir politique instrumentaliste-t-il le cinéma et, quelle image politique serait alors 
projetée dans le cinéma iranien post-révolutionnaire? 

Différentes analyses pourraient tester ce questionnement, comme: 
- La projection à l’écran de la nation dans le cinéma de guerre: fortement encouragé par 

l’État. ce cinéma recouvre une fonction politique dès le début de la guerre Iran-Irak 
(1980 -1987). 

- La représentation emblématique du “défavorisé”, au nom duquel la révolution a été 
accomplie, entretient une relation entre politique et cinéma. 

- L’articulation entre mouvement révolutionnaire et cinéma s’illustre dans les films 
tournés par différents groupes activistes entre 1979 et 1982. Cette période 
d’effervescence révolutionnaire conjuguée à une censure qui s’atténue, voire pendant 
un courte période disparaît, aboutit à la création de documentaires politiques. 
Parallèlement des documentaires, interdits sous le chah pour la contestation de l’ordre 
politique et social qu’ils expriment, sont achevés et projetés au cours de cette période; 

- Les fictions tournées entre 1980 et 1982 et réalisées en deux versions: l’une pro-
islamique, l’autre pro-nationaliste, pour choisir, en fonction du jeu politique, le 
montage en faveur de l'équipe dirigeante. 

Suivant ces différentes perspectives d’étude, l’articulation entre cinéma et politique pourrait 
s’avérer féconde. 

Cependant, la perspective qui apparaît la plus pertinente, la plus singulière et la plus 
importante est celle qui met en relation la “morale islamique” et le cinéma. 

En 1982, trois ans après la révolution de 1979 et suite à l’étouffement des différentes 
tendances politiques au profit de la faction islamiste, l’islamisation de l’ensemble de l’ordre 
social est entreprise. Cette islamisation, dont la définition reste floue, revient à mettre des 
comportements sociaux en conformité avec une morale islamique qui se concentre sur une 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 
 

éthique puritaine des relations entre les sexes (port de la tenue islamique obligatoire pour les 
femmes, instauration de systèmes limitant la mixité dans l'espace public...) 

Pour les dirigeants iraniens, le cinéma, considéré comme le miroir d’un système de 
croyances et de pratiques sociales, acquiert pour fonction de présenter les normes de la 
société islamique iranienne. Il doit renvoyer de façon spectaculaire l’image d’une société à 
laquelle l’État est supposé donner forme. Cette représentation est réalisée dans un genre, sorte 
de “réalisme social”, présentant souvent une image sombre de la société iranienne, et non pas 
dans un cadre idéal détaché de toute réalité sociale. Le lien spécifique entre politique et 
cinéma est identifiable dans la valeur centrale accordée à la norme islamique, pivot de tout le 
contrôle cinématographique mais aussi de tout le système d’aide public. L’application de 
cette norme au cinéma aboutira à la création d’un nouveau “langage” cinématographique, et à 
un nouveau mode d’élaboration et de consommation du produit cinématographique. 

L’objectif d’un cinéma islamique et la nécessaire intervention de l’État 
Durant les troubles révolutionnaires de 1978-1979. la moitié du pare des salles de cinéma est 
incendiée ou mise hors d’usage. Le cinéma représente l’ordre occidentalisé aux mœurs 
corrompues qu’il s’agit de renverser. L’avenir du cinéma est incertain, d’autant plus que les 
interdictions religieuses relatives à la représentation des êtres animés pourraient bien 
également s’ajouter à la menace planant sur le Septième Art. Les producteurs et acteurs du 
régime impérial. proches du chah ou réprouvés pour leur mœurs, sont soit arrêtés soit 
parviennent à s’enfuir à l’étranger, laissant une profession désorganisée et désorientée face à 
un pouvoir politique qui n’énonce pas de mesure cohérente ni de programmes clairs pendant 
les trois premières années du nouveau régime. 

Cependant, dès le mois de février 1979, alors qu’il revient juste de son long exil. 
l’ayatollah Khomeyni déclare qu’il n’est pas contre le cinéma, mais contre la “corruption 
morale”. Un cinéma “épuré”, selon ses propres termes, a done tout à fait droit de cité en Iran. 
L’obstacle relevant d’une pseudo-interdiction religieuse est done levé par ce discours, reste à 
extraire le cinéma de ses origines occidentales et des images considérées comme vulgaires 
qu’il a jusqu’à présent véhiculées. 

Les professionnels du cinéma qui craignent de travailler dans ce contexte demandent des 
réglementations au gouvernement pour connaître les interdits. Tous perçoivent l’image de la 
femme et celle des relations hommefemme comme le sujet le plus sensible à traiter à l’écran. 
Les normes ne sont pas énoncées clairement jusqu’en 1982, tout d’abord parce que 
l’échiquier politique est éclaté, et que la question culturelle est sensible aux différentes 
options politiques, ensuite puisque personne n’a de projet cohérent à proposer. Par ailleurs, il 
n’existe pas de cinématographie de référence ayant appliqué de façon systématique un 
contrôle de l’image de la femme et des rapports entre les sexes de façon aussi rigoureuse que 
ne laisse le présager l’énvolution politique et sociale de l’Iran. Certes, le Code Hays1 a 
imposé au cinéma américain un puritanisme étroit, mais les femmes n’y ont jamais été 
obligées de porter le voile, et les mères et fils n’ont jamais eu l’interdiction de se toucher à 
l’écran. Appliquer au cinéma les mêmes réglementations que celles qui s’imposent dans la 
sphère sociale à partir de 1982 entraîne la création d’un nouveau savoir-faire 
cinématographique. Mais cette évolution voulue par les dirigeants ne peut se réaliser dans ce 
contexte sans l’ intervention de l’État. 

Pour rendre conforme le cinéma à l’ordre public qui prend forme, il faut tout d’abord le 
détacher du genre national, le “film-e fârsî. Aux tonalités très populaires, ce genre rappelle en 

                                                           
1 Bidaud. A-M., Hollywood et le rêve américain, Paris: Masson. 1997 et Randall. R-S., Censorship of the 

Movies, the Social and Political Control of Mass Medium, Madison: The University of Wisconsin Press, 
1970. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209 
 

bien des points les films indiens (film-e hindî), mélodrames dans lesquels sont savamment 
dosées les séquences de bagarre, les scènes d’amour, de chansons, de danses et où une fin “à 
l’eau de rose” atténue le caractère mélodramatique de l’intrigue. A côté des importations de 
films occidentaux et asiatiques, le film-e fârsî a été l’autre source importante du financement 
de l’industrie cinématographique nationale. Toutes deux sont cependant supprimées en raison 
de leur incompatibilité avec la nouvelle morale de référence, laissant l’industrie nationale 
sans financement. Si l’État désire conserver une production nationale, en conformité avec le 
nouvel ordre moral, la conversion vers ce “nouveau cinéma” (sinemâ-ye novin), ne peut 
s’accomplir sans son aide financière ni institutionnelle. La désorganisation de la filière 
cinématographique (producteur, distributeurs, exploitants) ne peut en effet trouver d’issues 
sans la consolidation, voire même la recréation de structures de production. En 1983, 
l’institutionnalisation du secteur cinématographique constitue la mesure fondamentale prise 
par le Ministère de la Culture et de l’Orientation islamique (MCOI). dirigé pendant dix ans 
par Mohammad Khâtami. Deux nouvelles structures sont mises en places par le Ministère: la 
Fondation Farabi qui assure la fonction d’une structure de production, de vente à l’étranger, 
d’allocation de prêts ou de vente de matériels (caméra, pellicules, devises en dollar...) à prix 
subventionné. Sans elle, l’industrie nationale n’aurait sans doute pas pu reprendre son souffle; 
le Centre du Cinéma Expérimental. de moindre envergure que la Fondation Farabi, qui doit 
former et offrir les moyens financiers et artistiques à de jeunes réalisateurs (conforme à 
l’idéologie en place) pour réaliser leur premier film. La génération issue de la révolution est 
done incitée à participer à la reconstruction de l’industrie nationale. Deux autres institutions 
participent également au secteur cinématographique public: le Centre Artistique de 
l’Organisation de la Propagande Islamique encourage les films à teneur “politiquement 
correcte”, les films de guerre et les quelques films de propagande politique (anti-gauchiste. 
anti-impérial, anti-occidental); et la Fondation des Déshérités qui gére le matériel technique, 
les salles, et le stock de films confisqués pendant la période révolutionnaire. Puissante 
institution, cette derniére produit également des longs-métrages. 

D’autres institutions, dynamiques sous l’ancien régime sont progressivement rouvertes, 
comme le Kanur2, la Cinémathèque iranienne. 

Parallèlement au développement institutionnel public, l’État laisse le secteur privé se 
reconstituer. Si la majorité de la profession a quitté le pays, un tissu relativement dense de 
producteurs privés se reconstruit à partir de la fin des années 1980. Environ soixante 
producteurs privés constituent, en 1990, le réseau de la production privée du cinéma iranien. 
Une série de subventions. de prêts à taux préférentiels, une politique de subvention du 
matériel... est mise en place par le MCOI pour leur permettre de produire des films. La 
majorité d’entre eux travaillent en coproduction avec des institutions publiques. Même si ce 
secteur privé est maintenu artificiellement en activité par toute une série de subventions et 
d’aides institutionnelles (comme dans d’autres pays qui possèdent une production 
cinématographique nationale), il permet à l’État de présenter une production “privée” 
relativement dynamique, témoin d’une possibilité d’expression autre qu’étatique. 

Les réalisateurs et les producteurs qui présentent des garanties idéologiques (anciens 
volontaires de guerre, comportement islamique...) sont les principaux bénéficiaires de ces 
mesures de soutien, et les principaux artisans de l’édification d’un “cinéma nouveau”. 

Pour réaliser l’objectif de l’islamisation d’une production cinématographique nationale, 
l’État met done en œuvre d’importants moyens institutionnels et financiers, illustrant ainsi le 
coût de l’islamisation. 

                                                           
2 Centre pour le développement intellectuel des enfants et des jeunes adultes. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 
 

La création de l’image morale 
Les mesures les plus spécifiques de cette politique publique du cinéma concement 
indéniablement le contrûle cinématographique. 

Une réglementation se met progressivement en place, elle sera publiée presque chaqué 
année à partir de 1984. Relative à la production, à la distribution et à l’exploitation, cette 
réglementation instaure un contrôle à plusieurs niveaux, de la censure préalable au visa de 
projection, en passant par les contrôles sur le tournage et même dans la salle de projection. 
Jusqu’en 1997, elle évoluera relativement peu, gagnant en précision en 1996. La singularité 
de ces textes réside dans la place prépondérante accordée à la morale islamique dans sa 
dimension de contrôle des mœurs. La lourdeur de la censure politique - notamment entre 
1979 et 1984 - s’estompe après l’exclusion de toute expression politique (autre qu’islamiste) 
de la scène publique, pour se concentrer sur la représentation féminine et celle du rapport 
entre les sexes. Certes, 

“le film sera interdit s’il nie l’unicité de Dieu, les religions du Livre, les prophétes, les 
imams et les saints personnages de l’islam ou s’il est irrespectueux ou injurieux envers 
eux”3, 

mais la censure relative au contrôle des mœurs est beaucoup plus développée, aboutissant à 
des contraintes parfois insurmontables pour le réalisateur. Ce contrôle a non seulement une 
influence décisive sur le choix des thèmes mais il détermine encore une image 
cinématographique différente - l’image morale - ainsi que la structure d’un nouveau langage 
du cinéma, spécifique á cet art sous la République islamique. 

Prenons comme exemple la réglementation de 1996 qui, dans ses annexes, énonce pour la 
première fois les interdits de façon aussi explicite. Le paragraphe 2 tente de définir 
“Comment réaliser 1 ’image et la parole dans le cinéma”. Ce paragraphe n’a rien d’une 
théorie du cinéma en général. En revanche, il pourrait être la théorie du cinéma de la 
République Islamique. Parmi les onze thèmes traités celui sur l’esprit islamique” est trés 
explicite quant à l’image de la femme et quant à la création d’une nouvelle grammaire du 
cinéma, avec son propre cadrage, sa lumière, son montage... pour atteindre comme résultat la 
création d’une image conforme à la morale islamique. 

“Le film sera complétement interdit s’il y a une insistance dans le cadrage de l’image sur 
des habits qui ne sont pas corrects, sur un intérieur, sur une décoration, une lumiére, une 
ambiance, une couleur, une musique, qui ne conviennent pas; de même en ce qui concerne 
le montage, le rythme du film, les effets spéciaux et les paroles qui pourraient être 
interprétés à un second degré et ainsi blesser le sentiment pur du peuple”. 

Le même paragraphe énonce les interdits relatifs aux vêtements: 
“Parmi les spécificités culturelles iraniennes islamiques, les vêtements ne doivent pas 
seulement être islamiques pour les femmes, mais doivent l’être également pour les 
hommes et les enfants. Pour les femmes, les vêtements répondront aux conditions 
suivantes: tout le corps (sauf le visage et les mains) doit être couvert, les cheveux, le cou, 
le corps et les poignets jusqu’aux mains ne peuvent pas être montrés. Il est strictement 
interdit d’utiliser des matières ou des coupes qui sou ligneraient les lignes et le volume [du 
corps des femmes]. Les femmes ne peuvent pas porter des habits d’hommes et vice-versa. 
Il est interdit de porter des vêtements qui ne conviennent pas à la société et des vêtements 
que l’on pourrait qualifier de provocants. Le changement de vêtements durant le film, sans 
justification, est interdit, car il pourrait évoquer l’esprit de gaspillage. L’utilisation de 
vêtements qui font référence au modèle occidental est strictement interdit. à moins qu’il ne 

                                                           
3 Siyâsathâ va reveshhâ-ye ejrâyi-ye towlid, towzi ’ va namâyesh-e filmhâ-ye sinemâyi 1374, Téhéran, 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211 
 

soit justifié, comme le port de la cravate ou du nœud papillon [pour les personnages 
négatifs]”. 

Notons qu’aucune indication, en revanche, n’est donnée sur la conception “islamique” de la 
tenue des homines et des enfants. 

Les précisions relatives au maquillage révèlent la difficulté d’énoncer précisément 
l’interdit: 

“Appliquer un maquillage pour souligner les traits du visage est correct. Cependant, pout 
respecter les valeurs de la société et rester en accord avec l’islam, il est interdit, même si 
cela est nécessaire, de montrer un visage de femme maquillée, tout comme une coiffure 
qui pourrait évoquer de la légèreté culturelle ou politique à l’intérieur comme à l’extérieur 
du pays. Le visage des personnages négatifs doit être fondamentalement différent de celui 
d’un croyant.” 

Rien n’indique quelle coupe de cheveux peut être considérée comme une “légèreté 
culturelle”. Comme les cheveux des femmes ne sont jamais montrés, il ne peut s’agir que de 
coupe masculine, et les rédacteurs font sans doute allusion à des coiffures “punk” (crête, 
banane), à des teintures (roux, bleu...). 

Le “comportement social”, quant à lui, se réfère à des normes islamiques qui ne sont pas 
citées: “Le comportement entre homme et femme ‘nâ mahram’ doit être conforme aux normes 
islamiques”. Cet alinéa, qui représente une des difficultés Ies plus complexes pour les 
réalisateurs n’énonce pas ces normes islamiques. 

Les interdits concernant le cadrage, toujours dans le paragraphe sur “l’esprit islamique” 
sont en revanche précis même s’ ils laissent une liberté d’interprétation, mais soulignent 
combien cette morale islamique peut intervenir dans le construction d’une image: 

“Même si le choix du cadrage (gros plan, plan large, plan moyen) est lié au sujet et à 
l’enchaînement des séquences, le choix d’un cadrage mal approprié sur un visage de 
femme [considérée comme trop belle] pour plaire au spectateur est interdit. Les 
producteurs et les réalisateurs sont responsables et ils ne doivent sous aucun prétexte 
utiliser des plans rapprochés de femme”. 

Les notions d’esthétique et de plaisir que pourrait procurer le cinéma sont ainsi explicitement 
condamnées. Le rédacteur, en énonçant cet interdit, ne précise pas qu’il concerne les femmes 
jeunes et belles. C’est la pratique qui révèle qu’une femme d’un âge mûr ou qu’une fillette ne 
sont pas victimes de cette interdiction. Toutefois, en prenant des risques, les réalisateurs et les 
producteurs ont souvent transgressé cette interdiction, parfois au prix de coupures mais 
parfois aussi en marchandant indirectement avec la censure un gros plan de femme contre des 
scèncs de prières. Ainsi, les films de Dâryush Mehrju’i centrés sur les personnages féminins 
comportent des gros plans de Niki Karimi4. Mais à côté de ses gros plans le réalisateur 
présente des séquences très belles de prière ou de cérémonies religieuses (dans Sârâ ou Leylâ, 
par exemple). Dans Fasl-e pandjom [La Cinquième saison, Rafi Pitts, 1996] le réalisateur est 
parvenu à conserver un gros plan sur les splendides yeux bleus de l’actrice. La raison 
présentée aux censeurs était que comme l’actrice récitait des versets du Coran, couper cette 
scène reviendrait également à enlever ces versets du film. 

Enfin, sous le label “divers” qui clôt ce paragraphe, il est mentionné que “le contact tactile 
entre un homme et une femme est strictement interdit”. Cela provoque un véritable casse-tête 
pour les scénaristes qui écrivent des scènes nécessitant un contact physique, même le plus 
ordinaire qu’il soit, comme celui d’une mère embrassant son jeune fils revenu de la guerre. 

                                                           
4 Niki Karimi est une des stars féminines, belle et sensuelle, du cinéma iranien des années 1990. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 
 

Le scénariste brillant est celui qui parvient à contourner les incohérences qu’imposent ces 
interdits. 

Cette réglementation impose une élaboration très spécifique du film. Les annexes 
spécifient encore: 

“il est (mauvais et) interdit de mettre en doute, de négliger, de désacraliser (bi hormati) ou 
de provoquer la vertu du peuple et la pureté de l’espace spirituel de la société, de quelque 
façon que ce soit. Cela pourrait venir d’une mauvaise utilisation et de la mise en relief du 
cadrage de l’image, de la tenue, du décor, de la mise en scène inadéquate, des influences 
psychologiques de la lumière, de la couleur, de la musique, de l’angle et du genre de la 
prise de vue, du montage et de la succession des scènes, des préparations techniques, des 
paroles, des symboles, des mots, des phrases, des allégories et des métaphores”. 

Ainsi. “l’influence psychologique de la lumière” signifie par exemple de ne pas utiliser 
d’éclairage tamisé, qui pourrait évoquer une quelconque intimité, sauf, bien sûr, en ce qui 
concerne les scènes comportant des personnages négatifs. Dans Ziyâfat [Le Festin. Mas’ud 
Kimiyâ’i, 1996] lorsque des trafiquants de drogue se rencontrent au restaurant, la lumière est 
faible, done liée au “mal”, en revanche, les scènes où le groupe de jeunes héros mange 
ensemble sont très éclairées. Cette réglementation sur l’éclairage varié pourtant suivant les 
situations. 

La question relative aux couleurs répond à un véritable code qui s’applique surtout aux 
costumes. Le noir est à éviter pour les personnages négatifs, car le noir est la couleur chiite, 
done réservée aux personnages croyants positifs. Le rouge est presque écarté des écrans et 
seuls quelques directeurs artistiques parviennent à l’utiliser. Il est ainsi extrêmement rare de 
voir un film iranien dans les teintes rouge ou pourpre, couleurs considérées comme trop 
voyantes, voire trop érotiques, et qui évoquent peut être également le communisme. Le bleu, 
même vif. ne pose pas ce genre de difficultés. Lorsque la liste des costumes est envoyée au 
MCOI pour contrôle, non seulement la coupe du vêtement est étudiée mais également les 
jeux de couleurs. La question se concentre essentiellement sur les costumes de femme et 
davantage sur les habits traditionnels et ruraux car le manteau islamique et le tchador se 
limitent aux couleurs ternes. Il existe done une “couleur” du film iranien. 

La réglementation concernant le cadrage est très ferme et révèle à quel point il concerne 
les femmes, principal objet de l’attirance des spectateurs, et combien les plans du film sont 
déterminés par le contrôle. Dans la pratique, le cadrage ne concerne pas uniquement le gros 
plan de visage de femme. Ainsi, sans qu’une réglementation précise ne le stipule, il est 
parfois interdit de filmer la démarche d’une femme de dos. son changement de position 
(lorsqu’elle s’assoit. lorsqu’elle monte dans un bus). Bref, toute scène qui, d’une façon ou 
d’une autre, pourrait révéler les formes de son corps. Les difficultés concernant les images de 
femmes ont eu comme conséquence de mettre en valeur les fillettes, de reporter sur elles 
l’image de la femme. Il n’est pas rare de voir ainsi des fillettes en minijupe et petit foulard 
devenir le personnage principal, comme par exemple dans Bâdkonak-e sefid [Le Ballon 
blanc, Ja’far Panâhi, 1994]. 

Le montage du film doit lui aussi correspondre aux normes islamiques et éviter de 
provoquer les moindres sensations: images trop évocatrices (comme un jeune garçon qui 
rentre dans une chambre alors que l’image suivante serait celle d’une filie qui rentrerait à sa 
suite dans la même chambre) ou dont le rythme est considéré comme trop rapide. Filmer un 
couple marié à l’intérieur de sa maison, et qui passe done la nuit ensemble, relève de la 
prouesse dans le montage et la prise de vue. En effet, si le réalisateur ne gomine pas cette 
scène, il doit, de façon très indirecte, parvenir à faire comprendre aux spectateurs que ce 
couple dort ensemble, sans toutefois le montrer ou l’évoquer trop explicitement. Différents 
stratagèmes ont été utilisés: Dâryush Mehrju’i, dans Leylâ, filme l’actrice allongée dans le lit 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213 
 

à deux places lorsque son mari rentre dans la chambre. Le réalisateur ne les montre pas côte à 
côte, ni sur un même plan. L’un est assis sur un tabouret, l’autre au lit. Le réalisateur filme 
très habilement la jeune femme: d’abord ses draps blancs dans le noir, puis la caméra remonte 
sur ses mains crispées sur le drap et enfin finit par un gros plan de son visage dans le noir: le 
foulard n’est ainsi pas montré directement, le noir du foulard se confondant avec l’obscurité. 
La même agilité de réalisation pour ce genre de scène se retrouve dans Didâr de Mohammad 
Rezâ Honarmand, tourné en 1994-1995, mais autorisé de projection en 1998. Une séquence 
montre le mari surpris d’être seul dans son lit au milieu de la nuit: le reste du lit est défait, 
l’oreiller imprégné d’une présence et les draps ouverts sur le côté. La présence de la femme, 
partie, est malgré tout représentée. La morale est préservée puisque par cette absence, le 
spectateur ne voit pas le couple dans un même lit et les acteurs eux-mêmes n’ont pas eu à 
tourner une scène interdite (puisque dans la vraie vie ils n’ont pas de lien de sang). La 
séquence suivante montre la femme dehors sur la terrasse, dans la nuit. Le port du foulard et 
d’une longue écharpe qui la couvre sont justifiés dans le scénario par la fraîcheur de la nuit. 
Les incohérences sont ainsi limitées. Ces scènes de nuit commune entre couples mariés 
apparaissent tardivement dans le cinéma de la République Islamique (milieu des années 
1990) et il faut attendre l’audace de quelques réalisateurs pour parvenir à traiter le sujet sans 
en montrer des images explicites. 

Filmer le hedjab à l’intérieur de la maison est d’une totale incohérence en regard de la vie 
iranienne.5 Le manteau et le tchador ont progressivement été abandonnés pour des tenues 
d’intérieur (jupes longues et chemises ampies), en revanche le port du hidjab est resté une 
obligation sans dérogation pour les Iraniennes. Certains réalisateurs qui ont pris le parti de 
ces obligations, font fi des incohérences, laissant au spectateur le soin de rectifier ces 
anomalies. D’autres tentent de les déjouer, notamment à la fin des années 1990 où des 
stratagèmes nouveaux sont développés devant une censure moins tatillonne. C’est le cas par 
exemple de Rakhshân Bani E’temâd dans Bânu-ye Ordibehst, où lorsque le personnage 
féminin arrive chez elle, la caméra se fixe sur sa main déposant le foulard noir, mais les 
cheveux de la femme ne sont pas montrés. La réalisatrice ne la montre pas nu-tête, 
simplement le spectateur sait qu’elle ne porte plus de foulard. 
Les interdits visuels ont incontestablement contribué à créer un style de tournage et à donner 
ses caractéristiques au cinéma iranien. La structure même du film, ses cadrages, son montage, 
ses tonalités dans les couleurs sont affectés par cette “moralisation” imposée à l’image. 
L’utilisation du terme de “moralisation” de l’image qui n’est pas uniquement relative aux 
sujets représentés mais également à la nature même de sa composition, se justifie par la 
volonté d’éliminer de toute image cinématographique des sensations provoquées par la vue 
ou évoquées par une ambiance ou des symboles. Il s’agit d’écarter tout ce qui pourrait 
procurer au spectateur une attirance physique ou évoquer le plaisir charnel. Les 
réglementations cinématographiques ont progressivement précisé le licite et l’illicite dans ce 
domaine, explicitant ainsi la conception de l’image “morale” telle que la conçoit la 
République. 

Le contrôle moral de l’ensemble du cinéma: 
 de la réalisation à la projection 
La moralisation du cinéma ne se limite pas à l’image elle-même; pour que le cinéma soit 
conforme à l’ordre islamique encore faut-il que l’élaboration même du film réponde aux 
critères imposés par cet ordre, et que la consommation du produit, c’est à dire la projection du 
film, soit soumise également aux mêmes règles. 

                                                           
5 Une femme musulmane iranienne ne porte le foulard chez elle que si elle est en présence d’un homme avec 

lequel elle n’a pas de lien de sang. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 
 

Les réglementations du MCOI spécifient que le producteur est responsable du respect de la 
“moralité” sur le lieu du tournage: 

“Le producteur n’a pas le droit d’employer des drogués et doit prêter attention à cette 
question lors de la production. Il doit faire attention aux relations entre personnes, au 
comportement [de l’équipe] et au port du hedjab, aussi bien devant que derrière la 
caméra6”. 

Considérant qu’il est le responsable financier du film, il a tout intérêt à faire respecter 
strictement les normes de comportement. Les acteurs sont étroitement surveillés même dans 
leur vie privée, et parfois écartés par les producteurs quand ils ne présentent pas les garandes 
nécessaires, et que le MCOI risque à ce motif de refuser leur participation à un film. Une 
“liste noire”, comportant les noms d’acteurs ou de réalisateurs dont le comportements est 
considéré comme “non conforme”, a été diffusée officieusement par le MCOI. Évolutive, 
cette liste reste en vigueur jusqu’en 1997. 
Suivant nos études de terrain, confirmées par des entretiens avec les réalisateurs, il y a 
toujours au moins un membre du MCOI et/ou un membre du Ministère du Renseignement 
(Vezârat-e ettelâ’ât) pour surveiller officieusement le tournage. Au début de chaque 
tournage, l’équipe s’interroge sur le “censeur déguisé”. En général, c’est un assistant 
technicien (effets spéciaux, son...) imposé dans l’équipe au producteur. Le respect des normes 
islamiques impose une organisation particulière à l’équipe du film sur un tournage. Par 
exemple, au moins deux maquilleurs sont indispensables: une femme pour maquiller les 
femmes, un homme pour maquiller les hommes. Si le lieu du tournage le permet, deux salles 
différentes sont attribuées pour éviter tout risque de séance commune de maquillage, sinon, la 
salle est attribuée en altemance à l’équipe féminine et à l’équipe masculine. Cette 
organisation ne manque pas de poser des difficultés dans l’organisation de l’emploi du temps, 
notamment lorsqu’un acteur et une actrice doivent se préparer pour une même scène. Si 
l’équipe partage ses repas ensemble, une division de l’espace s’impose de fait entre hommes 
et femmes et les tables mixtes sont évitées.7 Parmi les consignes lors du toumage: éviter 
qu’un homme se retrouve trop souvent seul avec la même femme, même pour des raisons 
professionnelles. Ces consignes sont sévérement imposées aux jeunes gens, en revanche, à 
partir d’un certain âge, leur respect ne revêt plus la même importance.8 Toutes ces 
réglementations et pratiques s’atténuent à partir de 1997, avec l’élection de l’ancien Ministre 
de la Culture et de l’Orientation Islamique au poste de Président de la République. 

L’affiche du film, ainsi que sa publicité, sont très contrôlées suivant les lois écrites mais 
aussi suivant une coutume établie depuis l’avènement de la République Islamique. La 
maquette de l’affiche d’un film doit être envoyée au MCOI pour autorisation et si l’affiche 
est considérée comme “bonne” - suivant la morale islamique - eile recevra un soutien 
financier et des facilités pour la diffusion de sa publicité. La lettre ouverte de 1995 des 
producteurs au responsable du département cinématographique au MCOI, MehdiFaridzâde, 
indique les contraintes pesantes relatives à l’image de la femme dans les affiches 
publicitaires: 

“....la représentation des actrices sur les affiches doít être en noir et blanc, plus petite et 
derrière l’image de l’homme. Par ailleurs, on nous interdit de coller les photos des 

                                                           
6 Siyâsathâ va reveshhâ-ye ejrâyi-ye towlid, towzi’ va namâyesh-e filmhâ-ye sinemâyi 1374, Téhéran, MCOI, §8 

al. 2. 
7 Ajoutons encore d’après plusieurs expériences de terrain entre 1995 et 1997, que lors d’une fête, si les hommes 

chantent et dansent, les femmes peuvent assister à la fête mais en aucun cas y participer. 
8 Observations réalisées sur les toumages du premier film, toujours interdit, de Moharram Zeynalzâde en 

novembre 1994, Âsheq-e faqir, Hoseyn 'Ali Liyâlestânî en mars 1995, et de Fasl-e panjom, Rafi Pitts en 
novembre 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215 
 

interprètes féminines sur les panneaux publicitaires dans les entrées des salles de 
cinéma...” 

Les affiches du cinéma iranien, peintes et très colorées, représentent fréquemment les femmes 
dans des couleurs ternes (grisâtre, jaune pâle, verdâtre...) et peu flatteuses. Les femmes sont 
obligatoirement au deuxième ou au troisième plan. A noter que ceci ne conceme pas les 
photographies publicitaires dans les revues de cinéma, mais uniquement les affiches peintes 
faisant fonction d’enseigne des salles de cinéma. Les affiches destinées aux festivals 
étrangers sont soumises à une réglementation plus souple. En 1997-98, les changements 
effectués au MCOI avec l’avènement du ministère Mohâjerâni. ont fait évoluer la situation de 
la publicité. L’affiche du film Didâr [La Visite, Mohammad Rezâ Honarmand, 1995] qui est 
sortie au Nouvel An (mars 1998), est la première à présenter une femme en couleur au 
premier plan, même si elle est de trois-quarts et qu’elle accroche le portrait de son époux, 
plus grand qu’elle sur l’affiche. 

Les salles de cinéma requièrent les mêmes normes que tous les autres espaces publics. Les 
règles sur la mixité se sont assoupiies à Téhéran dès le début des années 1990 où filies et 
garçons peuvent s’asseoir côte à côte à condition que ce soit dans l’espace “famille”, pratique 
semblable à celle des restaurants. La salle se divise en effet en un côté pour hommes et un 
côté “famille”, c’est-à-dire mixte (officiellement un garçon ne peut s’asseoir à côté d’une 
femme que s’il existe des liens de sang entre eux). Lorsque le cinéma possède un balcon, il 
est réservé à la famille. En province, la mixité dans cet espace est davantage contrôlée (pas de 
difficulté pour les femmes d’un certain âge accompagnées d’un enfant et d’un homme; en 
revanche, une jeune filie et un garçon rencontreront plus de problèmes). 

Dans la salle de projection, et plus particulièrement dans l’espace mixte, un contrôleur, 
dont la fonction est inscrite dans les réglementations cinématographiques, promène sa lampe 
de poche pour vérifier qu’aucun geste n’a lieu entre homme et femme non mariés. Le cinéma 
étant le seul espace public de loisir qui permette une rencontre (ailleurs la mixité ne le permet 
pas, comme à l’université), il reste très contrôlé. Un foulard révélant trop généreusement les 
cheveux, un manteau trop ouvert sur un genou (couvert), des discussions considérées comme 
trop intimes sont souvent rappelés à l’ordre. La sévérité du contrôle touche davantage les 
villes de province très traditionnelles, comme Ispahan, et les petites villes.9 

Suivant une conception matérialiste de l’art où l’ceuvre ne peut être séparée du contexte 
de sa création, c’est bien tout le processus de création d’un film qui est concerné par la mise 
en conformité à la norme islamique. L’établissement de contrôles, de réglementations, et de 
pratiques ont abouti à l’élaboration d’une “image morale”, c’est à dire d’une image en 
adéquation parfaite à la morale islamique définie par le régime. Plus que par des scénarios sur 
l’histoire musulmane ou sur les spécificités du chiisme, le cinéma islamique se définit 
essentiellement dans sa dimension puritaine de respect strict de la norme islamique. 

Il permet la projection de la société iranienne idéale pour les dirigeants où la norme 
islamique est parfaitement respectée. soit une situation sensiblement différente de la réalité 
sociale iranienne. La norme islamique, en tant que projet global d’organisation des rapports 
dans la cité acquiert indéniablement une dimension politique dans le cinéma, et l’image de la 
moralité islamique se confond ainsi avec celle d’une propagande politique.

                                                           
9 Observations personnelles entre 1994 et 1998 dans différentes régions d'Iran. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207 - am 22.01.2026, 04:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

