3. Die Dreieinigkeit Gottes
3.2 Vater, Sohn und Geist

Die Lehre vom dreieinen Gott macht ,,nach dem iibereinstimmenden Urteil der christ-
lichen Theologen fast aller Jahrhunderte* das entscheidend und unterscheidend Christliche
aus.® Jedoch lisst sich bereits im Alten Testament so etwas wie eine geheime echte Vor-
geschichte der Trinitatsoffenbarung erkennen (Kap. 3.2.1). Sehr deutlich bezeugt ist dann
die Dreieinigkeit im Neuen Testament (Kap. 3.2.2).

Literatur

Jirgen Werbick: Trinitdtslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.
2,2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 481-576.

3.2.1 Spuren der Trinitat im Alten Testament: das Wort, die Weisheit
und der Geist Gottes

Nach alttestamentlichem Zeugnis ist Jahweh einerseits weltiiberlegener Gott, der als Ur-
grund der Welt diese ,im Tiefsten zusammenhilt und ordnet“, andererseits aber ,zu-
gleich ein beziehungsfihiger und beziehungswilliger Gott“.® Als Bundespartner Israels
ist er seinem auserwihlten Volk in der Welt und in der Geschichte hilfreich nahe und
teilt ihm seinen Willen mit. Seine geschichtliche Gegenwart ist durch sein Wort, seine
Weisheit und seinen Geist vermittelt. Diese stellen ,Offenbarungsmediendar, in denen
sich Gott seinem Volk kundtut und erfahrbar macht. Zunehmend werden sie als Eigen-
wirklichkeiten betrachtet, wenn sie auch niemals von Gott abgelést sind.

Schon das Wort Gottes, das von Jahweh , gesendet* wird, wird in gewissem Sinn als
eine eigene Wirklichkeit gedacht.”” Es geht von Gott aus, wirkt, was er beschlossen hat,
und kehrt zu ihm zuriick.® Es heilt und kann wie ein Krieger mitten in das dem Verder-
ben geweihte Land springen.®

Noch deutlicher wird im Alten Testament die Weisheit Gottes personifiziert. In der
nachexilischen Zeit tritt ihre Figur neben den Geist und vielfach an seine Stelle. Seit
Ewigkeit ist sie bei Gott und war wie der Geist bei der Erschaffung der Welt aktiv an-
wesend. Sie durchwirkt den Kosmos und handelt mit Gott in der Schépfung. Sie wirkt in
der Geschichte des Volkes und erweckt Propheten. Sie kann wie eine Person sprechen.
Im Buch Ijob erscheint die gottliche Weisheit sogar als etwas von Gott Verschiedenes,
der allein weif}, wo sie sich verbirgt.” Nach Jesus Sirach sagt sie von sich selbst, aus dem
Munde Gottes, des Hochsten, hervorgegangen zu sein, im Himmel zu wohnen und von

65  Werbick 481.

66  Ebd. 484f.

67 Jes9,7; Ps107,20;147,18.
68  Jesss,10f.

69  Weish16,12; / Weish 18,15.
70  ljob28.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -

349


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

350

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Gott zu Israel gesandt zu sein.” Gemif dem Buch der Weisheit ist sie eine Ausstromung
der Herrlichkeit des Allmichtigen, ein Widerschein des ewigen Lichts, der ungetriibte
Spiegel von Gottes Kraft, das Bild seiner Vollkommenheit.”” So hebt sich die Weisheit als
Eigenschaft Gottes von Gott ab und wird zu einer Person. Allerdings handelt es sich dabei
immer nur um eine literarische, nicht um eine reale Personifikation. Es wird von der Weis-
heit wie von einer Person gesprochen, ohne dass man sie wirklich fiir eine eigenstindige
Person neben Gott oder bei Gott hilt.

Am stirksten wird im Alten Testament der Geist Gottes zu einer eigenstindigen
Wirklichkeit erhoben. Der hebriische Ausdruck fiir Geist — Ruach —, der grammatika-
lisch meist weiblich ist, bedeutet Wind und Sturm, Lebenshauch und Atem. Jahweh
haucht durch seinen Atem alles Leben ein. Die Ruach Gottes steht deshalb im Gegen-
satz zu allem Leblosen und Statischen. Sie ist dynamisch. Sie bewegt sich und setzt
anderes in Bewegung. Sie ist lebendig und macht lebendig. Ohne Atem, ohne géttliche
Lebenskraft konnte der Mensch nicht leben.”

Dem Schipfungsbericht in Gen 1 zufolge schwebt am Beginn der Schépfung der Geist
Gottes iiber den Wassern.” Gott schafft die Welt sowohl durch den Geist als auch durch
das Wort. Der Schopfer handelt also durch die Ruach und der Mensch lebt von Gottes
Ruach.” Sie stellt die Verbindung von Himmel und Erde, von oben und unten her. Sie
bildet die Briicke zwischen Gott und Welt und iiberwindet den trennenden Abgrund. Sie
ermoglicht die Offenheit von Welt und Gott fiireinander, ihre Bewegung aufeinander zu.
Sie ist eine verbindend-integrative Kraft.

In der Friihzeit Isvaels wirkt der Geist Jahwes als eine momentan belebende Kraft in
charismatischen Retter- und Richtergestalten. Er fillt auf sie und ermichtigt sie zu krie-
gerischen Rettungstaten.” Erkann aber nicht nur einzelne Personen, sondern auch gan-
ze Gruppen von Propheten erfassen und sie in ekstatische Zustinde oder Verziickung
versetzen.”” In der Konigszeit wird das Ergriffensein vom Geist Jahwes dann von einer
voriibergehenden Erscheinung zu einer bleibenden Gabe. Der israelitische Konig, allen
voran David, ist aufgrund seiner Salbung dauerhaft mit dem Geist Gottes ausgestattet.”
Von der Exilszeit an gelten auch die Propheten als stindige Geistbesitzer. Auf ihnen ruht
der Geist Gottes, sie sind vom Geist des Herrn erfiillt.” Demnach waren schon Mose und
Joshua, Elija und Elischa mit dem Geist Jahwes begabt.®® Nachexilischer Auffassung zu-
folge besitzen auch die Priester und Leviten sowie die Kiinstler und Handwerker, die am
Bau des Tempels beteiligt sind, den Geist Gottes.®

71 Sir 24.

72 Weish 7,22-8,1.

73 Ps104,29f.

74 Gen1,2.

75  Z.B.Ex14,21;15,8.

76  Ri3,10;6,34 u.a.

77 Sam10,5-13.

78 1Sam16,13.

79  Jes61,1; Mi3,8.

80 Jes 63,11.14; Deut 34,9; 2 K6n 2,9.15.
81 2 Chr24,20; Esra1,5; Ex31,3.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

In der Krisenzeit des Exils (6. Jh. v. Chr.) wird der Geist Jahwehs vor allem die Kraft zur
Neuschopfung und Neugestaltung Israels. In einer Vision sieht der Prophet Ezechiel ein
Feld von Totengebeinen, ein Bild fiir Israel im Exil, das wie tot, das heiflt ohne Hoffnung
ist.3 Durch den Geist werden die Gebeine wieder lebendig und richten sich wieder auf.
In der aussichtslosen Lage des Exils schenkt der Geist Gottes dem Volk neuen Mut, Hoft-
nung, Schwung, Erkenntnis Jahwes, Lebensfreude und eine ganz neue Perspektive. Sein
Wirken bei der Neuschépfung und Neugestaltung Israels entspricht seinem Wirken bei
der Schopfung iitberhaupt. Der Geist, der Leben schafft, erneuert das Leben auch wieder.
Der Geist der Schépfung ist auch der Geist der Neuschopfung.

Durch Ezechiel und andere Propheten verheifdt Gott dem ganzen Volk Israel die Ausgie-
Bung seines Geistes. Er wird den Israeliten ein neues Herz schenken und einen neuen
Geist in sie legen.®® Er wird seinen Geist iiber das Haus Israel ausgiefen und dieser wird
in der Mitte Israels bleiben.®* Nach Joel wird ihn Gott in der Endzeit sogar iiber alles
Fleisch ausgiefRen. Alle Glaubenden werden S6hne und Tochter der Propheten sein, das
heifdt sie werden das prophetische Charisma besitzen.® Damit wird die Verheiflung des
Geistes vom Volk Israel auf die gesamte Menschheit ausgeweitet. Gemif3 der Apostelge-
schichte hat sich diese VerheifSung einer universalen AusgiefSung des Geistes an Pfings-
ten erfiillt.®

Nach Jesaja 11 wird sich der Geist des Herrn auf einem Nachkommen Davids, auf ei-
nem gesalbten Kénig (Messias), niederlassen.®” Der Geist der Weisheit und der Einsichrt,
der Geist des Rates und der Stirke, der Geist der Erkenntnis und der Gottesfurcht wird
auf dem Messias liegen.®® Er wird ihm die Kraft geben, seinen Auftrag zu erfiillen.

In den nachexilischen Texten hat der Ausdruck Ruach ein weites Spektrum anthropo-
logischer Bedeutungen entfaltet.

,Dabei bewahrt das Wort, das in seinen Grundbedeutungen angelegte Moment der
Unverflugbarkeit: Nicht nur werden aufiergewdhnliche menschliche Fahigkeiten (vgl.
Gen 41,38) und kulturschépferische Talente® auf die géttliche Ruach zuriickgefiihrt.
Vielmehr bleibt die Ruach eine Macht, die den Menschen von innen und aufien beherr-
schen kann und die als gottliche Lebensmacht nie natiirlicher Bestandteil des Men-
schen wird “*°

Wie das prophetische Wort und der es inspirierende gottliche Geist werden seit dem Exil
auch schopferisches Wort und schopferische Ruach Jahwes miteinander verbunden. ,, In

82 Ez37,1-14.

83  Ez36,26f.
84 Ez39,29.
85 Joel 3,1f.

86 Apg2,17-21.

87 Jes11,1-1.

88 Jes11,2.

89  Vgl. Ex 28,3;31,3; 35,31.
90  Hilberath 458f.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -

351


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

352

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

der Weisheitsliteratur konnen schlief3lich [sogar] Wort, Geist und Weisheit austauschbar
in schopferischer Funktion erscheinen.”

Im Alten Testament ist der Geist, so lisst sich zusammenfassend festhalten, eine be-
lebende und bewegende Kraf, die sich ihrer Natur nach jeder festlegenden Definition
und jeder kontrollierenden Verfiigung entzieht. Der Geist schafft Leben und belebt die
Schopfung, er belebt erfahrbar jedes einzelne Geschopf. Er bewirkt die Trance der Inspi-
rierten, er erweckt und leitet charismatische Rettergestalten und Propheten und ruht auf
den gesalbten Konigen. Er erneuert das Volk Israel und wird den verheiflenen endzeitli-
chen Messias erfiillen. In der Endzeit wird er itber das ganze Volk, sogar tiber alles Fleisch
ausgegossen.

Gott offenbart sich nach dem Alten Testament in seinem Wort, in seiner Weisheit und in
seinem Geist den Menschen. Er wohnt in seinem Geist unter den Menschen. Dieser l4sst
das Wort und die Weisheit Gottes im Innersten, im Herzen des Menschen ,,ankommen®.
Somit besteht neben aller Gemeinsamkeit eine gewisse Verschiedenheit des Wortes, der
Weisheit und des Geistes von Gott und voneinander. In dieser Verschiedenheit deutet
sich bereits eine Selbstunterscheidung Gottes an.

Literatur

Bernd Jochen Hilberath: Pneumatologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dog-
matik, Bd. 1, 2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 445-552.

3.2.2 Die Trinitatsoffenbarung im Neuen Testament

Die verschiedenen Traditionen des Neuen Testaments legen das Bekenntnis zu Jesus von
Nazaret als dem Christus (dem Messias, dem Gesalbten), dem Kyrios (Herrn) und dem
Sohn Gottes aus. Im Zuge dessen zeichnet sich eine Dreieinheit von Vater, Sohn und Hei-
ligem Geist ab. Das ist schon bei den iltesten Texten, den paulinischen Briefen, der Fall
(Kap. 3.2.2.1) und setzt sich in den Evangelien fort (Kap. 3.2.2.2).

3.2.2.1 Die paulinischen und deuteropaulinischen Briefe

Nach Paulus, der damit selbst schon eine iltere adoptianistische Uberlieferung aufgreift,
ist Jesus — seit der Auferstehung von den Toten — dem Geist (griech. Pneuma) der Hei-
ligkeit nach in Macht zum Sohn Gottes bestimmt.** Es war der Geist selbst, der Jesus
Christus von den Toten auferweckt hat.”> Weil es ansonsten im Neuen Testament Gott,
der Vater, ist, der Jesus auferweckt hat beziehungsweise hat auferstehen lassen®, kann
man von einer ,Funktionseinheit“ von Vater und Geist beziiglich der Auferweckung Je-
su sprechen. Der Vater erweckt durch den Geist oder im Geist Jesus von den Toten auf.

91 Ebd. 458 (vgl. Sir 24; Weish 7,22; 9,1).
92  Roém1,4.

93  Rom 8,11.

94  ROm 4,24;10,9; / Apg 2,24;17,31.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Da das Neue Testament aber auch Jesus Christus als Sohn Gottes selbst die Auferstehung
zuschreibt®®, wirken beim Auferstehungsgeschehen der Vater, der Sohn und der Geist zu-
sammen, aber doch so, dass jeder auf seine eigene Weise wirkt.

Fiir Paulus sind die Gldubigen durch den Namen des Herrn Jesus Christus und durch
den Geist Gottes geheiligt und gerecht gesprochen worden, sodass ihre Leiber Glieder
Christi sind und ihr Leib ein Tempel des Heiligen Geistes ist.® Beziiglich der Einheit der
Glaubigen kénnte man auf diesem Hintergrund von einer , Funktionseinheit“ des Geis-
tes mit dem erhohten Jesus Christus sprechen. Durch den einen Christus und den einen
Geist sind die Glaubenden viele Glieder eines Leibes, nimlich des Leibes Christi.”” Auf-
grund dieser Funktionseinheit kann Paulus sogar sagen: ,Aber der Herr [Jesus Christus]
ist der Geist.“®

Wie wenig Paulus jedoch mit der Einheit von Christus und Geist diesen mit dem er-
héhten Herrn Jesus Christus einfach identifizieren will, geht aus dem Galaterbrief her-
vor, wo er deutlich zwischen der Hinordnung der Glaubigen auf Gott, auf Christus Jesus
und auf den Geist unterscheidet: Gott der Vater sandte seinen Sohn, damit wir die Sohn-
schaft erlangen.®® Weil wir nun aber Sohne sind, sandte Gott in unsere Herzen den Geist
seines Sohnes, der ruft: Abba, Vater.® Der Geist, der als Anzahlung in unsere Herzen
gegeben ist und in uns wohnt, ist zwar der Geist des Sohnes, der Geist des Herrn, der
Geist Christi, aber nicht mit dem Sohn und Herrn Jesus Christus identisch.’®* Nur weil
der Geist Gottes vom Sohn unterschieden ist, konnte er Jesus von den Toten auferwe-
cken. Durch ihn wird Gott der Vater auch die Glaubenden lebendig machen, das heif3t
auferwecken.'®*

Noch deutlicher als im Galaterbrief wird bei Paulus im Zusammenhang der unter-
schiedlichen Gnadengaben im ersten Korintherbrief die dreigliedrige Bezugnahme auf den
Geist, auf den Hermn (Jesus Christus) und auf Gott (den Vater):

,Es gibt aber Unterschiede (der) Gnadengaben, aber es ist derselbe Ceist; und es gibt
Unterschiede (der) Dienste, und es ist derselbe Herr; und es gibt Unterschiede der
Kraftwirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in allen bewirkt."*

Die verschiedenen Gnadengaben bewirken die Einheit unter den Gliubigen, ,weil sie
ja aus der Wirkeinheit‘ des Vaters, des Sohnes und des Geistes hervorgehen und diese
gleichsam abbilden®*.

SchlieRlich verdichtet sich bei Paulus die dreigliedrige Bezugnahme auf Gott (den

Vater), auf Christus und auf den Geist im Schlusssegen des zweiten Korintherbriefs zu

95  Z.B.Lk24,34.

96 1Kor6,11; /1 Kor 6,15—20.

97  1Kor12,12f; vgl. Eph 4,5.

98 2 Kor3,17.

99  Gal4,s.

100 Gal 4,6; vgl. Rom 8,14-17.

101 2 Kor1,22; Rdm 8,11; / 2 Kor 3,17; / R6m 8,9.
102 Vgl. R6m 8,11.

103 1Kor12,4-6.

104 Werbick 488.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -

353


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

354

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

einer liturgisch geprigten dreigliedrigen Formel, die die Gemeinschaft stiftende Kraft des
Heiligen Geistes hervorhebt:

,Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des
Heiligen Geistes sei mit euch allen!'®

Auch im Eingangshymnus des deuteropaulinischen Epheserbriefes findet sich die Bezug-
nahme auf Gott, Jesus Christus und den Geist.'*® Der Hymnus beginnt mit den Worten:

,Gepriesen (sei) der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus: Er hat uns mit allem
geistlichen Segen [d. h. Segen seines Geistes] gesegnet."®’

Dann wird gerithmt, wie Gott (der Vater) die Gliubigen durch Jesus Christus dazu be-
stimmt hat, die Erlosung zu erlangen und seine S6hne und damit seine Erben zu werden.
In ihm (Christus) sind sie gliubig geworden und durch den verheifienen Heiligen Geist,
der das Unterpfand ihres Erbes ist, versiegelt worden.'*® Paulus und in seinem Gefolge
die deuteropaulinische Tradition unterscheidet also bei aller Wirkeinheit bereits deutlich
zwischen Vater, Sohn und Heiligem Geist.

Hinter dem Hymnus des Epheserbriefes steckt eine Theo-Logik, die man mit Karl
Barth universal deuten kann.'*® Weil der — an sich einzige — Sohn Gottes fiir uns Men-
schen gelebt und gelitten hat, fiir uns gestorben und auferstanden ist, sind auch wir al-
le von Sklaven zu Sohnen beziehungsweise Tochtern Gottes geworden.”® Aus Liebe hat
Gott uns Menschen ,im Voraus“ (!) dazu bestimmt, durch Jesus Christus Kinder Gottes
und damit auch Erben Gottes zu werden.™ Wir werden das erhoffte Reich Gottes und das
ewige Leben erben." Da wir aber jetzt schon wahrhaft Kinder Gottes sind, steht unser
Erbe nicht erst noch ganz aus. Vielmehr haben wir alle bereits einen wirklichen Anteil
von diesem Erbe empfangen. Und dieser Anteil ist nichts anderes als der Geist Gottes,
der Heilige Geist, der unseren Herzen gegeben ist und in uns wohnt.

3.2.2.2 Die synoptischen Evangelien und die johanneischen Schriften

Gemaf den synoptischen Evangelien ist der Heilige Geist bereits bei der Empfingnis Jesu
und bei seiner Taufe am Werk."™ Jesus lebt ,in der Kraft des Geistes, Gott hat ithn ,mit
Heiligem Geist und Kraft“ gesalbt."* So kann er umherziehen, Gutes tun und alle heilen.

105 2 Kor13,13.

106 Eph1,3-14.

107 Eph1,3.

108 Eph1,13f.

109 Kap.1.3.3.2.

110 Vgl Gal 4,7f.

11 Eph1,5;/Gal 4,7.

112 Tit3,7; Hebr9,15.

113 Lk1,35; Mt1,20. Mk 1,10.
14 Lk 4,14. Apg10,38.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Durch den ,Geist Gottes“ treibt Jesus die Dimonen aus, was ein Zeichen dafiir ist, dass
durch ihn das Reich Gottes bereits zu den Menschen gekommen ist.™®

Im Johannesevangelium sagt Jesus, der Sohn, von sich, den Vater zu kennen und be-
griindet das: ,Ich kenne ihn, weil ich von ihm bin und er mich gesandt hat.“"*¢ Die Men-
schen sollen begreifen und erkennen, dass in ihm der Vater ist und er im Vater ist."” Den-
jenigen, die seine Gebote haben und halten und ihn auf diese Weise lieben, verspricht er:
,Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort festhalten, und mein Vater wird ihn lieben
und wir werden zu ihm kommen und bei ihm wohnen.“*¢

Im ,hohenpriesterlichen Gebet* bittet Jesu den Vater auch fiir diejenigen, die durch
das Wort seiner Jiinger zum Glauben gelangen, ,damit alle eins sind, wie du, Vater, in
mir (bist) und ich in dir (bin), damit auch sie in uns sind, damit die Welt glaubt, dass
du mich gesandt hast™. Jesus will, dass alle Glaubenden so eins sind, wie er und der
Vater eins sind.”?° Sie sollen in der Einheit vollendet sein, damit die Welt erkennt, dass
der Vater sie so geliebt hat, wie er ihn geliebt hat.”

Dariiber hinaus bittet Jesus den Vater, seinen Jingern nach seinem Tod und seiner
Auferweckung einen anderen Beistand zu geben, der in Ewigkeit bei ihnen ist:,,den Geist
der Wahrheit“'**. Wenn der Geist kommt, werden die Jiinger erkennen, dass der Sohn im
Vater ist, dass sie in ihm sind und er in ihnen ist.”® Umgekehrt erkennen sie am Geist,
der ihnen von Gott gegebenen ist, dass Gott in ihnen bleibt.”** Auch ist der Geist Gottes
am Bekenntnis zu Jesus Christus erkennbar.’*

Im Johannesevangelium wird Christus teils als Empfiinger, teils als Spender des Geis-
tes dargestellt, wihrend es nach anderen Stellen der Vater ist, der den Geist sendet.'®
Weil Gott selbst Geist ist, miissen alle, die ihn anbeten ,im Geist“ anbeten.”” Im 2. Ko-
rintherbrief hatte Paulus festgestellt, dass der Geist wie Jesus Christus ,lebendig“ macht
und wie er ,Herr“ ist und frei macht: ,Der Herr aber ist der Geist; wo aber der Geist des
Herrn ist, da ist Freiheit.“*?® Bei Johannes ist es ausdriicklich der Sohn, der ,befreit!?°.

Alles in allem werden also dem Vater, dem Sohn und dem Geist zum Teil dieselben
Eigenschaften, Titigkeiten und Wirkungen zugeschrieben, ohne dass sie miteinander
identifiziert werden konnten und ohne dass ihre Einheit und ihre Verschiedenheit ge-
klart wiren. Die Traditionen des Neuen Testaments kennen keine ausgearbeitete syste-

matische Trinititslehre, in der ,,das Zueinander und Miteinander des Vaters, des Sohnes

15 Mt12,28.

116 Joh 8,55;/7,29.

117 Joh10,38.

118 Joh14,23.

19 Joh17,21.

120 Joh17,22.

121 Joh17,23.

122 Joh14,16f.

123 Joh14,20.

124 1])oh3,24.

125 1Joh 4,2.

126 Joh1,32f. Joh 15,26; vgl. Lk 24,49. Joh 14,16.26.
127 Joh 4,24.

128 2 Kor3,6.2 Kor 3,17.
129 Joh 8,36.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -

355


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

356

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

und des Heiligen Geistes als das Verhiltnis dreier géttlicher Personen® bedacht wire.”°
Aber es gibt eine ,trinitarische Formel, die Vater, Sohn und Heiligen Geist unmittelbar
nebeneinander nennt, und das ist die Taufformel, die in der Aussendungsrede des aufer-
standenen Herrn im Matthiusevangelium tberliefert ist:

,Mirist alle Macht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum geht hin und macht
alle Vélker zu meinenJiingern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und
des Heiligen Geistes, (und) lehrt sie, alles zu halten, was ich euch geboten habe! Und
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt"*'

Diese dreigliedrige Taufformel tritt an die Stelle der eingliedrigen Taufformel, bei der die
Taufe einfach auf den ,Namen Jesu Christi“vollzogen wurde.”* Sie ist zweifelsohne das
Ergebnis eines lingeren Entstehungsprozesses. In der Taufe ist durch die Formel ,auf
den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ die Heilswahrheit des
christlichen Glaubens verbindlich zum Ausdruck gebracht worden.

Das Alte Testament, so kann man mit Matthias Haudel zusammenfassen, ,lisst eine
zunehmende Tendenz der ,Personifizierung’ bestimmter Formen des Erscheinens und
Wirkens Gottes erkennen, die zu Jahwe ein Verhiltnis von Identitit und Differenz
aufweisen (z. B. Wort und Geist). Das Neue Testament kniipft an das alttestamentliche
Zeugnis an, das von der Inkarnation und dem Pfingstereignis her gedeutet wird. Va-
ter, Sohn, (Logos: Wort) und Heiliger Geist treten als die in Wort und Tat erfahrbare
Selbsterschliefung Gottes hervor.“** Dabei zeigt sich Gott einerseits als ein personales
Gegeniiber der Menschen und andererseits als zwischenpersonale Gemeinschaft der
trinitarischen Personen. In ihm findet sich eine inner- oder intrapersonale und eine zwi-
schen- oder interpersonale Dimension (Einheit in Dreiheit), die ihn als ,die vollkommene
Gemeinschaft der Liebe“ charakterisiert.® Im Sinn dreieiniger Liebe ist er Liebe.”

Da sich Gott, der Vater, im Wort und im Geist selbst erschlief3t, sind es also zwei her-
ausragende Ereignisse, ,die biblisch gesehen Gottes Zugehen, auf den Menschen kenn-
zeichnen. Einerseits sein Wort, das uns in herausfordernder und verdichteter Weise in
Jesus von Nazaret begegnet, andererseits sein Geist, der es uns ermoglicht, dieses Wort
als Wort Gottes zu héren und es anderen weiterzugeben.“*® Gott ruft den Menschen von
aufSen in seinem Wort und entziindet ihn von innen durch das Feuer seiner Liebe im Geist.

Der Heilige Geist ist biblisch betrachtet der innerste Antrieb und Anhauch der Lie-
be Gottes. Er ist ,eine verwandelnde Kraft, die jeden Menschen befreien will“ und diese
Absicht ,jeweils auf die dem einzelnen Menschen angemessene Weise“ zu verwirklichen
sucht.” Er ist die Liebe, die das Herz des Menschen ergreift, ihn neu schafft und ihm

130 Werbick 490.

131 Mt28,18—20.

132 Apg2,38;10,48; vgl. 8,16;19,5; 1 Kor 1,13.15.
133 Haudel 46.

134 Ebd.

135 1Joh 4,8.16.

136 Stosch 28.

137  Stosch 26.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

trostend nahe ist. Darum gilt: Ubi caritas, Deus ibi est et agit: Wo die Liebe ist, da ist und
wirkt Gott.

Literatur

Klaus von Stosch: Trinitdit, 2017.
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinititslehre fiir Theologie, Kirche und Welt,
2., verdnderte und ergianzte Auflage 2018.

3.3 Die Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist

Im Neuen Testament haben sich die beiden Erfahrungen der Jingerinnen und Jinger
Jesu niedergeschlagen, die die Trinititslehre begriinden: die Erfahrung des gottlichen
Wortes in Jesus Christus und die Erfahrung des gottlichen Geistes in der Kirche. Aller-
dings war es ein langer und mithsamer Prozess, bis diese Erfahrungen begrifflich und
gedanklich einigermafien eingeholt waren, denn ,die Traditionen des Neuen Testaments
kennen keine Trinititslehre in dem Sinne, dass sie das Zueinander und Miteinander des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhiltnis dreier gottlicher Perso-

nen reflektierten®

. Von entscheidender Bedeutung fiir die Reflexion waren die Ent-
wicklungen der ersten acht Jahrhunderte, in denen im 6stlichen Mittelmeerraum zwi-
schen 325 und 787 die sieben allgemein (d. h. von allen Kirchen) anerkannten 6kumeni-
schen Konzilien stattfanden (Kap. 3.3.1). In der westlichen Kirche ragten mit ihren trini-
titstheologischen Konzeptionen besonders Augustinus (Kap. 3.3.2), Thomas von Aquin
(Kap.3.3.3) und Richard von St. Viktor (Kap. 3.3.4) heraus. Wahrend die ersten beiden ein
intrapersonales (innerpersonales) Modell der Dreieinigkeit Gottes vertraten, hat letzte-
rer das gegensitzliche interpersonale (zwischenpersonale) Modell der Ostkirche geteilt
(Kap. 3.3.5). Der Gegensatz zwischen west- und ostkirchlichem Ansatz lisst sich jedoch
entschirfen, wie die mégliche Losung des Filioque-Problems zeigt (Kap. 3.3.6). Im Wes-
ten kam es nach lingerer theologischer Erlahmung im 19. und 20. Jahrhundert zu einer
Renaissance der Trinititstheologie, bei der zunichst intrapersonale, dann eher interper-
sonale Modelle in den Vordergrund riickten (Kap. 3.3.7). Nach dem langen historischen
Durchgang soll am Ende der systematische Versuch unternommen werden, die beiden
vorherrschenden Modelle in einen Gedankengang zu integrieren (Kap. 3.3.8).

Literatur

Jirgen Werbick: Trinititslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.
2,2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 481-576.

138 Werbick 490.

- am 13.02.2026, 20:10:30. -

357


https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

