
3. Die Dreieinigkeit Gottes 349 

3.2 Vater, Sohn und Geist 

Die Lehre vom dreieinen Gott macht „nach dem übereinstimmenden Urteil der christ
lichen Theologen fast aller Jahrhunderte“ das entscheidend und unterscheidend Christliche 
aus.65 Jedoch lässt sich bereits im Alten Testament so etwas wie eine geheime echte Vor
geschichte der Trinitätsoffenbarung erkennen (Kap. 3.2.1). Sehr deutlich bezeugt ist dann 
die Dreieinigkeit im Neuen Testament (Kap. 3.2.2). 

Literatur 

Jürgen Werbick: Trinitätslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 481–576. 

3.2.1 Spuren der Trinität im Alten Testament: das Wort, die Weisheit 
und der Geist Gottes 

Nach alttestamentlichem Zeugnis ist Jahweh einerseits weltüberlegener Gott, der als Ur
grund der Welt diese „im Tiefsten zusammenhält und ordnet“, andererseits aber „zu
gleich ein beziehungsfähiger und beziehungswilliger Gott“.66 Als Bundespartner Israels 
ist er seinem auserwählten Volk in der Welt und in der Geschichte hilfreich nahe und 
teilt ihm seinen Willen mit. Seine geschichtliche Gegenwart ist durch sein Wort, seine 
Weisheit und seinen Geist vermittelt. Diese stellen „Offenbarungsmedien“ dar, in denen 
sich Gott seinem Volk kundtut und erfahrbar macht. Zunehmend werden sie als Eigen
wirklichkeiten betrachtet, wenn sie auch niemals von Gott abgelöst sind. 

Schon das Wort Gottes, das von Jahweh „gesendet“ wird, wird in gewissem Sinn als 
eine eigene Wirklichkeit gedacht.67 Es geht von Gott aus, wirkt, was er beschlossen hat, 
und kehrt zu ihm zurück.68 Es heilt und kann wie ein Krieger mitten in das dem Verder
ben geweihte Land springen.69 

Noch deutlicher wird im Alten Testament die Weisheit Gottes personifiziert. In der 
nachexilischen Zeit tritt ihre Figur neben den Geist und vielfach an seine Stelle. Seit 
Ewigkeit ist sie bei Gott und war wie der Geist bei der Erschaffung der Welt aktiv an
wesend. Sie durchwirkt den Kosmos und handelt mit Gott in der Schöpfung. Sie wirkt in 
der Geschichte des Volkes und erweckt Propheten. Sie kann wie eine Person sprechen. 
Im Buch Ijob erscheint die göttliche Weisheit sogar als etwas von Gott Verschiedenes, 
der allein weiß, wo sie sich verbirgt.70 Nach Jesus Sirach sagt sie von sich selbst, aus dem 
Munde Gottes, des Höchsten, hervorgegangen zu sein, im Himmel zu wohnen und von 

65 Werbick 481. 
66 Ebd. 484f. 
67 Jes 9,7; Ps 107,20; 147,18. 
68 Jes 55,10f. 
69 Weish 16,12; / Weish 18,15. 
70 Ijob 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gott zu Israel gesandt zu sein.71 Gemäß dem Buch der Weisheit ist sie eine Ausströmung 
der Herrlichkeit des Allmächtigen, ein Widerschein des ewigen Lichts, der ungetrübte 
Spiegel von Gottes Kraft, das Bild seiner Vollkommenheit.72 So hebt sich die Weisheit als 
Eigenschaft Gottes von Gott ab und wird zu einer Person. Allerdings handelt es sich dabei 
immer nur um eine literarische, nicht um eine reale Personifikation. Es wird von der Weis
heit wie von einer Person gesprochen, ohne dass man sie wirklich für eine eigenständige 
Person neben Gott oder bei Gott hält. 

Am stärksten wird im Alten Testament der Geist Gottes zu einer eigenständigen 
Wirklichkeit erhoben. Der hebräische Ausdruck für Geist – Ruach –, der grammatika
lisch meist weiblich ist, bedeutet Wind und Sturm, Lebenshauch und Atem. Jahweh 
haucht durch seinen Atem alles Leben ein. Die Ruach Gottes steht deshalb im Gegen
satz zu allem Leblosen und Statischen. Sie ist dynamisch. Sie bewegt sich und setzt 
anderes in Bewegung. Sie ist lebendig und macht lebendig. Ohne Atem, ohne göttliche 
Lebenskraft könnte der Mensch nicht leben.73 

Dem Schöpfungsbericht in Gen 1 zufolge schwebt am Beginn der Schöpfung der Geist 
Gottes über den Wassern.74 Gott schafft die Welt sowohl durch den Geist als auch durch 
das Wort. Der Schöpfer handelt also durch die Ruach und der Mensch lebt von Gottes 
Ruach.75 Sie stellt die Verbindung von Himmel und Erde, von oben und unten her. Sie 
bildet die Brücke zwischen Gott und Welt und überwindet den trennenden Abgrund. Sie 
ermöglicht die Offenheit von Welt und Gott füreinander, ihre Bewegung aufeinander zu. 
Sie ist eine verbindend-integrative Kraft. 

In der Frühzeit Israels wirkt der Geist Jahwes als eine momentan belebende Kraft in 
charismatischen Retter- und Richtergestalten. Er fällt auf sie und ermächtigt sie zu krie
gerischen Rettungstaten.76 Er kann aber nicht nur einzelne Personen, sondern auch gan
ze Gruppen von Propheten erfassen und sie in ekstatische Zustände oder Verzückung 
versetzen.77 In der Königszeit wird das Ergriffensein vom Geist Jahwes dann von einer 
vorübergehenden Erscheinung zu einer bleibenden Gabe. Der israelitische König, allen 
voran David, ist aufgrund seiner Salbung dauerhaft mit dem Geist Gottes ausgestattet.78 
Von der Exilszeit an gelten auch die Propheten als ständige Geistbesitzer. Auf ihnen ruht 
der Geist Gottes, sie sind vom Geist des Herrn erfüllt.79 Demnach waren schon Mose und 
Joshua, Elija und Elischa mit dem Geist Jahwes begabt.80 Nachexilischer Auffassung zu
folge besitzen auch die Priester und Leviten sowie die Künstler und Handwerker, die am 
Bau des Tempels beteiligt sind, den Geist Gottes.81 

71 Sir 24. 
72 Weish 7,22–8,1. 
73 Ps 104,29f. 
74 Gen 1,2. 
75 Z. B. Ex 14,21; 15,8. 
76 Ri 3,10; 6,34 u.a. 
77 Sam 10,5–13. 
78 1 Sam 16,13. 
79 Jes 61,1; Mi 3,8. 
80 Jes 63,11.14; Deut 34,9; 2 Kön 2,9.15. 
81 2 Chr 24,20; Esra 1,5; Ex 31,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 351 

In der Krisenzeit des Exils (6. Jh. v. Chr.) wird der Geist Jahwehs vor allem die Kraft zur 
Neuschöpfung und Neugestaltung Israels. In einer Vision sieht der Prophet Ezechiel ein 
Feld von Totengebeinen, ein Bild für Israel im Exil, das wie tot, das heißt ohne Hoffnung 
ist.82 Durch den Geist werden die Gebeine wieder lebendig und richten sich wieder auf. 
In der aussichtslosen Lage des Exils schenkt der Geist Gottes dem Volk neuen Mut, Hoff
nung, Schwung, Erkenntnis Jahwes, Lebensfreude und eine ganz neue Perspektive. Sein 
Wirken bei der Neuschöpfung und Neugestaltung Israels entspricht seinem Wirken bei 
der Schöpfung überhaupt. Der Geist, der Leben schafft, erneuert das Leben auch wieder. 
Der Geist der Schöpfung ist auch der Geist der Neuschöpfung. 

Durch Ezechiel und andere Propheten verheißt Gott dem ganzen Volk Israel die Ausgie
ßung seines Geistes. Er wird den Israeliten ein neues Herz schenken und einen neuen 
Geist in sie legen.83 Er wird seinen Geist über das Haus Israel ausgießen und dieser wird 
in der Mitte Israels bleiben.84 Nach Joel wird ihn Gott in der Endzeit sogar über alles 
Fleisch ausgießen. Alle Glaubenden werden Söhne und Töchter der Propheten sein, das 
heißt sie werden das prophetische Charisma besitzen.85 Damit wird die Verheißung des 
Geistes vom Volk Israel auf die gesamte Menschheit ausgeweitet. Gemäß der Apostelge
schichte hat sich diese Verheißung einer universalen Ausgießung des Geistes an Pfings
ten erfüllt.86 

Nach Jesaja 11 wird sich der Geist des Herrn auf einem Nachkommen Davids, auf ei
nem gesalbten König (Messias), niederlassen.87 Der Geist der Weisheit und der Einsicht, 
der Geist des Rates und der Stärke, der Geist der Erkenntnis und der Gottesfurcht wird 
auf dem Messias liegen.88 Er wird ihm die Kraft geben, seinen Auftrag zu erfüllen. 

In den nachexilischen Texten hat der Ausdruck Ruach ein weites Spektrum anthropo
logischer Bedeutungen entfaltet. 

„Dabei bewahrt das Wort, das in seinen Grundbedeutungen angelegte Moment der 
Unverfügbarkeit: Nicht nur werden außergewöhnliche menschliche Fähigkeiten (vgl. 
Gen 41,38) und kulturschöpferische Talente89 auf die göttliche Ruach zurückgeführt. 
Vielmehr bleibt die Ruach eine Macht, die den Menschen von innen und außen beherr
schen kann und die als göttliche Lebensmacht nie natürlicher Bestandteil des Men

schen wird.“90 

Wie das prophetische Wort und der es inspirierende göttliche Geist werden seit dem Exil 
auch schöpferisches Wort und schöpferische Ruach Jahwes miteinander verbunden. „In 

82 Ez 37,1–14. 
83 Ez 36,26f. 
84 Ez 39,29. 
85 Joel 3,1f. 
86 Apg 2,17–21. 
87 Jes 11,1–11. 
88 Jes 11,2. 
89 Vgl. Ex 28,3; 31,3; 35,31. 
90 Hilberath 458f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

der Weisheitsliteratur können schließlich [sogar] Wort, Geist und Weisheit austauschbar 
in schöpferischer Funktion erscheinen.“91 

Im Alten Testament ist der Geist, so lässt sich zusammenfassend festhalten, eine be
lebende und bewegende Kraft, die sich ihrer Natur nach jeder festlegenden Definition 
und jeder kontrollierenden Verfügung entzieht. Der Geist schafft Leben und belebt die 
Schöpfung, er belebt erfahrbar jedes einzelne Geschöpf. Er bewirkt die Trance der Inspi
rierten, er erweckt und leitet charismatische Rettergestalten und Propheten und ruht auf 
den gesalbten Königen. Er erneuert das Volk Israel und wird den verheißenen endzeitli
chen Messias erfüllen. In der Endzeit wird er über das ganze Volk, sogar über alles Fleisch 
ausgegossen. 

Gott offenbart sich nach dem Alten Testament in seinem Wort, in seiner Weisheit und in 
seinem Geist den Menschen. Er wohnt in seinem Geist unter den Menschen. Dieser lässt 
das Wort und die Weisheit Gottes im Innersten, im Herzen des Menschen „ankommen“. 
Somit besteht neben aller Gemeinsamkeit eine gewisse Verschiedenheit des Wortes, der 
Weisheit und des Geistes von Gott und voneinander. In dieser Verschiedenheit deutet 
sich bereits eine Selbstunterscheidung Gottes an. 

Literatur 

Bernd Jochen Hilberath: Pneumatologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dog
matik, Bd. 1, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 445–552. 

3.2.2 Die Trinitätsoffenbarung im Neuen Testament 

Die verschiedenen Traditionen des Neuen Testaments legen das Bekenntnis zu Jesus von 
Nazaret als dem Christus (dem Messias, dem Gesalbten), dem Kyrios (Herrn) und dem 
Sohn Gottes aus. Im Zuge dessen zeichnet sich eine Dreieinheit von Vater, Sohn und Hei
ligem Geist ab. Das ist schon bei den ältesten Texten, den paulinischen Briefen, der Fall 
(Kap. 3.2.2.1) und setzt sich in den Evangelien fort (Kap. 3.2.2.2). 

3.2.2.1 Die paulinischen und deuteropaulinischen Briefe 
Nach Paulus, der damit selbst schon eine ältere adoptianistische Überlieferung aufgreift, 
ist Jesus – seit der Auferstehung von den Toten – dem Geist (griech. Pneuma) der Hei
ligkeit nach in Macht zum Sohn Gottes bestimmt.92 Es war der Geist selbst, der Jesus 
Christus von den Toten auferweckt hat.93 Weil es ansonsten im Neuen Testament Gott, 
der Vater, ist, der Jesus auferweckt hat beziehungsweise hat auferstehen lassen94, kann 
man von einer „Funktionseinheit“ von Vater und Geist bezüglich der Auferweckung Je
su sprechen. Der Vater erweckt durch den Geist oder im Geist Jesus von den Toten auf. 

91 Ebd. 458 (vgl. Sir 24; Weish 7,22; 9,1). 
92 Röm 1,4. 
93 Röm 8,11. 
94 Röm 4,24; 10,9; / Apg 2,24; 17,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 353 

Da das Neue Testament aber auch Jesus Christus als Sohn Gottes selbst die Auferstehung 
zuschreibt95, wirken beim Auferstehungsgeschehen der Vater, der Sohn und der Geist zu
sammen, aber doch so, dass jeder auf seine eigene Weise wirkt. 

Für Paulus sind die Gläubigen durch den Namen des Herrn Jesus Christus und durch 
den Geist Gottes geheiligt und gerecht gesprochen worden, sodass ihre Leiber Glieder 
Christi sind und ihr Leib ein Tempel des Heiligen Geistes ist.96 Bezüglich der Einheit der 
Gläubigen könnte man auf diesem Hintergrund von einer „Funktionseinheit“ des Geis
tes mit dem erhöhten Jesus Christus sprechen. Durch den einen Christus und den einen 
Geist sind die Glaubenden viele Glieder eines Leibes, nämlich des Leibes Christi.97 Auf
grund dieser Funktionseinheit kann Paulus sogar sagen: „Aber der Herr [Jesus Christus] 
ist der Geist.“98 

Wie wenig Paulus jedoch mit der Einheit von Christus und Geist diesen mit dem er
höhten Herrn Jesus Christus einfach identifizieren will, geht aus dem Galaterbrief her
vor, wo er deutlich zwischen der Hinordnung der Gläubigen auf Gott, auf Christus Jesus 
und auf den Geist unterscheidet: Gott der Vater sandte seinen Sohn, damit wir die Sohn
schaft erlangen.99 Weil wir nun aber Söhne sind, sandte Gott in unsere Herzen den Geist 
seines Sohnes, der ruft: Abba, Vater.100 Der Geist, der als Anzahlung in unsere Herzen 
gegeben ist und in uns wohnt, ist zwar der Geist des Sohnes, der Geist des Herrn, der 
Geist Christi, aber nicht mit dem Sohn und Herrn Jesus Christus identisch.101 Nur weil 
der Geist Gottes vom Sohn unterschieden ist, konnte er Jesus von den Toten auferwe
cken. Durch ihn wird Gott der Vater auch die Glaubenden lebendig machen, das heißt 
auferwecken.102 

Noch deutlicher als im Galaterbrief wird bei Paulus im Zusammenhang der unter
schiedlichen Gnadengaben im ersten Korintherbrief die dreigliedrige Bezugnahme auf den 
Geist, auf den Herrn (Jesus Christus) und auf Gott (den Vater): 

„Es gibt aber Unterschiede (der) Gnadengaben, aber es ist derselbe Geist; und es gibt 
Unterschiede (der) Dienste, und es ist derselbe Herr; und es gibt Unterschiede der 
Kraftwirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in allen bewirkt.“103 

Die verschiedenen Gnadengaben bewirken die Einheit unter den Gläubigen, „weil sie 
ja aus der ,Wirkeinheit‘ des Vaters, des Sohnes und des Geistes hervorgehen und diese 
gleichsam abbilden“104. 

Schließlich verdichtet sich bei Paulus die dreigliedrige Bezugnahme auf Gott (den 
Vater), auf Christus und auf den Geist im Schlusssegen des zweiten Korintherbriefs zu 

95 Z. B. Lk 24,34. 
96 1 Kor 6,11; / 1 Kor 6,15–20. 
97 1 Kor 12,12f; vgl. Eph 4,5. 
98 2 Kor 3,17. 
99 Gal 4,5. 
100 Gal 4,6; vgl. Röm 8,14–17. 
101 2 Kor 1,22; Röm 8,11; / 2 Kor 3,17; / Röm 8,9. 
102 Vgl. Röm 8,11. 
103 1 Kor 12,4–6. 
104 Werbick 488. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

einer liturgisch geprägten dreigliedrigen Formel, die die Gemeinschaft stiftende Kraft des 
Heiligen Geistes hervorhebt: 

„Die Gnade des Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des 
Heiligen Geistes sei mit euch allen!“105 

Auch im Eingangshymnus des deuteropaulinischen Epheserbriefes findet sich die Bezug
nahme auf Gott, Jesus Christus und den Geist.106 Der Hymnus beginnt mit den Worten: 

„Gepriesen (sei) der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus: Er hat uns mit allem 
geistlichen Segen [d. h. Segen seines Geistes] gesegnet.“107 

Dann wird gerühmt, wie Gott (der Vater) die Gläubigen durch Jesus Christus dazu be
stimmt hat, die Erlösung zu erlangen und seine Söhne und damit seine Erben zu werden. 
In ihm (Christus) sind sie gläubig geworden und durch den verheißenen Heiligen Geist, 
der das Unterpfand ihres Erbes ist, versiegelt worden.108 Paulus und in seinem Gefolge 
die deuteropaulinische Tradition unterscheidet also bei aller Wirkeinheit bereits deutlich 
zwischen Vater, Sohn und Heiligem Geist. 

Hinter dem Hymnus des Epheserbriefes steckt eine Theo-Logik, die man mit Karl 
Barth universal deuten kann.109 Weil der – an sich einzige – Sohn Gottes für uns Men
schen gelebt und gelitten hat, für uns gestorben und auferstanden ist, sind auch wir al
le von Sklaven zu Söhnen beziehungsweise Töchtern Gottes geworden.110 Aus Liebe hat 
Gott uns Menschen „im Voraus“ (!) dazu bestimmt, durch Jesus Christus Kinder Gottes 
und damit auch Erben Gottes zu werden.111 Wir werden das erhoffte Reich Gottes und das 
ewige Leben erben.112 Da wir aber jetzt schon wahrhaft Kinder Gottes sind, steht unser 
Erbe nicht erst noch ganz aus. Vielmehr haben wir alle bereits einen wirklichen Anteil 
von diesem Erbe empfangen. Und dieser Anteil ist nichts anderes als der Geist Gottes, 
der Heilige Geist, der unseren Herzen gegeben ist und in uns wohnt. 

3.2.2.2 Die synoptischen Evangelien und die johanneischen Schriften 
Gemäß den synoptischen Evangelien ist der Heilige Geist bereits bei der Empfängnis Jesu 
und bei seiner Taufe am Werk.113 Jesus lebt „in der Kraft des Geistes“, Gott hat ihn „mit 
Heiligem Geist und Kraft“ gesalbt.114 So kann er umherziehen, Gutes tun und alle heilen. 

105 2 Kor 13,13. 
106 Eph 1,3–14. 
107 Eph 1,3. 
108 Eph 1,13f. 
109 Kap. 1.3.3.2. 
110 Vgl. Gal 4,7f. 
111 Eph 1,5; / Gal 4,7. 
112 Tit 3,7; Hebr 9,15. 
113 Lk 1,35; Mt 1,20. Mk 1,10. 
114 Lk 4,14. Apg 10,38. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 355 

Durch den „Geist Gottes“ treibt Jesus die Dämonen aus, was ein Zeichen dafür ist, dass 
durch ihn das Reich Gottes bereits zu den Menschen gekommen ist.115 

Im Johannesevangelium sagt Jesus, der Sohn, von sich, den Vater zu kennen und be
gründet das: „Ich kenne ihn, weil ich von ihm bin und er mich gesandt hat.“116 Die Men
schen sollen begreifen und erkennen, dass in ihm der Vater ist und er im Vater ist.117 Den
jenigen, die seine Gebote haben und halten und ihn auf diese Weise lieben, verspricht er: 
„Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort festhalten, und mein Vater wird ihn lieben 
und wir werden zu ihm kommen und bei ihm wohnen.“118 

Im „hohenpriesterlichen Gebet“ bittet Jesu den Vater auch für diejenigen, die durch 
das Wort seiner Jünger zum Glauben gelangen, „damit alle eins sind, wie du, Vater, in 
mir (bist) und ich in dir (bin), damit auch sie in uns sind, damit die Welt glaubt, dass 
du mich gesandt hast“119. Jesus will, dass alle Glaubenden so eins sind, wie er und der 
Vater eins sind.120 Sie sollen in der Einheit vollendet sein, damit die Welt erkennt, dass 
der Vater sie so geliebt hat, wie er ihn geliebt hat.121 

Darüber hinaus bittet Jesus den Vater, seinen Jüngern nach seinem Tod und seiner 
Auferweckung einen anderen Beistand zu geben, der in Ewigkeit bei ihnen ist: „den Geist 
der Wahrheit“122. Wenn der Geist kommt, werden die Jünger erkennen, dass der Sohn im 
Vater ist, dass sie in ihm sind und er in ihnen ist.123 Umgekehrt erkennen sie am Geist, 
der ihnen von Gott gegebenen ist, dass Gott in ihnen bleibt.124 Auch ist der Geist Gottes 
am Bekenntnis zu Jesus Christus erkennbar.125 

Im Johannesevangelium wird Christus teils als Empfänger, teils als Spender des Geis
tes dargestellt, während es nach anderen Stellen der Vater ist, der den Geist sendet.126 
Weil Gott selbst Geist ist, müssen alle, die ihn anbeten „im Geist“ anbeten.127 Im 2. Ko
rintherbrief hatte Paulus festgestellt, dass der Geist wie Jesus Christus „lebendig“ macht 
und wie er „Herr“ ist und frei macht: „Der Herr aber ist der Geist; wo aber der Geist des 
Herrn ist, da ist Freiheit.“128 Bei Johannes ist es ausdrücklich der Sohn, der „befreit“129. 

Alles in allem werden also dem Vater, dem Sohn und dem Geist zum Teil dieselben 
Eigenschaften, Tätigkeiten und Wirkungen zugeschrieben, ohne dass sie miteinander 
identifiziert werden könnten und ohne dass ihre Einheit und ihre Verschiedenheit ge
klärt wären. Die Traditionen des Neuen Testaments kennen keine ausgearbeitete syste
matische Trinitätslehre, in der „das Zueinander und Miteinander des Vaters, des Sohnes 

115 Mt 12,28. 
116 Joh 8,55; / 7,29. 
117 Joh 10,38. 
118 Joh 14,23. 
119 Joh 17,21. 
120 Joh 17,22. 
121 Joh 17,23. 
122 Joh 14,16f. 
123 Joh 14,20. 
124 1 Joh 3,24. 
125 1 Joh 4,2. 
126 Joh 1,32f. Joh 15,26; vgl. Lk 24,49. Joh 14,16.26. 
127 Joh 4,24. 
128 2 Kor 3,6. 2 Kor 3,17. 
129 Joh 8,36. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und des Heiligen Geistes als das Verhältnis dreier göttlicher Personen“ bedacht wäre.130 
Aber es gibt eine „trinitarische“ Formel, die Vater, Sohn und Heiligen Geist unmittelbar 
nebeneinander nennt, und das ist die Taufformel, die in der Aussendungsrede des aufer
standenen Herrn im Matthäusevangelium überliefert ist: 

„Mir ist alle Macht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum geht hin und macht 
alle Völker zu meinen Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und 
des Heiligen Geistes, (und) lehrt sie, alles zu halten, was ich euch geboten habe! Und 
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der Welt.“131 

Diese dreigliedrige Taufformel tritt an die Stelle der eingliedrigen Taufformel, bei der die 
Taufe einfach auf den „Namen Jesu Christi“ vollzogen wurde.132 Sie ist zweifelsohne das 
Ergebnis eines längeren Entstehungsprozesses. In der Taufe ist durch die Formel „auf 
den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ die Heilswahrheit des 
christlichen Glaubens verbindlich zum Ausdruck gebracht worden. 

Das Alte Testament, so kann man mit Matthias Haudel zusammenfassen, „lässt eine 
zunehmende Tendenz der ,Personifizierung‘ bestimmter Formen des Erscheinens und 
Wirkens Gottes erkennen, die zu Jahwe ein Verhältnis von Identität und Differenz 
aufweisen (z. B. Wort und Geist). Das Neue Testament knüpft an das alttestamentliche 
Zeugnis an, das von der Inkarnation und dem Pfingstereignis her gedeutet wird. Va
ter, Sohn, (Logos: Wort) und Heiliger Geist treten als die in Wort und Tat erfahrbare 
Selbsterschließung Gottes hervor.“133 Dabei zeigt sich Gott einerseits als ein personales 
Gegenüber der Menschen und andererseits als zwischenpersonale Gemeinschaft der 
trinitarischen Personen. In ihm findet sich eine inner- oder intrapersonale und eine zwi
schen- oder interpersonale Dimension (Einheit in Dreiheit), die ihn als „die vollkommene 
Gemeinschaft der Liebe“ charakterisiert.134 Im Sinn dreieiniger Liebe ist er Liebe.135 

Da sich Gott, der Vater, im Wort und im Geist selbst erschließt, sind es also zwei her
ausragende Ereignisse, „die biblisch gesehen Gottes Zugehen, auf den Menschen kenn
zeichnen. Einerseits sein Wort, das uns in herausfordernder und verdichteter Weise in 
Jesus von Nazaret begegnet, andererseits sein Geist, der es uns ermöglicht, dieses Wort 
als Wort Gottes zu hören und es anderen weiterzugeben.“136 Gott ruft den Menschen von 
außen in seinem Wort und entzündet ihn von innen durch das Feuer seiner Liebe im Geist. 

Der Heilige Geist ist biblisch betrachtet der innerste Antrieb und Anhauch der Lie
be Gottes. Er ist „eine verwandelnde Kraft, die jeden Menschen befreien will“ und diese 
Absicht „jeweils auf die dem einzelnen Menschen angemessene Weise“ zu verwirklichen 
sucht.137 Er ist die Liebe, die das Herz des Menschen ergreift, ihn neu schafft und ihm 

130 Werbick 490. 
131 Mt 28,18–20. 
132 Apg 2,38; 10,48; vgl. 8,16; 19,5; 1 Kor 1,13.15. 
133 Haudel 46. 
134 Ebd. 
135 1 Joh 4,8.16. 
136 Stosch 28. 
137 Stosch 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 357 

tröstend nahe ist. Darum gilt: Ubi caritas, Deus ibi est et agit: Wo die Liebe ist, da ist und 
wirkt Gott. 

Literatur 

Klaus von Stosch: Trinität, 2017. 
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinitätslehre für Theologie, Kirche und Welt, 

2., veränderte und ergänzte Auflage 2018. 

3.3 Die Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist 

Im Neuen Testament haben sich die beiden Erfahrungen der Jüngerinnen und Jünger 
Jesu niedergeschlagen, die die Trinitätslehre begründen: die Erfahrung des göttlichen 
Wortes in Jesus Christus und die Erfahrung des göttlichen Geistes in der Kirche. Aller
dings war es ein langer und mühsamer Prozess, bis diese Erfahrungen begrifflich und 
gedanklich einigermaßen eingeholt waren, denn „die Traditionen des Neuen Testaments 
kennen keine Trinitätslehre in dem Sinne, dass sie das Zueinander und Miteinander des 
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhältnis dreier göttlicher Perso
nen reflektierten“138. Von entscheidender Bedeutung für die Reflexion waren die Ent
wicklungen der ersten acht Jahrhunderte, in denen im östlichen Mittelmeerraum zwi
schen 325 und 787 die sieben allgemein (d. h. von allen Kirchen) anerkannten ökumeni
schen Konzilien stattfanden (Kap. 3.3.1). In der westlichen Kirche ragten mit ihren trini
tätstheologischen Konzeptionen besonders Augustinus (Kap. 3.3.2), Thomas von Aquin 
(Kap. 3.3.3) und Richard von St. Viktor (Kap. 3.3.4) heraus. Während die ersten beiden ein 
intrapersonales (innerpersonales) Modell der Dreieinigkeit Gottes vertraten, hat letzte
rer das gegensätzliche interpersonale (zwischenpersonale) Modell der Ostkirche geteilt 
(Kap. 3.3.5). Der Gegensatz zwischen west- und ostkirchlichem Ansatz lässt sich jedoch 
entschärfen, wie die mögliche Lösung des Filioque-Problems zeigt (Kap. 3.3.6). Im Wes
ten kam es nach längerer theologischer Erlahmung im 19. und 20. Jahrhundert zu einer 
Renaissance der Trinitätstheologie, bei der zunächst intrapersonale, dann eher interper
sonale Modelle in den Vordergrund rückten (Kap. 3.3.7). Nach dem langen historischen 
Durchgang soll am Ende der systematische Versuch unternommen werden, die beiden 
vorherrschenden Modelle in einen Gedankengang zu integrieren (Kap. 3.3.8). 

Literatur 

Jürgen Werbick: Trinitätslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 481–576. 

138 Werbick 490. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014 - am 13.02.2026, 20:10:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

