
Rassistische Entfremdung und humanistische

Anerkennung

Frantz Fanons antikoloniale Theorie und

ihre Rezeptionsgeschichte

Daniel Hildebrandt

Im Zuge von Industrialisierung und Kolonisierung der Weltgesellschaft – mar-

xistisch gesprochen, mit den Auswüchsen der ursprünglichen Akkumulation der

Kapitalverhältnisse – entwickelte das rassistische Vorurteil seinen ideologischen

Gebrauchswert. Während in den von den Ideen der Aufklärung geprägten atlanti-

schen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts die Abschaffung der Sklaverei ge-

fordert wurde, verkehrte sich dieser Emanzipationsanspruch zeitgleich durch eine

Ausdifferenzierung der Wissenschaften und einen im Age of Empire hegemoni-

al gewordenen Fortschrittsglauben in sein Gegenteil (Hobsbawn 1995, 110f.). Durch

Verwissenschaftlichung und Formen hegemonialer Kulturalisierung wurden ratio-

nalisierende Grundlagen geschaffen, aus welchen heraus der Rassismus zu einer

menschenfeindlichen und anti-universalistischen Ideologie reifen konnte, welche

über Jahrhunderte hinweg globale Gesellschaftsstrukturen undHerrschaftsverhält-

nisse prägen sollte. Trotz vielfältiger Wandlungen in den vorherrschenden sozio-

ökonomischen Bedingungen, einer Vielzahl an Revisionen biologistischer Annah-

men der zeitgenössischen Forschung, politischenDemokratisierungsprozessen so-

wie prägenden historischen Zäsuren in der Zivilisationsbildung, zeigt sich bis da-

to keine Negation des Phänomens. Vielmehr offenbart dieses eine tiefverwurzelte

Kontinuität, in welcher sich der Rassismus als stetiger Antihumanismus erweist.

Dieser kurze Abriss zeigt das oftmalige Scheitern des Anspruchs der Erklärung der

Menschen- und Bürgerrechte von 1789. Trotzdem sollten Aufklärer*innenweiter an

einer Einheit desMenschengeschlechts festhalten.DasWirken und die Philosophie

Anton Wilhelm Amos, dem dieser Band gewidmet ist, steht am ideengeschichtli-

chen Beginn dieser universalistischen Denktradition. Insbesondere dessen Biogra-

fie ist eng verbunden mit den Auswüchsen des europäischen Kolonialismus.

Etwas mehr als 200 Jahre nach Amo sah sich Frantz Fanon mit demselben Wi-

derspruch von Ideal und Wirklichkeit konfrontiert. Inmitten der Spätphase der

französischen Kolonialmisere entwickelte er ein dialektisches Konzept, welches

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Daniel Hildebrandt

den Menschen aus der rassistischen Entzweiung befreien sollte. Fanons Untersu-

chungsgegenstand ist der Kolonialismus als Totalität, die es nicht bloß zu analy-

sieren, sondern zu zerschlagen gelte. Eben diesen Kampf gegen das rassistische

Herrschaftssystem, sei auf politischer, kultureller und psychologischer Ebene zu

führen. Mit Jean-Paul Sartre, dessen Wirken prägenden Einfluss auf die Theorie

Fanons haben sollte, lässt sich die »innewohnende Zwangsläufigkeit« des kolonia-

len »Teufelskreis[es]« fassen. Sartre befindet in Hinsicht auf den algerischen Be-

freiungskrieg:

»[E]s ist nicht wahr, daß es gute Kolonialherren gäbe und andere, die böse sind:

es gibt Kolonialherren, das ist alles. Wenn wir das Begriffen haben, werden wir

verstehen, warum die Algerier recht haben, zunächst politisch den Kampf gegen

dieses wirtschaftliche, soziale und politische System aufzunehmen, und warum

ihre Befreiung und die Befreiung Frankreichs nur aus der Zerschlagung der Kolo-

nialherrschaft hervorgehen kann« (Sartre 1956, 6).

Sartre statuiert, wie sich eine universelle Freiheit aller nur über die materielle Auf-

hebung der konkreten Kolonialherrschaft herbeiführen lässt. Der Rassismusbegriff

Fanons entwickelt sich parallel hierzu. Demnach sei »eine Gesellschaft […] entwe-

der rassistisch oder nicht. […] Alle Formen der Ausbeutung sind identisch, denn

alle finden auf ein und dasselbe ›Objekt‹ Anwendung: den Menschen« (Fanon 1952,

74). In seiner Bestandaufnahme der Gesellschaftsstruktur der 1950er-Jahre sieht

er sich jedoch mit einem dynamisierten Kolonialverhältnis konfrontiert, welches

sich vom primitiv-sozialdarwinistischen »Vulgärrassismus« der »Vergleichung der

Schädelformen« wegentwickelt hat, hin zu einem »kulturellen Rassismus«, dessen

»Objekt […] nicht länger der einzelne Mensch, sondern eine bestimmte Existenz-

Form« ist (Claussen 1994, 186f.). Trotz einer scheinbar historischen Übermacht und

enormen Anpassungsfähigkeit des rassistischen Vorurteils hält Fanon an der Vor-

stellung fest, dass dieses Verhältnis aufzuheben sei und eine Anerkennung zwi-

schen schwarz und weiß realisierbar ist. Diese Annahme, dieser von Fanon gefor-

derte »existentialistische Humanismus« (Wolter 2001, 14f.) gilt es näher zu unter-

suchen.

Im Folgenden möchte ich dessen theoretischen Zugang mit Hauptfokus auf

der Schrift Schwarze Haut, weiße Masken (Fanon 1952)1 herausarbeiten und das von

Fanon starkgemachte Begriffspaar Entfremdung und Anerkennung vertiefend be-

trachten. In einem weiteren Schritt werde ich die meines Erachtens widersprüch-

liche Rezeptionsgeschichte des Werks nachzeichnen. Dessen Schriften, soviel sei

vorweggenommen, betrachte ich als eine wichtige Grundlage zum Verständnis des

kolonialen Rassismus an sich sowie als einen kritischen Beitrag zur geisteswissen-

1 Im Folgenden abgekürzt als SHWM

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 117

schaftlichen Debatte um Subjektivität und Postkolonialität der auf Fanon folgen-

den Dekaden.

1. Leben und Werk

Die Schriften Fanons sind geprägt durch die Erfahrungen des Autors und die poli-

tischen Umstände seiner Zeit. Ein Blick auf dessen Biografie erweist sich demnach

als eine rasante Fahrt durch die Mitte des 20. Jahrhunderts. Er verrät jedoch auch,

woher Fanons humanistischer Anspruch und der Wunsch nach Anerkennung zeu-

gen. Geboren 1925 in der vormals französischen Kolonie Martinique, schließt er

sich im Jugendalter freiwillig der Dissidenz an, um gegen den Nationalsozialis-

mus in den Kampf zu ziehen. Fanons Jugendfreund Marcel Manville gibt dessen

Worte wie folgt wieder:

»Jedes Mal, wenn die Würde und die Freiheit des Menschen auf dem Spiel steht,

betrifft uns das, obWeiße, Schwarze oder Gelbe, und jedesMal, wenn sie bedroht

sind,wo immer das auch ist, werde ichmich vorbehaltslos für sie einsetzen« (Cher-

ki 2001, 33).

Diese idealistische Freiheitsethik wird jedoch durch die leibliche Erfahrung mit

dem anti-schwarzen Rassismus innerhalb der französischen Armee erschüttert. In

einem Brief an seine Mutter schreibt Fanon:

»Vor einem Jahr habe ich Fort-de-France verlassen. Warum? Um ein überholtes

Ideal zu verteidigen […] Ich zweifle an allem, sogar an mir selbst. Falls ich nicht

zurückkehren sollte, falls ihr eines Tages vonmeinemTod durch den Feind erfahrt,

tröstet Euch, doch sagt nie: er ist für die gute Sache gestorben […]; denn diese

falsche Ideologie, das Schutzschild der Laizisten und der dummen Politiker, soll

uns nicht mehr zum Vorbild dienen« (Cherki 2001, 36f.).

Diesen gesellschaftlichen Widerspruch, den Detlev Claussen als Fanons »bestür-

zende algerische Erfahrung«2 beschreibt, wird sich in SHWM als die Zerrissenheit

des schwarzen Subjekts offenbaren. Nach Ende des Kriegs zieht es Fanon nach Ly-

on, wo er Medizin studiert und sich als Psychiater ausbilden lässt. Im politischen

Klima der französischen Studierendenschaft der 1950er-Jahre zeigt er großes Inter-

esse an der Marx’schen Methode und Analyse und beteiligt sich an Demonstratio-

nen gegen die Kolonialherrschaft. Der linken und kommunistischen Parteipolitik

2 Claussen hält fest: »1944 gelangt er [Fanon] nach Nordafrika und macht seine erste bestür-

zende algerische Erfahrung: Die Kolonisierten lieben einander nicht. Antillaner, Afrikaner,

Araber – jeder verachtet den anderen, und alle drei lassen sich von einem vierten – dem

Kolonialherrn, verachten« (Claussen 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Daniel Hildebrandt

steht Fanon jedoch mit großer Skepsis gegenüber (vgl. ebd., 39f.). In Frankreich

befasst er sich mit der Phänomenologie Maurice Merleau-Pontys und der Ethno-

logie André Leroi-Gourhans. »Er verschlingt Bücher und liest quer durcheinander

Lévi-Strauss, Mauss, Heidegger, Hegel, sowie Lenin und den jungen Marx«, erin-

nert sich dessen Biografin Alice Cherki. Fanon »kennt auch Trotzkis Schriften, […]

aber er liest nicht Das Kapital. […] Er liest Freud und auch die wenigen Texte, die

damals von Lacan veröffentlicht waren« (ebd., 40). Getragen von diesem theoreti-

schen Potpourri und den politischen Umbrüchen seiner Zeit, als auch durch dessen

humanistisches Psychiatriekonzept, welches er amKrankenhaus in Saint-Alban er-

probt, entsteht 1952 SHWM.

Der Einfluss der europäischenWissenschaftstradition auf Fanons Denken wird

hierbei deutlich. Er gewinnt seine Erkenntnis über die fatale Lage der Kolonisier-

ten nicht entgegen der europäischen Ideengeschichte, sondern aus ihrer eigenen

geisteswissenschaftlichen Tradition heraus. Hierdurch, das Schlusskapitel zur He-

gel’schen Anerkennungsdialektik in SHWM bezeugt dies, beruft sich Fanon stetig

auf ein universalistischesMenschheitsverständnis. Trotz der eigenen Rassismuser-

fahrungen hält er an seiner französischen Identität fest und sieht sich als Citoyen.

Kurze Zeit nach der Fertigstellung von SHWM wird Fanon nach Blida in Al-

gerien berufen, wo er seiner Arbeit als Arzt nachgeht. In Nordafrika wird er poli-

tisch aktiv, referiert an der Universität in Tunis, unterstützt denWiderstand gegen

das französische Kolonialsystem und schließt sich der algerischen Befreiungsbe-

wegung, der Front Libération de Nationale (FLN) an. Sein politisches Wirken, den

Kampf für die Dekolonisation, trägt er im weiteren Verlauf auf Konferenzen und

Kongressen für die afrikanische Revolution vor, dessen Verfechtung er in seinem

zweiten Hauptwerk Die Verdammten dieser Erde (1961)3 niederschreibt, welches nicht

zuletzt durch das von Sartre verfasste Vorwort große Beachtung erfährt. Noch im

selben Jahr verstirbt Fanon im Alter von nur 36 Jahren an Leukämie und seine Asche

wird mit militärischen Ehren in einem bereits befreiten Teil Algeriens beigesetzt

(vgl. ebd., 147f.; Wolter 2001, 22f.).

2. Entfremdung und Anerkennung in Schwarze Haut, weiße Masken

Der von Fanon ursprünglich angedachte Titel für SHWM lautet Essay über die Ent-

fremdung des Schwarzen. Das Werk versteht sich als eine Untersuchung der Kolo-

nialverhältnisse, welche die Menschheit in dichotome Gegenüberstellungen wie

schwarz – weiß, Kolonisierte – Kolonisierende, Natur – Kultur drängt. Hierin ver-

festigt sich begrifflich das einzige Schicksal der Schwarzen als ein Komplex vonMin-

derwertigkeit (vgl. Fanon 1952, 11f.). Die im finalen Titel angelegte Maskenme-

3 Im Folgenden abgekürzt als VdE.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 119

tapher verdeutlicht jenes spezifische Entfremdungsverhältnis, in welchem weiße

und schwarze Menschen zueinanderstehen. Das schwarze Subjekt maskiert sich,

es passt sich demweißen Subjekt an, ordnet sich ihm unter und begehrt etwas, das

ihm selbst nicht zusteht: die weiße Haut. Es lässt sich unschwer erkennen, dass in

dasWeißsein und das Schwarzsein spezifische Eigenschaften eingeschrieben sind,

die dazu verleiten, eine scheinbarminder wertvolle oder gar falsche Identität gegen

ein weißes Erscheinungsbild einzutauschen, welches frei von einem jenen identi-

tären Mangel zu sein scheint. Die symbolische weiße Maske verspricht wiederum

etwas, das die schwarze Haut nicht erfüllen kann; sie versteckt die schwarze Infe-

riorität. Hierin begründet sich der Manichäismus des Rassismus.

Fanons Analyse des »schwarzen Problems« (vgl. ebd., 10) nimmt dieses sozial-

psychologische Verhängnis des Kolonialismus in den Blick. Gleichzeitig ist er im

Wissen darüber, dass es sich eben nicht um ein rein subjektives Verhältnis handelt,

denn jenes Dilemma erschöpft sich »nicht in den Problemen der Schwarzen, die

unterWeißen leben, es ist auch ein Problem der Schwarzen, die von einer kapitalis-

tischen, kolonialistischen, zufällig weißen Gesellschaft ausgebeutet, versklavt und

verachtet werden« (ebd., 170). Damit erkennt Fanon die historische Gewordenheit

des Phänomens an und verdeutlicht, »dass die Entfremdung des Schwarzen kein

individuelles Problem ist. Neben der Phylogenese und der Ontogenese gibt es die

Soziogenese« (ebd., 11). Durch Fanons Rückgriff auf die Vergesellschaftungstheorie

nach Norbert Elias verdeutlicht sich die sozialhistorische Komplexität der psycho-

pathologischen Entwicklung des kolonialen Rassismus. Um diese geschichtliche

Dynamik nachvollziehen zu können, folgt die Bestimmung von zwei sich bedingen-

den Analysemomenten; einem psychoanalytisch-subjekttheoretischen und einem

historisch-gesellschaftstheoretischen. Gleichzeitig bestimmt Fanon die Notwen-

digkeit eines politischen Handelns. Neben der regressiven Analyse der Ursachen

und Auswirkungen der weißen Maske verweist er auf die Aufhebung der kolonial-

rassistischen Situation als dem politischen Ziel seiner Arbeit. Dieses sei jedoch erst

dann offenbar, »wenn die Dinge, im allermaterialistischen Sinn, wieder an ihrem

Platz stehen werden« (ebd., 12).

In den ersten Kapiteln aus SHWM nähert sich Fanon dem Entfremdungsver-

hältnis phänomenologisch an, in dem er sich mit der Sprache, den Geschlechter-

verhältnissen, der Sexualität zwischen Schwarzen undWeißen, diskriminierenden

Alltagserfahrungen sowie der Rolle der schwarzen Familie in der bürgerlichen Ge-

sellschaft Frankreichs auseinandersetzt. Hierbei nimmt er Bezug auf unterschied-

liche psychoanalytische Ansätze u. a. Anna Freuds Theorie der Ich-Einschränkung

(vgl. ebd., 44), Jacques Lacans Untersuchungen zum Spiegelstadium (vgl. ebd., 53,

209f.) und abschließend Alfred Adlers Entfremdungstheorem (vgl. ebd., S. 177f.).

Mit Rückgriff auf diese Modelle kommt Fanon zu dem Urteil, dass der Rassis-

mus vom psychologischen Standpunkt her als Neurose zu behandeln sei. Diese

mache auf subjektiver Ebene die Kolonisierten zu Sklav*innen ihrer Minderwer-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Daniel Hildebrandt

tigkeit und die Kolonisator*innen zu Sklav*innen ihrer Überlegenheit (vgl. ebd.,

52). Gleichsam betont er die politische Relevanz eines Kampfes der Kolonisierten

gegen die Entfremdungstendenzen des Kolonialismus auf zwei sich ergänzenden

Ebenen: Gegen dieEpidermisierung derMinderwertigkeit, sprich gegen das in dieHaut

eingeschriebene Gefühl eines mangelhaften Daseins, und damit einhergehend ge-

gen die ökonomisch-historische Situation der kolonialen Epoche. Der soziogene-

tischen Entfremdung des kolonisierten Subjekts setzt Fanon begrifflich die Aner-

kennung entgegen (vgl. ebd., 177f.).

In einer kritischen Auseinandersetzung mit Sartres Seinsethik sowie dessen

politischen Schriften4 erschließt Fanon das existentialistische Problem, in welches

die Kolonisierten geworfen sind. Demnach sei für das schwarze Subjekt »in ei-

ner kolonisierten und zivilisierten Gesellschaft […] jede Ontologie unrealisierbar«

(ebd., 93) und somit die Möglichkeit einer authentischen Anerkennung verunmög-

licht. Aus der Ich-Perspektive sprechend klagt Fanon an, dass sein Körper nicht

in seiner Subjektivität wahrgenommen werde, vielmehr zwinge ihn der weiße Blick

dazu, sich für seinen Körper, seine Rasse und seine Vorfahren verantworten zu

müssen (vgl. ebd., 96f.). Fanon kapituliert vor der Welt der Weißen und erfährt

sich nicht länger als Mensch, sondern als etwas Minderwertiges:

»An jenem Tag, da ich desorientiert war, außerstande, mit dem anderen, dem

Weißen draußen zu sein, dermich unbarmherzig einsperrte, begab ichmichweit,

sehr weit fort von meinem Dasein und konstruierte mich als Objekt. […] Langsam

komme ich in einer Welt an, daran gewöhnt, nicht mehr auf ein plötzliches Auf-

tauchen Anspruch zu erheben. Ich bewege mich kriechend fort. Schon sezieren

mich die weißen, die einzige wahren Blicke. Ich bin fixiert. […] Ich fühle, ich sehe

in diesen weißen Blicken, dass nicht ein neuer Mensch Einzug erhält, sondern ein

neuer Typus Mensch, eine neue Gattung. Eben ein Neger!« (ebd., 96, 99).

Mit dieser erniedrigenden Erkenntnis greift die Entfremdung zwischen Körper

und Welt vollumfänglich. Die Suche nach einem Ausweg hieraus findet in Aus-

einandersetzung mit Sartres Existentialphilosophie statt. Deren Grundannahme

ist die Verantwortung zur Freiheit einer jeden Existenz und somit die Ablehnung

eines jeden Essentialismus des Ichs (vgl. Sartre 1943, 14f.). Daraus ergibt sich ei-

ne klare Trennung zwischen Sein und Phänomen, woraus Sartre die Eigenverant-

wortung des zum Selbstbewusstsein gekommenen Subjekts folgert, die eigenen

4 Fanon setzt sich in SHWM vertiefend mit Sartres Überlegungen zur Judenfrage (1944) und

Schwarzer Orpheus (1948) auseinander. Ersteres dient der Gegenüberstellung von Antisemi-

tismus und Rassismus und der Analyse des antihumanistischen Kerns beider Ideologeme.

Letzteres stellt Sartres Lobesrede derNégritude-Bewegung dar. Fanon schließt hieran an, kri-

tisiert jedoch vehement Sartres orthodox marxistische Reduktion des Rassismus auf einen

Nebenwiderspruch der kapitalistischen Klassenverhältnisse (vgl. Fanon 1952, 115f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 121

Handlungen mit Blick auf das Zukünftige frei bestimmen zu müssen (vgl. ebd.,

95f.; 836f.).

Sartres phänomenologische Ontologie aus Das Sein und das Nichts (1943) greift

kritisch auf die Bewusstseinsphilosophie Georg Wilhelm Friedrich Hegels zurück,

betrachtet diese jedoch nicht im Verhältnis eines synthetisierten Geistes, der über

den Zustand der Selbstentfremdung wieder zu sich zu finden vermag, sondern

über die Absurdität der Freiheit des Seins. Dieser Ansatz Sartres wird in SHWM

als phänomenologische Ontologie des Rassismus konkret. Was Hegel als Negati-

on der Negation bestimmt, um das Subjekt-Objekt-Verhältnis zu versöhnen, ist in

Sartres Aufriss die Nichtung des Nichts, welche die menschliche Existenz zu bestim-

men vermag (vgl. ebd., 84). Die Vermittlung des Subjekts mit der Welt verläuft

hiernach über die Freiheit, das Frei-sein, welches Sartre als ontologisches Prinzip

der Existenz voraussetzt (vgl. ebd.). Seine zentrale Losung, dass der Mensch da-

zu verurteilt sei, frei zu sein, fasst diesen radikalhumanistischen Ansatz treffend

zusammen (vgl. Sartre 1946, 125).

Die Existenz des Bewusstseins für-sich ist somit mit der Absurdität der Welt

konfrontiert. An dieser Stelle zeigt sich im Aufriss Sartres die Entfremdung, in der

das präreflexive Cogito (die Subjektivität) dazu verdammt ist, sich in der Faktizität

dieser kontingenten Konstellation zurechtfinden zu müssen (vgl. Sartre 1943, 119).

Diese ist in die Welt geworfen und somit einer Situation ausgeliefert, in der sie

stets das Andere (das Nichts) nichten, sprich objektivieren muss (vgl. ebd., 173).

Der zur Freiheit seiner eigenen Möglichkeiten verdammte Mensch kann sich in ihr

zu keiner Zeit als Totalität greifen, er steht im ständigen Schatten des Absurden;

Entfremdung erweist sich somit bei Sartre als dauerhafter und unüberwindbarer

Zustand, in dem das Für-sich immer Mangel an sich selbst als absolutes Für-sich

ist (vgl. ebd. 190; Renault 2014, 96). Auch der kolonisierte Mensch folgt dem onto-

logischen Prinzip der Existenz und ist somit zur Freiheit verdammt, auch wenn

ihm diese physisch durch die Kolonialherr*innen geraubt wurde. Fanon begründet

hierin die Notwendigkeit des dekolonialen Kampfes. Demnach sei es eines jeden

Pflicht, die »Freiheit nicht durch [s]eine Wahlen zu verleugnen« (Fanon 1952, 195).

Das schwarze Subjekt wird in eine koloniale Situation, eine weiße Welt geworfen,

welche ihm jegliches Sein als solches abspricht.Wenn Sartre nun die Bewegung des

Für-sich’s als den fortwährenden Entwurf zeichnet, die es ermöglicht, sich selbst

als Sein zu begründen, bedeutet dies ein erstes Bewusstwerden über die eigene

Existenz.

In SHWM beschreibt Fanon, wie er der schmerzlichen Konfrontation mit dem

weißen Blick mit einer Flucht in die Vernunft entgegnet. Diese erscheint zunächst

als antithetischer Moment, um »dem Weißen [zu] zeigen, dass er im Irrtum war«

(ebd., 101f.). Der Versuch, die Welt zu rationalisieren, sollte jedoch an der imma-

nenten Unvernunft des Rassismus scheitern, da es »dem Weißen oblag […], irra-

tionaler zu sein als ich« (ebd., 106). Das teuflische Spiel des Rassismus macht dem

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Daniel Hildebrandt

schwarzen Subjekt auf seiner Suche nach einer eigenen Existenz stets zu einem

»Gefangenen des Höllenkreises«, es »besteh[t] aus Irrationalem; […] Irrational bis

zumHals« (ebd., 100, 106). Dem setzt Fanon die Notwendigkeit der Herausbildung

eines (schwarzen) Bewusstseins in einem Prozess der Selbsterkennung entgegen,

womit er die Möglichkeit der Überwindung der Entfremdung in der Anerkennung

vorbereitet. In der philosophischen Gegenüberstellung von Sartre und Hegel, ver-

sucht Fanon ein Stück weit die Absurdität, die der Kolonialismus ihm entgegen-

bringt, zu rationalisieren. Das kolonisierte Subjekt habe demnach sein Schwarz-

sein in einer weißen Welt für-sich zu realisieren, die im Rassismus konstruierte

Nähe zur Natur zu akzeptieren und sich dieses als einen Moment existentieller Er-

kenntnis anzueignen (vgl. ebd., 109). Fanon fordert in seinem dialektischen Aufriss

somit zwei sich bedingende Momente ein: Zunächst das Bewusstwerden über die

eigene Lage im Kolonialsystem, in dem die eigene Existenz nicht länger geleugnet

wird und daraus resultierend die Aufhebung dieses knechtischen Verhältnisses. Er

hält fest: »In der Welt, in der ich fortschreite, erschaffe ich mich unaufhörlich. Ich

bin solidarischmit dem Sein, insofern ich es überwinde« (ebd., 195). Die Akzeptanz

dieses unfreiwillig gewählten Zustands ist jedoch eine schmerzhafte und zutiefst

zerrüttende Erfahrung:

»[I]ch ergreife dieses Negersein und stelle, Tränen in den Augen, seinen Mecha-

nismus wieder her. […] Ich wollte aufstehen, aber die ausgeweidete Stille floss in

mich zurück, mit lahmen Flügeln. Unverantwortlich, zwischen dem Nichts und

der Unendlichkeit, begann ich zu weinen« (Fanon 1952, 120f.).

Antirassischer Rassismus

Eine Möglichkeit zur Verarbeitung dieses traumatischen Schmerzes sieht Fanon

in der frankophonen Literaturströmung der Négritude, welche in Poesie, Philoso-

phie und politischen Schriften die koloniale Erfahrung verarbeitet. In Schwarzer

Orpheus verdeutlicht Sartre die in der schwarzen Poesie verborgene dialektische

Stärke:

»DieNégritude ist wie die Freiheit Ausgangspunkt und letztes Ziel: es geht darum,

sie vom Unmittelbaren zum Mittelbaren übergehen zu lassen, sie zu thematisie-

ren. Es geht also für den Schwarzen darum, für die weiße Kultur zu sterben, um

für die schwarze Seele wiedergeboren zu werden, wie der platonische Philosoph

für seinen Körper stirbt, um für die Wahrheit wiedergeboren zu werden« (Sartre

1948, 57).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 123

Die Strömung erschließt die Welt durch eine explizit schwarze Vernunft.5 Dies

vollziehe sich in gezwungener Abgrenzung zum technisierten, praktischen Ver-

nunftprinzip der weißenWelt, vermittelt durch Sinnlichkeit und die Wiederaneig-

nung der Sprache durch das Aufbegehren der Poesie (vgl. Fanon 1952, 109). Es ist

eine Wiederaneignung, welche die eigene Stimme aus der Tiefe der unterdrück-

ten Seele erklingen lässt (vgl. ebd., 106f.). Die implizierte Versagung der weißen

Norm beschreibt Fanon im Sinne Sartres als »antirassischen Rassismus« (Sartre

1948, 45) und verortet die Négritude mit den Worten Aimé Césaires als »den gro-

ßen Negerschrei, [mit dem] erschüttert wird in ihren Fugen die Welt« (Fanon 1952,

53f.). Ein Fundament des Kampfes um Anerkennung wird deutlich, denn die Poesie

und die Dichtkunst entfalten sich als negrisches Gefühl und gefühlsbetonte Sensibilität

und somit als Waffen gegen die weiße Überlegenheit (vgl. ebd., 109f.). Fanon be-

schreibt den schwarzen Aufschrei als die Vermählung mit der Welt. In denWerken

der Négritude findet diese idealistische Vorstellung ihren Ausdruck, worin Fanon

die entscheidende Gegenbewegung zur kolonialen Entfremdung sieht: »Ich wur-

de zum Dichter der Welt. […] Endlich war ich anerkannt, ich war nicht mehr ein

Nichts« (ebd., 111).

In dieser ontologischen Negation setzt Fanon in SHWM zur Überwindung des

rassistischen Vorurteils an und bestimmt das schwarze Bewusstsein als jene sub-

jektivierende Kraft, welche sich im Absoluten verlieren kann. Daher gebe es sich

nicht als Mangel, »[es] ist. Es haftet an sich selbst« (ebd., 117). Durch die Befreiung

der Sprache in der Négritude offenbart sich die schwarze Existenz – im Bewusst-

sein über Körper, Geschichte und Welt – als Antithese zum kolonialen Rassismus.

Das kolonisierte Subjekt möchte sich als Absolutes begreifen. Dabei verweist es

durch die Transzendierung der eigenen Erfahrungen auf die rassistische Entzwei-

ung der Welt, wodurch es zum schwarzen An-und-für-sich wird, als welches es die

Vernunft der weißen Welt in Frage stellen kann (vgl. ebd., 117f.).

Schwarzer Knecht, weißer Herr

Das mit Bezug auf Sartres Freiheitsethik erlangte schwarze Selbstbild möchte ich

als einen Moment immanenter Anerkennung beschreiben. Es impliziert die von

Fanon geforderte Solidarität mit dem Sein (ebd., 195), die den Kolonisierten ih-

ren Subjektstatus, ihre menschliche Existenz wiederbringt. Im Abschlusskapitel

aus SHWM schließt Fanon hieran an und sucht in Auseinandersetzung mit der

5 In Abgrenzung zum Begriff der Schwarzen Vernunft, der durch Achille Mbembe in den post-

kolonialen Diskurs eingeführt wurde (vgl. Mbembe 2014), muss Fanons Trennung zwischen

einem allgemeinen menschlichen und einem partikularen, schwarzen Vernunftprinzip als

antithetische Notwendigkeit verstanden werden, welche der dem Rassismus immanenten

Unvernunft entspringt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Daniel Hildebrandt

Herr-Knecht-Dialektik aus Hegels Phänomenologie des Geistes (1807) nach dem his-

torischen Moment, in dem sich das immanente Anerkennungsverhältnis zwischen

schwarzem Knecht und weißem Herrn als ein menschliches transzendieren kann.

In der Phänomenologie des Geistes unternimmt Hegel den Versuch, die allgemei-

ne Bewegungstendenz des Geistes in der Weltgeschichte zu bestimmen. Ausge-

hend von der kleinsten metaphysischen Einheit, dem Bewusstsein, folgert er des-

sen Entwicklung, über das Selbstbewusstsein und die Vernunft, hin zum Geist,

welcher seine Bestimmung in der Synthese des absoluten Wissens findet (vgl. He-

gel 1807, 104f.). Es ist davon auszugehen, dass Fanons Hegel-Lesart stark durch die

existentialistisch-marxistische Werkinterpretation Alexandre Kojèves geprägt ist

(vgl. Descombes 1982, 61f.; Bulhan 1985, 102; Kleinberg 2003). Kojèves Bewertung

des Herr-Knecht-Verhältnisses zeichnet sich durch eine starke Historisierung aus.

Dieser synthetisierenden Geschichtsdialektik (vgl. Fetscher 1958, 8) zufolge, sei die

Möglichkeit eines »Ende[s] der Geschichte[,] durch die vollendete soziale Wech-

selwirkung« bereits gegeben, deren Inhalt »die absolute Vermittlung ist und die

bestehende Selbstständigkeit zum Moment hat« (Kojève 1947, 33). Folglich seien

die Bedingungen der bürgerlichen Gesellschaft mit der französischen Revolution

realisiert und somit eine Grundlage für einen Kampf der Kolonisierten um Aner-

kennung verwirklicht worden.6 Nicht zuletzt die Aufstände auf Haiti 1791 legen ein

historisches Zeugnis für diese Interpretation ab (vgl. Buck-Morss 2011).

In SHWM verdeutlicht sich das Problem der fehlenden Erfahrung der Schwar-

zen mit dem Anerkennungskampf für eine menschlichere Welt, da diese eine der-

artige Auseinandersetzung bisweilen nicht geführt haben (Fanon 1952, 186). Das

Ende der Sklaverei (Fanon bezieht sich hier explizit auf die Geschichte Martini-

ques) sei nicht eigenmächtig erkämpft worden, vielmehr seien die Kolonisierten

vom Herren befreit worden. »Die Umwälzung hat den Schwarzen von außen er-

reicht. Der Schwarze ist agiert worden« (ebd., 185). So gestalte sich die Freiheit der

Kolonisierten lediglich als ein gnädiges Geschenk der Weißen, die ihren Sklaven

6 Mit Blick auf Hegel folgert Kojève, dass der Kampf – gemeint ist an dieser Stelle der konkrete

weltgeschichtliche Kampf zwischen den Klassen wie ihn Karl Marx vor Augen hatte – in der

Französischen Revolution zum lutte finale gekommen sei. Kojèves Analyse setzt Napoleon

Bonaparte als Vollender der Geschichte; er wird zum Gottmensch der Neuzeit und Hegel zu

dessen Prophet. Mit diesem Ende der Geschichte kann sich folglich der Arbeiterknecht ver-

wirklichen, wodurch ein Rückzug in die Innerlichkeit stattfinden kann. Ideologische Kämpfe

um Religion, Philosophie, Freiheit und letztendlich auch um die Anerkennung, können von

nun an, mit der Realisation des Bürgertums als dem herrschenden Konzept, ausgefochten

werden. Es sind die objektiven Bedingungen geschaffen worden, in denen der Mensch die

Existenz im absoluten Wissen subjektiv verwirklichen kann. Im universellen und homoge-

nen napoleonischen Staat findet die Weltgeschichte ihre Synthese, welche den Kampf von

Herren und Knechten zu Ende bringt (vgl. Kojève 1947, 61f.; Ottmann 1977, 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 125

von nun an gestatten mit ihnen an einer Tafel zu speisen (ebd). In einem andau-

erndenDilemmaderUnfreiheit verfestige sich, dass die Kolonisierten den Preis der

Freiheit nicht kennen, da sie nicht um sie gekämpft haben. Im rassistischen Spiel

der europäischen Hegemonie haben sie zwar für die Idee der Freiheit gekämpft,

sei es in der Französischen Revolution oder den Weltkriegen, es sollte jedoch stets

ein Kampf für eine weiße Freiheit und eine weiße Gerechtigkeit bleiben (vgl. ebd.,

186).7 Für das kolonisierte Subjekt gibt es keine Gewissheit durch Anerkennung,

denn dadurch, dass ihm von der weißen Gesellschaft die Hand gereicht wurde,

bleibt es weiterhin als Mythos, als das objektivierte Andere bestehen. Somit ver-

weilen die französischen Schwarzen weiterhin in der Imago der weißen Maske;

sie sind in eine unerträgliche Situation geworfen, in der ihnen die Gewissheit der

Anerkennung im gegenseitigen Bewusstsein fehlt (vgl. ebd., 187f.).

In einem abschließenden Ausblick rekapituliert Fanon das existentielle Di-

lemma der Schwarzen im Kolonialismus und knüpft den Ausweg hieraus an die

Marx’sche Revolutionstheorie an (vgl. ebd., 189; Marx 1852). Das gegebeneMoment

immanenter Anerkennung im Status Quo von Schwarzen und Weißen erscheint

ihm als unzulänglich; Fanon sucht somit weiter im Begriff der Geschichtlichkeit

nach einem Moment transzendentaler Anerkennung. So heißt es: »[Die] Entfrem-

dung aufheben werden diejenigen Neger und Weiße, die sich geweigert haben,

sich in den substanzialisierten Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon

1952, 191). Die kolonial geschaffenen Kategorien, die Einteilung der Welt in den

schwarz/weiß-Manichäismus, sollen im historischen Prozess negiert und auf den

Scheiterhaufen der Geschichte verbannt werden. Fanons politisches Revolutions-

projekt stellt die Kämpfenden dabei stets in den Anspruch eines universalistischen

Prinzips. Es gehe nicht um vereinzelte Kämpfe, in denen die Vergangenheit zu-

rückerobert werden soll, sondern um eine Revision der ganzen Vergangenheit der

Welt sowie um Solidarität mit jedem Kampf gegen die menschliche Unterjochung

(vgl. ebd., 192). Das revolutionäre Subjekt dieser Fortschrittshoffnung liegt dabei

im mündigen Menschen. Fanon erläutert:

»Meine schwarzeHaut besitzt keine besonderenWerte. […] AlsMensch verpflichte

ich mich, der Gefahr der Vernichtung ins Auge zu sehen, damit zwei oder drei

Wahrheiten ihr Licht auf die Welt werfen. […] Es gibt keine schwarze Mission; es

7 In einer Fußnote expliziert Fanon das Verhältnis von Herrschaft und Knechtschaft und ver-

weist deutlich auf die Differenz der Hegel’schen Dialektik zur kolonialen Situation: »Bei He-

gel geht es um Gegenseitigkeit, hier pfeift der Herr auf das Bewusstsein des Sklaven. Er will

nicht seine Anerkennung, sondern seine Arbeit. Ebenso wenig lässt sich hier der Sklave mit

demjenigen vergleichen, der, sich im Objekt verlierend, in der Arbeit die Quelle seiner Be-

freiung findet. Der Neger will sein wie der Herr. Daher ist er weniger selbstständig als der

Hegel’sche Sklave. Bei Hegel wendet sich der Sklave vomHerren ab und demObjekt zu. Hier

wendet sich der Sklave dem Herren zu und gibt das Objekt auf« (Fanon 1952, 215).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Daniel Hildebrandt

gibt keine weiße Bürde. […] Ich bin kein Gefangener der Geschichte. Nicht in ihr

darf ich nach dem Sinn meines Schicksals suchen« (ebd., 193ff.).

Der »wahre Sprung« hin zu einer transzendentalen Anerkennung liege demgegen-

über darin, »die Erfindung in die Existenz einzuführen« (ebd. 195).Der Erkenntnis-

gewinn über die eigene historische Lage liegt in der Eigenverantwortlichkeit eines

jeden existentialistischen Imperativs.

3. Die Rezeptionsgeschichte Fanons

Aus der Biografie Fanons lässt sich dessen Verhältnis zur Epoche bestimmen. Sein

Werk begleitet das Ende des Kolonialismus und ist geprägt durch die Phase der

Dekolonisierung, die nach dem Ende des zweiten Weltkriegs global um sich greift.

Insbesondere VdE zeugt hiervon (vgl. Wolter 2001, 24). Die geisteswissenschaftli-

che Reflektion von dessen Arbeiten, als auch die aus der dekolonialen Erfahrung

gereifte PostkolonialeTheorie verselbstständigten sich posthum, denn Fanon sollte

weder die Befreiung Algeriens von der französischen Kolonialherrschaft noch das

realpolitische Scheitern seiner in VdE formulierten Hoffnung auf nationale Souve-

ränität und sozialistische Demokratisierung der afrikanischen Staaten miterleben

(vgl. Fanon 1961, 226f.). In diesem Klima gestaltete sich die Rezeption seiner Werke

in widersprüchlicher Art und Weise. Auch wenn Fanon seine in SHWM formulier-

ten Ansätze in der algerischen Zeit ab 1953 weitestgehend unbeachtet lassen sollte,

zeigt sich insbesondere hierin sein humanistischer Anspruch vollumfänglich. Die

historische Transformationsphase, in der beide Werke entstehen, wirkt sich in un-

terschiedlicher Weise auf die Rezipient*innen Fanons aus (vgl. Gordon 1996, 1f.).

In der 2001 erschienen Untersuchung von Udo Wolters, dessen Buch Das obskure

Subjekt der Begierdedie bisweilen einzige umfangreiche Analyse von Fanons Gesamt-

werk im deutschsprachigen Raumdarstellt, werden entsprechend zwei Stränge der

Rezeption unterschieden: ein traditionsmarxistisch-materialistischer und ein kul-

turtheoretisch-postkolonialer Ansatz. Wolter wirft hierbei die Frage auf, wie Fa-

non zu einem Begründer des klassischen Antikolonialismus der nationalen Befrei-

ungsbewegungen und eines anti-foundationalist Postkolonialismus zugleich wer-

den konnte und hinterfragt die jeweilige Lesart kritisch (vgl. Wolter 2001, 14).

Fanon als Klassenkämpfer?

Was beide Zugänge zunächst eint und was unmittelbar ins Zentrum der Kritik zu

rücken hat, ist die partikulare Fokussierung auf einzelne Anteile von Fanons Wir-

ken, verbundenmit einer jeweiligen theoretischen Zielvermittlung. Bei der Zusam-

menführung der Inhalte der von Wolter bestimmten Schwerpunktlegungen zeigt

sich, dass die politische Fanon-Lesart der antiimperialistischen Linken sich vor

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 127

allem auf die Lektüre von VdE beschränkt und den materialistischen Schwerpunkt

in dessen Analyse verfolgt.8 In den Fokus der marxistischenTheoretiker*innen der

1960/70er-Jahre rücken dabei Begriffe wie Gewalt, Kampf und nationale Befreiung,

sprich jene Kategorien, welche in VdE anhand zeithistorisch aktueller Befreiungs-

kämpfe entwickelt werden (vgl. Fanon 1961, 27f.). In dieser politischen Wendung

werden die hegelianische Anerkennungsdialektik sowie die psychoanalytische Sub-

jekttheorie weitestgehend ausgeklammert und somit die Methodologie aus SHWM

aufgegeben. Vielmehr begibt sich die marxistische Bewegungslinke verbissen auf

die Suche nach einem revolutionären Subjekt, welches sie in den sprichwörtlichen

Verdammten dieser Erde zu finden hofft. Für Fanon lässt sich ein solches revo-

lutionäres Subjekt konkret in den bäuerlichen Massen der kolonisierten Staaten

verorten. In VdE wird diese Vorreiterrolle der subproletarischen Landarbeiter*in-

nen als die »[g]egenseitige Begründung von Nationalkultur und Befreiungskampf«

vertiefend ausgeführt (ebd, 181f.). Der klassenkämpferische Impetus verweist je-

doch zugleich auf einen theoretischen Widerspruch zu der Forderung nach huma-

nistischer Gleichheit, wie sie noch in SHWM eingefordert wurde. Wolters folgend,

hier schließe ich mich an, erweist sich die Portraitierung eines Fanons der blo-

ßen Klassenkämpfe als unzureichend. Die politische Darstellung verweilt als eine

partikulare Ideologisierung von dessen phänomenologischer Mehrebenenanalyse

entfernt.

… oder als postkolonialer Denker?

Die Rezeption der poststrukturalistisch geprägten Wissenschaften, die an Fanon

anzuknüpfen vermag und sich mit dem cultural turn in den Sozial- und Geisteswis-

senschaften ab den 1980er-Jahren verselbstständigte, legt ihren Interessenschwer-

punkt wiederum auf die subjekttheoretischen Anteile, die primär in SHWM ge-

zeichnet werden. Darin findet ein Rückgriff auf Begriffe wie Kultur, Sprache und

Identität statt (vgl. Said 1994; Hall 1996; Mbembe 2014). Diese zusammenfassende

Darstellung wird zugegebenermaßen nicht volllängst den umfangreichen Zugän-

gen der Autor*innen der Postcolonial Critique gerecht, jedoch zeichnet sich eine

Tendenz ab, die Fanons scheinbar überholten Universalismus und seine dialekti-

sche Methode durch Konzepte wie Hybridität, Differentialität und Dekonstrukti-

on zu ersetzen versucht. Während in der traditionsmarxistischen Rezeption der

1960er/70er die Rolle des Kampfes um Anerkennung zur Rolle des dekolonialen

Befreiungskampfes überhöht wurde, vollzieht sich im postkolonialen Verständnis

eine völlige Abkehr von dessen Bestreben, die Totalität ökonomischer und dauer-

hafter Entfremdung der Kolonisierten und die dem zu Grunde liegenden histori-

8 Zu nennen sind u. a. die analytischen Schriften von Hussein M. Adam, Renate Zahar, Ced-

ric Robinson und gegenwärtig Peter Hudis, in denen eine politische Begriffsgeschichte der

dekolonialen Kategorien Fanons verfolgt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Daniel Hildebrandt

schenWidersprüche aufzuheben. Beim Blick auf das vielzitierte, vonHomi Bhabha

verfasste Vorwort zur englischen Ausgabe von SHWM wird dies deutlich. Darin

formuliert Bhabha Kritik an Fanons Festhalten an der Hegel’schen Herr-Knecht-

Dialektik und verwirft dementgegen die Möglichkeit einer gegenseitigen Aner-

kennung zu Gunsten eines Differenzdenkens, aus welchem heraus er den Begriff

der Kultur in den Mittelpunkt möglicher politischer Interventionen stellt (Bhabha

1986, XXXIIIf.). Bhabha fragt sich: »Can there be life without transcendence? Pol-

itics without the dream of perfectibility?« Und argumentiert wider Fanon: »Unlike

Fanon, I think the non-dialecticalmoment of Manicheanism suggests an answer. […]

it is possible, I believe, to redeem the pathos of cultural confusion into a strategy

of political subversion« (ebd., XXXIII).

Hierin bestätigt sich Bhabhas Abkehr von der Notwendigkeit einer Negation

der Negation als historisches Ziel dekolonialer Politik, vielmehr verlagert er den

Fokus der Kritik auf die Machtverhältnisse von Repräsentation, Identität und Au-

torität. Dies bedeutet jedoch die Abkehr von einer Gesellschafts- und vor allem von

einer konkreten Herrschaftskritik des Kolonialismus. Das subversive Potential, die

strategy of subversion wird indessen an Körper und Subjektivität des*der Einzelnen

gebunden und somit die von Fanon angestrebte Anerkennungsdialektik zu einer

Art positiven und mystischen Rückgewinnung einer schwarzen Authentizität ver-

klärt. Die poststrukturalistische Interpretation von SHWM, und damit die schein-

bare Aufgabe des marxistisch-existentialistischen Zugangs desWerks, steht jedoch

im Widerspruch zu der von Fanon formulierten Kritik, bspw. dessen Abarbeitung

an den Inhalten der Négritude-Bewegung (vgl. Wolter 2001, 39; Fanon 1952, 53f.).

Die gegenläufige Lesart Bhabhas lässt sich am Beispiel von dessen Verweis auf

Fanons Essay AlgeriaUnveiled (1959) (dt: Der Schleier) weiterführend verdeutlichen. In

diesem Text zeigt sich Fanons dialektische Argumentationsweise vollumfänglich.

Er untersucht darin die Rolle des islamischen Schleiers, dem Haïk, in der algeri-

schen Revolution und beschreibt wie die algerischen Frauen durch ihre Mitarbeit

am antikolonialen Widerstand gegen die französischen Besatzer*innen gleichsam

mit der patriarchalen Unterdrückung der autochthonen Kultur brechen konnten.

Fanon schreibt:

»Es besteht […] im Verlauf der Kolonisierung in Algerien eine sehr konkrete, wahr-

nehmbare historische Dynamik des Schleiers. Zu Anfang ist der Schleier ein Wi-

derstandsmechanismus, seinWert bleibt jedoch für die soziale Gruppe sehr hoch.

Man verschleiert sich aus Tradition, wegen der strengen Geschlechtertrennung,

aber auch, weil der Besatzer Algerien entschleiern will. In einem zweiten Schritt er-

gibt sich der Umbruch anlässlich der Revolution und unter ganz bestimmten Um-

ständen. Der Schleier wird im Zuge der revolutionären Aktion abgelegt. Das Be-

dürfnis, den psychologischen oder politischen Offensiven der Besatzer eine Nie-

derlage zu bereiten, wandelt sich nun zu einem Mittel zum Zweck, einem Werk-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 129

zeug. Der Schleier hilft Algerien, die neuen Probleme zu bewältigen, mit denen

sie der Kampf konfrontiert« (Fanon 1959, 66).

Durch den aktiven Eintritt in den Widerstandskampf sind die algerischen Frauen

dazu gezwungen, die objektivierende Uniform (vgl. ebd., 8) des Schleiers abzu-

legen, gleichzeitig ermöglicht dies den Ausbruch aus der patriarchalen Familien-

struktur in die öffentliche Sphäre, in welcher die Frauen unverschleiert ein neues

Körpergefühl erfahren können als auch aktiv agieren müssen (vgl. ebd., 34f.). Am

Ende dieses Prozesses hat sich, so Fanon, durch die Teilhabe am Kampf ein Be-

wusstsein über das eigene Sein, aber auch ein neuer Blick auf die familiären Herr-

schaftsbeziehungen postulieren können. »Es sind die Erfordernisse des Kampfes,

die in der algerischen Gesellschaft neue Haltungen, neuen Verhaltensweisen, neue

Erscheinungsformen bewirken« (ebd., 66).

Bhabha bezieht sich im Vorwort zu SHWM ebenfalls auf das Schleier-Essay und

schreibt:

»In Fanon’s essay Algeria Unveiled the colonizer’s attempt to unveil the Algerian

woman does not simply turn the veil into a symbol of resistance; it becomes a

technique of camouflage, a means of struggle – the veil conceals bombs. […] As

the ›veil‹ is liberated in the public sphere, circulating between and beyond cultural

and social norms and spaces, it becomes the object of paranoid surveillance and

interrogation« (Bhabha, 1986, XXXIV).

Erstaunlicherweise verfehlt Bhabha es, die von Fanon stark gemachte Rolle des

Kampfes und die der vergesellschaftenden Wirkmacht des Haïk in den Fokus zu

nehmen; vielmehr kulturalisiert er die Bedeutung des Schleiers und schreibt diese

diskurstheoretisch in die symbolische (Neu-)Ordnung der algerischen Traditionen

ein. Bhabha bestreitet keineswegs das emanzipatorische Potential des revolutio-

nären Kampfes, jedoch scheint er die soziohistorische Dimension und die patri-

archalen Zwänge, welche Fanon durchaus zu betonen weiß, weitestgehend auszu-

blenden und spricht primär von kulturellen und sozialen Normierungen, die durch

die Symbolik der Entschleierung neu verhandelt werden müssen, anstatt von den

materiellen Verhältnissen der kolonialen Herrschaftsbeziehungen.

Der Verweis auf Bhabhas Interpretation des Schleier-Essays zielt nicht darauf

ab, dessen Anliegen als durch und durch fehlerhaft zu skizzieren und auch nicht

darauf, die postkoloniale Lesart Fanons von vornherein als abwegig zu diskreditie-

ren. Jedoch gilt es die argumentativen Leerstellen aufzuzeigen, bspw. das Überge-

hen des hegelianisch-existentialistischen Kerns der Fanon’schen Argumentation,

der Möglichkeit, durch den aktiven Kampf zum Bewusstsein über die Möglichkeit

der Befreiung voranzuschreiten (vgl. Wolter 2001, 216f.). Eben diese Leerstellen er-

geben sich aus der partikularen Anwendung bzw. dem bewussten Zurückstellen

ganzer Denklinien, welche die Elementaridee aus SHWM mittragen. So hat sich

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Daniel Hildebrandt

gezeigt, dass sowohl die traditionsmarxistische als auch die kulturtheoretische Re-

zeption Fanon von seinem eigentlichen Denken entfernt, in dem sie ihn lediglich

interpretieren anstatt zu analysieren; der Autor wird zur ideellen Projektionsflä-

che. Mit Ania Loomba lässt sich die Kritik an beiden Traditionslinien treffend zu-

sammenführen. Sie hält fest: »Both these Fanons – the one who embodies post-

structuralist angst, and the one who embodies revolutionary fervour – are cast in

the very images that the critics would like to project of themselves« (Loomba 1998,

147).

Wie weiter mit Fanon?

Auch mit dem formalen Ende des Kolonialismus zeigen sich die gesellschaftlichen

und ökonomischen Nachwirkungen bis heute in weitreichender, teils gewaltvoller

Form. Ein Moment gegenseitiger Anerkennung, wie ihn sich Fanon erhofft hat, ist

bei weitem nicht in Sicht. Aktuelle Geschehnisse wie der Mord an George Floyd in

den USA und die dadurch neuentflammte globale Black Lives Matter Protestbewe-

gung weisen eindrucksvoll darauf hin. Fanons Konzept, vor allem seine in SHWM

stark gemachte Anerkennungstheorie, können einen Beitrag zu der Debatte um

die gesellschaftliche Stellung von schwarzen Menschen leisten.

In meinem Beitrag konnte ich aufzeigen, wie mit Fanon eine antirassistische

Dialektik hin zu einem humanistischen Ideal ermöglicht wird, in dem einerseits

eine schwarze Identitätsbildung stattfinden und zeitgleich ein Kampf gegen die

entmenschlichende schwarz/weiß-Dichotomie geführt werden kann. Die Rezepti-

onsgeschichte zeigt, inwiefern eine kritische Einordnung, als auch eine vollständi-

ge Durchdringung des Werks notwendig sind. Die Stärke von SHWM liegt in der

interdisziplinären Analyse, an welche es meines Erachtens anzuknüpfen gilt. Den

Kolonialrassismus als eine gesellschaftliche Neurose zu fassen und bekämpfen zu

wollen bedeutet, Subjekt- als auch Gesellschaftsanalyse vollumfänglich zu betrei-

ben. Die kritische Bewertung der Rezeption fordert demnach ein, Fanon weder

auf- noch abzuwerten, sondern ihn kritisch-reflexiv auf seine Anwendbarkeit für

weitere geisteswissenschaftliche Analysen zu prüfen (Gordon 1996, 5). Demnach

schlage ich vor, SHWM ideengeschichtlich als einen Grundlagentext zu verstehen,

dessen Bedeutung darin besteht, psychiatrische Praxiserfahrungen, Psychoanaly-

se und gesellschaftstheoretische Erkenntnis miteinander zu verknüpfen, um so-

mit die Totalität des kolonialen Herrschaftsverhältnis überwinden zu können. Eine

derartige Anwendung Fanons lässt sich exemplarisch in der psychoanalytisch-fe-

ministischen Kritik Rey Chows als auch in der Wertkritik des Kolonialismus nach

Peter Schmitt-Egener finden (vgl. Chow 1999; Schmitt-Egener 1976). In diesem Sin-

ne gilt es an Fanons Imperativ anzuschließen, uns nicht »in den substanzialisierten

Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon 1952, 191) und dafür zu sorgen,

»immer ein Mensch zu sein, der fragt« (ebd., 197).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 131

Literaturverzeichnis

Adler, Alfred. 1912. Über den nervösen Charakter. Grundzüge einer vergleichenden Indivi-

dualpsychologie und Psychotherapie. Paderborn: Outlook.

Bhabha, Homi K. 1986. »Forward.« In Fanon, Frantz. 1952. Black Skin, White Masks,

herausgegeben von Homi K. Bhaba, xxi-xxxvii. London: Pluto Press.

Buck-Morss, Susan. 2011.Hegel undHaiti – Für eine neueUniversalgeschichte. Frankfurt

a. M.: Suhrkamp.

Bulhan,Hussein Abdilahi. 1985. Frantz Fanon and the Psychology ofOppression.Boston:

Plenum Press.

Cherki, Alice. 2001. Frantz Fanon – Ein Portrait. Hamburg: Edition Nautilus.

Chow, Rey. 1999. »The politics of admittance: female sexual agency, miscegnation

and the formation of community.« In Frantz Fanon – Critical Perspectives, heraus-

gegeben von Anthony Alessandri, 34-56. New York: Routledge.

Claussen, Detlev. 1994. »Ein Signal für die Verdammten. Frantz Fanons Kritik des

kulturellen Rassismus. + Kommentar.« In Claussen, Detlev. Was heißt Rassismus?,

185-202. Darmstadt: WBG.

Descombes, Vincent. 1982. Das Selbe und das Andere. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1952. 2013. Schwarze Haut, weiße Masken.Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1959. 2018. Der Schleier.Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1961. 1969. Die Verdammten dieser Erde. Hamburg: Rowohlt Taschen-

buch.

Fetscher, Iring. 1975. »Vorwort des Herausgebers zur deutschen Erstausgabe/Vor-

wort zur Neuauflage.« In Kojève, Alexandre. 1975. Hegel – Eine Vergegenwärtigung

seines Denkens. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, 7-19. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Freud, Anna. 1964. 1984. Das Ich und die Abwehrmechanismen. Frankfurt: Fischer.

Gordon, Lewis. 1996. Fanon – A Critical Reader, herausgegeben von dems. Oxford:

Blackwell.

Hall, Stuart. 1996. »The After-Life of Frantz Fanon: Why Fanon? Why now? Why

Black Skin, White Maskes?« InThe Fact of Blackness. Frantz Fanon and Visual Rep-

resentation, herausgegeben von Alan Read, 12-37. London, Seattle: Bay-Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1807. 1978. Phänomenologie des Geistes. Stuttgart:

Reclam.

Hobsbawn, Eric. 1998. Das Zeitalter der Extreme: Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts.

München: dtv.

Hudis, Peter. 2015. Frantz Fanon: Philosopher of the Barricades. Chicago: Pluto Press.

Kleinberg, Ethan. 2003. »Kojève and Fanon: The Desire for Recognition and the

Fact of Blackness.« In French Civilisation and its Discontents: Nationalism, Colonia-

lism, Race (After the Empire), herausgegeben von Tyler Stovall, Georges van den

Abbeele, 115-128. Lanham: Lexington Books.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Daniel Hildebrandt

Kojève, Alexandre. 1947. 1975. »Zusammenfassender Kommentar zu den ersten

sechs Kapiteln der Phänomenologie des Geistes.« In ders. Hegel – Eine Vergegen-

wärtigung seines Denkens. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, 48-89. Frank-

furt a. M.: Suhrkamp.

Loomba, Ania. 2005. Colonialism/Postcolonialism. Abingdon: Routledge.

Marx, Karl. 1852. 2016. »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte.« In Karl

Marx, Friedrich Engels – Gesammelte Werke, 327-448. Köln: Anaconda.

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der schwarzen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ottmann,Henning. 1977. Individuum undGemeinschaft bei Hegel. Bd. I –Hegel im Spie-

gel der Interpretationen. Berlin: De Gruyter.

Renault, Alain. 2014. »Von der Subjektivität ausgehen. Bemerkungen zur Transfor-

mation des Subjekts bei Jean-Paul Sartre.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das

Nichts, herausgegeben von Bernard Schumacher, 163-215. Berlin: De Gruyter.

Said, Edward. 1994. Kultur und Imperialismus. Frankfurt a. M.: Fischer.

Sartre, Jean-Paul. 1943. 1993. Das Sein und das Nichts.Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1944. 1994. Überlegungen zur Judenfrage. Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1946. 1994. Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg: Ro-

wohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1948. 1965. »Schwarzer Orpheus.« In Schwarze und weiße Literatur.

Aufsätze zur Literatur 1946-1960, 39-85, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1957. 1968. »Der Kolonialismus ist ein System.« In Kolonialismus

und Neokolonialismus. Sieben Essays, 5-21, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1961. 1969. »Vorwort von Jean-Paul Sartre.« In Franz Fanon. Die

Verdammten dieser Erde, 7-26. Hamburg: Rowohlt.

Schmitt-Egener, Peter. 1976. »Wertgesetz und Rassismus. Zur begrifflichen Genesis

kolonialer und faschistischer Bewußtseinsformen.« In Gesellschaft – Beiträge zur

Marxschen Theorie, Bd. 8/9, herausgegeben von Hans-Georg Backhaus, 350-404.

Berlin: Suhrkamp.

Schumacher, Bernhard. 2014. »Philosophie der Freiheit: Einführung in Das ›Sein

und das Nichts‹.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, herausgegeben von

dems, 1-19. Berlin: De Gruyter.

Wolter, Udo. 2001. Das obskure Subjekt der Begierde. Frantz Fanon und die Fallstricke des

Subjekts der Befreiung.Münster: Unrast.

Zahar, Renate. 1969. Kolonialismus und Entfremdung. Zur politischen Theorie Frantz Fa-

nons. Frankfurt a. M.: Europäische Verlagsanstalt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009 - am 14.02.2026, 07:37:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

