
X. Das transzendentale Wissen von Gott

Die bisherigen Überlegungen haben deutlich gemacht, daß Gott in
einem »lebendigen« Vollzugswissen gewußt wird. Dieses Wissen,
das die rationale Begrifflichkeit hinter sich läßt, entspringt nicht
einem emotionalen Überschwang. Es ist das verstehend erlebte nüch-
terne, aufmerksame Streben oder Transzendieren des menschlichen
Selbstseins ins Unendliche des Urgrundes der Realität, das Gott »be-
rührt« oder »erfährt«. Die rationale Argumentation ist dabei keines-
wegs überflüssig. Sie muß sich aber bewußt machen, daß sie selbst
nur bis an die Schwelle zur Gotteserfahrung gelangen kann (bis an
die »Mauer des Paradieses«, wie Nikolaus von Kues sagt), und sie
muß das Transzendieren kritisch begleiten, damit es sich nicht mit
einem vorläufigen Wissen begnügt. Die Begriffe, mit denen der le-
bendige Vollzug der transzendentalen Erfahrung beschrieben und
verständlich gemacht wird, müssen philosophisch gerechtfertigt sein.

1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen
Glaubens

Einer der Einwände gegen die philosophische Gotteserkenntnis, den
zu entkräften Franks wiederholtes Anliegen ist, lautet, daß die »Gott-
heit«, die sich dem »natürlichen« transzendentalen Denken in der
»allgemeinen Offenbarung« des Seins zeigt, wenig oder nichts mit
dem Gott des christlichen Glaubens zu tun habe; der Gott der Phi-
losophen sei etwas völlig anderes als der Gott und Vater Jesu Christi.

Die Behauptung einer unüberbrückbaren Kluft zwischen beiden
Bereichen kann schon deshalb nicht wahr sein, entgegnet Frank, weil
wir, um überhaupt das natürliche Wissen vom Glauben unterschei-
den zu können, beides zuvor mit einem einzigen geistigen Blick um-
faßt haben müssen. Das aber hat zur Bedingung, daß das »sogenann-
te ›natürliche‹ Sein selbst in seinen letzten Tiefen – auf abgeleitete

184

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise – auch übernatürlich ist«. Die Auffassung, der Glaube als Wis-
sen des Übernatürlichen und die Vernunft als natürliche Erkenntnis-
weise stünden sich feindlich oder beziehungslos gegenüber, würde
jede anspruchsvolle Theologie ausschließen und »sowohl in der Phi-
losophie als auch in der Religion nur zu Obskurantismus« führen
(RM 229; 232 f.).

So offensichtlich der Unterschied zwischen der Erfahrung des
Herzens, in der Frank das Wesen der religiösen Erfahrung sieht,
dem esprit de finesse Pascals, und dem rationalen Wissen, dem esprit
géométrique, auch ist, so ist doch eine eindeutige scharfe Trennung
zwischen beiden Bereichen nicht möglich. Das rationale Denken, das
bis zu der Grenze vordringt, die es selbst vom Glauben trennt, erfährt
nicht nur seine Beschränkung und Ohnmacht, sondern weist eben
dadurch auch auf das »Unberührbare« hin, das jenseits ihrer liegt.
In diesen Bereich vermag nur das transzendentale Denken »berüh-
rend« einzudringen, so daß in konkreter Beschreibung zum Aus-
druck gebracht werden kann, worin der Glaube über die Vernunft
hinausgeht.

Die Erfahrung des Herzens hat ihre einzigartigen unvergleich-
baren Momente, die das ausmachen, was persönliche Religiosität ge-
nannt wird: die einmalige individuelle Geschichte der Seele mit Gott
mit ihren »lyrischen« und »dramatischen« Höhepunkten. Diese Er-
fahrung ist jedoch von Elementen durchdrungen, die der rationalen
Verallgemeinerung zugänglich sind und die ihre »metaphysische«
Komponente genannt werden können. Ein Heiliger, der auf besonde-
re Weise mit der lebendigen göttlichen Fülle verbunden ist, besitzt
zweifellos ein unvergleichlich tieferes, lebendigeres »Wissen« von
Gott als der Philosoph oder Theologe, der nur rational scharfsinnig
über Gott nachdenkt und nur die »allgemeine Natur« Gottes kennt.
Doch auch das Gottesverhältnis, das den Heiligen auszeichnet, ent-
hält die metaphysische Komponente: Auch er erfährt Gott »als ewi-
ges, allumfassendes und allgegenwärtiges Wesen«, »als den absolu-
ten Grund allen Seins«, der »in unzertrennlicher Verbindung zu
allem Seienden« steht. Unbeschadet der Verschiedenartigkeit des
philosophischen Wissens und des Glaubens »fließen sie doch in der
einen, allumfassenden Realitätserfahrung zusammen«. Die religiöse
Erfahrung hat, wie Frank sagt, »eine Seite, in der sie mit der meta-
physischen Erfahrung zusammenfällt« (RM 323). Der rational vor-
gehende Theologe muß sich bewußt sein, daß die eigentliche Quelle,

185

Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der er schöpft, das verstehende Erleben des Herzens ist, soll seine
wissenschaftliche Dogmatik nicht zur toten Konstruktion erstarren.

2. Der Gottesbeweis

Um die Begrenzung der Ratio aufzudecken, bedarf es der argu-
mentativen Stringenz; nur wenn sie gewährleistet ist, ist auch der
Überstieg (der Cusanische transcensus) zum Unfaßbaren (incompre-
hensibile) kein unverantwortlicher Sprung ins Ungewisse oder
schwärmerisches Vermuten. Frank hat deshalb nicht gezögert, vom
»Beweis« für das Sein Gottes zu sprechen, wenngleich sein Beweis
gänzlich anders vorangeht als die berühmten »fünf Wege« des Tho-
mas von Aquin. In klarem Unterschied zu den sog. klassischen Got-
tesbeweisen lehnt Frank den Ausgang von der uns gegenständlich
gegenüberstehenden Weltwirklichkeit ab. Die »einzige Primärquel-
le«, in der die Frage nach Gott entsteht und aus der sie auch beant-
wortet werden kann, ist für ihn, wie bereits deutlich wurde, die »rei-
ne ›Erfahrung des Herzens‹«. Jede religiöse Erfahrung ist aber
unvermeidlich beschränkt; so ist seine eigene Erfahrung durch die
Glaubenserfahrung der christlichen Kirche geprägt. Doch darf der
Forscher, wie Frank bemerkt, diese Beschränkung in Kauf nehmen,
sofern er sich um ein ursprüngliches »religiöses Gespür« bemüht
und, um seinen geistlichen Horizont zu erweitern, bereit ist, bei »den
Meistern auf diesem Gebiet, den Heiligen und Mystikern«, in die
Schule zu gehen. Als beispielhaft sieht Frank die Einstellung an, die
er in Bergsons Werk Les deux sources de la morale et de la religion
angetroffen hat. Den als »wissenschaftlich« und vorurteilsfrei ge-
priesenen Versuch, induktiv aus allen bezeugten religiösen Erfahrun-
gen einen ihnen gemeinsamen Gottesbegriff zu ermitteln, hält er für
völlig ungeeignet und unergiebig. Selbstverständlich scheidet auch
ein autoritativ festgelegtes Gottesverständnis für die philosophische
Frage aus.

Klar und knapp hat Frank seinen Beweis für das Sein Gottes in
Die Realität und der Mensch vorgelegt. Er schreibt hier: »Das Sein
der menschlichen Person, wenn man sie in ihrer ganzen Tiefe und
Bedeutung versteht, nämlich als Wesen, das sich selbst transzen-
diert«, ist selbst der »einzige, aber völlig adäquate ›Gottesbeweis‹«.
Alle Eigenschaften Gottes, die aus seiner Beziehung zur gegenständ-
lichen Welt erschlossen werden können – so etwa die Vorstellung von

186

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott als des allmächtigen Schöpfers und Erhalters der Welt – sind
»von der reinen Erfahrung her betrachtet, mehr oder weniger pro-
blematisch«, denn – so Franks methodisch maßgebende Einsicht –
»Gott offenbart sich mir unmittelbar nur in der ungeteilten Einheit
›Gott und ich‹«. Die Idee »Gott«, welche die meisten Menschen ir-
gendwie haben, philosophisch rechtfertigen, kann deshalb nur hei-
ßen, »sie ›verstehen‹, d. h. im Rahmen des Möglichen ihren Inhalt
erläutern und ihn mit anderen uns bereits bekannten Gegebenheiten
der inneren Erfahrung der Realität in Beziehung bringen« – nicht
aber, sie aus irgendwelchen äußeren Gegebenheiten schlußfolgernd
abzuleiten (RM 242; 246; 250; DU 362).

Die Erfahrung, von der Frank ausgeht, ist die Entfremdungs-
erfahrung, die auch in der neuzeitlichen Philosophie thematisiert
wird. Für Frank – der hier mit Kierkegaard übereinstimmt – begleitet
das Bewußtsein, fremd und heimatlos in der Welt zu sein, die
menschliche Existenz als solche. Gerade in der unabweisbaren Frage
nach dem Sinn seines Lebens wird dem Menschen bewußt, daß das
bloße Dasein allein weder Sinn noch »Heimat« bietet. Sowohl die
objektivierte menschliche Natur im Staat und im öffentlichen Leben
als auch die kosmisch-naturhafte Wirklichkeit können jederzeit
gleich einem Fremdkörper auf den Menschen eindringen und ihm
bewußt machen, wie sehr er in seinem Dasein einem »blinden Gang
der Dinge« ausgeliefert ist. Nicht einmal Liebe und Freundschaft
schließen die Möglichkeit aus, daß der Geliebte oder Freund plötzlich
zum Fremden wird und der Mensch die Erfahrung tiefster Einsam-
keit macht. Welt und Natur sind in ihrer sich selbst genügenden Ord-
nung für seine Sinnsuche blind; sie können deshalb dem Menschen
keine letzte Geborgenheit bieten. Ebenso läßt ihn die menschliche
Gesellschaft allein. Nicht zuletzt ist es gerade ihre Geschichte, welche
die Frage nach dem Sinn des Lebens auslöst. Schließlich bietet auch
das eigene Gefühlsleben mit seinen Schwankungen und Widersprü-
chen dem Menschen keine Antwort auf seine Sinnfrage.

Wenn weder die äußere Welt noch die in uns selbst wirkenden
naturhaften Kräfte die innerste Sehnsucht nach Heimat und Sinn
befriedigen können, ist sie vielleicht – so Franks nächste Frage – im
unendlichen Sein zu finden? Seine Antwort: Nein. Die Realität, die
wir im Transzendieren über unser eigenes Selbstsein hinaus entdek-
ken, ist namenlos. Heimat oder inneren Halt und Sinn kann uns nur
eine Instanz gewähren, die »alles in sich hat, was das Wesen unseres
Ich als Person ausmacht. Denn alles Unpersönliche ist uns fremd und

187

Der Gottesbeweis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann für uns nicht Zuflucht sein« (RM 245). Zwei Attribute sind es,
die jene sinngebende Instanz, deren wir offensichtlich bedürfen, aus-
zeichnen müssen: Sie muß, um unbedingt fester Grund unseres Seins
sein zu können, das Sein aus eigener Kraft (a se) besitzen, und sie
muß »innerlich unbedingt sinnvoll« sein. Beide Attribute ergeben
sich aus ihrer Beziehung zu unserem Selbstsein. Im namenlosen
und unpersönlichen endlosen Sein, das die Ontologie bedenkt, sind
sie nicht zu finden.

Franks Argumentation gelangt hier an ihren entscheidenden
Punkt: Der Grund für die von der inneren Erfahrung bezeugte Hei-
matlosigkeit in der gegenständlichen Welt liegt darin, daß der
Mensch diese Welt an Ursprünglichkeit und Tiefe unendlich über-
trifft. Die Erfahrung selbst – in dieser Welt keine wahre Bleibe zu
besitzen – ist jedoch nur möglich, weil der Mensch »in einer anderen
Seinssphäre« bereits eine Heimat hat. Es ist also gerade die Erfah-
rung, heimatlos in der Welt zu sein, die den Menschen verstehen
läßt, daß er »in dieser Welt der Vertreter eines anderen, vollkommen
realen Seinsprinzips ist« (RM 250 f.).

In diesem Gedanken besteht das eigentliche Argument. Es
schließt nicht von irgendwelchen Folgen auf deren Ursache. Viel-
mehr wird ein Prinzip angewendet, das allgemeiner und ursprüng-
licher ist als ein Vernunftschluß: Als lebendiges Subjekt weiß ich, daß
ich der gesamten objektiven Welt-Wirklichkeit erkennend und wer-
tend gegenüberstehe. Ich weiß damit von der Weltüberlegenheit
meines Wesens als Person. Zugleich weiß ich in meiner Selbst-
erkenntnis aber auch, daß ich mit meiner Überweltlichkeit nicht mir
selbst genüge, sondern ohne Grund und Halt bin. Das besagt: Indem
ich mich in meiner Weltüberlegenheit als unvollkommen erkenne,
erkenne ich eben dadurch die Fülle und Ursprünglichkeit einer Rea-
lität über der Welt, denn der Bezug auf sie macht mich als »partiku-
läre, sekundäre, beschränkte und unvollkommene Äußerung« erst
denkbar. Mit anderen Worten: Indem ich mein »Sein und Wesen als
von aller objektiven Wirklichkeit verschieden und es zugleich als un-
genügend und in seinem rein immanenten Wesen der Fülle, Festig-
keit und inneren Begründung ermangelnd« erfahre, erfahre ich mich
als »›Bild‹, als Erscheinungsweise, als irdische Äußerung eines über-
weltlichen Prinzips – eines Prinzips, das anders ist als alles irdische
Sein« (RM 252). Das, worauf bezogen ich mich als beschränkt er-
fahre, kann nicht selber beschränkt sein.

Frank erinnert daran, daß der platonische Sokrates formal ähn-

188

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich argumentiert hatte: Es sei widersinnig anzunehmen, daß wir
vernunftbegabten Menschen, die als leibliche Wesen nur einen ver-
schwindend geringen Teil der Welt ausmachen, durch einen glück-
lichen Zufall als einzige in den Besitz der sonst nirgendwo an-
zutreffenden Vernunft gelangt seien. Es ist also gefordert, als deren
Herkunftsort eine überweltliche Vernunft anzunehmen (RM 2511).

Franks Überlegung schließt den Gedanken ein, daß wir unseren
Mangel nicht erfahren, d. h. Gottes nicht bedürfen und ihn suchen
könnten, wenn wir selber nicht immer schon eine gewisse verkleiner-
te Spiegelung dessen wären, was wir entbehren (vgl. RM 253). Mehr-
mals beruft er sich für diesen Gedanken auf Augustinus, der ihm
vielfältigen Ausdruck gegeben hat: viderim me, viderim te – würde
ich mich erkennen, würde ich auch dich erkennen. Das hier angespro-
chene Verhältnis – die Erfahrung des Menschen, nach Gott zu fragen
und so auf ihn bezogen zu sein – entspricht der biblischen Aussage,
daß der Mensch das »Bild« Gottes ist. Doch anders als die Bibel, die
vom Schöpfer ausgeht, geht der Philosoph vom immanent erfahr-
baren Wesen des Menschen aus: Indem der Mensch sich als auf die
Wesensfülle verwiesen und damit als deren Abbild erkennt, erkennt
er eben dadurch auch das transzendente Urbild oder den absoluten
Tiefengrund des Abbildes.

Mit der Erkenntnis, daß Gott ist, ist freilich keine Aussage dar-
über gemacht, was Gott ist, d. h. über den Inhalt des Gottesbegriffs.
Verstehbar ist für uns nur das Verhältnis Gottes zu uns. Nur von ihm
ausgehend können wir von Gott sprechen. Ein isoliertes, in sich selbst
seiendes Wesen Gottes ist für uns nicht denkbar, weil es prinzipiell
überrational und undefinierbar ist. Allein im antinomischen »belehr-
ten Nichtwissen« können wir uns diesem Wesen als einer Instanz
nähern, »die, indem sie eben eine der Instanzen des Seins und dabei
grundsätzlich verschieden von allem anderen ist, zugleich ihr Wesen
in der Gesamtheit ihrer Beziehungen zu allem anderen hat, weshalb
dieses Andere irgendwie auch zu ihr gehört«. Einfacher gesagt: Gott
ist – und als solcher ist er »›er selbst und das andere‹« – er ist die
Einheit seiner selbst mit dem, was ihm gegenübersteht, und so auch
mit mir (RM 255).

189

Der Gottesbeweis

1 Frank gibt für diesen Verweis keine Quelle an. Man kann vermuten, daß er an Platons
Phaidon denkt. Im Anhang über die »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« in
Der Gegenstand des Wissens setzt er sich ausführlich mit Platons Beweisen zur Un-
sterblichkeit der Seele und zum Sein Gottes auseinander.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur die Diskursivität unseres Denkens zwingt uns, die Frage
nach »Gott« und die Frage nach »Gottes Beziehung zu allem anderen«
auseinanderzuhalten; in der überrationalen Realität ist das eine vom
anderen nicht zu trennen (vgl RM 256). Auf den Vorwurf des Pan-
theismus oder Seinsmonismus, den Franks Formulierungen bei ober-
flächlicher Kenntnisnahme auslösen können, ist noch einzugehen.

3. Das ontologische Argument

Methodisch entspricht Franks Begründung der Realität Gottes und
seiner Immanenz im Menschen in seinen wesentlichen Zügen dem
ontologischen Gottesbeweis. Bereits in seiner Erkenntnislehre 1915
hatte Frank sich in einem eigenen Kapitel und in dem umfangreichen
Anhang »Zur Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« aus-
führlich mit dessen Gehalt auseinandergesetzt. Keineswegs beginnt
seine Geschichte, wie Frank feststellt, erst mit Anselm von Canter-
bury; sein wesentlicher Gedanke ist bereits bei Parmenides anzutref-
fen. Frank verfolgt dann seine Entwicklung in der Antike insbeson-
dere bei Plotin und Augustinus, in der Neuzeit bei Nikolaus von
Kues, Descartes, Malebranche, Spinoza, Leibniz bis hin zum Deut-
schen Idealismus, hier insbesondere bei Fichte. Es handelt sich um
eine Idee, so sein Ergebnis, die nicht nur fast alle großen Denker
beschäftigt hat, sondern die »in gewissem Sinn das zentrale Problem
der Philosophie«, ja sogar deren »zentrale Wahrheit« ausmacht
(GdW 520).

Seine eigene Sicht des ontologischen Arguments hat er 1930 in
einem Beitrag für das »Russische wissenschaftliche Institut« in Bel-
grad mit dem Titel Der ontologische Beweis des Seins Gottes syste-
matisch entwickelt.2 Es geht ihm hierbei vor allem darum, die logi-
sche Struktur des Beweises gegen spätere und bis in die Gegenwart
verbreitete Fehldeutungen klarzustellen. Denn gegen die geläufige
Fassung, in welcher der Beweis meist vorgebracht wird, wäre Kants
berühmter Einwand berechtigt (100 Taler, die mir fehlen, deren Be-
griff ich aber denke, werden dadurch nie zu realen 100 Talern). Bei
endlichen Dingen gliche es in der Tat dem Bemühen eines Magiers,
die Realität des Gedachten aus dem bloßen Begriff ableiten zu wol-
len. Beim gültigen ontologischen Beweis (den, wie Frank nachweist,

190

Das transzendentale Wissen von Gott

2 Diese Abhandlung ist im Band 8 der Werkausgabe, Verlag Alber, Freiburg, enthalten.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch Anselm vertreten hatte) aber haben wir es mit einem ganz
anderen Denkinhalt zu tun. Kant hat, wie Frank mit Hegel feststellt,
unbegründet vorausgesetzt, daß sein Einwand auch für jene Begriffe
gilt, deren Inhalt über dem »Endlichen« steht. Er hätte beweisen
müssen, daß bei jedem logisch notwendigen Urteil die Denkmög-
lichkeit seines Inhalts von der realen Existenz dieses Inhalts ge-
trennt ist.

Mit dem Sein aber haben wir einen Begriff, dessen Inhalt nur als
real angenommen werden kann; er kann nicht bloß hypothetisch ge-
dacht oder als bloß gedacht »vorgestellt« werden. Gerade die offen-
sichtliche Tautologie in der Aussage »das Sein ist« zeigt den Sinn des
ontologischen Arguments. Er besagt, daß das Denken des Seins nicht
anders möglich ist, als daß das Sein (der Inhalt dieses Denkens) real
ist, »weil ich im Sein eben etwas habe, das sich über den Gegensatz
von ›Denkbarkeit‹ und ›Realität außerhalb des Denkens‹ erhebt«.
Daß das Sein ist, folgt notwendig aus seinem Begriffsinhalt. Das gilt
selbstverständlich nicht für das Denken über das Sein eines endlichen
Seienden, etwa der 100 Taler.

So zeigt die cartesische Formel cogito, ergo sum (genauer müßte
es heißen cogito, ergo est cogitatio) das denkende Bewußtsein als
einen »Inhalt«, der nur als seiend gedacht werden kann. Bei den Be-
griffen Sein und Bewußtsein ist es sinnlos zu behaupten, sie wären
»bloße Begriffe und alle sie betreffenden logisch notwendigen Urteile
wären nur hypothetisch und würden deshalb nichts über die Realität
des Subjekts des Urteils aussagen« (GdW 226 f.). »Das Denken er-
kennt sich notwendig als seiend, und ein Denken als ›bloß Gedachtes‹
ist ein innerer Widerspruch« (GdW 493). Es gibt also Denkinhalte,
die als »bloß eingebildet« nicht gedacht werden können, deren Gehalt
wesentlich über die Grenzen eines Denkinhalts hinausgeht.

Zur logischen Struktur des ontologischen Arguments gehört,
daß das Sein, das unbedingt seiend ist, kein Gegenstand ist, der dem
Erkenntnisblick im epistemischen Sinn gegenübersteht und ihm ver-
mittelt durch den Begriff zugänglich wird. Es wird vielmehr durch
seine Selbstenthüllung erkannt. Bildlich ausgedrückt: Wir haben hier
keine an sich dunkle Sache, welche erst noch von außen durch einen
Lichtstrahl beleuchtet werden müßte, sondern ein Licht, das sich
selbst erhellt. Das heißt, daß die »einfache geistige Anschauung«
des Inhalts genügt, um seine reale Existenz zu erkennen. Es handelt
sich um unmittelbare Evidenz oder Selbstevidenz, nicht um die Ab-
leitung aus irgendwelchen dieser Evidenz logisch vorangehenden

191

Das ontologische Argument

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsichten. Das ontologische Argument ist darum kein »Beweis« im
üblichen Sinne des Wortes.

Frank verweist in seiner Abhandlung auch auf Fichtes Begriff
des »Sehens«, von dem (wie bei Descartes’ »Denken«) gilt, daß wir
das Sehen niemals nur »hypothetisch« sehen. »Denn dieses Sehen
selbst sieht sich, es ist für uns, genauer, für sich selbst, nur kraft
seiner selbst anwesend«. »Nicht das ›Sehen‹ als bloßer Akt, nicht
das ›Denken‹, ist das, was uns in der Form der Selbstenthüllung ge-
geben ist und worauf deshalb der ontologischen Beweis anwendbar
ist, sondern die Einheit des ›Sehens‹ mit dem ›Gesehenen‹, das abso-
lute Leben, gleichsam der lebendige Herzschlag der tiefsten Urquelle
alles Denkbaren und Seienden, der zugleich Sehen und Gesehenes
ist«.3

Was seine »Idee« nicht außer sich haben kann, so daß sie denk-
bar wäre, auch ohne mit der Realität verbunden zu sein, ist die ab-
solute Realität. Das Absolute ist »jene Realität, die unserem Denken
nicht als ›Gegenstand‹ gegeben ist, sondern als etwas, das unserem
Denken unabtrennbar eigen ist, und zwar deshalb, weil unser Den-
ken nicht verneint werden kann, denn die Verneinung selbst ist, wie
auch alles übrige, sein Ausdruck und deshalb, bezogen auf es selbst,
sinnlos. Man kann nicht die bloße Idee, den Gedanken an das absolu-
te Sein haben und fragen: Ist dieser Gedanke wahr, entspricht ihm
etwas in der ›Realität selbst‹ ? Denn hier setzt die Frage schon voraus,
worauf sie sich bezieht, und verliert darum ihren Sinn. […] Man
kann sinnvoll fragen: Existiert dieser oder jener einzelne Inhalt?
Denn das heißt: Gehört er zum Sein? Doch man kann nicht fragen:
Existiert das Sein selbst? Denn der Gedanke, der in der Frage ›Exi-
stiert das …?‹ ausgedrückt ist, setzt eben das Sein voraus. Das carte-
sische cogito, ergo sum verwandelt sich, wenn man es genauer be-
denkt, in die Wahrheit: cogito, ergo est esse absolutum (oder ens
absolutum)«.4 Die Negation ist auf das Sein nicht anwendbar, weil
sie das Sein voraussetzt. Was Descartes mit der Formulierung des
cogito also eigentlich beweist, ist nicht das Sein des vereinzelten Ich,
sondern das absolute Sein als solches.

Klarer hat Descartes, die Einsicht, daß das Sein an sich absolut

192

Das transzendentale Wissen von Gott

3 S. Frank: Der ontologische Beweis für das Sein Gottes. Kapitel I. In: S. L. Frank: Phi-
losophische Aufsätze. Freiburg (Alber).
4 Ebd. – Descartes hat seine Einsicht in die absolute Selbstgewißheit des Geistes ver-
schiedentlich vorgetragen: In den Principia Philosophiae (Teil 1), in den Meditationes
(Teil 1) und französisch im Discours de la méthode (Teil 4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, mit dem »anthropologischen« Argument in seiner »Dritten Me-
ditation« ausgeführt. Er zeigt hier, ausgehend von der Gewißheit des
Ich, daß der Begriff des endlichen Seins erst durch Einschränkung des
unendlichen gewonnen wird. Die Wortform »unendlich« verleitet
dazu, das Unendliche als Negation des Endlichen vorzustellen (un-
endlich = nicht endlich). Tatsächlich aber ist schon das Sein als sol-
ches unendliches Sein, »alles umfassende Fülle« (ens amplissimum).
Erst durch den nachfolgenden Akt der Beschränkung dieser ur-
sprünglichen Fülle gelangen wir zum Endlichen. Darum ist das End-
liche das Abgeleitete und Sekundäre, nicht das Unendliche. Das
heißt: Descartes’ Überlegung tendiert darauf zu zeigen, daß die
Selbstevidenz des Ich in seiner Begrenztheit nicht die logisch ur-
sprüngliche Selbstevidenz ist; ursprünglich ist die Selbstevidenz der
Fülle des Seins, weil unser begrenztes Ich überhaupt nur auf dem
Boden dieses ursprünglich-unendlichen Seins, durch Begrenzung,
denkbar ist. Descartes hat, wie Frank anmerkt, diese Konsequenz al-
lerdings nicht klar gezogen – er hätte sonst den Individualismus,
durch den er zum Initiator der neueren Philosophie wurde, nicht ver-
treten können. – Ganz offensichtlich greift Frank mit dieser Überle-
gung auch auf Nikolaus von Kues zurück (s. u.).

Die erwiesene Notwendigkeit des Seins ist weder eine bloß fak-
tische noch eine nur logische Notwendigkeit. Sie ist von anderer Art,
die Frank »ursprüngliche« oder »absolute« Notwendigkeit nennt. Sie
kommt dem Sein als umfassender All-Einheit zu, in der die faktische
Gegebenheit in ihrer Unüberwindbarkeit mit der Unabweisbarkeit
des Logischen vereint ist.

4. Der religi�se Charakter des Arguments

Die Erläuterungen, die Frank zum Sinn des ontologischen Argu-
ments gibt, sind für den religiösen Gehalt seiner Philosophie auf-
schlußreich. Das Wissen von Gott, das dieses Argument offen legt,
ist nicht »die Frucht des stolz abstrahierenden Verstandes«. Es »ist
einfach die Anwesenheit Gottes selber in unserem Bewußtsein«. Es
ist darum ein lebendiges Wissen, in dem es die Trennung von Subjekt
und Objekt nicht mehr gibt. Selbstverständlich ist es immer möglich,
auch von Gott wie von einem Gegenstand zu reden und den Begriff
»Gott« wie jeden anderen Begriff gleichsam als Etikett zu gebrau-
chen. Von den Dingen können wir Begriffe bilden, die ontologisch

193

Der religi�se Charakter des Arguments

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas anderes sind als das Gemeinte selber. Ihre Realität ist uns mit-
tels der Begriffe gegeben. Das wahrhafte Wissen von Gott aber ist
kein abstrakt vermitteltes oder begrifflich-gegenständliches Wissen.
Gott erkennen oder wissen wir, »indem er selbst sich uns in seiner
Realität offenbart«. Der ontologische Beweis ist in Franks Auffas-
sung deshalb eigentlich nur die »rationale Rechenschaft über ein un-
mittelbares mystisches Erschauen [o … uzrenii]«.

Das lebendige Wissen von Gott – wie im ontologischen Beweis
aufgedeckt – zeichnet zwei Momente aus, die auch für den religiösen
Glauben wesentlich sind: Es ist sowohl frei als auch irrtumslos. Die
Aufmerksamkeit auf die im eigenen Selbstsein sich eröffnende gei-
stige Realität auszurichten, ist nur als freier Akt möglich. In ihm löst
der Mensch sich von der gleichsam »hypnotisierenden Wirkung«,
welche die sinnlich-gegenständliche Welt auf ihn ausübt und ihn
überzeugt sein läßt, allein in ihr wahre Realität finden zu können.
Das lebendige Wissen, »in dem die Seele von Gott entflammt ist«,
ist irrtumslos, weil in ihm die Beziehung des Subjekts zum Objekt
eine ganz andere als im gegenständlichen Wissen ist. In ihm »fällt die
Idee Gottes mit seiner Realität zusammen«, und diese Koinzidenz
läßt (wie Descartes vom denkenden Bewußtsein gezeigt hat) keinen
Raum, in den Zweifel und Irrtum eindringen könnten. Wohl können
wir uns in unserem Denken über Gott »grob täuschen«; doch in der
inneren geistlichen Erfahrung gibt es dafür keinen Platz. Das Wesen
des ontologischen Beweises, resümiert Frank, besteht gerade darin,
die »spezifische Gewißheit der religiösen Erfahrung« zu erklären.5

Sich selbst als Abbild einer absoluten Seinsinstanz wahrzuneh-
men ist etwas anderes, als etwa einen komplexen mathematischen
Zusammenhang zu begreifen. Für diesen genügt geschärfte intellek-
tuelle Aufmerksamkeit. Dagegen bedarf es einer »lebendigen Intui-
tion«, um die Sehnsucht nach einem festen Grund im eigenen Selbst-
sein – und darin schon seine Anwesenheit und sein Wirken –
wahrzunehmen. Denn Gott als das unergründliche Woraufhin unse-
res Transzendierens ist kein Sachverhalt, der wie ein Objekt sich der
Erkenntnisanstrengung passiv darbietet. Schon die vorurteilsfreie
Wahrnehmung des eigenen Gefühlslebens auf dem Hintergrund des
körperlichen Befindens erfordert intensive Aufmerksamkeit; erst

194

Das transzendentale Wissen von Gott

5 Ebd., Kapitel III. Frank zieht hier einen Satz aus dem 1. Johannesbrief (4:13) heran:
»Daran erkennen wir, daß wir in ihm sind und er in uns, denn er hat uns von seinem
Geist gegeben«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht verlangt die lebendige Wahrnehmung des eigenen Selbstseins
in der unbegrenzten Bewegung seines Transzendierens eine besonde-
re Bereitschaft. Wo sie gelingt, erfahren viele Menschen sie als »Of-
fenbarung«, durch die sich ihr Selbstverständnis tiefgreifend ver-
ändert.

5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

Franks Argument appelliert an die Bereitschaft, sich auf die eigene
innere Erfahrung einzulassen. Damit unterscheidet sich sein ontolo-
gischer Aufweis nachdrücklich von dem »klassischen« Gottesbeweis,
der aus der Kontingenz der Welt auf die Notwendigkeit ihres absolu-
ten oder unbedingten Urhebers schließt. Dieser kosmologische Be-
weis, so Frank, setzt zwischen der Welt und Gott einen Zusammen-
hang voraus und versucht zu zeigen, daß das gegebene Faktum, die
Welt, nur durch diesen Zusammenhang begründet und gerechtfertigt
ist. »Begründen« heißt hier, ein bestimmtes Phänomen von einem
umfassenderen Ganzen her verständlich machen. Frank wendet ge-
gen diese Beweisführung ein: Würde man versuchen, Gott schluß-
folgernd als »Grund« der Welt zu erweisen, würde man ihn »den
Zusammenhängen des Seins unterworfen denken, ihm als Teilinhalt
des Seins einen Ort im Ganzen des Seins zuweisen, was unsinnig und
widersprüchlich wäre«. Das Sein würde zu einer Kategorie, die Gott
wie auch der Welt übergeordnet ist und sie umschließt. Gott wäre
vom Sein verschlungen. Will man diese fatale Konsequenz vermei-
den, darf Gott nicht aus einem ihm vorausliegenden allgemeinen
Grund deduziert werden. Er darf nicht als das Abgeleitete, sondern
muß von vornherein nur als das Begründende gedacht werden (DU
351 f.). Außerdem setzt jede schlußfolgernde von der Weltwirklich-
keit ausgehende Beweisführung den Begriff Gottes als bekannt vor-
aus, muß ihn also bereits anderweitig gewonnen haben.

Bei seiner Ablehnung des (auch von Thomas von Aquin favori-
sierten) kosmologischen Beweises hat Frank offensichtlich die Induk-
tion vor Augen, mit welcher der Naturwissenschaftler unter Anwen-
dung des Kausalgesetzes einem Phänomen, das er als Wirkung
ansieht, ein anderes Phänomen als Ursache zuordnet. Unter dieser
Voraussetzung hat Frank recht, wenn er die Anwendung des Kausal-
gesetzes für den Beweis des Seins Gottes zurückweist. Der kosmolo-
gische Beweis, richtig verstanden, arbeitet jedoch nicht mit diesem

195

Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz; er stellt seine Ausgangsphänomene unter die transzendenta-
le Bedingung der Möglichkeit ihrer Existenz. Er zeigt, daß das Be-
dingte nur im Horizont des Unbedingten gedacht werden kann. Für
das Verständnis dieses Prinzips ist die analogia entis unverzichtbar.6

In seiner Abhandlung über den »ontologischen Beweis für das
Sein Gottes« geht Frank auch auf das physikoteleologische Argu-
ment ein, das Gott als Grund für die Ordnung und Harmonie der
Weltwirklichkeit erkennen will. Die Tatsache, daß neben der Voll-
kommenheit und Zweckmäßigkeit auch »Zufall, Sinnlosigkeit, Dis-
harmonie und Übel« in der Welt herrschen, raubt nach Franks Auf-
fassung dieser Überlegung »jede Überzeugungskraft«. Angesichts
der Würde der menschlichen Person bedeutet »schon ein einziges
Faktum von Tragik und Unrecht eine Dissonanz, welche die gesamte
Harmonie sofort zerstört«. Frank verweist auf Dostojewski, der Iwan
Karamasow sagen läßt, daß schon das Tränchen eines einzigen
schuldlos gequälten Kindes »nicht mehr erlaubt, die Welt zu ›akzep-
tieren‹«.7

6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

Nach Franks Urteil liegt den thomanischen Gottesbeweisen eine sub-
tile Fehldeutung des Verhältnisses von Gott und Welt zugrunde. In
ihnen werde Gott »in der logischen Form objektiver Wirklichkeit«
gedacht, »als eine außerhalb von uns objektiv seiende Realität, als
ein Objekt, dessen Sein durch unser Denken zu bestätigen ist«. Von
Thomas werde Gott, so interpretiert Frank weiter, »gleichsam als
Fundament des Universums gedacht, und in diesem Sinne als etwas,
das über einen ebensolchen allgemeinen kategorialen Charakter ob-
jektiven Seins verfügt wie die Welt auch – ungefähr vergleichbar
dem, wie das Fundament und das darauf basierende Gebäude auf die-
selbe Weise den allgemeinen physikalischen Gesetzen unterworfen
sind« (RM 237). Frank konzediert zwar, daß Thomas mit dem Prinzip
der analogia entis »ein Motiv völlig anderer Ordnung« kenne, das
über die Einordnung Gottes in die »objektive Wirklichkeit« hinaus-

196

Das transzendentale Wissen von Gott

6 Zum kosmologischen Gottesbeweis vgl. J. Schmidt: Philosophische Theologie. Stutt-
gart (Kohlhammer) 2003. K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Be-
griff des Christentums. Freiburg (Herder) 1976, S. 76–79.
7 S. Frank: Der ontologische Beweis. Kapitel 3. A.a.O. Vgl. DU 351.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führe; er meint jedoch, dieses Prinzip in der Frage der Gotteserkennt-
nis bei Thomas »außer Acht« lassen zu können.

Tatsächlich stimmt Thomas mit Frank darin überein, daß wir
von Gott mit Gewißheit nur wissen, daß er ist, nicht aber, was er ist.
Daß Gott ist, wissen wir aus seinen »Wirkungen«, deren erste darin
besteht, daß er das Seiende im Sein erhält. Alles Geschaffene wird
nach logischen Kategorien, etwa nach Gattung und Art, unterschie-
den und so in seinem »Was« bestimmt. »Das göttliche Wesen aber ist
unbegrenzt, da es in sich alle Vollkommenheit des ganzen Seins um-
faßt«.8 Thomas macht sich hier die Auffassung des Dionysios Are-
opagita zu eigen: »Das Geschöpf hat etwas, was Gott gehört«; deshalb
ist es Gott ähnlich. Diese Aussage ist aber nicht umkehrbar, so daß
gesagt werden könnte, Gott habe etwas, das dem Geschöpf gehört,
und deshalb sei Gott dem Geschöpf ähnlich. »Denn was in Gott voll-
kommen ist, findet sich in den anderen Dingen in nur beschränkter
Teilhabe«.9 Thomas denkt Gott nicht »in der logischen Form« der
Weltdinge, sondern versteht sein Verhältnis zur Welt als analoges,
in dem Gott das analogatum primarium ist, in Franks Terminologie
der »Urgrund«. Der Vorwurf, den Frank gegenüber Thomas erhebt,
läuft darauf hinaus, daß dieser nicht vermochte, transzendental-
philosophisch zu denken. Für Frank selber stehen transzendental-
philosophisches und analoges Denken nicht im Widerspruch; nicht
selten gebraucht er die Analogie, um Ergebnisse des transzendental-
philosophischen Denkens zu verdeutlichen.

Die von Frank bei der Anwendung der Seinsanalogie verfolgte
Intention entspricht jener, die auch Karl Rahner in seiner Transzen-
dentaltheologie im Sinne hat. Ein Seitenblick auf die Erklärung Rah-
ners läßt auch Frank besser verstehen. Es wäre verfehlt, heißt es bei
Rahner, das analoge Erkennen als bloße Mitte oder gar Mischung von
univokem und äquivokem Begreifen zu verstehen. Nicht das univoke
Begreifen mittels klarer Einzelbegriffe ist das Ursprüngliche in unse-
rer Erkenntnis. Vielmehr ist die »transzendentale Bewegung des Gei-
stes« das »Ursprüngliche« – und eben diese Bewegung auf den unbe-
grenzten Horizont unseres Begreifens »wird mit analogia auf andere
Weise bezeichnet«. Dagegen sind die eindeutigen Begriffe unserer
wissenschaftlichen und alltäglichen Sprache »defiziente Modi jenes

197

Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

8 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles, III, qu. 49, 3. Vgl. I, qu. 28. 43.
9 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles. I, qu. 29: per quandam deficientem partici-
pationem. Ferner z. B.: De veritate. qu. 10, art. 11, ad 10.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ursprünglicheren Verhältnisses, in dem wir zu dem Woraufhin unse-
rer Transzendenz stehen«. Der analoge Sinn, wenn er sprachlich ar-
tikuliert wird, ist auf jene Begriffe angewiesen; doch er selbst liegt
über ihnen: »So ist eine Aussage über dieses Geheimnis [Gott]
immer eine ursprüngliche, nicht mehr von uns selbst verwaltbare
Schwebe zwischen der weltlichen Herkunft unserer reflektierten
Aussage und der Ankunft dort, wohin diese Aussage eigentlich zielt,
nämlich auf das Woraufhin der Transzendenz«. Rahner verwendet
hier dasselbe Wort »Schwebe«, das Frank bereits in Das Unergründ-
liche gebraucht hat, um das »belehrte Nichtwissen« zu charakterisie-
ren, das im »Schweben über« den sich ausschließenden Widersprü-
chen gewonnen wird. In Rahners Deutung geschieht im analogen
Denken ein »Schweben über« dem »kategorialen Ausgangspunkt
und der Unbegreiflichkeit des heiligen Geheimnisses«, das uns – wie
Rahner mit Frank übereinstimmend sagt – »als geistige Subjekte in
unserem Selbstvollzug« kennzeichnet.10 (Zur Seinsanalogie bei
Frank siehe auch Kapitel XI, 2.)

7. Der Trost der Philosophie

Die besondere Zuwendung, in der Gott sich als Du oder sogar als
Vater zeigt, geht über die allgemeine, transzendentale Erfahrung
Gottes hinaus. Franks Zurückhaltung, die ihn häufig apersonal von
der Gottheit statt von Gott sprechen läßt, wird man als Scheu ver-
stehen dürfen, das, was sich dem transzendentalen Denken durch die
Vertiefung in das eigene Selbstsein offenbart, umstandslos mit dem
vertrauten Wort »Gott« zu nennen. Denn was die religiöse Sprache
»Gott« nennt, ist »eine ganz bestimmte Erscheinungs- oder Offenba-
rungsweise« dieses Urgrundes, der sich uns allgemein als Gottheit
oder einfach das »Heilige« zeigt (vgl. DU 343).

Das Wissen von Gott auf Grund der »allgemeinen Offenba-
rung« wird nicht dadurch entwertet, daß es durch die »positive« ge-
schichtliche Offenbarung überboten wird. Für nicht wenige Men-
schen ist die transzendentale Erfahrung die einzige Quelle ihres
religiösen Lebens. So ist Franks philosophische Rede über die Un-
berührbarkeit des göttlichen Seins keineswegs von Resignation be-

198

Das transzendentale Wissen von Gott

10 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 80 f. Vgl. auch K. Rahner: Geist in Welt, Innsbruck 1939.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleitet. Frank kennt, ähnlich dem christlichen Philosophen der Spät-
antike, Boethius, den »tiefen Trost«, den das transzendentale Wissen
von der Gottheit schenken kann. Denn trotz der »theoretisch und
real schlechthin unüberbrückbaren Differenz«, in welcher der unsag-
bare »Urgrund« der Realität zu allem weltlichen Sein steht, gibt es
doch eine »antagonistische Verbindung innerhalb der Realität« zwi-
schen ihm und uns. Das transzendentale Wissen von dieser Verbin-
dung ist durch nichts zu widerlegen, weil jede Widerlegung oder
Leugnung sie immer schon voraussetzt und durch sie überhaupt erst
verstehbar ist. Das »Nein« zu dieser Verbindung kann das argumen-
tierende Nein des Atheisten sein, es kann aber, fundamentaler, auch
das »Nein« einer existentiell erfahrenen Grundlosigkeit oder Gottes-
ferne sein. Aber es ist gerade die Not dieser Erfahrung, die nach
Frank die verborgene Realität des Grundes bezeugt. »Alle Tragik der
Entbehrung erwächst selber letzten Endes aus der Ruhe des unsicht-
baren, unbewußten und verborgenen Besitzes«, faßt er seine Lebens-
weisheit (und zugleich den Grundgedanken des »ontologischen Ar-
guments«) zusammen (DU 338 f.).

Auch das Wissen, daß im Urgrund alles Gegensätzliche zusam-
menfällt, schenkt Trost und Ermutigung. Die »harte Schale« des
Seins, die uns in der Gestalt der Welt kalt und unbarmherzig gegen-
übertritt, ist in diesem Grund mit der »intimsten Tiefe des unmittel-
baren Selbstseins« versöhnt. Der Urgrund bietet dem Menschen, der
sich dem »unheimlich-fremden Wesen der wertindifferenten, unmit-
telbar sinnleeren Welt der kosmischen Realität« ausgeliefert erfährt,
Heimat. Frank sieht in der Versöhnung der gegenständlichen Welt
mit dem geistigen Sein sogar »für uns den fundamentalen Sinn des
Zusammenfallens der Gegensätze« (vgl. DU 341 f.).

Das belehrte Nicht-Wissen, das sich von jedem partikulären
Wissen unterscheidet, vermag Trost zu schenken, weil nicht wir es
sind, die sich in einem subjektiven Erkenntnisakt des Urgrundes der
Realität bemächtigen, sondern diese »dringt in uns ein und erschließt
sich auf diese Weise«. Selbstverständlich wird dadurch nicht das lo-
gische Erfassen des Inhaltes dessen, was sich offenbart, ermöglicht.
Es ist Offenbarung des Unergründlichen als solchen (DU 340). Frank
hat ein waches Bewußtsein dafür, daß die Realität sich unterschied-
lich tief offenbaren kann: im Du als jene intime innige Vertrautheit,
die überhaupt nur zwischen einem Ich und einem Du möglich ist,
aber auch als das Urprinzip, in dem mein unmittelbares Selbstsein,
meine Seele, mit der mir fremden gegenständlichen Welt zusam-

199

Der Trost der Philosophie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menfällt, eben als das schlechthin Unergründliche, als die nur dunkel
erahnbare Tiefe der Realität. »Das ist der konkrete Inhalt der all-
gemeinen Offenbarung. Man muß ihn nehmen, wie er ist, ohne jeg-
liche Umdeutung« (DU 388).

200

Das transzendentale Wissen von Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens
	2. Der Gottesbeweis
	3. Das ontologische Argument
	4. Der religiöse Charakter des Arguments
	5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises
	6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken
	7. Der Trost der Philosophie

