X. Das transzendentale Wissen von Gott

Die bisherigen Uberlegungen haben deutlich gemacht, da8 Gott in
einem »lebendigen« Vollzugswissen gewufst wird. Dieses Wissen,
das die rationale Begrifflichkeit hinter sich ldfit, entspringt nicht
einem emotionalen Uberschwang. Es ist das verstehend erlebte niich-
terne, aufmerksame Streben oder Transzendieren des menschlichen
Selbstseins ins Unendliche des Urgrundes der Realitit, das Gott »be-
rihrt« oder »erfahrt«. Die rationale Argumentation ist dabei keines-
wegs iiberfliissig. Sie muf3 sich aber bewuf3t machen, dafi sie selbst
nur bis an die Schwelle zur Gotteserfahrung gelangen kann (bis an
die »Mauer des Paradieses«, wie Nikolaus von Kues sagt), und sie
muf$ das Transzendieren kritisch begleiten, damit es sich nicht mit
einem vorldufigen Wissen begniigt. Die Begriffe, mit denen der le-
bendige Vollzug der transzendentalen Erfahrung beschrieben und
verstandlich gemacht wird, miissen philosophisch gerechtfertigt sein.

1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen
Glaubens

Einer der Einwinde gegen die philosophische Gotteserkenntnis, den
zu entkriften Franks wiederholtes Anliegen ist, lautet, daf3 die »Gott-
heit«, die sich dem »natiirlichen« transzendentalen Denken in der
»allgemeinen Offenbarung« des Seins zeigt, wenig oder nichts mit
dem Gott des christlichen Glaubens zu tun habe; der Gott der Phi-
losophen sei etwas véllig anderes als der Gott und Vater Jesu Christi.

Die Behauptung einer uniiberbriickbaren Kluft zwischen beiden
Bereichen kann schon deshalb nicht wahr sein, entgegnet Frank, weil
wir, um iiberhaupt das natiirliche Wissen vom Glauben unterschei-
den zu konnen, beides zuvor mit einem einzigen geistigen Blick um-
fal3t haben miissen. Das aber hat zur Bedingung, daf$ das »sogenann-
te snatiirlichec Sein selbst in seinen letzten Tiefen — auf abgeleitete

184

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens

Weise — auch iibernatiirlich ist«. Die Auffassung, der Glaube als Wis-
sen des Ubernatiirlichen und die Vernunft als natiirliche Erkenntnis-
weise stiinden sich feindlich oder beziehungslos gegeniiber, wiirde
jede anspruchsvolle Theologie ausschlieffen und »sowohl in der Phi-
losophie als auch in der Religion nur zu Obskurantismus« fiithren
(RM 229; 232£.).

So offensichtlich der Unterschied zwischen der Erfahrung des
Herzens, in der Frank das Wesen der religiosen Erfahrung sieht,
dem esprit de finesse Pascals, und dem rationalen Wissen, dem esprit
géométrique, auch ist, so ist doch eine eindeutige scharfe Trennung
zwischen beiden Bereichen nicht méglich. Das rationale Denken, das
bis zu der Grenze vordringt, die es selbst vom Glauben trennt, erfihrt
nicht nur seine Beschrinkung und Ohnmacht, sondern weist eben
dadurch auch auf das »Unberiihrbare« hin, das jenseits ihrer liegt.
In diesen Bereich vermag nur das transzendentale Denken »beriih-
rend« einzudringen, so da3 in konkreter Beschreibung zum Aus-
druck gebracht werden kann, worin der Glaube iiber die Vernunft
hinausgeht.

Die Erfahrung des Herzens hat ihre einzigartigen unvergleich-
baren Momente, die das ausmachen, was personliche Religiositat ge-
nannt wird: die einmalige individuelle Geschichte der Seele mit Gott
mit ihren »lyrischen« und »dramatischen« Hohepunkten. Diese Er-
fahrung ist jedoch von Elementen durchdrungen, die der rationalen
Verallgemeinerung zuginglich sind und die ihre »metaphysische«
Komponente genannt werden konnen. Ein Heiliger, der auf besonde-
re Weise mit der lebendigen gottlichen Fiille verbunden ist, besitzt
zweifellos ein unvergleichlich tieferes, lebendigeres »Wissen« von
Gott als der Philosoph oder Theologe, der nur rational scharfsinnig
iiber Gott nachdenkt und nur die »allgemeine Natur« Gottes kennt.
Doch auch das Gottesverhaltnis, das den Heiligen auszeichnet, ent-
hilt die metaphysische Komponente: Auch er erfahrt Gott »als ewi-
ges, allumfassendes und allgegenwiirtiges Wesenc, »als den absolu-
ten Grund allen Seins«, der »in unzertrennlicher Verbindung zu
allem Seienden« steht. Unbeschadet der Verschiedenartigkeit des
philosophischen Wissens und des Glaubens »fliefSen sie doch in der
einen, allumfassenden Realititserfahrung zusammen«. Die religidse
Erfahrung hat, wie Frank sagt, »eine Seite, in der sie mit der meta-
physischen Erfahrung zusammenfillt« (RM 323). Der rational vor-
gehende Theologe muf3 sich bewufst sein, dafs die eigentliche Quelle,

185

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

aus der er schopft, das verstehende Erleben des Herzens ist, soll seine
wissenschaftliche Dogmatik nicht zur toten Konstruktion erstarren.

2. Der Gottesbeweis

Um die Begrenzung der Ratio aufzudecken, bedarf es der argu-
mentativen Stringenz; nur wenn sie gewihrleistet ist, ist auch der
Uberstieg (der Cusanische transcensus) zum Unfalbaren (incompre-
hensibile) kein unverantwortlicher Sprung ins Ungewisse oder
schwiarmerisches Vermuten. Frank hat deshalb nicht gezogert, vom
»Beweis« fiir das Sein Gottes zu sprechen, wenngleich sein Beweis
ginzlich anders vorangeht als die beriihmten »fiinf Wege« des Tho-
mas von Aquin. In klarem Unterschied zu den sog. klassischen Got-
tesbeweisen lehnt Frank den Ausgang von der uns gegenstindlich
gegeniiberstehenden Weltwirklichkeit ab. Die »einzige Primérquel-
le«, in der die Frage nach Gott entsteht und aus der sie auch beant-
wortet werden kann, ist fiir ihn, wie bereits deutlich wurde, die »rei-
ne >Erfahrung des Herzens«. Jede religiose Erfahrung ist aber
unvermeidlich beschrinkt; so ist seine eigene Erfahrung durch die
Glaubenserfahrung der christlichen Kirche geprigt. Doch darf der
Forscher, wie Frank bemerkt, diese Beschrinkung in Kauf nehmen,
sofern er sich um ein urspriingliches »religioses Gesplir« bemiiht
und, um seinen geistlichen Horizont zu erweitern, bereit ist, bei »den
Meistern auf diesem Gebiet, den Heiligen und Mystikern«, in die
Schule zu gehen. Als beispielhaft sieht Frank die Einstellung an, die
er in Bergsons Werk Les deux sources de la morale et de la religion
angetroffen hat. Den als »wissenschaftlich« und vorurteilsfrei ge-
priesenen Versuch, induktiv aus allen bezeugten religiosen Erfahrun-
gen einen ihnen gemeinsamen Gottesbegriff zu ermitteln, halt er fir
vollig ungeeignet und unergiebig. Selbstverstindlich scheidet auch
ein autoritativ festgelegtes Gottesverstandnis fiir die philosophische
Frage aus.

Klar und knapp hat Frank seinen Beweis fiir das Sein Gottes in
Die Realitit und der Mensch vorgelegt. Er schreibt hier: »Das Sein
der menschlichen Person, wenn man sie in ihrer ganzen Tiefe und
Bedeutung versteht, namlich als Wesen, das sich selbst transzen-
diert, ist selbst der »einzige, aber vollig addquate >Gottesbeweis«.
Alle Eigenschaften Gottes, die aus seiner Beziehung zur gegenstind-
lichen Welt erschlossen werden kénnen — so etwa die Vorstellung von

186

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gottesbeweis

Gott als des allmichtigen Schopfers und Erhalters der Welt — sind
»von der reinen Erfahrung her betrachtet, mehr oder weniger pro-
blematisch«, denn — so Franks methodisch mafigebende Einsicht —
»Gott offenbart sich mir unmittelbar nur in der ungeteilten Einheit
»Gott und ich«. Die Idee »Gott«, welche die meisten Menschen ir-
gendwie haben, philosophisch rechtfertigen, kann deshalb nur hei-
Ben, »sie >verstehen, d.h. im Rahmen des Moglichen ihren Inhalt
erliutern und ihn mit anderen uns bereits bekannten Gegebenheiten
der inneren Erfahrung der Realitdt in Beziehung bringen« — nicht
aber, sie aus irgendwelchen dufSeren Gegebenheiten schluf3folgernd
abzuleiten (RM 242; 246; 250; DU 362).

Die Erfahrung, von der Frank ausgeht, ist die Entfremdungs-
erfahrung, die auch in der neuzeitlichen Philosophie thematisiert
wird. Fiir Frank — der hier mit Kierkegaard iibereinstimmt — begleitet
das Bewufltsein, fremd und heimatlos in der Welt zu sein, die
menschliche Existenz als solche. Gerade in der unabweisbaren Frage
nach dem Sinn seines Lebens wird dem Menschen bewuft, daf3 das
blofSe Dasein allein weder Sinn noch »Heimat« bietet. Sowohl die
objektivierte menschliche Natur im Staat und im 6ffentlichen Leben
als auch die kosmisch-naturhafte Wirklichkeit konnen jederzeit
gleich einem Fremdkorper auf den Menschen eindringen und ihm
bewuf3t machen, wie sehr er in seinem Dasein einem »blinden Gang
der Dinge« ausgeliefert ist. Nicht einmal Liebe und Freundschaft
schlieflen die Moglichkeit aus, daf3 der Geliebte oder Freund plétzlich
zum Fremden wird und der Mensch die Erfahrung tiefster Einsam-
keit macht. Welt und Natur sind in ihrer sich selbst gentigenden Ord-
nung fiir seine Sinnsuche blind; sie konnen deshalb dem Menschen
keine letzte Geborgenheit bieten. Ebenso lifst ihn die menschliche
Gesellschaft allein. Nicht zuletzt ist es gerade ihre Geschichte, welche
die Frage nach dem Sinn des Lebens auslost. SchliefSlich bietet auch
das eigene Gefiihlsleben mit seinen Schwankungen und Widersprii-
chen dem Menschen keine Antwort auf seine Sinnfrage.

Wenn weder die duflere Welt noch die in uns selbst wirkenden
naturhaften Krifte die innerste Sehnsucht nach Heimat und Sinn
befriedigen konnen, ist sie vielleicht — so Franks nichste Frage — im
unendlichen Sein zu finden? Seine Antwort: Nein. Die Realitit, die
wir im Transzendieren tiber unser eigenes Selbstsein hinaus entdek-
ken, ist namenlos. Heimat oder inneren Halt und Sinn kann uns nur
eine Instanz gewihren, die »alles in sich hat, was das Wesen unseres
Ich als Person ausmacht. Denn alles Unpersonliche ist uns fremd und

187

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

kann fiir uns nicht Zuflucht sein« (RM 245). Zwei Attribute sind es,
die jene sinngebende Instanz, deren wir offensichtlich bediirfen, aus-
zeichnen miissen: Sie muf3, um unbedingt fester Grund unseres Seins
sein zu konnen, das Sein aus eigener Kraft (a se) besitzen, und sie
muf »innerlich unbedingt sinnvoll« sein. Beide Attribute ergeben
sich aus ihrer Beziehung zu unserem Selbstsein. Im namenlosen
und unpersonlichen endlosen Sein, das die Ontologie bedenkt, sind
sie nicht zu finden.

Franks Argumentation gelangt hier an ihren entscheidenden
Punkt: Der Grund fiir die von der inneren Erfahrung bezeugte Hei-
matlosigkeit in der gegenstindlichen Welt liegt darin, dafy der
Mensch diese Welt an Urspriinglichkeit und Tiefe unendlich tber-
trifft. Die Erfahrung selbst — in dieser Welt keine wahre Bleibe zu
besitzen — ist jedoch nur méglich, weil der Mensch »in einer anderen
Seinssphire« bereits eine Heimat hat. Es ist also gerade die Erfah-
rung, heimatlos in der Welt zu sein, die den Menschen verstehen
1483t, daf3 er »in dieser Welt der Vertreter eines anderen, vollkommen
realen Seinsprinzips ist« (RM 2501.).

In diesem Gedanken besteht das eigentliche Argument. Es
schliefit nicht von irgendwelchen Folgen auf deren Ursache. Viel-
mehr wird ein Prinzip angewendet, das allgemeiner und urspriing-
licher ist als ein Vernunftschlufi: Als lebendiges Subjekt weifs ich, daf3
ich der gesamten objektiven Welt-Wirklichkeit erkennend und wer-
tend gegeniiberstehe. Ich weifl damit von der Weltiiberlegenheit
meines Wesens als Person. Zugleich weifs ich in meiner Selbst-
erkenntnis aber auch, daf ich mit meiner Uberweltlichkeit nicht mir
selbst gentige, sondern ohne Grund und Halt bin. Das besagt: Indem
ich mich in meiner Weltiiberlegenheit als unvollkommen erkenne,
erkenne ich eben dadurch die Fiille und Urspriinglichkeit einer Rea-
litat iiber der Welt, denn der Bezug auf sie macht mich als »partiku-
lire, sekundire, beschrinkte und unvollkommene Auflerung« erst
denkbar. Mit anderen Worten: Indem ich mein »Sein und Wesen als
von aller objektiven Wirklichkeit verschieden und es zugleich als un-
gentigend und in seinem rein immanenten Wesen der Fiille, Festig-
keit und inneren Begriindung ermangelnd« erfahre, erfahre ich mich
als »Bilds, als Erscheinungsweise, als irdische Auferung eines iiber-
weltlichen Prinzips — eines Prinzips, das anders ist als alles irdische
Sein« (RM 252). Das, worauf bezogen ich mich als beschrankt er-
fahre, kann nicht selber beschriankt sein.

Frank erinnert daran, daf$ der platonische Sokrates formal dhn-

188

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gottesbeweis

lich argumentiert hatte: Es sei widersinnig anzunehmen, daf3 wir
vernunftbegabten Menschen, die als leibliche Wesen nur einen ver-
schwindend geringen Teil der Welt ausmachen, durch einen gliick-
lichen Zufall als einzige in den Besitz der sonst nirgendwo an-
zutreffenden Vernunft gelangt seien. Es ist also gefordert, als deren
Herkunftsort eine tiberweltliche Vernunft anzunehmen (RM 2511).

Franks Uberlegung schliefit den Gedanken ein, dafl wir unseren
Mangel nicht erfahren, d.h. Gottes nicht bediirfen und ihn suchen
konnten, wenn wir selber nicht immer schon eine gewisse verkleiner-
te Spiegelung dessen wiren, was wir entbehren (vgl. RM 253). Mehr-
mals beruft er sich fiir diesen Gedanken auf Augustinus, der ihm
vielfiltigen Ausdruck gegeben hat: viderim me, viderim te — wiirde
ich mich erkennen, wiirde ich auch dich erkennen. Das hier angespro-
chene Verhiltnis — die Erfahrung des Menschen, nach Gott zu fragen
und so auf ihn bezogen zu sein — entspricht der biblischen Aussage,
daf3 der Mensch das »Bild« Gottes ist. Doch anders als die Bibel, die
vom Schopfer ausgeht, geht der Philosoph vom immanent erfahr-
baren Wesen des Menschen aus: Indem der Mensch sich als auf die
Wesensfiille verwiesen und damit als deren Abbild erkennt, erkennt
er eben dadurch auch das transzendente Urbild oder den absoluten
Tiefengrund des Abbildes.

Mit der Erkenntnis, daf3 Gott ist, ist freilich keine Aussage dar-
tber gemacht, was Gott ist, d.h. tiber den Inhalt des Gottesbegriffs.
Verstehbar ist fiir uns nur das Verhiltnis Gottes zu uns. Nur von ihm
ausgehend konnen wir von Gott sprechen. Ein isoliertes, in sich selbst
seiendes Wesen Gottes ist fiir uns nicht denkbar, weil es prinzipiell
tberrational und undefinierbar ist. Allein im antinomischen »belehr-
ten Nichtwissen« konnen wir uns diesem Wesen als einer Instanz
nihern, »die, indem sie eben eine der Instanzen des Seins und dabei
grundsitzlich verschieden von allem anderen ist, zugleich ihr Wesen
in der Gesamtheit ihrer Beziehungen zu allem anderen hat, weshalb
dieses Andere irgendwie auch zu ihr gehort«. Einfacher gesagt: Gott
ist — und als solcher ist er »er selbst und das andere« — er ist die
Einheit seiner selbst mit dem, was ihm gegeniibersteht, und so auch
mit mir (RM 255).

! Frank gibt fiir diesen Verweis keine Quelle an. Man kann vermuten, daf8 er an Platons
Phaidon denkt. Im Anhang iiber die »Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« in
Der Gegenstand des Wissens setzt er sich ausfiihrlich mit Platons Beweisen zur Un-
sterblichkeit der Seele und zum Sein Gottes auseinander.

189

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Nur die Diskursivitdt unseres Denkens zwingt uns, die Frage
nach »Gott« und die Frage nach »Gottes Beziehung zu allem anderen«
auseinanderzuhalten; in der iiberrationalen Realitit ist das eine vom
anderen nicht zu trennen (vgl RM 256). Auf den Vorwurf des Pan-
theismus oder Seinsmonismus, den Franks Formulierungen bei ober-
flachlicher Kenntnisnahme auslgsen kénnen, ist noch einzugehen.

3. Das ontologische Argument

Methodisch entspricht Franks Begriindung der Realitit Gottes und
seiner Immanenz im Menschen in seinen wesentlichen Ziigen dem
ontologischen Gottesbeweis. Bereits in seiner Erkenntnislehre 1915
hatte Frank sich in einem eigenen Kapitel und in dem umfangreichen
Anhang »Zur Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« aus-
fithrlich mit dessen Gehalt auseinandergesetzt. Keineswegs beginnt
seine Geschichte, wie Frank feststellt, erst mit Anselm von Canter-
bury; sein wesentlicher Gedanke ist bereits bei Parmenides anzutref-
fen. Frank verfolgt dann seine Entwicklung in der Antike insbeson-
dere bei Plotin und Augustinus, in der Neuzeit bei Nikolaus von
Kues, Descartes, Malebranche, Spinoza, Leibniz bis hin zum Deut-
schen Idealismus, hier insbesondere bei Fichte. Es handelt sich um
eine Idee, so sein Ergebnis, die nicht nur fast alle grofSen Denker
beschiftigt hat, sondern die »in gewissem Sinn das zentrale Problem
der Philosophie«, ja sogar deren »zentrale Wahrheit« ausmacht
(GAW 520).

Seine eigene Sicht des ontologischen Arguments hat er 1930 in
einem Beitrag fiir das »Russische wissenschaftliche Institut« in Bel-
grad mit dem Titel Der ontologische Beweis des Seins Gottes syste-
matisch entwickelt.? Es geht ihm hierbei vor allem darum, die logi-
sche Struktur des Beweises gegen spitere und bis in die Gegenwart
verbreitete Fehldeutungen klarzustellen. Denn gegen die gelidufige
Fassung, in welcher der Beweis meist vorgebracht wird, wire Kants
berithmter Einwand berechtigt (100 Taler, die mir fehlen, deren Be-
griff ich aber denke, werden dadurch nie zu realen 100 Talern). Bei
endlichen Dingen gliche es in der Tat dem Bemiihen eines Magiers,
die Realitit des Gedachten aus dem bloflen Begriff ableiten zu wol-
len. Beim giiltigen ontologischen Beweis (den, wie Frank nachweist,

2 Diese Abhandlung ist im Band 8 der Werkausgabe, Verlag Alber, Freiburg, enthalten.

190

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ontologische Argument

auch Anselm vertreten hatte) aber haben wir es mit einem ganz
anderen Denkinhalt zu tun. Kant hat, wie Frank mit Hegel feststellt,
unbegriindet vorausgesetzt, daf sein Einwand auch fiir jene Begriffe
gilt, deren Inhalt iiber dem »Endlichen« steht. Er hitte beweisen
miissen, dafl bei jedem logisch notwendigen Urteil die Denkmog-
lichkeit seines Inhalts von der realen Existenz dieses Inhalts ge-
trennt ist.

Mit dem Sein aber haben wir einen Begriff, dessen Inhalt nur als
real angenommen werden kann; er kann nicht blof$ hypothetisch ge-
dacht oder als blof} gedacht »vorgestellt« werden. Gerade die offen-
sichtliche Tautologie in der Aussage »das Sein ist« zeigt den Sinn des
ontologischen Arguments. Er besagt, daf3 das Denken des Seins nicht
anders moglich ist, als daf3 das Sein (der Inhalt dieses Denkens) real
ist, »weil ich im Sein eben etwas habe, das sich iiber den Gegensatz
von >Denkbarkeit« und >Realitdt auflerhalb des Denkens< erhebt«.
Dafs das Sein ist, folgt notwendig aus seinem Begriffsinhalt. Das gilt
selbstverstandlich nicht fiir das Denken tiber das Sein eines endlichen
Seienden, etwa der 100 Taler.

So zeigt die cartesische Formel cogito, ergo sum (genauer miifSte
es heiflen cogito, ergo est cogitatio) das denkende Bewufitsein als
einen »Inhalt«, der nur als seiend gedacht werden kann. Bei den Be-
griffen Sein und Bewuf3tsein ist es sinnlos zu behaupten, sie wiren
»blofle Begriffe und alle sie betreffenden logisch notwendigen Urteile
wiren nur hypothetisch und wiirden deshalb nichts tiber die Realitit
des Subjekts des Urteils aussagen« (GAW 226f.). »Das Denken er-
kennt sich notwendig als seiend, und ein Denken als >blof§ Gedachtes«
ist ein innerer Widerspruch« (GdW 493). Es gibt also Denkinhalte,
die als »blof3 eingebildet« nicht gedacht werden konnen, deren Gehalt
wesentlich iiber die Grenzen eines Denkinhalts hinausgeht.

Zur logischen Struktur des ontologischen Arguments gehort,
daf3 das Sein, das unbedingt seiend ist, kein Gegenstand ist, der dem
Erkenntnisblick im epistemischen Sinn gegeniibersteht und ihm ver-
mittelt durch den Begriff zuginglich wird. Es wird vielmehr durch
seine Selbstenthiillung erkannt. Bildlich ausgedriickt: Wir haben hier
keine an sich dunkle Sache, welche erst noch von aufSen durch einen
Lichtstrahl beleuchtet werden miifite, sondern ein Licht, das sich
selbst erhellt. Das heif3t, dafy die »einfache geistige Anschauung«
des Inhalts geniigt, um seine reale Existenz zu erkennen. Es handelt
sich um unmittelbare Evidenz oder Selbstevidenz, nicht um die Ab-
leitung aus irgendwelchen dieser Evidenz logisch vorangehenden

191

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Einsichten. Das ontologische Argument ist darum kein »Beweis« im
iblichen Sinne des Wortes.

Frank verweist in seiner Abhandlung auch auf Fichtes Begriff
des »Sehens«, von dem (wie bei Descartes’ »Denken«) gilt, dafd wir
das Sehen niemals nur »hypothetisch« sehen. »Denn dieses Sehen
selbst sieht sich, es ist fiir uns, genauer, fiir sich selbst, nur kraft
seiner selbst anwesend«. »Nicht das >Sehen« als bloler Akt, nicht
das >Denken, ist das, was uns in der Form der Selbstenthiillung ge-
geben ist und worauf deshalb der ontologischen Beweis anwendbar
ist, sondern die Einheit des >Sehens< mit dem >Gesehenens, das abso-
lute Leben, gleichsam der lebendige Herzschlag der tiefsten Urquelle
alles Denkbaren und Seienden, der zugleich Sehen und Gesehenes
ist«.’

Was seine »Idee« nicht aufler sich haben kann, so daf3 sie denk-
bar wire, auch ohne mit der Realitit verbunden zu sein, ist die ab-
solute Realitdt. Das Absolute ist »jene Realitat, die unserem Denken
nicht als >Gegenstand« gegeben ist, sondern als etwas, das unserem
Denken unabtrennbar eigen ist, und zwar deshalb, weil unser Den-
ken nicht verneint werden kann, denn die Verneinung selbst ist, wie
auch alles tibrige, sein Ausdruck und deshalb, bezogen auf es selbst,
sinnlos. Man kann nicht die bloSe Idee, den Gedanken an das absolu-
te Sein haben und fragen: Ist dieser Gedanke wahr, entspricht ihm
etwas in der >Realitat selbst« ? Denn hier setzt die Frage schon voraus,
worauf sie sich bezieht, und verliert darum ihren Sinn. [...] Man
kann sinnvoll fragen: Existiert dieser oder jener einzelne Inhalt?
Denn das heifst: Gehort er zum Sein? Doch man kann nicht fragen:
Existiert das Sein selbst? Denn der Gedanke, der in der Frage >Exi-
stiert das ... ?< ausgedriickt ist, setzt eben das Sein voraus. Das carte-
sische cogito, ergo sum verwandelt sich, wenn man es genauer be-
denkt, in die Wahrheit: cogito, ergo est esse absolutum (oder ens
absolutum)«.* Die Negation ist auf das Sein nicht anwendbar, weil
sie das Sein voraussetzt. Was Descartes mit der Formulierung des
cogito also eigentlich beweist, ist nicht das Sein des vereinzelten Ich,
sondern das absolute Sein als solches.

Klarer hat Descartes, die Einsicht, da3 das Sein an sich absolut

3 S. Frank: Der ontologische Beweis fiir das Sein Gottes. Kapitel I. In: S. L. Frank: Phi-
losophische Aufsitze. Freiburg (Alber).

4 Ebd. — Descartes hat seine Einsicht in die absolute SelbstgewifSheit des Geistes ver-
schiedentlich vorgetragen: In den Principia Philosophiae (Teil 1), in den Meditationes
(Teil 1) und franzdsisch im Discours de la méthode (Teil 4).

192

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der religiose Charakter des Arguments

ist, mit dem »anthropologischen« Argument in seiner »Dritten Me-
ditation« ausgefiihrt. Er zeigt hier, ausgehend von der GewiSheit des
Ich, daf der Begriff des endlichen Seins erst durch Einschrinkung des
unendlichen gewonnen wird. Die Wortform »unendlich« verleitet
dazu, das Unendliche als Negation des Endlichen vorzustellen (un-
endlich = nicht endlich). Tatsdchlich aber ist schon das Sein als sol-
ches unendliches Sein, »alles umfassende Fiille« (ens amplissimum).
Erst durch den nachfolgenden Akt der Beschrinkung dieser ur-
spriinglichen Fiille gelangen wir zum Endlichen. Darum ist das End-
liche das Abgeleitete und Sekundire, nicht das Unendliche. Das
heiflt: Descartes’ Uberlegung tendiert darauf zu zeigen, daf3 die
Selbstevidenz des Ich in seiner Begrenztheit nicht die logisch ur-
spriingliche Selbstevidenz ist; urspriinglich ist die Selbstevidenz der
Fiille des Seins, weil unser begrenztes Ich iiberhaupt nur auf dem
Boden dieses urspriinglich-unendlichen Seins, durch Begrenzung,
denkbar ist. Descartes hat, wie Frank anmerkt, diese Konsequenz al-
lerdings nicht klar gezogen — er hitte sonst den Individualismus,
durch den er zum Initiator der neueren Philosophie wurde, nicht ver-
treten konnen. — Ganz offensichtlich greift Frank mit dieser Uberle-
gung auch auf Nikolaus von Kues zurtick (s.u.).

Die erwiesene Notwendigkeit des Seins ist weder eine blof3 fak-
tische noch eine nur logische Notwendigkeit. Sie ist von anderer Art,
die Frank »urspriingliche« oder »absolute« Notwendigkeit nennt. Sie
kommt dem Sein als umfassender All-Einheit zu, in der die faktische
Gegebenheit in ihrer Uniiberwindbarkeit mit der Unabweisbarkeit
des Logischen vereint ist.

4. Der religiose Charakter des Arguments

Die Erlduterungen, die Frank zum Sinn des ontologischen Argu-
ments gibt, sind fiir den religiosen Gehalt seiner Philosophie auf-
schlufireich. Das Wissen von Gott, das dieses Argument offen legt,
ist nicht »die Frucht des stolz abstrahierenden Verstandes«. Es »ist
einfach die Anwesenheit Gottes selber in unserem BewufStsein«. Es
ist darum ein lebendiges Wissen, in dem es die Trennung von Subjekt
und Objekt nicht mehr gibt. Selbstverstindlich ist es immer moglich,
auch von Gott wie von einem Gegenstand zu reden und den Begriff
»Gott« wie jeden anderen Begriff gleichsam als Etikett zu gebrau-
chen. Von den Dingen konnen wir Begriffe bilden, die ontologisch

193

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

etwas anderes sind als das Gemeinte selber. Thre Realitit ist uns mit-
tels der Begriffe gegeben. Das wahrhafte Wissen von Gott aber ist
kein abstrakt vermitteltes oder begrifflich-gegenstindliches Wissen.
Gott erkennen oder wissen wir, »indem er selbst sich uns in seiner
Realitit offenbart«. Der ontologische Beweis ist in Franks Auffas-
sung deshalb eigentlich nur die »rationale Rechenschaft iiber ein un-
mittelbares mystisches Erschauen [o ... uzrenii]«.

Das lebendige Wissen von Gott — wie im ontologischen Beweis
aufgedeckt — zeichnet zwei Momente aus, die auch fiir den religiosen
Glauben wesentlich sind: Es ist sowohl frei als auch irrtumslos. Die
Aufmerksamkeit auf die im eigenen Selbstsein sich erdffnende gei-
stige Realitit auszurichten, ist nur als freier Akt moglich. In ihm [6st
der Mensch sich von der gleichsam »hypnotisierenden Wirkungx,
welche die sinnlich-gegenstindliche Welt auf ihn ausiibt und ihn
iiberzeugt sein 1dfit, allein in ihr wahre Realitit finden zu konnen.
Das lebendige Wissen, »in dem die Seele von Gott entflammt ist«,
ist irrtumslos, weil in ihm die Beziehung des Subjekts zum Objekt
eine ganz andere als im gegenstindlichen Wissen ist. In ihm »fallt die
Idee Gottes mit seiner Realitit zusammen«, und diese Koinzidenz
laBt (wie Descartes vom denkenden Bewuf3tsein gezeigt hat) keinen
Raum, in den Zweifel und Irrtum eindringen kénnten. Wohl kénnen
wir uns in unserem Denken iiber Gott »grob tiduschen«; doch in der
inneren geistlichen Erfahrung gibt es dafiir keinen Platz. Das Wesen
des ontologischen Beweises, resiimiert Frank, besteht gerade darin,
die »spezifische Gewisheit der religiosen Erfahrung« zu erkliren.’

Sich selbst als Abbild einer absoluten Seinsinstanz wahrzuneh-
men ist etwas anderes, als etwa einen komplexen mathematischen
Zusammenhang zu begreifen. Fiir diesen geniigt geschérfte intellek-
tuelle Aufmerksamkeit. Dagegen bedarf es einer »lebendigen Intui-
tion«, um die Sehnsucht nach einem festen Grund im eigenen Selbst-
sein — und darin schon seine Anwesenheit und sein Wirken -
wahrzunehmen. Denn Gott als das unergriindliche Worauthin unse-
res Transzendierens ist kein Sachverhalt, der wie ein Objekt sich der
Erkenntnisanstrengung passiv darbietet. Schon die vorurteilsfreie
Wahrnehmung des eigenen Gefiihlslebens auf dem Hintergrund des
korperlichen Befindens erfordert intensive Aufmerksamkeit; erst

5 Ebd., Kapitel III. Frank zieht hier einen Satz aus dem 1. Johannesbrief (4:13) heran:
»Daran erkennen wir, daf8 wir in ihm sind und er in uns, denn er hat uns von seinem
Geist gegebenc.

194

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

recht verlangt die lebendige Wahrnehmung des eigenen Selbstseins
in der unbegrenzten Bewegung seines Transzendierens eine besonde-
re Bereitschaft. Wo sie gelingt, erfahren viele Menschen sie als »Of-
fenbarung«, durch die sich ihr Selbstverstindnis tiefgreifend ver-
andert.

5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises

Franks Argument appelliert an die Bereitschaft, sich auf die eigene
innere Erfahrung einzulassen. Damit unterscheidet sich sein ontolo-
gischer Aufweis nachdriicklich von dem »klassischen« Gottesbeweis,
der aus der Kontingenz der Welt auf die Notwendigkeit ihres absolu-
ten oder unbedingten Urhebers schlieft. Dieser kosmologische Be-
weis, so Frank, setzt zwischen der Welt und Gott einen Zusammen-
hang voraus und versucht zu zeigen, daf das gegebene Faktum, die
Welt, nur durch diesen Zusammenhang begriindet und gerechtfertigt
ist. »Begriinden« heif3t hier, ein bestimmtes Phinomen von einem
umfassenderen Ganzen her verstidndlich machen. Frank wendet ge-
gen diese Beweisfithrung ein: Wiirde man versuchen, Gott schlufs-
folgernd als »Grund« der Welt zu erweisen, wiirde man ihn »den
Zusammenhingen des Seins unterworfen denken, ihm als Teilinhalt
des Seins einen Ort im Ganzen des Seins zuweisen, was unsinnig und
widerspriichlich wire«. Das Sein wiirde zu einer Kategorie, die Gott
wie auch der Welt iibergeordnet ist und sie umschliefit. Gott wire
vom Sein verschlungen. Will man diese fatale Konsequenz vermei-
den, darf Gott nicht aus einem ihm vorausliegenden allgemeinen
Grund deduziert werden. Er darf nicht als das Abgeleitete, sondern
muf$ von vornherein nur als das Begriindende gedacht werden (DU
351f.). Auflerdem setzt jede schlufolgernde von der Weltwirklich-
keit ausgehende Beweisfithrung den Begriff Gottes als bekannt vor-
aus, muf3 ihn also bereits anderweitig gewonnen haben.

Bei seiner Ablehnung des (auch von Thomas von Aquin favori-
sierten) kosmologischen Beweises hat Frank offensichtlich die Induk-
tion vor Augen, mit welcher der Naturwissenschaftler unter Anwen-
dung des Kausalgesetzes einem Phinomen, das er als Wirkung
ansieht, ein anderes Phinomen als Ursache zuordnet. Unter dieser
Voraussetzung hat Frank recht, wenn er die Anwendung des Kausal-
gesetzes fiir den Beweis des Seins Gottes zuriickweist. Der kosmolo-
gische Beweis, richtig verstanden, arbeitet jedoch nicht mit diesem

195

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

Gesetz; er stellt seine Ausgangsphdnomene unter die transzendenta-
le Bedingung der Mdoglichkeit ihrer Existenz. Er zeigt, daf das Be-
dingte nur im Horizont des Unbedingten gedacht werden kann. Fiir
das Verstindnis dieses Prinzips ist die analogia entis unverzichtbar.

In seiner Abhandlung tiber den »ontologischen Beweis fiir das
Sein Gottes« geht Frank auch auf das physikoteleologische Argu-
ment ein, das Gott als Grund fiir die Ordnung und Harmonie der
Weltwirklichkeit erkennen will. Die Tatsache, daf3 neben der Voll-
kommenheit und Zweckmifigkeit auch »Zufall, Sinnlosigkeit, Dis-
harmonie und Ubel« in der Welt herrschen, raubt nach Franks Auf-
fassung dieser Uberlegung »jede Uberzeugungskraft«. Angesichts
der Wiirde der menschlichen Person bedeutet »schon ein einziges
Faktum von Tragik und Unrecht eine Dissonanz, welche die gesamte
Harmonie sofort zerstort«. Frank verweist auf Dostojewski, der Iwan
Karamasow sagen lafit, dafl schon das Trinchen eines einzigen
schuldlos gequalten Kindes »nicht mehr erlaubt, die Welt zu >akzep-
tierenc«.”

6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

Nach Franks Urteil liegt den thomanischen Gottesbeweisen eine sub-
tile Fehldeutung des Verhiltnisses von Gott und Welt zugrunde. In
ihnen werde Gott »in der logischen Form objektiver Wirklichkeit«
gedacht, »als eine aufierhalb von uns objektiv seiende Realitit, als
ein Objekt, dessen Sein durch unser Denken zu bestitigen ist«. Von
Thomas werde Gott, so interpretiert Frank weiter, »gleichsam als
Fundament des Universums gedacht, und in diesem Sinne als etwas,
das tiber einen ebensolchen allgemeinen kategorialen Charakter ob-
jektiven Seins verfiigt wie die Welt auch — ungefahr vergleichbar
dem, wie das Fundament und das darauf basierende Gebaude auf die-
selbe Weise den allgemeinen physikalischen Gesetzen unterworfen
sind« (RM 237). Frank konzediert zwar, dafs Thomas mit dem Prinzip
der analogia entis »ein Motiv véllig anderer Ordnung« kenne, das
iiber die Einordnung Gottes in die »objektive Wirklichkeit« hinaus-

¢ Zum kosmologischen Gottesbeweis vgl. J. Schmidt: Philosophische Theologie. Stutt-
gart (Kohlhammer) 2003. K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Be-
griff des Christentums. Freiburg (Herder) 1976, S. 76-79.

7 S. Frank: Der ontologische Beweis. Kapitel 3. A.a.O. Vgl. DU 351.

196

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Analoges und transzendentalphilosophisches Denken

fithre; er meint jedoch, dieses Prinzip in der Frage der Gotteserkennt-
nis bei Thomas »aufler Acht« lassen zu kénnen.

Tatsdchlich stimmt Thomas mit Frank darin {iberein, dafd wir
von Gott mit Gewifsheit nur wissen, dafs er ist, nicht aber, was er ist.
Daf3 Gott ist, wissen wir aus seinen » Wirkungen, deren erste darin
besteht, daf3 er das Seiende im Sein erhilt. Alles Geschaffene wird
nach logischen Kategorien, etwa nach Gattung und Art, unterschie-
den und so in seinem »Was« bestimmt. »Das gottliche Wesen aber ist
unbegrenzt, da es in sich alle Vollkommenheit des ganzen Seins um-
faB3t«.® Thomas macht sich hier die Auffassung des Dionysios Are-
opagita zu eigen: »Das Geschopf hat etwas, was Gott gehort; deshalb
ist es Gott dhnlich. Diese Aussage ist aber nicht umkehrbar, so daf3
gesagt werden konnte, Gott habe etwas, das dem Geschopf gehort,
und deshalb sei Gott dem Geschopf dhnlich. »Denn was in Gott voll-
kommen ist, findet sich in den anderen Dingen in nur beschrinkter
Teilhabe«.” Thomas denkt Gott nicht »in der logischen Form« der
Weltdinge, sondern versteht sein Verhiltnis zur Welt als analoges,
in dem Gott das analogatum primarium ist, in Franks Terminologie
der »Urgrund«. Der Vorwurf, den Frank gegeniiber Thomas erhebt,
lauft darauf hinaus, daf3 dieser nicht vermochte, transzendental-
philosophisch zu denken. Fiir Frank selber stehen transzendental-
philosophisches und analoges Denken nicht im Widerspruch; nicht
selten gebraucht er die Analogie, um Ergebnisse des transzendental-
philosophischen Denkens zu verdeutlichen.

Die von Frank bei der Anwendung der Seinsanalogie verfolgte
Intention entspricht jener, die auch Karl Rahner in seiner Transzen-
dentaltheologie im Sinne hat. Ein Seitenblick auf die Erklarung Rah-
ners la3t auch Frank besser verstehen. Es wire verfehlt, heif3t es bei
Rahner, das analoge Erkennen als blofSe Mitte oder gar Mischung von
univokem und dquivokem Begreifen zu verstehen. Nicht das univoke
Begreifen mittels klarer Einzelbegriffe ist das Urspriingliche in unse-
rer Erkenntnis. Vielmehr ist die »transzendentale Bewegung des Gei-
stes« das »Urspriingliche« — und eben diese Bewegung auf den unbe-
grenzten Horizont unseres Begreifens »wird mit analogia auf andere
Weise bezeichnet«. Dagegen sind die eindeutigen Begriffe unserer
wissenschaftlichen und alltiglichen Sprache »defiziente Modi jenes

8 Thomas Aquinas: Summa contra gentiles, ITI, qu. 49, 3. Vgl. I, qu. 28. 43.
° Thomas Aquinas: Summa contra gentiles. I, qu. 29: per quandam deficientem partici-
pationem. Ferner z. B.: De veritate. qu. 10, art. 11, ad 10.

197

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott

urspriinglicheren Verhiltnisses, in dem wir zu dem Woraufhin unse-
rer Transzendenz stehen«. Der analoge Sinn, wenn er sprachlich ar-
tikuliert wird, ist auf jene Begriffe angewiesen; doch er selbst liegt
iiber ihnen: »So ist eine Aussage iiber dieses Geheimnis [Gott]
immer eine urspriingliche, nicht mehr von uns selbst verwaltbare
Schwebe zwischen der weltlichen Herkunft unserer reflektierten
Aussage und der Ankunft dort, wohin diese Aussage eigentlich zielt,
namlich auf das Worauthin der Transzendenz«. Rahner verwendet
hier dasselbe Wort »Schwebe, das Frank bereits in Das Unergriind-
liche gebraucht hat, um das »belehrte Nichtwissen« zu charakterisie-
ren, das im »Schweben iiber« den sich ausschliefenden Widersprii-
chen gewonnen wird. In Rahners Deutung geschieht im analogen
Denken ein »Schweben iiber« dem »kategorialen Ausgangspunkt
und der Unbegreiflichkeit des heiligen Geheimnisses«, das uns — wie
Rahner mit Frank tibereinstimmend sagt — »als geistige Subjekte in
unserem Selbstvollzug« kennzeichnet.’® (Zur Seinsanalogie bei
Frank siehe auch Kapitel XI, 2.)

7. Der Trost der Philosophie

Die besondere Zuwendung, in der Gott sich als Du oder sogar als
Vater zeigt, geht iiber die allgemeine, transzendentale Erfahrung
Gottes hinaus. Franks Zuriickhaltung, die ihn hiufig apersonal von
der Gottheit statt von Gott sprechen laflt, wird man als Scheu ver-
stehen diirfen, das, was sich dem transzendentalen Denken durch die
Vertiefung in das eigene Selbstsein offenbart, umstandslos mit dem
vertrauten Wort »Gott« zu nennen. Denn was die religitse Sprache
»Gott« nennt, ist »eine ganz bestimmte Erscheinungs- oder Offenba-
rungsweise« dieses Urgrundes, der sich uns allgemein als Gottheit
oder einfach das »Heilige« zeigt (vgl. DU 343).

Das Wissen von Gott auf Grund der »allgemeinen Offenba-
rung« wird nicht dadurch entwertet, daf$ es durch die »positive« ge-
schichtliche Offenbarung tiberboten wird. Fiir nicht wenige Men-
schen ist die transzendentale Erfahrung die einzige Quelle ihres
religiosen Lebens. So ist Franks philosophische Rede iiber die Un-
beriihrbarkeit des gottlichen Seins keineswegs von Resignation be-

10 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg 1976, S. 80f. Vgl. auch K. Rahner: Geist in Welt, Innsbruck 1939.

198

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Trost der Philosophie

gleitet. Frank kennt, dhnlich dem christlichen Philosophen der Spit-
antike, Boethius, den »tiefen Trost«, den das transzendentale Wissen
von der Gottheit schenken kann. Denn trotz der »theoretisch und
real schlechthin uniiberbriickbaren Differenz«, in welcher der unsag-
bare »Urgrund« der Realitédt zu allem weltlichen Sein steht, gibt es
doch eine »antagonistische Verbindung innerhalb der Realitdt« zwi-
schen ihm und uns. Das transzendentale Wissen von dieser Verbin-
dung ist durch nichts zu widerlegen, weil jede Widerlegung oder
Leugnung sie immer schon voraussetzt und durch sie tiberhaupt erst
verstehbar ist. Das »Nein« zu dieser Verbindung kann das argumen-
tierende Nein des Atheisten sein, es kann aber, fundamentaler, auch
das »Nein« einer existentiell erfahrenen Grundlosigkeit oder Gottes-
ferne sein. Aber es ist gerade die Not dieser Erfahrung, die nach
Frank die verborgene Realitit des Grundes bezeugt. » Alle Tragik der
Entbehrung erwdchst selber letzten Endes aus der Ruhe des unsicht-
baren, unbewufiten und verborgenen Besitzes«, falit er seine Lebens-
weisheit (und zugleich den Grundgedanken des »ontologischen Ar-
guments«) zusammen (DU 338f.).

Auch das Wissen, daf$ im Urgrund alles Gegensitzliche zusam-
menfillt, schenkt Trost und Ermutigung. Die »harte Schale« des
Seins, die uns in der Gestalt der Welt kalt und unbarmherzig gegen-
iibertritt, ist in diesem Grund mit der »intimsten Tiefe des unmittel-
baren Selbstseins« versohnt. Der Urgrund bietet dem Menschen, der
sich dem »unheimlich-fremden Wesen der wertindifferenten, unmit-
telbar sinnleeren Welt der kosmischen Realitit« ausgeliefert erfihrt,
Heimat. Frank sieht in der Versshnung der gegenstindlichen Welt
mit dem geistigen Sein sogar »fiir uns den fundamentalen Sinn des
Zusammenfallens der Gegensitze« (vgl. DU 341f.).

Das belehrte Nicht-Wissen, das sich von jedem partikularen
Wissen unterscheidet, vermag Trost zu schenken, weil nicht wir es
sind, die sich in einem subjektiven Erkenntnisakt des Urgrundes der
Realitdt bemichtigen, sondern diese »dringt in uns ein und erschliefSt
sich auf diese Weise«. Selbstverstidndlich wird dadurch nicht das lo-
gische Erfassen des Inhaltes dessen, was sich offenbart, ermoglicht.
Es ist Offenbarung des Unergriindlichen als solchen (DU 340). Frank
hat ein waches Bewuf3tsein dafiir, daf3 die Realitit sich unterschied-
lich tief offenbaren kann: im Du als jene intime innige Vertrautheit,
die tiberhaupt nur zwischen einem Ich und einem Du moglich ist,
aber auch als das Urprinzip, in dem mein unmittelbares Selbstsein,
meine Seele, mit der mir fremden gegenstindlichen Welt zusam-

199

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das transzendentale Wissen von Gott
menfillt, eben als das schlechthin Unergriindliche, als die nur dunkel
erahnbare Tiefe der Realitit. »Das ist der konkrete Inhalt der all-

gemeinen Offenbarung. Man muf ihn nehmen, wie er ist, ohne jeg-
liche Umdeutung« (DU 388).

200

https://dol.org/10.5771/8782485860311-184 - am 24.01.2026, 02:16:48. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Gott der Philosophen und der Gott des christlichen Glaubens
	2. Der Gottesbeweis
	3. Das ontologische Argument
	4. Der religiöse Charakter des Arguments
	5. Ablehnung des »kosmologischen« Gottesbeweises
	6. Analoges und transzendentalphilosophisches Denken
	7. Der Trost der Philosophie

