Ethik, Sozialitat und Unverfugbarkeit
Ein lebendiger Ort fur das »lch«¢

HANNA MEISSNER

In einem Europa der Arbeitslosigkeit, Prekarisierung,
Armut und immenser Migrationsstrome scheint mir
das Prinzip Solidaritdt von allen politischen Konzep-
ten die Basis fiir eine fortschrittliche, nachhaltige und
Interessen ausgleichende Losung zu sein. In meinem
Politikverstindnis ist Solidaritit ein politisches Kon-
zept. Wenn ich Solidaritit in Betracht ziehe, geschieht
das aus keinem humanistischen Anliegen heraus.
KIYAK 2016

Mely Kiyaks Appell, das Prinzip Solidaritdt als politisches Konzept zu begreifen,
steht hier exemplarisch fiir die in wissenschaftlichen und 6ffentlichen Debatten aktu-
ell zu beobachtende Revitalisierung von Solidaritit, sozialem Ausgleich und gerech-
ten Formen des Zusammenlebens als politischen und ethischen Fragen unserer Zeit.!
Angesichts einer gesellschaftlichen Situation, die zunehmend als krisenhaft und un-
sicher wahrgenommen wird, in der Sozialitit als abstrakte Vergesellschaftung indivi-
dualisierter Akteur*innen erscheint, in der unverfiigbare wirtschaftliche Dynamiken
das Gemeinwohl im Sinne 6konomischer Wettbewerbsfahigkeit bestimmen, und in
der es zunehmend legitim erscheint, das Wohlergehen der Einzelnen wirtschaftlichen

1 So brachte etwa die Frankfurter Rundschau im Herbst 2014 eine Reihe von Beitragen, zu
der Frage, inwiefern angesichts immenser und zunehmender sozialer Ungleichheit Solida-
ritdt, Gerechtigkeit und Respekt in erneuerter Weise von Bedeutung sind (Mika/Festerling
2015), auf dem Soziologiekongress 2014 wurde die Ausgabe der deutschen Ubersetzung
des konvivialistischen Manifests (Les Convivialistes 2014) prasentiert, auf Webseiten und
in diversen Publikationen wird tiber Moglichkeiten einer >Neuerfindung< der Allmende
(Commons) diskutiert (Helfrich/Heinrich B6ll Stiftung 2010).

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | HANNA MEISSNER

Dogmen zu opfern (vgl. Mbembe 2014; Brown 2015), erhalten diese Auseinander-
setzungen um neue Formen des Gemeinsamen eine gesellschaftskritische Bedeutung.
Es geht dabei um Visionen alternativer Gesellschaftlichkeit, es geht um grundlegende
Verhandlungen {iber die Bedingungen der Moglichkeit eines guten Lebens, die auf der
Idee eines »wesentlich Geteilten, eines Verbindenden jenseits der Trennungen durch
Markt, Macht und spatmoderne Individualisierung« (Hark et al. 2016: 101) aufbauen.

Was aber Solidaritét {iberhaupt ist und worin wir sie begriinden kénnen, ist alles
andere als eindeutig. Wie Kiyak problematisiert, wird Solidaritdt derzeit »als Weg-
weiser fiir politisches Handeln nicht ernsthaft in Betracht [gezogen], sondern in einer
religios-ethischen Nische [geparkt] und als SOS-Argument [hervorgeholt], wenn alle
anderen Losungskonzepte zu scheitern drohen« (Kiyak 2016). Solidaritét sei aber als
»ein Akt der Handlung« und als ein »politisches Instrument« zu begreifen, als »ein
Ordnungsprinzip, das den anderen nicht zum anderen macht, sondern zum eigenen
definiert« (Kiyak 2016). Die Auseinandersetzung mit dem Prinzip Solidaritét bedeu-
tet als Frage unserer Zeit nichts Geringeres, als eine Aufforderung, die Grundlagen
unserer Sozialitdt zu {iberdenken.

Zu dieser Frage, wie wir eine Sozialitit gestalten kdnnen, die die primédre Abhén-
gigkeit unserer Existenz moglichst gewaltlos und gerecht sichert und so lebenswerte
Leben ermoglicht, leistet Judith Butlers mit ihren Arbeiten in vielerlei Hinsicht wich-
tige Beitrége. Hier soll der Fokus darauf liegen, inwiefern sich mit ihr das Subjekt in
seiner historischen Form individualisierter Souverénitét als Problem fiir solidarisches
Miteinander betrachten ldsst — inwiefern ein spezifisches historisch-kulturelles Ethos
individueller Subjektivierung dazu fiihrt, dass Solidaritdt als nachtriglicher Aus-
gleich, als interessengeleitete Absicherung individueller Probleme erscheint. Butlers
Subjektkritik soll dabei nicht als Verabschiedung dieses Subjekts verstanden werden,
sondern als dekonstruktive Kritik. Aus der Frage nach den Bedingungen, die uns in
spezifischer Weise als Subjekte hervorbringen, eréffnet eine solche Kritik die Mog-
lichkeit, auch die Verluste, die mit diesen Bedingungen verbunden sind, wahrnehmen
und bearbeiten zu konnen. Verloren geht uns in dieser spezifischen Subjektivierungs-
weise ndmlich gerade die fundamentale Sozialitit unserer konstitutiven Verbindun-
gen. Aus einer (gesellschafts-)theoretischen Aufklarung {iber diese Bedingungen lasst
sich eine selbstkritische (Gegen-)Erzdhlung entwickeln, die Alternativen artikulier-
bar macht: Andere Subjektivierungsweisen, andere Formen ethischer Fragen und po-
litischer Konzepte erscheinen dann moglich, die, wie in der Folge gezeigt werden
soll, Solidaritdt und Individualitit nicht als Gegensétze erscheinen lassen.

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 153

1. DAS ETHOS INDIVIDUELLER SUBJEKTIVIERUNG

Als Einstieg in ihre Adorno-Vorlesungen formuliert Butler die These, »dass sich mo-
ralische Fragen nicht nur immer schon im Kontext sozialer Beziehungen stellen, son-
dern dass sich die Form solcher Fragen je nach Kontext &ndert, ja dass der Kontext
der Form der Frage bereits innewohnt« (KEG: 9). In die Vorstellungen, wie zu leben
sei, gehen etwa bestimmten Annahmen dariiber ein, was ein menschliches Leben
tiberhaupt ist. Diese Annahmen beruhen auf einer historischen Ordnung der Wahr-
heit, die reguliert, mit welchen Methoden oder Techniken Erkenntnisse iiber das Le-
ben hervorgebracht und nach welchen Kriterien Aussagen dariiber als wahr oder
falsch beurteilt werden konnen. Auf diese Weise konfiguriert sie zugleich das Vor-
stellungsvermdgen dariiber, was als gutes Leben gedacht werden kann, wer in wel-
cher Weise Anspriiche formulieren kann und wer in welcher Weise fiir das Gelingen
eines guten Lebens Verantwortung trdgt. Wie sich mit Butler argumentieren lésst,
geht diese Ordnung bis in die Syntax ein, in der ethische Fragen formuliert werden
konnen: »[D]ie moralische Frage der Moderne — »Was soll ich tun?«< — [ist] selbst
kontextabhédngig, das heifit keineswegs iiberzeitlich oder a-historisch gestellt«
(Schénwilder-Kuntze 2010: 87).

Die Frage nach einem guten Leben stellt sich also in unserer Zeit als Frage an ein
»Ich¢, das angesichts einer bestimmten Problemkonstellation (ethisch begriindete)
Entscheidungen zu treffen hat. Ein wichtiger Beitrag Butlers besteht nun darin, die in
dieser Konstellation impliziten Annahmen {iiber ein >Ich¢, das zwischen unterschied-
lichen Positionen oder Entscheidungen wihlen muss, zu dekonstruieren. Dabei geht
sie davon aus, dass sich das Subjekt nicht einfach in einem (Entscheidungs-)Kontext
befindet, sondern durch diesen Kontext iiberhaupt erst als (entscheidendes) Subjekt
konstituiert wird: »[D]as »Ich¢, das zwischen den Positionen auswéhlt, ist immer
schon durch sie konstituiert« (KG: 40). Moralische Subjektwerdung ist in diesem
Versténdnis also mit der Frage verbunden, wie ein spezifisches moralisches >Ich< in
seinen sozialen Bedingungen konstituiert wird, und dies lésst sich als eine Frage kri-
tischer Gesellschaftstheorie begreifen:

Wenn das »Ich« versucht, iiber sich selbst Rechenschaft abzulegen, kann es sehr wohl bei sich
beginnen, aber es wird feststellen, dass dieses Selbst bereits in eine gesellschaftliche Zeitlich-
keit eingelassen ist, die seine eigenen narrativen Moglichkeiten tiberschreitet. Ja, wenn das
»Ich« Rechenschaft von sich zu geben sucht, Rechenschaft oder eine Erkldrung seiner selbst,
die seine eigenen Entstehungsbedingungen einschlieBen muss, dann muss es notwendig zum
Gesellschaftstheoretiker werden. (KEG: 15)

Was es genau heif3t, Gesellschaftstheoretiker*in zu werden, bleibt bei Butler in vielen
Hinsichten unbestimmt (vgl. Meiiner 2010). In jedem Fall aber verweist Butler da-

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | HANNA MEISSNER

rauf, dass Gesellschaftstheorie selbst als historischer Mdglichkeitsraum einer moder-
nen Macht-Wissen-Ordnung zu betrachten ist (vgl. Meiner 2013): ein epistemischer
Raum, in dem kontingente Sozialitit als konstitutiver Horizont menschlichen Han-
delns erscheint und ethische Fragen somit in spezifischer Weise als Fragen mensch-
licher Verantwortung auftauchen. Was ein gutes Leben ist, kann in unserem histori-
schen Kontext als eine sehr individuelle und personliche Frage erscheinen. Moderne
Subjekte sind als Erben von Aufklarung und Individualisierung aufgefordert, sich als
individuell miindig zu begreifen und ihr Handeln als Ausdruck eigener, moralisch
begriindeter Entscheidungen zu verstehen, fiir die sie personlich zur Verantwortung
gezogen werden konnen. Individuelle Lebensweisen sind in diesem historischen
Kontext nicht durch eine unhinterfragbare moralische Ordnung vorgegeben, sondern
werden als Ausdruck der Realisierung individueller Wiinsche, Neigungen und Féhig-
keiten zu einer Folge von (moralisch zu legitimierenden) Lebensentscheidungen.?
Individuelle Entfaltung und Selbstbestimmung erscheinen in diesem Kontext als
wichtige Werte und geben ethische Mafstdbe fiir die Verfasstheit sozialer Verhalt-
nisse vor. Diese sind danach zu beurteilen, inwiefern sie dem Individuum Moglich-
keiten zur Verfiigung stellen, die eigenen Potenziale zu entfalten und optimal zu ge-
stalten. Zugleich liegt es in der Verantwortung der Individuen, das Beste aus den ge-
botenen Moglichkeiten zu machen. Diese individualisierende Ethik kann Butler als
Problem ausweisen, indem sie argumentiert, dass eine solche Ethik auf der systema-
tischen Ausblendung oder gar Verleugnung konstitutiver Zusammenhénge beruht.
Zugleich geht es ihr jedoch nicht darum, jede Form individualisierter Ethik, jeden
Bezug auf ein moralisches >Ich« zu verwerfen. Die Perspektive einer weniger prob-
lematischen Syntax moralischer Fragen liegt nicht in der einfachen Negation der
Handlungsfahigkeit individueller Subjekte. Vielmehr finde sich »[d]ie Ethik [...]
nicht nur in die Aufgabe der Gesellschaftstheorie verwickelt, sondern die Gesell-
schaftstheorie muss, soll sie zu nicht-gewaltsamen Ergebnissen fiihren, auch einen
lebendigen Ort fiir dieses »Ich« finden« (KEG: 16). Die Herausforderung, die Butler an
Gesellschaftstheorie stellt, liegt also darin, eine unauflosbare Spannung zu halten. Es

2 Diese gesellschaftsdiagnostischen Verortungen miissten noch weiter prézisiert und in ihren
Verdnderungen in der Spatmoderne differenzierter betrachtet werden. So argumentiert etwa
Wendy Brown, dass der gesellschaftspolitische Siegeszug des Neoliberalismus zu einer
fundamentalen Rekonfigurierung unserer Sozialitdt gefiihrt habe. Im Neoliberalismus ver-
dringe die Figur des homo oeconomicus die anderen Figurationen des modernen Subjekts
(homo juridicus und homo politicus), wodurch sich nicht nur das Machtgefiige gesell-
schaftlicher Sphéren und Institutionen hin zu einer Ubermacht der Okonomie verschiebe,
vielmehr verdndere sich »the purpose and character of each sphere, as well as relations
among them« (Brown 2015: 35). An dieser Stelle geht es mir jedoch zunichst darum, die
spezifische Matrix individualisierter Subjektivierung zu erfassen, die auch der neoliberalen
Rekonfigurierung zu Grunde liegt.

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 155

geht dabei darum, einerseits die soziale Bedingtheit des Subjekts zu erfassen und ande-
rerseits diese Bedingtheit in ihrer individuellen Unverfiigbarkeit anzuerkennen — und
gerade daraus aber nach (anderen) Moglichkeiten ethischer Subjektivierung zu fragen:

In gewissem Mafe ist das »>Ich« sich immer durch seine gesellschaftlichen Entstehungsbedin-
gungen enteignet. Aber diese Unverfiigbarkeit bedeutet nicht, dass wir die subjektive Basis der
Ethik verloren haben. Ganz im Gegenteil konnte diese Unverfligbarkeit gerade die Vorausset-
zung moralischer Fragestellungen sein, die Bedingung, unter welcher die Moral selbst erst ent-
steht. (KEG: 20)

Um diesen Uberlegungen zu folgen, ist es hilfreich, sie innerhalb der spezifischen
Konstellation (spét-)moderner kapitalistischer Gesellschaften zu konkretisieren. Mit
dieser historischen Verortung ldsst sich das spezifische Erbe der liberalen Version des
Subjekts als eine bedeutsame Formierung ethischer Fragestellungen erfassen, die auf
einer sozialen Ontologie individualisierter Subjekte beruht. Sozialitdt erscheint als
freiwillige Einordnung dieser Subjekte unter einen Gesellschaftsvertrag, fiir den sich
die Einzelnen aufgrund der rationalen Uberlegung, dass dies die beste Losung fiir
Konflikte zwischen individuellen Egoismen darstelle, entscheiden. Dies impliziert
eine besondere Konfiguration des Verhéltnisses von Individuum und Gesellschaft, in
der Sozialitdt als duBere Grenze eines inneren Freiheitsraums des Subjekts wahrge-
nommen wird. Der*die Andere erscheint so vor allem als Grenze der individuellen
freien Entfaltung — da, wo die individuelle Freiheit die Entfaltungsmdglichkeiten An-
derer beeintrichtigt, miissen gemeinsame Normen gefunden werden. Diese individu-
alisierten Subjekte begegnen sich also aus einer Position der Isoliertheit und Selbst-
beziiglichkeit heraus und stellen ihren Zusammenhang untereinander iiber die abs-
trakten Modi von Tausch und Recht her — das Gemeinsame kann insofern nur von
den isolierten, abstrakt gleichgesetzten Individuen her gedacht werden, die ihrerseits
als rationale Egoistinnen und Egoisten naturalisiert« sind (Loick 2012: 315).

Die spezifische Formierung ethischer Fragen als Fragen an ein vereinzeltes, iso-
liertes »Ich« lésst sich also auf eine historische Matrix der Subjektivierung zuriick-
fiihren, die die Individuen als Ausgangs- und Bezugspunkt, als »Letztelemente« (Ri-
cken 2006: 340) des Sozialen setzt. Individualitit und Kollektivitét erscheinen als
Gegensditze, die lediglich iiber Kompromisse zwischen formal Gleichen und Toleranz
gegeniiber »yAbweichungen< zu vers6hnen sind (vgl. Brown 2006a). Kollektivitdt und
gemeinschaftliche Regulierungen erscheinen in diesem Kontext als (notwendige aber
immer kritisch zu betrachtende) Einschrankungen individueller Egoismen, »die Bin-
dungen an Andere als Beschriankungen der vorgéngigen, nach dem Eigentumsmodell
gedachten Souverdnitit des Subjekts« (Assadi 2013: 248). Zugleich wird die eigen-
verantwortliche Realisierung individualisierter Potenziale zur Bedingung der gesell-
schaftlichen Teilhabe. Solidaritit kann einerseits als Ausdruck von Wohltatigkeit er-
scheinen, die Anderen gewéhrt werden kann (oder auch nicht), um deren Schwéchen

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | HANNA MEISSNER

zu kompensieren. Diese Gewidhrung ist insofern mit Einschrankungen verbunden, als
sie Anderen gegeniiber (aus moralischen Uberlegungen heraus) Zugestindnisse
macht; sie ist folglich zu begriinden und kann (oder muss sogar) Gegenleistungen fiir
in Kauf genommene Einschrinkungen erwarten.> Andererseits kann Solidaritit als
Zusammenhalt der »Schwachen« erscheinen, die sich in einer bestimmten geteilten
Situation der Unterlegenheit Stirke qua Gemeinsamkeit und Zusammenbhalt zu ver-
schaffen hoffen. Beiden Versionen von Solidaritét liegt die Annahme zugrunde, dass
Individuen entscheiden kdnnen (und miissen), mit wem sie welche Verpflichtungen
eingehen, mit wem sie solidarisch sind.

Die am Eigentumsmodell souverdner Subjektivitét orientierte Version von Sozia-
litdt als abstrakter Vergesellschaftung individualisierter Subjekte war allerdings nicht
immer unumstritten. Insbesondere feministische und post- oder dekoloniale Kritik
macht das souveréne Subjekt als phantasmatische Gestalt erkennbar, deren Unabhén-
gigkeit immer konkrete Andere voraussetzt, denen in historischen Machtverhéltnis-
sen als Frauen* und/oder als kolonialen Subjekten die Last existenzieller Abhéngig-
keit zugewiesen wurde und die insofern nicht (vollig) am Status des vertragsfiahigen
(Besitz-)Subjekts teilhaben konnten oder kénnen. Die mit der individualistischen so-
zialen Ontologie einhergehende vertrags- und tauschtheoretische Erzdahlung der mo-
dernen Gesellschaftsordnung beruht insofern in ihrer ganzen Architektur auf ver-
schwiegenen Pridmissen: auf einer spezifischen hierarchischen Geschlechterordnung
(vgl. Hausen 1976; Pateman 1988), einer rassistisch-kolonialen Ordnung (vgl. Stoler
1992; Mbembe 2014) sowie einer ableistischen Konfiguration subjektiver Befdhi-
gung* (vgl. Maskos 2010; Campbell 2012). Das Subjekt, das in der vom Gesell-
schaftsvertrag vorausgesetzten Souverdnitit und Unabhingigkeit auftreten konnte, ist
folglich keineswegs einfach gegeben, sondern erweist sich als eine spezifische histo-
rische Figur, die im Rahmen spezifischer Macht- und Herrschaftsverhdltnisse Aufga-
ben der (Fiir-)Sorge Anderen zuweisen und diese Zuweisung in deren besonderer Na-
tur begriinden konnte. Insofern stellt das souveréne Subjekt eine Figur dar, die sich
als freies Besitzindividuum nur dadurch behaupten konnte, dass Andere als Besitz

3 Diese Figuration von Solidaritit ldsst sich aktuell in den Diskussionen um die Frage ethischer
Verpflichtungen im Umgang mit Gefliichteten beobachten, wenn etwa debattiert wird, wie
viel Humanitit gegeniiber Gefliichteten der >einheimischen«< Bevdlkerung zuzumuten ist oder
welche »Gegenleistungen«< von Gefliichteten erwartet werden kdnnen (oder miissen).

4 Der Begriff ableism kommt aus den disabiltiy studies. Er stellt in der Kritik an gesellschaft-
lichen Konstruktionen von Behinderung die (zumeist unmarkierte) Norm der Befahigung
oder Féahigkeit in den Fokus, die die Parameter menschlicher Subjektivitit und Handlungs-
fahigkeit setzt. Der kritische Impetus beseht darin, die stillschweigenden Pramissen und
unbenannten Bedingungen in den Blick zu bekommen, die bestimmte Formierungen von
Fahigkeiten und Befdhigung (als individuell zugerechnete Potenziale und Leistungen)
tiberhaupt erst hervorbringen.

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 157

und verdufBerbare Handelsware vom Status des menschlichen Subjekts ausgeschlos-
sen wurden. In diesem Lichte betrachtet, stellt sich die Souverénitit des Subjekts als
ein in (materialisierten) Macht- und Herrschaftsverhéltnissen begriindetes Privileg
dar, das auf einer Indienstnahme von Anderen beruht, die iiber naturalisierte Diffe-
renzbehauptungen zu jenen Anderen legitimiert wird.

Im Hinblick auf die Frage, wie ein solidarisches Zusammenleben moglich sein
kann, ist dieses individualisierte Subjekt insofern nicht nur kein addquater Hoff-
nungstréger, es erscheint in dieser Analyse vielmehr als Teil des Problems. In ihrer
gewaltsamen Ausschlielichkeit ist das individualisierte Subjekt in seinen (ethi-
schen) Féahigkeiten, auf Andere/s antworten zu kénnen gerade dadurch beeintréchtigt,
dass es aus seiner konstitutiven Verbindungen zu diesen herausgerissen ist und in
Selbstreferentialitéit gefangen bleibt:

[M]any of our ideas of responsibility continue to be very much bound up with a subject who
poses reflexive questions: What do / need to do to be responsible? What is the right thing for
me to do in this or that situation? To pose questions of responsibility exclusively in this self-
reflexive way suggests that responsibility is a problem that the subject has with itself and that
these questions, important questions, can be answered simply through recourse to one’s own
self (Butler in Murray 2007: 419).

Eine solche Syntax der Moral, die in bloB selbstbeziiglicher Weise fragen lisst, was
ein individuelles »Ich< angesichts gegebener duflerer Bedingungen tun kann und soll,
ist insofern ein Problem, als sie die Bedingtheit des Subjekts, die Qualitét seiner Be-
ziehungen und die ihm darin mdglichen Subjektivierungsweisen nicht zum Thema
der ethischen Deliberation werden lasst. Wenn Sozialitdt in dieser Weise als Hinter-
grund oder Kontext erscheint, aus dem die Fragen, die das Subjekt an sich selbst
richtet, gewissermallen herausgelost sind, ist Verantwortung letztlich immer selbstre-
ferentiell auf das isolierte »Ich< bezogen. Ethische Fragen verkehren sich gewisser-
maflen ins Gegenteil, da sie einerseits das Individuum strukturell iiberfordern, indem
es immer wieder auf sein vereinzeltes Selbst zuriickwerfen und ihm eine Selbstge-
wissheit und Selbstverantwortung abverlangen, an der es immer wieder scheitern
muss. Zugleich kann gerade diese Uberforderung andererseits aber nicht zum Gegen-
stand ethischer Problematisierungen werden, da der Verfasstheit der Sozialitit nur als
duBere Entscheidungsbedingung erscheint und weitgehend aus ethischen Fragen aus-
geklammert ist. Diese Bedingungen sind dann aber auch wiederum nicht Gegenstand
individueller Verantwortung:

We end up with a self-referential idea of responsibility and this very concept wrenches us out
of the social context in which the most pressing notions of responsibility emerge. We become
irresponsible in relation to our social lives in becoming »responsible« on this model, so it is

better, surely to avoid such irresponsibility (Butler in Murray 2007: 419, meine Herv.).

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | HANNA MEISSNER

Im Hinblick auf ethische Fragen bedeutet dies, dass es nicht hinreichend ist, der be-
stehenden Ordnung weitere Verantwortungselemente hinzuzufiigen (vielleicht etwas
»mehr¢ Solidaritdt fiir etwas >weniger< Gegenleistungen), sondern dass es vielmehr
darum geht, die gesamte Architektur einer Ordnung in Frage zu stellen, die auf der
regologischen« Syntax einer Perspektive der ersten Person beruht. Um die mit diesem
Subjekt und seiner »egologischen< Ethik verbundene Verantwortungslosigkeit zu be-
heben, arbeitet Butler an einer subjekttheoretischen Reformulierung, die das Subjekt
nicht verwirft, sondern es als konstitutives Moment von Abhéngigkeiten zu fassen
sucht. Diese Reformulierung des Subjekts erfolgt iiber eine dekonstruktive Kritik, die
herausarbeitet, inwiefern das autonome, individualisierte Subjekt durch die Disarti-
kulation (KG: 44) seiner konstitutiven Bedingungen, durch die Verleugnung seiner
Verbundenheit, iiberhaupt erst in einem vermeintlich duferlichen Verhiltnis zu die-
sem Kontext hervorgebracht wird. Auf diese Weise erdffnet sich die Frage, wie wir
die Bedingungen dieser Disartikulation zum Gegenstand ethischer Deliberation und
praktischer Umgestaltung machen kénnen. Die Moglichkeiten der Umgestaltung
hingen jedoch nicht zuletzt davon ab, ob und inwiefern wir uns andere Moglichkeiten
von Sozialitdt und Subjektivierung liberhaupt vorstellen konnen. Ein solches Vorstel-
lungsvermdgen ist aber in gewisser Weise durch spezifische psychische Strukturen und
Dynamiken beeintrdchtigt, die mit unserer vereinzelten Subjektivierung einhergehen
und die den Verlust der sozialen Welt als Gegenstand von ethischen Deliberationen und
emanzipatorischen Gestaltungen von Sozialitit bewirken: Die Wirkungen dieser Struk-
tur der Subjektivierung »lassen sich sehr wohl als psychischer Zustand lesen, der sich
faktisch selbst an die Stelle der Welt gesetzt hat, in der er angesiedelt ist« (PM: 167).

2. KONSTITUTIVE SOZIALITAT:
DEKONSTRUKTION DER ERSTEN PERSON

Von der Pramisse ausgehend, dass das Individuum von Anfang an Anderen ausgesetzt
und existenziell auf Andere angewiesen ist, entwirft Butler ein performatives Ver-
standnis der Subjektivierung. Das Subjekt ist tiberhaupt nur insofern ein Subjekt, als
es im Rahmen gesellschaftlicher Normen und Institutionen sowie auch in inter-indi-
viduellen Bezichungen immer wieder in spezifischer Weise als ein solches adressiert
wird. Daraus folgt die paradoxe Annahme, dass Subjektwerdung auf einer grundle-
genden Enteignung beruht: »Das Subjekt ist gendtigt, nach Anerkennung seiner eige-
nen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, die es nicht selbst her-
vorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eigenen Existenz auflerhalb sei-
ner selbst — in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent ist.« (PM: 25)

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 159

Um diese Paradoxie, die im Hinblick auf subjekttheoretische Uberlegungen ein
methodologisches Problem darstellt (vgl. SE: 2), einzufangen, fasst Butler das Mo-
ment der Subjektwerdung mit der »Figur der Wendung« als »Riickwendung auf sich
selbst oder gar gegen sich selbst« (PM: 9), in der die vorgegebenen Spielregeln der
Intelligibilitdt zu dem werden, was das >Ich« als eigene Affekte erfihrt. Die »Ich«-
Werdung erscheint insofern als »eine primére und inaugurative Entfremdung« (PM:
32), das »Ich« ist seiner selbst immer in gewissem Mafle »durch seine gesellschaftli-
chen Entstehungsbedingungen entfremdet« (KEG: 15). Die in diesem Verstidndnis der
Subjektwerdung implizierte fundamentale Unentscheidbarkeit von (subjektivem) In-
nen und (sozialem) Auflen bedeutet, dass sich das Subjekt in seiner Abhéngigkeit von
Anderen bzw. Anderem immer in gewisser Weise unverfiigbar bleibt:

1, the subject, am appealed to by the Other, and this appeal actually divides or produces a rift
in me, so that I am never fully coincident with myself. I am always in some sense constituted
by this demand that the Other puts upon me to respond. The division that constitutes me is
neither fully internal nor fully external, but becomes precisely the interlacing of the two. (Butler
in Murray 2007: 420)

Wenn Subjektwerdung darauf beruht, dass ein Individuum in bestimmter Weise
adressiert und damit fiir sich selbst und andere als Subjekt erfahrbar wird, dann ist
dieses Subjekt insofern durch Verluste konstituiert, als in jeder Ermdglichung von
Intelligibilitdt zugleich andere Mdglichkeiten des Werdens verworfen werden:
»[K]ein >Subjekt« [entsteht] als sprechendes Wesen [...], es sei denn durch die Un-
terdriickung bestimmter Moglichkeiten des Sprechens« (Butler 1993a: 130). Der so-
ziale Ursprung dieser Verluste wird jedoch in der Bewegung der Wendung auf sich
selbst oder gegen sich selbst unverfiigbar, denn das Subjekt kann niemals den Punkt
des Eintritts in die gesellschaftlichen Normen als Ursprung seiner Selbstwerdung re-
konstruieren. Diese primére Unergriindbarkeit ist also nicht reflexiv einzuholen — wir
konnen nicht wissen, was wir in unserer Subjektwerdung verloren haben. Insofern
kann die Basis der Ethik nicht in einer Hoffnung auf Transparenz und Selbsterkennt-
nis begriindet werden. Dies bedeutet jedoch keinesfalls, dass wir aufgrund dieser fun-
damentalen Unverfiigbarkeit eines Ursprungs »die subjektive Basis der Ethik verlo-
ren haben« (KEG: 15).

Hier ldsst sich nun Butlers weiter oben zitierte Aussage, dass »diese Unverflig-
barkeit gerade die Voraussetzung moralischer Untersuchungen sein [konnte], die Be-
dingung, unter welcher die Moral selbst entsteht« (KEG: 15), wieder aufgreifen und
ihre subjekttheoretischen Implikationen nachvollziehen: Nicht der mit der Subjekt-
werdung verbundene konstitutive Verlust ist das ethische und politische Problem,
sondern die Disartikulation des Konstitutionsprozesses. Diese Disartikulation schlagt
insofern in ethische Gewalt um, als sie zum einen vom Subjekt eine unmogliche Re-
chenschaft hinsichtlich seiner »Identitétc verlangt und zum anderen den Status des

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | HANNA MEISSNER

Subjekts iiber einen Ausschluss anderer Seinsweisen, »d.h. durch die Schaffung eines
Gebiets von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten« (Butler
1993a: 46) als Vorrecht konstituiert, wie Butler in »Kontingente Grundlagen« geltend
macht. Indem dieser Ausschluss jedoch in einer spezifischen Ontologie verankert ist,
erscheint er gerade nicht als Machteffekt, sondern einfach als »Wirklichkeit«.

Butlers dekonstruktive Subjektkritik kann zu einer theoretischen Aufklarung bei-
tragen, indem sie die verschwiegenen Bedingungen — die disartikulierten Prozesse —
der Subjektwerdung erkennbar macht. Auf diese Weise konnen diese Prozesse erst
als mogliche ethische Fragen erfahrbar und verhandelbar werden. Souverdne Subjek-
tivitat wird so als Problem artikulierbar, das ein Verstdndnis von Solidaritit als Teile
des (immer schon) Geteilten be- oder gar verhindert. »Kein Subjekt«, so stellt Butler
fest, »ist sein eigener Ausgangspunkt. Die Phantasie, die es zu einem solchen erklért,
kann ihre konstitutive Beziehung nur verleugnen, indem sie sie zum entgegengesetz-
ten Gebiet reiner AuBerlichkeit umformt.« (Butler 1993a: 41) In dem >egologischenc
Modell der Subjektivierung entsteht individuelle Autonomie als bedingter Effekt, als
»logische Konsequenz einer verleugneten Abhéngigkeit« (Butler 1993a: 44). Und
diese Subjektivierung hat als Effekt von Verleugnungsprozessen Implikationen im
Hinblick auf unser ethisches Selbstverstidndnis: »Wenn das Handeln als eigensténdig
definiert und damit ein fundamentaler Unterschied zur Abhéngigkeit impliziert wird,
basiert unser Selbstverstdndnis als Handelnde auf einer Verleugnung jener lebendi-
gen und interdependenten Beziehungen, von denen unser Leben abhéngt.« (APV: 63)

Die fiir den Effekt souverdner Subjektivitit notwendige Verleugnung von Abhén-
gigkeiten und Verbindungen erfordert notwendigerweise ein konstitutives Auflen:
Vulnerabilitdt und Abhingigkeit des Subjekts werden nach auBlen auf Andere/s hin
verlagert; sie bleiben aber dessen ungeachtet die Vulnerabilitit und Abhéngigkeit die-
ses Subjekts und bedrohen damit immer in gewisser Weise seinen unabhéngigen Sub-
jektstatus. Die Gefahr und Gewaltsamkeit, die mit dieser Formierung individualisier-
ter Souverdnitét verbunden ist, besteht in ihrer Briichigkeit. Das Subjekt ist bestandig
der Bedrohung ausgesetzt, seine Abhdngigkeiten nicht hinreichend regulieren und
nach auflen verlagern zu kénnen. In dieser Weise immer wieder auf sich selbst zu-
riickgeworfen wird es selbst brechen oder es muss seine briichige Souveréinitét ver-
teidigen, indem es notfalls mit Gewalt »sein< Vorrecht auf einen Status als unabhén-
giges Subjekt durchzusetzen sucht:

To posit that capacity to act as a fully independent feature of one’s individuality (with no account
of individuation) is to engage in a form of disavowal that seeks to wish away primary and enduring
modes of dependency and interdependency [...]. Certain versions of the sovereign »l« are sup-
ported by that denial, which means, of course, that they are thoroughly brittle, often displaying
that brittle insistence in symptomatic ways. Story lines ensue: When will that figure break of its

own accord, or what will it have to destroy to support its image of self-sovereignty? (SE: 8f.)

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 161

In der Figur des Subjekts, das einem Handlungskontext duferlich gegeniiberzustehen
scheint, verschwindet somit seine fundamentale Bedingtheit und diese Disartikula-
tion hat politische und ethische Effekte: Das Subjekt nimmt die gesellschaftliche
Form einer Identitdt an, die es als eigene Identitét erfahrt und daher nicht als gesell-
schaftlich konstituiert begreifen kann. Butler fokussiert insbesondere auf die psychi-
schen Dynamiken und Mechanismen dieser Subjektwerdung; unter Riickgriff auf die
Psychoanalyse bezeichnet sie diese als melancholische Subjektivierung: Die funda-
mentale Sozialitit des Subjekts muss verleugnet werden und kann so gerade nicht als
Verlust dieser Sozialitit erfahren werden. Sie wird als eigenes Selbst angeeignet,
wodurch die Sozialitdt und alle in ihr implizierten konstitutiven Verbindungen in der
Identitét eines als unabhingig erfahrenen Selbst verschwinden. Da die Form der Iden-
titdt aber als Ausdruck individueller Innerlichkeit erlebt wird, kann sie gerade nicht
als sozialer Machteffekt erkennbar werden; ein Machteffekt, der bestimmte partiku-
lare, sozial bedingte Lebensformen als Wahrheit menschlicher Subjektivitit verall-
gemeinert und hypostasiert.

Die Kosten, die mit einer solchen souverdnen Subjektivitit verbunden sind, be-
treffen zunédchst in existenzieller Hinsicht diejenigen, die als Andere oder Abweichun-
gen oder gar monstrose Existenzen das definitorische Auflen des Subjekts darstellen:

There are so-called subjects who are subject to de-production, an awkward way of trying to
describe those who never get to enter into the process of being explicitly produced as subjects.
Note: this does not mean they do not belong to that production — their reiterated exclusion from
the domain of a recognizable subject is central to the production of the recognizable subject.
(Butler in Bell 2010: 133)

Aber auch die privilegierten Subjekte zahlen den Preis, in der Verleugnung ihrer Ab-
hiingigkeit der Uberforderung ausgesetzt zu sein, angesichts weitgehend unverfiigba-
rer »duBerer< Bedingungen Verantwortung fiir die eigene Unabhingigkeit zu tragen
und dabei zugleich den eigenen Status verteidigen und sich gegen andere durchsetzen
zu miissen: » The more one complies with the demand of »responsibility«< to become
self-reliant, the more socially isolated one becomes and the more supporting social
structures fall away for »economic« reasons, the more isolated one feels in one’s sense
of heightened anxiety and »moral failure«.« (Butler 2015a: 15) Die Fahigkeit des Sub-
jekts, ein solidarisches Miteinander in einer geteilten Welt (er-)leben zu konnen, ist
insofern durch seine Formierung als individualisiertes Einzelnes strukturell beein-
trichtigt. Andere erscheinen ihm entweder als vollig Andere, oder als Ahnliche, die
aber in ihrer je selbstbezogenen Verantwortung fiir ihr »eigenes< Leben immer wieder
als Konkurrenten im Hinblick auf knappe Ressourcen auftreten. Die Kosten indivi-
dualisierter Subjektivierung sind in verleugneten Verbindungen begriindet und er-
scheinen als ethisches Problem — als Formierung einer gewaltsamen Ethik. Vor die-
sem Hintergrund stellt sich die Aufgabe, bestimmte Formen der individualisierenden

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | HANNA MEISSNER

Subjektivierung zuriickzuweisen und andere Moglichkeiten des Subjektwerdens zu
rerfinden<. Wie Butler deutlich macht, gehort dazu auch eine Rekonfigurierung psy-
chischer Dynamiken, deren Ansatzpunkt sie in der Moglichkeit aufzeigt, dass wir uns
von der melancholischen Aneignung konstitutiver Verluste 16sen und diese Verluste
wahrnehmbar und verhandelbar machen kénnen.

3. SPIELE DER WAHRHEIT ANDERS SPIELEN:
AUFSTAND AUF DER EBENE DER ONTOLOGIE

Wenn kein Subjekt ohne konstitutive Verluste denkbar ist, dann ist die entscheidende
Frage, wie wir mit diesen Verlusten umgehen konnen. Dies erscheint insofern zu-
gleich als ethische und gesellschaftstheoretische Frage, als die Moglichkeiten des
Umgangs mit konstitutiven Verlusten durch den historischen Kontext und die damit
verbundenen Formen und Prozesse der Subjektivierung bedingt sind. Butler formu-
liert eine radikale Subjektkritik, die jedoch nicht als Verabschiedung des Subjekts
auftritt, sondern beansprucht, die Grundlagen unseres Denkens iiber unser Subjekt-
sein grundsétzlich in Frage zu stellen und zugleich eine Gegenerzdhlung anzubieten,
die unsere fundamentale Ausgesetztheit und Vulnerabilitdt als conditio humana zur
gemeinsamen Existenzbedingung und zur Grundlage von Solidaritit macht: Insofern
wir einander existenziell ausgesetzt sind, ist Solidaritit keine Frage von Entscheidun-
gen und Abwigungen, sondern eine Notwendigkeit. Die Realisierung dieser Notwen-
digkeit ist jedoch durch spezifische historische Bedingungen gewissermalien ver-
stellt; diese Bedingungen miissten bearbeitet und umgestaltet werden, um eine So-
zialitit hervorzubringen, die eine solche notwendige Solidaritdt ermoglichen wiirde.

Mit ihrer Subjektkritik, die nicht auf eine Abschaffung oder Verabschiedung des
Subjekts zielt, sondern auf eine theoretische Aufklarung dariiber, wie sich unser his-
torisches Gewordensein in spezifischen Weisen als vermeintlich unverédnderbare Tat-
sache préisentieren kann, zeigt Butler einen spezifischen Hebel einer solchen Umge-
staltung auf: »Eine Voraussetzung in Frage zu stellen, ist nicht das gleiche, wie sie
abzuschaffen; vielmehr bedeutet es, sie von ihren metaphysischen Behausungen zu
befreien, damit versténdlich wird, welche politischen Interessen in und durch diese
metaphysische Platzierung abgesichert wurden.« (Butler 1993a: 56) Es geht darum,
Rechenschaft abzulegen iiber die eigenen metaphysischen commitments, iiber die
fundamentalen Pramissen, die in unserem Selbstverstdndnis verkdrpert sind, in unse-
rem Verstindnis von Handlungstfahigkeit und in unserer Ethik. Rechenschaft ist dabei
allerdings nicht als eine in irgendeiner Form von Urspriinglichkeit verankerte trans-
parente Selbsterkenntnis zu verstehen, sondern vielmehr als Bemiithung darum, Ver-
bindungen artikulierbar zu machen und Machtverhéltnisse zu rekonstruieren, die
diese Verbindungen in spezifischer Weise regulieren und disartikulieren. Es geht also

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 163

darum, durch theoretische Rekonstruktionen unserer spezifischen historischen Exis-
tenzweise erkennbar zu machen, wo und wie, mit welchen Verfahren und mit welchen
politischen Effekten, sich »Macht als Ontologie verstellt« (MG: 50). Auf diese Weise
konnen wir uns der schwierigen kritischen und ethischen Aufgabe stellen, zu ergriin-
den, wie bestimmte »Vektoren von Macht« in die »Register unserer priméiren Sensi-
bilitdt eingeschrieben werden, sich in uns festsetzen, uns beseelen und zu einer ge-
wissermafen unwillkiirlichen Dimension unseres somatischen Lebens werden« (But-
ler/Athanasiou 2015: 136). Die Hoffnung, die sich damit verbindet, besteht darin,
eine kritische Kraft der Phantasie freizusetzen, die »es uns erlaubt, uns selbst und
andere anders vorzustellen« und »das Mégliche [...] in Uberschreitung des Realen«
zu etablieren (MG: 53).

Butler fordert also nichts Geringeres als einen »Aufstand auf der Ebene der On-
tologie, eine kritische Eroffnung der Fragen: Was ist real? Wessen Leben ist real?
Wie lieBe sich diese Realitét neu gestalten?« (GL: 50) Vor dem Hintergrund ihrer
dekonstruktiven Subjektkritik wird deutlich, dass sich die mit diesen Fragen verbun-
dene ethische Forderung nicht darin erschopfen kann, ausgeschlossene Andere ein-
fach in eine etablierte Ontologie aufzunechmen. Vielmehr geht es darum, dass »der
eigene Status als ein Subjekt aus demokratischen Griinden eine Verunsicherung er-
fahren muss, weil es dem ausgesetzt wird, was es nicht weil« (MG: 63). Wie kann
eine solche Verunsicherung aber iiberhaupt ertragen und nicht als Bedrohung, son-
dern als Mdglichkeitsraum erlebt werden? Solidaritét als politisches Prinzip einer be-
dingungslosen Sozialitét kann als »Basis fiir alles Handeln« (Kiyak 2016) die Sicher-
heit dafiir bieten, fundamentale Verunsicherungen zuzulassen, um so »einer Verschie-
denheit begegnen [zu konnen], die die Raster unserer Intelligibilitit in Frage stellt,
ohne den Versuch zu machen, diese Herausforderung auszuschliefen, die von der
Verschiedenheit ausgeht« (MG: 62).

Wenn Kiyak, wie eingangs zitiert, betont, dass Solidaritit auch als Handlung zu
begreifen ist, dann ldsst sich dies im Sinne einer immer wieder zu erneuernden prak-
tischen Realisierung der materiellen Bedingungen einer solchen Sicherheit verstehen.
An diesem Punkt kann Butlers Argument, dass ethische Fragen immer mit gesell-
schaftstheoretischen Fragen verwickelt sind, mit der Marx’schen Kritik der politi-
schen Okonomie in Verbindung gebracht werden, die sich ebenfalls als ein Bestreben
lesen ldsst, bestimmte Voraussetzungen unserer Existenz von ihren »metaphysischen
Behausungen« zu befreien. Statt historisch vorgefundene Phinomene — Arbeit, Ka-
pital, Boden — und mit ihnen verbundene Relationen — Tausch, Wert, Einkommen —
als iiberzeitliche Momente menschlichen Daseins zu begreifen, rekonstruiert Marx
einen spezifischen historischen und systemischen Zusammenhang, der diese Phino-
mene und Relationen iiberhaupt erst hervorbringt (die historische Gesellschaftsform
der kapitalistischen Produktionsweise). Marx’ Sozialtheorie zielt als Projekt der Kri-
tik darauf ab, praktisch-materielle Verdnderungen in der Welt zu ermdglichen, indem
er gesellschaftliche Verhiltnisse als von Menschen gemacht »sichtbar< macht, und auf

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | HANNA MEISSNER

diese Weise als Gegenstand menschlicher Gestaltung, als bewusst verdnderbar er-
scheinen ldsst. Dieses Projekt ist im politischen und ethischen Impuls begriindet, spe-
zifische Wahrheiten (hier die Pradmissen und Theorien der biirgerlichen politischen
Okonomie) in ihrer Situiertheit und Begrenztheit erkennbar zu machen, um iiber eine
solche theoretische Aufklidrung andere Spiele der Wahrheit zu ermoglichen: um die
Verhiltnisse, unter denen Menschen ihre materielle Existenz (re-)produzieren, als
grundsitzlich gestaltbar erscheinen zu lassen und auf diese Weise ein neues Verstind-
nis von Solidaritdt zu begriinden, das auf gegenseitiger Abhingigkeit in der Produk-
tion des gesellschaftlichen Reichtums beruht, und zugleich auf strukturelle Bedingun-
gen hinzuweisen, die umgestaltet werden miissen, um systematische Hindernisse eines
solidarischen Zusammenlebens abzubauen.

Marx’ emanzipatorische Vision ist eine Gesellschaftsformation, in der die gesell-
schaftlichen Verhéltnisse »zum ersten Mal mit BewufBtsein als Geschopfe der bishe-
rigen Menschen behandelt, ihrer Naturwiichsigkeit entkleidet und der Macht der ver-
einigten Individuen« (Marx/Engels 1969: 70) unterworfen sind und in der diese Ver-
hiltnisse solidarisch und kooperativ reproduziert werden. In Bezug auf diese Passage
merkt Gayatri Spivak an, dass Marx eine entscheidende Frage allerdings nicht stellt,
niamlich die Frage nach dem Willen zur Solidaritdit: »why people as a whole would
want to exercise the freedom to arrange for the upkeep of other people« (Spivak 2012:
198). Marx kann mit seiner Kapitalismusanalyse zeigen, dass der Kapitalismus nicht
auf ahistorischen Notwendigkeiten beruht und nicht in einer spezifischen Natur des
(egoistisch auf sein Eigenwohl bedachten) Menschen begriindet ist. So l4sst sich das
Spiel der Wahrheit anders spielen und argumentieren, dass Menschen nicht aufgrund
ihrer Natur zu bestimmten egoistischen und wettbewerbsorientierten Verhaltensweise
neigen und darin die emanzipatorische Hoffnung begriinden, dass sie unter geeigne-
ten Bedingungen solidarisch und kooperativ ihre geteilte Welt gestalten konnen. An-
dererseits ldsst sich die Zuriickweisung einer bestimmten anthropologischen Setzung
nicht mit einer anderen begegnen: Ein Wille zur Solidaritit und die Féhigkeiten ko-
operativer Gestaltung sind ihrerseits nicht einfach als menschliche Qualititen >da«.
Auch ist keineswegs selbstverstandlich oder trivial, welche materialen Ziele eine ko-
operative Gestaltung von Sozialitét verfolgen sollte. Warum, inwiefern und auf welche
Ziele hin ausgerichtet gemeinschaftliche Projekte emanzipatorischer Transformation
entstehen konnen, liegt nicht auf der Hand und ist durch eine Rekonstruktion systemi-
scher Bedingungen einer spezifischen (De-)Formation von Sozialitét nicht zu erfassen.

Eine dhnliche Einschdtzung iiber die Grenzen der Marx’schen Vision duBert
Wendy Brown und deutet dabei auf die mogliche (und notwendige) Verkniipfung un-
terschiedlicher Dimensionen theoretischer Aufklarung hin:

I think [Marx] made it too simple, since the whole project of freedom with others was allowed
to come to rest in labour, rather than in what we have come to understand as a multiplicity of

other activities where difference actually has a more persistent rather than resolvable quality.

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 165

That is the burr under the saddle of the project. On the other hand, I don’t think that difference
stymies or overthrows it. Difference complicates it. The project of freedom with others means
not only beginning to look to some sort of sharing of power or collective engagement with the
powers that condition our lives, but requires reckoning with the unknowable, the enigmatic, the
uncomfortable, without then ceding to a radical libertarian >let us all go off with our differences<
as if they were natural and ahistorical. This requires that we deal with differences not simply as
social phenomena but as a domain of subjectivity and psyche, a domain much political and

social theory has only recently been willing to approach. (Brown 2006b: 27, meine Herv.)

Gesellschaftstheorie kann insofern die Bedingungen, die Individuen als vereinzelte
(Besitz-)Subjekte hervorbringen und sie in Konkurrenzverhéltnisse zu einander stel-
len, erkennbar machen. Sie kann strukturelle Ungleichheiten aufzeigen, die systema-
tisch >Starke« und »Schwache< hervorbringen, und Zusammenhénge sichtbar machen,
die strukturell bedingtes Elend hervorbringen. Gesellschaftstheorie ist insofern zu-
gleich eine Kritik dieser Verhéltnisse und damit in ethische Anliegen verwickelt. Auf
die Frage, wie wir leben wollen, kann sie keine Antworten geben. Mit Butler ldsst
sich gar argumentieren, dass diese Frage in der Form bereits viel zu konkret und vo-
raussetzungsvoll gestellt ist:

Wie aber kdnnen wir iiber das lebenswerte Leben nachdenken ohne ein singuldres oder einfor-
miges Ideal dieses Lebens zu zeichnen? Meines Erachtens geht es nicht darum herauszufinden,
was das Menschliche wirklich ist oder sein sollte. Vielmehr miissen wir lernen, auf die kom-
plexe Menge von Beziehungen, ohne die keiner von uns existieren kdnnte, aufimerksam zu wer-

den und diese zu verstehen (Butler 2012, meine Herv.).

4. DIE KRITISCHE KRAFT DER PHANTASIE:
EIN LEBENDIGER ORT FUR DAS >ICH«

Solidaritat als politisches Konzept zu begreifen, bedeutet in unserer historischen Ge-
genwart eine gesellschaftstheoretisch fundierte Repolitisierung der Frage nach den
Bedingungen eines guten Lebens. Wichtig dafiir ist theoretische Aufklérung iiber die
Bedingungen, unter denen wir zu Subjekten werden, die in bestimmter Weise ihr Le-
ben fithren kénnen (und sollen), um aus der Kritik dieser Bedingungen heraus die
Moglichkeit eines anderen Seins denkbar zu machen.

Wie sich mit Butler zeigen lésst, ist die ethische Frage — Wie soll ich leben? —
immer zugleich eine politische Frage — Wie sollen wir leben? —, an die sich unmittel-
bar die Frage — Wer sind wir? — anschlieBt: Uber diese Fragen konnen wir ganz anders
nachdenken, wenn wir sie nicht in einer egologischen Syntax formulieren, die uns in
letzter Instanz auf unsere individuellen Anlagen verweist. Wir kdnnen auch noch ein-
mal ganz anders dariiber nachdenken, wozu wir fahig sein kdnnten, wenn wir die

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | HANNA MEISSNER

Parameter und MaBstébe des Gelingens unseres Lebens nicht in der vermeintlich un-
verfligbaren AuBerlichkeit von Normen einer spezifischen Ordnung der Wahrheit
und/oder in einer auf Verwertung und Wachstum ausgerichteten Okonomie verorten,
sondern die Moglichkeit eines guten Lebens in einer auf konstitutiver Angewiesen-
heit basierenden Solidaritit begriindet sehen. Solidaritit auf der Grundlage einer be-
dingungslosen Teilhabe an Sozialitét ist zugleich die Bedingung fiir die Schaffung eines
lebendigen Orts fiir das Ich. Solidaritét als politisches Konzept zu begreifen heifit also,
diese als in unserer fundamentalen Angewiesenheit begriindete Notwendigkeit zu ver-
stehen: Wir konnen uns nicht aussuchen, mit wem wir die Welt teilen, wir sind einander
vielmehr existenziell ausgesetzt —und gerade deshalb ist es wichtig, uns von melancho-
lischen Verhaftungen zu 16sen und einen lebendigen Ort fiir das >Ich< zu suchen.

LITERATUR

Assadi, Galia (2013): Ordnung durch Verantwortung. Neue Perspektiven auf einen
philosophischen Grundbegriff. Frankfurt/M.: Campus

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer.

Bell, Vicky (2010): »New Scenes of Vulnerability, Agency and Plurality. An Inter-
view with Judith Butler«, in: Theory, Culture & Society 27 (1), 130-152.

Brown, Wendy (2006a): Regulating Aversion. Tolerance in the Age of Identity and
Empire. Princeton/Oxford: Princeton UP.

Brown, Wendy (2006b): »Learning to Love Again: An Interview with Wendy
Browng, in: Contretemps 6, 25-42.

Brown, Wendy (2015): Undoing the Demos. Neoliberalism's Stealth Revolution.
Cambridge/London: Zone Books.

Butler, Judith (1993a): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
yPostmoderne««, in: Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993, 31-58.

Butler, Judith (1993b): »Fiir ein sorgfiltiges Lesen«, in: Benhabib/Butler/Cor-
nell/Fraser 1993, 122-132.

Butler, Judith (2012): »Kann man ein gutes Leben im schlechten fithren? Dankesrede
bei der Verleihung des Adorno-Preises in der Frankfurter Paulskirche am 11. Sep-
tember«, in: Frankfurter Rundschau, 15.9.2012. Online Ausgabe: http://www.
fr.de/kultur/judith-butlers-dankesrede-kann-man-ein-gutes-leben-im-schlechten-
fuehren-a-805966.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Ziirich: diaphanes.

Campbell, Fiona Kumari (2012): »Stalking: using Disability to Expose »Abled« Nar-
cissism, in: Goodley, Dan/Hughes, Bill/Davis, Lennard (Hg.): Disability and
Social Theory: New Developments and Directions. Bashingstoke: Palgrave
Macmillan, 212-230.

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 167

Hark, Sabine et al. (Hg.) (2015): »Das umkémpfte Allgemeine und das neue Gemein-
same. Solidaritit ohne Identitét«, in: feministische studien 33 (1), 99—103.

Hausen, Karin (1976): »Die Polarisierung der »>Geschlechtscharaktere« — Eine Spiege-
lung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Conze, Werner (Hg.):
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart: Klett, 363—-393.

Helfrich, Silke/Heinrich Boll Stiftung (Hg.) (2012): Commons. Fiir eine neue Politik
Jjenseits von Markt und Staat. Bielefeld: transcript.

Kiyak, Mely (2016): »Auch Fliichtlinge gehéren an den Verhandlungstisch«, in: Frank-
furter Rundschau, 22.3.2016, Online Ausgabe: http://www.fr.de/kultur/mely-kiyak-
auch-fluechtlinge-gehoeren-an-den-verhandlungstisch-a-371855 (Zugrift 9.3.2017).

Les Convivialistes (2014): Das konvivialistische Manifest. Fiir eine neue Kunst des
Zusammenlebens. Bielefeld: transcript.

Loick, Daniel (2013): » Abhéngigkeitserklarung. Recht und Subjektivitit«, in: Jaeggi, Ra-
hel/Loick, Daniel (Hg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis. Berlin: Suhrkamp.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1846): »Die Deutsche Ideologie. I Feuerbach«, in:
MEW 3. Berlin: Dietz Verlag, 1969, 13-77.

Maskos, Rebecca (2010): »Was heilit Ableism? Uberlegungen zu Behinderung und
biirgerlicher Gesellschaft«, in: arranca!, http://arranca.org/43/was-heisst-Able
ism (Zugriff 12.9.2016).

Mbembe, Achille (2014): Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

MeiBner, Hanna (2010): Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen
Konstitution von Handlungsfihigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx.
Bielefeld: transcript.

Meifiner, Hanna (2013): »Feministische Gesellschaftskritik als onto-epistemo-logi-
sches Projekt«, in: Bath, Corinna/Meiiner, Hanna/Trinkaus, Stephan/Vdlker,
Volker (Hg.): Geschlechter Interferenzen: Wissensformen — Subjektivierungswei-
sen — Materialisierungen. Minster: LIT, 163-208.

Mika, Bascha/Festerling, Arnd (2015): Was ist gerecht? Argumente fiir eine bessere
Gesellschaft. Frankfurt/M.: Societits-Verlag.

Murray, Stuart J. (2007): »Ethics at the Scene of Address: A Conversation with Judith
Butler«, in: Symposium: The Canadian Journal of Continental Philosophy 11(2),
415-445.

Pateman, Carole (1988): The Sexual Contract. Stanford, CA: Stanford UP.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitriige zu einer Genealogie der
Bildung. Wiesbaden: VS.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58
(1), 83-104.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2012): An Aesthetic Education in the Era of Globali-
zation. Cambridge: Harvard UP.

Stoler, Ann Laura (2002): Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate
in Colonial Rule. Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8m14.02.2028, 07:23:31,


https://doi.org/10.14361/9783839438466-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

