Einleitung

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig

Autonomie gilt, zumindest in der westlichen Tradition, als ein erstre-
benswertes Gut und als ein unverzichtbarer Wert. Sie wird nicht nur in
Bezug auf die eigene Lebensfithrung von Personen als maf3gebend an-
gesehen, sondern ist auch Mafstab im Umgang mit anderen Menschen
sowie zur Ausgestaltung politischer Institutionen. Die Popularitit der
Autonomie beruht im Allgemeinen darauf, dass sie als Synonym fiir die
Selbstbestimmung und Unabhingigkeit einer Person' gegeniiber jegli-
cher Fremdbestimmung assoziiert wird. Selbstbestimmung bedeutet
folglich, sich von Uberlegungen, Wiinschen, Bedingungen und Eigen-
schaften leiten zu lassen, die einem nicht einfach von aulen auferlegt
werden, seine Lebensfithrung nicht durch manipulierende dufdere Krif-
te bestimmen zu lassen und dem entsprechend seinem Handeln einen
selbstbestimmten Inhalt geben zu kénnen: in Bezug auf die eigenen
Entscheidungen, das eigene Denken und Handeln und damit generell
das eigene Leben.* Mit der Zuschreibung, autonom zu sein, ist zugleich

1 Zum Problem des Personenbegriffs in der Philosophie vgl. Kather 2007.

2 Das Konzept der autonomen Person richtet sich nicht nur an diese selbst, etwa
in Zusammenhang mit Fragen der moralischen Verantwortung oder um pater-
nalistische Eingriffe in ihr Leben abzuwehren, sondern auch auf die Rahmen-
bedingungen, die zur Realisierung von Autonomie wesentlich sind: Zum Bei-
spiel zur Formulierung und Rechtfertigung politischer Grundsitze in den Ge-
sellschaftsvertragsmodellen, der Forderung nach grundlegenden Freiheiten,
Chancen und anderen primaren Giitern fiir ein gedeihliches Leben oder um
unterdriickerische soziale Verhaltnisse zu beschreiben und zu kritisieren (vgl.
Christman 2020).

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autonomie

ein gewisser (moralischer und rechtlicher) Status verbunden, denn
autonome Menschen werden anders behandelt als Personen, deren
Autonomiefihigkeit als eingeschrinkt wahrgenommen wird:

»Wir bevormunden Kinder und demente Menschen; wir rechnen einer
drogenabhingigen oder psychisch kranken Person ihre Straftat nicht
oder nicht vollstindig zu; wir loben jemanden fiir eine gute Tat nicht
oder nur eingeschrankt, wenn die Tat gar nicht aus freien Stiicken be-
gangen wurde; wir bemitleiden die Freundin, die ihr Leben nicht so
fithrt, wie sie es eigentlich will; wir kritisieren jene, die die Autonomie
anderer gefihrden oder verletzen.« (Seidel 2016, S. 2)

Auch wenn Autonomie aufgrund ihrer herausgehobenen Position einen
uneingeschrinkten Wert fiir alle Menschen darzustellen scheint, hat der
Versuch, genauer die Bedingungen fiir Autonomie zu spezifizieren, sie
zum Gegenstand zahlreicher Debatten und Kontroversen werden lassen;
die Literatur zum Autonomiebegriff ist kaum mehr zu tiberblicken. Hin-
zu kommt die diesem Begriff implizite Mehrdeutigkeit, was unter Auto-
nomie konkret verstanden werden soll, als auch die Frage, wodurch Au-
tonomie von anderen Begriffen wie Anomie, Autarkie, Authentizitit und
Heteronomie abzugrenzen ist:

- Im Gegensatz zur Anomie soll selbstbestimmtes Handeln nicht auf
Beliebigkeit, Willkiir oder Zufall beruhen, sondern setzt eine Ausein-
andersetzung dariiber voraus, aus welchen Griinden wie zu handeln
beabsichtigt wird.

- ImUnterschied zur Autarkie ist selbstbestimmtes Handeln immer an
materielle und soziale Rahmenbedingungen gebunden, weshalb es
nicht ginzlich unabhingig von dufleren Konditionen vollzogen wer-
den kann.

- In Bezug auf die Authentizitit ist selbstbestimmtes Handeln nicht
darauf beschrinkt, sich ausschliefllich an freigewihlten Werten
und Normen zu orientieren, sondern kann sich z.B. auch durch die
kulturelle Pragung leiten lassen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

— InAbgrenzung zur Heteronomie soll selbstbestimmtes Handeln nicht
durch Andere oder Fremde bestimmt, manipuliert oder verzerrt
werden, sondern die Unabhingigkeit der eigenen Uberlegungen
und Entscheidungen darstellen.

Allein schon diese wenigen Anmerkungen verdeutlichen die Komple-
xitit des Autonomiebegriffs. Es wire vermessen, diesen Begriff im
Rahmen einer kurzen Einleitung erschopfend behandeln zu wollen,
dennoch sollen im Folgenden einige seiner Facetten skizziert werden.

Thren Ursprung hat die Autonomie in der griechischen Antike als
bedeutende politische Kategorie: Sie verkorperte das Ziel der griechi-
schen Stadtstaaten, die eigenen Angelegenheiten selbstbestimmt zu
regeln und die Fremdherrschaft durch duflere Michte zu verhindern,
als auch eine innere Abhingigkeit durch die Staatsform der Tyrannis zu
vermeiden. Unter Autonomie (im wortlichen Sinn autés — selbst und né-
mos — Gesetz) wurde dem entsprechend die Kompetenz und Potenz zur
Selbstgesetzgebung als Ausdruck einer Selbstbestimmungsfihigkeit
verstanden (zur geschichtlichen Entwicklung des Autonomiebegriffs
vgl. Pohlmann 1971; Dietz 2013). Seinen hohen Stellenwert erlangte der
Autonomiebegrift jedoch erst in der Moderne, in dessen Folge seine
Verwendung nicht linger auf die politische Kategorie beschrankt blieb,
sondern eine Ausweitung seines Bedeutungsspektrums erfuhr: Er kann
sich auf politische Rechte, rechtliche Freiheiten und die Rechtfertigung
von Sozialpolitik ebenso beziehen, wie auf politische Gemeinschaf-
ten, gesellschaftliche Gruppierungen und individuelle Personen, aber
auch auf den Geltungsbereich der unterschiedlichen Wissenschaften
wie auch der verschiedenen Kiinste — mit entsprechend variierendem
Bedeutungsgehalt (vgl. Lutz-Bachmann 2017, S. 515).

Wenig iiberraschend ist der Autonomiebegriff auch fiir das philoso-
phische Denken zentral und wird hier ebenfalls kontrovers diskutiert.
Wesentlichen Anteil an dieser Relevanz der Autonomie besitzen sowohl
Immanuel Kant als auch John Stuart Mill, wenn auch mit héchst unter-
schiedlichen Akzentuierungen. Wihrend fir Kant ein autonomes Leben
nur durch von der Vernunft geleitete Gesetze und Regeln denkbar ist,
rdumt Mill der Autonomie als Mittel zur Verwirklichung des individuel-

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Autonomie

len Wohlergehensi.S. der Selbstbestimmung einen grundlegenden Stel-
lenwert ein; ohne Selbstbestimmung ist ein erfiilltes Leben nicht denk-
bar: »Wer die Welt oder sein Milieu einen Lebensplan fir sich wihlen
lasst, braucht dazu nichts anderes als affenhafte Nachahmungskunst.«
(Mill 1988, S. 81). Aus diesen Uberlegungen entwickelten sich zwei auch
heute noch bedeutsame Grundpositionen des Autonomiebegriffs: Die
moralische Autonomie oder morvalische Selbstbestimmung bringt die Fihig-
keit des Menschen zum Ausdruck, sich selbst das moralische Gesetz auf-
zuerlegen und so als grundlegendes Organisationsprinzip aller Moral zu
fungieren (vgl. Hill 1989). Die personale Autonomie oder personale Selbstbe-
stimmung hingegen ist als eine Eigenschaft gemeint, die Individuen in
Bezug auf alle Aspekte ihres Lebens aufweisen konnen und die nicht auf
Fragen der moralischen Verpflichtung beschrankt ist (vgl. Dworkin 1988,
S. 34-47).

Es ist zunichst die Kantische Philosophie, die die Autonomie der Per-
son in den Mittelpunkt riickt und richtungsweisend fiir die philosophi-
schen Debatten ist. Autonomie bedeutet in dieser Auffassung die Fihig-
keit des Menschen zu verniinftiger Selbstbestimmung, die den Beweg-
grund allen moralischen Handelns, aller Verbindlichkeit und Pflicht dar-
stellt, und die zum Ausdruck bringt, dass »der Mensch mehr als ein blo-
Res Bediirfnis- und Gesellschaftswesen« (Hoffe 2013, S. 68) ist. Freilich
ist die Autonomie erst dann méglich, wenn den Individuen die Uberwin-
dung bestehender Formen der Abhingigkeit und Fremdbestimmung ge-
lingt und ihr moralisches Handeln auf Selbstbestimmung und Selbst-
bindung griindet:

»Freiheit als Fundament menschlicher Praxis ist keine regellose Will-
kirfreiheit, dergemafjeder tun und lassen kann, was ihm beliebt. Der
Mensch ist auch nicht wie das Tier schon von Natur aus durch Instinkt
und Triebe so optimal eingerichtet, daR Freiheit iberflissig wiirde.
Vielmehr besteht die menschliche Freiheitals moralische Freiheit dar-
in, sich selber Regeln im Hinblick auf das, was man als von Bediirfnis-
sen und Trieben abhéngiges, durch diese aber nicht schlechthin de-
terminiertes Sinnenwesen ist, zu geben und diese Regeln aus Freiheit
und zur Erhaltung der Freiheit zu befolgen. Erst durch die Selbstbin-

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

dung an solche Regeln der Freiheit entsteht Verbindlichkeit und damit
eine Moral.« (Pieper 2007, S. 31f.; Hervorhebungen im Original)

Die angesprochene Selbstbindung an das moralische Gesetz, die Kant
als Selbstgesetzgebung bezeichnet, lief3e sich auch als moralische Selbst-
formung?® benennen. In ihr kommt der aufklirerische Anspruch zum Tra-
gen, dass sich der Mensch »aus seiner selbstverschuldeten Unmiindig-
keit« (Kant 1998a, S. 53) mit Hilfe seiner Vernunft emanzipieren miisse,
anstatt sich von fremden Autorititen und Traditionen beherrschen zu
lassen, auch wenn diese Sicherheit suggerieren und es bequem ist, das
eigene Denken und Handeln nicht reflektieren zu miissen und sich dabei
immer auf Autorititen berufen zu kénnen. Das gilt auch in moralischer
Hinsicht: Erfolgt moralisches Handeln ausschliefilich aufgrund gelten-
der Moralvorschriften, etwa aus Angst vor sozialer Achtung bei Nicht-
befolgung, kann nicht von moralischer Autonomie gesprochen werden.
Denn in solch einem Fall beruht die Moralitit nicht auf der vernunftge-
leiteten Reflexion des Willens und der Einsicht in das moralisch Gesollte,
sondern ist allein eine heteronome Anpassungsleistung an bestehende
Moralvorschriften.

Die hier zum Ausdruck kommende moralische Autonomie bezieht
sich auch auf Abhingigkeiten, denen der Mensch aufgrund seiner na-
tiirlichen Neigungen unterliegt: »Die Autonomie des Willens ist das
alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze und der ihnen gemifien
Pflichten; alle Heteronomie [...] ist vielmehr dem Prinzip derselben und
der Sittlichkeit des Willens entgegen. In der Unabhingigkeit nimlich
von aller Materie des Gesetzes (nimlich einem begehrten Objekte)
[...] besteht das alleinige Prinzip der Sittlichkeit.« (Kant 1998b, S. 144)
Folglich gelangt der Mensch nur dann zur Autonomie, wenn er sich

3 Selbstformung kann in Anlehnung an Roland Kipke wie folgt aufgefasst wer-
den: »Unter >Selbstformung verstehe ich die absichtliche Anderung eigener
mentaler Eigenschaften durch mentale Aktivitat. sAbsichtlich< heifst: Es geht
nicht um Anderungen, die Menschen blo widerfahren, sondern um Anderun-
gen, die sie selbst herbeifiihren wollen. Dass es um die>eigenen<Eigenschaften
geht, schlieft die Formung anderer Menschen aus, wie zum Beispiel in der Er-
ziehung.« (Kipke 2015, S. 290; Hervorhebungen im Original).

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Autonomie

gegeniiber dem unmittelbaren Einfluss seiner Instinkte und Triebe,
seiner Bedirfnisse und Begehren, seiner Leidenschaften und Emotio-
nen, seinen besonderen Vorlieben und persdnlichen Bindungen sowie
seiner Interessen und deren Zweckgerichtetheit zu distanzieren in der
Lage ist. Denn durch die Zweckgerichtetheit seiner natiirlichen Nei-
gungen kann sich der Wille nicht frei bestimmen, sondern verharrt in
einer Abhingigkeit vom Erstrebten oder Begehrtem, was wiederum zur
Fremdbestimmung durch diese fithrt. Auch wenn der Mensch an seine
Natur gebunden bleibt, besitzt er jedoch das Vermdgen, aus kritischer
Distanz heraus diese Abhingigkeit zu erkennen und zu entscheiden,
ob er die beabsichtigte Handlung als verniinftiges Wesen tatsichlich
wollen kann oder soll — oder eben auch nicht. Durch diese kritische
Uberpriifung ist es dem Menschen méglich, in seinem Wollen eine
Unterscheidung zu treffen zwischen sich durch andere oder etwas
bestimmen zu lassen und sich selbst zu bestimmen (vgl. Pieper 2007,
S. 170f.; Korsgaard 2009, S. 108). Darin griindet Kants Forderung nach
einem Ubergang von einer Fremdbestimmung zu einer Form der Selbst-
bestimmung, die jeder Person zumutbar ist: Und zwar die Priifung des
Willens, ob sich ihr jeweiliges Begehren legitimieren lisst und so ein
»Handeln nach allgemeinen, selbstgegebenen und universalisierbaren
Gesetzen« (Forst 1996, S. 29) ermdglicht. Dafiir entwickelt Kant sein
berithmtes Priifverfahren des kategorischen Imperativs, mit dem der
Wille des Menschen rein formal bestimmt werden kann: Es ist stets
so zu handeln, dass wir aufgrund unserer Autonomie nur nach jenen
Grundsitzen handeln diirfen, die wir konsequent als universelles Gesetz
wollen konnen. Mit anderen Worten wird die »widerspruchsfreie Ver-
allgemeinerbarkeit subjektiver Handlungsregeln [...] so zum Maf3stab
dafiir, dass der Mensch sich seines Willens autonom bedient.« (Prechtl
2008, S. 57)

Moralisch »gutes« Handeln wird fir Kant somit ausschliefilich von
der Vernunft bestimmt. Und das impliziert eben auch, dass alle Men-
schen als ihrerseits verniinftig Handelnde anzuerkennen sind und ih-
re Autonomie zu respektieren ist (vgl. Reath 1998, S. 587). Autonomie ist
mithin ohne die Bezogenheit auf andere nicht zu denken. Daraus folgt
das Verbot der Instrumentalisierung anderer Menschen, sie also aus-

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

schliefilich auf ein Mittel zu reduzieren, um etwas Bestimmtes zu er-
reichen, wie auch das Gebot, Menschen zu helfen, wenn diese auf Un-
terstilttzung angewiesen sind, um ihre Selbstbestimmung zu verwirkli-
chen:

»Zum einen ist gesagt: Werden Menschen gegen ihren Willen in-
strumentalisiert, so werden sie ihrer ureigensten Kompetenz — ihr
Leben selbst zu bestimmen — beraubt. Zum anderen bedeutet ein
Nichtgewahren moglicher und zuldssiger Hilfe, dass den betreffen-
den Personen Mittel verweigert werden, die ihre Selbstbestimmung
erst ermoglichen. Kants Begriff von>Autonomie<eroffnet damit einen
Zusammenhang zwischen der >Selbstgesetzgebung, die an mir liegt
und der >Selbstbestimmung< auf Seiten der anderen: Will ich auto-
nom handeln, so ist es primar die Selbstbestimmung der anderen,
auf die ich Bedacht zu nehmen habe.« (Nagl-Docekal 2003, S. 308)

Es ist jedoch umstritten, inwiefern die auf Selbstgesetzgebung und
ausnahmslos rationale Kontrolle fixierte Form der Selbstbestimmung
geniigt, um als Maf3stab fiir simtliche Lebensvollziige und Handlungs-
situationen des Menschen und seine moralischen Entscheidungen des
taglichen Lebens zu fungieren: »Kant hat seiner Ethik einen sehr en-
gen Begriff von Autonomie im Sinne moralischer Selbstbestimmung
zugrunde gelegt, doch schon seine philosophischen Zeitgenossen, wie
auch die aktuelle Philosophie, sind ihm darin nicht gefolgt.« (Mooren/
Quante 2020, S. 401) In Frage steht, ob Selbstbestimmung ausschlieR-
lich an Rationalitit und Vernunft gekoppelt werden kann, oder eine
Erweiterung der Bedingungen benétigt, die zur praktischen Realisie-
rung von Selbstbestimmung unerlisslich sind (vgl. Braunleder 1990).
Personale oder individuelle Selbstbestimmung wird deshalb nicht auf die
Fihigkeit zur Reflexion moralischer Prinzipien begrenzt, sondern als
ein grundsitzliches Nachdenken dariiber verstanden, wie eine Person
ihr Leben fithren will: »wer man sein mochte, als welche Person man
sich verstehen will, welches Leben fitr mich das gute ist.« (Rossler 2003,
S. 331) So hat Joel Feinberg (1986, S. 27ff.) z.B. vier unterschiedliche Di-

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Autonomie

mensionen des Autonomiebegriffs herausgearbeitet, die miteinander

in enger Wechselbeziehung stehen:

Die Fiihigkeit zur Autonomie (capacity). Hiermit ist die Fahigkeit einer
Person angesprochen, nach eigener Einsicht rationale Entscheidun-
gen zu treffen und entsprechend zu handeln, ihr Leben selbst in die
Hand zu nehmen und letztendlich fiir ihre eigenen Entscheidungen
verantwortlich zu sein; wobei zu kliren bleibt, welcher Grad an
Selbstbestimmungsfihigkeit unverzichtbar ist. Mindestens wird
vorausgesetzt, dass eine Person die Fihigkeit dazu besitzen muss,
»eine kritische Selbstbewertung der eigenen Werte und Normen
durchzufithren, wenn sie aufgrund von Kritik oder neuen Problem-
konstellationen dazu aufgefordert ist.« (Quante 2019, S. 54)

Die Bedingungen fiir Autonomie (condition). Hierbei handelt es sich um
die tatsichlichen Bedingungen, um Selbstbestimmung ausiiben zu
kénnen. Befindet sich eine Person in einer Situation, in der sie auf
die Gegebenheiten keinen Einfluss hat, kann sie unter Umstinden
ihre Selbstbestimmung nicht ausiiben. Selbstbestimmung ist nicht
moglich, wenn eine Person mit Gewalt zu etwas gezwungen wird,
ihr unrechtmiRig ein aulerhalb ihrer Selbstbestimmung liegender
Wille aufgezwungen wird, eine Krankheit zu einem Koma fithrt oder
materielle Armut diese Person zu einer Abhingigkeit von der Hil-
fe anderer zwingt. Entsprechend ist nicht allein die Fihigkeit zur
Selbstbestimmung entscheidend fiir ihre Ausiibung, sondern eben-
so sind es die Rahmenbedingungen.*

Das Autonomie-Ideal (ideal). Unter dem Begriff »Autonomie-Ideal«
wird auf die Schwierigkeiten mit diesem Ideal aufmerksam ge-
macht. Selbstbestimmung kann nicht darin aufgehen, dass sie in
Selbstbezogenheit miindet, in volliger Unabhingigkeit von allen
anderen, frei von jeglichen Verpflichtungen gegeniiber anderen
Menschen. Sie kann aber auch nicht so verstanden werden, dass
sie sich der kollektiven Masse bedingungslos unterzuordnen hat.

4

Zu den Moglichkeitsbedingungen von Selbstbestimmung vgl. auch Amartya
Sen (2010) und Martha C. Nussbaum (2010).

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

Weder totalitirer Kollektivismus noch atomarer Individualismus
konnen das Ideal fur die Selbstbestimmung darstellen. Das Ideal
der autonomen Person ist vielmehr das eines authentischen Indivi-
duums, dessen Selbstbestimmung mit dem Erfordernis vereinbar
ist, Mitglied einer Gemeinschaft zu sein.’

- Das Recht auf Autonomie (right). Mit diesem Begriff wird auf die Auto-
nomie als Fundament moralischer Rechte einer Person hingewiesen.
Dabei muss eine Unterscheidung beachtet werden: Selbstbestim-
mung im Sinne der Souverinitit kommt durch die Autoritit einer
Person zum Ausdruck, ihre eigenen Angelegenheiten selbst zu re-
geln, sich gegen dufere Ubergriffe zu wehren und an gemeinsamen
Angelegenheiten teilnehmen zu kénnen (vgl. Seidel 2011, S. 909).
Verfiigt eine Person iiber diese Autoritit nicht, besitzt sie nur eine
begrenzte Autonomie, ein gewisses Mindestmaf3, das graduell abge-
stuft werden kann, das gewéhrt, aber auch entzogen werden kann,
oder das sich blof§ auf bestimmte Bereiche ihres Lebensvollzuges
erstreckt.

Dieser letzte Punkt verdient noch etwas Aufmerksamkeit. Wie bereits
angedeutet kommt das Recht auf personale Autonomie durch die Mog-
lichkeit zum Ausdruck, ein selbstbestimmtes Leben fithren und die
dafiir notwendigen Entscheidungen treffen zu konnen. Zugleich ist
Autonomie kein unbegrenztes Recht, zu tun und zu unterlassen, was
man will, sondern wird z.B. durch die Grundsitze der Gerechtigkeit,
der Nichtschidigung, des Vertrags und der Verantwortung gegeniiber
anderen begrenzt. Daraus folgt jedoch nicht das Recht, sich in die wich-
tigen Lebensentscheidungen anderer Menschen einzumischen oder ihr

5 Marina Oshana (2006) hat darauf hingewiesen, dass sich Menschen in kom-
plexen Beziehungen zu anderen Menschen befinden und durch zwischen-
menschliche Rahmenbedingungen gebunden sind. Auch wenn die Selbstbe-
stimmungsfahigkeit einen entscheidenden Bestandteil einer autonomen Per-
son darstellt, ist sei zugleich durch politische, kulturelle und moralische Rah-
menbedingungen zwischenmenschlich gebunden, die ihr Leben mafigeblich
beeinflussen.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Autonomie

Leben in Angelegenheiten kontrollieren zu wollen, die hauptsichlich sie
selbst betreffen. Die personale Autonomie eines Menschen zu respek-
tieren bedeutet, der Versuchung zu widerstehen, ihr Leben ohne ihre
Zustimmung »in die Hand zu nehmen. (vgl. Hill 1991, S. 48) Und hierin
liegt der Grund, weshalb eine Person vor unangemessenen paternalisti-
schen Eingriffen in ihre Lebensfithrung geschiitzt werden soll — selbst
wenn deren Handlungen nicht ihrem Wohl dienen oder unverniinftig
sind. Deshalb bleiben paternalistische Eingriffe stets rechtfertigungs-
bediirftig. Denn mit ihnen ist die Beurteilung verbunden, dass die
betreffende Person nicht in der Lage ist, selbst zu entscheiden, wie sie
ihr eigenes Wohl am besten verfolgt. Und damit zusammenhingend,
dass sie nicht dazu in der Lage ist, kompetent zu handeln, weshalb
Eingriffe in das Handeln einer Person auch gegen ihren Willen als legi-
tim angesehen werden — insbesondere, wenn Situationen eintreten, in
denen sie gegen ihren Willen geschiitzt werden muss (vgl. Arneson 1998,
S. 250). Folgt daraus ein pauschales Verbot des Paternalismus? Es liegt
auf der Hand, dass nicht ausgeschlossen werden kann, dass es durchaus
berechtigte Eingriffe in die Selbstbestimmung einer anderen Person
geben kann, etwa wenn diese sich selbst zu schidigen beabsichtigt.
Solche Fille liegen dann vor, wenn unter gewdohnlichen Umstinden die
Zustimmung der betroffenen Person zur Intervention als selbstver-
stindlich gelten kann oder Menschen sich in einer Situation befinden,
in der sie sich nicht in der Lage sehen, selbst zu beurteilen, worin ihr
eigenes Wohl besteht. Folglich sollen hier bestehende Autonomiedefizi-
te mittels fiirsorglicher Fremdbestimmung ausgeglichen werden (vgl.
Horn 2008, S. 235f.; Dworkin 2020). Diese Form des Paternalismus gilt
als unumstritten und ist allgegenwartig.

Kann iiber eine derartige Argumentation auch erhellt werden, war-
um Autonomie einen herausgehobenen Stellenwert besitzt, so erklirt
sich jedoch nicht, wie generell mit den Verzerrungen bei der Bewertung
der Fihigkeit von Menschen, fiir sich selbst Entscheidungen zu treffen,
verfahren werden kann. Verschirft stellt sich dieses Problem vor dem
Hintergrund gradueller Autonomie (vgl. zum folgenden Christman
2020): Wenn sich personelle Autonomie in verschiedenen Graden ma-
nifestieren kann, dann ist sie keine »Alles-oder-Nichts-Idee«, und das

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

hat Auswirkungen iiber die Auffassungen von Autonomie. Zunichst
ist zu bedenken, ob das Autonomie-Ideal, dem zufolge eine Person
tiber grofdtmogliche Authentizitit verfigt und frei von manipulativen
selbstverzerrenden Einfliissen ist, nie mehr als ein erstrebenswertes
Ziel sein kann, das sich aber nicht verwirklichen lisst. Was hingegen als
verwirklichbar erscheint, ist die Idee einer grundlegenden Autonomie,
in der die betreffende Person verantwortlich, unabhingig und in der
Lage ist, frei fiir sich zu sprechen, ihr Leben selbst zu bestimmen und
unabhingige Entscheidungen zu treffen. Damit verbunden ist zu be-
riicksichtigen, ob Autonomie global in Bezug auf die Person verstanden
und unterstellt wird, dass sie in all ihren Lebensvollziigen autonom
zu handeln in der Lage ist, oder von lokaler Autonomie in Bezug auf
einzelne Entscheidungen und Handlungen die Rede ist. In Bezug auf
das Zugestehen von Autonomie einer Person ist solch eine Einordnung
wesentlich, und zwar aus folgendem Grund: Wenn sich Autonomie in
verschiedenen Graden manifestieren kann, ist die Frage, ob eine Person
die Fihigkeiten, die Autonomie auszeichnen, vollziehen kénnen muss
oder das potenzielle Vorhandensein dieser Fihigkeiten dazu ausreicht,
um als autonom zu gelten, oder ob diese Person in einigen Bereichen
ihres Lebens ausreichende Autonomie geniefden kann, in anderen
jedoch nicht. Zentral fiir die Einschitzung des Vorhandenseins perso-
naler Autonomie sind folglich die Fihigkeiten der betreffenden Person.
Es ist jedoch oft unklar, welche Fihigkeiten genau zur Ausiibung von
Autonomie unverzichtbar sind: Sind es allein ein Mindestmaf3 an Ra-
tionalitit, die Selbstkontrolle oder kognitive Fihigkeiten? Und welcher
Schwellenwert soll dabei angelegt werden?

Gemeinhin wird davon ausgegangen, dass eine Person als selbstbe-
stimmungsfihig gilt und ihre Autonomie zu respektieren ist, solange
diese nicht die grundlegende Fihigkeit verloren hat, ihre Optionen
zu iberdenken und Entscheidungen zu treffen. Sie muss folglich in
der Lage sein, sich selbst Zwecke zu geben und ihre eigenen Zielset-
zungen zu verfolgen. Eine derartige selbstgegebene Orientierung ist
Ausdruck der Selbstbestimmung. Selbstbestimmung ohne den Wunsch
nach Verwirklichung der eigenen Vorstellungen und Selbstfestlegun-
gen wire unsinnig: »Wenn wir uns selbst verwirklichen wollen, dann

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Autonomie

heifdt das folglich, dass wir Vorstellungen von unserem Selbst wirklich
zu machen beabsichtigen.« (Schlette 2013, S. 192) Mit anderen Worten
verweisen die Selbstfestlegungen auf den Begriff der individuellen
Selbstverwirklichung. Dieser Begriff hat viel Kritik auf sich gezogen,
da er hiufig als Zentrierung auf die eigene Person missverstanden
wird. Mit Selbstverwirklichung ist hier nicht ausschliefliche Selbstbe-
zogenheit oder Egozentrismus® einer Person gemeint, wie dies etwa
von Michael Theunissen (1982) kritisiert wird. Auch die Kritik am Be-
griff der Selbstverwirklichung, er verkorpere das unendliche Streben
der Menschen »nach ihrem Selbst wie der Esel nach der Mohre, die
ihm vorgebunden ist«, da sie permanent vom Gefiihl getrieben seien,
»einstweilen unverwirklicht zu sein« (Thomai 2003, S. 276), ist verfehlt.
Vielmehr umfasst der Begrift der Selbstverwirklichung das Entwerfen,
Begreifen und Aneignen eigener Moglichkeiten einer Person, die jedoch
immer an ihre Verwobenheit mit ihrer Umwelt, ihren mitmenschlichen
Beziehungen, vorhandenen Bindungen und konkret gegebenen dufle-
ren Moglichkeiten, abhingig bleibt. Daraus resultieren zwangsliufig
die Auseinandersetzungen zwischen den Vorstellungen des eigenen Le-
bens und den Begrenzungen, die diesen Vorstellungen unterliegen oder
gegeniiber den Vorstellungen anderer Personen. Selbstverwirklichung
besteht deshalb in der Herausforderung, aus der Vielzahl von Moglich-
keiten zur Anpassung und Distanz ein Person-sein zu entwickeln, das
trotz aller Konflikte, Anfechtungen und Vorstellungen dazu befihigt,
hinter dem stehen zu kénnen, was eine Person tut oder getan hat. (vgl.
Hilpert 1987)

Es ist umstritten, ob solche Auseinandersetzungen allein auf die
kognitiven Fihigkeiten einer Person begrenzt werden konnen. Zum

6 Bobst (2022) hat darauf hingewiesen, dass egoistische Angelegenheiten nicht
per se eine negative Qualitit aufweisen missen, sondern eher essenzieller
Bestandteil unserer Selbstwahrnehmung sind und damit eine wichtige Rolle
fiir die eigene Lebensgestaltung und -fithrung spielen. Entsprechend, so ihre
Schlussfolgerung, folgt aus der Tatsache, dass etwas egoistisch ist, nicht not-
wendigerweise, dass es auch verwerflich ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

einen unterliegt die Selbstbestimmungsfihigkeit mitunter unkontrol-
lierbaren Faktoren wie z.B. der Kontingenz:

»Selbstverstandlich vermdgen wir es nicht, simtliche der Folgen un-
serer praktischen Eingriffe in die Welt und das Leben der Anderen ab-
zusehen; und in diesem Sinn bleibt diese Praxis jederzeit ein Wag-
nis. Was von uns in einschneidenden Konfliktsituationen dennoch ver-
langt werden kann, scheint eine aufrichtige Auseinandersetzung mit
uns selbst und unseren Intuitionen zu sein, so dass wir unseren Willen
frei bestimmen kdnnen. Nichts anderes meintja Selbstbestimmung.«
(Himmelmann 2009, S. 336)

Zum anderen werden selbstbestimmte Entscheidungen nicht allein
durch rationale Uberlegungen gesteuert, sondern sie sind ebenso
durch Emotionen beeinflusst, wie beispielsweise Wiinsche, gefiihlte
Verpflichtungen, Sympathien und Antipathien, Entfremdung, Trost,
leidenschaftliches Engagement fiir eine Angelegenheit oder das Mit-
gefithl. All diese Emotionen kénnen sich als relevant erweisen und die
Achtung vor der Autonomie einer Person verzerren. Beispielhaft dafiir
steht die Frage, ob das Recht auf Autonomie nicht oft im Widerspruch
zu einer mitfithlenden Antwort steht, etwa wenn ein Mensch durch
eine wohlwollende Liige davon abgehalten kann, eine moglicherweise
katastrophale Entscheidung zu treffen (vgl. Hill 1991, S. 49fT.).
Besonders herausfordernd sind solche Fragestellungen fiir Berei-
che der angewandten Ethik, in denen mit Menschen gearbeitet wird.
Bekannte Beispiele fiir den grofien Einfluss der Autonomie in diesen
Debatten ist etwa die Selbstbestimmung von Patient:innen, wie sie in
der Beziehung zwischen Arzt:innen und Patient:innen auftritt; d.h.,
ob und inwiefern der Wille der betroffenen Person eine Rolle spielt
oder auch, ob das Recht, zwangsweise medizinische Versorgung ab-
zulehnen, ebenso gewahrt wird wie Verfiigungen der Person tiber ihr
Lebensende (vgl. hierzu u.a. Welsh/Ostergathe/Frewer/Bielefeldt 2017;
Breitsameter 2011; Vollmann 2008). Soll z.B. die personale Autonomie
der Patient:innen geachtet werden, so ist der Umstand zu bedenken,
dass Selbstbestimmung auch bedeuten kann, Entscheidungen an ande-

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Autonomie

re zu delegieren oder sich bei der Entscheidungsfindung assistieren zu
lassen: Wenn es nicht um die philosophische Reflexion iiber das Wesen
und die Rechtfertigung moralischer Grundsitze geht, sondern um die
unmittelbare Notwendigkeit zu entscheiden, was bei einem konkreten
Problem zu tun ist, dann kénnen Konflikte zwischen divergierenden
Wiinschen, Interessen, Zielen, Verpflichtungen und Verantwortlichkei-
ten auftreten, denen sich die jeweilige Person nicht gewachsen fiihlt.
In solchen Situationen kann es durchaus geboten sein, Ratschlige
von anderen anzunehmen und die eigene Selbstbestimmung daran zu
orientieren. In gewisser Weise verbleibt der Person damit ein Spiel-
raum, um ihre selbstbestimmten Entscheidungen zu treffen; sie verliert
dadurch nicht ihr Recht auf Selbstbestimmung.

Derlei Herausforderungen stellen sich auch in Bezug Menschen mit
einer kognitiven Beeintrichtigung (vgl. u.a. Graumann 2010; List 2010;
Weingirtner 2005). Hinzu kommt die Bewertung der kognitiven Fi-
higkeiten einer Person, die als grundlegend fiir eine Selbstbestimmung
gelten. Dabei allein auf eine rationale Bewertung zu setzen, verbietet
sich, wie Wikler (1983) anschaulich ausfithrt: Alle >Normalbegabtens
proklamieren fiir sich das Recht auf Selbstbestimmung selbst dann,
wenn ihre Entscheidungen unverniinftig sind. Sie wiirden auch dann
nichtvon dieser Einschitzung abweichen, wenn ihnen ein hochbegabter
Mensch ihre Irrationalitit vorhalten wiirde. Denn kognitive Uberlegen-
heit einer anderen Person wird als Argument fir einen Eingriff in die
jeweilige Entscheidungshoheit einer Person nicht akzeptiert. Wenn
also hochbegabte Menschen mit einem tiberdurchschnittlichen Intelli-
genzquotienten nicht iiber die Durchschnittsbevilkerung entscheiden
sollen, dann ist auch kein Grund erkennbar, warum durchschnitt-
lich intelligente Personen das Recht besitzen sollten, ohne weiteres in
das Leben von Menschen mit kognitiver Beeintrichtigung eingreifen zu
koénnen. Denn auch sie sind, wenn auch mitunter in modifizierter Form,
grundsitzlich zur Selbstbestimmung fihig. Wenn also versucht wird
festzulegen, in welchem Maf} einer Person die Fihigkeit zur Selbst-
bestimmung zugesprochen werden kann, erfordert das eine genaue
Uberpriifung, in welchen Bereichen eine Person durchaus selbstbe-
stimmt agieren kann, wo sie Unterstiitzung benétigt und wann fir

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

sie entschieden werden sollte oder in welchen Bereichen eine Person
(mutmafllich) schutzbediirftig ist. Unabdingbar dafiir ist zunichst die
Anerkennung von Menschen mit Behinderungen als Gleichberechtigte.
Thnen steht das Recht zur Selbstverwirklichung des eigenen Lebens
ebenso zu wie die Entscheidungshoheit in Fragen ihrer eigenen Lebens-
gestaltung. Die Selbstbestimmung anderer Menschen mit dem Hinweis
auf das Wohlergehen der betroffenen Person einzuschrinken, lisst
sich nicht durch das blofRe Vorliegen einer kognitiven Beeintrichtigung
rechtfertigen. (vgl. Wohlgensinger/Meier Kressig/Lindenau 2017)

Vor dem hier skizzierten Hintergrund richten sich die Beitrige des vor-
liegenden Bandes an den Fragestellungen der personalen Selbstbestim-
mung aus.

Einleitend befasst sich Annemarie Pieper mit dem Verhiltnis von Au-
tonomie und gelungenem Leben. Auch wenn das Leben eines Menschen
nicht ausschlieflich von seiner Eigeninitiative abhingig ist, sondern
Zufille und Kontingenzen positiv wie negativ bei der Durchsetzung
seiner Pline und der Erreichung seiner Ziele ebenso eine Rolle spielen
konnen, gilt die Autonomie als eine wesentliche Voraussetzung fiir ein
gelungenes Leben. Ausschlaggebend dafiir ist die Fihigkeit des Men-
schen zur Selbstreflexion und zum Selbst-Bewusstsein. Sie ermoglichen
es ihm, sein Selbst mitzugestalten und auch in ausweglos scheinenden
Situationen Sinnvorgaben umdeuten zu kénnen. Nicht nur unterschei-
det dieses Vermdgen den Menschen von tierischen Verhaltensweisen
und robotischen Aktivititen, sondern erlaubt es ihm immer wieder die
Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens zu iiberpriifen, ohne die ein gelunge-
nes Leben nicht zu haben ist. Daran kniipft Volker Gerhardt an. Er weist
darauf hin, dass Selbstbestimmung nichts mit einer Selbstisolierung
oder volliger Bindungslosigkeit zu tun hat. Im Gegenteil, individuelles
Bewusstsein wird durch die sozialen Verhiltnisse in einer Gesellschaft
geformt, weshalb Selbst-Bewusstsein als Grundlage jeder Selbstbestim-
mung nicht ohne gesellschaftliche Verbindlichkeit auskommen kann.
Aus unterschiedlichen Perspektiven — Platon, Kant, Nietzsche — wird
herausgearbeitet, dass das Bewusstsein seinen Ursprung in den na-
tiirlichen und kulturell entfalteten Bediirfnissen der Menschen besitzt.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Autonomie

Diese wiederum ermdglichen erst die Verstindigung und wechselseiti-
ge Kooperation zwischen den Menschen. Auch ein egoistischer Mensch
kann sich diesen Bediirfnissen nicht entziehen, denn sein Tun wird
niemals nur ein rein selbstbezogener Akt sein kdnnen, sondern besteht
ebenso in der Bedeutung dieses Aktes fiir andere. Welche Bedeutung
Selbstbestimmung fiir Entscheidungen am Lebensende besitzt, erér-
tert Nikola Biller-Andorno anhand der Individualisierung des Todes, der
Voraussetzungen und Grenzen der Selbstbestimmung sowie der Pati-
entenverfiigung. Sie weist darauf hin, dass selbstbestimmtes Sterben
als Idealvorstellung weite Verbreitung gefunden hat. Gleichwohl birgt
die individuelle Entscheidungsmoglichkeit doch auch Problematiken.
So kann z.B. ein iibersteigerter Individualismus zum Zwang fithren,
nicht nur das Leben, sondern auch noch den Tod perfekt in Szene setzen
zu milssen: Wenn sich der Tod schon nicht vermeiden ldsst, so muss
er wenigstens gestaltet werden. Als ebenso problematisch konnen sich
die dufleren Einflussfaktoren erweisen, da selbstbestimmtes Sterben
wesentlich von ihnen abhingig ist, und nicht nur von der individuel-
len Entscheidung: Das ist etwa dann der Fall, wenn die medizinische
Machbarkeit oder Lukrativititserwigungen anstelle der Sinnhaftigkeit
einer Behandlung treten. Abschliefiend setzt sich Marcello Ienca mit
den Technologien zur Autonomieférderung von Menschen mit einer
Demenzerkrankung auseinander und fragt nach den ethischen Her-
ausforderungen, die damit verbunden sind. Die Demenzerkrankung
ist eine grofe globale Herausforderung, die nicht nur mit stindig
steigenden finanziellen Kosten verbunden ist, sondern generell die
Frage nach der Bereitstellung von Gesundheitsdienstleistungen auf-
wirft. Da die Ressource »pflegende Angehorige« ebenso im Schwinden
begriffen ist wie die Anzahl professioneller Pflegepersonen, wird der
Einsatz technologischer Mittel unvermeidlich. Auch wenn mit ihnen
viele positive Effekte verbunden sind - z.B. indem sie demenzerkrankte
Menschen darin unterstiitzen, grofere Unabhingigkeit in ihrem hius-
lichen Umfeld zu erlangen - so werfen sie doch auch ethische Fragen
auf: Etwa, wie der faire Zugang zu solchen Produkten geregelt und
der Datenschutz sichergestellt werden kann, oder ob die Inhome- und

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

Computeriitberwachung nicht zu einer neuen Form der Abhingigkeit
der betroffenen Person fiihrt.

Autonomie, so sollte deutlich geworden sein, ist ein mehrdeutiger Be-
griff, der sich einer einfachen Verortung entzieht. Mit ihm sind sehr
verschiedene Intuitionen und unterschiedliche Kontexte verbunden. Es
ist fraglich, ob es aufgrund der Breite und Vielfalt seiner Anwendung
gelingen kann, eine konzise Definition fiir diesen Begrift zu finden.
Wie skizziert, ist die inhaltliche Bestimmung des Autonomiebegriffs
bezogen auf Personen mit einer Reihe von Herausforderungen ver-
bunden, sei es die Fragen der Anerkennung und Rechtfertigung von
Autonomie wie auch ihrer Grenzen, den Fihigkeiten zu ihrer Aus-
iibung, aber auch den Abhingigkeiten durch dufiere Umstinde. Diese
Problematiken sind nicht nur theoretischer Natur, sondern offenbaren
sich als Diskrepanzen in Bezug auf das menschliche Tun »zwischen
unserem Selbstverstindnis als autonome Personen und den alltiglichen
Erfahrungen eines nicht sonderlich selbstbestimmten Lebens.« (Rssler
2017, S.11) Die Fiille an Autonomiekonzeptionen ist ein Indiz fir die
Schwierigkeiten, die dieser Begriff aufweist und die sich auch mit den
verschiedenen Lesarten nicht bindigen lassen. Dieser Befund kann fiir
zweierlei sensibilisieren. Zum einen verweist der Autonomiebegrift auf
reale Fragen und Konflikte, die sich jeder Gesellschaft stellen, die am
Recht auf Autonomie ihrer Biirger:innen festhalten und Selbstbestim-
mung ermdglichen wollen. Zum anderen zwingt gerade die inhaltliche
Unschirfe des Autonomiebegriffs dazu, »die spezifisch menschlichen
Konditionen«wie »Kenntnis von Stirken und Schwichen, von giinstigen
Gelegenheiten und moglichen Gefahren, von Gliick und Gunst ebenso
wie von [...] Notlagen« (Gerhardt 2018, S. 23) zur Kenntnis zu nehmen
und sich immer wieder auf die Notwendigkeit zu besinnen, sich mit den
Selbstfestlegungen, dem eigenen Verhalten und Handeln auseinander-
zusetzen. So bleibt zu resiimieren: Auch wenn dem Autonomiebegriff
eine gewisse Unschirfe eigen ist, er ist fiir uns unverzichtbar.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT

23


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Autonomie

Wiederum danken wir an dieser Stelle der Karl Ziind Stiftung, ohne deren
grofdziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht mog-
lich gewesen wire.

Le Prese/Balgach im August 2023

Literatur

Arneson, R.J. (1998): »Paternalismc, in: E. Craig (Ed.), Routeledge Ency-
clopedia in Philosophy, Vol. 7, New York/London, S. 250-252.

Bobst, E. (2022): Egoismus in der Ethik. Eine Re-Evaluation, Wien: Diss.

Braunleder, M. (1990): Selbstbestimmung, Verantwortung und die Frage
nach dem Sittlich Guten. Zum Begriff der skeptischen Ethik, Wiirz-
burg.

Breitsameter, Ch. (Hg.) (2011): Autonomie und Stellvertretung in der Me-
dizin. Entscheidungsfindung bei nichteinwilligungsfihigen Patien-
ten, Stuttgart.

Christman, J. (2020): »Autonomy in Moral and Political Philosophyx, in:
Stanford Encyclopedia of Philosophy, http://plato.stanford.edu/ent
ries/autonomy-moral/.

Dietz, K.M. (2013): »Die Entdeckung der Autonomie bei den Griechen,
in: Forum Classicum, 4, S. 256—262.

Dworkin, G. (2020): »Paternalism, in: Stanford Encyclopedia of Philos-
ophy, http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/.

Dworkin, G. (1988): The Theory and Practice of Autonomy, New York.

Forst, R. (1996): Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jen-
seits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt a.M.

Gerhardt, V. (2018): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitit.
2., erw. Aufl., Stuttgart.

Graumann, S. (2010): »Assistierte Freiheit. Autonomie und Gerechtigkeit
fir behinderte Menschen, in: E. List/H. Stelzer (Hg.), Grenzen der
Autonomie, Weilerswist, S. 215-234.

Hill, Th.E. (1991): Autonomy and self-respect, Cambridge/New York.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

Hill, Th.E. (1989): »The Kantian Conception of Autonomyx, in: J. Christ-
man (Ed.), The Inner Citadel: Essays on Individual Autonomy, New
York, S. 91-105.

Hilpert, K. (1987): »Einfithrung: Stichwort >Selbstverwirklichung«, in:
Ders., Selbstverwirklichung. Chancen, Grenzen, Wege, Mainz,
S.9-19.

Himmelmann, B. (2009): »Uber Grenzen der Selbstbestimmungx, in:
J.-Ch. Heilinger/C.G. King,/H. Witwer (Hg.), Individualitit und
Selbstbestimmung, Berlin, S. 325-338.

Hoffe, O. (2013): Ethik. Eine Einfithrung, Miinchen.

Horn, Ch. (2008): »Paternalismusc, in: O. Hoffe (Hg.), Lexikon der Ethik,
7., neubearb. u. erw. Aufl., Miinchen, S. 235-236.

Kant, L. (1998a): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?«, in: L.
Kant. Werke in sechs Binden, Bd. 6: Schriften zur Anthropologie,
Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik. Hg. v. W. Weische-
del. 5. Aufl., Darmstadt, S. 53—-61.

Kant, I. (1998b): »Kritik der praktischen Vernunft«?, in: I. Kant. Werke in
sechs Binden, Bd. 4: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie.
Hg.v. W. Weischedel. 5. Aufl., Darmstadt, S. 107-302.

Kather, R. (2007): Person. Die Begriindung menschlicher Identitit,
Darmstadt.

Kipke, R. (2015): »Die Bedeutung der Selbstformung in der Ethike, in: R.
Conrad/Ders. (Hg.), Selbstformung. Beitrige zur Aufklirung einer
menschlichen Praxis, Miinster, S. 289—-304.

Korsgaard, Ch.M. (2009): Self-Constitution. Agency, Identity, and In-
tegrity, New York.

List, E. (2010): »Nicht autonom und doch Persong, in: Dies./H. Stelzer
(Hg.), Grenzen der Autonomie, Weilerswist, S. 187-214.

Lutz-Bachmann, M. (2017): »Autonomie, in: Staatslexikon. Recht-Wirt-
schaft-Gesellschaft, Erster Bd. Hg. v. Gorres-Gesellschaft u. Verlag
Herder, 8., vollig neu bearb. Aufl., Freiburg i.Br., S. 514-519.

Mill, J.S. (1988): Uber die Freiheit, Stuttgart.

Mooren, N./Quante, M. (2020): »Systematischer Ausblicks, in: D. Mog-
gach/Diess. (Hg.), Perfektionismus der Autonomie, Paderborn,
S. 399-404.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT

25


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Autonomie

Nagl-Docekal, H. (2003): »Autonomie zwischen Selbstbestimmung und
Selbstgesetzgebung oder Warum es sich lohnen kénnte, dem Ver-
hiltnis von Moral und Recht bei Kant erneut nachzugehen, in:
H. Pauer-Studer/Dies. (Hg.), Freiheit, Gleichheit und Autonomie,
Wien/Berlin, S. 298-326.

Nussbaum, M.C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung,
Nationalitit und Spezieszugehdrigkeit, Berlin.

Oshana, M. (2006): Personal Autonomy in Society, London.

Pieper, A. (2007): Einfithrung in die Ethik. 6., tiberarb. u. aktual. Aufl.,
Titbingen/Basel.

Pohlmann, R. (1971): »Autonomiec, in: Historisches Worterbuch der Phi-
losophie, Bd. 1. Hg. v. . Ritter, Darmstadt, S. 701-719.

Prechtl, P. (2008): »Autonomie, in: Ders./F.-P. Burkhard (Hg.), Metzler
Lexikon Philosophie, 3. Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 56-57.

Quante, M. (2019): »Autonomie, in: Grundbegriffe der Philosophie.
Hg. v. St. Jordan/Ch. Nimtz, Stuttgart, S. 52—54.

Reath, A. (1998): »Autonomy, in: E. Craig (Ed.), Routeledge Encyclopedia
in Philosophy, Vol. 1, New York/London, S. 586—592.

Réssler, B. (2017): Autonomie. Ein Versuch iiber das gelungene Leben,
Berlin.

Réssler, B. (2003): »Bedingungen und Grenzen der Autonomiex, in: H.
Pauer-Studer/H. Nagl-Docekal (Hg.), Freiheit, Gleichheit und Auto-
nomie, Wien/Berlin, S. 327-357.

Schlette, M. (2013): Die Idee der Selbstverwirklichung. Zur Grammatik
des modernen Individualismus, Frankfurt a.M./New York.

Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen.

Seidel, Ch. (2016): Selbst bestimmen. Eine philosophische Untersuchung
personaler Autonomie, Berlin/Boston.

Seidel, Ch. (2011): »Personale Autonomie als praktische Autoritit«, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 59 (6), S. 897-915.

Theunissen, M. (1982): Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kri-
tik des gegenwirtigen Bewuf3tseins, Berlin/New York.

Thomai, D. (2003): Vom Gliick der Moderne, Frankfurt a.M.

Vollmann, J. (2008): Patientenselbstbestimmung und Selbstbestim-
mungsfihigkeit. Beitrige zur klinischen Ethik, Stuttgart.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung

Weingirtner, Ch. (2005): Selbstbestimmung und Menschen mit schwe-
rer geistiger Behinderung, Tiibingen: Diss.

Welsh, C./Ostgathe, Ch./Frewer, A./Bielefeldt, H. (Hg.) (2017): Autono-
mie und Menschenrechte am Lebensende. Grundlagen, Erfahrun-
gen, Reflexionen aus der Praxis, Bielefeld.

Wikler, D. (1983): »Paternalism and the Mildly Retardedc, in: R. Sartorius
(Hg.), Paternalism, Minneapolis, S. 83-94.

Wohlgensinger, C./Meier Kressig, M./Lindenau, M. (2017): »Alle Men-
schen sind gleich« — oder doch nicht? Menschen mit Behinderungen
zwischen Selbstbestimmung und Schutz«, in: Schweizerische Zeit-
schrift fir Heilpadagogik, Jg. 23, Nr. 4, S. 6-12.

hittps://dol.org/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT

27


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dolorg/10.14361/9783830465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

