
Einleitung

Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig

Autonomie gilt, zumindest in der westlichen Tradition, als ein erstre-

benswertes Gut und als ein unverzichtbarer Wert. Sie wird nicht nur in

Bezug auf die eigene Lebensführung von Personen als maßgebend an-

gesehen, sondern ist auch Maßstab im Umgangmit anderenMenschen

sowie zur Ausgestaltung politischer Institutionen. Die Popularität der

Autonomie beruht im Allgemeinen darauf, dass sie als Synonym für die

Selbstbestimmung und Unabhängigkeit einer Person1 gegenüber jegli-

cher Fremdbestimmung assoziiert wird. Selbstbestimmung bedeutet

folglich, sich von Überlegungen, Wünschen, Bedingungen und Eigen-

schaften leiten zu lassen, die einem nicht einfach von außen auferlegt

werden, seine Lebensführung nicht durchmanipulierende äußere Kräf-

te bestimmen zu lassen und dem entsprechend seinem Handeln einen

selbstbestimmten Inhalt geben zu können: in Bezug auf die eigenen

Entscheidungen, das eigene Denken und Handeln und damit generell

das eigene Leben.2Mit der Zuschreibung, autonom zu sein, ist zugleich

1 Zum Problem des Personenbegriffs in der Philosophie vgl. Kather 2007.

2 Das Konzept der autonomen Person richtet sich nicht nur an diese selbst, etwa

in Zusammenhang mit Fragen der moralischen Verantwortung oder um pater-

nalistische Eingriffe in ihr Leben abzuwehren, sondern auch auf die Rahmen-

bedingungen, die zur Realisierung von Autonomie wesentlich sind: Zum Bei-

spiel zur Formulierung und Rechtfertigung politischer Grundsätze in den Ge-

sellschaftsvertragsmodellen, der Forderung nach grundlegenden Freiheiten,

Chancen und anderen primären Gütern für ein gedeihliches Leben oder um

unterdrückerische soziale Verhältnisse zu beschreiben und zu kritisieren (vgl.

Christman 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Autonomie

ein gewisser (moralischer und rechtlicher) Status verbunden, denn

autonome Menschen werden anders behandelt als Personen, deren

Autonomiefähigkeit als eingeschränkt wahrgenommen wird:

»Wir bevormundenKinder unddementeMenschen;wir rechnen einer

drogenabhängigen oder psychisch kranken Person ihre Straftat nicht

oder nicht vollständig zu; wir loben jemanden für eine gute Tat nicht

oder nur eingeschränkt, wenn die Tat gar nicht aus freien Stücken be-

gangen wurde; wir bemitleiden die Freundin, die ihr Leben nicht so

führt, wie sie es eigentlich will; wir kritisieren jene, die die Autonomie

anderer gefährden oder verletzen.« (Seidel 2016, S. 2)

Auch wenn Autonomie aufgrund ihrer herausgehobenen Position einen

uneingeschränktenWert für alleMenschendarzustellen scheint, hat der

Versuch, genauer die Bedingungen für Autonomie zu spezifizieren, sie

zumGegenstandzahlreicherDebattenundKontroversenwerden lassen;

die Literatur zumAutonomiebegriff ist kaummehr zuüberblicken.Hin-

zu kommt die diesemBegriff impliziteMehrdeutigkeit,was unter Auto-

nomie konkret verstanden werden soll, als auch die Frage, wodurch Au-

tonomie von anderenBegriffenwieAnomie,Autarkie,Authentizität und

Heteronomie abzugrenzen ist:

– Im Gegensatz zur Anomie soll selbstbestimmtes Handeln nicht auf

Beliebigkeit,WillküroderZufall beruhen,sondern setzt eineAusein-

andersetzung darüber voraus, aus welchen Gründenwie zu handeln

beabsichtigt wird.

– ImUnterschied zurAutarkie ist selbstbestimmtesHandeln immer an

materielle und soziale Rahmenbedingungen gebunden, weshalb es

nicht gänzlich unabhängig von äußeren Konditionen vollzogenwer-

den kann.

– In Bezug auf die Authentizität ist selbstbestimmtes Handeln nicht

darauf beschränkt, sich ausschließlich an freigewählten Werten

und Normen zu orientieren, sondern kann sich z.B. auch durch die

kulturelle Prägung leiten lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 9

– In Abgrenzung zurHeteronomie soll selbstbestimmtes Handeln nicht

durch Andere oder Fremde bestimmt, manipuliert oder verzerrt

werden, sondern die Unabhängigkeit der eigenen Überlegungen

und Entscheidungen darstellen.

Allein schon diese wenigen Anmerkungen verdeutlichen die Komple-

xität des Autonomiebegriffs. Es wäre vermessen, diesen Begriff im

Rahmen einer kurzen Einleitung erschöpfend behandeln zu wollen,

dennoch sollen im Folgenden einige seiner Facetten skizziert werden.

Ihren Ursprung hat die Autonomie in der griechischen Antike als

bedeutende politische Kategorie: Sie verkörperte das Ziel der griechi-

schen Stadtstaaten, die eigenen Angelegenheiten selbstbestimmt zu

regeln und die Fremdherrschaft durch äußere Mächte zu verhindern,

als auch eine innere Abhängigkeit durch die Staatsform der Tyrannis zu

vermeiden. Unter Autonomie (im wörtlichen Sinn autós – selbst und nó-

mos – Gesetz) wurde dem entsprechend die Kompetenz und Potenz zur

Selbstgesetzgebung als Ausdruck einer Selbstbestimmungsfähigkeit

verstanden (zur geschichtlichen Entwicklung des Autonomiebegriffs

vgl. Pohlmann 1971; Dietz 2013). Seinen hohen Stellenwert erlangte der

Autonomiebegriff jedoch erst in der Moderne, in dessen Folge seine

Verwendung nicht länger auf die politische Kategorie beschränkt blieb,

sondern eine Ausweitung seines Bedeutungsspektrums erfuhr: Er kann

sich auf politische Rechte, rechtliche Freiheiten und die Rechtfertigung

von Sozialpolitik ebenso beziehen, wie auf politische Gemeinschaf-

ten, gesellschaftliche Gruppierungen und individuelle Personen, aber

auch auf den Geltungsbereich der unterschiedlichen Wissenschaften

wie auch der verschiedenen Künste – mit entsprechend variierendem

Bedeutungsgehalt (vgl. Lutz-Bachmann 2017, S. 515).

Wenig überraschend ist der Autonomiebegriff auch für das philoso-

phische Denken zentral und wird hier ebenfalls kontrovers diskutiert.

Wesentlichen Anteil an dieser Relevanz der Autonomie besitzen sowohl

Immanuel Kant als auch John Stuart Mill, wenn auch mit höchst unter-

schiedlichen Akzentuierungen.Während für Kant ein autonomes Leben

nur durch von der Vernunft geleitete Gesetze und Regeln denkbar ist,

räumtMill der Autonomie als Mittel zur Verwirklichung des individuel-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Autonomie

lenWohlergehens i.S.der Selbstbestimmung einen grundlegendenStel-

lenwert ein; ohne Selbstbestimmung ist ein erfülltes Leben nicht denk-

bar: »Wer die Welt oder sein Milieu einen Lebensplan für sich wählen

lässt, braucht dazu nichts anderes als affenhafte Nachahmungskunst.«

(Mill 1988, S. 81). Aus diesen Überlegungen entwickelten sich zwei auch

heute noch bedeutsame Grundpositionen des Autonomiebegriffs: Die

moralische Autonomie oder moralische Selbstbestimmung bringt die Fähig-

keit desMenschen zumAusdruck, sich selbst dasmoralischeGesetz auf-

zuerlegenund so als grundlegendesOrganisationsprinzip allerMoral zu

fungieren (vgl. Hill 1989). Die personale Autonomie oder personale Selbstbe-

stimmung hingegen ist als eine Eigenschaft gemeint, die Individuen in

Bezug auf alle Aspekte ihres Lebens aufweisen können und die nicht auf

FragendermoralischenVerpflichtungbeschränkt ist (vgl.Dworkin 1988,

S. 34–47).

Es ist zunächst die Kantische Philosophie, die die Autonomie der Per-

son in den Mittelpunkt rückt und richtungsweisend für die philosophi-

schenDebatten ist. Autonomie bedeutet in dieser Auffassung die Fähig-

keit des Menschen zu vernünftiger Selbstbestimmung, die den Beweg-

grundallenmoralischenHandelns,allerVerbindlichkeit undPflicht dar-

stellt, und die zum Ausdruck bringt, dass »derMenschmehr als ein blo-

ßes Bedürfnis- und Gesellschaftswesen« (Höffe 2013, S. 68) ist. Freilich

ist dieAutonomie erst dannmöglich,wennden IndividuendieÜberwin-

dungbestehenderFormenderAbhängigkeit undFremdbestimmungge-

lingt und ihr moralisches Handeln auf Selbstbestimmung und Selbst-

bindung gründet:

»Freiheit als Fundament menschlicher Praxis ist keine regellose Will-

kürfreiheit, der gemäß jeder tunund lassen kann,was ihmbeliebt.Der

Mensch ist auch nicht wie das Tier schon von Natur aus durch Instinkt

und Triebe so optimal eingerichtet, daß Freiheit überflüssig würde.

Vielmehr besteht diemenschliche Freiheit alsmoralische Freiheit dar-

in, sich selber Regeln im Hinblick auf das, was man als von Bedürfnis-

sen und Trieben abhängiges, durch diese aber nicht schlechthin de-

terminiertes Sinnenwesen ist, zu geben und diese Regeln aus Freiheit

und zur Erhaltung der Freiheit zu befolgen. Erst durch die Selbstbin-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 11

dung an solche Regeln der Freiheit entsteht Verbindlichkeit und damit

eine Moral.« (Pieper 2007, S. 31f.; Hervorhebungen im Original)

Die angesprochene Selbstbindung an das moralische Gesetz, die Kant

als Selbstgesetzgebung bezeichnet, ließe sich auch als moralische Selbst-

formung3 benennen. In ihr kommtder aufklärerischeAnspruch zumTra-

gen, dass sich der Mensch »aus seiner selbstverschuldeten Unmündig-

keit« (Kant 1998a, S. 53) mit Hilfe seiner Vernunft emanzipieren müsse,

anstatt sich von fremden Autoritäten und Traditionen beherrschen zu

lassen, auch wenn diese Sicherheit suggerieren und es bequem ist, das

eigeneDenkenundHandelnnicht reflektierenzumüssenundsichdabei

immer auf Autoritäten berufen zu können. Das gilt auch in moralischer

Hinsicht: Erfolgt moralisches Handeln ausschließlich aufgrund gelten-

der Moralvorschriften, etwa aus Angst vor sozialer Ächtung bei Nicht-

befolgung, kann nicht von moralischer Autonomie gesprochen werden.

Denn in solch einem Fall beruht die Moralität nicht auf der vernunftge-

leitetenReflexiondesWillensundderEinsicht indasmoralischGesollte,

sondern ist allein eine heteronome Anpassungsleistung an bestehende

Moralvorschriften.

Die hier zum Ausdruck kommende moralische Autonomie bezieht

sich auch auf Abhängigkeiten, denen der Mensch aufgrund seiner na-

türlichen Neigungen unterliegt: »Die Autonomie des Willens ist das

alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze und der ihnen gemäßen

Pflichten; alle Heteronomie […] ist vielmehr dem Prinzip derselben und

der Sittlichkeit des Willens entgegen. In der Unabhängigkeit nämlich

von aller Materie des Gesetzes (nämlich einem begehrten Objekte)

[…] besteht das alleinige Prinzip der Sittlichkeit.« (Kant 1998b, S. 144)

Folglich gelangt der Mensch nur dann zur Autonomie, wenn er sich

3 Selbstformung kann in Anlehnung an Roland Kipke wie folgt aufgefasst wer-

den: »Unter ›Selbstformung‹ verstehe ich die absichtliche Änderung eigener

mentaler Eigenschaften durch mentale Aktivität. ›Absichtlich‹ heißt: Es geht

nicht um Änderungen, die Menschen bloß widerfahren, sondern um Änderun-

gen, die sie selbst herbeiführenwollen. Dass es um die ›eigenen‹ Eigenschaften

geht, schließt die Formung anderer Menschen aus, wie zum Beispiel in der Er-

ziehung.« (Kipke 2015, S. 290; Hervorhebungen im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Autonomie

gegenüber dem unmittelbaren Einfluss seiner Instinkte und Triebe,

seiner Bedürfnisse und Begehren, seiner Leidenschaften und Emotio-

nen, seinen besonderen Vorlieben und persönlichen Bindungen sowie

seiner Interessen und deren Zweckgerichtetheit zu distanzieren in der

Lage ist. Denn durch die Zweckgerichtetheit seiner natürlichen Nei-

gungen kann sich der Wille nicht frei bestimmen, sondern verharrt in

einer Abhängigkeit vom Erstrebten oder Begehrtem, was wiederum zur

Fremdbestimmung durch diese führt. Auch wenn der Mensch an seine

Natur gebunden bleibt, besitzt er jedoch das Vermögen, aus kritischer

Distanz heraus diese Abhängigkeit zu erkennen und zu entscheiden,

ob er die beabsichtigte Handlung als vernünftiges Wesen tatsächlich

wollen kann oder soll – oder eben auch nicht. Durch diese kritische

Überprüfung ist es dem Menschen möglich, in seinem Wollen eine

Unterscheidung zu treffen zwischen sich durch andere oder etwas

bestimmen zu lassen und sich selbst zu bestimmen (vgl. Pieper 2007,

S. 170f.; Korsgaard 2009, S. 108). Darin gründet Kants Forderung nach

einemÜbergang von einer Fremdbestimmung zu einer Formder Selbst-

bestimmung, die jeder Person zumutbar ist: Und zwar die Prüfung des

Willens, ob sich ihr jeweiliges Begehren legitimieren lässt und so ein

»Handeln nach allgemeinen, selbstgegebenen und universalisierbaren

Gesetzen« (Forst 1996, S. 29) ermöglicht. Dafür entwickelt Kant sein

berühmtes Prüfverfahren des kategorischen Imperativs, mit dem der

Wille des Menschen rein formal bestimmt werden kann: Es ist stets

so zu handeln, dass wir aufgrund unserer Autonomie nur nach jenen

Grundsätzenhandeln dürfen,diewir konsequent als universellesGesetz

wollen können. Mit anderen Worten wird die »widerspruchsfreie Ver-

allgemeinerbarkeit subjektiver Handlungsregeln […] so zum Maßstab

dafür, dass der Mensch sich seines Willens autonom bedient.« (Prechtl

2008, S. 57)

Moralisch »gutes« Handeln wird für Kant somit ausschließlich von

der Vernunft bestimmt. Und das impliziert eben auch, dass alle Men-

schen als ihrerseits vernünftig Handelnde anzuerkennen sind und ih-

re Autonomie zu respektieren ist (vgl. Reath 1998, S. 587). Autonomie ist

mithin ohne die Bezogenheit auf andere nicht zu denken. Daraus folgt

das Verbot der Instrumentalisierung anderer Menschen, sie also aus-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 13

schließlich auf ein Mittel zu reduzieren, um etwas Bestimmtes zu er-

reichen, wie auch das Gebot, Menschen zu helfen, wenn diese auf Un-

terstützung angewiesen sind, um ihre Selbstbestimmung zu verwirkli-

chen:

»Zum einen ist gesagt: Werden Menschen gegen ihren Willen in-

strumentalisiert, so werden sie ihrer ureigensten Kompetenz – ihr

Leben selbst zu bestimmen – beraubt. Zum anderen bedeutet ein

Nichtgewähren möglicher und zulässiger Hilfe, dass den betreffen-

den Personen Mittel verweigert werden, die ihre Selbstbestimmung

erst ermöglichen. Kants Begriff von ›Autonomie‹ eröffnet damit einen

Zusammenhang zwischen der ›Selbstgesetzgebung‹, die an mir liegt

und der ›Selbstbestimmung‹ auf Seiten der anderen: Will ich auto-

nom handeln, so ist es primär die Selbstbestimmung der anderen,

auf die ich Bedacht zu nehmen habe.« (Nagl-Docekal 2003, S. 308)

Es ist jedoch umstritten, inwiefern die auf Selbstgesetzgebung und

ausnahmslos rationale Kontrolle fixierte Form der Selbstbestimmung

genügt, um als Maßstab für sämtliche Lebensvollzüge und Handlungs-

situationen des Menschen und seine moralischen Entscheidungen des

täglichen Lebens zu fungieren: »Kant hat seiner Ethik einen sehr en-

gen Begriff von Autonomie im Sinne moralischer Selbstbestimmung

zugrunde gelegt, doch schon seine philosophischen Zeitgenossen, wie

auch die aktuelle Philosophie, sind ihm darin nicht gefolgt.« (Mooren/

Quante 2020, S. 401) In Frage steht, ob Selbstbestimmung ausschließ-

lich an Rationalität und Vernunft gekoppelt werden kann, oder eine

Erweiterung der Bedingungen benötigt, die zur praktischen Realisie-

rung von Selbstbestimmung unerlässlich sind (vgl. Braunleder 1990).

Personale oder individuelle Selbstbestimmung wird deshalb nicht auf die

Fähigkeit zur Reflexion moralischer Prinzipien begrenzt, sondern als

ein grundsätzliches Nachdenken darüber verstanden, wie eine Person

ihr Leben führen will: »wer man sein möchte, als welche Person man

sich verstehen will, welches Leben für mich das gute ist.« (Rössler 2003,

S. 331) So hat Joel Feinberg (1986, S. 27ff.) z.B. vier unterschiedliche Di-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Autonomie

mensionen des Autonomiebegriffs herausgearbeitet, die miteinander

in engerWechselbeziehung stehen:

– Die Fähigkeit zur Autonomie (capacity). Hiermit ist die Fähigkeit einer

Person angesprochen, nach eigener Einsicht rationale Entscheidun-

gen zu treffen und entsprechend zu handeln, ihr Leben selbst in die

Hand zu nehmen und letztendlich für ihre eigenen Entscheidungen

verantwortlich zu sein; wobei zu klären bleibt, welcher Grad an

Selbstbestimmungsfähigkeit unverzichtbar ist. Mindestens wird

vorausgesetzt, dass eine Person die Fähigkeit dazu besitzen muss,

»eine kritische Selbstbewertung der eigenen Werte und Normen

durchzuführen, wenn sie aufgrund von Kritik oder neuen Problem-

konstellationen dazu aufgefordert ist.« (Quante 2019, S. 54)

– Die Bedingungen für Autonomie (condition). Hierbei handelt es sich um

die tatsächlichen Bedingungen, um Selbstbestimmung ausüben zu

können. Befindet sich eine Person in einer Situation, in der sie auf

die Gegebenheiten keinen Einfluss hat, kann sie unter Umständen

ihre Selbstbestimmung nicht ausüben. Selbstbestimmung ist nicht

möglich, wenn eine Person mit Gewalt zu etwas gezwungen wird,

ihr unrechtmäßig ein außerhalb ihrer Selbstbestimmung liegender

Wille aufgezwungenwird, eineKrankheit zu einemKoma führt oder

materielle Armut diese Person zu einer Abhängigkeit von der Hil-

fe anderer zwingt. Entsprechend ist nicht allein die Fähigkeit zur

Selbstbestimmung entscheidend für ihre Ausübung, sondern eben-

so sind es die Rahmenbedingungen.4

– Das Autonomie-Ideal (ideal). Unter dem Begriff »Autonomie-Ideal«

wird auf die Schwierigkeiten mit diesem Ideal aufmerksam ge-

macht. Selbstbestimmung kann nicht darin aufgehen, dass sie in

Selbstbezogenheit mündet, in völliger Unabhängigkeit von allen

anderen, frei von jeglichen Verpflichtungen gegenüber anderen

Menschen. Sie kann aber auch nicht so verstanden werden, dass

sie sich der kollektiven Masse bedingungslos unterzuordnen hat.

4 Zu den Möglichkeitsbedingungen von Selbstbestimmung vgl. auch Amartya

Sen (2010) und Martha C. Nussbaum (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 15

Weder totalitärer Kollektivismus noch atomarer Individualismus

können das Ideal für die Selbstbestimmung darstellen. Das Ideal

der autonomen Person ist vielmehr das eines authentischen Indivi-

duums, dessen Selbstbestimmung mit dem Erfordernis vereinbar

ist, Mitglied einer Gemeinschaft zu sein.5

– Das Recht auf Autonomie (right).Mit diesem Begriff wird auf die Auto-

nomieals FundamentmoralischerRechte einerPersonhingewiesen.

Dabei muss eine Unterscheidung beachtet werden: Selbstbestim-

mung im Sinne der Souveränität kommt durch die Autorität einer

Person zum Ausdruck, ihre eigenen Angelegenheiten selbst zu re-

geln, sich gegen äußere Übergriffe zu wehren und an gemeinsamen

Angelegenheiten teilnehmen zu können (vgl. Seidel 2011, S. 909).

Verfügt eine Person über diese Autorität nicht, besitzt sie nur eine

begrenzte Autonomie, ein gewissesMindestmaß,das graduell abge-

stuft werden kann, das gewährt, aber auch entzogen werden kann,

oder das sich bloß auf bestimmte Bereiche ihres Lebensvollzuges

erstreckt.

Dieser letzte Punkt verdient noch etwas Aufmerksamkeit. Wie bereits

angedeutet kommt das Recht auf personale Autonomie durch die Mög-

lichkeit zum Ausdruck, ein selbstbestimmtes Leben führen und die

dafür notwendigen Entscheidungen treffen zu können. Zugleich ist

Autonomie kein unbegrenztes Recht, zu tun und zu unterlassen, was

man will, sondern wird z.B. durch die Grundsätze der Gerechtigkeit,

der Nichtschädigung, des Vertrags und der Verantwortung gegenüber

anderen begrenzt. Daraus folgt jedoch nicht das Recht, sich in die wich-

tigen Lebensentscheidungen anderer Menschen einzumischen oder ihr

5 Marina Oshana (2006) hat darauf hingewiesen, dass sich Menschen in kom-

plexen Beziehungen zu anderen Menschen befinden und durch zwischen-

menschliche Rahmenbedingungen gebunden sind. Auch wenn die Selbstbe-

stimmungsfähigkeit einen entscheidenden Bestandteil einer autonomen Per-

son darstellt, ist sei zugleich durch politische, kulturelle und moralische Rah-

menbedingungen zwischenmenschlich gebunden, die ihr Leben maßgeblich

beeinflussen.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Autonomie

Leben in Angelegenheiten kontrollieren zu wollen, die hauptsächlich sie

selbst betreffen. Die personale Autonomie eines Menschen zu respek-

tieren bedeutet, der Versuchung zu widerstehen, ihr Leben ohne ihre

Zustimmung »in die Hand zu nehmen«. (vgl. Hill 1991, S. 48) Und hierin

liegt der Grund, weshalb eine Person vor unangemessenen paternalisti-

schen Eingriffen in ihre Lebensführung geschützt werden soll – selbst

wenn deren Handlungen nicht ihrem Wohl dienen oder unvernünftig

sind. Deshalb bleiben paternalistische Eingriffe stets rechtfertigungs-

bedürftig. Denn mit ihnen ist die Beurteilung verbunden, dass die

betreffende Person nicht in der Lage ist, selbst zu entscheiden, wie sie

ihr eigenes Wohl am besten verfolgt. Und damit zusammenhängend,

dass sie nicht dazu in der Lage ist, kompetent zu handeln, weshalb

Eingriffe in das Handeln einer Person auch gegen ihren Willen als legi-

tim angesehen werden – insbesondere, wenn Situationen eintreten, in

denen sie gegen ihrenWillen geschützt werdenmuss (vgl. Arneson 1998,

S. 250). Folgt daraus ein pauschales Verbot des Paternalismus? Es liegt

auf derHand, dass nicht ausgeschlossenwerden kann, dass es durchaus

berechtigte Eingriffe in die Selbstbestimmung einer anderen Person

geben kann, etwa wenn diese sich selbst zu schädigen beabsichtigt.

Solche Fälle liegen dann vor, wenn unter gewöhnlichen Umständen die

Zustimmung der betroffenen Person zur Intervention als selbstver-

ständlich gelten kann oder Menschen sich in einer Situation befinden,

in der sie sich nicht in der Lage sehen, selbst zu beurteilen, worin ihr

eigenesWohl besteht. Folglich sollen hier bestehende Autonomiedefizi-

te mittels fürsorglicher Fremdbestimmung ausgeglichen werden (vgl.

Horn 2008, S. 235f.; Dworkin 2020). Diese Form des Paternalismus gilt

als unumstritten und ist allgegenwärtig.

Kann über eine derartige Argumentation auch erhellt werden, war-

um Autonomie einen herausgehobenen Stellenwert besitzt, so erklärt

sich jedoch nicht, wie generell mit den Verzerrungen bei der Bewertung

der Fähigkeit von Menschen, für sich selbst Entscheidungen zu treffen,

verfahren werden kann. Verschärft stellt sich dieses Problem vor dem

Hintergrund gradueller Autonomie (vgl. zum folgenden Christman

2020): Wenn sich personelle Autonomie in verschiedenen Graden ma-

nifestieren kann, dann ist sie keine »Alles-oder-Nichts-Idee«, und das

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 17

hat Auswirkungen über die Auffassungen von Autonomie. Zunächst

ist zu bedenken, ob das Autonomie-Ideal, dem zufolge eine Person

über größtmögliche Authentizität verfügt und frei von manipulativen

selbstverzerrenden Einflüssen ist, nie mehr als ein erstrebenswertes

Ziel sein kann, das sich aber nicht verwirklichen lässt.Was hingegen als

verwirklichbar erscheint, ist die Idee einer grundlegenden Autonomie,

in der die betreffende Person verantwortlich, unabhängig und in der

Lage ist, frei für sich zu sprechen, ihr Leben selbst zu bestimmen und

unabhängige Entscheidungen zu treffen. Damit verbunden ist zu be-

rücksichtigen, ob Autonomie global in Bezug auf die Person verstanden

und unterstellt wird, dass sie in all ihren Lebensvollzügen autonom

zu handeln in der Lage ist, oder von lokaler Autonomie in Bezug auf

einzelne Entscheidungen und Handlungen die Rede ist. In Bezug auf

das Zugestehen von Autonomie einer Person ist solch eine Einordnung

wesentlich, und zwar aus folgendem Grund: Wenn sich Autonomie in

verschiedenen Gradenmanifestieren kann, ist die Frage, ob eine Person

die Fähigkeiten, die Autonomie auszeichnen, vollziehen können muss

oder das potenzielle Vorhandensein dieser Fähigkeiten dazu ausreicht,

um als autonom zu gelten, oder ob diese Person in einigen Bereichen

ihres Lebens ausreichende Autonomie genießen kann, in anderen

jedoch nicht. Zentral für die Einschätzung des Vorhandenseins perso-

naler Autonomie sind folglich die Fähigkeiten der betreffenden Person.

Es ist jedoch oft unklar, welche Fähigkeiten genau zur Ausübung von

Autonomie unverzichtbar sind: Sind es allein ein Mindestmaß an Ra-

tionalität, die Selbstkontrolle oder kognitive Fähigkeiten? Und welcher

Schwellenwert soll dabei angelegt werden?

Gemeinhin wird davon ausgegangen, dass eine Person als selbstbe-

stimmungsfähig gilt und ihre Autonomie zu respektieren ist, solange

diese nicht die grundlegende Fähigkeit verloren hat, ihre Optionen

zu überdenken und Entscheidungen zu treffen. Sie muss folglich in

der Lage sein, sich selbst Zwecke zu geben und ihre eigenen Zielset-

zungen zu verfolgen. Eine derartige selbstgegebene Orientierung ist

Ausdruck der Selbstbestimmung. Selbstbestimmung ohne denWunsch

nach Verwirklichung der eigenen Vorstellungen und Selbstfestlegun-

gen wäre unsinnig: »Wenn wir uns selbst verwirklichen wollen, dann

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Autonomie

heißt das folglich, dass wir Vorstellungen von unserem Selbst wirklich

zu machen beabsichtigen.« (Schlette 2013, S. 192) Mit anderen Worten

verweisen die Selbstfestlegungen auf den Begriff der individuellen

Selbstverwirklichung. Dieser Begriff hat viel Kritik auf sich gezogen,

da er häufig als Zentrierung auf die eigene Person missverstanden

wird. Mit Selbstverwirklichung ist hier nicht ausschließliche Selbstbe-

zogenheit oder Egozentrismus6 einer Person gemeint, wie dies etwa

von Michael Theunissen (1982) kritisiert wird. Auch die Kritik am Be-

griff der Selbstverwirklichung, er verkörpere das unendliche Streben

der Menschen »nach ihrem Selbst wie der Esel nach der Möhre, die

ihm vorgebunden ist«, da sie permanent vom Gefühl getrieben seien,

»einstweilen unverwirklicht zu sein« (Thomä 2003, S. 276), ist verfehlt.

Vielmehr umfasst der Begriff der Selbstverwirklichung das Entwerfen,

Begreifen und Aneignen eigenerMöglichkeiten einer Person, die jedoch

immer an ihre Verwobenheit mit ihrer Umwelt, ihren mitmenschlichen

Beziehungen, vorhandenen Bindungen und konkret gegebenen äuße-

ren Möglichkeiten, abhängig bleibt. Daraus resultieren zwangsläufig

die Auseinandersetzungen zwischen den Vorstellungen des eigenen Le-

bens und den Begrenzungen, die diesen Vorstellungen unterliegen oder

gegenüber den Vorstellungen anderer Personen. Selbstverwirklichung

besteht deshalb in der Herausforderung, aus der Vielzahl von Möglich-

keiten zur Anpassung und Distanz ein Person-sein zu entwickeln, das

trotz aller Konflikte, Anfechtungen und Vorstellungen dazu befähigt,

hinter dem stehen zu können, was eine Person tut oder getan hat. (vgl.

Hilpert 1987)

Es ist umstritten, ob solche Auseinandersetzungen allein auf die

kognitiven Fähigkeiten einer Person begrenzt werden können. Zum

6 Bobst (2022) hat darauf hingewiesen, dass egoistische Angelegenheiten nicht

per se eine negative Qualität aufweisen müssen, sondern eher essenzieller

Bestandteil unserer Selbstwahrnehmung sind und damit eine wichtige Rolle

für die eigene Lebensgestaltung und -führung spielen. Entsprechend, so ihre

Schlussfolgerung, folgt aus der Tatsache, dass etwas egoistisch ist, nicht not-

wendigerweise, dass es auch verwerflich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 19

einen unterliegt die Selbstbestimmungsfähigkeit mitunter unkontrol-

lierbaren Faktoren wie z.B. der Kontingenz:

»Selbstverständlich vermögen wir es nicht, sämtliche der Folgen un-

serer praktischen Eingriffe in dieWelt und das Leben der Anderen ab-

zusehen; und in diesem Sinn bleibt diese Praxis jederzeit ein Wag-

nis.Was vonuns in einschneidendenKonfliktsituationendennoch ver-

langt werden kann, scheint eine aufrichtige Auseinandersetzung mit

uns selbst und unseren Intuitionen zu sein, so dass wir unserenWillen

frei bestimmen können. Nichts anderesmeint ja Selbstbestimmung.«

(Himmelmann 2009, S. 336)

Zum anderen werden selbstbestimmte Entscheidungen nicht allein

durch rationale Überlegungen gesteuert, sondern sie sind ebenso

durch Emotionen beeinflusst, wie beispielsweise Wünsche, gefühlte

Verpflichtungen, Sympathien und Antipathien, Entfremdung, Trost,

leidenschaftliches Engagement für eine Angelegenheit oder das Mit-

gefühl. All diese Emotionen können sich als relevant erweisen und die

Achtung vor der Autonomie einer Person verzerren. Beispielhaft dafür

steht die Frage, ob das Recht auf Autonomie nicht oft im Widerspruch

zu einer mitfühlenden Antwort steht, etwa wenn ein Mensch durch

eine wohlwollende Lüge davon abgehalten kann, eine möglicherweise

katastrophale Entscheidung zu treffen (vgl. Hill 1991, S. 49ff.).

Besonders herausfordernd sind solche Fragestellungen für Berei-

che der angewandten Ethik, in denen mit Menschen gearbeitet wird.

Bekannte Beispiele für den großen Einfluss der Autonomie in diesen

Debatten ist etwa die Selbstbestimmung von Patient:innen, wie sie in

der Beziehung zwischen Ärzt:innen und Patient:innen auftritt; d.h.,

ob und inwiefern der Wille der betroffenen Person eine Rolle spielt

oder auch, ob das Recht, zwangsweise medizinische Versorgung ab-

zulehnen, ebenso gewahrt wird wie Verfügungen der Person über ihr

Lebensende (vgl. hierzu u.a. Welsh/Ostergathe/Frewer/Bielefeldt 2017;

Breitsameter 2011; Vollmann 2008). Soll z.B. die personale Autonomie

der Patient:innen geachtet werden, so ist der Umstand zu bedenken,

dass Selbstbestimmung auch bedeuten kann, Entscheidungen an ande-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Autonomie

re zu delegieren oder sich bei der Entscheidungsfindung assistieren zu

lassen: Wenn es nicht um die philosophische Reflexion über das Wesen

und die Rechtfertigung moralischer Grundsätze geht, sondern um die

unmittelbare Notwendigkeit zu entscheiden, was bei einem konkreten

Problem zu tun ist, dann können Konflikte zwischen divergierenden

Wünschen, Interessen, Zielen, Verpflichtungen und Verantwortlichkei-

ten auftreten, denen sich die jeweilige Person nicht gewachsen fühlt.

In solchen Situationen kann es durchaus geboten sein, Ratschläge

von anderen anzunehmen und die eigene Selbstbestimmung daran zu

orientieren. In gewisser Weise verbleibt der Person damit ein Spiel-

raum, um ihre selbstbestimmten Entscheidungen zu treffen; sie verliert

dadurch nicht ihr Recht auf Selbstbestimmung.

Derlei Herausforderungen stellen sich auch in BezugMenschenmit

einer kognitiven Beeinträchtigung (vgl. u.a. Graumann 2010; List 2010;

Weingärtner 2005). Hinzu kommt die Bewertung der kognitiven Fä-

higkeiten einer Person, die als grundlegend für eine Selbstbestimmung

gelten. Dabei allein auf eine rationale Bewertung zu setzen, verbietet

sich, wie Wikler (1983) anschaulich ausführt: Alle ›Normalbegabten‹

proklamieren für sich das Recht auf Selbstbestimmung selbst dann,

wenn ihre Entscheidungen unvernünftig sind. Sie würden auch dann

nicht vondieser Einschätzung abweichen,wenn ihnen ein hochbegabter

Mensch ihre Irrationalität vorhalten würde. Denn kognitive Überlegen-

heit einer anderen Person wird als Argument für einen Eingriff in die

jeweilige Entscheidungshoheit einer Person nicht akzeptiert. Wenn

also hochbegabte Menschen mit einem überdurchschnittlichen Intelli-

genzquotienten nicht über die Durchschnittsbevölkerung entscheiden

sollen, dann ist auch kein Grund erkennbar, warum durchschnitt-

lich intelligente Personen das Recht besitzen sollten, ohne weiteres in

das Leben vonMenschenmit kognitiver Beeinträchtigung eingreifen zu

können.Denn auch sie sind,wenn auchmitunter inmodifizierter Form,

grundsätzlich zur Selbstbestimmung fähig. Wenn also versucht wird

festzulegen, in welchem Maß einer Person die Fähigkeit zur Selbst-

bestimmung zugesprochen werden kann, erfordert das eine genaue

Überprüfung, in welchen Bereichen eine Person durchaus selbstbe-

stimmt agieren kann, wo sie Unterstützung benötigt und wann für

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 21

sie entschieden werden sollte oder in welchen Bereichen eine Person

(mutmaßlich) schutzbedürftig ist. Unabdingbar dafür ist zunächst die

Anerkennung von Menschen mit Behinderungen als Gleichberechtigte.

Ihnen steht das Recht zur Selbstverwirklichung des eigenen Lebens

ebenso zuwie die Entscheidungshoheit in Fragen ihrer eigenen Lebens-

gestaltung.Die Selbstbestimmung andererMenschenmit demHinweis

auf das Wohlergehen der betroffenen Person einzuschränken, lässt

sich nicht durch das bloße Vorliegen einer kognitiven Beeinträchtigung

rechtfertigen. (vgl.Wohlgensinger/Meier Kressig/Lindenau 2017)

Vor dem hier skizzierten Hintergrund richten sich die Beiträge des vor-

liegenden Bandes an den Fragestellungen der personalen Selbstbestim-

mung aus.

Einleitend befasst sich Annemarie Piepermit dem Verhältnis von Au-

tonomie und gelungenem Leben. Auchwenn das Leben einesMenschen

nicht ausschließlich von seiner Eigeninitiative abhängig ist, sondern

Zufälle und Kontingenzen positiv wie negativ bei der Durchsetzung

seiner Pläne und der Erreichung seiner Ziele ebenso eine Rolle spielen

können, gilt die Autonomie als eine wesentliche Voraussetzung für ein

gelungenes Leben. Ausschlaggebend dafür ist die Fähigkeit des Men-

schen zur Selbstreflexion und zumSelbst-Bewusstsein. Sie ermöglichen

es ihm, sein Selbst mitzugestalten und auch in ausweglos scheinenden

Situationen Sinnvorgaben umdeuten zu können. Nicht nur unterschei-

det dieses Vermögen den Menschen von tierischen Verhaltensweisen

und robotischen Aktivitäten, sondern erlaubt es ihm immer wieder die

Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens zu überprüfen, ohne die ein gelunge-

nes Leben nicht zu haben ist. Daran knüpft Volker Gerhardt an. Er weist

darauf hin, dass Selbstbestimmung nichts mit einer Selbstisolierung

oder völliger Bindungslosigkeit zu tun hat. Im Gegenteil, individuelles

Bewusstsein wird durch die sozialen Verhältnisse in einer Gesellschaft

geformt,weshalb Selbst-Bewusstsein als Grundlage jeder Selbstbestim-

mung nicht ohne gesellschaftliche Verbindlichkeit auskommen kann.

Aus unterschiedlichen Perspektiven – Platon, Kant, Nietzsche – wird

herausgearbeitet, dass das Bewusstsein seinen Ursprung in den na-

türlichen und kulturell entfalteten Bedürfnissen der Menschen besitzt.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Autonomie

Diese wiederum ermöglichen erst die Verständigung und wechselseiti-

ge Kooperation zwischen den Menschen. Auch ein egoistischer Mensch

kann sich diesen Bedürfnissen nicht entziehen, denn sein Tun wird

niemals nur ein rein selbstbezogener Akt sein können, sondern besteht

ebenso in der Bedeutung dieses Aktes für andere. Welche Bedeutung

Selbstbestimmung für Entscheidungen am Lebensende besitzt, erör-

tert Nikola Biller-Andorno anhand der Individualisierung des Todes, der

Voraussetzungen und Grenzen der Selbstbestimmung sowie der Pati-

entenverfügung. Sie weist darauf hin, dass selbstbestimmtes Sterben

als Idealvorstellung weite Verbreitung gefunden hat. Gleichwohl birgt

die individuelle Entscheidungsmöglichkeit doch auch Problematiken.

So kann z.B. ein übersteigerter Individualismus zum Zwang führen,

nicht nur das Leben, sondern auch noch den Tod perfekt in Szene setzen

zu müssen: Wenn sich der Tod schon nicht vermeiden lässt, so muss

er wenigstens gestaltet werden. Als ebenso problematisch können sich

die äußeren Einflussfaktoren erweisen, da selbstbestimmtes Sterben

wesentlich von ihnen abhängig ist, und nicht nur von der individuel-

len Entscheidung: Das ist etwa dann der Fall, wenn die medizinische

Machbarkeit oder Lukrativitätserwägungen anstelle der Sinnhaftigkeit

einer Behandlung treten. Abschließend setzt sich Marcello Ienca mit

den Technologien zur Autonomieförderung von Menschen mit einer

Demenzerkrankung auseinander und fragt nach den ethischen Her-

ausforderungen, die damit verbunden sind. Die Demenzerkrankung

ist eine große globale Herausforderung, die nicht nur mit ständig

steigenden finanziellen Kosten verbunden ist, sondern generell die

Frage nach der Bereitstellung von Gesundheitsdienstleistungen auf-

wirft. Da die Ressource »pflegende Angehörige« ebenso im Schwinden

begriffen ist wie die Anzahl professioneller Pflegepersonen, wird der

Einsatz technologischer Mittel unvermeidlich. Auch wenn mit ihnen

viele positive Effekte verbunden sind – z.B. indem sie demenzerkrankte

Menschen darin unterstützen, größere Unabhängigkeit in ihrem häus-

lichen Umfeld zu erlangen – so werfen sie doch auch ethische Fragen

auf: Etwa, wie der faire Zugang zu solchen Produkten geregelt und

der Datenschutz sichergestellt werden kann, oder ob die Inhome- und

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 23

Computerüberwachung nicht zu einer neuen Form der Abhängigkeit

der betroffenen Person führt.

Autonomie, so sollte deutlich geworden sein, ist ein mehrdeutiger Be-

griff, der sich einer einfachen Verortung entzieht. Mit ihm sind sehr

verschiedene Intuitionen und unterschiedliche Kontexte verbunden. Es

ist fraglich, ob es aufgrund der Breite und Vielfalt seiner Anwendung

gelingen kann, eine konzise Definition für diesen Begriff zu finden.

Wie skizziert, ist die inhaltliche Bestimmung des Autonomiebegriffs

bezogen auf Personen mit einer Reihe von Herausforderungen ver-

bunden, sei es die Fragen der Anerkennung und Rechtfertigung von

Autonomie wie auch ihrer Grenzen, den Fähigkeiten zu ihrer Aus-

übung, aber auch den Abhängigkeiten durch äußere Umstände. Diese

Problematiken sind nicht nur theoretischer Natur, sondern offenbaren

sich als Diskrepanzen in Bezug auf das menschliche Tun »zwischen

unseremSelbstverständnis als autonome Personen und den alltäglichen

Erfahrungen eines nicht sonderlich selbstbestimmten Lebens.« (Rössler

2017, S. 11) Die Fülle an Autonomiekonzeptionen ist ein Indiz für die

Schwierigkeiten, die dieser Begriff aufweist und die sich auch mit den

verschiedenen Lesarten nicht bändigen lassen. Dieser Befund kann für

zweierlei sensibilisieren. Zum einen verweist der Autonomiebegriff auf

reale Fragen und Konflikte, die sich jeder Gesellschaft stellen, die am

Recht auf Autonomie ihrer Bürger:innen festhalten und Selbstbestim-

mung ermöglichen wollen. Zum anderen zwingt gerade die inhaltliche

Unschärfe des Autonomiebegriffs dazu, »die spezifisch menschlichen

Konditionen«wie »Kenntnis vonStärkenundSchwächen,vongünstigen

Gelegenheiten und möglichen Gefahren, von Glück und Gunst ebenso

wie von […] Notlagen« (Gerhardt 2018, S. 23) zur Kenntnis zu nehmen

und sich immerwieder auf dieNotwendigkeit zu besinnen, sichmit den

Selbstfestlegungen, dem eigenen Verhalten und Handeln auseinander-

zusetzen. So bleibt zu resümieren: Auch wenn dem Autonomiebegriff

eine gewisse Unschärfe eigen ist, er ist für uns unverzichtbar.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Autonomie

Wiederumdankenwir an dieser Stelle derKarl ZündStiftung, ohne deren

großzügige Unterstützung die Realisierung dieses Bandes nicht mög-

lich gewesen wäre.

Le Prese/Balgach im August 2023

Literatur

Arneson, R.J. (1998): »Paternalism«, in: E. Craig (Ed.), Routeledge Ency-

clopedia in Philosophy, Vol. 7, New York/London, S. 250–252.

Bobst, E. (2022): Egoismus in der Ethik. Eine Re-Evaluation,Wien: Diss.

Braunleder,M. (1990): Selbstbestimmung,Verantwortung und die Frage

nach dem Sittlich Guten. Zum Begriff der skeptischen Ethik,Würz-

burg.

Breitsameter,Ch. (Hg.) (2011): AutonomieundStellvertretung inderMe-

dizin. Entscheidungsfindung bei nichteinwilligungsfähigen Patien-

ten, Stuttgart.

Christman, J. (2020): »Autonomy in Moral and Political Philosophy«, in:

Stanford Encyclopedia of Philosophy, http://plato.stanford.edu/ent

ries/autonomy-moral/.

Dietz, K.M. (2013): »Die Entdeckung der Autonomie bei den Griechen«,

in: Forum Classicum, 4, S. 256–262.

Dworkin, G. (2020): »Paternalism«, in: Stanford Encyclopedia of Philos-

ophy, http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/.

Dworkin, G. (1988): TheTheory and Practice of Autonomy, New York.

Forst, R. (1996): Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jen-

seits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt a.M.

Gerhardt, V. (2018): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualität.

2., erw. Aufl., Stuttgart.

Graumann,S. (2010): »AssistierteFreiheit.AutonomieundGerechtigkeit

für behinderte Menschen«, in: E. List/H. Stelzer (Hg.), Grenzen der

Autonomie,Weilerswist, S. 215–234.

Hill,Th.E. (1991): Autonomy and self-respect, Cambridge/New York.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/autonomy-moral/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/
http://plato.stanford.edu/entries/paternalism/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 25

Hill, Th.E. (1989): »The Kantian Conception of Autonomy«, in: J. Christ-

man (Ed.), The Inner Citadel: Essays on Individual Autonomy, New

York, S. 91–105.

Hilpert, K. (1987): »Einführung: Stichwort ›Selbstverwirklichung‹«, in:

Ders., Selbstverwirklichung. Chancen, Grenzen, Wege, Mainz,

S. 9–19.

Himmelmann, B. (2009): »Über Grenzen der Selbstbestimmung«, in:

J.-Ch. Heilinger/C.G. King,/H. Witwer (Hg.), Individualität und

Selbstbestimmung, Berlin, S. 325–338.

Höffe, O. (2013): Ethik. Eine Einführung,München.

Horn,Ch. (2008): »Paternalismus«, in:O.Höffe (Hg.), LexikonderEthik,

7., neubearb. u. erw. Aufl., München, S. 235–236.

Kant, I. (1998a): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?«, in: I.

Kant. Werke in sechs Bänden, Bd. 6: Schriften zur Anthropologie,

Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Hg. v. W. Weische-

del. 5. Aufl., Darmstadt, S. 53–61.

Kant, I. (1998b): »Kritik der praktischen Vernunft«?, in: I. Kant.Werke in

sechs Bänden, Bd. 4: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie.

Hg. v.W.Weischedel. 5. Aufl., Darmstadt, S. 107–302.

Kather, R. (2007): Person. Die Begründung menschlicher Identität,

Darmstadt.

Kipke, R. (2015): »Die Bedeutung der Selbstformung in der Ethik«, in: R.

Conrad/Ders. (Hg.), Selbstformung. Beiträge zur Aufklärung einer

menschlichen Praxis,Münster, S. 289–304.

Korsgaard, Ch.M. (2009): Self-Constitution. Agency, Identity, and In-

tegrity, New York.

List, E. (2010): »Nicht autonom und doch Person«, in: Dies./H. Stelzer

(Hg.), Grenzen der Autonomie,Weilerswist, S. 187–214.

Lutz-Bachmann,M. (2017): »Autonomie«, in: Staatslexikon.Recht-Wirt-

schaft-Gesellschaft, Erster Bd. Hg. v. Görres-Gesellschaft u. Verlag

Herder, 8., völlig neu bearb. Aufl., Freiburg i.Br., S. 514–519.

Mill, J.S. (1988): Über die Freiheit, Stuttgart.

Mooren, N./Quante, M. (2020): »Systematischer Ausblick«, in: D. Mog-

gach/Diess. (Hg.), Perfektionismus der Autonomie, Paderborn,

S. 399–404.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Autonomie

Nagl-Docekal, H. (2003): »Autonomie zwischen Selbstbestimmung und

Selbstgesetzgebung oder Warum es sich lohnen könnte, dem Ver-

hältnis von Moral und Recht bei Kant erneut nachzugehen«, in:

H. Pauer-Studer/Dies. (Hg.), Freiheit, Gleichheit und Autonomie,

Wien/Berlin, S. 298–326.

Nussbaum, M.C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung,

Nationalität und Spezieszugehörigkeit, Berlin.

Oshana,M. (2006): Personal Autonomy in Society, London.

Pieper, A. (2007): Einführung in die Ethik. 6., überarb. u. aktual. Aufl.,

Tübingen/Basel.

Pohlmann,R. (1971): »Autonomie«, in: HistorischesWörterbuch der Phi-

losophie, Bd. 1. Hg. v. J. Ritter, Darmstadt, S. 701–719.

Prechtl, P. (2008): »Autonomie«, in: Ders./F.-P. Burkhard (Hg.), Metzler

Lexikon Philosophie, 3. Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 56–57.

Quante, M. (2019): »Autonomie«, in: Grundbegriffe der Philosophie.

Hg. v. St. Jordan/Ch. Nimtz, Stuttgart, S. 52–54.

Reath,A. (1998): »Autonomy«, in:E.Craig (Ed.),RouteledgeEncyclopedia

in Philosophy, Vol. 1, New York/London, S. 586–592.

Rössler, B. (2017): Autonomie. Ein Versuch über das gelungene Leben,

Berlin.

Rössler, B. (2003): »Bedingungen und Grenzen der Autonomie«, in: H.

Pauer-Studer/H.Nagl-Docekal (Hg.), Freiheit, Gleichheit und Auto-

nomie,Wien/Berlin, S. 327–357.

Schlette, M. (2013): Die Idee der Selbstverwirklichung. Zur Grammatik

des modernen Individualismus, Frankfurt a.M./New York.

Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, München.

Seidel,Ch. (2016): Selbst bestimmen.EinephilosophischeUntersuchung

personaler Autonomie, Berlin/Boston.

Seidel, Ch. (2011): »Personale Autonomie als praktische Autorität«, in:

Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 59 (6), S. 897–915.

Theunissen,M. (1982): SelbstverwirklichungundAllgemeinheit.ZurKri-

tik des gegenwärtigen Bewußtseins, Berlin/New York.

Thomä, D. (2003): VomGlück der Moderne, Frankfurt a.M.

Vollmann, J. (2008): Patientenselbstbestimmung und Selbstbestim-

mungsfähigkeit. Beiträge zur klinischen Ethik, Stuttgart.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau/Marcel Meier Kressig: Einleitung 27

Weingärtner, Ch. (2005): Selbstbestimmung und Menschen mit schwe-

rer geistiger Behinderung, Tübingen: Diss.

Welsh, C./Ostgathe, Ch./Frewer, A./Bielefeldt, H. (Hg.) (2017): Autono-

mie und Menschenrechte am Lebensende. Grundlagen, Erfahrun-

gen, Reflexionen aus der Praxis, Bielefeld.

Wikler,D. (1983): »Paternalism and theMildly Retarded«, in: R. Sartorius

(Hg.), Paternalism,Minneapolis, S. 83–94.

Wohlgensinger, C./Meier Kressig, M./Lindenau, M. (2017): »›Alle Men-

schen sind gleich‹ – oder doch nicht? Menschenmit Behinderungen

zwischen Selbstbestimmung und Schutz«, in: Schweizerische Zeit-

schrift für Heilpädagogik, Jg. 23, Nr. 4, S. 6–12.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465431-001 - am 14.02.2026, 14:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

