Frederik MetJe

GEFUHLSEN
POLITISCHESE
SELBS =i
BILDUN G-

Zum kritischen Umgang mit politischen Gefihlen

[transcript] EditionPolitik



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Frederik Metje
Gefiihlspolitische Selbst-Bildung

Edition Politik | Band 155

am 14.02.2026, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fiir Erich Heipe

Frederik Metje, geb. 1989, lehrt zur politischen Bildungsforschung und -theorie
in Kassel, Liineburg und GiefRen. Er promovierte am Fachgebiet »Didaktik der
politischen Bildung« der Universitit Kassel mit einem Promotionsstipendium der
Hans-Baockler-Stiftung. Mit seiner Dissertation gewann er 2022 den Promotions-
preis des Kasseler Internationalen Graduiertenzentrums Gesellschaftswissen-
schaften (KIGG). 2018 war er Gastwissenschaftler am Lehrstuhl »Governance und
Geschlecht« der Universitit Wien.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Frederik Metje

Gefiihlspolitische Selbst-Bildung

Zum kritischen Umgang mit politischen Gefiihlen

[transcript]

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Veréffentlichung dieser Publikation wird durch die Hans-Bockler-Stiftung
gefordert.

Hans Bockler
Stiftung =

Diese Publikation wurde unter dem Titel »Gefithlspolitische Selbst-Bildung.
Untersuchungen zwischen Kritik und Gefiihl« als Dissertationsschrift am Fach-
bereich o5 Gesellschaftswissenschaften der Universitit Kassel eingereicht und
angenommen. Die Disputation fand am 12.10.2022 statt.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Frederik Metje

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Korrektorat: Jorg Ponte, Annabel Bayatloo

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6748-6

PDF-ISBN 978-3-8394-6748-0
https://doi.org/10.14361/9783839467480
Buchreihen-ISSN: 2702-9050

Buchreihen-eISSN: 2702-9069

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alles, was man fiihlt und tut, geschieht irgendwie »in der Richtung des Lebens«,
und die kleinste Bewegung aus dieser Richtung hinaus ist schwer oder erschreckend.
Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften

To be teachable is to be open for change. It is a tendency. It is to turn towards the story
of what we have said in terms of phrases we haven't yet noticed.
Lauren Berlant, Cruel Optimism

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

VOPWOIE Lo e 9
Einleitung ... 13
VOM GRFURL .. e et 16
e ZUE KT . e 19
Gefiihl meets Kritik: Gber ein Theoriefeld..........ooeereiiiii e 22
Ausblickhafte Uberlegungen zu einer gefiihispolitischen Selbst-Bildung.................... 25
Methodik und Stil dieser Arbeit ... e 27
Lo Beflinl o e 29
1.1 Geflihle begreifen. ... ... 31
1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefiihle? .................cooeeennt. 38
1.3 Zum epistemischen Status: Was I&sst sich iber Gefiihle wissen? ...................... 40
1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefiihlen? ...........c.oooeiiiiiiiiinn.t. 43
1.5 Differenz & Geflhl - Zwischenfazit ...........cooeiieiiiiii 46
2, KritiK oo 49
2.1 Kritik im Age of CritiCiSM ... o.ve et e 50
2.2 Zur Dimensionalitdt von KritiK.........o.oomneinii 57

2.2.1 Subjekt: Wer oder was KritiSiert?. ... ..ooueevieiiiiei e 58

2.2.2 Objekt: Was wird Kritisiert? .........o.eoieireiiiiiii e 62

2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium? .........cooiiiiiiiii i 65

2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?.......................... 70

2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet? ...........cooeiiiiiiiiiiiiii e, 73
2.3 Zur Assemblage der Kritik - Zwischenfazit.............coooiiiiiiiii 71
3. Kritiken politischer Gefilhle ....................cooiiiiiiii 19
3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken politischer Gefihle ....... 82
3.2 Michael Walzer: verbunden-interpretative Gesellschaftskritik mit Leidenschaft ........ 88

3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand................... 89

3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht............ocooiiiiiiiiiiniienn... 94

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.3 Eva lllouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefiihle ..................cooiil 97
3.3.1 Authentizitét, postnormative Kritik & das Dilemma, Gefiihle zu kritisieren ....... 97
3.3.2 lllouz' postnormative Kritik untersucht ...........cooeiiiiiiiiiiiii ... 103

3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse und das kritische Denken der Scham ................... 106
3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren..............cooevviiiiiiiinnnn. 107
3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht...........c.oovviiiiiiiiiiiiiiinnns 12

3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik ..., 116
3.5.1 Affekt - Emotion = KritiK......oooeerrneii 16
3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht ..., 123

3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia...................... 127
3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zuriick ......................... 127
3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht...........cooveiviiiiiiiiiiiie i eennes.s 136

3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefiihle...............coooiiiiiiiiit 141
3.1.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie ........................ 141
3.1.2 Bargetz' kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht...................... 150

3.8 Kritiken politischer Gefiihle: eine vergleichende Ubersicht ........................... 153

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefiihle........... 161

4.1 Erster Impuls: gefiihistheoretische Involviertheit ..., 163

4.2 Zweiter Impuls: Immanenzverh@itnisse ...........ooveeiiiiiniiiiiiiiiinieeienns 166

4.3 Dritter Impuls: ZeitlichKeit ........oooiriii e 168

4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit........ccoeeeieeiiiiiii e 170

4.5 Weiterfihrende Forschungsfragen ...........cooovviiiiiiiiii e, 172

5. Ausblick: Kritik politischer Gefiihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung? ........ 177

5. UNTEISUCREN «.eet ettt e 181

B2 EXPIIMENEIBIBN .ottt ettt 188

B.3 OB ettt 196

5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Geflhle ..............cooiiiiiiiiiiiiis 200

5.5 Eine kritische Haltung gefiihIspolitischer Selbst-Bildung .................ccoennie... 204

Literatur .. ..o 209

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Mit der vorliegenden Schrift liegt eine Untersuchung in Ihren Hinden, die sich dem
kritischen Umgang mit politischen Gefithlen widmet. Im Zuge dessen entfalte ich
ein bislang wenig beachtetes Theoriefeld, das ich als das der Kritiken politischer Ge-
fithle identifiziere. Allerdings sind die hiesigen Seiten nicht allein aufgrund eines
solchen Desiderates im wissenschaftlichen Diskurs entstanden. In der Forschung
scheint mir das ohnehin nur sehr selten der Fall zu sein. Unter meinen Ausfithrun-
gen — gewissermaflen in ihrem Subtext - sind gleichsam meine Gefiihlserfahrun-
gen angelegt, die meine Forschungin denletzten Jahren vorantrieben: die Faszinati-
on itber theoretische Konzepte wie Miindigkeit, Emanzipation oder Kritik, der Spafd an
der Arbeit mit Gedankengebiuden und ihren oft vergessenen Grundstiicksgrenzen,
die Suche und spitere Uberwindung einer letztgiiltigen diszipliniren Verortung so-
wie meine Einsicht, das Theoretisieren zuriick auf das Alltagsleben zu beziehen, es
lebensweltlich zu begreifen. Kurz: Die vorliegende Schrift driickt kondensiert meine
personliche Suche nach einem Umgang mit Gefithlen und ihrer politischen Formie-
rung aus. Diese Suche, so darf nicht aufler Acht gelassen werden, fand schliellich
unter den wogenden Einfliissen jener Gefiihle statt, die mit einer Qualifikations-
schrift einhergehen — Druck, Frustration, Aufbruch und Freude, um nur einige we-
nige zu nennen. Hiermit ist nicht gesagt:>Alles ist Gefiihl« oder»die folgenden Seiten
sind bloR subjektiv<. Wie ich im Verlauf meiner Untersuchung deutlich mache, be-
steht ein Zugang zu einem kritischen Umgang mit Gefiihlen darin, diese zwar zu
affirmieren, aber im selben Zuge kritisch zu hinterfragen. Dies zu verdeutlichen ist
das Anliegen meiner Schrift »Gefithlspolitische Selbst-Bildung. Zum kritischen Um-
gang mit politischen Gefithlen< — ein Anliegen, das ich Thnen, liebe Leser:innen, mit
auf den Weg geben will.

Gefiihlserfahrungen sind eine soziale Angelegenheit. Dieser Umstand veran-
lasst mich umso mehr dazu, jene Menschen zu erwihnen und ihnen meinen Dank
auszusprechen, die mich in den letzten Jahren auf meiner Suche begleiteten.

Mit Andreas Eis bedanke ich mich zunichst bei der Person, die sich vor eini-
gen Jahren der Erstbetreuung meiner Dissertation annahm und mir bei all den Wid-
rigkeiten eines Promotionsprojektes stets helfend zur Seite stand. Ohne seine For-
derung, seine pointierten Kommentare und vor allem seine Offenheit fiir ein der-

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

mafen transdisziplinires Vorhaben wiirde dieses Buch in seiner heutigen Fassung
kaum vorliegen.

Fiir die Einladung an die Universitit Wien und die Ubernahme des Zweitgut-
achtens bedanke ich mich ganz herzlich bei Birgit Sauer. Indem sie mich 2018 in
den Kreis ihrer Promovierenden aufnahm, bot sie mir nicht nur ein Forum, meine
eigene Auffassung politischer Gefiihle zu entwickeln und zu diskutieren. Durch sie
trafich auf Menschen, mit denen ich nachhaltig Freundschaft geschlossen habe, die
Wien fiir mich zu einem zweiten Zuhause machten.

Fiir seinen teuren Rat, wenn meine politikwissenschaftliche Dissertation ein-
mal wieder in die Fahrwasser der Philosophie geriet, gebithrt mein Dank Dirk
Stederoth. Durch ihn wagt die vorliegende Schrift stets auch einen philosophischen
Blick, ohne sich jedoch einem absurden diszipliniren Verortungsspiel abschliefRend
hinzugeben.

Einige meiner zentralen Einsichten in dieser Arbeit gehen auf den Austausch
mit Brigitte Bargetz zuriick, die mich immer wieder zu einem theoretischen Arbei-
ten ermutigte, das die Lebenspraxis nicht aus dem Blick verliert. Wertvoll fiir meine
Untersuchung war zudem die Diskussion ihrer Forschung, die sie mir dankenswer-
terweise frith zuginglich machte.

Ein besonderer Dank geht an Matthias Jung, Simon Rettenmaier, Verena Hise-
ler und Verena Pohl, die in all den organisatorischen, inhaltlichen und persénlichen
Hohen und Tiefen dieses Projektes immer fiir mich da waren. Wie keine anderen
prigen diese Vier meinen Blick auf die Welt. In ihrer Freundschaft fand ich nicht nur
Riickhalt und Ermutigung, um diese sehr personliche Schrift zu vollenden, sondern
schlieflich auch zu erkennen, dass es doch »nur eine Dissertation« ist.

Franziska Kénig danke ich fiir ihr geduldiges Zuhéren und ihr literarisches Ge-
schick. Sie lehrte mich nicht nur, meinen eigenen Schreibstil zu verstehen, sie lehrte
mich ihn auch wertzuschitzen.

Fiir ihr akribisches Lesen und ihre Aufmerksampkeit fiir die Fallstricke der deut-
schen Sprache danke ich Jérg Ponte und Annabel Bayatloo, die das Manuskript in
verschiedenen Phasen seiner Fertigstellung lektorierten.

Mein Dank gebithrt aufierdem den vielen Menschen, die mich in den vergan-
genen Jahren auf diesem Weg mit offenen Ohren, klugen Gedanken und kritischen
Kommentaren begleiteten — darunter Christofer Schmitt, Claire Moulin-Doos, Cle-
lia Minnetian, Jirgen Portschi, Katja Chmilewski, Konrad Pfeffel, Myriam Gaitsch,
Nina Probst, Stefan Eikenbusch, Verena Kettner und Yvonne Wechuli sowie das Kol-
loquium des Fachgebietes Didaktik der politischen Bildung an der Universitit Kas-
sel und das Promotionskolloquium an der Universitit Wien.

Zudem konnte das vorliegende Projekt nur durch die Unterstiitzung der Hans-
Bockler-Stiftung realisiert werden, deren Promotionsstipendium mir nicht nur die
Freiheit gab, mich intensiv in meinen Forschungsbereich einzuarbeiten, sondern

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

mir dariiber hinaus durch Tagungsreisen und wertvolle Kontakte zu anderen Sti-
pendiat:innen behilflich war.

Mein Dank gebiihrt auflerdem der Universititsbibliothek der Universitit Kas-
sel, die eine Open-Access-Veroffentlichung meiner Dissertationsschrift fordert.

Schliefilich wiirde diese Schrift nicht ohne meine Familie vorliegen, die mich in
diesem Vorhaben und meinem Lebensweg immer unterstiitzte. Leider gibt es eine
Person, die in dieser Phase meines Lebens nicht bei uns sein konnte. Ich méchte
dieses Buch daher meinem Grofdvater widmen, der viel zu frith von uns gegangen
ist.

Frederik Metje, 23. Februar 2023

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

»What does it mean for the struggle of
shape collective life when a politics of true
feeling organizes analysis, discussion, fan-
tasy, and policy? When feeling, the most
subjective thing, the thing that makes
persons public and marks their location,
takes the temperature of power, media-
tes personhood, experience, and history;
takes over the space of ethics and truth?<
Lauren Berlant

Seitdem Lauren Berlant diese Fragen 1999 in ihrer Untersuchung einer US-ameri-
kanischen Politik des Schmerzes aufwarf, haben Gefiihle nichts an ihrer politischen
Bedeutung eingebiifdt. Auf Demonstrationen von Impfgegner:innen, in Kriegsrhe-
toriken oder Botschaften der QAnon-Bewegung: Es lisst sich beobachten, wie Ak-
teur:innen ihre Thesen mit dem Gefiihl begriinden, dass die eigentliche Wahrheit
noch im Verborgenen liege oder sie - zumindest zum Teil - einen persénlichen Zu-
gang zu dieser Wahrheit hitten.” Subjektive Gefiihle geraten zu einem Legitimati-
ons- und Mobilisierungsschema, dem mit Fakten kaum beizukommen ist. Manche
sehenin diesem Umstand gar den Anbruch eines>postfaktischen Zeitalters?, in dem
eine Trennung zwischen Gefiihl, Politik und Wahrheit 6ffentlich in Frage steht.
Allerdings wire es zu kurz gegriffen, solche politischen Gefiihle allein auf die
aktuellen Debatten zu reduzieren. Setzt man beispielsweise eine weite Auffassung
von Politik voraus, demnach auch das Privatleben ein Teil des Politischen darstellt,

1 Berlant1999, S. 58.

2 Vgl. Bogner 2021, S. 92—98.

3 Ich teile die Skepsis gegeniiber einem vermeintlichen >postfaktischen Zeitalter< und dem
damit einhergehenden Begriff der Postfaktizitit, wie sie beispielsweise Frieder Vogelmann
vorbringt (vgl. Vogelmann 2022, S. 310—328). Vogelmann kritisiert nicht nur die fehlende his-
torische Evidenz der Zeitdiagnose (vgl. Vogelmann 2016), sondern weist zudem auf Implika-
tionen wie die eines Klassismus oder einer politischen Alternativlosigkeit des Begriffes hin
(vgl. Vogelmann 2019, S. 49ff.).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

riicken alltigliche, nahezu banale Gefithle in den Blick — Einsambkeit, Depression
und Uberforderung -, die den empfindenden Subjekten, uns Menschen, »Speicher
von Wahrheit und Lebenserfahrung«* sind. Solche Gefiihle werden seltener Gegen-
stand politischen Streits, obwohl sie doch gleichsam Fragen gesellschaftlicher Teil-
habe und Anerkennung betreffen.’

Kurz gesagt: Gefiihle, die uns als Garanten einer personlichen Wahrheit dienen,
sind zugleich Ausdruck, Motivation und Gegenstand politischer Prozesse. In An-
betracht dieser »politics of true feeling« fragt Berlant: »What does it mean for the
struggle of shape collective life...>«

Ich will mit der vorliegenden Schrift eine Antwort vorschlagen: Es bedeutet, das
Verhaltnis zwischen Politik und Gefiihl ernst zu nehmen.

Ernstnehmen bedeutet in den folgenden Kapiteln, Gefiihle nicht auf zu itberwin-
dende, menschliche Eigenschaften zu reduzieren oder sie als pathologisch zu dis-
qualifizieren. Ich gehe davon aus, dass Gefiihle fiir die fithlenden Subjekte von Be-
deutung sind und Verhiltnissen wie Race, Class und Gender Ausdruck verleihen. Es
gilt daher Gefiihle weder per se zu negieren noch zu affirmieren, sondern sie als un-
eindeutig, ambivalent und in ihrem Verhiltnis zueinander vielseitig zu begreifen.®
In dieser Hinsicht sind Gefiihle politisch, wenn sie zum Formieren politischer Struk-
turen, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster beitragen (le politique) oder deren In-
fragestellung befordern (la politique).” Gefithle ernst nehmen bedeutet somit aufmerk-
sam fiir das zu sein, was Gefiihle politisch tun.®

Ich will meiner Antwort an Berlant einen zweiten Teil anfiigen, indem ich mit
meiner Arbeit eine Frage stelle: Wie mag ein kritischer Umgang mit Gefiihlen be-
schaffen sein, der Gefithle weder einseitig negiert noch affirmiert, sondern sie in
ihrer Politizitit begreift?

Zur Beantwortung dieser Frage® interessieren mich Auffassungen, die die Be-
griffe Kritik und Gefiihl aufeinander beziehen. Gefiihle werden in diesen Auffassun-
gen als ein Objekt verstanden, auf das sich Kritik richtet und/oder als ein Bestand-
teil, der Kritik iiberhaupt erst ermoglicht. Um diese januskopfige Verbindung der

Vgl. lllouz 2018b, S. 271.

Vgl. Cvetkovich 2014; Ehrenberg 2004.

Vgl. de Sousa 2016, S. 74; Bargetz 2014, S. 131ff.; Sedgwick 20033, S. 134ff.

Ich folge hierbei der Differenz zwischen der Politik (le politique) und dem Politischen (la poli-
tique), die in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Politikwissenschaft diskutiert wird
(vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. sowie Kapitel 3.1). Wenn ich in dieser Arbeit
das Attribut gefiihlspolitisch verwende, dann im Sinne dieser Begriffe. Fir einen verwandten
Zugang vgl. beispielsweise Frevert 2012.

8 Vgl. Ahmed 2014b, S. 4.

9 Bei den nachfolgenden Ausfithrungen meiner Einleitung handelt es sich um eine geraffte
Darstellung der Argumentation der vorliegenden Dissertationsschrift mit dem Ziel, eine

N o nob

grundlegende Orientierung fiir die Lektiire zu bieten.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Kritik an und durch Gefiihl zu fassen, nutze ich den doppelten Genitiv Kritik der Ge-
fiihle. In diesem Zusammenhang widmet sich meine Untersuchung insbesondere
Theorien, die Gefiihle als politisch auffassen oder zumindest fiir eine solche Inter-
pretation offen sind, den Kritiken politischer Gefiihle. Mein Anliegen ist das Entwickeln
eines kritischen Umgangs mit Gefiihlen, der nicht aus einer wissenschaftlichen Be-
lehrung oder einem abstrakten Verfahren besteht. Mein Interesse gilt stattdessen
einem performativen Umgehen, das sich den politischen Gefiihlen alltiglichen Le-
bens widmet und an diesen entfaltet; dessen sich ein Subjekt gleichsam ohne abs-
trakte Vorkenntnisse bedienen kann, um sich selbst zu bilden.’ Ich denke hier an
das, was Michel Foucault als eine kritische Haltung (Ethos)" bezeichnet, eine lebens-
praktische »Kunst nicht dermafSen regiert zu werden.«"* Wie ich am Ende der Arbeit
ausblickhaft darlegen werde, bildet sich ein Subjekt gefiihlspolitisch®” selbst, indem
es auf ein Set an kritischen Techniken politischer Gefiihle zuriickgreift.**

Nun mag man allerdings fragen, warum gerade Kritik der geeignete Zugang
sein sollte, um mit den politischen Gefithlen umzugehen. Sind denn Gefiihle iiber-
haupt kritisierbar? Besonders, da Kritik heute doch zu einem unverzichtbaren, aber
ebenso bedeutungsleeren Label geworden zu sein scheint, wie einige Beitrige der
jiingsten Zeit feststellen.” Ist Kritik itberhaupt noch kritisch, wenn ohnehin nie-
mand als >unkritisch« gelten will?

Kritik entbehrt zugegebenerweise sowohl in den Wissenschaften wie im sozialen
Miteinander einer einheitlichen Bedeutung.’® Hierin besteht allerdings nicht nur
Fluch, sondern auch Segen. Zum einen ist Kritik heute ein Kreuzungspunkt, an dem
sich Denker:innen, Lehrende und Lernende, Aktivist:innen und politische Laien mit
ihren Auffassungen zumindest begrifflich treffen.” Ein transdisziplinirer Zugang -
mit all seinen méglichen Erkenntnispotenzialen zwischen sich fremden Perspekti-
ven - ist bereits in den unterschiedlichen Interpretationen des mit Kritik bezeich-
neten Phinomens angelegt. Sich auf Kritik zu beziehen, bedeutet zum anderen, die
Hoffnung auf eine Emanzipation und eine Bildung des Selbst mittels Kritik nicht

10 Ichschreibe in diesem Buch von einem kritischen Umgang mit politischen Cefiihlen. Dem ist
zweierlei vorwegzunehmen: Zum einen wird im Verlauf meiner Untersuchung deutlich, dass
es nichtden einen kritischen Umgang mit politischen Gefiithlen gibt (vgl. hierzu insbesondere
Kapitel 4.). Zum anderen ist hervorzuheben, dass der Begriff Umgang stets eine Verallge-
meinerung darstellt und ich das situative, performative Umgehen eines Subjekts bei meinen
Formulierungen beriicksichtige.

1 Vgl. Foucault 2005, S. 702-707.

12 Foucault1992, S.12.

13 Vgl. FuRnote 7 in dieser Einleitung.

14 Vgl. Eis 2013, S. 76; Foucault 2005, S. 698.

15 Vgl. Brockling 2017, S. 390; Sonderegger 2013, S. 55; Lorey 2010, S. 47.

16  Vgl. Sonderegger 2019, S. 9—16; Jaeggi, Wesche 2013, S. off.

17 Vgl Kapitel 2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

aufgegeben zu haben - ganz gleich, ob man sich fir Kritik einsetzt oder ihre post-
kritische Uberwindung zu erreichen sucht.™®

Vom Gefiihl...

Das Anliegen, Kritiken politischer Gefiihle zu untersuchen, setzt die Annahme vor-
aus, dass Kritik und Gefiihl, diese beiden Begriffe, itberhaupt miteinander ins Ver-
hiltnis gesetzt werden kénnen. Und diese Annahme ist keineswegs unstrittig, wird
Kritik in der Alltagssprache als Instrument der Urteilsbildung fiir alles begriffen,
was der Vernunft zuginglich ist, wihrend Gefiihle einen menschlichen Wesenszug
beschreiben, der sich der Vernunft genuin entzieht und ihr widerstrebt. Die Direk-
tive scheint zu lauten: Urteile sind anfechtbar, Gefiihle hingegen nicht. Die Wirk-
michtigkeit dieser Trennung zeigt sich an liberalen Gesellschaftsauffassungen, de-
nen Gefiithle bis heute als Gefahr fiir die individuelle Freiheit und ein verniinftiges
Zusammenleben gelten.”

Dementgegen mehren sich die Stimmen, die eine solche Trennung in Frage
stellen. Von Max Scheler, der Immanuel Kant einen Fehler in dessen Grundan-
nahmen vorwirft, wenn jener das Fithlen als Abirrung, nicht aber als konstitutiv
firr die Ethik begriffen habe;*® iiber Antonio Damasio, der mit dem Konzept der
somatischen Marker fir eine neurobiologische Verkniipfung von Ratio und Emotio
argumentiert;”* bis hin zu feministischen Kritiken, welche die diskriminierenden
politischen Konsequenzen einer solchen epistemischen Trennung aufarbeiten.?”
Auch ich werde in dieser Arbeit darlegen, wie sich Kritik und Gefiihl miteinander in
Zusammenhang bringen lassen, womit auch ich der populdren Annahme wider-
spreche, der zufolge — wie Ronald de Sousa kritisch kommentiert - »Emotionen
und >Gefiihlserlebnisse« keine sinnvolle Kritik zulassen.«*

18 Vgl. bspw. Anker, Felski 2017a. In dieser Arbeit werde ich mehrfach auf Autor:innen zu
sprechen kommen, die—trotz und wohl gerade aufgrund all ihrer Abgrenzungsbemiihungen
und Gegenvorschlage —auferst vernarrtin Kritik bleiben (vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 508). In
deren Arbeiten reifst die Kritikdebatte somit keineswegs ab, sondern verlangert sich lediglich
in anderer terminologischer Gestalt.

19 Siehe dazu weiterfithrend Kapitel 1.4 und 3.6.

20 Vgl. Scheler19s4, S. 84ff.

21 Vgl. Damasio 2012, S. 227ff.

22 Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Sauer 1997; de Beauvoir 1983, S. 607ff.

23 De Sousa 2016, S. 56.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Bevor ich allerdings zu solchen Zusammenhingen kommen kann, gilt es
Einblick™ in die Begriffe zu geben, zwischen denen diese hergestellt werden sollen:
Gefiihl und Kritik.

Gefiihl erlebt seit den 2000er Jahren als Forschungsthema an den Instituten ei-
ne Renaissance. Ein Grund liegt im so genannten affective turn, durch den unter an-
derem die kérperlichen, materiellen und relationalen Dimensionen menschlichen
Erlebens relevant wurden.* Diese seien zuvor durch die Emotionsforschung ver-
nachlissigt worden, die auf eine kulturelle oder auch diskursive Manifestation von
Gefiihlen fokussiert war. Die jingste akademische Hinwendung zum Gefiihl wur-
de durch gesellschaftliche Debatten begleitet, in denen der politischen Bedeutung
von Gefithlen wachsende Aufmerksamkeit zuteilwurde.*® Das Resultat ist eine re-
gelrechte Explosion der Affekt- und Emotionsforschung, deren Ansitze in hohem
Maf3e different sind.”” Sie unterscheiden sich in der angewandten Terminologie (Af-
fekt, Emotion, Sentiment etc.), in ihren hintergriindigen Konzepten und den analy-
sierten Gefithlsphinomenen, iiberschneiden sich jedoch im untersuchten Gegen-
stand. Mehr denn je wird hieran deutlich, dass Gefiihle »auf allen Ebenen mensch-
lichen Daseins prisent«*® und daher umso schwerer zu fassen sind.

Zwei Optionen liegen daher auch fiir meine Arbeit nahe. Die eine besteht darin,
den Begriff Gefiihl durch eine Arbeitsdefinition >positiv« zu fixieren und so spezi-
fische Gefiihlsphinomene zuginglich zu machen. Doch widerstrebt das nicht nur
dem Anliegen eines Einblicks in das vielfiltige Forschungsfeld; es droht zudem der
folgenden Theoriearbeit verfritht eine Definition aufzubiirden, die zum Nachteil ih-
rer Nachvollziehbarkeit und der inhirenten Anspriiche der untersuchten Ansitze
gereicht.

Um mich Auffassungen, die Kritik und Gefiihl verbinden, mit offenem Visier wid-
men zu konnen, greife ich die zweite Option auf und schlage vor, die theoretischen
Differenzen des Begriffes Gefiihl zu unterstreichen und ihn so gewissermaflen >ne-
gativ< zu erfassen. Was bedeutet das?

24 Ich will damit nicht suggerieren, ein erschopfendes Bild der Forschungsdiskurse zu ze-
ichnen. Stattdessen geht es mir um eine alternative Anndherung, die wissenschaftliche
Differenzen in den Vordergrund riickt und so fiir die Ambivalenzen verschiedener Theo-
retisierungsvorschlige sensibel ist.

25  Vgl. Clough 2010; Clough, Halley 2007.

26  Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37ff.

27  Unter Differenz verstehe ich in dieser Hinsicht die Verschiedenheit von Dingen, die zugleich
etwas gemeinsam haben. Wie ich darlegen werde, umgibt die beiden Begriffe Gefiihl und
Kritik eine Vielzahl unterschiedlicher und teils konkurrierender Auffassungen. Gemeinsam
haben diese differenten Ansitze jedoch, dass sie den selben Begriff betreffen, Antworten
auf sehr dhnliche Fragen geben (vgl. Kapitel 1.) und in den selben Teildimensionen des Be-
griffes operieren (vgl. Kapitel 2.).

28 De Sousa 2016, S. 74.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

17


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

In Rekurs auf Ronald de Sousa gehe ich davon aus, dass die Vielfalt unterschied-
licher und sich teils ausschlieRender Auffassungen in der Affekt- und Emotions-
forschung Ausdruck der phinomenalen Vielgestalt von Gefiihlen ist.”® Fiir meinen
Einblick will ich diese Vielfalt nutzen und die offen debattierten und konzeptionell
impliziten Differenzen®® zwischen den Auffassungen thematisieren.* Die Auffas-
sungen haben zwar auf je unterschiedliche, teils kontrire Weise versucht, Gefiihls-
phinomene theoretisch-begrifflich zu fassen, iiberschneiden sich aber im Begriff
Gefiihl — so die zugrundeliegende These. Dabei gebrauche ich Gefiihl stellvertretend
auch fiir verwandte Termini wie Affekt, Emotion, Sentiment oder Evfahrung.>

Folgt man solchen Differenzen um den Begriff Gefiihl und versucht, diese zu
clustern, dann ergeben sich drei sich teilweise iiberschneidende Dimensionen,* in
denen Gefiihl aufgefasst wurde: In der ersten Dimension finden sich die Differen-
zen des ontologischen Status von Gefithlen, die das Wesen der Gefiihle und damit ihre
Begriindung betreffen. Wie ich beispielsweise zeige, driicken sich solche Differen-
zen in Dualismen wie Leib/Seele, Korper/Geist oder Materie/Diskurs aus. Zudem
informiert diese Dimension eine weitere, die danach fragt, was sich itber Gefithle
wissen ldsst. Solche Differenzen um den epistemischen Status von Gefithlen sind so-
wohl abhingig von ontologischen Annahmen, zeigen aber auch, dass sie die ontolo-
gischen Annahmen erst konsolidieren — erst wenn Gefiihle beispielsweise als neuro-
logisches Phinomen gedeutet werden, lisst sich auch qua neuronaler Scans etwas

29  Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

30 Das bedeutet jedoch nicht, dass sich dieses Vorgehen dem Streit unterschiedlicher wis-
senschaftlicher Positionen widmet, wiirde das immerhin voraussetzen, dass es iberhaupt
zum Streit kommt. Zwar werden die ersten beiden Kapitel solche Deutungskampfe touch-
ieren, doch wird das Darstellen unausgesprochener Differenzen qua Theorielektire das
Gros ausmachen. Wissenschaftlicher Streit ist also keine notwendige Voraussetzung zur
Darstellung theoretischer Differenzen, sondern allenfalls ihr In-Erscheinung-Treten.

31 Diesem Vorgehen liegt eine Auffassung von Wissenschaft und Forschung zu Grunde, die
an einer Offenheit gegeniiber der Vielfalt an Erkenntnisweisen und -logiken orientiert ist.
Dementsprechend lassen sich die hier herangezogenen Ansatze, die iiber Cefiihl sprechen,
zunidchst nur schwer unter einheitliche wissenschaftliche Giitekriterien bringen. Es han-
delt sich bei den einbezogenen Auffassungen nichtsdestotrotz um im wissenschaftlichen
Diskurs etablierte Forschungsansitze und Theoreme, die auf argumentative Stringenz und
Plausibilitat Wert legen.

32 Fur einen dhnlichen Umgang mit der Gefiihlsterminologie vgl. Cvetkovich 2012, S. 4ff;
Berlant 2011, S. 4, 158ff.

33 Ich nutze die Begriffe Cluster und Dimension zur Beschreibung derselben analytischen Ebene,
jedoch aus unterschiedlichen Richtungen heraus. Wihrend ich von Cluster in einer induk-
tiven Weise spreche, um zu verdeutlichen, wie unterschiedliche Differenzen einer gemein-
samen Frage folgen, verwende ich Dimension deduktiv, um zu zeigen, dass diese Differenz-
cluster definitorischer Teil des Begriffes Cefiihl sind.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

iiber sie wissen. Dieses Wissen wiederum scheint jedes Mal aufs Neue die ontologi-
sche Annahme zu begriinden, wodurch deren Charakter als sAnnahme« zusehends
in Vergessenheit gerit.** Mit der dritten Dimension, dem ethischen Status von Ge-
fithlen, ist der Umgang mit diesen angesprochen: Sollten Gefiihle, per se oder nur
bestimmte, kultiviert, ausgelebt, eingehegt oder grundlegend negiert werden? Ich
werde darlegen, wie sich die Konnotation dieser Fragen mit der wachsenden politi-
schen Aufmerksamkeit fiir Gefithle in der jiingeren Forschungsgeschichte wandelt.

Diese drei Dimensionen lassen sich nicht scharf voneinander trennen, und ich
will nicht ausschliefSen, dass sich die Differenzen auch auf andere Weise clustern
liefen. Zudem variierte die Bedeutung der Dimensionen respektive der in diesen
enthaltenen Differenzen im Verlauf der Geschichte, sodass beispielsweise im Mittel-
alter die Bedeutung des epistemischen Status zugunsten des ethischen Status nahe-
zu vollig in den Hintergrund trat. Stellt man sich die drei Dimensionen als konzen-
trische Kreise vor, dann wiirden sich diese nicht nur im Begriff Gefiihl iiberschnei-
den; sie wiirden entsprechend der historischen Situation stetig oszillieren und die
dimensionale Bedeutung von Gefiihl so verschieben.

...zur Kritik

Im Vergleich zu Gefiihl ist Kritik nicht in verschiedene, dhnliche Begriffe ausdiffe-
renziert, obwohl es - je nach Interpretation - zu Uberschneidungen kommt (zum
Beispiel mit Widerstand oder Feedback). Was die Verbreitung des Begriffs anbelangt,
lasst sich eine dhnliche Situation feststellen. Kritik ist in aller Munde — als Methode
oder Verfahren, als Leitbild, Bildungsziel oder auch Lebensweise. Diese Omnipra-
senz fasst Sverre Raffnsge in seiner Diagnose des Age of Criticism zusammen:

»In the age of criticism, critique becomes an inescapable, ubiquitous, inherent
part of practice, to which every human activity must be subjected, not only to avoid
just suspicion of its not being able to resist critique, but also to be challenged and
thereby rise to a fuller realization of the prospects it seems to hold out.<*®

Es handelt sich bei Kritik um einen jungen Begriff, der noch im 16. Jahrhundert als
eine Methode von Gelehrten zur Exegese antiker und heiliger Schriften galt. Aus-
gehend von dieser exklusiven Bedeutung hat sich Kritik in verschiedene Dominen
ausdifferenziert — zunichst in die Literatur- und Kunstkritik, die Erkenntnis- und
die politische Kritik. Im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts verbreitete sich Kri-
tik dann in biirgerlichen Gesellschaften und fand so Eingang in den alltiglichen

34  Vgl. Nietzsche 2015, S. 15ff.
35 Raffnsge 2017, S. 50.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Sprachgebrauch. Dementsprechend variantenreich sind die Bedeutungen und Lo-
giken, die mit Kritik in Verbindung stehen.*® Kritik mag beispielsweise ebenso der
Hoffnung auf eine Emanzipation oder »Entunterwerfung«*’ dienen wie der perma-
nenten Selbstoptimierung oder sozialen Privilegierung von Intellektuellen und Ak-
tivist:innen.*®

Wiahrend sich der Begriff Kritik im Verlauf des 20. Jahrhunderts im gesellschaft-
lichen Alltagsgebrauch ausdifferenzierte, stellte diese Entwicklung gesellschafts-
und sozialkritische Ansitze vor die Aufgabe, demgegeniiber die Relevanz und Ef-
fektivitat von Kritik zu behaupten. Infolgedessen wurde Kritik an vielen sozial- und
geisteswissenschaftlichen Fakultiten zum notwendigen, wenn nicht gar exklusiven
Zugang zur Welt.*® Diese Entwicklung brachte wiederum >postkritische« Stimmen
hervor, die eine Uberwindung*®, Pluralisierung* oder grundlegende Modifikation**
von Kritik fordern und vorschlagen. In diesem Zusammenhang kam es nicht nur
zu einer Vervielfiltigung methodisch-praktischer Zuginge. Diese >Postkritikenc
sprachen sich auflerdem fir eine erneute Politisierung und Sensibilisierung von
Kritik aus:

»Rather, influential arguments over the last two decades suggest that the lan-
guage game of critique may have played itself out: that there is a need notjust for
different kinds of thinking but for an alternative ethos, mood, or disposition.«**

In Hinsicht auf das Age of Criticism schlage ich vor, analog dem Vorgehen zum Be-
griff Gefiihl auch Kritik qua Differenzen zu erfassen. Auf diese Weise bleibe ich nicht
nur der Etymologie des Begriffes Kritik treu, der in seiner griechischen Ubersetzung
so viel wie scheiden, beurteilen oder unterscheiden bedeutet;* ein solches Vorgehen er-
moglicht zudem der Bedeutungsentleerung und Ausdifferenzierung des Begriffes
Rechnung zu tragen und mit dem aporetischen Charakter von Kritik umzugehen.
Denn Kritik fillt stets, wie Kurt Rottgers schreibt, mit der Klirung ihrer Bedeutung
sich selbst gegeniiber ins Unkritische. Deshalb entziehe sie sich einer Letztbegriin-
dung konstitutiv.*

36 Vgl Kapitel 2.1.

37  Foucault1992, S.18.

38 Vgl. Asad 2009, S. 53ff.

39 Vgl Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49; Sedgwick 2003a, S. 123-126.
40 Vgl. Latour 2007.

41 Vgl. Sedgwick 2003a.

42 Vgl. Felski 2015.

43 Anker, Felski 2017b, S. 10.

44  Vgl. Stederoth 2011, S. 1347ff.; Rottgers 1982, S. 651f.

45 Vgl Rottgers 1972, S. 1ff. sowie Kapitel 2.1.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Die Differenzen der Kritik, die ich aufgrund der jiingeren Begriffsgeschichte
vorwiegend den Debatten des 20. Jahrhunderts entnehme, will ich in fiinf Dimen-
sionen clustern:*

Die erste dieser Dimensionen betrifft die Frage, wer oder was kritisieren kann
und damit das Subjekt der Kritik. Entscheidend sind in dieser Dimension zum einen
die Debatten darum, ob es sich bei Kritik um eine genuin menschliche Fihigkeit
handelt oder sie auch von nicht-menschlichen Akteur:innen — bis hin zu unbeleb-
ten Objekten — ausgehen kann. Doch hingt das Subjekt der Kritik nicht allein von
ontologischen Axiomen ab, sondern betrifft ebenfalls den sozialen Status — wer ist
also autorisiert Kritik zu iiben; wer wird als Kritiker:in anerkannt?

Geht vom Subjekt eine Kritik aus, ist das Objekt das, an dem Kritik geiibt wird:
die zweite Dimension. Analog zum Subjekt stellt sich auch hier die Frage, wer oder
was iiberhaupt kritisiert werden kann. So scheint zwar alles potenziell kritisierbar,
doch ist das Kritikobjekt zumindest an die epistemischen Grenzen eines kritisie-
renden Subjektes riickgebunden - es muss etwas iiber das Objekt wissen, und sei es
blof3, dass das Objekt existiert. Und auch wenn alles potenziell kritisierbar ist: Was
soll denn kritisiert werden? Diese Dimension betrifft somit auch die Zielrichtung
einer Kritik, die dem Erhalt von Prinzipien, der Verinderung oder der Erforschung
von Gesellschaft dienen mag, um nur einige Zielrichtungen zu nennen.

Eine dritte Dimension besteht im Kriterium, dem normativen Gegenstiick zum
Objekt der Kritik. Vor allem zwei Positionen stehen einander gegeniiber — die Po-
sition, die das Kriterium als Maf3stab begreift, an dem ein Objekt gemessen wird,
und die Gegenposition, die ein Kriterium erst durch eine Kritik erschliefRen will —
sei dies eine bessere Gesellschaft oder individuelle Freiheit.

Bringt man diese drei Dimensionen zusammen, dann handelt es sich bei Kri-
tik zunichst um das Feststellen, aktive Ziehen oder Nachvollziehen einer Differenz
zwischen dem Objekt und einem Kriterium durch ein Subjekt. Als vierte Dimension
setzt der Modus diese drei aber erst miteinander in Verhiltnis, sodass ein (beur-)tei-
lender, ein kritischer Effekt entsteht. Der Modus gibt Antwort auf die Frage, wie kri-
tisiert wird. Dabei umfasst die vierte Dimension zwei Fragen: Wie eng ist ein Mo-
dus der Kritik zu fassen (gibt es einen spezifischen Kritikmodus oder eine Vielzahl
moglicher Kritikmodi)? Und in welcher Beziehung steht ein Modus zur Praxis? Ein
Modus kann ebenso in einzelnen Praktiken zum Ausdruck kommen (zum Beispiel
der Frage >Warum hast du das gemacht?«) wie in mehreren verbundenen Prakti-
ken (umweltpolitischen Kampagnen sozialer Bewegungen wie Fridays for Future bei-
spielsweise).

SchlieRlich wird Kritik durch eine fiinfte Dimension erginzt: den Kontext. Hier
steht in Frage, wie spezifische Kontexte Kritik ausrichten oder tradieren. Darunter

46  Vgl. Kapitel 2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

2


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

fallen der soziale Kontext — wie Normen oder an einer Kritik beteiligte Dritte —, der
sprachliche und jeweilige historische Kontext einer Kritik.

In der Sphire dieser funf in sich differenten Dimensionen — Subjekt, Objekt,
Kriterium, Modus und Kontext — ist der Begriff Kritik lokalisiert. Wie auch im Fall
von Gefiihl wandelt sich der Begriff im Verlauf der Geschichte: Die Entwicklung von
Kritik — von einer Technik mit einheitlicher Bedeutung hin zu einem variablen Be-
griff diverser Ausdeutungen — spiegelt sich in einem fortschreitenden Anwachsen
der konzeptionellen Differenzen in den geclusterten Dimensionen wider. Es ver-
mehrten sich somit die moglichen Antworten darauf, was Kritik bedeuten mag; und
jede dieser Antworten bezieht mit ihrer jeweiligen Kritikauffassung eine Position in
den fiinf Differenzclustern und schligt so eine theoretische Kerbe in diese.

Auf die beiden Einblicke zu Gefiihl und Kritik aufbauend, gilt es anschlieflend
nach jenen Theorien zu fragen, die eine Kerbe nicht nur in einen dieser Diskurse
schlagen, sondern in beide zugleich.

Gefiihl meets Kritik: iiber ein Theoriefeld

Mit diesen beiden Einblicken zu Gefiithl und Kritik spanne ich einen Hintergrund auf,
vor dem sowohl in der Affekt- und Emotionsforschung als auch in den Debatten zu
Kritik einige Arbeiten entstanden, die beide Begriffe implizit oder explizit aufeinan-
der beziehen.*” Mein Interesse gilt dabei den kaum miteinander in Bezug stehen-
den, theoretisch-konzeptionellen Arbeiten, den Kritiken politischer Gefiihle.*® Diese
unterscheiden sich von anderen Ansitzen, die Gefiihl und Kritik verbinden, darin,
dass sie sich von psychologischen Perspektiven abgrenzen. In diesem Zuge bekraf-
tigen sie in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung eine politische, soziale, 6kono-
mische, historische oder affektive Konstitution von Gefithlen. Diesen Ansitzen ist
zudem ein emanzipativer Impetus zu eigen, der sie von Kritikauffassungen einerlo-
gisch-rationalen Urteilsbildung unterscheidet. Wie ich in einer eingrenzenden Er-
lauterung darstelle, zeigt sich an diesen beiden Tendenzen die implizite politische
Ausrichtung der sechs zu untersuchenden Theorien. Mit der Untersuchung kon-
zentriere ich mich auflerdem auf jiingere sozialtheoretische Arbeiten, die entwe-
der verstarkt seit den 2000er Jahren rezipiert wurden oder in deren Nachgang erst
entstanden.* Ich beginne dabei mit zwei Ansitzen, die primir in der Tradition der

47 Vgl bspw. die Studien in Gregg, Seigworth 2010b; Mennel, Nowotny, Raunig 2010; Neumayr
2007b oder die Forschung von Autor:innen wie Mithlhoff 2018b; Penz, Sauer 2016; Ahmed
2014b oder Berlant 2011.

48  So untersuche ich in Kapitel 3. sechs theoretisch-konzeptionelle Ansétze, darunter solche,
die Gefiihl eher von Kritik aus erschliefen und andere, die sich Kritik durch Gefiihl anndhern.

49  Dementsprechend wird es sich bei der vorliegenden Arbeit um keine Ideengeschichte der
Kritik politischer Gefiihle handeln. Dass es entsprechend Uberschneidungen mit anderen

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Kritischen Theorie stehen, gefolgt von zweien, die vor allem durch die poststruktu-
ralistische Theoriebildung inspiriert sind. Bei den letzten beiden Ansitzen handelt
es sich hingegen um queer-feministische.

Indem ich diese sechs Ansitze darstelle und untersuche, markiere ich in der
Schnittmenge zwischen Gefiihls- und Kritik-Diskurs das Theoriefeld der Kritiken po-
litischer Gefithle. Meine Untersuchung fokussiert darauf, wie sie Kritik und Gefiihl
aufeinander beziehen. Zur Operationalisierung nutze ich, wie bereits erwihnt, den
doppelten Genitiv der Begriffskomposition Kritik der Gefiihle, um einerseits zu un-
tersuchen, inwiefern Gefithle zum Objekt einer Kritik werden (genitivus objectivus)
und Kritik andererseits durch Gefiihle bedingt ist (genitivus subjectivus).

Ich beginne mit Michael Walzers Vorschlag einer verbunden-interpretativen Gesell-
schafiskritik. Hinsichtlich des doppelten Genitivs argumentiert er, dass drei Leiden-
schaften — Mut, Mitleid und ein gutes Auge — die Voraussetzung einer >guten< Ge-
sellschaftskritik darstellen. Allerdings werden Leidenschaften im Allgemeinen so-
wie die drei von ihm affirmierten wiederum nicht zum Objekt von Walzers Gesell-
schaftskritik, obgleich das theoretische Knowhow vorhanden wire. Gesellschafts-
kritik findet bei Walzer also mehr durch denn an Leidenschaften statt.

Im Vergleich dazu bietet Eva Illouz mit dem Konzept der postnormativen Kritik
ein distanziert-soziologisches Verfahren, in dem authentische Gefiihle zum Objekt
der Kritik werden. Dieses entwickelt sie ausgehend von einem Dilemma, demnach
Authentizitit zugleich Grundlage und Objekt einer Kritik ist.” Illouz schligt vor,
das Dilemma zu l6sen, indem authentische Gefiihle einer historischen Analyse ih-
rer Herkunft (der affektiven Immanenz) unterzogen und dann fiir Rezipient:innen
durch eine affizierende Rhetorik aufbereitet werden.”* Wie ich zeige, lisst Illouz’
Ansatz allerdings untertheoretisiert, wie Gefiihle in den Vollzug ihrer kritischen Ge-
sellschaftsforschung einfliefien.

Im Gegensatz zu diesen beiden Ansitzen kommen Subjekt und Objekt der Kritik
in der Selbstanalyse Didier Eribons nahezu zur Deckung. Eribon macht seine Ge-
fithle zum Objekt eines kritischen Denkens. Demnach sind Gefithle ein Resultat der
gesellschaftlichen Urteilsspriiche, die eine subjektive Biografie bis in die Gegenwart
formieren.” Zugleich aber treiben Gefiihle wie Scham oder Angst Eribons Selbst-
analyse erst an, durch welche ein Umgang mit ihnen gefunden werden soll. Sind
solche Gefiihle aber erst einmal analysiert, miissen sie stets erneut zum Objekt ei-

Ansatzen, insbesondere der klassischen Kritischen Theorie gibt, ist damit unbenommen und
zeigt vielmehr ein weiteres, noch wenig beachtetes Forschungsfeld auf.

50  Vgl. Walzer 2000, S. 714ff.

51 Vgl lllouz 2018b, S. 277f.

52 Vgl. lllouz 2018b, S. 285ff.

53  Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.

23


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

ner Kritik werden.** Auf diese Weise holt im kritischen Denken Eribons die Kritik an
Gefiihlen also fortwihrend die Kritik durch Gefiihle ein, was seinen Ansatz zu einem
endlosen Projekt der Arbeit am Selbst macht.

Mit der affirmativen Kritik geht Brian Massumi auf Abstand zu externen oder me-
thodischen Auffassungen von Kritik und hilt diesen eine kritische Seinsweise ent-
gegen, in der sich Menschen affektiven Erfahrungen affirmativ zuwenden.” Das
Affektive wird von ihm als ontologisch und vorsozial aufgefasst, weshalb es ihm
die Grundlage des Kritischseins bietet, wiederum selbst aber nie kritisiert werden
kann. Zum Objekt affirmativer Kritik konnen lediglich Emotionen werden, die Mas-
sumi als diskursive und kognitiv verarbeitete Deutungen begreift, die all das Poten-
zial begrenzen, das er affektiven Erfahrungen zuspricht.*® Die beiden Genitivvari-
anten sind bei Massumi also konzeptionell entlang der Begriffe Affekt (Kritik durch
Gefiihle) und Emotion (Kritik an Gefiithlen) geschieden, wodurch es allerdings wirke,
als sei jede korperlich-affektive Erfahrung bereits eine kritische.

In ihrem Essay Paranoid Reading and Reparative Reading, o, Yow're So Paranoid You
Probably Think This Essay Is About You argumentiert Eve Kosofsky Sedgwick fiir eine
Pluralitit an Affekttheorien, die - miteinander konkurrierend — die mentale Okolo-
gie eines Menschen ausmachen. Auf dieser Grundlage stellt sie fest, dass eine dieser
Affeketheorien die kritische Theorie ihrer Zeit geradezu definiert, die Paranoia.”’
Um dem entgegenzuwirken, problematisiert Sedgwick die Effekte der Paranoia,
indem sie diese durch die Linse einer andere Affekttheorie liest. Auf diese Weise
kommt sie zur — auf Hoffnung bauenden - reparativen Lesart.”® Mit ihrem Essay
zeigt Sedgwick, dass auch diejenigen Gefithle, durch die sich eine Kritik entfaltet,
zum Objekt einer anderen Kritik werden kénnen. Eine Kritik kann also nicht nur an
verschiedenen Gefithlen vorgenommen werden, sie verindert sich auch abhingig
von den Affekttheorien, die in ihr wirken.

Brigitte Bargetz bietet mit ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie schliefilich ei-
nen Ansatz, in der die Kritik an Gefithlen und die Kritik an Machtverhiltnissen flie-
8end ineinander tibergehen. Eine solche Kritik rekonstruiert eine politische Gram-
matik der Gefithle, in der Gefithle durch Politiken organisiert werden und politi-
schen Verhiltnissen Ausdruck verleihen.*® Bargetz begreift Gefiihle in der Konse-
quenz weder als eindeutig gut oder schlecht, sondern als uneindeutige und vielfil-
tige Dimension des Politischen.®® Da auch ihre machtsensible Affekttheorie in das

54  Vgl. Eribon 2018, S. 57ff., 140.

55  Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.
56  Vgl. Massumi 2010, S. 338.

57  Vgl. Sedgwick 2003a, S. 125f.

58  Vgl. Sedgwick 2003a, S. 128, 144.

59  Vgl. Bargetz 2020, S. 39—41.

60 Vgl. Bargetz 2014, S. 130.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Politische eingebunden ist, lisst sich schlussfolgern, dass politische Gefithle ihrer
deskriptiven Kritik motivational zu Grunde liegen und diese formieren.

Meine Untersuchung leitet schliefilich vier Impulse aus dem Theoriefeld ab,
an die weiterfithrende theoretische und empirische Forschung sowie Didaktisie-
rungen anschlieflen kénnen: Erstens kennzeichnet die Mehrheit der Ansitze eine
gefithlstheoretische Involviertheit. Solche Kritiken machen also vor den eigenen
Gefiihlen keinen Halt, sondern affirmieren sie bei gleichzeitiger kritischer Befra-
gung. Zweitens prigen die Ansitze sozialstrukturelle Auffassungen des Entstehens
von Subjektivitit und individuellen Gefithlen in Abhingigkeit von je spezifischen
affektiven, politischen oder sozialen Immanenzverhiltnissen. Drittens unterschei-
den sich die Kritiken politischer Gefiihle hinsichtlich der ihnen zugrundeliegenden
Zeitlichkeit. Schliellich ldsst das Theoriefeld eine konzeptionelle Offenheit fur die
phinomenale Vielfalt von Gefithlen erkennen. Es sind diese vier Einsichten, die
als Impulse in eine mogliche Synthese einer kritischen Haltung gefiihlspolitischer
Selbst-Bildung einfliefRen.

Ausblickhafte Uberlegungen zu einer gefiihlspolitischen Selbst-Bildung

Auf Grundlage meiner Untersuchung der sechs Kritiken politischer Gefiihle will
ich in meinem abschliefRenden Ausblick Uberlegungen zu einer gefiihlspolitischen
Selbst-Bildung anstellen. Diese Uberlegungen finden ihren konzeptionellen An-
satzpunkt bei Michel Foucaults Essay Was ist Aufklirung?®' Sich auf Immanuel Kant
und Charles Baudelaire beziehend skizziert Foucault eine kritische Haltung, in der
ein Mensch die historische Konstitution seines Selbst befragt und mit diesem zu
experimentieren beginnt. Zur gefithlstheoretischen Weiterentwicklung schlage ich
drei Techniken vor, durch die ein Subjekt eine solche kritische Haltung einnimmt
und das eigene Selbst formiert respektive bildet.®* In Rekurs auf die sechs unter-
suchten Theorien erliutere ich jede dieser Techniken in Bezug auf den doppelten
Genitiv hin - also darauf, wie Gefiihle zum Objekt einer kritischen Technik werden
konnen und inwiefern in den Techniken wiederum Gefiihle Ausdruck finden. Es
handelt sich bei diesen kritischen Techniken politischer Gefithle um das Untersu-
chen, das Experimentieren und das Offnen. Die Verschrinkung dieser drei Techniken
erlaubt es, wie ich darlegen werde, die Kritiken politischer Gefiihle als eine Hal-
tung (Ethos)® zu begreifen, die es ermdglicht, mit politischen Gefithlen kritisch

61 Foucault 2005.

62  Vgl. Foucault 2015, S. 18ff.

63  Inseinem Text Was ist Aufkldrung?, der meiner Theorieskizze als Grundlage dient, beschreibt
Foucault eine kritische Haltung respektive ein Ethos wie folgt: »Mit Haltung meine ich einen
Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualitdt; eine freiwillige Wahl, die von einigen
getroffen wird, und schlielich eine Art und Weise zu denken und zu fiithlen, und auch eine

am 14.02.2028, 13:34:05.

25


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

umzugehen. In einer abschlieflenden Zusammenfithrung unterfiittere ich diese
Haltung theoretisch und thematisiere, was jemanden tiberhaupt dazu motivieren
sollte, ihr zu folgen. Zudem begriinde ich den Zusammenhang der Haltung mit
dem Prozess der Selbst-Bildung, begriffen als intendierte Transformation des eige-
nen, politischen Selbst mit Hilfe der dargelegten Techniken des Experimentierens,
Untersuchens und Offnens.

Mit dieser Position rede ich weder einseitig einer aufklirerischen Hoffnung
auf eine »Herausfithrung aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit«** das Wort,
noch geraten Selbst-Bildungsprozesse zu einem lediglich problematischen Um-
stand postsouveriner Subjektivitit.®® Meine theoretische Auffassung von Selbst-
Bildung, die in den genannten Techniken Ausdruck findet, fithrt diese Perspektiven
vielmehr zusammen.® Damit liegt die Hoffnung auf einen kritischen Umgang mit
politischen Gefiihlen meinen Ausfithrungen zu Grunde, ohne Selbst-Bildung oder
die entwickelte Kritik zu einem Bildungsziel zu stilisieren.®” Mein Ansinnen mit
der ausblickhaften Skizze ist schlieflich die Formulierung einer Kritik politischer
Gefiihle, die am gefiihlspolitischen Alltagsleben eines Subjektes ansetzt. Durch die
kritischen Techniken wird es einem Subjekt moglich, die eigene gefiihlspolitische
Subjektivitit, die eigenen politischen Gefithle — in all ihrer Ambivalenz, Wider-
spritchlichkeit und Paradoxie, in ihrer epistemischen Gewalt und Intensitit — in
Frage zu stellen, um sich so selbst zu bilden.

Art und Weise zu handeln und sich zu verhalten, die zugleich eine Zugehorigkeit bezeichnet
und sich als eine Aufgabe darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos
nannten« (Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O.). Die Begriffe Zugehorigkeit und Aufgabe verweisen
in diesem Zusammenhang auf die soziale Lokalisierung durch das wiederholte Einnehmen
einer Haltung. Foucault schildert beispielsweise, dass Baudelaire durch eine dandyistische
Haltung zu einem solchen wird, dieses Dandy-Werden aber mit der fortdauernden Aufgabe
des praktischen Einnehmens dieser Haltung verbunden ist (vgl. Foucault 2005, S. 695-698).

64 Kant1969,S.1

65  Vgl. bspw. Lammers, Eis 2015, S. 110f.; Brockling, Peter 2014; Bauer 2013, S. 30-33; Brockling
20133; Eis 2013, S. 76; Biinger 2011, S. 318ff.

66  Mein Anliegen ist somit einerseits einen inhaltlichen Vorschlag zum Umgang mit politis-
chen Gefithlen zu unterbreiten und andererseits dabei zugleich einer Dezentrierung des
Subjektes Rechnung zu tragen, die Carsten Biinger treffend umschrieb: »Weder wird [das
Subjekt; FM.] als allein bestimmend noch als vollstindig bestimmt vorgestellt, sondern als
widerspriichliches Verhaltnis, das sich nicht trennscharf in Gegensitze zerlegen oder durch
Bildung in eine hohere, eindeutige Subjektivitit aufheben lasst« (Biinger 2011, S. 320).

67  Vgl. Bunger 2013, S. 214—220.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Methodik und Stil dieser Arbeit

Ich will meine bisherigen inhaltlichen Ausfithrungen durch einige methodisch-
stilistische Hinweise erginzen. Bei meiner Untersuchung handelt es sich um
ein transdisziplinidres Unternehmen, das sich verschiedener Forschungsbereiche
bedient, ohne zu beanspruchen, diese erschépfend einzubeziehen. Ihr argumenta-
tiver Mehrwert besteht unter anderem in deren Verkniipfung, im Aufeinanderbe-
ziehen unterschiedlicher Perspektiven zum Zweck eines gegenseitigen Aufzeigens
etwaiger Verbindungslinien und innerdisziplinirer Desiderate. Dieser transdiszi-
plinire Anspruch schligt sich folglich auch im methodischen Vorgehen nieder, was
mich zu drei Hinweisen fithrt:

Erstens greife ich in dieser Schrift auf das Handwerkszeug sozialtheoretischer
Textarbeit zuriick. Dafiir werden die Texte, auf die ich in der vorliegenden Arbeit
rekurriere, zunichst auf ihre zentralen Argumente und inhirente Logik hin gelesen
sowie in die jeweiligen Fachdiskurse eingeordnet. Ein solches Verstehen und Ein-
ordnen eines Textes sowie der darin zum Ausdruck kommenden auktorialen Posi-
tion mochte ich als Textinterpretation bezeichnen. In der vorliegenden Arbeit ist eine
solche zudem durch die Suche nach den konzeptionellen und argumentativen Gren-
zen und Widerspriichen einer Position gekennzeichnet.

An die Textinterpretation schliefdt ein zweiter Zugriff an, der des In-Relation-Set-
zens von Texten und Positionen sowie deren inhdrenten Argumenten, Widersprit-
chen und Erkenntnissen. Texte werden hierbei — kurz gesagt — aufeinander bezo-
gen, um Differenzen, Leerstellen oder mégliche Synergien freizulegen. In Kapitel 1.
und 2. werde ich durch ein solches In-Relation-Setzen darlegen, wie sich die beiden
Begriffe Gefiihl und Kritik trotz aller wissenschaftlicher Pluralitit begreifen lassen.
Auch in Kapitel 4. nutze ich diesen Zugriff, um das Feld der Kritiken politischer Ge-
fithle durch vier Impulse positiv zu bestimmen. Im Vergleich zu dieser deskriptiv-
clusternden Zielsetzung werden dagegen im abschlieRenden Ausblick dieser Arbeit
die untersuchten Theorien in einer Weise in Relation gesetzt, die es ermoglicht, die
jeweiligen inhidrenten Probleme der Theorie aufzugreifen, zu l6sen und so einen ei-
genen theoretischen Ansatz zu generieren — wenngleich zunichst nur in Form einer
ersten Skizze.

In der Textanalyse besteht ein dritter Zugriff, der in Kapitel 3. und damit dem
Hauptteil meiner Untersuchung Anwendung findet. Wie im ersten Zugriff werden
theoretische Positionen, die entweder aus einem einzelnen oder mehreren Texten
gewonnen wurden, dargestellt und somit interpretiert. AnschlieRend nutze ich zu-
vor definierte Fragen, um die Zielsetzung, das implizite Verhiltnis von Kritik und
Gefiihl sowie die inhirenten Probleme und Stirken eines Ansatzes herauszupripa-
rieren. Die Textanalyse setzt also die Textinterpretation voraus und unterscheidet
sich vom In-Relation-Setzen dadurch, dass sie auf ein bestimmtes Erkenntnisin-
teresse hin ausgerichtet ist, das durch die strukturierenden Fragen verfolgt wird.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

27


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Es handelt sich durch diese drei Zugriffe um eine Theoriearbeit, die sich
der Akribie und dem Detailreichtum theoretisch-argumentativer Betrachtung
verschreibt, zugleich aber auch Leser:innen mit weniger Vorwissen die Lektiire
ermdglichen will. In der Niederschrift gilt es daher, die Gratwanderung zwischen
Allgemeinverstindlichkeit und sorgfiltiger Begriffsarbeit zu leisten. Hierzu wird
eine stringente und begrifflich zugingliche Argumentation durch >Tiefenbohrun-
gen<in Form von Exkursen oder Funoten erginzt.

Inspiriert durch die Lektiiren Eve Kosofsky Sedgwicks®®, Didier Eribons® und
Paul de Mans’® pflege ich zweitens einen offenen Umgang mit Beispielen, Metaphern
und persoénlichen Erfahrungen, der meiner Perspektive nicht entgegen, sondern be-
reichernd zur Seite steht. Es geht mir jedoch nicht darum, Subjektivitit und insbe-
sondere Gefiihlen performativ Raum im wissenschaftlichen Diskurs einzurdumen,
indem sie unkritisch affirmiert oder gar sbeschworen« werden; stattdessen will ich
deutlich machen, dass sie ein integraler und situativer Bestandteil der Produktion
von Wissen und Text sind.”

Drittens und daran anschlieRend verstehe ich in dieser Arbeit unter Theorie keine
von der Subjektivitit der Theoretiker:innen losgelésten Konzepte. Ich folge dagegen
Sedgwick darin, Theorie stets auch als affektive Theorie zu begreifen, die unser Den-
ken, Fithlen, Handeln und Verhalten, kurz: unsere Existenzweisen anleitet und mit
anderen solcher affektiven Theorien im Verhiltnis steht.”

68  Vgl. Sedgwick 2003b.

69  Vgl. Eribon 2016.

70  Vgl. de Man 1978.

71 Vgl. Haraway 1988, S. 583.

72 Vgl. Sedgwick, Frank 2003. Weiterfiihrend dazu vgl. Kapitel 1. und Kapitel 5.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

»Ha, ha, natiirlich sind Theorien so etwas
wie eingefrorene Emotionen.

Menschen haben ein gewisses Gefiihl fiir
die Welt, dann wollen sie ihre Gefiihle be-
weisen, und heraus kommt eine Theorie.«'
Paul Feyerabend

In einer Theorie gefriert ein Gefithl, das Menschen fiir die Welt haben. Im Gefrie-
ren erstarrt es und mit ihm die sonst lose fluktuierenden Teilchen, aus denen es
besteht — all die Annahmen, Bewertungen und Widerspriiche eines Menschen und
seiner Geschichte. Folgt man Feyerabend, dann steht ein Mensch durch sein Gefiihl
bereits in Verbindung mit der Welt, doch ringt darum, dieses zu beweisen. War-
um Menschen das wollen, verrit er nicht. Woméglich gewinnt ein Mensch an Halt,
wenn er sich des eigenen Gefiihls sicher sein kann. Vielleicht ist ein Mensch auch
erst dann in der Lage, sein Gefiihl fir die Welt anderen zu zeigen, wenn das Gefiihl
sstillsteht< und so greifbar wird. Es liest sich bei Feyerabend jedenfalls nahezu, als
misslinge dem Menschen der gewollte Beweis, als kime ein nicht so befriedigendes
Ergebnis heraus - kein Beweis, eben nur eine Theorie.

Im letzten Interview seines Lebens gibt Feyerabend somit eine Anregung, wie
Menschen (gar nicht einmal nur Akademiker:innen)* zu den Theorien kommen, mit
denen sie hantieren. Er verdeutlicht auf diese Weise die Relevanz individueller Ge-
fithle fiir das theoretische Arbeiten und wirft die Folgefrage auf, inwiefern sich Ge-
fithle nicht nur einfrieren, sondern Theorien gleichsam auftauen lassen; inwiefern
mittels Theorie zu einem neuen emotionalen Weltverhaltnis zu gelangen ist.

Mit dieser Frage sind wir bereits am Kern der vorliegenden Schrift. Bevor wir
uns aber einem neuen Weltverhiltnis qua Auftauen zuwenden konnen, gilt es, ei-
nige der eingefrorenen Emotionen zu betrachten, von denen Feyerabend spricht.
Solche entstammen einem Sonderfall der Theorie; dem, in dem sich menschliche

1 Feyerabend, Jung 2002, S. 213.
2 Zu einer weiterfithrenden Untersuchung zu Paul Feyerabends Auffassung von Forschung
und Theoriebildung vgl. Rettenmaier 2019.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Gefiihle nicht abstrakt auf Welt, sondern auf ein bestimmtes Objekt in der Welt
richten, namlich auf Gefiihle. Ein Sonderfall ist es, da hier das Theoretisieren iiber
Gefiihle und das Theoretisieren durch Gefiihle ineinander iibergeht; oder um es mit
einer Beschreibung Sedgwicks zusammenzufassen:

»[Tlhere is no distance at all between affect theory in the sense of the important
explicit theorizing some scientists and philosophers do around affects, and affect
theory in the sense of the largely tacit theorizing all people do in experiencing and
trying to deal with their own and others’ affects.«

Dasvorliegende erste Kapitel meiner Dissertation handelt also von Theorien der Af-
fekt- und Emotionsforschung; genauer vom wissenschaftlichen Diskursfeld Gefiihl.
Ich folge darin dem Bestreben, das notige Repertoire an Zugingen an die Hand zu
geben, um sich den Debatten um Begriffe wie Gefiihl, Emotion oder Affekt anzuni-
hern. Ich will also eine Grundlage schaffen, auf welcher die Untersuchungen der
Folgekapitel aufbauen kénnen.

Diese Grundlage besteht aber nicht darin zu kliren, was Gefiihl bedeutet, son-
dern wie es gedeutet wird. Anstatt einer Arbeitsdefinition lege ich dar, wie ambi-
valent und vieldeutig der Begriff Gefiihl ist und entlang welcher differenten Ansitze
versucht wurde, diesen handhabbar zu machen. Daher gebrauche ich den Begriff
Gefiihl als eine weitgefasste Sammelbezeichnung, unter dem ich zunichst auch jene
Theorien versammle, die auf ganz andere Begrifflichkeiten — Affekt, Sentiment, Emo-
tion und andere - zuriickgreifen, um >Gefiihle« zu verstehen.*

Durch diese Abkehr von einer Arbeitsdefinition will ich jedoch nicht den An-
schein erwecken, als entzoge ich mich einer theoretischen Positionierung. Diese be-
steht vielmehr in einer Metaperspektive zum Zweck, das Feld der Affekt- und Emo-
tionsforschung aufzuspannen und so einen Einblick in einen der beiden Grundbau-
steine einer Kritik der Gefithle zu erméglichen. Dies ist nétig, um mit den im Ver-
lauf dieser Dissertation herangezogenen Theorien ergebnisoffen umzugehen und
ihnen nicht die Last einer vorgefertigten Definition aufzubiirden. Schliefilich lisst
sich aus solchen Theorien nur so fur einen kritischen Umgang mit politischen Ge-
fithlen lernen.

Wie soll nun angesichts dessen vorgegangen werden? Das vorliegende Kapitel
folgt drei Schritten: Zunichst lege ich dar, wie komplex die Diskurse der Affekt-
und Emotionsforschung sind. Hierzu greife ich sowohl auf mein persénliches Uber-
forderungsgefithl wie auf drei zentrale Briiche im Forschungsdiskurs zuriick, dem
emotional turn, dem affective turn und der »Emotionalisierung des Politischen<. In Bezug

3 Sedgwick 20033, S. 133f.

4 Zudem liegt es mir nahe, einen Begriff zu nutzen, der nicht nur an wissenschaftliche De-
batten, sondern auch an einen alltidglichen Sprachgebrauch ankniipft. Gefiihl erfiillt diesen
Anspruch.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

aufRonald de Sousa werde ich darlegen, dass die Komplexititen im Zusammenhang
mit der phinomenalen Vielgestalt des Forschungsgegenstandes Gefithl zusammen-
hingt (1.1). Von hieraus schlage ich einen alternativen Zugang vor, der dem Gegen-
stand und dem vielfiltigen Forschungsfeld gerecht wird. Dabei will ich Gefiihl als
das Gemeinsame nutzen, an dem sich verschiedene Auffassungen entfalten — seien
diese als Gegenstand wissenschaftlicher Debatten explizit oder einzelner Ansitze
implizit. Diese Differenzen lassen sich heuristisch drei sich tangierenden Dimen-
sionen zuordnen — dem ontologischen Status (1.2), dem epistemischen Status (1.3) und
dem ethischen Status (1.4) von Gefiithlen. Am Ende fasse ich diese drei Dimensionen
und die Erkenntnisse meines ersten Kapitels zusammen (1.5).

1.1 Gefiihle begreifen

Beginnt man, sich in ein neues Forschungsfeld einzuarbeiten, beschleicht nicht sel-
ten ein ungutes Gefithl interessierte Denker:innen. Mich ergriff ein solches Gefiihl
in der Anfangsphase desvorliegenden Projektes nach der initialen Lektiire der Ador-
no-Vorlesungen von Eva Illouz’®. Von hieraus habe ich mit den Recherchen zum The-
ma Gefiithl begonnen und dabei festgestellt, wie umfangreich das Feld der Affekt-
und Emotionsforschung ist. Ich fithlte mich regelrecht erschlagen angesichts der
Vielzahl variierender Zuginge, ihrer jeweiligen Forschungstraditionen und der zu
jener Zeit aktuellen Debatten Gefiihl iiberhaupt zu operationalisieren.® Kurz gesagt:
Ich war iiberfordert. Um dem Abhilfe zu schaffen, versprach ich mir erste Anhalts-
punkte von den beiden grofRen Wenden in der sozial- und geisteswissenschaftlichen
Forschung zu Gefiihlen, dem emotional turn und dem affective turn. Auch der Diskus-
sion um eine vermeintliche Emotionalisierung des Politischen wollte ich mich aus
diesem Grund widmen.”

Der emotional turn bezeichnet in den Sozial- und Geisteswissenschaften eine
Wende zu und Wiederentdeckung von Gefiihlen, die in einem wachsenden gesell-
schaftlichen und wissenschaftlichen Interesse an Gefiihlen zum Ausdruck kommt.®

5 Vgl. lllouz 2015.

6 Einen guten Eindruck dieser Vielfalt bietet Ronald de Sousa, der auf die Frage, was eine
Emotion ist, 29 unterschiedliche Antworten gibt, von denen einige Emotionen als somatis-
che, andere als konative Phanomene betrachten, wahrend wieder andere sie als Erfahrun-
gen, Urteile oder Uberzeugungen auffassen, um nur einige Méglichkeiten zu nennen (vgl.
de Sousa 2011, S. 27f).

7 Ich beziehe mich in dieser Darstellung zunichst unkritisch auf mein Uberforderungsge-
fithl, welches sich motivierend auf meinen Forschungsprozess ausgewirkt hat. Die Klarung
in diesem Kapitel war fiir mich allerdings eine Moglichkeit, ebendieses Gefiihl der Uber-
forderung zu untersuchen und so kritisch zu bearbeiten.

8 Vgl. Lemmings, Brooks 2014.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

3


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Gefiihle waren also als Phinomen nie ginzlich verschwunden, lediglich von nach-
geordnetem wissenschaftlichen Interesse. Der gesellschaftliche Trend zum Gefiihl
bezieht sich vor allem darauf, dass Gefithle zum Gegenstand der populiren Mas-
senpsychologie, der Werbung und des Managements wurden.’ In der Forschung
scheinen hingegen einzelne Disziplinen noch immer oder in einem erneuten emo-
tional turn begriffen — wie die Politikwissenschaft'® oder die Politische Bildung" -,
wihrend andere nie das Interesse verloren und mit Gefiihlen stets befasst waren."
Dieser turn stellte sich mit fortschreitender Lektiire als inkonsistent heraus, va-
riierte er je nach wissenschaftlicher Disziplin und geografischem Kontext.”? In
der Gesamtschau gewann ich so den Eindruck, dass es sich beim emotional turn
weniger um einen Anhaltspunkt handelt denn um einen eigenen Fragekomplex zur
kollektiven Aufmerksambkeit fiir das Thema Gefiihl in modernen Gesellschaften und
einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen.

Ahnlich verhilt es sich mit dem affective turn: In Abgrenzung sowie in Uber-
schneidung mit einer vermeintlichen Wiederentdeckung der Gefiihle vollzog sich
seit den 2000er Jahren eine Wende hin zum Affektiven.* Bei diesem turn handelt
es sich ebenfalls nicht um eine einheitliche theoretische Wende, sondern um ein
wissenschaftliches Streitfeld, in dem sich verschiedene sozialtheoretische Per-
spektivverschiebungen iberschneiden. Dazu einige Beispiele: In feministischer
Tradition vollzog sich eine Perspektivverschiebung weg vom Sprechen tiber Gefiih-
le hin zum prozessualen, leiblichen Empfinden (Affekt). Die Affect Studies gingen
damit auf Abstand zu Gefiithlen respektive Emotionen als sprachlich-kulturelle
Konstrukte.” Zudem handelt es sich um eine Wende hin zur Relationalitit von
Gefiihlen, wodurch weniger der Qualitit bestimmter Gefithle wie Ekel oder Wut

9 Vgl. lllouz 2015, S. 7-12; Senge 2013, S. 12.

10 Vgl. Korte 2015b; Sauer 1997, S. 216f.

11 Vgl Besand 2014.

12 Ich denke hierbei an die psychoanalytischen Arbeiten der Frankfurter Schule, an die
Phianomenologie wie die Schelers oder an die feministische Ceistes- und Sozialwissenschaft.

13 So ist dem emotional turn der 2000er Jahre auf dem europiischen Festland eine dhnliche
Wende etwa 15 Jahre zuvor vorausgegangen. Bereits in den 1970er Jahren entdeckte damit
die angelsachsische Soziologie und Psychologie das Thema der Gefiihle (wieder), beférdert
durch die fortschreitende neurobiologische Forschung. Erst zu Beginn der 1990er Jahre er-
fuhr das Thema ausgehend vom britischen Diskurs in Zentraleuropa Anerkennung und dif-
ferenzierte sich weiter aus (vgl. Senge 2013, S. 12ff.). Eine gegenldufige Entwicklung zeigt
demgegeniiber die akademisch-wissenschaftlich Philosophie der Gefiihle. Die logisch-an-
alytischen Denkschulen, die den angelsichsischen Sprachraum im 20. Jahrhundert zu do-
minieren begannen, vernachlassigten Gefiihle als philosophische Kategorie, wiahrend ins-
besondere die Phianomenologie sie in den Mittelpunkt ihres Denkens stellte (vgl. Solomon
1998b, S. 289).

14 Vgl. Clough, Halley 2007; fiir zentrale Grundlagentexte vgl. Gregg, Seigworth 2010b.

15 Vgl. Cregg, Seigworth 20104, S. 2ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

als vielmehr der strukturellen Formierung leiblicher Empfindungen Aufmerk-
samkeit zukam. Dies wird entlang einer materiellen Affektontologie belegt, der
entsprechend sich das Affektive sprachlich nicht fassen oder gar gestalten, sondern
maximal steuern lisst.’® Hier greift eine Rezeption der Philosophie Baruch de
Spinozas, insbesondere durch Gilles Deleuze und Félix Guattari."”

Je nach Position in diesem Debattenfeld des affective turns lassen sich weitere
Charakteristika ausmachen,’® wihrend andere die Wende insgesamt in Frage stel-
len. Anu Koivunen meldet beispielsweise ihre Zweifel an, ob ein affective turn jemals
stattgefunden hat - so sei die reflexive Verbindung von Ontologie und Epistemolo-
gie bereits linger charakteristisch fiir ein feministisches Selbstbewusstsein.” Sara
Ahmed grenzt sich von einer Uberbetonung der Kérperlichkeit im Begriff Affekt ab
und will lieber an einen alltiglichen Sprachgebrauch ankniipfen, weshalb sie den
Begriff Emotion vorzieht.*®

In der Gesamtschau half mir der affective turn, meinen Blick auf bestimmte Di-
mensionen scharfzustellen — auf die Korperlichkeit und die verschiedenen Formen
politischer Gefiihle beispielsweise. Allerdings bemerkte ich auch den hohen Theo-
retisierungsgrad des Debattenfeldes, das damit in Kontrast zu den empirischen Ar-
beiten der Emotionssoziologie im emotional turn stand.

Diese vorwiegend sozialtheoretische Wende zum Affektiven wird durch eine
>Emotionalisierung des Politischen< erginzt. Gemeint sind damit die politischen und
sozialen Transformationen, in denen Gefiithlen zunehmend Einfluss zukommt
oder zugesprochen wird: der Aufstieg populistischer Politikmodelle, politisierte
Gefiihlszuschreibungen® und -mobilisierungen in sozialen Bewegungen®, ge-
fithlspolitische Steuerungen via sozialer Medien® sowie Rechtfertigungen und
Legitimationen mit subjektiven Gefithlserfahrungen, die unter der Diagnose der

16  Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37—39; Clough, Halley 2007, S. 2.

17 Vgl. Braidotti 2018; Deleuze 2015, S. 187ff.; Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 74ff. Eine aus-
fithrlichere Thematisierung der affekttheoretischen Position zu Brian Massumi, Eve Kosof-
sky Sedgwick sowie Brigitte Bargetz findet sich in Kapitel 3. dieser Arbeit.

18 Fiir Uberblicksdarstellungen vgl. Penz, Sauer 2016; Gregg, Seigworth 2010a; Koivunen 2010.

19 Vgl. Koivunen 2010, S. 23.

20 Vgl. Schmitz, Ahmed 2014, S. 97. Auf eine dhnliche Problematik hinsichtlich des allt-
agssprachlichen Gebrauchs des Begriffes Affekt weisen Penz und Sauer hin. Diese ge-
brauchen gezielt den Terminus Affekt, um dem Dualismus von Vernunft und Gefiihl zu ent-
gehen — der Gefahr bewusst, sich damit »einen nicht-kontrollierbaren, vorreflexiven Au-
tomatismus einzukaufen, den die deutsche Alltags-, aber auch Rechtssprache transportiert«
(Penz, Sauer 2016, S. 48).

21 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95f. Das prominenteste Beispiel hierfiir bilden wohl die so genan-
nten >Wutbdrger« (vgl. Kurbjuweit 2010).

22 Vgl. Martin 2021; Chmilewski, Hajek 2018; Ahmed 2014b, S. 122—143; Could 2009.

23 Vgl. Wuth 2019; Mihlhoff 2018a, S. 86ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

33


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Postfaktizitit firmieren.* Diese vermeintliche Emotionalisierung verhalf dem The-
ma Gefiihl und insbesondere dem affective turn zu mehr Aufmerksambkeit. Allerdings
stellte sich die berechtigte Frage, ob das Politische nicht immer schon zu einem ge-
wissen Grad emotionalisiert war, wie Kultur- und Sozialforscher:innen im Hinblick
aufein liberales Gesellschaftsmodell bemerkten.?

Diese kurz angerissenen wissenschaftlichen und gesellschaftspolitischen Ent-
wicklungen halfen mir zwar, die wachsende Aufmerksambkeit fiir Gefiihle nachzu-
vollziehen; je weiter ich aber las, desto drger wurde das Gefiihl, dass mir das The-
ma Gefiihl entglitt, ich es nicht festmachen konnte. Von hier aus gelangte ich zu der
Uberlegung, mich nicht den vorhandenen Theorien, sondern zunichst dem Phi-
nomen zuzuwenden. Dabei stellte ich fest, dass mir nicht die Forschung, sondern
gleichsam das Phinomen entglitt. Dieses Entgleiten lisst sich auf finf miteinander
verzahnte Komplexititen des Phinomens Gefiihl zuriickfithren:

Erstens kommen in der Alltagssprache ebenso wie in verschiedenen Forschungs-
zugangen eigentiimliche Begriffe bis hin zu ganzen Sprachspielen zum Einsatz, um
>Gefithlsphinomene« zu benennen — man denke zum Beispiel an die juristische Ver-
wendungsweise des Begriffes Affekt (zum Beispiel Mord im Affekt) oder die nach wie
vor wirkmichtige Konnotation von Weiblichkeit als sentimental. In der Forschung ist
die Lage noch komplexer, werden Begriffe wie Emotion, Gefiihl, Stimmung oder Affekt
teils in harscher Abgrenzung zu-, teils in Symbiose miteinander genutzt, teils theo-
retisch fundiert, teils deskriptiv verwendet — je abhidngig von den zugrundeliegen-
den Annahmen. Jedes dieser Sprachspiele impliziert eine gewisse Schwerpunktset-
zung; beispielsweise mag der Begriff Emotion manchen die kulturelle Bedingtheit
einer Empfindung ausdriicken, wihrend andere damit einen standardisierten neu-
rophysiologischen Prozess beschreiben.?® Entsprechend komplex gestaltet sich eine
transdisziplindre Lektiire, da nicht einmal Autor:innen derselben Forschungsgrup-
pe das Gleiche unter Gefiihl verstehen.

Zweitens werden Oberbegriffe wie Gefiihl oder Emotion durch ein vielfiltiges Vo-
kabular zu bestimmten Gefithlen erweitert — Liebe, Freude, Angst, Ekel, Wut, Scham
etc. Diese werden wiederum durch Gefiihle erweitert, die nicht in diesem »eindeuti-
gen<Kanon Platz finden, da sie eine gewisse Unschirfe aufweisen, oft nur umschrie-
ben werden konnen und ihr Status als Gefiihl daher strittig ist, zum Beispiel Unge-
rechtigkeitsgefithle, Schwermut, Uberforderungsgefiihl, Nostalgie oder Melancho-
lie. In der Affekt- und Emotionsforschung umgibt jedes dieser Gefithle wiederum

24 Vgl. Metje 2019, S. 75ff.; Vogelmann 2018, S. 18—22.

25  Vgl. Arias-Maldonado 2017, S. 31; Bargetz 2014, S. 117.

26  Daraufhin versuchen einige Forschungsperspektiven Emotionen zu katalogisieren und ih-
nen den Rang von Basisemotionen zuzusprechen, von denen sich alle anderen Cefiihlsre-
gungen ableiten (vgl. bspw. Scheff 2015; allgemein erlduternd vgl. Schmitter 2010).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

eigene Diskurse — mit je eigenen Ideengeschichten und Theorien, welche nicht not-
wendigerweise an allgemeinere Gefiihlstheorien riickgebunden sind.*”

Drittens variieren Gefithlsphinomene hinsichtlich Temporalitit, Intensitit und
Referenz: Gefiihle konnen regelrecht aus einem Menschen herausbrechen, ausge-
16st durch ein einzelnes Objekt (das symbolische Schlussmachen am Ende einer Be-
ziehung beispielsweise). Sie konnen aber auch in seichter Stimmung auftreten, die
sich tiber Wochen dahinzieht und sich, ohne klar bestimmbaren Ausgangspunkt,
wie ein Schleier iiber die Welt legt (die Trauer nach der Trennung womdéglich). Die
beiden Beispiele lassen erahnen, Temporalitit, Intensitit und Referenz weisen auf
diverse denkbare Abstufungen und Kombinationen von Gefithlen hin, was eine klare
Eingrenzung in ihrer Thematisierung umso bedeutender macht.

Viertens verbindet sich mit Gefiihl ein Problem der Ambivalenz: De Sousa beschreibt
damit»den Hang gleichzeitiger Gefithle, miteinander in Konflikt zu stehen, und den
Hang einzelner Gefiihle, miteinander in Konflikt stehende Bewertungen zu erzeu-
gen.«*® Damit ist zum einen gemeint, dass Gefithle miteinander in Widerspruch
stehen konnen und so Einfluss aufeinander haben. Ich mag mich beispielsweise
iiber das Wohlergehen von jemandem freuen, kann aber zeitgleich aufsteigenden
Neid verspiiren (die erste Variante).” Oder ich kann iiberwiltigt sein vor Neid, wo-
bei ich nicht weif, ob ich es der anderen Person nicht génne oder ich mir selbst ein
solches Wohlergehen fiir mich wiinsche (die zweite Variante).

SchlieRlich darf fiinftens nicht aufler Acht gelassen werden, dass auch Gefiihle
mit anderen geistigen und leiblichen Prozessen in Verbindung stehen — mit Wahr-
nehmungs-, Kommunikations- und Denkprozessen, mit Willen, Trieb oder Begier-
de, um nur einige zu nennen.*°

An diesen funf Komplexititen gelangte ich zu zwei Feststellungen: Zum einen
handelt es sich bei Gefiihl um kein Phinomen, das sich auf ein einheitliches Funkti-
onsschema reduzieren lisst, sondern um eine komplexe phinomenale Vielfalt. Ro-
nald de Sousa umschreibt diesen Umstand treffend:

»[Es ist] ein wichtiges Kennzeichen der Gefiihle das, was ich ihre Prisenz auf al-
len Ebenen nenne. Sie manifestieren sich als physiologische Phianomene, als psy-
chologische, als soziale — um nur einige der relevanten Ebenen zu nennen. Und
unter geeigneten Bedingungen scheint jede Ebene die anderen beeinflussen zu
konnen. Ein rein physiologisches Bediirfnis kann einen geistigen Héhenflug un-

27 Vgl. bspw. Barbalet 2004, S. 8—28.

28 De Sousa 2016, S. 59.

29 Im Umkehrschluss schliefdt die erste Variante auch den Fall ein, in dem Gefiihle einander
nicht widersprechen, sondern sich gegenseitig steigern oder intensivieren.

30 Vgl. de Sousa 2016, S. 79f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

35


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

terbrechen. Auf der anderen Seite kann man (iber einer regen poetischen Medita-
tion Hunger, Kilte oder Sex vollig vergessen.<'

Solche phinomenalen Ebenen 16sen sich also nicht untereinander auf oder negie-
ren einander. Stattdessen wirken sie aufeinander ein — mein physiologischer Zu-
ckerspiegel wird einen Effekt auf meine Grundstimmung haben. Diese Stimmung
prigt wiederum mein soziales Interaktionsverhalten, weshalb ich einen vertrauten
Menschen unnotig anblaffe. Dies kann dann zu einem anhaltenden schlechten Ge-
wissen fithren. Gefithle sind also nicht zuvorderst sozial, physiologisch, psycholo-
gisch etc., sondern finden potenziell auf all diesen Ebenen und aufeinander bezogen
Ausdruck. Keine dieser Ebenen ist einer anderen statisch iiber- oder untergeordnet.
Stattdessen lassen sich Gefiihle als eine Vielzahl parallel arbeitender Systeme auf-
fassen, von denen jedes voriibergehend einen, die anderen dominierenden Einfluss
ausiiben kann. De Sousa bezeichnet diese Auffassung als radikale Heterarchie.**

Gefiihl als Phinomen aufzufassen, das auf allen Ebenen prisent ist, erméglicht
zum anderen einen weniger defizitiren Zugang zur Gefithlsforschung: Es ist kein De-
fizit der Forschung, bislang nicht zu einem umfassenden Forschungsansatz zu Ge-
fithlen gekommen zu sein. Stattdessen driickt sich in der Vielfalt der Ansitze die
Vielgestalt des Phinomens aus. Wenn Gefithle phinomenal auf allen Ebenen pri-
sent sein konnen, so mag darin der Grund einer entsprechenden Ausdifferenzie-
rung ihrer Erforschung liegen:

»Diese Mannigfaltigkeit der Ebenen, auf denen sich die Gefithle manifestieren
konnen, hat zu einer ungewdhnlichen Vielfalt an Theorien der Cefiihle gefiihrt,
und jede setzt ihre eigene bevorzugte Ebene an den Anfang.«*

Jede dieser Theorien der Gefiihle stellt so eine Interpretation dar, die gewisse Ebenen
stirker betont als andere. Die phinomenale Vielfalt biirdet somit jeder Forschungs-
perspektive einen blinden Fleck auf, durch den sich Gefithle dem forschenden Blick
entziehen.* Folglich lassen sich Gefithle weder auf eine einzelne Phinomenebene
oder auf eine zugrundeliegende Antriebskraft wie Trieb, Begehren oder Wille redu-
zieren noch sind sie letztgiiltig begriindbar.®

Mit dieser Feststellung will ich jedoch weder Forschungsansitze per se als unzu-
reichend ausweisen noch will ich auf den banalen Hinweis hinaus, dass alle Ansitze
gewissen Pramissen folgen. Stattdessen will ich mit de Sousa anmerken, dass die
verschiedenen Zuginge zu diesem schillernden Phinomen Gefiihl mit ihren kon-

31 De Sousa 2016, S. 74f. Herv. i. O.

32 Vgl. de Sousa 2016, S. 132.

33  De Sousa 2016, S. 75.

34  Vgl. Senge 2013, S. 19; Kochinka 2004, S. 17.
35 Vgl de Sousa 2016, S. 74f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

zeptionellen Stirken und Schwichen aufeinander verweisen.* Die verschiedenen
Auffassungen ins Verhiltnis zu setzen, kann also nicht nur ihre jeweiligen blinden
Flecken zu erkennen helfen. Was Gefiihl in der Forschung als Gegenstand bedeutet,
wird iiber die Differenzen greifbar, die zwischen verschiedenen Forschungszugin-
gen zu einem gewissen historischen Moment angelegt sind.

Um Gefiihl zu operationalisieren, und dieser Arbeit eine gewisse theoretische
Grundlage zu bieten, liegen also zwei mégliche Zuginge nahe: Der eine Zugang ori-
entiert sich daran, eine Arbeitsdefinition oder ein Modell vorzuschlagen, um gewis-
se phinomenale Ebenen genauer zu untersuchen. Wie im Verlauf dieser Arbeit aber
noch deutlich werden wird, wiirde ein solches Vorgehen den an spiterer Stelle zu
untersuchenden Ansitzen ein Konstrukt aufbiirden, das gegebenenfalls mit dem ei-
genen Ansinnen der Theorien in Widerspruch steht.

Im Bestreben, einen Einblick zu erméglichen, der unterschiedliche Auffassun-
gen einzuordnen hilft, will ich dagegen einen alternativen Weg vorschlagen und
Gefiihle nicht uber eine positive Definition, sondern tber die Differenzen iiber
sie zuginglich machen.?” Damit mache ich die Uberlegung de Sousas zu meiner
Ausgangsthese: Die Vielfalt der wissenschaftlichen Diskurse zu Gefiihl ist Ausdruck
der phianomenalen Vielfalt von Gefithlen. Die Differenzen um den Begriff Gefiihl,
die in einzelnen wissenschaftlichen Kontroversen zum Ausdruck kommen, sind
damit nicht als Makel eines idealen Forschungsprozesses, sondern als konstituti-
ves Merkmal des Denkens von Gefiihlen als radikaler Heterarchie zu begreifen.*®
Zu diesem Zweck will ich folgend drei Dimensionen darstellen, die sich in den
vorwiegend europdischen und amerikanischen Denktraditionen der Affekt- und
Emotionsforschung ausmachen lassen, ohne diese jedoch im Detail auszufithren.
Wie auch immer Gefiithle aufzufassen sind - so die Uberlegung —, sie beziehen
Position in diesen drei Dimensionen und verweisen so auf Gegenpositionen. Es
handelt sich bei den Dimensionen um die zum ontologischen, zum epistemischen und
zum ethischen Status von Gefiihlen.

Hierzu allerdings ein Wort der Einschrinkung: Es wire ein lohnenswertes Pro-
jekt, diese Differenzen fiir eine gewisse historische Situation zu analysieren und —
den hiesigen Fokus auf Theoreme hintanstellend — die gesellschaftlichen Bedingun-
gen in Betracht zu ziehen, vor deren Hintergrund Gefithle auf differente Weisen
operationalisiert werden. Fiir den geringen Umfang dieses Kapitels und seinem An-
liegen, einen Einblick zu bieten, bescheide ich mich jedoch aufeinige zentrale Diffe-
renzen, die sich in der Historie des Denkens von Gefiihlen ausfindig machen lassen.
Ich will damit den Gefithlsdiskurs oder Gefiihl per se keinesfalls enthistorisieren,
sondern im Gegenteil zeigen, dass sich das, was wir wissenschaftlich unter Gefiihl

36  Vgl. de Sousa 2016, S. 54f., 75ff.
37  Vgl. Kneer, Moebius 2010, S. of.
38  Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

37


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

verstehen, abhingig von den Differenzen der Ansitze verindert, die sie zu opera-
tionalisieren versuchen. Diese Ansitze lassen sich nicht losgeldst von ihrem spezi-
fischen historischen Entstehungskontext begreifen — besonders dann nicht, wenn
wir sie selbst als affektive Theorien auffassen. Mit anderen Worten: Das Argument
dieses Kapitels ist es nicht, eine umfingliche Analyse gesellschaftlicher Gefiihlsdis-
kurse zu bieten, sondern grundlegender, eine Anregung zu geben, wie sich Gefiihl
qua Differenz denken lisst.

1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefiihle?

Eine erste Dimension, die sich iiber die Geschichte des Denkens von Gefiihlen er-
streckt, betrifft den ontologischen Status von Gefiihlen®: Was ist das eigentlich, dem
wir den Begriff Gefiihl zugeordnet haben? Was ist das Wesen der Gefiihle? Sind Ge-
fithle Entititen, Prozesse, Strukturen etc.? Sind Gefiihle natiirlich oder kulturell, per
se irrational? An den Antworten auf diese Fragen lassen sich einige Differenzen die-
ser Dimension illustrieren: Gefiihle als Ausdruck der Seele gegeniiber der Leibes-
verfassung; Gefiihle als innermenschliche Erregungen oder Reaktionen auf Objekte
in der Umwelt; als neuronale Prozesse oder Habitualisierungen; Gefiihle als mate-
rieller Effekt, kulturelle Norm oder Urteil etc. Weitere Optionen liefden sich hier an-
fithren. Deutlich wird hieran die ontologische Positionierung, die dem Denken der
Gefiihle anhaftet und die mit einer theorieimmanenten Hierarchisierung der Pha-
nomenebenen einhergeht.*°

Eine dieser ontologischen Differenzen, die zwischen der Leiblichkeit und Geis-
tigkeit von Gefithlen, lisst sich ideengeschichtlich bis zu den antiken Affektlehren
zuriickverfolgen: Der Medizin zugeneigte Gelehrte wie Galenus waren davon itber-
zeugt, dass Gefithle primir mit korperlichen Vorgingen und Siften in Verbindung
stehen und entsprechend therapiert werden konnten.* Der ontologische Status von
Gefithlen war auf diese Weise an die medizinischen Leben aller Menschen gekniipft

t.¥ Anders argumentieren Philosophen wie

und wurde von diesen aus aufgefass
Aristoteles. Dieser raumt ein, dass Emotionen mit kérperlichen Verinderungen

verbunden sein konnen (zum Beispiel das kochende Blut bei Wut), beschreibt

39  Mir geht es an dieser Stelle weniger darum, alle méglichen ontologischen Fundierungen
aufzuzeigen. Ich méchte hingegen an Beispielen verdeutlichen, wie der ontologische Status
unterschiedlich gedeutet wird und was fiir ein widerspriichliches Gesamtbild sich so ergibt
(vgl. bspw. die Ubersicht in de Sousa 2016, S. 75-90).

40  Auch Ronald de Sousa kommt mit seiner pluralistischen Auffassung nicht umhin, eine on-
tologische Position einzunehmen, indem er Gefiihle als radikale Heterarchie beschreibt (vgl.
de Sousa 2016, S. 132).

41 Vgl. Galenus 2018, S. 49—102; Gill 2008, S. 104ff.

42 Vgl. Gill 2008, S. 99-104.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

sie aber primir als einen seelischen Zustand, den Menschen durchleben, ohne
diesen aktiv herbeigefiihrt zu haben.” Es handelt sich bei der antiken Medizin
und der Philosophie allerdings nicht um trennscharfe und ausschliefilich kontrire
Positionen. Dennoch zeigen sie auf, wie sich das Denken der Gefithle und damit zu-
mindest vermutete ontologische Ausgangspunkte in der Erforschung ihres Wesens
voneinander unterscheiden und zugleich aufeinander verweisen kénnen.*

Diese Debatte setzte sich iiber das Mittelalter bis in die Frithe Neuzeit fort, trat
allerdings zugunsten von Fragen des Umgangs mit Gefithlen in den Hintergrund.
Zu einer Wiederentdeckung der ontologischen Frage kam es insbesondere im 17.
und 18. Jahrhundert:

»So kann man beobachten, dass die Emotionen seit dem Rationalismus oft als
theoretischer Cegenstand sui generis wahrgenommen werden und vor allem sys-
tematisch angelegte Affektenlehren nicht mehr primér Teil von praktischen Dis-
ziplinen sind.«*

Indieser Zeitargumentierte René Descartes dafiir, Emotionen als mechanische Kor-
pervorginge aufzufassen, die iiber die Zirbeldriise mit der Seele verbunden sein
sollten. Trennte Descartes damit analytisch zwischen Seele und Kérper,* findet sich
in der Ethik Spinozas eine Auffassung, in der Affekte zwar natiirlichen Gesetzmi-
Rigkeiten folgen, aber darin mit Ideen, kognitiven Dispositionen und Prigungen
kultureller, biografischer und semantischer Art zusammenhingen.*’ Die ontologi-
sche Differenz ist hier keine zwischen Kérper und Geist, sondern zwischen unter-
schiedlichen Auffassungen, wie diese im Gefithl miteinander in Verbindung stehen.

Von dieser Differenz aus etablierte sich bis heute eine Vielzahl an Ansitzen, die
fiir sich eine Antwort auf diese ontologische Verbindung beanspruchen. So vertre-
ten beispielsweise kognitive Ansitze wie der von William James die Auffassung, dass
das, was wir als Gefiihle bezeichnen, das Bewusstsein iiber korperliche Verande-
rungen darstellt. Angst wire dieser Ansicht zufolge Bewusstsein iiber Ginsehaut.*®
Demgegeniiber fassen Neurophysiolog:innen Gefiihle als blofRe Informationen auf,
die im Gehirn verarbeitet werden.* Unklar bleibt hingegen, was an einem Gefiihl
die Information darstellt und ob nicht die individuelle Qualitit einer subjektiven
Empfindung - also die Frage, wie sich etwas fiir einen Menschen anfiihlt — unbe-
ricksichtigt bleibt.

43 Vgl. Rapp 2008, S. 50ff.

44  Vgl. Landweer, Renz 2008, S. 7f.

45  Landweer, Renz 2008, S. 10, Herv.i.O.

46  Vgl. Landweer 2010, S. 32; Descartes 2009, S. 29-37.
47  Vgl. Spinoza 2015, S. 219; Renz 2008, S. 312.

48  Vgl. James 1884, S. 189ff.

49  Vgl. Damasio 2012, S. 227-294.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

39


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Die Differenzierung der ontologischen Auffassungen von Gefiithlen wird durch
eine Differenz konterkariert, in der die Relevanz einer ontologischen Wesensbe-
stimmung von Gefihlen selbst zur Disposition steht. Diese Differenz lisst sich
beispielhaft an einem Debattenstrang des affective turns illustrieren: In diesem
stehen — grob gesagt — zwei Lager einander gegeniiber, von denen das eine Affekte
vorsozial und als Ausdruck einer quasi physikalischen Ontologie auffasst. Das
Wesen der Gefiihle ist damit einerseits nicht letztlich bestimmbar, aber lisst sich
ontologisch insofern bestimmen, als dass es sich dem menschlichen Erfassungs-
vermogen entziehen. Das kontrire Lager argumentiert dagegen dafiir, Gefiihle
als ein soziales und damit sprachlich-kulturelles Phinomen aufzufassen.®® Fiir
diese Autor:innen sind die ontologischen Bestimmungsversuche selbst Ausdruck
gewisser historischer Konstellationen, weshalb sie sich dem Diskurs itber Gefithle

! »Ein inneres Fithlen kann man erst und dann wahrnehmen, wenn

zuwenden.
man seiner kulturellen Bedeutung gewahr ist.«** Aus diesem Grund widmen sie
sich nicht dem Wesen, sondern den Effekten von Gefiithlen in der sozialen Welt>?:
»[R]ather than asking What are emotions?<, I will ask, -What do Emotions do?«*
Oder um es entlang der hier angefithrten Dimensionen zu beschreiben: Die Au-
tor:innen stellen eine ontologische Bestimmung zugunsten der Phinomenologie

der Gefiihle und des Wissens iiber diese zuriick.

1.3 Zum epistemischen Status: Was lasst sich iiber Gefiihle wissen?

Den epistemischen Status der Gefiihle betriftt die Frage: Was lisst sich itber Gefithle wis-
sen?” Jeder Ansatz, der sich mit Gefithlen auseinandersetzt und Wissen iiber die-
se generiert, bezieht zwangslaufig implizit oder explizit zu dieser Frage Stellung.
Anhand eines Beispiels will ich einige der zentralen Differenzen verdeutlichen: Ich

50 Dazu zdhlen behavioristische Auffassungen von Gefiihlen, die voraussetzen, dass Gefiihle
nur anhand ihrer Manifestationen — vorwiegend in sozialem Verhalten — zu beobachten
sind (vgl. Senge 2013, S. 20f.).

51 Vgl. Lemmings, Brooks 2014, S. 4.

52 Penz, Sauer 2016, S. 32.

53 Vgl. bspw. Bargetz 2020; Ahmed 2014b; Wetherell 2012.

54 Ahmed 2014b, S. 4.

55  Mitdieser Frage verbunden ist die nach der Art und Weise, durch die zum besagten Wissen
gelangt wird. Ich werde dieses methodologische Feld jedoch nicht separat auffithren, son-
dern im Unterkapitel 1.3 beriicksichtigen. Diese Vermengung beruht auf der durch Autor:in-
nen wie Michel Foucault inspirierten Auffassung, Wissen nicht losgeldst, sondern stets im
konstitutiven Zusammenhang mit den Praktiken und Verfahren seiner Herstellung zu be-
greifen (vgl. Foucault 2012, S. 100).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

begegne einem langjihrigen Freund und stelle fest, dass er itberaus gut gelaunt ist.
Woran aber mache ich das fest?

Eine Moglichkeit besteht in der Beobachtung seiner Verhaltensweisen - eine
aufrechte Korperhaltung, offene Gesten, Licheln und Lachen, Kommunikations-
freude. Behavioristische Auffassungen wiirden Verinderungen im Sozialverhalten
von Menschen untersuchen, um von hier Riickschliisse auf deren emotionale Be-
findlichkeit zu ziehen. Das Wissen iiber Gefiihle leitet sich hier also aus den Ver-
haltensdispositionen eines Menschen ab, die auf Konditionalsitze zu bringen sind
wie:>Wenn mein Freund sich freut, dann lichelt er und hat eine helle Stimmfarbe.«
Allerdings muss sich hinter einem Verhalten nicht notwendig ein bestimmtes Ge-
fithl verbergen — womdoglich ist mein Freund tieftraurig und managt sein Auftreten
dermafien gekonnt, dass ich es ihm nicht anmerke.*

Einanderer Zugang zu den Gefithlen meines Freundes mag in der Untersuchung
seiner Physis liegen. Wenn Gefithle Ausdruck physiologischer Prozesse sind, dann
gibt die Vermessung dieser Prozesse im Umbkehrschluss auch Auskunft tiber das Ge-
fithl.*” So lieRe sich das Gefiihlsbefinden meines Freundes beispielsweise anhand
der Ausschiittung von Botenstoffen wie Serotonin untersuchen. Das Wissen iiber
Gefiihle ist in diesem Fall das tiber die biologischen Abliufe im menschlichen Kor-
per in Reaktion auf duflere Reize. Allerdings gilt auch hier die zuvor erwihnte Ein-
schrinkung solcher Forschungszuginge: »Nevertheless, an emotion cannot be on-
ly a neurological phenomenon. Neurology may provide the underlying cause, but it
does not at present supply an adequate account of the content.«*®

Zu einem anders gelagerten Wissen iiber den Gehalt von Gefiihlen lisst sich -
anstatt durch Verhaltensbeobachtungen oder die Vermessung korpereigener Pro-
zesse — durch die Aufmerksamkeit fiir die subjektive Empfindung gelangen.> Die
Grundiiberlegung solcher Empfindungsansitze ist simpel: Ich weifd bereits dadurch
etwas iiber Gefiihle, weil ich sie selbst empfinde. Somit mag man meinen, dass ich
bereits dadurch etwas iiber die vermeintlich gute Laune meines Freundes sagen
kann, da ich weif3, wie sich gute Laune anfiihlt (und wie nicht). Allerdings — und
hier liegt die Schwierigkeit des Qualia-Problems — kann ich nicht wissen, ob sich
die Laune, die mein Freund als gut beschreibt, genauso anfiihlt wie meine eigene
gute Laune.®® Worauf ich mich dann beziehen kann, sind die beiden skizzierten
indirekten Wege iiber das Verhalten oder die Physis.

56 Vgl. de Sousa 2016, S. 78-80.

57  Vgl. bspw. Damasio 2012; Solomon 1998a, S. 282.

58  Solomon 1998a, S. 282.

59  Vgl. Senge 2013, S. 20f,; Solomon 1998a, S. 282.

60 Fiir eine Ubersicht zur Debatte um Qualia respektive phianomenales Bewusstsein vgl. Heck-
mann 2006.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Zwei Aspekte will ich an diesen drei Exempeln® verdeutlichen: Erstens fithren
alle drei Auffassungen nicht nur Wissen tiber Gefithle an — Wissen des sozialen
Ausdrucks menschlicher Gefithle, Wissen der neurobiologischen Prozessierung
von Gefithlen sowie Erfahrungswissen der Gefiihle -, sie implizieren auch, wie
dieses Wissen generiert werden kann — Beobachtung, Scans, Erfahrung respektive
Fithlen. Zweitens lassen sich die differenten Positionen zum epistemischen Status
von Gefithlen nicht losgeldst von ontologischen Annahmen iiber das Wesen von
Gefiihlen denken (und sei es die, dass eine ontologische Klirung zuriickzustellen
ist). Dabei kann die Verbindung zwischen den beiden Status in zwei kontrire
Richtungen laufen: Von einer ontologischen Wesensbestimmung aus vermag sich
das mogliche Wissen abzuleiten; andererseits ermoglicht erst generiertes Wissen
tiberhaupt, etwas iiber Gefithle und ihr Wesen zu sagen.

Wie im vorherigen Unterkapitel angefiihrt, sind jedoch nicht alle Ansitze am
Wesen von Gefithlen interessiert, sondern — im Gegensatz dazu — an den Effekten,
die sie zeitigen. Das Wissen iiber Gefiihle ist in diesem Fall also das Wissen iiber
ihren Einfluss auf das individuelle Handeln, das soziale Zusammenleben und die
variablen historischen, gesellschaftskulturellen bis hin zu sozialsituativen Kontex-
te, in denen Gefiihle wirken.®* In diesem Zusammenhang ist vor allem das wach-
sende Interesse an der politischen Bedeutung von Gefiihlen zu erwihnen, die als
Ausdruck politischer Verhiltnisse, Objekte strategischer Instrumentalisierung, als
Motive kollektiver Mobilisierungen oder gar als Ideale demokratischen Zusammen-
lebens gedeutet werden, um nur einige der politikwissenschaftlichen Interpreta-
tionen zu nennen.® Uber Gefithle lisst sich somit wissen, in welcher Wechselbe-
ziehung sie mit bestimmten Politiken und dem Politischen im Allgemeinen stehen,
ohne jedoch notwendigerweise zu versuchen, sie in ihrem Wesen zu erfassen. Wie
ich im folgenden Unterkapitel darlegen werde, fithrt ein solches Wissen zu differen-
ten Umgangsweisen mit ihnen.

61 Ich will darauf hinweisen, dass an dieser Stelle auch andere Ansitze hitten ausgewdhlt
werden kénnen — wie evolutionsbiologische, radikal konstruktivistische oder phanomenol-
ogische. Da eine umfassende Schau an Forschungsansitzen nicht Ziel dieses Kapitels ist,
habe ich hierauf bewusst verzichtet.

62  Beispiele fiir Analysen solcher Kontexte sind unter anderem Eva Illouz’ historische Unter-
suchung zur romanischen Liebe (vgl. Illouz 2011), Morsbach und Taylors Beitrag zur kultur-
spezifischen Konstruktion von Gefiithlen am Beispiel der japanischen Emotion Amae (vgl.
Morsbach, Tyler 1986) sowie die Forschung von Arlie Russel Hochschild zu Bedeutung von
Gefiihlsnormen und -arbeit fir soziale Situationen (vgl. Hochschild 1979).

63  Fureinige der ersten Sammelschriften der deutschsprachigen Politikwissenschaft vgl. bspw.
Heidenreich, Schaal 2012; Klein, Legrand, Leif 1999 sowie die Zeitschrift des Hamburger
Institutes flr Sozialforschung Mittelweg 36 2005 (1).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

SchlieRlich weist der epistemische Status auf die Frage hin, inwiefern Gefiihle
selbst das Wissen tiber sie prigen. Hierzu lassen sich wiederum zwei aneinander-
liegende Differenzen ausmachen:

Die eine der beiden Differenzen entsteht an der Debatte iiber die Notwendig-
keit, ein gewisses Gefiihl selbst zu empfinden, um iiber dieses Aussagen treffen zu
kénnen. Hierbei treffen zwei differente Positionen aufeinander, die jedoch nicht
trennscharf wissenschaftlichen Disziplinen zugeordnet werden kénnen. Die eine
Position ist der Uberzeugung, dass es zum Verstehen von Gefiihlen nicht notwendig
ist, Gefiihle selbst zu erfahren. Dieser Ansicht nach gelange ich zu keiner tieferge-
henden Einsicht iiber die vermeintliche Freude meines Freundes dadurch, dass ich
selbst bereits Freude empfunden habe. Dementsprechend argumentiert die Gegen-
position, dass die Gefithlserfahrung grundlegend ist, um Gefiihle zu verstehen, sich
Gefiihle aber nicht einfach nachfiihlen lassen. Aus diesem Grund ist es beispielswei-
se von Bedeutung, die subjektiven Empfindungen, die people of color durch Rassis-
mus erfahren haben, durch diese zur Sprache zu bringen, anstatt abstrakt tiber sie
zu sprechen.

Die andere Differenz betrifft den konkreten Einfluss von Gefithlen auf Wissen
und die ethische Bewertung dieses Einflusses, die ich im folgenden Abschnitt the-
matisiere. Welche Bedeutung kommt einzelnen Gefiihlen oder Gefiihlen per se in
der Konstitution von Wissen zu? Welchen Effekt vermag dieses Wissen tiber Gefithle
wiederum auf das Fithlen selbst zu haben? In Anlehnung an das Zitat Feyerabends zu
Beginn dieses Kapitels: Inwiefern ist das Wissen iiber Gefiihle selbst gefithltes Wis-
sen? Die Antworten, die hierauf gegeben werden, prigen so den Umgang mit Gefiih-
len. Beispielsweise ist es in naturwissenschaftlichen Forschungen nicht uniiblich,
Gefiihle als Storfaktoren zu regulieren, da sich in ihnen so etwas wie pure Subjekti-
vitdt artikuliert. Andere Gefithlsdispositionen — wie Neugier oder Verwunderung —
gelten hingegen als Ideale guter Forschung. Hier liegt einer der Ansatzpunkte einer
wirkmichtigen Differenz, der zwischen Rationalitit und Emotionalitit.®*

1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefiihlen?

Die dritte Dimension betriftt den ethischen Status von Gefiihlen. Oder um es auf eine
allgemeinere Frage zu bringen: Wie umgehen mit Gefiithlen?

Eine erste Differenz artikuliert sich zwischen jenen Antworten, die Gefithle po-
sitiv, und jenen, die sie negativ bewerten. Den einen — ich will es die hedonistische
Lesart nennen — gelten Gefiihle als zu kultivierende und auszulebende menschliche
Eigenschaften. Aus der antithetischen Lesart, die ich als stoizistisch bezeichne, sind

64  Vgl. de Sousa 2016, S. 26f., 281ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.

43


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Gefiihle gefihrliche Wirren der Menschen, die diese auf Abwege zu fithren drohen.®
»Die Konsequenz«, so ldsst sich mit Landweer und Renz sagen, »ist in beiden Fillen
dieselbe: Emotionen sind zu bearbeiten, damit sie den Handlungszielen angemes-
sen oder moralisch wertvoll sein kénnen. <%

Allerdings sind nur selten Auffassungen anzutreffen, die sich eindeutig dem ei-
nen oder dem anderen Lager zuordnen lassen. Zumeist driickt sich diese Differenz
innerhalb einer Auffassung aus, was sich an der Position Augustinus’ veranschau-
lichen lisst: Diesem kommt es zu, das antike Gefithlsdenken der Stoiker®” mit der
christlichen Siindenlehre verbunden zu haben. Dabei unterscheidet er zwischen
passiones, der geistigen Zustimmung oder Bewertung eines Gefiihls, und affectus,
der unwillkiirlichen Bewegung der Seele.®® So vermag ich geistig dem Gliick einer
lieben Freundin zuzustimmen, die ihrem Traum nachgeht (passiones). Dennoch
mag mich im Moment des Abschieds von ihr die Trauer ergreifen (affectus).

Fiir den ethischen Status von Gefithlen ist diese Unterscheidung in zweierlei
Hinsicht aufschlussreich. Zum einen schreibt Augustinus beiden Varianten zu, po-
tenziell positiv wie negativ sein zu kénnen — im Gegenteil zu den Lesarten zuvor.
Positiv sind sie dann, wenn sie einen Menschen von der Siinde abbringen und ihm
helfen, sich Gott zuzuneigen.®® Entsprechend sind sie negativ, wenn sie Menschen
von einem guten christlichen Leben abbringen. Die Bewertung der beiden Regun-
gen erfolgt also bereits von einem gewissen moralischen Standpunkt aus.

Zweitens schligt Augustinus gewisse Umgangsweisen mit den negativen Aus-
prigungen der beiden Regungen vor: Dabei haftet dem affectus auch eine negative
Konnotation an, denn er gehort derart zum menschlichen Leben, dass ihm nicht zu
entfliehen ist und er bestenfalls kontrolliert werden kann. Eine falsche passiones lisst
sich bei Augustinus zumindest durch Glaubensarbeit stherapierenc.”

Gefiihle - so lisst sich die Differenz fiir die Auffassung von Augustinus zusam-
menfassen - sind nicht per se positiv oder negativ, gut oder schlecht, dem Leben

65  Vgl. Solomon 1998b, S. 287. In der politischen Ideengeschichte zeichnet sich eine dhnliche
Differenz ab. Dabei stehen liberale und deliberative Ansitze dafiir, Gefithle aus politischen
Prozessen auszuklammern, da sie als Gefiihl der Masse eine Gefahr fiir die Interessen der
Einzelnen respektive den vernlnftigen Austausch der Individuen darstellen. Fir den Re-
publikanismus sind Gefiihle hingegen aufgrund ihrer gemeinschaftsbildenden Rolle von
Bedeutung (vgl. Heidenreich 2012, S. 12-16).

66  Landweer, Renz 2008, S. 6.

67  Einflussreich im antiken Gefiihlsdenken waren insbesondere die Stoiker, welche Gefiihle
als Abirrung und Fehlurteile deuteten. Sie betonten die Abwege, auf die es fiihrt, sich
seinen Ceflihlen hinzugeben, und sahen in der Askese einen Weg, aus solchen Irrungen
herauszufinden (vgl. Buddensiek 2008).

68  Vgl. Augustinus 1977, S. 429-433.

69  Vgl. Brachtendorf 2008, S. 148.

70  Vgl. Brachtendorf 2008, S. 146; Augustinus 1977, S. 171ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

forderlich oder hinderlich. Eine solche Bewertung ist vielmehr abhingig davon, in
welchem Verhiltnis die Gefiihle zum christlichen Glauben stehen und wie sehr sie
einen Menschen tiberwiltigen. Hieraus leitet sich schlieflich ab, ob und inwiefern
auf Gefiihle einhegend oder kultivierend reagiert wird. Mit anderen Worten: Wurde
zuvor die Differenz zwischen einseitig affirmierenden oder negierenden Umgingen
mit Gefithlen ersichtlich, zeigt das Beispiel des Augustinus, wie die Differenz in der
Bewertung und im Umgang mit Gefiithlen von einem vorausgesetzten moralischen
Kriterium abhingt: dem christlich-gottestreuen Leben.

Eine verwandte Differenz betrifft die Bewertung bestimmter Gefiihle, die be-
reits in der Kategorisierung in positive Gefithle (meist Gliick, Liebe und Freude) und
negative Gefithle (Angst, Hass, Neid und andere) anklingt.” Auch in diesem Fall ent-
spricht der Umgang mit bestimmten Gefiithlen dieser Differenz: Als positiv gelesene
Gefiihle gelten als erhaltens- und erstrebenswert. Sie werden als Gefiithlswaren kon-
sumiert (zum Beispiel als Liebesromane, in Wellnesscentern oder Selbstfindungs-
trainings), fir sie wird investiert (Geld, Lebenszeit oder sogar negative Gefiihle) und
sie leiten als Ideale das Handeln an (die grof3e Liebe, das wahre Gliick, die Selbstver-
wirklichung).” Die als negativ gelesenen Gefiihle werden hingegen stillgelegt oder
an einem geeigneten Ort zum Ausdruck gebracht, beispielsweise qua Therapie.”
Eine einseitige Affirmation oder Negation von Gefithlen hilt hier ebenfalls nicht
stand. Im Gegensatz zu Augustinus zeigt diese Darstellung allerdings, dass es nicht
nur den eigenen moralischen Standpunkt, sondern verschiedene Kulturen des ethi-
schen Umgangs mit Gefiihlen gibt, in denen Menschen operieren. Die Frage nach
dem ethischen Status gewinnt hier an Komplexitit: In welchen Kontexten wird mit
was fiir Gefithlen aus welchen Griinden wie umgegangen?”

Im Vergleich zwischen diesen Schilderungen und der Position von Augustinus
wird zudem deutlich, dass diese Dimension an Varianz gewinnt, wenn gefragt wird,
wann, falls iiberhaupt, mit Gefithlen umgegangen werden muss. Bei Augustinus gibt
es zwei Einsatzpunkte — das Abweichen vom christlichen Weg sowie die Uberwil-
tigung eines Menschen durch den affectus.”” Dementgegen steht ein Bild, das na-

71 Ein Beispiel einer solchen Differenzierung bietet Michael Walzer, dessen Auffassung von
Gesellschaftskritik ich in Kapitel 3.2 behandele. Fiir Walzer sind diejenigen Gefiihle fiir eine
gute Gesellschaftskritik von Bedeutung, die Gemeinschaftlichkeit ermoglichen. All jenen
Gefiihlen, die diese Voraussetzung nicht erfiillen, ist er folglich gegeniiber skeptisch (vgl.
Walzer, Wordemann 1999, S. 66—94).

72 Vgl lllouz 2018b; Shachak 2018; Mixa 2016; Berlant 2011, S. 22—49.

73 Vgl. Ehrenberg 2004, S. 59ff.

74 Vgl lllouz 2015, S. 30ff.; Landweer, Renz 2008, S. 12ff.

75  Grundlegender wire noch zu untersuchen, was ideengeschichtlich die Motive dafiir sind,
Gefithle zu negieren und unter Kontrolle zu bringen. Ein Grund der von mir als stoizis-
tisch bezeichneten Position konnte im Kontroll- und dem damit verbundenen Selbstbes-
timmungsverlust liegen. Beispiele boten hier die Raserei (vgl. Eis, Metje 2019, S. 190-192)

am 14.02.2028, 13:34:05. A

45


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

helegt, dass wir zweifelsfrei immer schon und fortwihrend mit Gefithlen umgehen
und je nach soziokulturellem und historischem Hintergrund gewisse Umgangswei-
sen mit Gefithlen pflegen.”® Die Frage nach den Einsatzpunkten gewinnt vor al-
lem dann an Bedeutung, wenn verschiedene Ethiken der Gefithle in einen politi-
schen Zusammenhang gebracht werden. So wurden wiederholt unter dem Deck-
mantel von gefithlsbetonten Zuschreibungen wie sdem Wilden, »der Hysterikerin«
oder>dem Weichling« Menschen diskriminiert und der sozialen Kontrolle unterwor-
fen.”” Ein Umgang mit Gefithlen lisst sich vor diesem Hintergrund dann als ein poli-
tischer Umgang interpretieren, wenn das gesellschaftliche Zusammenleben gefiihlt
wird, Gefiihle in Politiken aufgehen oder gezielt fiir diese genutzt werden.” Gefiihle
erscheinen dann sowohl als Chance als auch als Gefahr, weshalb abhingig von dieser
Bewertung mit ihnen situativ umgegangen werden kann.

Schlieflich stellt sich entlang des ethischen Status von Gefithlen die Frage, in-
wiefern dieser das Wissen tiber Gefiihle oder Annahmen iiber ihr Wesen prigt. So
kann die Suche nach einem Umgang mit Gefithlen iberhaupt erst Anlass dafiir sein,
Wissen iiber sie zu generieren. Fiir einen Forschungsprozess ist dies eine Frage nach
seiner grundlegenden Motivation: Will ich Gefiihle verstehen, um mit ihnen um-
zugehen, wie es oft in therapeutischen Kontexten der Fall ist, oder sollen sich die
Umgangsweisen aus der Erkenntnis iiber Gefiihle ableiten, wodurch dem ethischen
Status ein gewisses Wissen iiber Gefiihle aufgebiirdet wiirde?”

1.5 Differenz & Gefiihl - Zwischenfazit

Die Vielzahl begrifflicher Varianten (Affekt, Emotion, Sentiment, Empfindung etc.), das
Tableau konkreter Gefiihle, jeweils wiederum in diversen Ausprigungen, und das
umfangreiche disziplinire Spektrum mit jeweils eigenen Traditionen — meine ers-
te Anniherung an das Thema Gefiihl war angesichts dessen von einem Uberforde-
rungsgefiihl bestimmt. Ein erster Versuch, diesem zu begegnen, bestand in der Be-
trachtung drei jiingerer Briiche in der Beschiftigung mit Gefithlen. Doch die De-
batten des emotional turns, des affective turns sowie die um eine vermeintliche Emo-

oder die blinde Liebe (vgl. de Sousa 2015, S. 9—11). Dies gilt auch fiir wissenschaftliche Diszi-
plinen: So weist beispielsweise Anja Besand fiir die deutschsprachige Politische Bildung da-
rauf hin, dass sich aufgrund der Erfahrungen der Massenmanipulation im Nationalsozial-
ismus eine gewisse Angst vor dem Cefiihl verfestigt habe (vgl. Besand 2014, S. 375).

76  Vgl. lllouz 2015, S. 15.

77 Vgl Foucault 2012, S. 103ff.

78  Vgl. bspw. Bargetz 2020; Korte 2015a; Seyd 2015; Ahmed 2014b; Schaal, Heidenreich 2013;
Sauer 1999 sowie weiterfiihrend Kapitel 3. bis 5.

79  Fur einen heterogenen Zugang zu Gefithlen vgl. die Ausfithrungen zu Sedgwick in Kapitel
3.6 sowie meine Untersuchungsergebnisse in Kapitel 4. dieser Arbeit.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Gefiihl

tionalisierung des Politischen boten zwar Anregungen, minderten jedoch kaum die
erdriickende Vielfalt, die sich mit einer ersten Anniherung an das Thema verbindet.
Die verschiedenen Ansitze, die ich rezipierte, schienen stets Gewichtungen vorzu-
nehmen, die dazu fithren, dass gewisse Aspekte von Gefiihlen in den Hintergrund
gerieten. Was aber, wenn sich Gefithle tiberhaupt nicht fixieren lassen, die termino-
logische und disziplinire Vielfalt Ausdruck eines heterogenen Phinomens ist. Ich
schlug in Rekurs auf de Sousa vor, Gefiihl als ein Phinomen aufzufassen, das am-
bivalent ist und phinomenal auf mehreren Ebenen prisent sein kann, weshalb es
sich nicht auf einen treibenden Faktor reduzieren ldsst. Aufgrund dieser Einsicht
riickte ich davon ab, Gefiihl positiv zu definieren. Um es als Phinomen wie als theo-
retischen Begriff zu erfassen, ging ich stattdessen dazu iiber, mich den Differenzen
zuwidmen, die zwischen unterschiedlichen Zugingen zu Gefithlen angelegt sind -
die entweder theoretisch-implizit oder explizit im wissenschaftlichen Streit zum
Ausdruck kommen. Entlang ausgewihlter Beispiele habe ich einige solche Differen-
zen zusammengetragen, die sich heuristisch in drei Dimensionen verorten lassen.
Die Bedeutung des Signifikanten Gefiihl lisst sich somit in der Sphdre der Differenzen
um den ontologischen, den epistemischen und den ethischen Status von Gefithlen
vermuten. Weiterfithrend wire in Betracht zu ziehen, welche Ansitze in einer be-
stimmten historischen Episode miteinander in Differenz stehen und vor welchen
gesellschaftlichen Hintergriinden diese Ansitze entstehen und argumentieren. Ich
gehe daher davon aus, dass die Differenzen dynamisch sind, neue zum Denken der
Gefiihle hinzustofRen und andere verschwinden. Die besagte Sphire oszilliert also
abhingig von den wechselnden konzeptionellen Spannungen um Gefiihl. Mein Ar-
gument in diesem Kapitel und mein Vorschlag fiir einen Einblick in das Thema las-
sen sich damit wie folgt umreifen: Was der Signifikant Gefiihl jeweils bedeutet, ist
Ausdruck der differenziellen Auffassungen des Begriffes, die stets nur eine Teil-, nie
aber eine vollige Fixierung von Gefiihl bieten kénnen. Trotzdem zeigt eine Betrach-
tung der Differenzen zwischen solchen Auffassungen eine strukturelle Gemeinsam-
keitauf den Ebenen, auf denen sie formuliert werden: Sie alle formulieren Aussagen
zum ontologischen, zum epistemischen und zum ethischen Status dessen, was wir
unter dem Begriff Gefiihl zusammenfassen konnen.

Schliefilich stellt sich am Ende dieses Einblicks in die Diskurse um Gefiihl die
Frage, wo ich mich in diesen verorte. Es liegt mir fern zu behaupten, dass der vor-
geschlagene, auf Differenz basierte Zugriff eine neutrale oder ahistorische Positi-
on darstellt. Wie im Verlauf des Kapitels unterschwellig deutlich wurde, gelangte
ich erst durch meine anfingliche Uberforderung zu einer Auffassung, die, um noch
einmal Feyerabend zu bemithen, mein Gefiihl fiir die Welt der Gefiihle fasst. Ich will
im dritten Kapitel dieser Arbeit hierauf und auf die Dimensionen zuriickkommen,
um sie dafiir zu nutzen, die affekt- und emotionstheoretischen Positionen verschie-
dener Kritiken politischer Gefiihle zu verdeutlichen. Zunichst aber gilt es, sich mit
Kritik dem anderen Begriff zuzuwenden, der konstitutiv fiir die vorliegende Arbeit

am 14.02.2028, 13:34:05. A

47


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

ist. Ich werde dazu dhnlich verfahren, allerdings werden sich die Dimensionen von
Kritik weniger ideengeschichtlich als an den Kritikdiskursen des 20. und 21. Jahr-
hunderts orientieren, da sich Kritik nicht in verschiedene Teilbegriffe ausdifferen-
ziert hat und die Differenzen noch >niher< beieinander liegen.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

»DieKritik ist etwas anderes, alsim Namen
>wahrer< Prinzipien richtig zu sprechen. Es
ergibt sich daraus, daf die Hauptsiinde
der Kritik nicht in der Ideologie liegt, son-
dern in dem Stillschweigen, das man tber
diese bewahrt. Dieses schuldige Schwei-
gen hat einen Namen: es ist das gute
Gewissen oder, wenn man lieber will, die
Unehrlichkeit.«

Roland Barthes

Als Roland Barthes diese Sitze schrieb, hatte er wohl dogmatische Kritiker:innen im
Sinn, deren Sprechen im Namen >wahrer« Prinzipien er negiert. Das Wort >wahrer«
ist in Anfithrungszeichen gesetzt, denn Kritik vermag ihm womoglich iiber Wahr-
heit zu sprechen; nicht aber »richtig«, heifit angemessen, adiquat.

»Bewahren« aber kann diese unangemessen->wahr«-sagende Kritik, indem sie
sich in Schweigen um ihr ideologisches Fundament hiillt. Fiir Barthes handelt es
sich bei Kritik stets um eine perspektivische, ja eine ideologische Angelegenheit.
Aus gutem Gewissen oder Unehrlichkeit heraus werde mit ihrer Ideologie aber nicht
immer offen umgegangen. Sie wird verhiilt und >Kritik< im Anschein wahrer Prin-
zipien erhalten, sich die lastende Schuld dieser Hauptsiinde aufladend.

In diesem Kapitel wird es weder darum gehen, einen iibergreifenden oder sich
>wahr<«-gebenden Kritikbegriff* vorzuschlagen, noch eine Arbeitsdefinition. Indem
ich mich Kritik kursorisch nihere, werde ich stattdessen zentrale Dimensionen zu-
sammentragen, die eine Theoretisierung von Kritik hervorbrachte. Ein solches Vor-
gehen stellt die Geschichte der Ausdifferenzierung und Bedeutungsentleerung des
Begriffesin Rechnung und nihert sich diesem — kurz gesagt — aus seiner Negativitit
heraus. Mit diesem Kapitel verfolge ich die Anliegen, einerseits einen einfithrenden

1 Barthes 2016, S. 119.
2 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. of.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Einblick in Forschungszuginge und konzeptionelle Dimensionen zu Kritik zu bie-
ten und den nachfolgenden Kapiteln andererseits eine theoretische Grundlage zu
liefern, wenn es um Verbindungslinien zwischen der Forschung zu Kritik und der
zu Gefiihl geht.

Allerdings bedingt der folgende Einblick eine gewisse Perspektivitit. Zwar geht
das vorliegende Kapitel zu diszipliniren Engfithrungen auf Abstand, die einen ge-
nuin soziologischen, kiinstlerischen oder philosophischen Zugang zu Kritik bean-
spruchen, doch sind Ansitze, die als sozial-, herrschafts- oder ideologiekritisch be-
zeichnet werden kénnen, diejenigen, denen mehr Platz geschenkt wurde.

Das Kapitel folgt sukzessiv drei Schritten: Es beginnt mit einer zeitdiagnos-
tischen Anndhrung an den Begriff Kritik. Gegenstand ist dabei die Expansion des
Begriffes und der damit verbundenen Praktiken sowie dessen Entleerung, aufgrund
der es scheint, als sei bereits »alles Sprechen und Wahrnehmen<? kritisch (2.1). Das
darauf folgende Unterkapitel ist anhand von Fragen zum Wesen und Wirken von
Kritik strukturiert. Die Fragen sind fiinf Dimensionen zugeordnet — Subjekt, Ob-
jekt, Kriterium, Modus und Kontext —, deren Inhalt zwar strittig ist, itber deren
prinzipielle Relevanz aber weitreichende Einigkeit besteht. Antworten auf die
Fragen geben differente sozialtheoretische Auffassungen von Kritik. Diese ermog-
lichen es, die fiir jede Dimension spezifischen Differenzen aufzufichern, die Kritik
gesamt umgeben (2.2). Den Abschluss des Kapitels bilden eine Zusammenfassung
und eine Uberleitung zum nichsten Kapitel (2.3).

2.1 Kritik im Age of Criticism

Begibt man sich auf die Suche nach den alltiglichen Verwendungsweisen des Be-
griffs Kritik, bedarf es nicht lange, um fiindig zu werden. Kritik ist omniprisent:
Bereits in der Grundschule lernen Schiiler:innen, >richtig« mit Kritik umzugehen;
Start-Up-Unternehmen suchen >kritische Kopfes, die outside the box denken; ein
wechselnd positives und negatives Feedback wird als sozialvertrigliche Kritik an
deutschen Hochschulen und in Supervisionen erliutert, wihrend Kunst und Asthe-
tik das Label kritisch fiir sich beanspruchen. Kritik sei zudem der Demokratie we-
sentlich, erklirte bereits Theodor W. Adorno, Griindungsfigur der Kritischen Theo-
rie.* Letztlich gilt nicht nur fur die Wissenschaften, dass kaum jemand von sich
behaupten wollen wiirde, kein kritischer Mensch zu sein. Vor diesem Hintergrund
wirkt die Diagnose eines Age of Criticism plausibel:

3 Sonderegger 2013, S. 55 Herv. i. O.
4 Vgl. Adorno 2003, S. 785.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

»In the age of criticism, critique becomes an inescapable, ubiquitous, inherent
partof practice, to which every human activity must be subjected, not only to avoid
just suspicion of its not being able to resist critique, but also to be challenged and
thereby rise to a fuller realization of the prospects it seems to hold out.<’

Um Kritik — sowohl das Kritisieren als auch das Umgehen mit Kritik — scheint es
sich bereits immer dann zu handeln, wenn es um menschliches Handeln, Spiel-
riume, Deutungs- und Entscheidungsméglichkeiten geht.® Dabei wirkt Kritik laut
Raffnsge als Verhalten leitende Identifikationsmarke der Selbstentwicklung. Kritik
iiben wird zum Must-have, kritisch sein zum Must-be. Im Gegensatz zu Immanuel
Kant, der noch seine Hoffnung auf ein Zeitalter der Kritik als unablissige Priifung
qua Vernunftgebrauch artikulierte,” wirkt es in Raffnsges Diagnose so, als sei die
kritische Untersuchung selbst zu einem Garanten der Unmiindigkeit geraten, zu
einem »Gingelwagen«, wie Kant schrieb.®

Der Diagnose des Age of Criticism verleihen etymologische, theoretische und ge-
sellschaftspolitische Entwicklungen® Plausibilitit, die um den Begriff Kritik ranken
und die ich im Folgenden erliutere: Kritik leitet sich — ebenso wie das Wort Krise —
aus dem griechischen Adjektiv xttixdg zum Verbum xivw ab und bedeutet scheiden,
beurteilen, entscheiden. In der hippokratischen Medizin wurde krisis zur Beschreibung
eines Gesundheitszustandes gebraucht, wihrend die Kunst der Kritik, die kritike
techne, der Textbeurteilung und Rechtsprechung galt.’® Habe der Kritikbegriff laut
Rottgers im Mittelalter nahezu vollig gefehlt — lediglich die medizinische crisis fand

5 Raffnsge 2017, S. 50.

6 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 70.

7 Vgl. Kant 2019, S. 13. Im Vergleich zu der Diagnose von Raffnsge beschreibt Kant in seiner
beriihmt gewordenen Fulnote Kritik optimistisch als unvermeidbare Priifung durch sowie
Beleg fiir die Vernunft. Konkret schreibt er: »In Ermangelung derselben [der Mathematik
und Naturlehre dhnlicher Prinzipien der Erkenntnis; F.M.] sind Gleichgtltigkeit und Zweifel,
und, endlich, strenge Kritik, vielmehr Beweis einer griindlichen Denkungsart. Unser Zeital-
ter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik, der sich alles unterwerfen muf. Religion, durch
ihre Heiligkeit, und Gesetzgebung, durch ihre Majestit, wollen sich gemeiniglich dersel-
ben entziehen. Aber alsdenn errege sie gerechten Verdacht wider sich, und kénnen auf
unverstellte Achtung nicht Anspruch machen, die die Vernunft nur demjenigen bewilligt,
was ihre freie und 6ffentliche Prifung hat aushalten kénnen« (Kant 2019, S. 13).

8 Kant1969, S. 2.

9 Vgl. Rottgers 1982, S. 651. Die folgende, geraffte Geschichte zu Kritik, ihrer Ausdifferen-
zierung und Entleerung ist nur eine mogliche, die den Schwerpunkt auf die hier zur Diskus-
sion stehenden sozialtheoretischen Diskurse legt. Diese sind jedoch keinesfalls universal,
sondern im westlich-liberalen Kulturraum situiert (vgl. Dhawan 2019, S. 195; Asad 2009,
S. 46ff).

10  Fir eine detaillierte Darstellung der antiken Verwendungsweisen vgl. Stederoth 2011,
S. 1347ff.; Rottgers 1982, S. 651f,; Rottgers 1972, S. 1. Zur Etymologie und ideengeschicht-
lichen Entwicklung des Begriffs Krise vgl. Koselleck, R., Krise, 1982.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

51


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

weiterhin Anwendung —," wurde er in der Renaissance des 16. und 17. Jahrhunderts
als Technik der Textrekonstruktion in Gelehrtenkreisen wiederentdeckt, in denen
er bis zur Hochzeit der Aufklirung bleiben sollte. Mittels Kritik wurde hier tiber die
richtige bzw. falsche Deutung religiéser Schriften geurteilt."”” Aufgrund dieser phi-
lologisch-historischen Funktion begannen die philosophischen Teilbereiche von Lo-
gik und Asthetik Kritik aufzugreifen, wobei sie der Exegese primir antiker christli-
cher Schriften vorbehalten blieb. Dieser Bedeutung entsprechend wurde der Begriff
um 1600 vom Lateinischen auch in das Englische und Franzésische, im frithen 18.
Jahrhundert dann ins Deutsche iibernommen.*™

Erst Immanuel Kant wird in weiten Teilen der Philosophie die symboltrichti-
ge Rolle zugewiesen, Kritik zur Grundkategorie der Aufklirung gemacht zu haben,
die in seinem Denken im anarchistischen Feld der Metaphysik richterlich tiber die
Grenzen der Erkenntnis urteilt.” Kritik galt unter Einfluss Kants weiterhin als eliti-
re Praxis, und er selbst dehnte sein Kritikverstindnis nicht auf den politischen Be-
reich aus — er betrachtete es als unnétig, immerhin sah erin der Rechtsprechung sei-
ner Zeit einen funktionierenden Garanten der Gerechtigkeit.”” In den Jahren nach
1789 galt die Kritik der Gelehrten im deutschen Sprachraum gar als positives Gegen-
bild zum chaotischen Aufstand des >Pébels«< in der Franzdsischen Revolution. Eine
politische Philosophie der Kritik sollte erst mit Hegel und dessen Schiilern einset-
zen,' die unter anderem in der Kritik der politischen Okonomie Marx’ gipfelte. Hiermit
wurde nicht nur die Grundlage fiir eine attributive Verwendung in der akademi-
schen Schulenbildung geschaffen, sondern zugleich fiir einen politischen Begriffs-
gebrauch im Kontext sozialer Kimpfe."” Im 18. und 19. Jahrhundert loste sich Kritik
zunehmend von ihrem textuellen Anwendungsfeld und differenzierte sich in wei-
tere Kritikdominen wie Literatur- und Kunstkritik aus, wirkte in Erkenntnis- und
Vernunftkritik ebenso fort wie in dem, was in Sozialwissenschaften heute als eman-
zipative oder Herrschaftskritik bezeichnet wird." In deutschsprachigen Worterbii-
chern und Lexika erlangte Kritik ihre politische Konnotation dann im spiten 20.
Jahrhundert.

Ob alsintellektuelle Titigkeit oder politische Aufgabe, Kritik begann im 20. Jahr-
hundert von ihren spezifischen Kritikdominen aus in die Kapillaren des biirgerli-

1 Vgl Rottgers 1972, S. 19.

12 Vgl. Raffnsge 2017, S. 36.

13 Vgl. Rottgers 1972, S. 20f.

14 Vgl. Rottgers 1982, S. 662ff.

15 Dass auch Kant hinter seinem eigenen kritischen Anspruch zuriickgeblieben sei, indem er
sich weigerte, die Vernunft selbst zum Objekt von Kritik zu machen, thematisiert Theodor
W. Adorno (vgl. Adorno 2003, S. 786).

16 Vgl. Rottgers 1972, S. 139ff.

17 Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 13; Asad 2009, S. 50ff.

18 Vgl Giirses 2010, S. 180ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

chen Gesellschaftskérpers zu sickern. Ohne dass intellektuell-privilegierende Kri-
tikdoménen verwaisen, verkniipft sich der Begriff mit alltiglichen Praktiken und
ihren Registern™ — der sozialinteraktionistischen Kritik in zwischenmenschlichen
Beziehungen, dem unternehmerischen Feedback oder der Laienkritik an Film und
Fernsehen. Von einem diszipliniren >Willen zur Kritik® getrieben und beférdert
durch die unternehmerische Indienstnahme und Popularisierung der Psychologie™
wurde das eigene Selbst zum zentralen Objekt von Kritik, das es bis heute ist:

»Nur wer sich den Ritualen permanenter Kritik und Selbstkritik unterzieht,
soll dem Imperativ lebenslangen Lernens folgen kénnen. Ein Ausdruck dieser
Institutionalisierung und Instrumentalisierung des kritischen Blicks sind die
allgegenwartigen Evaluationen, Monitoring-Verfahren und Benchmarking-Pro-
zesse. Sie etablieren ein Regime kybernetischer Selbst- und Fremdsteuerung, das
in den Algorithmen der elektronischen Netze langst in Echtzeit operiert.«**

Das entstehende Denken des sozialpsychologisch prekiren Menschen spiegelt sich
auch in den sozialtheoretischen Diskussionen ab den 1960er Jahren wider, in denen
die normative Grundlage von Kritik zur Disposition gestellt wurde:** An die Stelle
eines menschlichen Vermégens trat die Vorstellung eines fragmentierten und kon-
textualisierten Menschen, eines Subjektes, in dessen Leib und Unbewusstem sich
Sprache, Kultur und Geschlecht sozialisatorisch einschreiben.** Die Debatten rich-
teten sich — von der Annahme der universellen Kritikfihigkeit ausgehend — auf die
variablen Positionen und Kontexte, die das Kritisieren bedingen.

Im Age of Criticism ist der Begriff Kritik nicht nur in variierender Verwendung
Bestandteil des Alltagslebens. Kritik kann gleichfalls als situativer Anspruch, abs-
traktes Ideal und lebenspraktische Haltung gelten, reicht von psychischer Verfas-
sung iiber individuelle Einstellung bis hin zur Zielvorstellung von Institutionen wie
Schulen, NGOs oder Universititen. Kritik wird damit zum gefliigelten Wort, das an
ganz unterschiedliche Sprachspiele anschlussfihig ist und mit diffamierenden oder
stigmatisierenden Modi ebenso verbunden sein kann wie mit emanzipativen oder
friedenssichernden. Im Vergleich zu einer textexegetischen Bedeutung des Begrif-
fes im europiischen 16. Jahrhundert, in dem Kritik hinsichtlich ihres Subjektes (den
minnlichen Gelehrten), ihres Objektes (den antiken religiésen Schriften) und des
Kriteriums (exegetische Korrektheit, Wahrheit) definiert war, lisst sich Kritik heu-

19 Vgl. Brockling 2013b, S. 309.

20 Vgl. Demirovi¢ 2010, S. 86; Foucault 2003, S. 514.

21 Vgl lllouz 2015, S. 22ff.

22 Brockling 2013b, S. 318.

23 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 13; Demirovi¢ 2010, S. 93.
24  Vgl. Gurses 2010, S. 183.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

53


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

te als leerer Signifikant begreifen, als ein Zeichen (Signifikant) ohne bezeichnetes
Objekt (Signifikat):*

»Ein leerer Signifikant kann konsequenterweise nur dann auftauchen, wenn ei-
ne strukturelle Unmoglichkeit der Signifikation als solcher besteht und diese Un-
moglichkeit sich selbst ausschliefilich bezeichnen kann als Unterbrechung (Sub-
version, Verzerrung etc.) der Struktur des Zeichens.«*

Jeder Versuch, Kritik mittels eines Signifikates zu definieren und positiv mit Be-
deutung zu versehen (beispielsweise dem Feedback), fithrt unweigerlich zu einem
Moment, in dem das Signifikat dem Signifikanten nicht ausreicht (denn irgendwie
scheint Kritik nicht im Feedback aufzugehen). Das vage Gefiihl inadiquaten Spre-
chens tiber Kritik wurzelt darin, dass sich der Begriff stets seiner Erfassung ent-
zieht.

Diese Entleerung des Signifikanten im Age of Criticism weist auf ein Dilemma
hin, das Kritik als theoretische Figur betrifft: Rottgers erklirt am Beginn seiner Dis-
sertation, dass sich Kritikimmer dann in ihre Aporie begebe, wenn sie unhinterfrag-
bare Letztbegriindungen in Anspruch nimmt.? Kritik fillt — mit anderen Worten —
im Moment ihrer Bedeutungsfixierung ins Unkritische.

Obwohl Réttgers damit selbst bereits ein gewisses Verstindnis des Kritischen
voraussetzt, zeigt es doch die Schwierigkeit einer positiven Definition von Kritik:
Will Kritik eine kritische Wirkung entfalten, dann muss ihre Bedeutung fixiert
und sie sich selbst gegeniiber unkritisch werden. So werden ihr beispielsweise im
Ringen verschiedener, vorwiegend wissenschaftlicher Positionen einander letztlich
widersprechende Bedeutungen zugeschrieben. Diese Kritikdefinitionen zeichnen
sich durch eine lokale Reichweite sowie eine implizite ideologische Position aus, die
nicht immer offen kommuniziert wird —® eine soziale Privilegierung von Akade-
miker:innen als sExpert:innen« der Kritik gegentiber Laien; ein Zwang, sich Kritik
als vorzuziehenden Lese- und Analysemodus innerhalb der Forschungsinstitute
anzueignen; ein Kritiken impliziter Sexismus, Klassismus oder Eurozentrismus,
um nur einige Beispiele zu nennen.*

Andererseits zeigt die Bedeutungsentleerung und Ausdifferenzierung, dass sich
Kritik im Age of Criticism nur noch schwer bestimmten Dominen oder Verfahren zu-
ordnen lasst. Wenn Kritik also zum leeren Signifikanten wird, dann entsteht der

25 Vgl Laclau 2013, S. 65ff.

26 Laclau 2013, S. 66.

27 Vgl Rottgers 1972, S. 1.

28  Vgl. Barthes 2016, S. 119.

29  Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 13f.; Asad 2009, S. 47.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

Eindruck, sie habe ihren Ansatzpunkt verloren und sei beliebig geworden.*® Oder
wie Sonderegger schreibt:

»Alles, so lautet die Schlussfolgerung, hingt heute auf undurchsichtige Weise mit
allem so sehr zusammen, dass Kritik kein klares Gegeniiber und damit angeblich
keine Angriffsfliche mehr hat.<¥'

Wozu noch Kritik, wenn sie einer Grundlage entbehrt oder angesichts ihrer Vielfil-
tigkeit zu einem »unverzichtbaren Label«** ohne politische Kraft wird; es nur noch
darum geht, eine abstrakte »unangepasste Anpassungsfihigkeit«*® zu demonstrie-
ren?

Dieses Dilemma um die aporetische Bedeutungsfixierung von Kritik fithrte an
den Forschungsinstituten zu Debatten iiber ihren Zustand und ihre Zukunft. Sche-
matisch lassen sich drei Umgangsformen mit Kritik identifizieren, die sich bei ein-
zelnen Autor:innen auch tiberschneiden mégen:

Einige Autor:innen halten programmatisch an Kritik als wissenschaftlichem
und/oder politischem Instrument fest. Anstatt sie zu verwerfen, wird unter Riick-
grift auf ideengeschichtliche Figuren wie Kant, Marx, Freud oder Foucault eine
Weiterentwicklung angestrebt, die im Kern aber an einem beurteilenden, demys-
tifizierenden, dekonstruktivistischen, entfetischisierenden oder unabgeschlossen-
hinterfragenden Vorgehen festhalten. Auf das angefithrte Dilemma reagieren
die Autor:innen dieser Umgangsweise mit partikularen Modifikationen, einem
Besinnen auf die ideengeschichtlichen und politischen Vorarbeiten zu und durch
Kritik sowie mit empirischer Forschung, die an diesen Traditionsreichtum an-
kniipft.** Letztlich geht diese Umgangsform das skizzierte Dilemma jedoch nicht
an, sondern thematisiert es in regressiver Selbstkritik, ohne aber zu einer mogli-
chen Klirung vorzustofRen. Es ist diese Umgangsweise, die Kritik als dominanten
Forschungsmodus in der universitiren Ausbildung und Forschung konsolidiert.

Andere Autor:innen argumentieren fiir eine grundlegende Reformulierung oder
Uberwindung von Kritik. Diese aus unterschiedlichen Disziplinen stammenden
Forscher:innen — von der englischsprachigen Sprach- und Literaturwissenschaft*®
iiber die Science and Technology Studies®” und einen neuen Materialismus*® bis hin

30 Vgl. Girses 2010, S. 184.

31 Sonderegger 2013, S. 55f.

32 Lorey 2010, S. 47.

33 Brockling 2017, S. 387.

34 Vgl bspw. Butler 2013; Jaeggi 2013; Demirovi¢ 2010.

35  Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 8; Felski 2015, S. 8, 186ff.; Sedgwick 2003a, S. 124ff.
36  Vgl. bspw. Felski 2015.

37  Vgl. bspw. Latour 2007.

38  Vgl. bspw. Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

55


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

zu Autor:innen der Gender Studies® — stimmen darin iiberein, dass Kritik selbst
zu einer dogmatischen und damit unkritischen Lehre geworden ist, die eher der
Selbstvergewisserung denn dem Urteil oder der politischen und sozialen Verinde-
rung dient. Ihr Anliegen ist es, Kritik respektive die transformative Zielrichtung von
Kritik neu aufzustellen, indem sie von negativen, besserwissenden, alles verdich-
tigenden, paranoiden und dogmatischen Kritikauffassungen zu einer Pluralitit
von gesellschaftlichen Wahrnehmungs-, Urteils- und Gestaltungsmodi itbergehen.
Von denen stellt Kritik nur einen moéglichen Modus dar. Einige dieser Autor:innen
lassen den Begriff Kritik dabei aufgrund seiner aufgeladenen Bedeutung ginzlich
fallen oder modifizieren ihn grundlegend.*® Mit dem geschilderten Dilemma wird
von diesen Autor:innen dadurch umgegangen, dass sie Kritik nicht mehr vorgeben,
sondern in Praktiken, Lebensweisen oder Kontexten identifizieren. Anstelle Kritik
also als Verfahren oder Methode zur Anwendung zu bringen, wird danach gefragt,
was zu kritischen Effekten fithrt. Ein solcher Umgang erdffnet die Moglichkeit,
sich des Traditionsreichtums von Kritik zu entledigen und mogliche Alternativen
experimentell zu erschlieflen. Auf diese Weise tragen die Autor:innen sowohl der
Entleerung des Begriffes als auch einem Kritikelitarismus Rechnung. Folglich ste-
hen solche Ansitze weniger vor der Herausforderung, Kritik zu definieren, als zu
begriinden, welcher >Kritiken< es wozu bedarf.

Eine dritte Gruppe von Autor:innen reartikuliert Kritik als soziologischen For-
schungsgegenstand.* Die Theoretisierung von Kritik wird hier durch forschungs-
methodische Fragen abgeldst, wenn es darum geht zu analysieren, wie verschiedene
soziale Milieus Kritik artikulieren oder performen, was sie dabei einschrinkt und
was sie iiberhaupt unter Kritik verstehen. Das Dilemma wird in dieser empirischen
Umgangsweise derart aufgeldst, dass die Bedeutungsfixierung von Kritik den analy-
sierten Gruppen iiberlassen wird. Allerdings ist auch dieser Ansatz mit der Frage be-
fasst, welche Rolle die Forschung respektive die Forscher:innen gegeniiber den un-
tersuchten Menschen einnehmen. Handelt es sich um eine Forschung, die um das
Erfassen sozialer Realitit bemiiht ist, oder um eine, die jene Menschen beispiels-
weise in der Urteilsbildung oder Selbstermichtigung unterstiitzen sollte?** In die-
ser Umgangsweise kehrt das Dilemma der Kritik itber den Umweg zuriick, kliren
zu miissen, inwiefern Forschung kritisch sein muss.*

39 Vgl bspw. Sedgwick 2003a.

40 Beispiele sind unter anderem Bruno Latours Ansatz des Versammelns (vgl. Latour 2007), Rita
Felskis Begriff Postkritik oder die Hermeneutik des Verdachts (vgl. Felski 2015, S. 4ff.).

41 Vgl. bspw. Celikates 2009; Boltanski, Chiapello 2006; Bourdieu, et al. 1998.

42 Ein Beispiel fiir diesen Unterschied liefert UIf Wuggenig in seinem Aufsatz Paradoxe Kri-
tik. Dieser thematisiert die Differenz zwischen der eher forschend-deskriptiv arbeitenden
Positionen Pierre Bourdieus und der Luc Boltanskis, welcher die gesellschaftliche Transfor-
mation stets vor die Erfassung sozialer Realitit stelle (vgl. Wuggenig 2010).

43 Fur eine weiterfiihrende Erlauterung vgl. Wuggenig 2010 sowie Kapitel 2.2.2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

Von dieser Darstellung vergangener und aktueller Entwicklungen um Kritik will
ich nun einige Dimensionen fixieren, die charakteristisch fiir die theoretische Aus-
einandersetzung mit dem Begriff sind.

2.2 Zur Dimensionalitat von Kritik

Im Hinblick auf die Differenzierung und das damit verbundene Erodieren einer ein-
heitlichen Bedeutung des Begriffes Kritik lassen sich die Herausforderungen erah-
nen, die Definitions- und Theoretisierungsbemithungen mit sich bringen. Zahlrei-
che meist miteinander unvereinbare Kategorisierungsvorschlidge zeichnen kein ein-
heitliches Bild, sondern driicken eher den Facettenreichtum von Kritik aus.* Aller-
dings dringt sich Rezipient:innen der Debatten der oben angeklungene Eindruck
auf, dass diese Vorschlige stets etwas aufler Acht lassen.

Im Ansinnen, Leser:innen ein begriffliches Repertoire zur Theoretisierung von
Kritik an die Hand zu geben, auf das ich in den folgenden Kapiteln zuriickkommen
werde, liegt es nahe, sich diese Vielfalt zunutze zu machen. Ahnlich dem Vorgehen
zum Begriff Gefiihl in Kapitel 1. werde ich aus den Kritikdebatten heraus konzeptio-
nelle Dimensionen clustern, itber deren Relevanz unausgesprochenes Einverneh-
men herrscht. Dabei will ich nicht behaupten, dass sich die Debatten auf solche fiunf
beschrinken lassen; vor allem, da die folgenden Ausfithrungen vorwiegend durch
eine Rezeption von Sozialtheorien und -philosophien der Kritik geprigt sind. Jede
einzelne dieser Dimensionen — Subjekt, Objekt, Kriterium, Modus und Kontext —
sowie ihr Zusammenhang untereinander kennzeichnen heterogene Differenzen, in
die ich Einblick gebe und die punktuell im wissenschaftlichen Streit zutage treten.
Um diese Differenzen zu entfalten, werde ich jede einzelne dieser Dimensionen mit
weiterfithrenden Fragen anreichern, um auf diese mit unterschiedlichen Interpre-
tationen von Kritik zu antworten und so deren Vielfalt und Ambivalenz aufzuzeigen.
Ich raume ein, dass sich einigen Dimensionen mehr, anderen weniger Platz einriu-
men liefRe; dass sie in anderer Weise verbunden werden kénnten. Wie zuvor bereits
anklang, geht es folgend jedoch nicht um einen Uberblick zu Kritik. Das Vorgehen
lief3e sich vielmehr als ein Herausgreifen und aufeinander Beziehen unterschied-
licher Kritikauffassungen zusammenfassen, dem Bestreben folgend, einen Einblick
aus der gegenseitigen Negation unterschiedlicher Auffassungen zu erméglichen. Es
handelt sich — kurz gesagt — um eine Assemblage, die sich an den Differenzen um
Kritik entfaltet.

44 Vgl bspw. Jaeggi, Wesche 2013; Iser 2011; Giirses 2010.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

57


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

2.2.1 Subjekt: Wer oder was kritisiert?

Unabhingig davon, ob es sich bei einer Kritik um eine verbale Artikulation, eine
Handlung, ein Unterlassen oder eine Introspektion handelt — das als>kritisch¢ Attri-
buierte bedarf eines die Kritik vollziehenden Subjektes. Bei diesem Subjekt nimmt
Kritik ihren Ausgang. Das Subjekt der Kritik wird hier als die kritisierende Instanz
verstanden.* Zwei Fragen schliefSen hieran an:

a) Wer oder was kann kritisieren?
Zunichst setzt das vorausgesetzte Subjekt den ideellen Rahmen fiir ein Kritikver-
stindnis. Abhingig davon, ob beispielsweise ein homo oeconomicus, ein sozialdeter-
miniertes Subjekt oder ein biologisches Menschenbild angenommen wird, diver-
giert, was als Kritik gelten kann. Zuvor wurde beispielsweise dargelegt, dass sich ein
sozialphilosophisches Grundverstindnis von einem vernunft- und damit kritikbe-
gabten Menschen hin zu dem eines segmentierten Subjektes entwickelte. Mit letz-
terem wurde Kritik als von dessen historischer, kultureller, leiblicher, psychischer
Disposition abhingig verstiandlich.*¢

Ausdifferenzierungen solcher Art konnen wber anthropozentrische Grenzen
hinausfithren: Transhumanismen und Posthumanismen legen es nahe, dass zusam-
men mit der Uberwindung des Humanen auch eine entsprechende Kritikfihigkeit
des Menschen iiberwunden wird.*” Ein Beispiel liefert Rosi Braidottis Vorschlag
der Critical Posthumanities. In diesem wird Subjektivitit »re-defined as an expanded
self, whose relational capacity is not confined within the human species, but in-
cludes non-anthropomorphic elements.«** Dabei geht ein kritisches Subjekt in

45 Vgl. Saar 2011, S. 356. Die Verwendung des Begriffes Subjekt impliziert bereits eine gewisse
Setzung, wird dieser gegeniiber Begriffen wie Akteur:in, Person, Individuum, Selbst vorgezo-
gen. Einer blof subjekttheoretischen Auffassung soll aber nicht das Wort geredet werden.
Stattdessen will ich den Begriff Subjekt als einen méglichen Ansatzpunkt verstanden wis-
sen, der dazu dient, sich den Kritikdiskursen mit offenem Visier zu ndhern.

46  Bruno Latour erhob eine solche Fragmentierung zu einem seiner zentralen Argumente
gegen das Projekt der Kritik und kritisierte, dass der »billige Trick« von Kritik gerade darin
bestehe, verschiedene problematische Positionen funktional miteinander zu verschranken:
»Darum kann man zugleich, und ohne den Widerspruch auch nur zu spiiren, (1) bei allem,
woran man nicht glaubt, ein Antifetischist sein [..]; (2) ein verstockter Positivist bei allen
Wissenschaften, an die man glaubt [..] jeder kann sich sein Lieblingsgebiet aussuchen;
und (3) ein kerngesunder, standfester Realist bei allem, woran einem wirklich liegt« (La-
tour 2007, S. 42). Latour zieht dabei nicht in Betracht, dass eine solche Fragmentierung
fiir ein kritisierendes Subjekt im Besonderen sowie fiir (post-)moderne Subjekte im All-
gemeinen charakteristisch sein kdnnte. Mit anderen Worten: Woméglich sind Menschen
widerspriichlich, was sich wiederum in ihrer Kritik niederschlagt.

47  Vgl. Loh 2019, S. 20ff.

48  Braidotti 2019, S. 42.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

einem >Wir< auf, in dem »non-human agents, technologically-mediated elements,
earth-others (land, waters, plants, animals) and non-human inorganic agents
(plastic, wires, information highways, algorithms etc.)« miteinander in Beziehung
potenziell kritisch sein konnen. Kritik stellt hier folglich keine blof§ individuell-
menschliche Fihigkeit dar.* Einer solchen Auffassung dhnelt die Bruno Latours,
der in seiner Akteur-Netzwerk-Theorie unbelebten Dingen einen fiir ihn bislang
vernachlissigten Platz in sozialen Konstruktionsprozessen einriumt und diesen —
zusammen mit belebten Dingen — den Status von Akteur:innen zuschreibt.>® Zuge-
spitzt lasst sich anhand solcher Perspektiven fragen: Kénnen Dinge bzw. Ensembles
von Dingen Kritik iiben?*' Oder umgekehrt: Ist Kritik den menschlichen Lebewesen
vorbehalten?

Solche Ansitze jiingeren Datums unterscheiden sich von denen eines adjektiven
Gebrauchs des Wortes Kritik, der bereits die hippokratische Medizin prigte und sich
auf die Ergebnisoffenheit eines Gesundheitszustandes bezog. Die Zuschreibung,
dass etwas kritisch sei, bezeichnete demzufolge eine Situation, die in unterschiedli-
che Optionen geschieden war und fiir die sich zugleich eine Entscheidung aufdringt
(beispielsweise: >Die Verhandlungen sind in einen kritischen Zustand geraten< oder

).%> Der zentrale Unterschied zu post-

>Die Lage im Katastrophengebiet ist kritisch<
anthropozentrischen Auffassungen von Kritik besteht darin, dass dieser klassische
Gebrauch des Wortes den Akzent vorwiegend auf Menschen legt, die der Situation
unterworfen sind. Menschen sind hier der Vielzahl anderer potenzieller Akteur:in-
nen (zum Beispiel Steine, Kakteen oder Integralhelme) epistemisch und/oder mo-

ralisch nicht gleichrangig.

b) Von welcher subjektiven Position aus lasst sich kritisieren?

Im Vergleich zur vorherigen Frage geht es hierbei nicht um eine theoretisch-welt-
anschauliche Axiomatik, sondern um das daran anschlieflende Positionsverhiltnis
zwischen Kritiker:innen und dem, was sie kritisieren, dem Objekt der Kritik.*

49  Braidotti 2019, S. 51.

50 Vgl. Latour, RoRler 2007, S. 302ff. Um Bruno Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) von
ihrem Projekt der Critical Posthumanities abzugrenzen, erkléart Braidotti: »Latour dismissed
the critical task of epistemology, in favour of the flat ontological equality of actors, which
results in the very problematic move to reject the need for any theorization of subjectivity,
thus undoing the possibility of a political project altogether« (Braidotti 2019, S. 42). Dass
eben jene epistemologische Herangehensweise politisch — wenngleich nicht hinsichtlich
der Rolle von Subjektivitit — genutzt werden kann, zeigen dagegen Latours Engagement
in den so genannten Science Wars oder sein Werk Das terrestrische Manifest (vgl. Latour 2018).

51 Vgl. Conradi, Muhle 2011, S. 313ff.

52 Stederoth 2011, S. 1347.

53  Ich verwende den Begriff Position folgend synonym zu dem des Standpunktes, der in einigen
Kritikverstindnissen Verwendung findet.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

59


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Diesem Nihe-Distanz-Verhiltnis wende ich mich aus zwei Richtungen zu: Ei-
nerseits lisst sich der adiquate Abstand zwischen Subjekt und Objekt einer Kritik
thematisieren. Sollte ein:e Kritiker:in die Nihe zum Objekt suchen, um Kritik kom-
munikativ und dem Objekt angemessen zu ermoglichen (vermag beispielsweise nur
eine Gitarristin angemessene Kritik am Spiel von Kolleg:innen zu tiben, wenn sie
diese schon mehrfach hat spielen héren)?** Oder bedarf es notwendig der Distanz
zum Objekt der Kritik, um sich diesem unbefangen anzunihern (wie im Fall eines
Laienpublikums oder Jurors, fiir welche das Spielen genau dieser Gitarristin ein ein-
maliges Erlebnis darstellt)?*® Ein alternativer Ansatz begreift Kritik nicht durch ein
eindeutiges Nihe-Distanz-Verhiltnis, da sich Kritiker:innen stets in einer Position
verbindender Nihe und scheidender Distanz zum Objekt befinden.>® Der alternati-
ve Vorschlag denkt diese subjektive Position zum Objekt dynamisch und argumen-
tiert, dass sie sich im Vollzug der Kritik wandelt. Anstatt um die ideale Position geht
es hier um ein fluides Positionieren, womit insbesondere dem Modus einer Kritik
Aufmerksambkeit zukommt.*’

Eine an das Nihe-Distanz-Verhiltnis anschlieRende Kontroverse betrifft ande-
rerseits den sozialen Status, insbesondere von Intellektuellen als >professionellen
Kritiker:innenc® - eine, die primir von eben jenen Intellektuellen gefithrt wird:
Kommt Kritiker:innen ein epistemischer Sonderstatus zu, der ihnen den Zugang
zum Kritisierbaren erst erméglicht?*® Oder nutzen Kritiker:innen solche Voraus-
setzungen zur Selbstautorisierung und/oder um sich von der Kritik der gemeinen

Leute« abzusetzen?*® Die Problematik, Kritik zu iiben, ohne dabei eine privile-
gierende (und damit unkritische?) Position einzunehmen, fasst Sabine Hark fir

feministische Kritik im Wissenschaftsbetrieb treffend zusammen:

»Wie also kritisches Wissen produzieren im Rahmen und innerhalb der Rationa-
litditsordnung einer Institution, deren Verdikte heutzutage zu den gesellschaft-
lich Machtigsten gehoren? In einer Institution zudem, die womadglich eher dar-
auf zielt, existierende vergeschlechtlichte und rassisierte Machtrelationen sowie

54  Vgl. Walzer 1990, S. 46ff.

55 Vgl Jaeggi, Wesche 2013, S. 9; Huber et al. 2007b, S. 7; Honneth 2000; Walzer 1990, S. 45.
56  Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102f.

57  Vgl. Engel 2010, S. 77ff. Siehe folgend Kapitel 2.2.4.

58  Vgl. Massumi 2010, S. 337-339; Asad 2009, S. 53f.

59  Vgl. Boltanski 2010, S. 41f. sowie jlingst vgl. Bogner 2021, S. 74-91.

60 Vgl
sich in diesem Zusammenhang auch fragen, wer Kritik (und ihre Effekte) schlussendlich

Brockling 2013b, S. 314. Weiterfithrend und in einer leicht anderen Akzentuierung liefle

verantwortet. Weiterfithrend zum Begriff Verantwortung vgl. Haseler 2019, insb. S. 25-48.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

jene, die auf Nation, Klasse und geopolitische Positionierung, auf Kultur und Se-
xualitit zuriickgreifen, intakt zu halten statt diese zu verdndern.«*'

Nicht nur sozialkritische Ansitze und ihre Autor:innen stehen vor dieser Herausfor-
derung, wollen sie nicht hinter ihr eigenes Kritikverstindnis und dessen Anspruch
zuriickfallen.®* Uberall dort, wo sich Kritiker:innenpositionen institutionalisieren,
lasst sich eine solche Problematik ausmachen. Dieser Umstand betrifft unterschied-
liche Wirkungskreise — von der kolonialen Geschichte des europiisch-aufklireri-
schen Konstruktes Kritik, dessen Relevanz fiir nicht-westliche Kulturen zunichst
fraglich ist;** iiber soziale Interaktion® bis hin zur Institutionalisierung in ganzen
Kritikdominen — wie etwa der Literaturkritik, iiber die Marcel Reich-Ranicki iiber
mehrere Jahre regelrecht waltete.® Die Dominanz einer solchen Kritiker:innenposi-
tion zeigt sich einerseits im Privileg, iiberhaupt kritisieren zu konnen; andererseits
etablieren Kritiker:innen wie Kant oder Reich-Ranicki, aber auch Chantal Mouffe
oder Jiirgen Habermas spezifische Modi des Kritisierens, die innerhalb ihres Wir-
kungskreises konsolidiert werden.®®

Hinter dieser Kontroverse verbirgt sich eine noch grundlegendere Frage: Wie
lasst sich itberhaupt zu einer Position gelangen, von der aus Kritiker:innen, ob Pro-
fessionelle oder Laien, ihre Kritik vorbringen kénnen? Wie ldsst sich Zugang erhal-
ten, um als Subjekt einer Kritik zu gelten? Unter sozialsituativem Akzent stellt sich
hier erneut die Frage danach, wer oder was iiberhaupt kritisieren kann. Eine mog-
liche Antwort, um zu einer Kritiker:innenposition zu gelangen, liefert beispielswei-
se Jacques Ranciére: Fiir ihn besteht eine jede Ordnung des Sinnlichen (Polizei) auf

61 Hark 2009, S. 28f. Neben Sabine Hark macht Anika Thym mit dem Konzept multidimen-
sionaler Hegemonieselbstkritik einen weiteren Vorschlag zur De-Hierarchisierung von Kri-
tiker:innenpositionen (vgl. Thym 2019).

62  Vgl. Vogelmann 2017b, S. 104ff.

63 Vgl Hostettler 2014, S. 81-83; Asad 2009, S. 46ff.

64  Vgl. Boltanski 2010, S. 46; van Dyk 2010, S. 44; Giirses 2010, S. 184ff. Fiir eine weiterfithrende
Darstellung solch topologischer Kritiken sowie einem Vorschlag einer atopischen Kritik vgl.
Giirses 2010, S. 184ff.

65 Vgl. Seel 2007, S. 22. Die Funktion prestigetrachtiger Literaturkritik wird in Martin Walsers
Roman Tod eines Kritikers zum streitbaren Cegenstand (vgl. Walser 2011). Dessen Haupt-
figur ist Marcel Reich-Ranicki nachempfunden und stellt damit selbst eine kritische Aufar-
beitung von dessen Einfluss auf die deutsche Literaturlandschaft dar.

66  Vgl. Demirovi¢ 2010, S. 94f. Verkehrt man diese Perspektive auf privilegierte Positionen,
dann lédsst sich fragen, ob eine Position nicht auch zur Last des kritisierenden Subjek-
tes werden kann. Beispielsweise kénnte von Kritiker:innen eine gewisse Kritik erwartet
oder gar verlangt werden. Grundlegender wire noch ein Fall, der an Spivaks Ausfithrungen
zur Witwenverbrennung erinnert, demzufolge Kritiker:innen nicht mehr nicht-kritisch sein
konnen und Kritik ihr Dasein auszuzeichnen beginnt (vgl. Spivak 2008, S. 74f).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

61


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

dem Ausschluss eines ungezihlten Restes. Erst in der Demonstration ihrer Gleich-
heit mit den Anteilhabenden wird es diesen Anteillosen moglich, als Subjekte sicht-
bar zu werden und so eine Kritiker:innenposition einzunehmen.*’

2.2.2 Objekt: Was wird kritisiert?

Kritik existiert nur »im Verhiltnis zu etwas anderem als [sich] selbst«.%® Sie richtet
sich stets auf ein Objekt, das nicht sie selbst sein kann. Kritik ist also referenziell
oder nicht.

Kritik und das, was kritisiert wird, unterhalten eine ambivalente Beziehung: Ei-
nerseits affirmiert Kritik ihr Objekt, unterstreicht dessen Existenz und Anspruch,
bringt es als Kritisiertes erst hervor; andererseits distanziert sich Kritik von ihrem
Objekt, teilt es gegeniiber einem (idealen) Anderen und erméglicht aufgrund dessen
ein Urteil.*® Dieses Verhiltnis gleichzeitiger Dissoziation und Assoziation zwischen
Kritik und threm Objekt muss keinesfalls symmetrisch sein. Es kann zugunsten der
Zerstorung des Objektes (negative, disruptive oder destruktive Kritik) oder dessen
Verinderung (affirmative oder auch positive Kritik) neigen.

Dissoziation und Assoziation stehen auflerdem in Verbindung zur Position
von Kritiker:innen: »Nichts wiinscht der Kritiker mehr, als dass das Kritisierte ver-
schwindet. Verschwinde es aber tatsichlich, was bliebe von ihm selbst?«”® Weitere
Spannungsfelder lassen sich auch hier ausmachen:

c) Was lasst sich kritisieren?

Zieht man die Ausdifferenzierung in diverse Bindestrichkritiken in Betracht (Litera-
tur-, Kunst-, Theater-, Erkenntnis-, Ideologie-, Technologie-, Machtkritik und an-
dere), wire eine erste, zugespitzte Antwort: »Alles<. Ausgehend von einem weiteren
Subjektverstindnis, in dem jegliche belebten, wie unbelebten Dinge Subjekt oder
Anteile eines Subjektes der Kritik sein konnen, sollte gleichfalls auch alles Objekt
dieser werden kénnen — selbst in dem Fall, dass es so etwas wie die Menschheit gar

67 Vgl. Ranciére 2014, S. 55ff. Zwei Anregungen hinsichtlich der Position lassen sich diesen
Uberlegungen entnehmen: Zum einen thematisiert Ranciére, wie ein Etwas zum Subjekt
und dessen Cerdusche zu Lauten werden. Anstatt Subjektivitat vorauszusetzen, diskutiert
er ihre Herausbildung. Zum anderen ldsst sich Ranciéres Ansatz genuin kritisch lesen.
Demzufolge ist Kritik nicht das, was von einer Position innerhalb einer Ordnung des
Sinnlichen betrieben wird, sondern der Akt, eine solche Position erst einzufordern (vgl.
Fliigel-Martinsen 2019, S. 578).

68  Foucault 1992, S. 8.

69 Vgl Jaeggi, Wesche 2013, S. 8.

70  Brockling 2017, S. 384.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

nicht gibt.”* Entscheidend wire hier das Kriterium, mit dem kritisiert wiirde. Wer
aber wiirde dieses vorschlagen, woher sollte es stammen?

Verengt aufeine anthropozentrische Perspektive scheint es hingegen zumindest
einer minimalen Relation zwischen Objekt und Subjekt der Kritik zu bediirfen, um
von Kritik sprechen zu konnen. Das Objekt muss — mit anderen Worten - in der
ideellen oder materiellen Welt des Subjektes auftauchen, um Kritik zuginglich zu
werden. Damit stellt sich die weiterfithrende, erkenntnistheoretische Frage, die ich
an dieser Stelle aufwerfen, aber nicht verfolgen kann: Was sind die Bedingungen
und Grenzen eines solchen Auftauchens des Objektes der Kritik?

d) Was soll kritisiert werden?
Kritikkonzepte bestimmen das Objekt der Kritik abhingig von ihren Annahmen und
Ausrichtungen in ganz unterschiedlicher, sich teils iiberschneidender Weise. Eini-
ge Beispiele verdeutlichen dies: In seiner Kritik der reinen Vernunft ist fiir Immanuel
Kant das Erkenntnis- respektive das Vernunftvermdgen das zentrale Objekt der Kri-
tik. Kritik erfolgt bei Kant im Bestreben, die Grenzen eines solchen Vermogens aus-
zuloten,” um im selben Zug eine Liuterung der Metaphysik voranzutreiben.” Kri-
tik dient Kant, wie Michel Foucault schreibt, als Logbuch und Begrenzung des Ver-
nunftgebrauchs.” Ahnlich argumentiert der kritische Rationalismus Karl R. Pop-
pers: In seiner Erkenntnistheorie lassen sich ausschliefilich Theorien zum Objekt
von Kritik machen, die uns vorliufige Antworten auf unser Nichtwissen erlauben.
Lisst sich eine Theorie nicht kritisieren, ist sie so lange nicht zulissig, bis das mog-
lich wird.” Auffassungen wie die Kants oder Poppers zielen darauf, eine Norm oder
ein Prinzip freizulegen und/oder aufrechtzuerhalten — ob qua Vernunftgebrauch
oder Falsifikation.” Objekt von Kritik wird so stets das, was sich diesem Ziel der
Begriindung von Normen oder Prinzipien unterordnen lisst.

Einige Ansitze in der Tradition der Frankfurter Kritischen Theorie”” wiirden
dieser Ausrichtung nicht notwendigerweise folgen. Adorno betont in Riickbezug
auf Hegels Dialektik, dass sich Kritik auf das gesellschaftliche Ganze zu richten

71 Vgl. Braidotti 2019, S. 35-38; Deleuze, Guattari 1977, S. 13ff.

72 Vgl. Stederoth 2011, S. 1349; Rottgers 1972, S. 29.

73 Vgl. Kant 2019, S. 13, 29f.

74  Vgl. Foucault 2005, S. 694.

75  Vgl. Popper 1982, S. 14; Popper 1979, S. 115ff.

76  Zu einer kritischen Kommentierung und Erweiterung des wissenschaftstheoretischen Kri-
tikverstandnisses Poppers vgl. Spinner 1982, insb. S. 10ff.

77  Interessant ist, dass die Kritische Theorie der Frankfurter Schule fiir sich eine groRe
Schreibweise des Adjektivs kritisch reklamieren konnte. Wird das Adjektiv dagegen klein
geschrieben, werden darunter gesellschaftskritische Ansitze im Allgemeinen verhandelt,
zum Beispiel auch antirassistische, postmoderne oder feministische.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

63


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

habe und damit schlieflich sogar auf Kritiker:innen wie zum Beispiel Wissen-
schaftler:innen selbst, da diese Teil jenes Ganzen sind.” Objekt von Kritik sind hier
also nicht — wie bei Popper — Theorien (verstanden als Ansitze der Probleml6sung),
sondern gesellschaftliche Phinomene. Deren Erforschung und Kritik fallen in
einer Kritischen Theorie der Gesellschaft zusammen und dienen der Einrichtung
einer »richtigen Gesellschaft«’® — was Antwort auf die Eingangsfrage gibt. Dieses
sozialwissenschaftliche Streben nach Kritik ist bei Adorno fiir ein demokratisches
Zusammenleben fundamental: »Kritik ist aller Demokratie wesentlich. Nicht nur
verlangt Demokratie Freiheit zur Kritik und bedarf kritischer Impulse. Sie wird
durch Kritik geradezu definiert.«*°

Einen verwandten Weg schlagen Pierre Bourdieus Kritische Soziologie®* und die
sich daraufhin formierende pragmatische Soziologie der Kritik ein,®* die von der Ent-
wicklung einer uniformen Kritiktheorie zugunsten einer kritischen Methodologie
abkehren.® Der Forschungsgegenstand und das Objekt der Kritik kommen hierbei
allerdings nicht zur Deckung wie in der Kritischen Theorie Adornos. Soziologische
Forschung dient vielmehr als Wegbereiter einer Kritik durch die Beobachteten:

»Die Mechanismen, die das Leben leidvoll und oft unertriaglich machen, zu Be-
wufstsein zu bringen, heifdt noch keineswegs, sie auszuschalten. Widerspriiche
sichtbar zu machen, bedeutet nicht, sie zu I6sen. Aber bei aller Skepsis hinsicht-
lich der gesellschaftlichen Wirksamkeit soziologischer Botschaften kann man ih-
nen dennoch nichtjegliche Wirkung absprechen, eréffnen sie doch jenen, die lei-
den, einen Weg, ihr Leiden auf gesellschaftliche Ursachen zuriickzufiihren [...].<3*

Obwohl Boltanskis pragmatische Soziologie der Kritik im Vergleich zu Bourdieus
Auffassung stirker an der Befihigung anstatt der Deskription interessiert ist — also
einen gesellschaftskritischen Anspruch erhebt —% stellt sich bei beiden die Frage
nach den Objekten von Kritik in dhnlicher soziologischer Weise: Was kann und wird
auf welche Art und Weise von wem unter welchen Bedingungen kritisiert?

78  Vgl. Adorno 1979, S. 132ff.

79  Adorno 1979, S. 135, 143.

80 Adorno 2003, S. 788.

81  Vgl. Bourdieu, et al. 1998.

82  Vgl. Boltanski, Honneth 2013. Die pragmatische Soziologie der Kritik versteht sich als Weit-
erentwicklung und Lésung spezifischer inhdrenter Probleme der Kritischen Soziologie um
Pierre Bourdieu, unter anderem durch die Rickkehr zur Deskription von sozialen Situa-
tionen und die Uberwindung der Kluft zwischen untersuchten Akteur:innen und Wahrheit
sprechenden Soziolog:innen (Vgl. Boltanski 2010, S. 38ff. sowie weiterfiihrend und kritisch
kommentierend Wuggenig 2010).

83  Vgl. Boltanski, Honneth 2013, S. 82.

84 Bourdieu1998, S. 825f.

85  Vgl. Wuggenig 2010, S. 106.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

Was also sollkritisiert werden? Die Antwort auf diese Frage gibt einem Kritikver-
stindnis eine Zielrichtung vor. Das zumindest lisst sich aus den angefithrten drei
Exempeln ableiten. Was banal klingt, erlangt dann Relevanz, wenn in wissenschaft-
lichen Analysen oder Debatten in aller Selbstverstindlichkeit von Kritik gesprochen
wird, ohne aber zu erkliren respektive erkliren zu konnen, was eigentlich an den je-
weiligen Ansitzen kritisch sein soll. Nicht nur wird Kritik hierbei zu einem inhalts-
leeren Platzhalter, was erneut auf das Age of Criticism verweist; vor allem verschleiern
solche Auffassungen die impliziten Wertungen ihrer vermeintlichen Kritik, die mit
der Wahl eines Objektes einhergeht — warum sollte denn auch genau dieses Objekt
kritisiert werden?

2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium?

Neben dem Subjekt und dem Objekt von Kritik lassen sich in der Forschungslite-
ratur Differenzen zur Dimension des Kriteriums identifizieren. Ein Kriterium gilt
als das werthafte Gegenstiick zum Objekt der Kritik. In dieser Hinsicht handelt es
sich bei Kritik um die Teilung zwischen Objekt und Kriterium respektive die Beur-
teilung durch Feststellung ihrer Differenz. Zwei sich widersprechende Deutungen
des Kriteriums haben sich durchgesetzt:

Die eine besteht in der Interpretation eines Kriteriums als Maf3stab der Kritik.®¢
Dabei wird ein zumeist normativer Mafstab (beispielsweise demokratische Staat-
lichkeit) anhand verschiedener Kriterien (Partizipation, freie Meinungsiufierung,
Grundrechte) sprichwortlich an ein Objekt (die Republik der Philippinen) angelegt,
um es zu vermessen und so zu beurteilen.®” Oder um es hinsichtlich der sprachli-
chen Verwendung zu fassen: »Uberall dort, wo kritische Bewertungen mittels skala-
rer Ausdriicke erfolgen (zum Beispiel mit Hilfe graduierbarer Adjektive), wird Maf3-
stabkritik geiibt.«*® Ein Maf3stab kann in zwei Varianten zum Einsatz kommen: Als
immanent werden Kritiken bezeichnet, in denen ein Mafstab dem kritisierten Ob-
jekt entstammt. Bei immanenter Kritik wird das Objekt — gewissermaflen — an den
eigenen Anspriichen gemessen (zum Beispiel inwiefern ein Staat selbstgesetzte de-
mokratische Grundwerte wie freie Meinungsiuflerung gewahrleistet). Die andere
Variante besteht in transzendenter Kritik. Hierbei wird ein duflerer, heif$t dem Ob-
jekt der Kritik nicht eigener Maf3stab, an dieses angelegt (Anspriiche der interna-
tionalen Staatengemeinschaft oder die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte
beispielsweise). Dieser MaRstab kann — mit Ausnahme des kritisierten Objektes —

86 Bei solchen Mafistabskritiken kann der Begriff Mafistab als Oberbegriff sowohl fiir ein
einzelnes Kriterium sowie fiir eine Sammlung mehrerer verschiedener Kriterien herhalten.

87  Vgl. Stederoth 2011, S. 1347.

88  Reisigl 2019, S. 102 Herv. i. O.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

65


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

jedweder Quelle entstammen, also sowohl dem Subjekt der Kritik als auch Dritten.®
Immanente und transzendente Kritiken®® stellen aber nicht notwendigerweise sich
ausschlieffende Varianten dar. Fiir Dirk Stederoth zeigt sich anhand der Mastabs-
modelle von Kant, Hegel und Marx:

»dass immanente und transzendente Kritik trotz ihrer polaren Entgegensetzung
nicht ohne einander auskommen kénnen, ja sich wechselseitig fordern, auch
wenn sich diese Wechselseitigkeit, je nachdem von welchem Pol sie ausgeht,
unterschiedlich gestaltet.«”'

So vermag immanente Kritik einen Wertekanon wie demokratische Grundrechte
fortwihrend begriinden und so zu erhalten, wohingegen sich durch transzenden-
te Kritik bislang ausgeschlossene Werte erst erschliefien lassen.?*

Drei Problematiken setzen diese vorherrschende Interpretation des Kriteriums
als Maf3stab unter Spannung: Erstens scheinen die Attribute immanent und transzen-
dent in der Rezeption multireferenziell. Sie kommen zumeist ohne weitere Erlau-
terung fiir diverse Bezugsgréflen zur Anwendung. Bezieht sich beispielsweise die
Immanenz eines kritisierten Objektes auf die (soziale) Situation, die Immanenz des
Sag- und Erfahrbaren, die Immanenz einer Institution wie der Wissenschaft oder
gar eine Immanenz des Sozialen oder Gesellschaftlichen (in Abgrenzung zu einer
nicht-wahrgenommenen physischen Aufienwelt)? Beide Attribute weisen also eine
Referenzproblematik auf, die sich insbesondere bei hoherer Abstraktion dem Vor-
wurf aussetzen, die Grenze in ihrer Betrachtung nicht deutlich zu machen. Zwei-
tens sind Maf3stibe in sich nicht notwendig konsistent. Damit ist zum einen ge-
meint, dass einige Abstinde nur schwer quantifizier- und damit standardisierbar
sind, beispielsweise gerechtes Handeln. Zum anderen mag sich das Verhiltnis zwi-
schen Maf3stab und kritisiertem Objekt im Vollzug der Kritik verdndern, beispiels-
weise indem das Objekt direkt oder indirekt auf den Maf3stab riickwirkt und dieser
»angepasst« wird. Drittens reduziert eine Interpretation des Kriteriums als Mafstab
eine Kritik auf einen Akt des Vermessens.” Maf3stabskritiken stehen damit unter

89  Vgl. de Boer, Sonderegger 2012, S. 3; Stederoth 2011, S. 1354.

90 Es gilt zudem, das Kriterium und die Position von Kritiker:innen ins Verhiltnis zu setzen,
woraus sich ein spiegelbildliches Schema zum Unterschied zwischen Immanenz und Tran-
szendenz ergibt. So kann das Kriterium Ausdruck der subjektiven Position von Kritiker:in-
nen zu ihrem Objekt sein —zum Beispiel mag ich ein Unrecht kritisieren, von dem ich selbst
betroffen bin oder das ich selbst bewirke; andererseits konnen die Kritiker:innenposition
und das Kriterium getrennt sein. Es handelt sich dann um eine instrumentelle oder auch
professionelle Anwendung das Kriteriums —wie im Falle von Richter:innen oder Juror:innen
(vgl. Frage b).

91  Stederoth 2011, S.1355f.

92 Vgl.Iser2o0m, S.142f.

93 Vgl. Reisigl 2019, S.104f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

dem Verdacht, schwer oder nicht messbare, zumeist qualitative Bewertungen aus-
zuschliefRen und im selben Zug Prinzipien und Ideale unkritisch zu etablieren, die
ihrem Maf3stab implizit sind.>*

Eine alternative Interpretation des Kriteriums bieten Kritikauffassungen, in de-
nen ein Subjekt sich oder Dritte qua Kritik aus beherrschenden, paternalistischen
Strukturen befreit oder Méglichkeiten zur Befreiung aufzeigt. Kritik dient in dieser
Interpretation also in erster Linie der Ermdglichung von Emanzipation anstatt der
Urteilsbildung. Diese grobe Vereinfachung reicht aus, um die Momente zu identifi-
zieren, in denen Kriterien eine Rolle spielen: Einerseits weisen solche Kritiken eine
bestehende Ordnung und deren Kriterien (als Objekte der Kritik) zuriick; anderer-
seits legen sie alternative Kriterien frei. So geht es beispielsweise Adorno bei Kritik
bzw. einer kritischen Sozialforschung um das Aufzeigen der Widerspriichlichkeit,
anhand derer erst die Kriterien fiir eine »richtige Gesellschaft« offenbar werden.*
Diese ist nicht der bestehenden Gesellschaft als abstrakte Utopie vorzugeben, son-
dern»entspringt aus der Kritik, also dem Bewuf3tsein der Gesellschaft von ihren Wi-
derspriichen und ihrer Notwendigkeit.«*® Solche negativen Kriterien sind den ge-
sellschaftlichen Verhiltnissen immanent und werden in einer kritischen Sozialfor-
schung durch exemplarische Studien bewusst.”” Auch an Michel Foucault anschlie-
Rende Kritikverstindnisse machen ein solches Moment deutlich: Kritik ist hierbei
stets im Sozialen verortet. Durch Kritik wird eine regierende, immanente Ordnung
des Sag- und Erfahrbaren zuriickgewiesen, indem deren Grenzen genealogisch und
experimentell ausgelotet und das Andere jener Ordnung freigelegt werden. Erst in
dieser situativen Gratwanderung gelangt ein kritisierendes Subjekt zu einem neuen
Kriterium fiir kiinftiges Handeln.?® Es besteht folglich nicht in der einseitigen Zu-
riickweisung einer bestehenden oder der Affirmation einer alternativen Ordnung,
sondern leitet sich stattdessen aus einem Prozess des Kritisierens ab. Das Kriterium
solcher Kritiken, so lisst sich zusammenfassen, zeigt sich also in ihrem Vollzug und
ist somit nicht — wie in Maf3stabskritiken — vor der Kritik leitend vorhanden.*

Allerdings zerren auch an solchen Interpretationen des Kriteriums einige Pro-
bleme: Zundchst mag man einwenden, dass an einem weiteren Punkt ein Kriteri-
um zum Tragen kommt, und zwar in der Bewertung solcher emanzipativen Kri-
tikformen selbst. Es lisst sich einwenden, dass solche Auffassungen emanzipative

94  Vgl. Vogelmann 2017b, S. 106.

95  Vgl. Adorno 1979, S. 139; Dahrendorf 1979, S. 146.

96 Adorno 1979, S. 139 Herv. EM.

97  Vgl. Stederoth 2011, S. 1355.

98  Vgl. Foucault 1992, S. 11-15, 25-29. Weiterfithrend vgl. Sonderegger 2019; Butler 2013; Lorey
2008.

99  Vgl. Vogelmann 2017b, S. 104. Es handelt sich bei dieser Interpretation um eine grobe Vere-
infachung. So liefle sich eine weitere Differenzierung zwischen disruptiven und emanzipa-
tiven Kritiken vornehmen (vgl. dazu Vogelmann 2017b, S. 102-104, 106—108).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

67


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Prozesse, wenn schon nicht zum Ziel der Kritik, so doch zum héchsten Gut erhe-
ben.'®® Kritik droht in diesem Fall zu einer eben solchen paternalistischen Struktur
zu werden wie die, aus der mittels Kritik ein Ausweg gefunden werden soll.** Zwei-
tens sind emanzipative Kritiken mit dem Problem konfrontiert, dass sie von den-
jenigen Strukturen aufgegriffen werden, gegen die sie sich initial richten. Eine in-
terne Kritik an den Arbeitsbedingungen eines Unternehmens mag beispielsweise
zu einem Uberwachungs- und Optimierungstool zur Produktivititssteigerung um-
gewandelt werden. Anstatt Emanzipation also zu initialisieren, beginnt Kritik jene
Strukturen zu stabilisieren, langfristig gegen Transformation zu immunisieren und
sogar zu innovieren. Das Entstehen eines solch >neuen Geistes< analysieren Boltan-
ski und Chiapello ausfiihrlich. Sie legen dar, wie zunichst subversive Sozial- und
Kinstler:innenkritiken von einer kapitalistischen Ordnung aufgenommen wurden
und ihren Einfluss sogar erweiterten.® Diese Deutungen des Kriteriums stellen
schliefilich drittens entsprechenden Praktiken zwar das theoretische Knowhow zur
Verfiigung, doch sind diese Theorien nach eigenen Anspriichen iberhaupt kritisch?

»This [..] raises at least question whether our own theoretical activity is part of an
effort of critically reflecting our practices or whether we agree to the traditional
idea of separating our theoretical activity from our critical endeavors.«'*?

Beide Auffassungen des Kriteriums stehen nicht nur fiir sich in Differenz, sondern
pflegen auch miteinander ein widerspriichliches Verhiltnis. Michael Hampe fass-
te beide Varianten hinsichtlich wissenschaftlicher Erkenntnis stereotyp zusammen:
»Erneuerer und Obskuranten. Obskuranten versuchten, die Gewissheit zu sichern,
und Erneuerer versuchten, Fortschritt zu produzieren.«*** Wihrend die MafSstabs-
kritik einem Primat der Konkretion folgt, in der Kritik einem Objekt ein logisches

100 Vgl. Felski 2015, S. 9.

101 Vgl Lorey 2010, S. 47.

102 Vgl. Boltanski, Honneth 2013; van Dyk 2010, S. 34ff.; Boltanski, Chiapello 2006.

103 Vogelmann 2017b, S. 109. Mir scheint sich an diesem Argument Vogelmanns eine gewisse
Ahnlichkeit zur Position Latours aufzutun. Wihrend Vogelmann fiir die Konsistenz zwis-
chen Kritikkonzept und der Theoretisierung dieses Konzeptes argumentiert, problema-
tisiert Latour die Selbstaffirmation und fehlende Konsistenz vorwiegend kritischer The-
orien marxistischer und poststrukturalistischer Pragung (vgl. Latour 2007, S. 42ff.). Eine
mogliche Gegenposition zu den Konsistenzpositionen findet sich bei Nicklas Baschek,
wenn er seine Analyse von kritischer Systemtheorie und Postfundamentalismus mit dem
Appell schliefst: »Wirklich kritisch, ja befreiend wire es, flexibel zu bleiben, ohne Riick-
sicht auf Vorheriges, auf die eigene Theoriensozialisation. Wir sollten Theorie machen wie
Punk. Aus einem Cefiithl der Aktualitdt heraus, auf den Punkt, ohne Rucksicht. Kritisch ist
es, in diesen einen Text einhundert Prozent Uberzeugung hineinzulegen, aktuell, bewegt,
direkt. Und dann zu sehen, wohin diese einen triagt« (Baschek 2014, S. 505f.).

104 Hampe 2013, S. 361f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

Netz an Kriterien iiberwirft, wollen emanzipative Auffassungen von Kritik in dieses

Locher schneiden und Kriterien erst im Vollzug gewinnen.'®

e) Welche Geltung konnen Kriterien beanspruchen?
Eine zweite Differenz tiberkreuzt sich mit der zwischen den verschiedenen Auffas-
sungen des Kriteriums. Es betrifft die Geltung eines Kriteriums, die in zwei diver-
gierende Richtungen neigt, gen Partikularismus oder gen Universalismus. Ein par-
tikularistisches Kriterium ist eines, dass sich aus der jeweiligen Situation ableitet —
aus der dynamischen Konstellation zwischen Subjekt und Objekt, aber auch dem
jeweiligen Modus und Kontext einer Kritik. Diese Situationsgebundenheit verleiht
einem Kriterium eine gewisse Fliichtigkeit; da es keine zwei identischen Situationen
gibt, kann es auch keine Allgemeingiiltigkeit beanspruchen.'®® Dementgegen stehen
Kritiken, die sich universeller Kriterien bedienen, um diese zu erhalten. Entspre-
chend tendieren solche Kritiken, ihre Kriterien oder den Zugang zu diesen auf Kos-
ten einer moglichen Verinderbarkeit zu dogmatisieren.'®” Wihrend zuvor bereits
Immanuel Kant und Karl R. Popper als Reprisentanten eines solchen Universalis-
mus benannt wurden, lisst sich fir partikulare Kritikformen beispielsweise Judith
Butler anfithren.'*®

Diese Differenz zwischen universellem und partikularem Kriterium touchiert
erneut den aporetischen Charakter von Kritik, auf den Rottgers hinweist.'®® Kritik
bedarf eines minimalen Kriteriums, denn ohne ein solches wiirde es in den alltagli-
chen Praktiken zerflieRen.

»[Tlhe destruction of such forms necessarily relies on the construction of an ideal,
of only an extremely thin one. It is this positive moment of critique, we would sug-
gest, that opens any particular form of critique to the possibility of being criticised

105 Beide hier angefiihrten Interpretationen lassen sich heuristisch auch daran unterscheiden,
dass erstere zu kldren beanspruchen, swas sein soll< (zu festigendes Kriterium) und >was
sein kann« (ausgesetztes Kriterium).

106 Das schliefit jedoch nicht aus, dass Kriterien (insbesondere im Fall von MaRstabskritiken)
frei von den Bedingungen der Situation sind und diesen >angemessenc« sein kdnnen oder
gar miissen (vgl. Stederoth 2011, S. 1346ff.).

107 Vgl. insb. Walzer 1990, S. 45ff.

108 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 103. Diese Differenz lief3e sich durch die Verfahren der Ermittlung
von Kriterien konterkarieren: Beispielsweise liefse sich Judith Butlers Kritikverstandnis da-
raufhin befragen, inwiefern sie die Differenz zwischen Partikularismus und Universalismus
iber einen Umweg erneut eroffnet, indem sie ein bestimmtes Verfahren der Ermittlung
von Kriterien universalisiert, diese Kriterien aber inhaltlich nicht weiter bestimmt.

109 Vgl. Rottgers 1972, S. 1ff. Allerdings bezieht Rottgers das Aporieargument auf Kritik in ihrer
Gesamtheit, wogegen ich an dieser Stelle lediglich auf das Kriterium hinweise.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

69


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

inits turn, delivering it to the turmoil of finite modes of thought that seek to pre-

vail over the other.«"°

Erstarren Kritiken hingegen zu Monolithen unanfechtbarer Werte, entledigen sie
sich der Moglichkeit, an ihnen wiederum Kritik zu tiben. Sie verhiillen ihre ideologi-
sche Annahme und begehen in den Worten Barthes die »Hauptsiinde der Kritik«.™

Diese Differenz hinsichtlich der Geltung eines Kriteriums scheint hingegen
in der Praxis ineinander zu verschwimmen, wie das Beispiel eines Theaterstiickes
zeigt. Dieses lief sich ebenso nach den allgemeingiiltigen Kriterien professionel-
len Bithnenschauspiels (Bithnenbild, Umsetzung, Besetzung, Spannungsbogen)
wie nach denen subjektiv-situativen Erlebens (Erwartungshaltung, Stimmung,
schauspielerische Performance und andere) kritisieren. Die Kritik des Stiickes
ist in diesem Fall mit der Frage verbunden, wie die zur Anwendung kommenden

Kriterien wem gegeniiber ausgewiesen werden.
2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?

Der Modus der Kritik besteht in der Antwort auf die Frage, wie kritisiert wird. Im
Modus sind die drei zuvor erliuterten Dimensionen, also Subjekt, Objekt und Kri-
terium, auf eine Art und Weise miteinander in Verhiltnis gesetzt, die zu einem tei-
lenden respektive beurteilenden Effekt zwischen dem Objekt und dem Kriterium
fithrt. Beispiele solcher Kritikmodi kénnen sein: Entzug, Interpretation, Deskripti-
on, Verhalten, Erziehen, Reflexion, Therapie oder Darstellung."”

Der Terminus Kritik stellt in diesem Zusammenhang den theoretischen Ober-

begriff fiir jedwede Modi dar, die einen (beur-)teilenden, also kritischen Effekt™ zei-

110 De Boer, Sonderegger 2012, S. 3.

111 Barthes 2016, S. 119.

112 Vgl. zum Modus Entzug Lorey 2008, Interpretation Walzer 1990, Deskription Reisigl 2019, Ver-
halten Butler 2017, Erziehen Adorno 1970, Reflexion, Therapie und Darstellung vgl. Wesche
2013.

113 Gegen diese Vorstellung erhob unter anderem Bruno Latour Zweifel und schlug vor, Kritik
als einen multiplizierenden anstatt als einen subtrahierenden Vollzug zu verstehen, als
das Sammeln. Damit glaubt er, eine Alternative zu etablierten und missbrauchlichen Kri-
tikformaten vorzuschlagen, zu denen er die Dekonstruktion und die Diskursanalyse zihlt.
Anstatt Objekte fortwihrend in ihre Bestandteile zu zerschlagen, werden Dinge von Be-
lang (matters of concern) und die sie untersuchenden Perspektiven — unter anderem »Anthro-
pologie, Philosophie, Metaphysik, Geschichte und Soziologie« — in eigens angelegten Are-
nen zusammengebracht. Latour will Kritik damit zugunsten »neuen positiven Metaphern,
Gesten, Reflexen und Denkgewohnheiten [..]« deuten, anstatt »naiven Glaubigen den Bo-
den unter den Fiilen wegzuziehen« (Latour 2007, S. 54—56). Latour scheint hierbei jedoch
hinter seinem eigenen Anspruch zuriickzubleiben, indem er die Differenz vernachlassigt,
die zwischen den versammelten Dingen von Belangen zum Ausdruck kommt (vgl. Conradi,
Mubhle 2011, S. 317ff).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

tigen. Ein kritischer Effekt liegt dann vor, wenn eine Differenz zwischen Objekt und
Kriterium festgestellt, aktiv gezogen oder nachvollzogen wird. Im Vergleich dazu
beschreibt das Kritisieren das aktive Herbeifithren eines kritischen Effektes einem
spezifischen Modus entsprechend.

f) Wie verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium?

Ich méchte auf zwei Tendenzen hinweisen, die miteinander in Differenz stehen und
die sich heuristisch auf eine konstative und eine transformative Lesart bringen las-
sen.

Ineiner konstativen Lesart ist der Modus von Kritik der eines Ursache-Wirkung-
Zusammenhangs, wobei sich die involvierten Dimensionen, also Subjekt, Objekt
und Kriterium, nicht verandern. Sie sind statisch und lediglich vergleichend auf-
einander bezogen.™ Ausgangspunkt sind entweder das Subjekt als initiale:r Kri-
tiker:in oder aber das Objekt der Kritik, welches als zu kritisieren gilt. Darauthin
wird das Objekt mit dem Kriterium, hier zumeist Maf3stab, abgeglichen und so be-
urteilt. Dem Kriterium kommt also eine funktionale Rolle zu, es dient als Hilfsmittel
des Vergleichs und damit der Urteilsfindung." Wie wird hier also kritisiert? Kausa-
le Kritiken stellen fest, was bereits zwischen Objekt und Kriterium angelegt war, sie
urteilen tiber das Objekt, indem sie es mit dem Kriterium vergleichen. Ihr Modus
ist — kurz gesagt — konstativ, da sich die involvierten Dimensionen nicht verindern
und lediglich eine Differenz festgestellt wird."

Dementgegen steht eine transformative Lesart. Eine solche Lesart geht davon
aus, dass die Teilung respektive Differenz zwischen Objekt und Kriterium nicht vor
dem Kritisieren virtuell angelegt ist, sondern im Kritisieren erst entsteht — zum Bei-
spiel indem ein neues Kriterium erst durch die Wechselwirkung von Zuriickweisung
und Affirmation entdeckt wird. Auf diese Weise werden das Objekt und das Kriteri-
um qua Kritisieren erst zu solchen der Kritik sowie das Subjekt zum:r Kritiker:in."”
Kritik folgt dementsprechend keinem Modus, in dem die involvierten Dimensionen
statisch miteinander in Beziehung stehen. In einer transformativen Lesart des Mo-
dus geht es vielmehr darum, wie der Vollzug von Kritik die Dimensionen — Subjekt,
Objekt und Kriterium - verindert. Das macht den Modus dynamisch und transfor-
mativ."®

Der zentrale Unterschied zwischen beiden Lesarten besteht also im Einfluss,
den ein Modus auf die anderen Dimensionen ausiibt und den diese wiederum auf
den Modus ausiiben — starkes Subjekt, Objekt und Kriterium in der konstativen,

114 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102.
115 Vgl. Stederoth 2011, S. 1346f.
116 Vgl. bspw. Popper1979, S.120.
117 Vgl. bspw. Butler 2017, S. 202.
118  Vgl. bspw. Saar 2013, S. 261-265.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

n


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

starker Modus in der transformativen Lesart. Empirisch lassen sich beide Lesarten
entdecken - insbesondere dann, wenn sie an bestimmte Kritiker:innengestalten ge-
bunden sind. Martin Seel folgend sind Richter ein Paradebeispiel fiir eine Urteile
fixierende, konstative Lesart, wihrend eine transformative Lesart insbesondere bei
der Gestalt ausgeprigt ist, die er als Opportunisten bezeichnet:

»Sein primares Medium ist das eigene Sensorium fiir Dinge, die es noch nicht gibt.
Sein priméares Ausdrucksmittel ist die gedankliche Improvisation — das Zur-Spra-
che-Bringen von Ereignissen, die es ihm wert erscheinen, iiber den Augenblick
hinaus festgehalten zu werden .«

Doch beschrinkt sich der Modus nicht blof3 auf die Dynamik zwischen den bereits
bekannten Dimensionen. Stattdessen gilt es nach den Praktiken zu fragen, die erst
zu einer Teilung respektive einem Urteil fithren.

g) Was ist eine kritische Praxis?
Das Verhiltnis von Modus und Praxis fithrt tief in das Feld der Praxistheorie und Tei-
le der Ethik. Folgend sei also zumindest eine mogliche Deutung angefiihrt, die ich
hier als Reflexionsfolie gebrauche, um das Verhiltnis beispielhaft zu erliutern. Isa-
bell Lorey untersucht in ihrem Beitrag Versuch, das Plebejische zu denken die Praxis des
Exodus (des Aus- oder Entzugs), in dem sich die Plebejer auf den Heiligen Berg zu-
riickzogen, um ihren Anteil an der republikanischen, politisch-rechtlichen Ordnung
Roms einzufordern. Erst nachdem ihnen zwei Tribune zugestanden wurden, kehr-
ten siein die Stadt zuriick."*® Das Kollektivsubjekt (die Plebejer) verdeutlichen durch
den Exodus die Differenz zwischen dem Objekt ihrer Kritik (die akuten Mitbestim-
mungsstrukturen Roms) und ihrem kriterialem Anspruch (mitbestimmen kénnen).
Der symbolische Exodus besteht wiederum aus verschiedenen Teilpraktiken: Die
Koordination unter den Plebejern, der Auszug aus Rom, die Forderung der Tribune,
gewissermafien sogar ihre Abwesenheit in Rom (als eine Art Nicht-Praktik). Auf die
Frage, wie in diesem Beispiel Kritik geiibt wird, lieRRe sich nicht mit einer Aufzih-
lung dieser Praktiken antworten. Etwas wiirde fehlen, der Modus. Dieser wire dann
adressiert, wenn die Praktiken daraufhin beschrieben wiirden, auf welche Art und
Weise sie die Dimensionen von Subjekt, Objekt und Kriterium in Relation bringen.
Entsprechend kann ebenso eine einzelne Praktik einen kritischen Modus aufweisen
wie eine komplexe Ansammlung von Praktiken wie die im plebejischen Exodus.
Allerdings entstehen auch an diesem Beispiel und damit an der Frage nach kriti-
scher Praxis Differenzen: Erstens existieren verschiedene Varianten, wie ein Modus
und die entsprechenden Praktiken in Beziehung stehen kénnen. Mindestens drei

19 Seel 2007, S. 25.
120 Vgl. Lorey 2008.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

lassensich identifizieren:" Eine erste, methodische Variante gibt ein gewisses Rela-
tionsverhiltnis zwischen Subjekt, Objekt und Kriterium vor. Daher gibtes in diesem
Fall nur einen einzigen Modus der Kritik und dementsprechend lediglich die Kritik
als eine Praktik, als ein Verfahren oder eine Methode.”®* Eine zweite Variante hilt
dagegen ebenfalls an einem gewissen Modus fest, also an einem spezifischen Ver-
hiltnis zwischen Subjekt, Objekt und Kriterium, um von Kritik sprechen zu kénnen.
In diesem Fall ist Kritik jedoch keine bestimmte Praktik, sondern kann mit unter-
schiedlichen in Zusammenhang stehen, solange der vorgegebene Modus aufrecht-
erhalten wird. Diese Variante ist typisch fiir professionalisierte Kritikdominen wie
der Herrschafts-, Literatur- oder Kunstkritik, in denen verschiedene Praktiken an
einen kanonischen Modus des Kritisierens riickgebunden sind." In der dritten Va-
riante gibt es weder eine Einschrinkung des Modus noch der Praktiken. Dem liegt
die Uberlegung zugrunde, dass verschiedene Modi eine kritische Wirkung entfalten
konnen, was zur Folge hat, dass es nicht die, sondern eine Vielzahl potenzieller Kri-
tiken gibt. Eine solche postkritische Auffassung steht vor der Herausforderung, das
Kritische eigentlich erst belegen zu miissen, wenn es Praktiken oder Modi attributiv
verliehen wird."**

Zweitens muss unklar bleiben, ob es sich bei kritischen Praktiken tatsichlich im-
mer dann um Kritik handelt, wenn von ihr gesprochen wird. Lief3e sich damitjedwe-
der Praxis, ob begriindet oder nicht, die Zuschreibung kritisch beiftigen — womaglich
auch dann, wenn die bislang erwihnten Dimensionen nicht vorhanden sind?'

Diese Vagheit wird drittens durch eine weitere flankiert: Kritik lsst sich abhin-
gig von der Intentionalitit von Kritiker:innen differenzieren — zwischen intentio-
naler Kritik, die erwartbar als kritisch gelesen wird, und einer akzidentellen Kritik,
die von Dritten, aber nicht vom Subjekt der Kritik zugeschrieben wird. Beispiels-
weise vermag Schulschwinzen als kritische Verweigerung im Rahmen der Fridays
for Future-Bewegung interpretiert werden, obwohl eine politische Kritik von einigen
dervermeintlichenKritiker:innen« nie intendiert war und sie blof$ einen freien Vor-
mittag wollten.

2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet?

Verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium einer Kritik, steht das Arran-
gement dieser vier Dimensionen wiederum unter dem Einfluss verschiedener Kon-

121 Diese drei Varianten machen in ihrem Verhiltnis zueinander erneut den Prozess der Aus-
differenzierung von Kritik deutlich, den ich zuvor in Kapitel 2.1 dargestellt habe.

122 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102, 106f.; Stederoth 2011, S. 1346.

123 Vgl. Brockling 2013b, S. 309.

124 Vgl. Raffnsge 2017, S. 50ff.

125 Vgl. Brockling 2017, S. 390.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

13


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

texte, die einer Kritik eine gewisse Bedeutung zuschreiben und sie innerhalb des
Kontextes orientieren. Kursorisch soll auf drei orientierende Kontexte eingegangen
werden. Da sie in jeweils eigenstindige Forschungsfelder fithren und darin bereits
in diverse Differenzen verwoben sind, verzichtet die folgende Darstellung auf iiber-
mifigen Detailreichtum. Stattdessen stehen die widerspriichlichen und zugleich
orientierenden Effekte solcher drei Kontexte auf die zuvor zusammengetragenen
Dimensionen im Fokus.

h) Wie richten soziale Kontexte Kritik aus?

Diese Frage fiihrt in verschiedene Felder der Sozialforschung und ist — wie bereits
erwihnt - Thema in den Arbeiten von Bourdieu, Boltanski und den ihnen folgenden
Soziolog:innen. Ich will an dieser Stelle zumindest zwei Aspekte hervorheben: Dritte
und soziale Normen.

Dritte konnen Kritik als eigentliche Adressat:innen oder passives Publikum be-
einflussen.”?® Zunichst lisst sich auch die vorausgesetzte Beschaffenheit solcher
Dritter zur Disposition stellen (Wer oder was gilt als Dritte?, >Kénnen unbeleb-
te, physische Objekte Dritte sein?« und andere). Zur Illustration von menschlichen
Dritten ausgegangen, konnen Dritte Adressat:innen einer Kritik sein, zum Beispiel
in der Kritik an einer politischen Position (Vergemeinschaftung von Wohnraum),
um sich einer Gruppe Dritter (FDP) zugehorig oder einer anderen Gruppe (die Lin-
ke) oppositionell zu zeigen. Kritik mag zudem der Instruktion dienen, also dem
Zweck, bei ihren dritten Adressat:innen ein bestimmtes Verhalten hervorzurufen,
zum Beispiel nachhaltige Kaufentscheidungen, die durch eine Konsumkritik an-
gestoRen wurden.”” Dritte kénnen auflerdem ein Urteil iiber die Adiquanz eines
Kriteriums von Kritiker:innen abgeben und auf diese Weise eine gewisse Kontroll-
funktion ausiiben. In diesem Fall wiirde die Kritik selbst zum Objekt einer anderen
Kritik. Dritte miissen schlieflich nicht notwendig als Adressant:innen prisent sein,
sondern nehmen als antizipierte Erwartung zum Beispiel dann Einfluss, wenn eine
professionelle Filmkritik einer bekannten Leser:innenschaft veréffentlicht wird.

Eine Kritik ist zudem stets an ein Set sozialsituativer Normen hinsichtlich Zeit,
Raum und Modus des Kritisierens gebunden, die Subjekt, Objekt und Kriterium
miteinander in Beziehung setzen und auf einen gewissen Vollzug hin anordnen.
Handelt es sich beispielsweise um einen Schiiler:innenvortrag vor einer Klasse,
dann ist Kritik zeitlich (nach dem Referat), lokal (im Klassenraum, sodass Blickkon-
takt moglich ist) sowie modal (abwechselnd positive und negative Anmerkungen
zu vorab gesetzten Kriterien der Referatsbewertung) bedingt. Allerdings impliziert
dieses Beispiel bereits ein reproduktives Verstindnis von Kritik. Destruktive Va-
rianten stellen die Gegenfrage: Wann ist eine inaddquate Zeit fiir kritische Praxis,

126 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102.
127 Vgl. Reisigl 2019, S. 96.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

an welchen Orten ist eine Praxis unpassend und damit potenziell kritisch? Wenn
Kritik transgressiv verstanden wird, dann entfaltet sie erst durch den Ubertritt
dieser Normen ihre Wirkung — beispielsweise in Besetzungen, Sitzblockaden,
Verzogerungstaktiken oder — anhand des Referatsbeispiels — der Verweigerung von
Kritik oder dem Ansprechen unerwiinschter Kategorien. Solche Kritiken bergen
ebenso das Potenzial fitr Gemeinschaftlichkeit wie zur sozialen Regulierung.?®

i) In was fiir einem Verhaltnis stehen Sprache und Kritik?

»Kritik ist eine hochgradig sprachliche Angelegenheit«, erklart Martin Reisigl und
unterbreitet eine linguistische Typisierung deutschsprachigen Kritisierens. Kritik
findet demnach Ausdruck in jeglichen Typen von Sprachhandlung, darunter expres-
sive (Mistl), deklarative (Hiermit lege ich meine Funktion nieder.<) oder quaes-
tive ((Stimmt das?<)."” Diese variationsreiche Sprache der Kritik ist in verschiede-
nen sozialen Handlungsfeldern anzutreffen und kann sowohl zum Erhalt (repressive
Kritik) wie zur Verinderung (subversive Kritik) einer Ordnung beitragen.”® Kritik
driicke sich also ebenso in Sprache aus, wie Sprache als Grundlage diverser Kritik-
formen gilt.

Ein Ansatz wie der Brian Massumis schligt dagegen vor, sich durch Kritik der
sprachlichen Bedingtheit des Gesellschaftslebens (und damit auch der etablierten
Modi der Kritik selbst) zu entledigen. Zwar wire die von Reisigl vorgeschlagene Ty-
pisierung mit Massumi nicht ginzlich zu verwerfen; allerdings wiirde Massumi sie
wohl als einen Diskurs kritisieren, der die Erfahrung des Kritisierens verstellt. Spra-
che zwinge der Kritik dann stets die ihr impliziten Urteile auf — insbesondere dann,

wenn Reisigl Regeln schliissiger Argumentation der Kritik ableitet.”*

»Ich denke, dass deswegen die Verbindung zu anderen, beweglicheren Dimen-
sionen der Erfahrung verloren gehen. Andere Verfahren, die weniger mit Beherr-
schung und mit Beurteilung, sondern mehr mit affektiven Verbindungen und ab-
duktiver Teilnahme arbeiten, werden nicht zugelassen.«'*

Abduktion bezeichnet ein korperliches Empfinden, das noch nicht bewusst reflek-
tiert wird.” Kritik ist fiir Massumi eine dynamische Evaluation einer sozialen Si-
tuation, an der wir korperlich-abduktiv teilnehmen. Bei einer solchen Evaluation
handelt es sich jedoch nicht um eine statische Beurteilung, sondern um ein korper-

128 Vgl. Goffman 1975, S. 16ff.

129 Vgl. Reisigl 2019, S. 105ff.

130 Vgl. Reisigl 2019, S. 117.

131 Vgl. Reisigl 2019, S. 113.

132 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

133 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 33.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

75


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

lich empfundenes Ausleben der Situation jenseits aller Worte.* Kritik geht somit
nicht in einer sprachlichen Typisierung auf, sondern mag auch im Entziehen aus
einer sprachlichen Ordnung liegen — bei Massumi sogar der sprachlichen Ordnung
der Kritik selbst.”*

j) Wie richten historische Kontexte Kritik aus?

Schlieflich ist Kritik in ihren Modi historisch variabel.*® Kritik besitzt nicht nur
ideengeschichtlich, sondern auch als vollzogenes Kritisieren eine Historie, die sie
pragt — seien es Kritiken der Frauenbewegungen, postkoloniale Kritiken, Wissen-
schafts- oder Literaturkritiken.”” Der historische Kontext, so selbstverstindlich
es auch klingen mag, bedingt die sozialen und sprachlichen, aber auch die hier
nicht weiter ausgefiithrten kulturellen und geographischen Orientierungen von

138 und die damit

Kritik. Die Ausdifferenzierung von Kritik seit dem 16. Jahrhundert
verbundene Entleerung des Terminus ist hierfiir ein Beispiel, an denen sich auch

geographisch-kulturelle Verschiebungen beobachten lassen:

»Die Orte der Kritik haben sich verlagert. Sie sind nicht mehrallein in unangreifba-
ren Institutionen oder Disziplinen aufzufinden, sondern entstehen innerhalb ver-
schiedener Konstellationen und werden durch wechselnde Agenten immer wie-
der neu vertreten.«'*

Diese historischen Ausrichtungen wurden zudem selbst zum Objekt von Kritik -
wie beispielsweise im Fall der Kritik der politischen Okonomie von Karl Marx. Die Kritik
der politischen Okonomie war Ausdruck und wollte zugleich Arznei fiir die histori-
sche Situation der biirgerlichen Gesellschaft sein, in der ein ausbeuterisches, ko-
nomisches Denken die Freiheitsberaubung ganzer Klassen in aller Selbstverstind-
lichkeit (bzw. in Fetischismus) vorantrieb.#°

Alle drei Kontexte geben Kritik eine gewisse Ausrichtung, orientieren sie sozi-
al, sprachlich sowie historisch-kulturell. An dieser Stelle entfaltet sich aber auch die
zentrale Differenz hinsichtlich der Kontexte von Kritik: Ist Kritik das Produkt die-
serverschiedenen, sich teils widersprechenden Einfliisse? In diesem Fall wire Kritik
nicht mehr als ein blofes historisches Oberflichenphinomen. Oder mag es ande-

rerseits gerade Kritik sein, die sich der eigenen strukturellen Bedingtheit erwehrt?

134 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

135 Eine ausfihrliche Darstellung von Massumis Kritikverstandnis findet sich in Abschnitt 3.5.
136 Vgl. bspw. Jaeggi, Wesche 2013; Stederoth 2011.

137 Vgl. Karl 2016; Hampe 2013; Asad 2009; Neuhaus 2004.

138 Vgl. Rottgers 1982, S. 651ff.

139 Huber et al. 2007b, S. 9.

140 Vgl. Marx 1983, S. 34ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kritik

Kritik witrde dann zu einer der treibenden Krifte sozialer, sprachlicher und histo-
risch-kultureller Verinderung.

2.3 Zur Assemblage der Kritik - Zwischenfazit

Was ist nun aber eigentlich Kritik? Nachdem bislang keine konzeptionelle Antwort
gegeben und stattdessen Einblick in Differenzen, Widerspriiche und Interpretati-
onsmoglichkeiten zu den unterschiedlichen interdependenten Dimensionen von
Kritik geboten wurde, dringt sich diese Frage wohl mehr denn je auf. Die erwartete
Antwort kann nur eine unbefriedigende sein:

Einerseits liefe sich der Pfad einer definitorischen Fixierung des Begriffes Kri-
tik einschlagen. Dieser Pfad ist ein sich verengender, bedingt er eine ideologische
Positionierung und das Entstehen klarer Rinder (Was ist nicht Kritik?<, sWo ist
sie nicht zu finden?« und andere). Problematisch wird eine solche Position dann,

wenn ebendieser ideologische Gehalt in Vergessenheit gerit**'

und beispielsweise
etymologische Spurensuchen zur Begriindung einseitiger Definition missbraucht
werden. Wie zu Anfang des Kapitels problematisiert, fithrte dieser Pfad zu etlichen,
nebeneinander existierenden Konzepten und Definitionen von Kritik.

Kritik als letztlich undefinierbar auszuweisen wire in gleicher Weise zu kurz
gegriffen. Immerhin wird Kritik definiert, nimmt praktisch Gestalt an und steht im
Zentrum unterschiedlicher sozialphilosophischer Diskurse des Age of Criticism. Kri-
tik ist eben gerade aufgrund ihrer fehlenden Letztbegriindung Gegenstand wissen-
schaftlicher, politischer und auch alltiglicher Kontroversen und Bestimmungsver-
suche. Diese Feststellung macht Kritik zumindest zu einem historischen und poli-
tischen Begriff.

Es ist diese Beobachtung, die einen klassischen Uberblick im etymologischen
oder disziplinidren Sinne an seine ideologischen Grenzen treibt. Anstatt also posi-
tiv zu erkldren, was Kritik ist, habe ich in diesem Kapitel gezeigt, was Kritik sein
kann. Es ging darum, Kritik negativ zu umreifen — aus ihren Differenzen und den
an diesen entstehenden Kontroversen heraus. Fiir die nachfolgende Untersuchung
bietet ein solches Vorgehen den Vorteil, den darin behandelten Ansitzen kein Kri-
tikverstindnis aufzubiirden und sie dadurch ggf. als >unkritisch« zu negieren. Es er-
laubt mir stattdessen, die jeweiligen Kritikauffassungen mit Hilfe der dargelegten
Dimensionen in ihrer Spezifik zu verstehen und mit anderen vergleichbar zu ma-
chen. Zudem helfen einige der dargestellten Kontroversen als Referenzpunkte fiir
eine weitere Beschiftigung mit Kritik.

Bei diesem Kapitel handelt es sich insofern um eine Assemblage, eine freie An-
sammlung an Auffassungen, welche durch die finf wiederauftauchenden Dimen-

141 Vgl. Barthes 2016, S. 119.

am 14.02.2028, 13:34:05.

71


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

sionen - Subjekt, Objekt, Kriterium, Modus und Kontext — sowie den Fokus auf de-
ren Differenzen eine gewisse Systematik erhilt. Wie darlegt wurde, sind die ersten
drei erwihnten Dimensionen iiber den Modus miteinander verschrinkt und einge-
bettet in Kontexte, die einer Kritik (oder einem Kritisieren) eine Orientierung wei-
sen. Meine Assemblage beansprucht weder diese fiinf Dimensionen noch die in die-
sen erwahnten Perspektiven vollstindig oder in korrekter Weise angeordnet zu ha-
ben. Ich will an dieser Stelle keine letztgiiltige Erfassung des Begriffes suggerieren.
In Ablehnung dessen besteht hingegen der ideologische Standpunkt dieses Kapitels;
denn offen mit dem eigenen ideologischen Standpunkt umzugehen, wie Barthes es
uns zum Auftakt dieses Kapitels mit auf den Weg gab, bedeutet, offen fiir die Wider-
spenstigkeit eines Forschungsgegenstandes wie Kritik zu sein. Woméglich miissen
wir diese Widerspenstigkeit, ja Kritik in ihrer theoretischen Ginze aufs Spiel setzen,
wenn wir sie nicht der volligen Bedeutungslosigkeit eines Age of Criticism preisgeben
wollen.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Lassen sich Gefiihle kritisieren? Womoglich ist diese Frage manchen eine widersin-
nige. Immerhin scheinen sich Gefiihle entweder als Quell der Irrationalitit einer
rationalen Kritik zu entziehen oder es haftet ihnen etwas Natiirliches an, dem mit
Vernunft oder Logik nicht beizukommen ist." Vielleicht ahnen andere folgenschwe-
re Konsequenzen hinter dieser Frage: Was wiirde aus Liebe und Hoffnung, wenn
eine Kritik sie zu ihrem Objekt machte? Was wiirde aus dem Bauchgefiihl, das uns
ein richtiges Handeln spitren lisst? Lassen sich Gefiihle also kritisieren? Aus diesen
Perspektiven muss die Antwort offensichtlich unisono >nein«lauten.

Mit >ja< wird hingegen vermutlich eine andere Frage zum Zusammenhang von
Kritik und Gefiihl beantwortet: Ist Kritik durch Gefiihle bedingt? Alltagsverstindlich
scheint es evident, dass menschliches Handeln stets auch gefiithlt wird — so eben
auch das Kritisieren. Plotzlich scheinen die Gefithle — wie noch in der ersten Ver-
wendung - fiir unseren Vernunftgebrauch keine Zumutung mehr zu sein;* der Dua-
lismus zwischen Rationalitit und Irrationalitat 19st sich dann ebenso schnell auf wie
der zwischen Natur und Kultur. Oder er wird dermaflen komplex, dass wir uns um-
fassender Definitionsbestrebungen zugunsten einer phinomenalen Beschreibung
entledigen.?

Kritik an Gefithlen wirkt widersinnig, wihrend Gefiihle offensichtlich Kritik be-
dingen - bezieht man diese Feststellungen aufeinander, so scheinen sie sich gegen-
seitig zu negieren. Die Kritik an Gefiithlen wird einerseits umso schwieriger, wenn
Gefiihle zur Bedingung des Kritisierens selbst werden; andererseits erhilt eine »er-
folgreiche« Kritik an Gefiihlen eine Konnotation rationaler Gefithllosigkeit. Was in
diesem widerspriichlichen Verhiltnis zwischen Gefiihl und Kritik nachwirke, sind
geschichtstrichtige und diskursmaichtige Auffassungen von Kritik — als rationaler
Urteilsfindung - und Gefiihl, als stets stérende, aber zutiefst menschliche Irratio-
nalitit.*

-

Vgl. de Sousa 2011, S. 188.

Vgl. de Sousa 2016, S. 24.

Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Cvetkovich 2012.

Vgl. unter anderem Penz, Sauer 2016, S. 21ff.; de Sousa 2016, S. 40ff.; Walzer, Wérdemann
1999, S. 88.

AW N

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Mit dem dritten Kapitel setze ich an diesem Widerspruch an, indem ich mich
dem Theorie- und Forschungsfeld der Kritiken der Gefiihle® widme. Diesem lassen
sich unterschiedliche Auffassungen einer moglichen Verbindung zwischen Kritik
und Gefiihl entnehmen.® In Riickbezug auf die Fragestellung dieser Arbeit inter-
essiert mich, welche Ansatzpunkte dieses Theorie- und Forschungsfeld fiir einen
kritischen Umgang mit politischen Gefiihlen bietet. Hierzu untersuche ich sechs
Ansitze, die Gefithle in ihrer Politizitit ernst nehmen, wodurch sie gewissermafen
ein Subfeld zwischen den Kritiken der Gefiihle bilden.” Ich spreche daher bei den
sechs zu untersuchenden Ansitzen von Kritiken politischer Gefiihle.

Als analytische Differenzierungshilfe meiner Untersuchung dient die Begriffs-
komposition Kritik der Gefiihle, die zwei Lesarten nahelegt. Die Lesart im genitivus
objectivus verweist darauf, wie Gefithle — ob als leiblich gespiirte Gefiihlserfahrun-
gen oder abstraktes Narrativ — zum Objekt von Kritik werden. Es handelt sich da-
bei um eine Kritik an Gefithlen, auf die auch die erste der oberen Fragen anspielt.
Die komplementire Lesart von Kritik der Gefithle im genitivus subjectivus macht da-
gegen auf die zweite Frage aufmerksam und umfasst, wie Gefiihle je nach Ansatz
motivational, modal oder auch performativ in Kritik zum Ausdruck kommen. Der
doppelte Genitiv hilft zu thematisieren, auf welche Weise ein Ansatz jeweils beide
Begriffe miteinander in Verbindung setzt und was er dadurch dem geschilderten
Widerspruch zwischen beiden Verbindungsweisen entgegenzuhalten vermag. We-
der die in diesem Kapitel versammelten Theorien noch mein eigenes Forschungs-
vorhaben zielen also darauf, Gefithle dadurch abzuwerten, dass sie lediglich zum
Objekt von Kritik werden. Stattdessen werde ich zeigen, dass Kritiken der Gefiihle

5 Ich verwende hier bewusst den Plural Kritiken der Gefiihle. Ich werde folgend ausfiihren,
dass sich verschiedene mogliche Verbindungen zwischen Kritik und Gefiihl herstellen
lassen, wovon die hier zu untersuchenden Kritiken politischer Gefiithle nur eine mogliche
Variante darstellen.

6 Die Voraussetzungen dazu wurden in den beiden vorherigen Kapiteln geschaffen: Ich habe
dargelegt, dass Cefiihl — als vorgeschlagener Oberbegriff — seit der Antike entlang von drei
Dimensionen theoretisiert wird, die auch die zentralen Arbeitsfelder universitiarer Philoso-
phie darstellen kénnten. Demgegeniiber differenzierte sich Kritik seit ihrer Renaissance
durch die Autor:innen der Aufklarung von einem intellektuellen Handwerk in verschiedene
Doménen bis in das Alltagsleben hinein aus. Vor diesem Hintergrund zeigen sich diverse
Differenzen, die sich in mindestens fiinf Dimensionen von Kritik clustern lassen. Beide
Kapitel behandelten die Ambivalenz in der Theoretisierung von Cefiihl und Kritik und stell-
ten dar, wie die beiden jeweiligen Begriffe als bedeutungsleere Zentren wissenschaftlicher
Ausdeutung und wechselseitiger Differenz fungieren. Die beiden Kapitel zeigen beispiel-
haft fir den Rest dieser Schrift die theoretisch-terminologische Offenheit, durch die An-
satze erschlossen werden konnen, die teils unterschiedlichen Logiken folgen.

7 Fur eine weiterfithrende Eingrenzung dieses Subfeldes im Theorie- und Forschungsfeld der
Kritiken der Gefiihle vgl. das nachfolgende Kapitel 3.1.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

von Bedeutung sind, gerade weil sie sich einer solchen Trennung konzeptionell wie
performativ entledigen oder sich sogar direkt gegen diese richten.®

Ich werde wie folgt vorgehen: Zunichst umreifle ich die jeweilige Theorie in we-
sentlichen Ziigen. Bei einigen dieser Darstellungen handelt es sich um textnahe Lek-
tiren ausgewihlter Schriften — wie beispielsweise bei den Unterkapiteln zu Eva Ill-
ouz’ oder Eva K. Sedgwicks Auffassungen. Andere sind hingegen Destillate verschie-
dener Schriften — wie im Fall von Michael Walzer oder Brigitte Bargetz. Am Ende
einer jeden Darstellung fasse ich die jeweilige Theorie knapp zusammen und greife
dafiir auf die Dimensionen zu Gefiihl aus Kapitel 1. und denen zu Kritik aus Kapi-
tel 2. zuriick. Auf jede Darstellung einer Theorie folgt eine Untersuchung, die sich
an vier Fragen orientiert (3.2 bis 3.7): Zum einen will ich die politisch-wissenschaft-
liche Aus- und Zielrichtung der jeweiligen Theorie eruieren, also fragen, was die je-
weilige Theorie will (I). Diese Formulierung spielt bewusst nicht auf die Intention der
jeweiligen Autor:innen an, sondern auf die Eigenstindigkeit und Wirksamkeit von
Theorien - ein Akzent, das den Studien Sedgwicks und Vogelmanns entlehnt ist.’
Im Anschluss thematisiere ich entlang des doppelten Genitivs, wie >Kritike und >Ge-
fuihlcin dieser Theorie aufeinander bezogen werden (11). Nicht jede der angefithrten Auf-
fassungen verwendet genau diese beiden Begriffe, es werden auch andere oder er-
weiterte Varianten genutzt. Beispielsweise spricht Didier Eribon von kritischem Den-
ken und Michael Walzer von Gesellschaftskritik. Wie in den beiden vorherigen Kapitel
begriindet, nutze ich die Begriffe Kritik und Gefiihl also bedeutungsoffen, um auf die
spezifischen Auslegungen der einzelnen Ansitze eingehen zu konnen. Drittens will
ich fragen, welche Widerstinde die jeweilige Theorie als eine Kritik politischer Gefiihle birgt
(I1I). Mit Widerstinden mochte ich allerdings weniger auf den politisch-aktiven Ge-
brauch des Begriffes anspielen. Mir scheint, Widerstinde beschreibt am besten die
Erfahrungen der Blockade, Irritation oder auch Renitenz, die mich im Verlauf der
Lektiiren affizierten. Es handelt sich um Probleme, Widerspriiche oder Liicken, die
sich mir in der Rezeption der Ansitze auftaten und an denen diese potenziell wei-
tergetrieben werden konnen. Viertens erliutere ich, welche besonderen Anregungen die
jeweilige Theorie als Kritik politischer Gefiihle fiir die Entwicklung eines eigenen Ansatzes bie-
tet (IV). Dafir beziehe ich mich nicht nur auf die theoretisch-praktischen Stirken
eines Ansatzes, sondern auch auf einzelne Theoriebausteine, Fragen oder besagte
Widerstande. Die Erkenntnisse meiner Untersuchungen werden schlieRlich im Ka-
pitel 3.8 tabellarisch zusammengefasst. Diese Ubersicht soll der Diskussion von vier
Impulsenimvierten Kapitel dienen, die aus der vergleichenden Gesamtschau der be-
handelten Theorien erwichst.

Um das Theoriefeld der Kritiken politischer Gefiihle zu untersuchen, gilt es aber
zunichst die Auswahl der Untersuchungsgegenstinde zu erliutern. Wie ich folgend

8 Vgl. Neumayr 20073, S. 14f.
9 Vgl. Vogelmann 2022, S. 540ff.; Sedgwick, Frank 2003.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

darlege, unterscheidet die sechs ausgewihlten Theorien im Vergleich zu anderen
Verbindungsversuchen beider Begriffe, zu anderen Kritiken der Gefiihle, ein spe-
zifischer Bezug zu Politik und dem Politischen.

3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken
politischer Gefiihle

Bevor ich das Feld der Kritiken politischer Gefithle durch die Analyse ausgewihlter
Theorien zusammentrage, will ich einige Eingrenzungen vornehmen und begriin-
den, warum ich von Kritiken politischer Gefithle spreche. Ich werde also zunichst die
Auswahl der sechs Ansitze, die ich in diesem Kapitel untersuche, begriinden und sie
durch einen inhaltlichen Vorgriff von anderen Zugingen abgrenzen, die Kritik und
Gefiihl aufeinander beziehen. Anschliefiend beziehe ich die herausgearbeiteten Ten-
denzen auf die Politikbegriffe, die in radikalen Demokratietheorien diskutiert werden.

Die Auswahl der Ansitze sowie die vorliegende Arbeit in ihrer Ginze basieren
auf der Annahme, dass eine theoretische Verbindung zwischen Gefiihl und Kritik
keinen Widerspruch darstellt, also theoretisch-konzeptionell méglich ist.’® Damit
grenzen sich die hier behandelten Ansitze von denjenigen ab, fiir die Gefithle
nicht durch Kritik zuganglich sind und in deren Vollzug sie eine Hiirde darstellen,
beispielsweise indem Gefiihle eine logische respektive rationale Urteilsfindung qua
Kritik erschweren.” Zudem habe ich die Beitrage urspriinglich danach ausgewihlt,
dass sie eine Theoretisierung der Verbindung beider Begriffe erkennen lassen. Es
handelt sich also insofern um Theorien, konzeptionelle Vorschlige des Sprechens
iiber das Verhiltnis von Kritik und Gefiihl. Es ist mir wichtig, diesen Umstand zu
betonen, da eine Vielzahl von Analysen, Praktiken und Interventionen existieren,
die gefiihlskritisch operieren und sich entsprechend verstehen, hier aber nicht
Thema sein werden."”

Die hier vorgestellten Ansitze stimmen mindestens in einer von zwei Aussagen
tiberein: >Gefithle lassen sich kritisieren< oder >Kritik vollzieht sich gefiihlt.c Die-
se Arbeitshypothese einer einander nicht negierenden, konzeptionellen Verbind-
barkeit zwischen Kritik und Gefiihl eroffnet den Raum sowohl fiir empirische For-
schungsarbeiten als auch, wie ich es folgend tun werde, fiir Theoriebildungen. Axio-
matisch auf dieser Arbeitshypothese aufbauend werde ich untersuchen, wie die aus-

10 Vgl. de Sousa 2016, S. 56f.

11 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102; Stederoth 2011, S. 1346.

12 Insbesondere in feministischer Tradition ist die Verflechtung von Kritik und Gefiihl
mehrfach indirekt Thema einzelner Studien geworden. Beispielsweise in: Mixa et al. 2016;
Penz, Sauer 2016; Ahmed 2014b; Baier et al. 2014; Cvetkovich 2012; Mixa, Vogl 2012; Berlant
2011; Huber et al. 2007a; Neumayr 2007b.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

gewihlten Theorien eine solche konzeptionelle Verbindung herstellen, welche Ziel-
richtung sie dabei verfolgen und welche immanenten Widerstinde sie sich damit
einhandeln.

Ausgehend von meiner Arbeitshypothese habe ich sechs Ansitze ausgewihlt. Es
handelt sich um zeitgendssische Theorien, die maximal bis in die 1980er Jahre zu-
riickreichen und von denen einigen in ihren Forschungsbereichen der Status >mo-
derner Klassiker< zukommt.” Konkret behandele ich die folgenden sechs Theorien:

- Die verbunden-interpretative Gesellschafiskritik Michael Walzers,
«  die postnormative Kritik authentischer Gefiihle von Eva Illouz,

« das kritische Denken Didier Eribons,

. die affirmative Kritik Brian Massumis,

- das Reparative Lesen Eve Kosofsky Sedgwicks und

o die kritisch machtsensible Affekttheorie von Brigitte Bargetz.

Uber die Grundannahme einer theoretischen Plausibilitit von Kritiken der Gefiihle
hinaus zeichnen sich die sechs ausgewihlten Theorien durch zwei ihnen implizite,
diskursiv-konzeptionelle Tendenzen aus, die sie zu unterschiedlichem Grad pragen.
Durch diese beiden Tendenzen bilden sie im Forschungsfeld der Kritiken der Gefith-
le ein eigenes (Sub-)Theoriefeld, dasich in dieser Arbeit als das der Kritiken politischer
Gefiihle bezeichne:™

(I) Bei den nachfolgend untersuchten Kritiken der Gefiihle handelt es sich um
politisch-sozialtheoretisch fundierte Theorien, was insbesondere in einer konzeptionel-
len Distanz(-ierung) zu psychologischen Zugingen zu Gefiihl und Kritik Ausdruck findet.
Diese Tendenz zeigt sich an den folgenden Faktoren:

Zunichst kniipften die sechs Ansitze ideengeschichtlich an Konzepte, Theorien
oder Diskurse an, die nicht in psychologischer Tradition stehen, folglich nicht mit

13 Dieser Vorzug jiingerer gegeniber alteren Ansitzen ist nicht nur meinem personlichen In-
teresse geschuldet. Ein theoretisches Argument, welches im Verlauf meiner Untersuchung
an Scharfe gewinnen wird, liegt der Auswahl zugrunde. Es lasst sich gerafft auf die fol-
gende Uberlegung bringen: Wenn Theorien nicht nur politische Gefiihle zum Gegenstand
haben, sondern zugleich Produkte ebendieser affektiven, politischen und sozialen Imma-
nenzverhaltnisse sind, dann liegt es um der Aktualitit der Suche nach einem kritischen
Umgang mit politischen Gefiihlen willen nahe, Kritiken der Gefiihle zu untersuchen, die
sich auf zeitgendssische politische Cefiihle beziehen.

14 Zur ldentifikation und Eingrenzung anderer solcher Subfelder der Kritiken der Gefiihle
bedarf es weiterer Forschungsbemithungen. Vermuten lassen sich eigenstidndige konzep-
tionelle Stromungen in anglosichsischen Moraltheorien (vgl. Brandt, Smith 2010) und der
klassischen Psychoanalyse (vgl. bspw. Freud 1900, S. 100—-126). Zudem wire zu eruieren,
inwiefern fiktionale und autofiktionale Textformen die Funktion einer Kritik der Gefiihle
erfillen kénnen (vgl. bspw. Pessoa 2019).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

83


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

entsprechender Theoriebildung oder Terminologie befasst sind. Darunter stehen
mit Michael Walzer und Eva Illouz die ersten beiden Autor:innen meiner Untersu-
chung in der sozialtheoretischen respektive soziologischen Tradition der Kritischen
Theorie. Demgegeniiber sind die Ansitze Didier Eribons und Brian Massumis durch
die franzosische Theoriebildung des Poststrukturalismus beeinflusst, wobei Mas-
sumi zudem an die Affektenlehre Spinozas anschlieit. Die kulturwissenschaftliche
Theorie Eve Kosofsky Sedgwicks und Brigitte Bargetz’ politikwissenschaftliche Per-
spektive sind schlieflich stirker queer-feministisch beeinflusst. Keiner dieser sechs
Ansitze geht allerdings vollends in einer dieser (Sub-)Disziplinen auf oder wirke al-
leinig in ihr. Die Rezeption der sechs Autor:innen weist stattdessen Referenzen aus
unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen auf.

Einige der Ansitze gehen zweitens gewollt auf Distanz zu >der< Psychologie
respektive Psychoanalyse.” So schlieft Didier Eribon das Unbewusste und die sich
daraus ableitenden psychoanalytischen Konzepte grundlegend aus, da durch diese
die kollektiven und hochst heterogenen Prozesse gesellschaftlicher, historischer
und politischer Subjektwerdung individualisiert und universalisiert wiirden.'® Im
Gegensatz dazu macht Eva Illouz die wissenschaftliche und populidrpsychologische
Arbeit an Gefithlen zu ihrem soziologischen Forschungsthema, in dem sie eine

15 Tatsachlich ist diese Abgrenzung nicht unproblematisch, da in ihr die Distanz zu Thera-
pie, zu Psychologie und zu Psychoanalyse flieRend ineinander (ibergeht und deren jeweilige
innere Vielfalt an praktischen und theoretischen Zugingen zugunsten der Begriindung
einer eigenen Position unberiicksichtigt bleibt. Der Eindruck, demnach >die Psychologie«
ein konstitutives Anderes der Kritiken politischer Cefiihle darstellt, liegt somit nicht fern
und wire in einem weiterfiihrenden Forschungsvorhaben zu untersuchen. Da eine um-
fassende Aufarbeitung dieser Abgrenzung ein noch ausstehendes Forschungsunternehmen
darstellt, will ich an dieser Stelle lediglich meine Skepsis gegeniiber diesen teils undifferen-
zierten Distanzierungsbemiithungen der behandelten Ansitze duflern. Im Sinne der jeweili-
gen Theorien maochte ich dennoch auf deren Vokabular zuriickgreifen, aber nachdricklich
die Unterscheidung zwischen Psychologie und Psychoanalyse hervorheben. Demnach lasst
sich letztere durch die konzeptionelle Erweiterung der ansonsten bewussten Psyche in der
Psychologie um das Unbewusste begreifen (vgl. Freud 1991, S. 264f.).

16 Vgl Eribon 2018, S. 24—-31. Eines seiner Beispiele soll Eribons Position nochmals unterstre-
ichen: »Eine psychoanalytische Theorie durch eine gesellschaftliche Theorie der Subjektiv-
itit zu ersetzen bedeutet also, den Odipuskomplex durch das Schulsystem zu ersetzen. Um
die eigenen Beziehungen zu anderen, die Beziehungen der anderen zu sich selbst und die
eigenen Beziehungen zu sich selbst verstehen zu kdnnen, muss man all die Effekte rekon-
struieren, die dieses System auf die Beziehung zur Sprache, zur Kultur, zur Zeit und zu den
anderen ausibt — zu denen, die einen anderen Platz in der sozialen Welt einnehmen, und
deswegen auch zu sich selbst, insofern man sich positiv oder negativ zu den Hierarchien
der gesellschaftlichen, professionellen, kulturellen, linguistischen und politischen Legitim-
itat verortet (also als Trager_innen eines positiven oder negativen skulturellen Kapitals¢, wie
Bourdieu sagen wiirde)« (Eribon 2018, S. 31).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

diskurshistorische Perspektive einnimmt.” In diesem Zusammenhang stellt sie
beispielsweise hinsichtlich der Struktur therapeutischer Denkarten fest:

»Emotional ungesunde Verhaltensformen werden aus impliziten Beziigen zu und
Vergleichen mit dem Modell und Ideal des>vollstindigen selbstverwirklichten Le-
bensc<abgeleitet. Wiirden wir dieses Ideal auf den Bereich physischer Gesundheit
Ubertragen, miifiten wir in analoger Weise sagen, daf jemand, der das volle Po-
tential seiner Muskelkraft nicht ausspielt, krank ist, mit dem Unterschied nur, dafd
der psychologische Diskurs die Definition dessen, was als >kraftiger Muskel« gilt,
im unklaren 1aRt und stets hin- und herbewegt.«'®

Im Unterschied zum primiren Interesse der Psychologie an der intrapersonalen
Konstitution eines Individuums steht bei allen sechs zu untersuchenden Kritiken
der Gefiihle schlieflich das Wechselverhiltnis zwischen Strukturdetermination
und Subjektivitit aus einer politisch-sozialtheoretischen Perspektive im Zentrum.
Thre konzeptionelle Stirke liegt somit in der Sensibilitat fiir die Arten und Weisen,
wie Gefithle (fiir und entgegen Kritik) organisiert und ausgerichtet werden. Wie
fithren bestimmte Sozialstrukturen (Diskurse, Dispositive, Regime, Grammatiken,
Macht- und Herrschaftsverhiltnisse) zu einer gewissen Subjektivitit (und ihren Ge-
fithlen)? Wie lasst sich durch oder auch trotz Gefithlen qua Kritik eine Verinderung
in diesem Verhiltnis zwischen Subjektivitit und Sozialstruktur initiieren? Unbe-
nommen ist, dass auch die psychologischen Vertreter:innen der Kritischen Theorie
oder der Psychoanalyse diese Fragen beschiftigen und eine fruchtbare Verkniip-
fung zwischen Psychologie und kritischer Gesellschaftstheorie generell maoglich
ist.” Jedoch wird eine psychologische Diagnostik im hier behandelten Theoriefeld
nicht auf gesellschaftliche Phinomene iibertragen,*® sondern allenfalls als narrati-
ve Deskriptionsstiitze verwandt — wie beispielsweise im Essay Sedgwicks.” Zudem
stehen die folgend analysierten Kritiken der Gefiihle der Idee soziokulturell-leib-
licher Subjektivierung und Einschreibung nahe oder argumentieren dezidiert fiir
diese.”?

In der Gesamtschau stellt sich diese explizite oder implizite Distanznahme zur
Psychologie als eine Hinwendung zur politisch-sozialtheoretischen Perspektivie-

17 Vgl lllouz 2015, S. 65ff.

18 lllouz 2015, S. 73.

19 So teilt die Kritische Theorie eine Auffassung des Verhaltnisses zwischen Strukturdetermi-
nation und Subjektivitat (vgl. dazu bspw. Horkheimer 1987, S. 202ff.).

20 Vgl. bspw. Adorno 1972, S. 114ff.

21 Vgl. bspw. Sedgwick 2003a, S. 129—143. An dieser Stelle ihres Essays schildert Sedgwick die
Charakteristika der Affekttheorie Paranoia.

22 Vgl. Bargetz 2014, S. 121—125; Sedgwick, Frank 2003, S. 93—95; Massumi, Manning, Weigel
2010, S. 25ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

85


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

rung des Verhiltnisses zwischen Kritik und Gefiihl dar. Diese Tendenz wird in der
anschlieffenden Untersuchung der Theorien verstirkt zutage treten.”

(II) Die Distanzierung zur Psychologie wird durch eine weitere Tendenz er-
ginzt — die eines emanzipativen Impetus, der allen sechs Kritikauffassungen implizit
ist. Wie ich in meiner folgenden Untersuchung verdeutliche, unterscheiden sich
die Auffassungen entlang der fiinf in Kapitel 2. ausgearbeiteten Kritikdimensio-
nen sowie in ihrer Zielrichtung voneinander. Zugrunde liegt ihnen jedoch einer
Sozialstruktur immanente Urteile in Frage zu stellen und sich so von diesen zu
emanzipieren.* Worin diese Sozialstruktur genau besteht, variiert entsprechend
mit den Ansitzen und reicht von moralischen Kulturen (Walzer) iiber Gefithlsdispo-
sitive (Illouz) und -politiken (Bargetz) bis hin zu sprachlich-diskursiven Deutungen
per se (Massumi). Diese Varianz zeigt sich gleichfalls hinsichtlich der anderen
Kritikdimensionen.

Die ausgewdhlten Kritiken der Gefithle unterscheiden sich damit gemeinsam
grundlegend von jenen, die der Stabilisierung einer normativen Ordnung dienen.
Die politische Theorie Martha Nussbaums kann fiir eine solche Auffassung als Bei-
spiel gelten. In ihrem Buch Politische Emotionen untersucht sie, wie die Idee einer
liberal verfassten Gesellschaft, mit der einer emotionalen Kultur vereinbar ist, wie
sie Rousseaus Republikanismus vorschligt.® Sie unternimmt den Versuch, libera-
le Gefithlsskepsis mit republikanischer Gefithlsaffirmation in Einklang zu bringen.
Wie also kdnnen Emotionen eine liberale, politische Kultur stiitzen? Mit ihrer Arbeit
verfolgt sie das Ziel, einen Liberalismus zu begriinden, der moralisch nicht neutral
sei, der »einen bestimmten moralischen Inhalt hat, wobei die gleiche Achtung vor
allen Menschen, Rede-, Vereinigungs- und Gewissensfreiheit sowie grundlegende
soziale und wirtschaftliche Rechte an erster Stelle stehen.«*

Um diese Freiheiten zu garantieren, bedarf es laut Nussbaum einer kritischen
politischen Kultur. In dieser werden die Rede- und Freiheitsprinzipien sowie die mit
diesen verbundenen Emotionen stindig der Priifung qua Kritik unterzogen. Kritik
an Gefithlen wie etwa der Liebe zur Nation dient der Herstellung eines begrenzten
Dissenses um jene Gefiihle. Eines Dissenses, der durch die gesellschaftliche Ord-
nung und ihre Stabilitit beschrinkt ist.*” Indem Nussbaum die liberale Moralvor-
stellung zum kategorial hochsten Gut erhebt, macht sie ihre politische Kritik an Ge-

23 Fir die vorliegende Arbeit muss jedoch zundchst offen bleiben, inwiefern die zu un-
tersuchenden Ansdtze — ihren ideengeschichtlichen Pragungen und Abgrenzungen zum
Trotz — theorieimmanent psychologisch arbeiten. Hierin besteht eine Aufgabe weiter-
fithrender Forschung.

24 Vgl. Eribon 2018, S. 8, 32ff.

25  Vgl. Nussbaum 2016, S. 34.

26  Nussbaum 2016, S. 33.

27 Vgl. Nussbaum 2016, S. 20.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

fithlen zu einem Instrument der Stabilisierung ebendieses liberalen Gesellschafts-
modells.?®

Auch die sechs Theorien, die ich folgend untersuchen werde, beschiftigen sich
mit dem Initiieren von Dissens. Konzeptionell sind sie jedoch nicht auf den Erhalt
einer liberalen Gesellschaftsformation und der in diese eingebetteten Moralvorstel-
lungen ausgerichtet.”® Anstatt zur Stabilisierung einer vorherrschenden Ordnung
beizutragen, bieten die sechs Ansitze das Potenzial, eine solche in ihren fundamen-
talen Grundziigen in Frage zu stellen, wodurch ebendiese dem politischen Streit zu-
ginglich wird. In unterschiedlicher Schwerpunktsetzung rufen die folgend behan-
delten Kritiken der Gefithle den Bruch mit der herrschenden Gefithlsordnung auf
den Plan oder zeigen, welche Rolle Gefiihlen bei einem solchen Infragestellen zu-
kommt.

Das zu untersuchende Theoriefeld ist somit durch zwei Tendenzen gekenn-
zeichnet: durch eine Hinwendung zu einer politisch-sozialtheoretischen Per-
spektive auf Gefithle, die sich in einer Distanzierung gegeniiber psychologischen
Auffassungen niederschligt, sowie durch einen emanzipativen Impetus. Diese
beiden Tendenzen decken sich dabei mit einer Differenz, die in der modernen
politischen Philosophie breit diskutiert wird.*® In Anlehnung an die erste Tendenz
touchieren die ausgewihlten Theorien in Bezug auf Gefiihle das Themenfeld formier-
ter Strukturen, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster, was sich unter dem Begriff
Politik (le politique) fassen lasst. Eine Kritik der Gefiihle findet hierbei stets in Bezug
aufund in Abhingigkeit von bestehenden politischen, sozialen oder auch affektiven
Verhiltnissen statt.> Hingegen bezieht sich der emanzipative Impetus, die zweite
Tendenz, auf das Durchbrechen, Infragestellen oder Uberwinden solcher Politik mit
und durch Gefiihle. In dieser Hinsicht kénnen wir von dem Politischen (la politique)
sprechen, der fliicchtigen Erméglichung von Alternativen gegeniiber den etablier-
ten Verhiltnissen.?” SchlieRlich wiirde es sich nicht um eine Differenz zwischen

28  So stellt Nussbaum dar, durch welche Padagogik und welche Inhalte junge Menschen eine
patriotische Bildung erfahren konnen, die sie zugleich zu einer das Gesellschaftsmodell
stlitzenden Kritik befihigt (vgl. Nussbaum 2016, S. 378ff.).

29  Nussbaum 2016, S. 20.

30 Vgl. Comtesse et al. 2019; Agamben et al. 2012; Hebekus, Volker 2012, S. 9—28; Bedorf 2010.

31 Vgl. hierzu insbesondere Kapitel 4.2 sowie Kapitel 5.

32 Vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. Eine erste heuristische Annaherung bietet
Wolin, wenn er schreibt: »| shall take the political to be an expression of the idea that a
free society composed of diversities can nonetheless enjoy moments of commonality when,
through public deliberations, collective power is used to promote or protect the well-being
of the collectivity. Politics refers to the legitimized and public contestation, primarily by
organized and unequal social powers, over access to the resources available to the public
authorities of the collectivity. Politics is continuous, ceaseless, and endless. In contrast, the
political is episodic, rare« (Wolin 1996, S. 31 Herv. EM.).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

87


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Politik und dem Politischen — der Herausbildung politischer (Gefiihls-)Struktu-
ren, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster gegeniiber deren gefiihlspolitisch-
emanzipativer Infragestellung — handeln, wenn beide Begriffe nicht aufeinander
verweisen wiirden. Denn nur dann, wenn sich Politiken formieren, kénnen diese
auch zur Disposition gestellt werden; und nur wenn diese zur Disposition gestellt
werden, konnen sich iberhaupt Politiken gegeniiber anderen etablieren. Mit der
Begriffskomposition politische Gefiihle, wie ich sie in dieser Arbeit verwende, mochte
ich dieser januskopfigen politischen Bedeutung von Gefithlen Rechnung tragen.

Kurzum: Die sechs Theorien lassen sich nicht unter einem gemeinsamen Politik-
begriff versammeln. Dennoch erlauben sie es auf je unterschiedliche Weise und zu
unterschiedlichem Grad, Gefiihle in ihrer Politizitit ernst zu nehmen. Dieses Ernst-
nehmen zeigen einige der zu untersuchenden Ansitze dadurch, dass sie solche Ge-
fithle, die Politiken formieren, befordern oder stabilisieren, zum Objekt ihrer Kritik
machen. Andere fassen Gefithle hingegen im Sinne des Politischen auf, indem sie
thematisieren, wie Politiken mit und durch Gefiihle in Frage gestellt werden kénnen.
In Fortfithrung dessen willich das nachfolgend untersuchte Subfeld der Kritiken der
Gefiihle, das durch die beiden geschilderten Tendenzen markiert ist, als das der Kri-
tiken politischer Gefiihle bezeichnen.*

3.2 Michael Walzer: verbunden-interpretative Gesellschaftskritik
mit Leidenschaft

Ein erster Ansatz der Kritiken politischer Gefithle findet sich bei dem US-amerika-
nischen Sozialphilosophen Michael Walzer, der sich in seinen Werken wiederholt
mit den Bedingungen von Gesellschaftskritik beschiftigt hat. Er schligt eine Auf-
fassung von Gesellschaftskritik vor, die dieser Gesellschaft immanent operiert und
dennoch einen notwendigen Abstand zu dieser gewinnt, um sich nicht im heillosen
Subjektivismus zu verlieren. Walzer beansprucht damit, einen Gegenentwurf zu ei-
ner anderen Auffassung zu bieten, der nach Gesellschaftskritik von einer sozial-ex-
ternen, objektiven Position zu betreiben sei. In einigen seiner Publikationen hilt
diese Auffassung als Kontrastfolie fiir Walzers verbunden-interpretatives Theorem
her. Ich will diese Differenzierung zunichst itbernehmen, um von Walzers Auffas-
sung von Gesellschaftskritik zu den Tugenden guter Kritiker:innen iiberzugehen.

33 Die Auswahl der Ansitze erfolgte entlang dieser beiden Tendenzen sowie anhand der offe-
nen, konzeptionellen Verbindung zwischen Kritik und Gefiihl. Aufgrund des Umfangs kon-
nten weitere Ansitze nicht beriicksichtigt werden, durch die das Theoriefeld zu erweitern
wire; darunter die Arbeiten von Rainer Mithlhoff zur Immanenz der Macht (vgl. Mithlhoff
2018b, S. 451-476), Deborah B. Goulds Auffassung emotionaler Pidagogik (vgl. Gould 2009,
28ff.) oder Sara Ahmeds Ausfithrungen zu Feminist Attachments in The Cultural Politics of Emo-
tion (vgl. Ahmed 2014b, S. 168-190).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Vor diesem Hintergrund werde ich zusammenfassen, inwiefern sich bei Walzers
Auffassung von einer Kritik politischer Gefithle sprechen lisst.

3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand

Die Auffassung, von der sich Walzer abgrenzt, wird von ihm als »externe«, »asoziale«
oder auch »iibliche« Position bezeichnet.** Gesellschaftskritik solle — Walzers Inter-
pretation dieser Auffassung zufolge — aus einer Position radikalen Abstands zum
Objekt der Kritik erfolgen, also zu der Gesellschaft, aus der auch ebenjene Gesell-
schaftskritiker:innen urspriinglich stammen. Radikaler Abstand bedeutet zweierlei:
Einerseits sollen Gesellschaftskritiker:innen einen gefithlsmifligen Abstand zu Mit-
menschen halten, also eine Position einnehmen, die Zugehdorigkeit ebenso entbehrt
wie Intimitit und Wirme; andererseits bediirfe es eines intellektuellen Abstandes,
in dem sich Gesellschaftskritiker:innen von der Selbstverherrlichung einer Gesell-
schaft freimachen kénnen. Kritiker:innen sind dieser Auffassung zufolge, so Wal-
zer, unparteiisch, leidenschaftslos, vorurteilsfrei und objektiv,* ziehen durchdach-
te Instrumente der Gesellschaftsanalyse und -theorie heran.*® Erst in einer solchen
Position grofitmoglicher Distanz zur kritisierten Gesellschaft und dem eigenen so-
zialen Selbst ist ein Zugriff auf universelle Moralprinzipien®” méglich, die andern-
falls von der Involviertheit der Gesellschaftskritiker:innen verstellt wiirden.>®

Walzer hilt dieser Auffassung entgegen, dass es nur wenige empirische Beispie-
le fiir solche Gesellschaftskritiker:innen gegeben habe und diese womdoglich soziale
Distanz mit sozialer Ausgegrenztheit verwechseln.* Solche hielten sich fiir objek-
tiv, seien aber eigentlich exkludiert.

Laut Walzers Auffassung verbundener Kritik befinden sich Gesellschaftskriti-
ker:innen nicht in einer Position jenseits einer Gesellschaft und ziehen auch keinen
Erkenntnisgewinn aus einem grofitmoglichen emotionalen oder intellektuellen
Abstand. Stattdessen sind sie in eine Gesellschaft involviert und nutzen deren

34  Walzer 1990, S. 46—48.

35  Vgl. Walzer 1990, S. 46ff.

36  Vgl. Walzer 2000, S. 710.

37  Ananderer Stelle seines Buches differenziert Walzer drei Pfade der Moralphilosophie: Dem
Pfad der Entdeckung zufolge sind Moralprinzipien bereits in der Welt angelegt und miissen
lediglich von uns entdeckt oder freigelegt werden. Auf dem Pfad der Erfindung schreitet man
in die entgegengesetzte Richtung. Moralprinzipien sind hier nicht irgendwo in der Welt zu
finden; wir als Menschen missen sie uns selbst geben. Der Pfad der Interpretation, auf dem
Walzer zu gehen pflegt, verlduft gewissermafien zwischen diesen beiden. Weder mussen
Moralprinzipien entdeckt noch erfunden werden. Walzer geht vielmehr davon aus, dass wir
als soziale und gemeinschaftliche Wesen immer schon (ber gewisse Moralvorstellungen
verfiigen, die wir handhaben und verandern konnen (vgl. Walzer 1990, S. 11—43).

38 Vgl. Walzer 1990, S. 41, 61f.

39 Vgl. Walzer 1990, S. 48.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

89


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Moral respektive Mafistibe als Kriterien ihres Kritisierens.*> Um universelle Mo-
ralprinzipien geht es Walzer damit also nicht, sondern darum, Moral als Produkt
zwischenmenschlichen Austauschs aufzufassen:

»Wir versuchen, uns zu rechtfertigen, aber wir kénnen uns nicht durch uns selbst
rechtfertigen, und so nimmt die Moral Gestaltan als Gesprach mit bestimmten an-
deren Menschen, unseren Verwandten, Freunden und Nachbarn; oder sie nimmt
die Form der Spekulation dariiber an, welche Argumente diese Menschen von un-
serer Aufrichtigkeit (iberzeugen kénnten oder sollten.«*

Moral hingt in der Konsequenz von den soziokulturellen und historischen Ent-
wicklungen einer Gesellschaft ab, weshalb Walzer auch von moralischen Kulturen
spricht.** Solche Kontexte manifestieren sich unter anderem in Gesetzestexten,
religiésen Schriften oder auch Gedichten. Jedenfalls werden diese moralischen
Kulturen stets neu ausgelegt.

Walzer nennt zwei Varianten einer solchen Interpretation: Bei der einen handelt
es sich um Ideologie, der eindeutigen Moralinterpretation, die von Apologet:innen
in eine Gesellschaft gestreut wird. Allerdings handeln sich Ideologien das Problem
ein, dass reale Praktiken oft nicht zu den ausgerufenen Deutungen passen. In die-
ser Differenz liege dagegen die Stirke und Zielrichtung von Gesellschaftskritik, der
anderen Variante. Laut Walzer zeigt Gesellschaftskritik auf, dass eine Gesellschaft
nicht nach den selbstgesetzten Maf3stiben lebt und dem eigenen Anspruch — zum
Beispiel an Freiheit, Gerechtigkeit oder Solidaritit — nicht gerecht wird. In diesem
Sinne ist Gesellschaftskritik einer Gesellschaft sowohl immanent, gebraucht sie de-
ren Moral respektive Mafistibe als Kriterien, als auch der Gesellschaft gegeniiber
»wahrhaft kritisch«**, denn sie konfrontiert sie interpretativ mit den eigenen Idea-
len.*

Damit ist geklirt, dass Gesellschaftskritiker:innen ihre Kriterien aus variablen
gesellschaftlichen Kontexten beziehen und sie im Modus interpretativer Kritik und
im Verbund mit Mitmenschen zur Anwendung bringen. Die konkrete Praxis der Kri-
tik bleibt derweilen offen.* Sicher ist nur, dass kritische Distanz eine Frage von Zen-

40  Gesellschaftskritiker:innen und die anwesenden Menschen, egal ob sie Objekt der Kri-
tik oder Dritte sind, miissen einen moralischen Minimalcode teilen (zum Beispiel die
Ablehnung von Mord). Erst dieser Minimalcode lasst die Kritik allen Beteiligten nachvol-
Iziehbar werden. Andernfalls operiere Gesellschaftskritik von einer externen, fremden Po-
sition aus und drohe zur Bekehrung zu werden (vgl. Walzer 1990, S. 54ff.).

41 Walzer 1990, S. 58.

42 Vgl. Walzer 1990, S. 35ff.

43 Walzer 1990, S. 50.

44 Vgl. Walzer 1990, S. 60-74, 102.

45  Walzer zur Pluralitit der Gesellschaftskritiken: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; FM.]
machen alles Mogliche; sie priifen uns nach unterschiedlichen Mafistiben, unter unter-

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

timetern sei.*® In ideengeschichtlichem Rekurs nennt Walzer zwei heuristische Ex-
treme, die Gesellschaftskritik verunmoglichen — entweder ein fehlender Weltbezug
oder die Inkonsistenz im Einnehmen einer oppositionellen Position:*

»[Dler philosophische Abstand und das Engagement des>Verrdterss, zurlickzutre-
ten und iiberzulaufen. Das erste ist eine Vorbedingung zum zweiten; ein zu gerin-
ges Engagement fiir die eigene Gesellschaft fithrt zu einem Uber-Engagement fiir
eine theoretisch oder praktisch andere Gesellschaft (oder kann dazu fiihren).«*®

Solchen Gesellschaftskritiker:innen bliebe damit nur die ideologische Stabilisie-
rung vorgefundener Kriterien, die entweder nur mit Gewalt oder itberhaupt nicht
durchgesetzt werden konnen. Dieser Vorstellung hilt Walzer entgegen, dass Ge-
sellschaftskritik nicht zu Gesellschaft als Ganzer auf Abstand gehen soll, sondern
lediglich zu den in einer solchen wirksamen Machtverhiltnissen, zu gesellschafts-
immanenter Autoritit und Herrschaft.*® Hierfiir gibt Walzer dem kritisierenden
Subjekt zunichst drei Tugenden (oder auch Leidenschaften®®, wie er schreibt) an
die Hand, die eine »gute« Gesellschaftskritik ermoglichen.

Mut: »Die besten Kritiker sind [..] Minner und Frauen, die sich davor scheu-
en, ihre Nichsten zu kritisieren, gerade auf Grund der Nihe, die es aber trotzdem
machen. <« Kritiker:innen bediirfen vor allem des moralischen Mutes®*, der die so-
zialen Risiken®® des Argers, der Wut oder auch der Achtung von denjenigen Men-

schiedlichen Cesichtspunkten, in verschiedenen kritischen Sprachen, auf verschiedenen
Stufen der Spezialisierung, mit unterschiedlichen Absichten (Walzer 1991, S. 31).

46  Vgl. Walzer 1990, S. 74.

47  Vgl. Walzer 1990, S. 72—-74.

48 Walzer 1990, S. 72.

49  Vgl. Walzer 1990, S. 72f.

50 »lch habe mich nie zu essentialistischen Definitionen gleich welcher Art hingezogen
gefithlt« (Walzer, Wordemann 1999, S. 76). Walzer geht auf Distanz zu einer Klarung des
ontologischen oder epistemischen Status von Leidenschaften und affirmiert ein deskrip-
tives Vorgehen, in dem er Leidenschaften eine zentrale Rolle fiir Gesellschaftskritik zuweist.
Unbenommen ist, dass eine umgangssprachliche Verwendung von Cefiihlsbegriffen mit
seiner Theorie insofern biindig ist, als dass diese (bermafiige Theoretisierungen prob-
lematisiert, drohen diese von gesellschaftlichen Missstinden abzulenken (vgl. Walzer
1991, S. 20ff.). Es bedarf also nicht notwendigerweise einer umfassenden Ontologie. Au-
tor:innen wie Brigitte Bargetz oder Sara Ahmed zeigen, dass eine bloRe Deskription
gesellschaftlicher (Cefiihls-)Zustiande ein kritisches Vorgehen sein kann (vgl. bspw. Bargetz
2020, S. 40ff.; Ahmed 2014b, S. 4ff.).

51 Walzer 2000, S. 715.

52 Walzer sieht auch die Relevanz des physischen Mutes, halt aber die moralische Form fiir
die bedeutendere (vgl. Walzer 2000, S. 714).

53  Walzer betont allerdings, dass ganz unterschiedliche gesellschaftliche und politische Ver-
héltnisse zu anderen Risiken der Kritik fithren konnen, die mittels Mutes zu iberwinden
waren (vgl. Walzer 1991, S. 29).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

schen in Kauf nehmen lisst, die den Kritiker:innen nahestehen; denn es sind die-
jenigen, die solche Machtverhiltnisse mittragen, die an den idealen Vorstellungen
einer moralischen Kultur einer Gesellschaft vorbeigehen. Kritiker:innen diirfen also
nicht damit rechnen, fiir ihre Tapferkeit belohnt zu werden.

Walzer grenzt diese Mutigen von den Riicksichtslosen ab, denen es mehr um das
eigene Gesehenwerden, denn um eine besonnene Gesellschaftskritik gehe. Sie ver-
lieren die Gesellschaft aus ihrem kritischen Blick — scheinen von der Notwendigkeit
befreit, »die Menschen zu verstehen, die in dieser Gesellschaft leben«** — und wid-
men sich nicht den Griinden der Verhiltnisse, die sie kritisieren. Es sind solche, die
sich in der blofRen Provokation verlieren.”

Mitleid: Walzer stellt die These auf, dass nur jene Gesellschaftskritiker:innen
zur »kritischen Wahrheit iiber ihre eigene Gesellschaft«®® durchdringen kénnen,
die aufgrund von Mitleid die Notwendigkeit zur Kritik spiiren. Mitleiden bedeutet
dabei, mit den Leidtragenden gesellschaftlicher Verhiltnisse zu sympathisieren —

»ob dies nun Opfer politischer Gewaltherrschaft, rassistischer, religioser oder se-
xistischer Borniertheiten, von ideologischem Fanatismus, 6kologischer Ausbeu-
tung oder von sozialem (oder intellektuellem) Snobismus sind.«*’

Vor allem aber darf es keine Rolle spielen, ob diese Leidtragenden Einheimische
oder Fremde sind. Dieser Sinn fiir das Leid anderer Menschen, welches von unseren
Mitmenschen mit verursacht wurde, ermégliche es, den daraus entstehenden Arger
richtig auszurichten und auszudriicken.

Fiir Walzer sollte sich dieses Mitleid jedoch nicht aus Schuldgefithlen speisen
(diese seien genauso kontraproduktiv wie Frohlichkeit), so konnten Gesellschafts-
kritiker:innen dazu neigen, eine Opferposition unkritisch hinzunehmen und sich -
wie aus Selbsthass — der Moglichkeit einer etwaigen Neupositionierung zu berau-
ben. Gefihrlicher noch sei die Abwesenheit von Mitleid, die, so spekuliert Walzer,
entweder aus fehlender familidrer oder ethischer Beziehung zwischen Kritiker:in-
nen und Leidenden herriihrt, oder daher, dass Kritiker:innen ihre Aufmerksamkeit
der Theorie, nicht aber den Leidenden zuwenden.*®

Ein gutes Auge: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; F. M.] miissen einen offenen
Blick auf die Welt haben und berichten, was sie sehen.«** Die dritte, laut Walzer sel-
tener angesprochene Tugend betrifft den Zugang zur Welt und die Bereitschaft, sich
von dieser ansprechen zu lassen. Es geht also nicht lediglich um das Sehen, sondern

54  Walzer 2000, S. 715.
55  Vgl. Walzer 2000, S. 714f.
56  Walzer 2000, S. 714.
57  Walzer 2000, S. 715.
58  Vgl. Walzer 2000, S. 716.
59  Walzer 2000, S. 718.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

zugleich um das damit verbundene Urteil. Sie fallen laut Walzer in eins. Auch be-
schreibt er ein gutes Auge als »eine Art intellektueller Demut«*® oder als Mittel gegen
»intellektuelle Arroganz«®, womit er sich gegen eine weltentfremdete Ubertheore-
tisierung ausspricht, wenngleich er den Wert von Theorien »zur Fixierung kontex-
tueller Grenzen«** anerkennt.

Diese drei Tugenden machen fir Walzer >gute« Gesellschaftskritiker:innen aus.
Doch gehtesihm nicht darum, die Menschen mit solchen Tugenden zu den besseren
zu erkliren. Auch Kritiker:innen seien keine Heiligen. Wie er eingesteht, fithrt Wal-
zer diese Feststellung zu einer Anomalie in seiner eigenen Argumentation, durch
welche er seine Position genauer zu verorten sucht:

»lch mochte Gesellschaftskritik, die prazise und rechtzeitig ist, und dies wird oft
eine radikale Kritik sein, aber ich misstraue ihr, wenn sie nicht das Produkt allge-
meiner Tugenden oder ganz gewéhnlicher Menschlichkeit ist.«®

Michael Walzer unterbreitet mit der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik
einen Vorschlag, in dem >gute« Kritiker:innen, die menschlichen Subjekte der Kritik®*,
jene Gesellschaftsverhiltnisse (Objekt der Kritik) kritisieren, die von den Kriterien ei-
ner moralischen Kultur abweichen und so Leiden hervorrufen. Kritik ist somit der
Hinweis auf die Anspriiche einer moralischen Kultur, aber zugleich ihre Interpre-
tation. Dies geschieht sozial riickgebunden und im Austausch mit Mitmenschen,
die — ebenso wie die Kritiker:innen — in eine Gesellschaft involviert sind (Modus).
Gesellschaftskritik ist somit einer Gesellschaft und ihren moralischen Kulturen im-
manent, hilt aber eine minimale Distanz, die das Kritisieren ermdglicht (Kontext).
Leidenschaften sind Walzer auf dieser Grundlage allenfalls konzeptionell ein ethi-
scher Gegenstand, denn sie erfiillen die Funktion, eine verbundene und damit >gute«
Gesellschaftskritik zu definieren und zu ermoglichen. Die Gesellschaftskritik gibt
jedoch keine direkte Antwort zum Umgang mit Gefithlen. Wie sich etwas iitber Ge-
fithle erfahren lisst (epistemischer Status), scheint in Walzers Ansatz durch die gesell-

60 Walzer 2000, S. 717.

61  Walzer 2000, S. 717.

62  Walzer 2000, S. 717.

63  Walzer 2000, S. 718.

64  Andieser Stelle greife ich auf die Dimensionen der beiden vorangegangenen Kapitel zuriick
(vgl. 1.2 bis 1.4 sowie 2.2). Fur eine bessere Nachvollziehbarkeit will ich diese bei diesem
ersten Ansatz noch einmal auffiihren. Gefiihl habe ich anhand der folgenden drei Fragen
erlautert: zum ontologischen Status: »Was ist das Wesen der Gefiihle?; zum epistemischen
Status: >Was ldsst sich (iber Gefiihle wissen?; zum ethischen Status: »Wie umgehen mit
Gefiihlen?«Kritik wurde von mir anhand der folgenden fiinf Dimensionen skizziert: Subjekt:
>Wer oder was kritisiert?; Objekt: >Was wird kritisiert?; Kriterium: >Was ist ein Kriterium?¢
Modus: >Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?; und der Kontext: sWie ist Kritik
ausgerichtet?<.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

93


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

schaftliche Immanenz und die Interpretation moralischer Kulturen beantwortet.
Der ontologische Status von Gefiihlen ist fiir Walzer hingegen nicht von Interesse.®

3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht

(1) Was will die Theorie Walzers leisten? Mut, Mitleid und ein gutes Auge sind die drei Tu-
genden, die Walzer in seiner Auffassung verbunden-interpretativer Gesellschafts-
kritik den kritisierenden Subjekten verleiht. Sie geben einer Gesellschaftskritik ih-
re theoretisch-praktische Stofirichtung vor, die sich ebenso als Macht- und Herr-
schaftskritik auslegen lisst wie als innergesellschaftliches Korrektiv im Verfolgen
gemeinschaftlicher Ideale. Gesellschaftskritik in Walzers Sinne ist damit ein Instru-
ment, das seine Genese und seine Anwendungsbereiche stets in einer Gesellschaft
hat und von Kritiker:innen abverlangt, sich involvieren zu lassen und gar involviert
zu sein.

(I1) Wie sind >Gefiihlc und >Kritik<in Walzers verbunden-interpretativer Gesellschaftskri-
tik aufeinander bezogen? Walzers Kritik der Gefiihle hat ihre theoretische Stirke in ei-
ner genitiv-subjektiven Deutung (genitivus subjectivus). Sie widmet sich dezidiert
den leidenschaftlichen Voraussetzungen des Kritisierens, ohne dabei in essentia-
listische oder sozialpsychologische Tiefengewisser einzutauchen. Damit ist seine
Auffassung auf den ersten Blick fir die Vielfalt und Widerspriichlichkeit von Ge-
fithlen offen. Das lisst erahnen, dass auch Gefiihle, sofern sie Leiden hervorrufen,
Objekt der Gesellschaftskritik werden konnen (genitivius objectivus). Bei der fort-
gesetzten Lektiire zeigt sich jedoch, dass Walzer gewisse Leidenschaften gegeniiber
anderen privilegiert. Es dringt sich die Frage auf, inwiefern auch die von Walzer
bevorzugten Gefithle — Mut und Mitleid, die in einer zunehmend unverbundenen
Gesellschaft Verbundenheit fordern sollen — zum Objekt einer Gesellschaftskritik
werden kénnen. Grundsitzlich ist damit eine Kritik an Gefithlen Walzers Theorie
einer Gesellschaftskritik allenfalls implizit.

(I11) Welche Widerstinde birgt Walzers Theorie als Kritik politischer Gefiihle? Wenn
Walzer Leidenschaften einen Platz in moralischen Kulturen und der Gesellschafts-
kritik als kulturelle Praxis einrdumt, bleibt zum einen unklar, welchen Beitrag iiber
bloRe zwischenmenschliche Nihe hinaus Leidenschaften eigentlich leisten.®® Es
wirkt gar so, als seien Leidenschaften — in Abgrenzung zu externen Kritiker:innen —
ausschliefilich zur Gewihrleistung gesellschaftlicher Verbundenheit relevant. Auch

65  Vgl. Walzer, Wérdemann 1999, S. 76.

66  Da sich die folgenden Punkte insbesondere auf die Verknlpfung von Kritik und Gefiihl
beziehen, wird nicht weiter auf die Kritik an Walzers Auffassung verbundener Gesellschaft-
skritik eingegangen. Diese findet sich beispielsweise bei Illouz 2018b, S. 281ff.;; Honneth
2002; Honneth 2000, S. 731ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

die vorgeschlagenen Tugenden scheinen auf diese Funktion reduziert und betref-
fen direkt oder indirekt sozialen Zusammenhalt.*’” Diejenigen Leidenschaften, die
dieser Funktion nicht gerecht werden, scheinen genuin problematisch, schaden sie
der Immanenz, in der Walzers Gesellschaftskritik idealerweise verortet ist. Die-
ses Reduzieren von Leidenschaften auf ihre intersubjektiv-verbindende Funktion
wird an der einseitigen Auf- und Abwertung gewisser Leidenschaften deutlich.
Beispielsweise schreibt er:

»Sie [die Kritiker:innen; F. M.] missen ein Wissen von oder einen Sinn fiir mensch-
liche Leiden haben, die ihr Staat, ihre Gesellschaft oder einige ihrer Mitbirger ver-
ursacht haben, damit ihr Arger erstens richtig fokussiert ist und zweitens richtig
ausgedriickt wird.«

Und kurz darauf zur Abgrenzung:

»Schuldgefiihle sind aber fiir das kritische Projekt genauso kontraproduktiv wie
Frohlichkeit. In den meisten Féllen erzeugen sie eine radikal unkritische Hinnah-
me der Sichtweisen der Opfer.«®®

Walzer bewertet Begriffe wie Nihe, Mitgefiihl oder Mut positiv und nennt sie Tugen-
den>guter Menschens, wihrend Schuldgefiihle oder Selbsthass seiner Ansicht nach ei-
ner verbundenen Gesellschaftskritik hinderlich sind. Dabei scheinen Leidenschaf-
ten einer Zwangsliufigkeit zu folgen, in der Mitgefiihl automatisch in Arger (nicht
aber in Uberforderung, Verzweiflung, Ohnmacht und andere) miindet.

Hieraus folgt, dass Walzers Gesellschaftskritik zu einer exklusiven wird, die
gewisse Arten und Weisen des Fithlens affirmiert und andere ausschlieft. Walzer
droht auf diese Weise jenen eine gesellschaftskritische Titigkeit abzuerkennen, die
nicht »addquat« affiziert sind. Sie werden affective aliens, wie Sara Ahmed schreibt,
»alienated [...] by virtue of not being affected in the right way«.* Zum anderen
scheint Walzer in der moralischen Aufwertung von Mut und Empathie aufer Acht

67  Dieser Eindruck wird auch in Walzers Werk Vernunft, Politik und Leidenschaft geweckt. In
dessen drittem Kapitel untersucht er den sich ideengeschichtlich wandelnden Umgang lib-
eralen Denkens mit Leidenschaften und bezieht Stellung: »Die leidenschaftliche Energie
hat ihren legitimen Platz in der sozialen Welt, und zwar nicht nur dann, wenn es um das
>Geldverdienen< geht, sondern auch dann, wenn wir Biindnispartner wahlen und Gegner
angreifen« (Walzer, Wordemann 1999, S. 66—94, hier S. 88).

68 Walzer 2000, S. 716.

69 Am Beispiel der national gefeierten Heirat im britischen Adel stellt Sara Ahmed dar, wie
es zur Exklusion derjenigen Subjekte kommt, die nicht den kollektiven Gefiihlserwartun-
gen entsprechen: »Those who did not participate in this national happiness were certainly
positioned as killjoys or »affect alienss, alienated from the nation by virtue of not being af-
fected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26). Ich greife diesen Gedanken erneut in Kapitel
5.2 dieser Arbeit auf.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

95


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

zu lassen, dass die durch Leidenschaften beforderte Verbundenheit autoritire Ziige
tragen konnte — beispielsweise die in rechtsnationalen Kreisen beschworene >Liebe
fiir die Nation«< oder der >Mut fiir diese zu kimpfen<.”

Hieranwird schlieflich deutlich, dass die theoretisch-konzeptionelle Arbeit und
die personlichen Moralvorstellungen von Walzer ineinander iibergehen, was Rezi-
pient:innen fragend zuriickldsst, ob es sich um eine oder seine Auffassung von Ge-
sellschaftskritik handelt oder handeln soll. Walzer versteht seine Theorie jedenfalls
selbst als (s)eine mogliche Interpretation von Gesellschaftskritik entsprechend mo-
ralischer Kultur, weshalb er an verschiedenen Stellen seine Uberzeugung oder sei-
nen Glauben beteuert und der Giiltigkeit seiner eigenen Ausfithrungen gegeniiber
skeptisch zu bleiben scheint.” Insofern weist Walzers Theorie daraufhin, dass keine
Kritik ohne moralischen Fixpunkt auskommt.

Walzers Auffassung von Gesellschaftskritik ist auf eine spezifische moralische
Kultur beschrinkt und folgt einem funktionalistischen Verstindnis von Leiden-
schaften. Dabei begriindet er selbst eine moralische Kultur der Gesellschaftskritik,
die sich dem ethischen Status derjenigen Gefiihle nicht kritisch annihern kann,
die diese Kultur begriitnden — Mut, Wirme und Mitgefithl. Der unkritische und
potenziell herrschaftsstabilisierende blinde Fleck von Walzers Auffassung liegt also
an denjenigen Gefithlen, die er gegeniiber einem distanzierten Kritikverstindnis
affirmiert.

(IV) Welche Anregungen bietet Walzers verbunden-interpretative Gesellschafiskritik als
Kritik politischer Gefiihle fiir die Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Zwei Aspekte will
ich zur Beantwortung der Frage herausgreifen, die deutlich machen, dass Walzers
Theorie trotz der genannten Kritikpunkte als Exempel herhalten kann:

Die Stirke der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik liegt erstens in ih-
rer generellen Offenheit gegeniiber Leidenschaften, die sich von einer — Walzer wohl
auch unhaltbaren - objektiv-rationalen Kritikvorstellung unterscheidet. Er 16st die
Differenz zwischen Rationalitit und Emotionalitit in seinen Schriften performativ
aufund setzt konzeptionell eine Verquickung beider Kategorien in moralischen Kul-
turen und ihren Interpretationsvarianten voraus. So scheinen auch die genannten
Tugenden respektive Leidenschaften diese Differenz hinter sich zu lassen.

Zweitens kommt Walzers Ansatz besondere Bedeutung hinsichtlich der leiden-
schaftlichen Bedingtheit von Kritiker:innen und ihren Kriterien zu. Fiir eine Kritik

70 Vgl. Ahmed 2014b, S. 122ff.

71 So erklart Walzer beispielsweise: »Nichtsdestotrotz beharre ich auf meinem Glauben, dass
einige Leute eine groflere Bereitschaft haben als andere, auf die Welt zu sehen und zur
Kenntnis zu nehmen, was sie sehen [..]. Ich insistiere deshalb so darauf, weil mein eigener
Umgang mit Politik und Gesellschaft hierauf abzielt, und wahrscheinlich auch der lhrige«
(Walzer 2000, S. 717).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

politischer Gefiihle ist also insbesondere seine genitiv-subjektive Position interes-
sant: Der moralische Mut, dessen es bedarf, um allen sozialen Konsequenzen zum
Trotz Kritik zu tiben; das Mitleid, das eine Verbindung zu den Opfern gesellschaftli-
cher Missstinde gewihrleistet; sowie die Abgrenzung gegeniiber negativen Auspri-
gungen wie der Riicksichtslosigkeit, dem Schuldgefiihl oder der fehlgelenkten Auf-
merksambkeit. Walzer affirmiert also Leidenschaft nicht nur, er verfasst eine Theorie,
deren Grundbedingung das emotionale Berithrtwerden ist. Das leidenschaftliche
Tugendenrepertoire wirkt motivational (Mut, Mitleid), handlungsleitend (Mitleid)
und zeigt Kritik verhindernde Abweichungen von den Tugenden auf (Riicksichtslo-
sigkeit, Schuldgefiihl, Selbsthass und andere).

Von Walzers Auffassung lisst sich also zweierlei lernen: Das performative und
konzeptionelle Abstreifen des Dualismus zwischen Emotionalitit und Rationalitit
sowie das Berithrtwerden als Bedingung (guter) Gesellschaftskritik. Dabei sind die-
se beiden Punkte fiir gefithlstheoretische Diskurse weniger neu als fiir diejenigen
zu Kritik.

3.3 Eva lllouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefiihle

Unter dem Titel Wa(h)re Gefiihle erschien im Jahr 2018 ein Band von der Soziologin
Eva Illouz, der sich der Rolle von Authentizitit und Gefithlen im Konsumkapitalis-
mus zuwendet. Als Kritik politischer Gefiihle ist vor allem das Fazit dieses Buches
von Interesse, das den vorangegangenen Einzelstudien zur »Koproduktion von Ge-
fithlen und Waren«” einen theoretischen Rahmen gibt. Tatsichlich sind die Studi-
en und damit der Sammelband insgesamt ein Beispiel einer postnormativen Kri-
tik der Gefiihle, die an die Tradition der Kritischen Theorie anschliefSen will. Eine
solche Kritik politischer Gefithle nimmt die warenférmigen, authentischen Gefith-
le von Subjekten einer spitmodernen, kapitalistischen Gesellschaftsformation ins
Visier und zeichnet deren historische Entwicklung nach.”

3.3.1 Authentizitat, postnormative Kritik & das Dilemma,
Gefiihle zu kritisieren

Wer sich also der Studien annimmt und sich entschieden hat, Eva Illouz in ihren Ar-
gumenten fiir eine postnormative Kritik authentischer Gefiihle zu folgen, wird zu-
nichst mit drei Beispielen konfrontiert, die zum Ausgangsproblem ihres Beitrags
und des Bandes insgesamt fithren: Alle drei Beispiele eint eine Abkehr von fakti-
scher zugunsten von emotionaler Wahrheit; einer Wahrheit, die den authentischen

72 lllouz 2018a, S. 23.
73 Vgl lllouz 2018a, S. 24; lllouz 2018b, S. 290.

am 14.02.2028, 13:34:05.

97


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Gefiihlen eines jeden Subjektes entstammt — Roland Barthes, der die Wahrheit der
Literatur in einem gefiithlsmifigen Erdrutsch fasst; Oprah Winfrey, welche ein nur
vorgeblich autobiografisches Buch, eine wahrhaft bewegende Geschichte erzihlt;
Monique De Wael, eine Autorin, die sich als Jidin fithle, ohne eine solche zu sein.”
Es sind gerade die letzten beiden Beispiele, die zeigen, wie Gefiihle zu konsumier-
baren Waren wurden - zu Autobiografien und Talkshows, zu Stimmungen.” Illouz
kondensiert den Ausgangspunkt ihrer Theorie aus diesen Beispielen auf die folgen-
de Frage:

»Wie sollen wir angesichts der Tatsache, dass die Kommodifizierung von Gefiih-
len so allgegenwirtig geworden ist, angesichts der Tatsache also, dass Gefiihle in
Waren und Waren in Gefithle umgewandelt werden, emotionale Wahrheit und
Authentizitit kritisch beurteilen?<’®

Um auf diese Frage mit ihrem Ansatz einer postnormativen Kritik zu antworten,
widmet sich Illouz zunichst Authentizitit und ihrer historischen Entwicklung. Im
Vergleich zu anderen kulturellen Auffassungen des Selbst verfiige das authentische
Selbst iiber eine eigene Ontologie, einen »seelischen Kern«: »Gefiihle sind die Bau-
steine jener Ontologie, sie sind gleichermaflen das, was das Selbst ausmacht, und
was hilft es auszudriicken.«”

Diese Beschreibung sei allerdings eine neuartige, denn noch bis in das 18. Jahr-
hundert habe es keinen Begriff Authentizitit gegeben, da es auch keine Vorstellung
eines autonomen Selbst mit entsprechenden Eigenschaften gegeben habe. Illouz
rekonstruiert in der Folge, wie sich diese Vorstellung seither herausgebildet habe
und nennt hierfiir Rousseau, Kierkegaard und Nietzsche als ideengeschichtliche
Gewihrsminner. Das 19. Jahrhundert war von einer Entdeckung des authentischen
Selbst gekennzeichnet, das die Wahrheit oder innere Natur eines Selbst durch ver-
schiedene Techniken freilegen konnte, die unter gesellschaftlichen Konventionen

74 Vgl. lllouz 2018b, S. 268—271.

75 Inder Analyse der Gefiithlswaren (emodities) sieht lllouz die Erganzung einer zentralen Leer-
stelle bisheriger Kapitalismusanalysen, die Cefiihle zumeist als additive Komponente von
Waren, nie aber als eigenstindige Waren untersucht haben: »Unsere Auffassung lautet
vielmehr, dass Waren daraufhin entworfen werden, Gefiihle und Affekte hervorzurufen, seien diese
tief oder seicht, von voriibergehender oder langlebiger Natur, und dass diese Gefiihlswaren auch als
solche konsumiert werden. Gefiihle werden also nicht nur vermarktet und kommodifiziert,
sondern auch im Kontext bestimmter Konsumakte hervorgerufen und gepragt« (Illouz
2018a, S. 39 Herv. i. 0.). Wichtig zu betonen ist, dass der Formierung solcher Gefiihlswaren
ein Prozess kultureller Idealisierung vorausgeht. So kann Liebe erst dann in Form von ro-
mantischen Abendessen konsumiert werden, wenn Liebesgefiihle begehrenswert sind (vgl.
Illouz 2018a, S. 23, 31ff.). Fiir eine Typologie von Geflihlswaren siehe die folgende Darstel-
lung unter dem Begriff Verstindnis sowie Illouz 2018a, S. 40ff.

76  lllouz 2018b, S. 271f.

77  lllouz 2018b, S. 273.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

verschiittet lagen. Lisst sich Authentizitit in dieser Zeit noch als gesellschafts-
kritisches Instrument zur Stirkung des Individuums lesen, wurde sie laut Illouz
im Verlauf des 20. Jahrhunderts in sikularen und psychologischen Diskursen auf-
genommen. Authentizitit wurde zum Ziel von Therapie und dem Streben nach
geistiger Gesundheit. Infolgedessen fiel auch die Authentizitit der Massenpsy-
chologisierung und deren Kommerzialisierung zum Opfer, geriet zu etwas, das
von Subjekten produziert und konsumiert wurde” — durch Techniken der Wieder-
erlangung des vergangenen Selbst, der Intensivierung gegenwirtiger authentischer
Gefiihlserfahrungen und der kiinftigen Selbstverwirklichung und -entdeckung.”
Authentizitit kommt hierbei eine strukturierende Funktion zu:

»Die Sphire des Konsums verwandelt Authentizitit in den kulturellen Rahmen,
der Cefiihlswaren organisiert und die Frage beantwortet, wie ein Subjekt sich
selbst und sein Innenleben verstehen sollte.«®°

Ilouz stellt vor diesem Hintergrund fest, dass es genau ein solches authentisches
Selbstist, an dem auch der Ausgangspunkt fiir eine Kritik liegt, welche die Authenti-
zitatsproduktion und -konsumption zum Objekt hat. Dieses Dilemma zeichnet I11-
ouz beispielhaft an Charles Taylors Vorschlag einer Kritik der Authentizitit nach.
Taylor wolle aktuelle, egozentrische Selbstauffassungen durch eine Rekonstruktion
verlorengegangener Praktiken der Selbstauffassung kritisieren, in welchen er einen
positiven, kollektiven Kern vermutet. Wie diese beiden Auffassungen des Selbst un-
terschieden werden sollen, bleibe er allerdings schuldig.®"

78  Vgl. lllouz 2018b, S. 273ff.; Illouz 2015, S. 65ff.

79  lllouz nennt drei zeitliche Dimensionen, entlang derer die Achse Konsummarkt/
Authentizitit das Selbst und seine Emotionen organisiert. Die Erinnerungstechniken
beziehen sich beispielsweise auf den therapeutischen Markt biografischer Arbeit (Mem-
oiren, Talkshows und Therapiesitzungen). Gefiihle der Gegenwart richten sich hingegen auf
die aktuell erlebte Authentizitit in Form von Atmosphiren (in Bars oder Restaurants),
Erlebnissen (Kloster oder Naturparks) oder objektiviert in Dingen (zum Beispiel sWodka
Gorbatschow, des Wodkas reine Seeleq). Zukunftsorientierte Projekte beschreiben die
Arbeit an Korper und Geist, fir die Illouz vor allem die New-Age- und Selbsthilfekultur
exemplarisch ist (vgl. Illouz 2018b, S. 276f.).

80 Illouz 2018b, S. 277.

81 Vgl lllouz 2018b, S. 277f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

99


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Ilouz widmet sich daraufhin den Auffassungen extern-normativer®* und im-

manenter Kritik%, um aus diesen Schliisse fiir ihren Vorschlag einer postnormati-

ven Kritik authentischer Gefithle zu ziehen. Unter Rickbezug auf die Studien des

Sammelbandes hilt sie fest, wie emotionale Authentizitit zusammenfassend zu ver-

stehen ist:

»[Es] handelt [..] sich bei emotionaler Authentizitit um ein soziales dispositif,
eine Kette von Ritualen und Objekten, durch die Authentizitit dargeboten wird.
Wenn gewisse Raume und Atmospharen sich fiir bestimmte Gefiihle zutrdglicher
anfiihlen, dann ist dies Teil eines semiotischen, emotionalen, artefaktischen,
raumlichen Dispositivs, in dem Authentizitit performativ produziert wird.«8*

82

83

84

So seien normative Auffassungen problematisch, da diese eine AufRenposition bedingen,
die hinsichtlich Emotionen nur schwer zu finden sei. Eine Reihe weiterer Probleme folgt:
Die kritische Normativitat setze Ideale, die nur schwer zu verwirklichen sind und von den
sie betreffenden Subjekten nicht weniger erfordere als eine umfassende Umwandlung
des Selbst, wie Illouz pointiert schreibt. Doch blockiere sich eine solche Kritik nicht nur
durch eine zu grofRe Distanz zwischen Ideal und emotionaler Tragheit. Normative Kritik
habe auch zu begriinden, wie sie ein ideales Selbst gegenlber einem realen einfordern
kann, wenn doch niemandem ein Selbst véllig transparent ist — nicht einmal einem Sub-
jekt selbst. Illouz nennt diesen Einwand das Problem epistemischer Demokratie. Schliefilich
setze sich eine solche Kritik dem von Latour vorgebrachten Vorwurf aus, Kritiker:innen
und Kritisierte mit zweierlei Maf} zu messen, weshalb sie fiir die Anerkennung unter-
schiedlicher Meinungen und Positionen, fir eine symmetrische Kritik pladiert (vgl. lllouz
2018b, S. 278-281).

Illouz widmet sich dem Ansatz einer immanenten Kritik, fiir den sie ebenfalls auf Michael
Walzer rekurriert. Trotz einer andauernden Sympathie fiir die immanente Kritik scheinen
einige Aspekte einer gefiihlssoziologischen Perspektive nicht standzuhalten. Sie nennt
auch hier drei zentrale Kritikpunkte: Eine immanente Kritik der Gefiithlswaren habe sich —
Walzer zufolge — der Sprache des kritisierten Objektes zu bedienen, also der Psychologie.
Illouz halt entgegen, dass jedoch gerade die Psychologie den kritisierten Gefiihlsmarkt
mit hervorgebracht habe und daher fiir eine Kritik ungeeignet sei. Zweitens verwechsle
eine immanente Kritik die soziale Distanz mit der moralischen. lllouz argumentiert, dass
eine angestofene, kritische Selbstpriifung sogar effektiver sei, wenn sie von einer Person
komme, deren Kriterien extern sind und somit nicht in eine vorherrschende moralische Kul-
tur passen. lllouz behauptet drittens, dass eine immanente Kritik der »heutigen soziologis-
chen Situation« unangemessen sei. Wirtschaft und Moral seien keine getrennten Spharen
mehr, habe erstere die Moral unterlaufen und geformt. Fir Illouz fehlt es einer immanenten
Kritik an einer Selbstkritik ihrer kapitalistisch gepragten, moralischen Kriterien, aufgrund
derer Cefiihle iiberhaupt erst zur Ware werden. Illouz schlussfolgert aus ihrer Walzer-Lek-
tlire, dass es nicht die subjektive Lebenswelt sein kann, von der eine Kritik der authentis-
chen Gefiihle ausgeht; denn es sind solche Lebenswelten und solche Subjektivititen, die
auf den zu kritisierenden GefithIsmarkten produziert werden (vgl. Illouz 2018b, S. 281—284).
Illouz 2018b, S. 285 Herv. i. O.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Ilouz skizziert von hier aus ihre Theorie in mehreren Wiederholungsschleifen, wes-
halb ich die zentralen Punkte gerafft zusammentrage. Als Primissen einer postnor-
mativen Kritik authentischer Gefiihle lassen sich zunichst vier Punkte identifizie-
ren:

Immanenz: lllouz setzt einer postnormativen Kritik die Pramisse radikaler Im-
manenz. Demnach wird Subjektivitit respektive subjektiver Sinn heute weniger in
kollektiven Deutungsschemata wie Ideologien oder Metanarrativen generiert, son-
dern in den situativen Relationen zwischen Objekten und Erfahrungen in besagten
Dispositiven. Drei Anforderungen leitet Illouz hieraus ab:*

Aufhebung der Subjekt-Objekt-Differenz: Wie anhand des Dispositivs deutlich wur-
de, lisst sich die Produktion von Authentizitit und damit von Gefithlswaren nur
dann erfassen und kritisieren, wenn neben den subjektiven Erfahrungen unbeleb-
te Objekte gleichermafien in die Betrachtung einbezogen werden. Objekte gelten
llouz als Treft- und Transaktionspunkte emotionaler Interaktionen, die itber emo-
tional-sinnliche Bedeutung verfiigen, mit emotionaler Absicht konsumiert werden
und zwischen Menschen emotionale Atmosphiren zu erschaffen vermégen.® Fiir
lllouz besteht in der Aufhebung dieser Differenz der entscheidende Unterschied zur
klassischen Kritischen Theorie.®’

Postnormativitit: Eine postnormative Kritik soll auf die situativen Variationen
der Gefithlsproduktion eingehen. Sie verindert sich also mit den Anforderungen,
die ein zu kritisierendes Objekt an sie stellt. Kritik lisst damit normative Kriterien
hinter sich und gibt anstelle dessen »Strategien und Taktiken«®® an die Hand, um
den Modus einer Kritik flexibel zu halten. Eine solche Kritik entzieht sich perfor-
mativ also stets einer normativen Stabilisierung und bleibt ebenso dynamisch wie
das Dispositiv der Authentizitit.®® Zudem erwehrt sich Illouz’ Ansatz so einer Ver-
einnahmung von Kritik, wie es beispielsweise Boltanski und Chiapello fiir Kiinst-
ler:innen- und Sozialkritik im Kapitalismus diagnostizierten.”

Akteurserfahrungen ernst nehmen: Eine Kritik authentischer Gefiihle soll die emo-
tionalen Erfahrungen der Akteur:innen ernst nehmen — Barthes, Winfrey und De
Wael sind also ihre subjektiven Gefiihle nicht abzusprechen. Angelehnt an Latour
plidiert Illouz fiir eine Symmetrie nicht nur zwischen Subjekt und Objekt, sondern
auch hinsichtlich der unterschiedlichen Selbstverhiltnisse und Erwartungshori-
zonte der beteiligten Akteur:innen, ohne diesen jedoch unkritisch zu begegnen.*

85 Vgl Illouz, S. 285, 289.

86 Vgl. lllouz 2018a, S. 21.

87  Vgl. Illouz 2018b, S. 286.

88 Illouz 2018b, S. 286.

89 Vgl Illouz 2018b, S. 286, 288.
90 Vgl. Boltanski, Chiapello 2006.
91 Vgl. lllouz 2018b, S. 280, 286.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Diese vier Annahmen erginzt Illouz in ihrem Fazit um zwei weitere methodi-
sche Hinweise zu Leitlinien einer postnormativen Kritik authentischer Gefiihle.
Diese beiden Punkte basieren auf der Teilung zwischen Verstandnis und Kritik.

Verstindnis: Illouz fithrt an, dass der Kritik stets das Verstindnis des Objektes
der Kritik vorausgeht. Unter Riickgriff auf Spinoza schligt sie vor, die historischen
Kausalketten zuriickzuverfolgen, die dazu fithrten, dass wir in einem bestimmten
Moment authentische Gefithle erfahren. Eine solche Riickverfolgung ist nicht durch
ein moralisches Vorurteil iiber Authentizitit geprigt, wie es Illouz bei Taylor aus-
macht.” Stattdessen ist dieses Vorgehen fiir die situative und historische Dynamik
offen, die eine Produktion und Konsumption der verschiedenen Typen von Gefiihls-
waren mit sich bringt — Atmosphiren generierende emotionale Erlebnisse und Stim-
mungen — wie Kinobesuche” oder Stimmungsmusik®®, relationale Gefiihle sozialer
Bindungen, ausgedriickt in Praktiken des Schenkens oder des Begliickwiinschens®,
sowie emotionale Selbstverinderungen, die typisch fiir die psychologisch-therapeuti-
sche Industrie® sind.” Diese Auffassung beansprucht folglich ein Verstindnis von
Subjektivitit, demnach sie ein Glied der gefithlskapitalistischen Kausalketten dar-
stellt, an der eine Riickverfolgung ansetzt.

Kritik: Illouz kniipft an diese historische Riickverfolgung die Art und Weise, wie
das Verstandene aufbereitet wird. lllouz schligt eine Darstellung der Geschichtlich-
keit von Subjektivitit vor, die ihre Rezipient:innen erschiittert, indem gezeigt wird,
wie bestimmte Daseinsweisen als iiberwiltigend oder unumginglich erfahren wer-
den. Kritik ist also nicht vorweg in der historischen Arbeit angelegt, sondern von der
Aneignung der Rezipient:innen abhingig.?® Hierfiir bedienen sich die historischen
Neubeschreibungen einer gewissen Rhetorik. Axel Honneth schreibt beispielswei-
se im Vorwort des Sammelbandes, dass dieser bei ihm ein insgesamt »unangeneh-
mes Gefiihl« wie aus einem zeitdiagnostischen »Schauerroman« hervorrufe.*® Ill-
ouz nimmt damit Bezug zu Foucault und einem denaturalisierenden respektive ent-
mystifizierenden Effekt von Gegenerzihlungen. Postnormative Kritik wird so zum
Counterpart normativer Kritik. Wihrend jene die Mehrdeutigkeit verhindere, er6ft-
net lllouz’ Vorschlag gerade den Raum fiir alternative Erzihlungen und Ambivalen-

zen.'®

92 Vgl. Illouz 2018b, S. 287.
93  Vgl. bspw. Gilon 2018.
94  Vgl. bspw. Schwarz 2018.
95  Vgl. bspw. West 2018.

96  Vgl. bspw. Shachak 2018.
97  Vgl. Illouz 2018a, S. 40ff.
98  Vgl. Illouz 2018b, S. 289.

99  Honneth 2018, S. 11.
100 Vgl. lllouz 2018b, S. 288f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Mit der postnormativen Kritik authentischer Gefiihle unterbreitet Eva Illouz
den Vorschlag einer Sozialkritik, welche authentische Gefiihle zum Objekt hat, die in
einem Authentizititsdispositiv hergestellt und als Waren konsumierbar werden -
eine solche Kritik ist entsprechend durch die kapitalistische Gefithlsékonomie
kontextualisiert. Eine solche Sozial- respektive soziologische Kritik erfolgt durch
Sozialforscher:innen und driickt sich in ihren Schriften und Vortragen aus (Subjekt
der Kritik), die historische Dispositivanalysen und (Gegen-)Geschichtsschreibun-
gen zugleich darstellen. Diese sind zwar aus einer distanziert-wissenschaftlichen
Position heraus verfasst, wollen aber durch eine gewisse Rhetorik Rezipient:innen
affizieren und ihre Gefiihle ernst nehmen (Modus). Eine postnormative Kritik will
eine normativ aufgeladene Kritiker:innenposition hinter sich lassen und setzt die
mogliche emotionale Erschiitterung der authentischen Gefithle von Rezipient:in-
nen als Kriterium. Folglich erginzen sich in lllouz’ Ansatz zwei Thematisierungen
von Gefithlen: die der epistemisch-wahrheitsstiftenden Effekte authentischer Gefith-
le und die des ethischen Umgangs mit diesen Gefiihlen als gefiihlskapitalistische
Produkte — wobei zu letzterer ihre Kritiktheorie bereits ein Vorschlag darstellt. Wie
auch Walzer vernachlissigt Illouz aber eine ontologische Fundierung von Gefithlen
und weist lediglich instrumentell auf Spinozas Affektverstindnis hin.*

3.3.2 lllouz' postnormative Kritik untersucht

(I) Was will die Theorie von Illouz leisten? Mit ihrer Theorie liefert Illouz eine konzep-
tionelle Klammer, welche die Studien des Sammelbandes in Perspektive setzt und
zusammenbringt. Illouz bietet damit einen Vorschlag zur Kritik kommodifizierter,
authentischer Gefiihle. Lisst man ihr Fazit im Hinblick auf eine Kritik politischer
Gefiihle Revue passieren, dann ist vor allem ein Punkt entscheidend: die Frage da-
nach, wie eine Kritik an den warenférmigen, authentischen Gefithlen funktionieren
kann, wenn diese zugleich den Ausgangspunkt einer kritischen Unternehmung bil-
den. lllouz’ Vorschlag stellt eine Antwort auf dieses Dilemma dar.

(I1) Wie werden >Kritikc und >Gefiihl in der postnormativen Kritik aufeinander bezogen?
Die Theorie von Illouz fluktuiert zwischen ganz unterschiedlichen Auffassungen
von Kritik und Gefiihl, was der einordnenden Funktion eines Fazits zugeschrieben
werden kann. Eine postnormative Kritik hat im Sinne eines genitivus objectivus
natiirlich scheinende, authentische Gefithle zum Objekt. Eine historische Gegen-
erzihlung zeigt Authentizitit respektive authentische Gefiihle als 6konomische
Produkte und birgt damit mogliche kritische Effekte fiir die konsumierenden Rezi-
pient:innen: »Hier gleichen wir nicht Illusionen gegen Tatsachen ab, sondern lassen
die Geschichtlichkeit der Subjektivitit in ihrem vollen Licht erscheinen.«*** Unklar

101 Vgl Illouz 2018b, S. 287.
102 lllouz 2018b, S. 288.

am 14.02.2028, 13:34:05.

103


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

bleibt hingegen, ob sich Illouz mit ihren »Leitlinien<®® fiir ein itbergreifendes,
historisches Forschungsprogramm im Ansinnen der Kritischen Theorie ausspricht,

194 oder aber fiir eine kritisch-wissenschaftliche

die sie zu erweitern beansprucht,
Praxis historischer Analyse, was sich beispielsweise aus der Immanenz oder der
Postnormativitit ableiten liefe.”® Damit ist die Frage aufgeworfen, wie niedrig-
schwellig eine postnormative Kritik authentischer Gefiihle ist — wenngleich sie in
beiden Fillen der Wissenschaft vorenthalten bleibt.

llouz 16st ferner Termini wie Gefiihl, wahre Gefiihle oder auch Emotion im Be-
griff Authentizitit auf, der eine Gefithlswaren produzierende Funktion zukommt.
Erst durch Authentizitit werden Gefiihle zu erstrebenswerten und konsumierbaren
Waren, da sie natiirlich, richtig oder notwendig erscheinen. Zugleich macht diese
Eigenschaft Authentizitit wiederum zum geeigneten Ansatz- und Ausgangspunkt
einer Kritik. Dies fithrt zum geschilderten Dilemma, was verdeutlicht, dass Illouz
die Relevanz einer genitiv-subjektiven Kritik der Gefiihle erkennt. Mit dem Ernstneh-
men der Akteur:innen sowie den rhetorischen Effekten, die bei Rezipient:innen aus-
gelést werden kénnen, versucht sie dem Dilemma konzeptionell zu begegnen.'* Al-
lerdings diirfen diese Aspekte nicht dariiber hinwegtiuschen, dass Illouz nicht aus-
fithrt, wie Gefiihle in der historischen Analyse, dem Verstehen oder der Verschrift-
lichung zum Ausdruck kommen.

(I11) Welche Widerstinde birgt der Ansatz einer postnormativen Kritik politischer Gefiih-
le? Die Gefithle der Akteur:innen in Illouz’ Auffassung postnormativer Kritik ernst
zu nehmen bedeutet, diese als Ausgangspunkt zur Riickverfolgung der Kausalket-
te heranzuziehen. Dieses Vorgehen steht jedoch den rhetorisch-kritischen Effek-
ten unkritisch gegeniiber, die eine Gegenerzihlung markieren. Illouz spezifiziert —
mit Ausnahme eines Verweises auf Foucault — nicht, worin diese Rhetorik genau
besteht. Illouz scheint darauf aus, Rezipient:innen mit ihren historischen Darstel-
lungen in gewisser Weise affektiv in den Bann zu ziehen — mitunter dadurch, dass
es Geschichten sind, die nicht ins Bild passen und neben dem natiirlich scheinen-
den Affektgeschehen wie Faszinosa wirken. Indem Illouz damit auf die irritieren-
de Wirkung zweier konkurrierender Erzahlungen setzt, einer authentisch gefiithlten
und einer authentische Gefiihle zeigenden, affirmiert sie unkritisch das, was die Ge-
generzihlungen affektiv bei den rezipierenden Subjekten auslésen. lllouz iibertriagt

103  lllouz 2018b, S. 289.

104 Vgl. bspw. lllouz 2018a, S. 29; lllouz 2018b, S. 273, 288.

105 Vgl lllouz 2018b, S. 284.

106 Damit zeigt lllouz’ Ansatz, inwiefern sich die beiden Genitivdeutungen einer Kritik der
Gefiihle auch gegenseitig blockieren kénnen (wie wahre Gefiihle kritisieren, wenn Geflihle
selbst der Ausgangspunkt dieser Gefiihle sind?). Allerdings ist das Dilemma mit Vorsicht zu
geniefien, da die zu kritisierenden Gefiihle nicht notwendig dieselbe Qualitit besitzen wie
jene, die eine Kritik antreiben. Womaoglich muss nicht jede Kritik notwendig auf Grundlage
authentischer Gefiihle geschehen.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

ihre postnormative Kritik nicht auf die Gefiihlseffekte, die ein kritisch-spinozisti-
scher Umgang mit der eigenen Historie hervorrufen kann, sondern affirmiert diese
unkritisch.

Man mag nun einwenden, dass eine postnormative Kritik postnormativer Kritik
Hlouz’ Vorschlag jegliche kritische Kraft nehmen wiirde, da es ihr Konzept in einen
infiniten Regress fithrt. Eine Indienstnahme der kritischen Instrumente zur Hinter-
fragung eben jener kritischen Instrumente ist allerdings eine klassische Forderung
Kritischer Theorie, in deren Tradition sich Illouz verortet.'’

Auch fithrte die Abkehr von normativen Kriterien (extern-normative Kritik)
ebenso wie von den variablen Kriterien subjektiver Lebenswelt (immanente Kritik)
llouz zu einer gefithlswarenférmigen Kritik: Postnormative Kritik und die ihr mog-
lichen kritischen Effekte werden selbst zu Gefiithlswaren, zu Biichern, Vortrigen
und Lesungen, die ein wissenschaftliches Establishment aufgrund von spezifischen
Codes affizieren und somit am Konsumverhalten wissenschaftlicher Laien vorbei
geht. Eine postnormative Kritik authentischer Gefiihle ist demnach dem Vorwurf
ausgesetzt, eine normative Position durch eine sozial privilegierte ersetzt zu ha-

b enlos

und selbst die kapitalistischen Strukturen zu reproduzieren, gegen die sie
sich wendet.’® Eine Interpretation als kritisches Forschungsprogramm, das den
Strukturdynamiken der Subjektproduktion nachgeht, gedeiht Illouz’ Vorschlag
damit besser an als die einer individuellen, kritischen Praxis.

(IV) Welche besonderen Anregungen liefert Illouz’ Theorie als Kritik politischer Gefiihle fiir
die Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Das Dilemma des affektiven Ausgangspunktes
einer Kritik an Gefiihlen, das Ernstnehmen der Gefithlserfahrungen der beteilig-
ten Akteur:innen, das Affizieren von Rezipient:innen via rhetorischem Effekt, die
Differenz zwischen Verfahren und Praxis sowie die Gefahr der Kodifizierung eines
Kritikvorhabens - es sind solche Punkte, die sich in einem weiterfithrenden Theo-
rievorschlag aufgreifen lassen. Dariiber hinaus bietet die Theorie Anregungen, die
sich auch in anderen der hier versammelten Ansitze finden lassen: Die Uberwin-
dung einer Subjekt-Objekt-Differenz oder die Strukturbedingtheit von Gefiihlen.
Vor allem drei Aspekte will ich hier aber hervorheben:

Zum einen lllouz’ Argument, dem nach Subjektivitit weniger in GroRerzih-
lungen, sondern in situativer Immanenz hergestellt wird."® Authentische Gefiihle
sind also nicht Produkt einer Ideologie, sondern entstehen im Zusammenwirken

107 Vgl. Adorno 1979, S. 135ff.

108 Vgl. Kapitel 2.2.1.

109 Interessanterweise klingt in der Einleitung des Bandes an, dass Dokumentationen von
Gefiihlserlebnissen selbst zur Gefiihlsware werden. Illouz bezieht diese Einsicht jedoch
nicht explizit auf die Analysen des Sammelbandes im Allgemeinen und ihre Auffassung
postnormativer Kritik im Besonderen (vgl. Illouz 2018a, S. 22f.).

110 Vgl lllouz 2018b, S. 285ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

105


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

von Riumen, artefaktischen Objekten, schwelenden Stimmungen und subjektiv-
leiblichen Vorgeschichten. Nicht nur scheint mir ein solcher Zugang fur die situa-
tive Wechselhaftigkeit von Gefithlen plausibel, auch lisst Illouz damit erahnen, wie
abstrakte Diskursordnungen und situative Arrangements miteinander verzahnt
sind. Eine Kritik politischer Gefiihle ist in der Konsequenz geprigt durch, richtet sich
auf und bedarf einer Sensibilitat fiir solche affektiven Dynamiken.

Zum anderen und hieran anschliefSend macht lllouz deutlich, dass einem Subjekt
Gefiihle durch deren historische Untersuchung iiber ihr Erleben hinaus anders ver-
stindlich werden kénnen, indem es sich und seine Gefiihle als Glieder einer histori-
schen Kausalkette begreift.™ Ich bin skeptisch, ob Illouz ein solches Verstehen auch
als affektiven Prozess begreift. Immerhin ist nicht auszuschliefien, dass >Gefiihle
etwas tuns, wenn ein Subjekt sich oder seine Gefithle der historischen Determinati-
on itberantwortet. Leider scheint sich Illouz mit den Gefithlen des Verstehens nicht
zubefassen, sondern bezieht hierzu eine distanziert-objektivierende Stellung. Den-
noch ist das historische Untersuchen ein erster Ansatzpunkt, der in weiterfithren-
der Theoriebildung aufgegriffen werden kann.

SchliefSlich zieht sich ein Gedanke durch die Theorie von Illouz, und zwar die
Uberwindung eines normativen, archimedischen Punktes, von dem aus Kritiker:in-
nen operieren. Wie ich dargelegt habe, hat Illouz nur einen explizit normativen
Standpunkt durch einen implizit sozial privilegierten ausgetauscht. Fiir mich ist
diese Beobachtung eine wichtige Anregung, da sie darauf aufmerksam macht, dass
die Axiomatik einer Theorie nicht notwendig in einer ausformulierten, normativen
Setzung bestehen muss.

2 yund das kritische Denken der Scham

3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse
Mit seinem Werk Riickkehr nach Reims erlangte der franzdsische Journalist und So-
ziologe Didier Eribon im deutschen Sprachraum Bekanntheit. Dieses autobiografi-
sche Werk, auf das weitere folgen sollten, stellt ein Musterbeispiel des kritischen Den-
kens im Allgemeinen sowie einer Selbst- oder auch Autoanalyse im Speziellen dar, wie
es Eribon in seinem Vortragsband zusammenfasst." Eine solche Selbstanalyse ver-

11 Vgl lllouz 2018b, S. 287ff.

112 Honto- bezieht sich auf die franzdsische Vokabel fir Schamgefiihl und Schande, honte. Die
Bezeichnung der Hontoanalyse resultiert aus Eribons Analyse seiner Erfahrungen mit Stig-
mata, Schande und Scham.

113 Es ist darauf hinzuweisen, dass Eribon drei ineinandergreifende Vorgehen nennt, denen
das kritische Denken zugrunde liegt. Im vorliegenden Kapitel werde ich den Fokus auf eines
dieser drei legen, die Selbstanalyse. Wie in diesem Unterkapitel deutlich werden wird,
lasst sich diese als Verbindungsstiick fiir die beiden anderen Vorgehen lesen. Neben der
Selbstanalyse nennt Eribon die »erneute Lektiire gewisser literarischer Texte, die uns kraftvoll,

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

schmilzt literarische und soziologisch-wissenschaftliche Betrachtungsweisen, was
in einen spezifisch kritischen Zugriff auf Gefiihle resultiert. Damit steht die Auffas-
sung Eribons in diesem Unterkapitel stellvertretend fiir Werke, die dhnlich vorge-
hen und mit Namen wie Annie Ernaux, Edouard Louis oder Geoffroy de Lagasne-
rie verbunden sind."™* Weniger aufgrund der Popularitit seiner Werke fiel die Wahl
auf Eribon. Es ist vielmehr die fortgesetzte Reflexion dieses kritischen Denkens, die
Konturen einer Kritik politischer Gefiihle erahnen lisst und fiir die vorliegende Ar-
beit von Interesse ist.

3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren

»Alles, was ich bin, lisst sich aus meiner Herkunft erkliren.«™ Das Anliegen der

16 jst die Untersu-

Selbstanalyse, ein Ansatz, den Eribon Pierre Bourdieu entlehnt,
chung der gegenwirtigen Verstrickungen zwischen einem Selbst und der sozialen
Welt durch eine historische Untersuchung ihrer Genese. Eine solche historische
Analyse des eigenen Selbst dient zu verstehen, wie man zu dem wurde, was man
heute ist." Insofern ist sie Intro- und Retrospektion zugleich. Sie ist eingebettet
in das, was Eribon als kritisches Denken bezeichnet. Dieses ist durch zwei Prinzipien
markiert:

Das Prinzip des Determinismus: Ein kritisches Denken widmet sich den histori-

schen und sozialen Strukturen, die eine individuelle oder kollektive Existenz (vor-

aus der erlebten Erfahrung geschopfte Reflexionen iber den Prozess der Unterwerfung
und der Erniedrigung bieten« und den »Riickblick auf die politischen Bewegungen, die durch
ihre Kdmpfe auf dem Feld der rechtlichen Ordnung dazu beigetragen haben, jene am
tiefsten verwurzelten und verwurzelnden Normen aufzuldsen, auf denen sich in unseren
Gesellschaften die Allianz- und Verwandtschaftssysteme begriinden« (Eribon 2018, S. 7
Herv. EM.).

114 Da sich diese Autor:innen gegenseitige als Referenz nutzen und eine miteinander verbun-
dene Popularitit besitzen, habe ich sie namentlich aufgefiihrt. Mir ist es aber wichtig da-
rauf hinzuweisen, dass dhnliche biografisch-selbstkritische Zugange auch bei Autor:innen
zu finden sind, die diesem Kreis nicht angehoéren. Verwiesen sei beispielsweise auf Audre
Lordes ZAMI Eine neue Schreibweise meines Names. Eine Mythobiografie (Lorde, Nélle 2012).

115  Eribon 2018, S. 80.

116 Vgl. Eribon 2017, S. 43—72; Bourdieu 2002.

117 Fiir Eribon geht ein Selbst allerdings nicht in einer Gegenwart auf: »Es handelt sich um
Diagnosen und Ontologien (im Plural!) unserer selbst. Die geschichtliche Zeitlichkeit lasst
sich nie in einer grofien Synthese, die jeder von uns verkérpert oder die sich in jedem von
uns verkorpert, vereinen oder wiedervereinen: Es gibt vielmehr Gegenwarten, die fir jeden
von uns verschieden sind« (Eribon 2018, S. 17f.). Ein Subjekt befindet sich also stets unter
dem Einfluss mehrerer sozialer Identitaten, die miteinander auch in Widerspruch geraten
konnen. Insofern ist eine Selbstanalyse ein intersektionales Vorgehen (vgl. Eribon 2018,
S. 52).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

107


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

her)bestimmen.™® Damit beansprucht Eribon soziale Determinismen wie Klasse,

" zuanalysieren™®, die einen Lebensweg schon

Race, Milieu, Gender oder Sexualitit
vor der biologischen Geburt und damit intergenerationell ebnen.™ Fiir Eribon ist
ein Subjekt also ein Produkt der sich stets wandelnden, gesellschaftlichen Verhilt-

nisse. Diese Verhiltnisse sind es, die ungefragt iiber ein Subjekt urteilen:

»Man weif nicht, warum und woher diese Urteile gesprochen werden. Aber man
entdeckt eines Tages, dass sie uns vorangehen, uns umgeben, uns begleiten, be-
werten und ohne irgendeine weitere Erklarung verurteilen. Gesellschaft als Ur-
teil.«'??

123 jst sich ein Subjekt nicht unbedingt bewusst. Aus diesem Grund

habe ein kritisches Denken dieses »gesellschaftlich Unbewusste«** der sozialen De-

Solchen Urteilen

termination systematisch zu erforschen.

Das Prinzip der Immanenz: Um es auf die aktuellen Geschehnisse der sozialen
Welt auszurichten, setzt Eribon voraus, dass ein kritisches Denken besagte De-
terminismen als »vollkommen historisch und gesellschaftlich« versteht.”” Ein
kritisches Denken verwehrt sich dagegen, Menschen unter universal erscheinende
politische, psychische oder logische Erklirungen zu ordnen oder ihnen bestimmte
Vermdgen essenziell zu- oder abzusprechen.™

Die Selbstanalyse ist ein Vorgehen, was sich an diesen beiden Prinzipien orien-
tiert. Wie bereits anklang, handelt es sich vor diesem Hintergrund um ein histori-
sches Vorgehen. Selbstanalyst:innen untersuchen ihre Biografie und die zeitgenos-
sischen sozialen Urteile, durch welche diese situiert ist. Den Ausgangspunkt der Un-
tersuchung bildet das gegenwirtige Selbst der Selbstanalyst:innen, ihr sozial deter-
miniertes Handeln und Sprechen': Beispielsweise folgt Eribon den Schmihwor-

118 Vgl. Eribon 2018, S. 8.

119  Eribon 2018, S. 2432, hier S. 32.

120 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

121 Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.; Eribon 2016, S. 31.

122 Eribon 2017, S. 147.

123 Solche Urteile bleiben nicht folgenlos, sondern belasten das verurteilte Subjekt mit Schuld.
Eribon macht das am Beispiel der schulischen Laufbahn deutlich: »Die Analyse des Schul-
systems zeigt, dass die schulischen Schuldspriiche (die Aussonderung, der vorprogram-
mierte Misserfolg der einen und der nicht minder vorprogrammierte Erfolg der anderen)
nichts anderes sind als im Vorhinein gefillte gesellschaftliche Urteile, die seit unserer
Geburt gefillt sind, in gewissem Sinn sogar schon vor unserer Geburt. Je nachdem, an
welchem Ort oder in welchem Milieu man zur Welt kommt, folgt man einer bestimmten
schulischen Laufbahn« (Eribon 2018, S. 162f).

124 Eribon 2018, S. 10.

125 Vgl Eribon 2018, S. 8ff.

126 Vgl. Eribon 2018, S. 78.

127 Vgl Eribon 2018, S. 8ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

tern, deren »blofRe Erwihnung in mir noch heute die nie vergessene Angst wachru-
fen«*?® zuriick zu den Gewalttaten gegen Homosexuelle auf den Strafien von Reims
bis hin zu der Schwulenfeindlichkeit von Familie und Freunden.””

Ein solcher Zugriff auf das eigene Selbst operiert unter Rekurs auf drei Typen an
Referenzen, die Eribon dabei helfen:

»das zu formulieren und zu denken, was man auszudriicken sucht, vor allem aber
gestatten sie, die emotionale Aufladung zu neutralisieren, die sicher zu stark wa-
re, wiirde man sich der Realitit ohne einen solchen Schirm aussetzen.«'*°

Bei diesen sprachlich unterstiitzenden wie subjektiv schiitzenden Referenzen han-
deltes sich erstens um Sozialtheorien und Philosophien, darunter insbesondere Be-
ziige zu Sartre, Foucault und Bourdieu, die Eribons Selbstanalyse Deutungsschema-
ta bieten; zweitens aktuelle oder vergangene politische Entwicklungen, zu denen
sich Eribon in Beziehung setzt — wie den Aufstieg des Front National in Frankreich;
schlieRlich fallen literarische Referenzen auf, darunter Biografien und Selbstana-
lysen wie die von Annie Ernaux, die als Inspiration oder Vergleichsfolien herhal-
ten. Die Perspektivenvermischung, die aus diesen Referenzen resultiert, grenzt die
Selbstanalyse von klassischen Biografien ab.

Folgt man Eribon, dann vermittelt eine soziale Geschichte eines Subjektes die-
sem auch seine situativen Gefithlserfahrungen und anhaltende emotionale Dispo-
sitionen wie beispielsweise Depressionen oder Angst:

»[D]ieses Unternehmen der Selbstanalyse muss sich darum bemiihen, all die
komplexen Affekte, die aus der Vergangenheit stammen, all das, mit dem man
sich in seiner alltdglichen Existenz mehr schlecht als recht arrangiert, immer
eingehender zu beschreiben und aufzuklaren.«*'

Eribon kommt mehrfach auf diese subjektkonstitutive Rolle von Gefiihlen zu spre-
chen und interpretiert sie als Ausdruck der gesellschaftlichen Urteile, die tiber ihn
gefillt wurden. Eine besondere Rolle nimmt dabei das Schamgefiihl ein, das er in
einigen seiner Biicher thematisiert: das ihn begleitet, wenn er im Milieu franzosi-
scher Intellektueller auf die Worte der Arbeiterklasse zuriickgeworfen ist oder das
er gegeniiber seiner Mutter empfand, als er ihr sein Buch schenkte und begriffen
habe, dass sie es nie wiirde verstehen konnen.*

»Wie kompliziert das mit der Scham ist! Ein Affekt, der sich iberall einschleicht,
immer wieder in verschiedensten Formen auftaucht, sich geméafi den Situationen,

128 Eribon 2016, S. 194.

129 Vgl. Eribon 2016, S. 191ff.
130 Eribon 2016, S. 236.

131 Eribon 2018, S. 61.

132 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

den gesellschaftlichen und relationalen Raumen, in denen mansich befindet, ver-
schiebt (bis zu dem Punkt, an dem sie vollkommen umgekehrt wird: Scham fiir
das, was ich geworden bin, vor denen, die ich verlassen habe, um es zu werden,
weil ich mich fiir sie schamte).«'*

Das Schamgefiihl, aber auch andere Affekte wie Angst oder Wut verstetigen die so-
ziale Herkunft eines Subjekts und werfen es situativ auf diese zuriick, sie sind sta-
bilisierend. Dieser Umstand macht die Selbstanalyse insofern fir Eribon zur Hon-
toanalyse, zu einer Analyse der Schande oder der Stigmata, die ein Subjekt mit sich
trigt und spiirt.”*

Allerdings bilden dieselben Gefiihle fiir Eribon den Beginn und Antrieb der
Selbstanalyse, sie wirken motivational.®® Die Scham der Klassenzugehorigkeit, die
Angste vor Homophobie oder ein Gefiihl deplatziert zu sein initiieren die Selbst-
analyse. Das sie durchfithrende Subjekt folgt diesen Gefithlserfahrungen - vom
eigenen Alltag hin zur subjektiven Geschichte, dabei die sozialen Verhiltnisse stets
im Blick, um sich das eigene Selbst verstindlich zu machen. Eribons Selbstanalyse
stellt den Versuch dar, die eigenen Gefithle nachzuvollziehen und ihnen dabei
Ausdruck zu verleihen.

Eine Selbstanalyse findet keinen Halt in Letztbegriitndungen oder Ideologien,
sondern nur in sich selbst.”® Eribon scheut daher nicht die Verabsolutierung des
Vorgehens, wenn es um das Vergegenwirtigen von Durchlittenem geht, weshalb
es sich bei Selbstanalysen um ein méglicherweise »verstorendes«**® Vorgehen han-
delt; denn das Vergegenwirtigen unterliegt einem Prinzip des unverhohlenen Blickes
auf sich selbst: »[M]an muss alles sagen, oder zumindest versuchen.«*

133 Eribon 2018, S. 91.

134 Vgl. Eribon 2018, S. 156. Hiermit ist die weiterfithrende Frage aufgeworfen, wie sich Eribons
Selbstanalyse auf Subjekte iibertragen ldsst, fir die beispielsweise Stolz, Selbstvertrauen
und Uberlegenheit gegeniiber anderen sozialistorisch prigender ist als Scham. Inwiefern
kann sie also an den spezifischen Gefiihlsmustern eines privilegierten Milieus ansetzen,
um einem Subjekt zu ermdglichen, die eigene selitdre« Position kritisch zu bedenken? Ich
danke Andreas Eis fir diesen spannenden Hinweis.

135 Vgl Eribon 2018, S. 63, 140.

136 Vgl. Eribon 2018, S. 40f.

137 Vgl. Eribon 2018, S. 153.

138 Eribon 2018, S. 57.

139 Eribon 2018, S. 57. Es sind die angesprochenen Referenzen, die es ermoglichen, dieses
Prinzip des unverhohlenen Blickes aufrechtzuerhalten; denn einerseits machen die Ref-
erenzen ein sonst sprachlich nur schwer fassbares Selbst umginglich und andererseits
scheinen sie ein Selbst vor Uberbordenden Gefithlen zu schiitzen. Sie fungieren damit
gewissermaflen als ein emotionaler Filter, der einen Zugang zum eigenen Selbst er-
moglicht, aber stets auch selektiert oder gar blockiert.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Fiir Eribon ist es zudem wichtig, die erworbenen Einblicke zu fixieren, was die
Intro- und Retrospektion um das Schreiben als Modi der Selbstanalyse erginzt.°
Eribon erklirt sich darin — ganz im juristisch-6ffentlichen Sinne des Wortes — vor
sich selbst und der sozialen Welt. Eine solche Erklirung geht mit einer gewissen Ge-
walttitigkeit einher, werde es immer schwieriger, das Geschriebene zuverindern.'*
So wird jeder verfasste Satz zu einem gefiihlten, renitenten Rest, zu etwas, das wie-
derum noch nicht analysiert, iiber das noch nichts geschrieben wurde. Eine Selbst-
analyse kann an diesen schriftlichen Zeugnissen erneut ansetzen und endet deshalb
nie.”** Sie mag daher sogar in einen Drang umzuschlagen: »Wenn man zuriickkehrt,
dann weil man nicht anders kann.«**

Ein solches Durchleuchten soll das eigene Selbst verstehen helfen. Hinsichtlich
der Gefiihle erhofft Eribon aber etwas Weiteres: Die Umwidmung seiner Gefiihle,
die Uberwindung seiner Scham und der damit einhergehenden Sozialstruktur zu-
gunsten eines anderen Gefiithls — Stolz."* Eribon betreibt so etwas wie eine Ethik
der Gefiihle: Indem er die Geschichte seiner Subjektkonstitution hinterfragt, meint
er, zu einem neuen Verhiltnis zu sich und seinen Gefiihlen in der Gegenwart zu ge-
langen. In dieser Figur steckt auch das kritische Moment der Selbstanalyse und des
kritischen Denkens im Allgemeinen. Eribons Analyse der gesellschaftlichen Urteile,
die iiber seine Familie und ihn gesprochen wurden, lisst ihn die herrschende soziale
Logik hinter den Urteilen erkennen und zuriickweisen:

»Von den Transzendentalien befreit und auf die Immanenz verpflichtet, bleibt das
kritische Denkenim Kern mit den Fragestellungen verbunden, die die sozialen Be-
wegungen und die politischen Setzungen aufwerfen.«'%

SchlieRlich vermag eine Selbstanalyse auch Auswirkungen auf die Mitmenschen
derjenigen Person haben, die die Analyse durchfiihrt: Eine der Konsequenzen der
Veroffentlichung von Riickkehr nach Reims bestand in Konflikten, die Eribon mit
seiner Familie hatte, iiber die das Buch unter anderem handelte. Seine Schilde-
rungen der Scham, des Kontaktabbruchs und der Flucht waren, wie er berichtet,
fiir seine Mutter und Briider ginzlich unverstindlich. Nicht nur die akademischen
Codes brachten ihn so in Distanz zu seinem Herkunftsmilieu, sondern auch eine

140 Es handelt sich hierbei nicht um ein einmaliges Herunterschreiben. Stattdessen erklart Eri-
bon: »Wenn man ein Buch anfiangt, hat man fast keine Vorstellung davon, was aus ihm wer-
den wird: Man hat keinen Begriff davon, was das Endprodukt sein wird, das man Schritt fir
Schritt zu realisieren versucht — ganz im Cegenteil: Das Buch wird im Werden erfunden,
nach tausend Versuchen, tausend Zuriicknahmen und viel Ausdauer« (Eribon 2018, S. 92f)).

141 Eribon 2018, S. 93.

142 Vgl. Eribon 2018, S. 56.

143  Eribon 2018, S. 57.

144 Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75, 156.

145 Eribon 2018, S. 11.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Darstellung, die sie als Herabwiirdigung auffassen mussten, wie Eribon spekuliert.
Geringe Aufmerksambkeit schenkt er in diesem Zusammenhang hingegen dem Pri-
vileg, solche Spekulationen aus der Warte eines populidren Akademikers anstellen
zu konnen. Zudem stief das Buch auf eine Vielzahl von Leser:innen, die sich mit
Eribons Schilderungen identifizieren konnten und worin er — trotz physischer
Trennung — die Herausbildung eines Kollektivs vermutet.*¢

Diese theoretischen Aspekte von Eribons Auffassung der Selbstanalyse und des
kritischen Denkens sind mit einer gewissen Vorsicht aufzufassen. Wer Eribon liest,
wird feststellen, dass Biicher wie Riickkehr nach Reims oder Gesellschaft als Urteil in sich
duferst different sind — zwischen biografischen Darstellungen und dem Anspruch
auf eine Subjekttheorie; zwischen der Rolle als biirgerlicher und der als subalter-
ner Autor, zwischen den Formalia und Stilen philosophischer Abhandlungen, Me-
moiren und Erzihlungen. Eribon ist damit seiner eigenen Subjektauffassung per-
formativ treu. Inwiefern es sich aber um eine biindige Theorie handelt, muss jedoch
auch hinsichtlich einer Kritik politischer Gefiihle zwischen Interpret:innen umstrit-
ten bleiben.

Didier Eribons Selbstanalyse basiert auf den Prinzipien sozialer Determination
und Immanenz und damit den reflexiven Leitplanken eines kritischen Denkens.
Zusammengenommen handelt es sich hierbei um eine Selbst- und Sozialkritik,
deren Objekte die Subjektivitit der Kritiker:innen (Subjekt der Kritik) sowie die in
dieser zum Ausdruck kommenden gesellschaftlichen Urteile sind. Anders gesagt:
Subjekt und Objekt einer Kritik kommen in Eribons Ansatz nahezu zur Deckung.
Die eigene Subjektivitit zu verstehen und diese gegebenenfalls zu tiberwinden
oder doch zumindest umzuwidmen, stellt das leitende Kriterium dieser Kritik dar,
die sich im dreiteiligen Modus von gegenwirtiger und historischer Selbstanalyse
sowie im Schreiben entfaltet. Dabei trigt auch eine solche Kritik gesellschaftliche
Urteile (Kontext) in sich, die wiederum erneut zum Objekt einer Kritik werden,
wobei in dieser Kritik erneut Urteile aufscheinen und so fort — die kritisch den-
kende Selbstanalyse endet somit nie. Hinsichtlich Gefiihle pendelt Eribons Theorie
zwischen dem ethischen Umgang mit jenen Gefihlen, die gesellschaftliche Urteile
zum Ausdruck bringen, und der epistemischen Frage, wie sich Gefiihle anders wissen
und erfahren lassen.

3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht

(I) Was will Eribons Theorie leisten? Das Ziel eines kritischen Denkens — und damit
verbunden der Selbstanalyse — ist es zum einen, das eigene Selbst, dessen sozia-
le Determination sowie die diesem Selbst impliziten Gefithle zu verstehen. Damit
erhofft sich Eribon zum anderen einen anderen Zugang zu sich und der sozialen

146 Vgl. Eribon 2018, S. 92ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Welt, gleich worin dieser besteht. Hierin liegt die zentrale Differenz zur postnor-
mativen Kritik von Eva Illouz — mag es doch an einigen Stellen wirken, als lese man
ihr Konzept wie von einem Zerrspiegel, wenn Eribon von Determinismus und Im-
manenz oder dem deontologischen Anspruch von Kritik schreibt. Im Vergleich zur
postnormativen Kritik widmen sich das kritische Denken und dessen Selbstanalyse
dem eigenen Selbst in der sozialen Welt und nicht anonymen Rezipient:innen einer
wissenschaftlichen Studie.

(I1) Wie bezieht Eribon >Kritik und >Gefiihlc im kritischen Denken und in der Selbstana-
lyse aufeinander? Eribons kritisches Denken impliziert keine umfassende Gefiihls-
oder Affekttheorie. Er greift zumeist auf die alltigliche Verwendung von Begriffen
wie Scham zuriick, die als hartnickige, biografische Effekte dargestellt werden. Ei-
ne Kritik an Gefiihlen (gentitivus objectivus) bleibt somit deskriptiv: Gefithle werden
nur indirekt zum Objekt von Kritik, also nur, insofern diese soziale Determinismen
perpetuieren — wie zum Beispiel ein milieubedingtes Angstgefiihl. Der gefiihlskri-
tische Moment einer Selbstanalyse richtet sich also primir auf die soziale Welt, die
durch das Fithlen vermittelt ist.

Gefiihle spielen eine bedeutendere Rolle, wenn es um das Hervorbringen kriti-
schen Denkens geht (genitivius subjectivus): Es sind die zuvor problematisierten Ge-
fithle, die den motivationalen Ausgangspunkt eines kritischen Denkens bilden. Die
Gefiihle gehen in den Modus einer selbstanalytischen Kritik ein, in dem sich das ge-
genwirtige Erfahren sozialer Urteile, das Analysieren ihrer historischen Genese so-
wie das Fixieren dieser Erkenntnisse in Schrift miteinander verbinden. Durch die-
sen Modus zieht sich die Vergegenwirtigung und Verstindlichmachung von Erlit-
tenem. Die Beschiftigung mit sich und der sozialen Welt sowie der gemeinsamen
Geschichte birgt das Potenzial eines kritischen Effektes, der sich in einem anderen,
zuvor nicht moéglichen Zugang zu sich selbst widerspiegelt. Anstatt Scham fiir die
eigene Biografie mag ein Subjekt so Stolz fir diese empfinden, ein Gefiihl, das es
fortan in die soziale Welt trigt. Fragen lisst sich vor diesem Hintergrund, ob Eribon
nicht womdoglich der Hoffnung auf ein schamfreies Leben fiir sich als Klassengeflo-
hener folgt, die seiner Selbstanalyse als Kriterium dient.

Auch bei Eribon zeigt eine Kritik politischer Gefiihle eine gewisse Asymmetrie
zugunsten des Einflusses von Gefithlen auf die kritische Unternehmung der Selbst-
analyse. Obwohl Gefiihle nicht das primire Objekt des kritischen Denkens sind, so
lassen sich diese doch letztlich nicht vom eigentlichen Objekt trennen, der sozialen
Welt und ihren Urteilen.

(I11) Welche Widerstinde impliziert Eribons Theorie als Kritik politischer Gefiihle? Die
Schwierigkeiten, mit denen Eribons Selbstanalyse hinsichtlich einer Kritik politi-
scher Gefiihle behaftet ist, lassen sich auf drei herunterbrechen: Zundchst ist Eribon
aufgrund seiner Biografie an den Erfahrungen von Scham, Angst und Deplatziert-
heit ausgerichtet. Eribons Schilderungen besitzen eine gewisse Vehemenz, und da
er sich dazu zwingt »alles auszusprechens, bietet er Rezipient:innen — primdr Intel-

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

lektuellen, die seine Biicher lesen (kénnen) und dhnliche Erfahrungen machten - ei-
ne Identifikationsmaglichkeit. Allerdings macht Eribon so ein Verstindnis sozialer
Herrschaft stark, dass iiber »negative« Gefithle funktioniert. Aus dem Blick geraten

147

die sozialdeterminierende Rolle >positiver« Gefithle'*” und entsprechende affirmati-

148 Auf solche Gefithle kommt Eribon allenfalls als etwas, das ihm

ve Kritikformen
verwehrt wurde. Damit dringt sich die Frage auf, inwiefern eine Selbstanalyse auch
Gefiihle des Wohlbefindens, der Freude oder des von ihm affirmierten Stolzes the-
matisieren kann und muss — besonders dann, wenn solche Gefiithle wiederum mit
sozialer Distinktion einhergehen. Welche Bedeutung kommt solchen »positiven« Er-
fahrungen im Vollzug der Selbstanalyse zu, beispielsweise Euphorie oder Nostalgie?
Kurz gesagt: Wie sihe eine Autoanalyse aus, die sich auf das Gliick richtet und sich
durch dieses vollzieht?

Natiirlich lief3e sich dieser Kritikpunkt leicht beiseiteschieben, begriindet man
den Fokus Eribons mit dessen Biografie. Immerhin hat er nun einmal die Erfah-
rungen der Klassenflucht gemacht. Allerdings setzt hier ein zweiter Punkt an: Es
mag sich der Eindruck aufdringen, Eribon trage durch akribische Selbstbetrach-
tung sein eigenes Selbst und seine authentischen Gefiihle an die Leser:innen, als
zeige er sich. Da das Schreiben Teil des kritischen Modus ist, der auf Eribon und
nicht auf die Leser:innen ausgerichtet ist, scheint sich hier eine doppelte Rezepti-
onsproblematik einzuschleichen: Einerseits entsteht ein Widerspruch zwischen der
dramatischen Expression von Gefiihlen, die aufgrund dessen authentisch oder auch
originir erscheinen, und dem Anliegen ihrer Uberwindung respektive ihrer Um-
widmung durch eine Selbstanalyse. Folglich ldsst sich fragen, ob Eribon in seiner
Selbstanalyse womdglich die Gefithle (und die soziale Welt) stabilisiert, zu denen
er einen anderen Zugang anstrebt. Macht sich Eribon nicht noch mehr zum »Sohn
der Schande«, indem er sich immer wieder 6ffentlich als dieser identifiziert? Ze-
mentiert er nicht genau jene Gefithlsstrukturen und Klassenverhiltnisse in Bezug
auf seine Familie und sein Herkunftsmilieu, die ihn urspriinglich zur Flucht trie-
ben? Problematisch wird dies vor allem dann, wenn ein kritischer Effekt, der in der
Selbstanalyse bei Autor:innen initiiert werden soll, gegeniiber der Leser:innenschaft
ins Unkritische zu kippen droht. Der Kipppunkt besteht darin, dass Eribons un-
geschonte und brutale Schilderungen, deren Analyse ja einen selbstkritischen Ef-
fekt bergen, fiir die Rezipient:innen genau das sind, was sie beim Lesen affizieren.
Wihrend fiir Eribon also Kritik auf der vorangegangenen Identifikation mit seiner
Biografie beruht, identifizieren sich Rezipient:innen méglicherweise unkritisch mit
dem kritischen Vorgehen eines klassengefliichteten Intellektuellen. In diesem Fall

147 Vgl. bspw. Berlant 2011, S. 23ff.; Ahmed 2008b.
148 Vgl. Massumi 2010, S. 338ff. sowie Kapitel 3.5.
149 Eribon 2016, S. 194.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

wiirde ein gefithlskritischer Zugang der Rezipient:innen zu Eribons geschilderten
Erfahrungen potenziell eher verhindert denn kultiviert.'°

Ein dritter Widerstand in Bezug auf eine Kritik politischer Gefithle besteht im
Verschwimmen der Stile in Werken wie Riickkehr nach Reims. Zwar ermdglicht es ei-
ner Selbstanalyse, auf die Biografie eines Subjektes fokussiert zu bleiben, indem
diese nicht einseitig in wissenschaftliche oder literarische Codes iiberfithrt wird,
sondern diejenigen Einfliisse einbezogen werden, die Eribon als Person tatsichlich
prigen; allerdings miissen sich die so amalgierten Stile nicht notwendig stirken.
Vielmehr bleibt unklar, ob die Vermischung der Stile einen Zugang zu den eigenen
Gefiihlen eher fordert oder verhindert. Dritten erschwert es die Rezeption womdog-
lich sogar — will Eribon eine Subjekttheorie schreiben, eine Kritik sozialer Determi-
nismen, einen autobiografischen Roman, eine Literaturkritik oder gar eine Zeitdia-
gnose? Bezogen aufeine Kritik politischer Gefiihle driickt sich dieser Umstand darin
aus, dass oft nebulés bleibt, wann Eribon von sich und wann von einem Subjekt im
Allgemeinen spricht, ob es sich um ein personliches Erlebnis oder eine Komponente
seiner Subjekttheorie handelt.™"

(IV) Welche Anregungen bietet Evibons Theovie als Kritik politischer Gefiihle fiir die Ent-
wicklung eines eigenen Ansatzes? Zundchst nehmen das Selbst und die erfahrenen Ge-
fithle einen zentralen Platz im kritischen Denken Eribons ein. Seine Kritik der Ge-
fithle setzt diese jedoch nicht als abgeschlossene, gesetzte Entititen voraus — wenn-
gleich sie nur schwer zu transformieren sind -, sondern sieht in ihnen Ausdruck
dynamischer und historisch gewachsener gesellschaftlicher Verhiltnisse — wie auch
Hlouz in ihrer postnormativen Kritik. Im Gegensatz zu Illouz und Walzer richtet
sich Eribons Kritik aber auf das eigene Selbst und damit die eigenen Gefithlserfah-
rungen. Insofern handelt es sich bei seiner Auffassung um eine Selbstkritik. Da-
mit zeigt Eribon, wie nicht nur die Gefiihle der anderen beteiligten Akteur:innen,
sondern auch die eigenen in eine Kritik politischer Gefiihle eingehen kénnen, ohne
diese jedoch unkritisch zu affirmieren. Das noch von Illouz aufgeworfene Dilem-
ma, wie eine Kritik an authentischen Gefiihlen auf Basis ebendieser Gefiihle statt-
finden kann, wird von Eribon in einer unabgeschlossenen Selbstkritik aufgeldst, die
sich an den manifesten Determinismen der sozialen Welt abarbeitet. Gefithle sind
damitkein Untersuchungsgegenstand, der aus dem sicheren Abstand sozialwissen-
schaftlicher Forschung untersucht wird — aufler es hilft, mit ihnen umzugehen. Der
Zugriff Eribons besteht vielmehr in einem emotional-biografischen Schreibstil, der

150 Zum Vergleich: In einer postnormativen Kritik findet die Identifikation der Rezipient:in-
nen durch eine bestimmte Gefithlsware (zum Beispiel Horrorfilme oder Urlaubserlebnisse)
statt, deren historische Aufarbeitung und affektive Gegenerzidhlung bei den Rezipient:in-
nen dann zu einem moglichen gefiihlskritischen Effekt fithren sollen (vgl. Illouz 2018b,
S. 286ff.).

151 Vgl. Eribon 2018, S. 39.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

offen mit den eigenen subjektiven Gefithlen umgeht, sie in ihrer Genese riickverfolgt
und so hinterfragt. Zusammen mit Eva K. Sedgwick stellt Eribons Ansatz daher ein
Beispiel fiir ein gefithlskritisches Vorgehen im wissenschaftlichen Arbeiten dar.

Zweitens und abschliefend affirmieren Eribons Selbstanalyse und sein kritisches
Denken nicht nur subjektive Gefithlserfahrung. Er macht zudem zwei miteinander
verbundene Aspekte implizit deutlich: Zum einen haben auch Leidenserfahrungen
ihren Platz in einem kritischen Vorgehen, was affirmative Auffassungen von Kri-
tik kontrastiert, wie sie im folgenden Unterkapitel Thema sein werden. In dieser
Hinsicht kénnen die beiden Ansitze Eribons und Massumis komplementir gele-
senwerden. Zum anderen aber zeigt Eribon, dass die Leidenserfahrungen nicht nur
Ausdruck sozialer Urteile sind. Sie konnen gleichfalls Kritiken durchziehen oder An-
trieb sein, zu gesprochenen Urteilen in Revision zu gehen.

3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik

Einer der meistzitierten Autor:innen des affective turns ist der kanadische Philosoph
Brian Massumi. Obwohl sich Massumi vorwiegend mit Themen um Emotion und
Affekt beschiftigte, bezog er in seinen Arbeiten auch mehrfach Stellung zur wissen-
schaftlichen Auffassung von Kritik, der er einen eigenen affekttheoretischen Vor-
schlag entgegenhilt. Fiir eine Versammlung verschiedener Kritiken politischer Ge-
fihle lohnt also ein Blick in dessen Schriften. Die Wahl fiel vor allem deshalb auf
Brian Massumi, da dessen Vorschlag einer Kritik politischer Gefiihle im Vergleich
zu einem neuen feministischen Materialismus einer Karen Barad oder der critical post-

humanities Rosi Braidottis stirker an der Bedeutung von Affekten orientiert ist.*

3.5.1 Affekt - Emotion - Kritik

Um sich dem Vorschlag Massumis anzunihern, lohnt es, zunichst seine Differen-
zierung zwischen Affekt und Emotion naher zu betrachten. Inspiriert von der Spino-
za-Interpretation von Gilles Deleuze und Félix Guattari beschreibt der Begriff Affekt

152 Vgl. Braidotti 2019; Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012. Karen Barads Auffassung eines
neuen feministischen Materialismus werde ich im Zusammenhang mit der Theorie von Brigitte
Bargetz in 3.7 thematisieren.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

die Fihigkeit eines Kérpers™ zu affizieren und affiziert zu werden.* Demnach be-
findet sich ein Kérper — sagen wir zunichst ein menschlicher — in einem komplexen
Affektgeflecht. In einem solchen wirkt er auf alle ihn umgebenden Elemente (andere
belebte und nicht-belebte Kérper, aber auch Geriiche, Licht etc.) ein und empfingt
eine solche Wirkung zugleich von diesen. Massumi nennt diese Wirkungen auch
Mikroperzeptionen, die »jeden Moment unseres Lebens bevdlkern.«'

Die in ein affektives Wirkungsgeflecht eingebunden Elemente sind in unter-
schiedlicher Weise aufeinander bezogen. Man stelle sich vor, durch einen Super-
markt zu laufen, in dem etliche Angebote mit bunten Farben oder appetitlichen Bil-
dern uns zu sich zu locken versuchen, wihrend wir mit jedem Griff ins Regal Ein-
fluss auf die Kaufentscheidung anderer Kund:innen ausiiben. Nicht nur Farben und
Geriiche, auch die Tageszeit und die Anordnung von Produkten bis hin zu Mitmen-

schen und dem eigenen Hungergefiihl haben hier Einfluss.**

Eine Differenzierung
dieses komplexen Geschehens ist fiir Massumi nachrangig, da epistemisch nicht
zuganglich. So ldsst sich im Fall Massumis auch von einer >flachen« Affektontolo-
gie sprechen, auf denen sich diskursive Ordnungen aufrichten. Festzuhalten ist je-
denfalls: Wenn sich das Affektgeflecht verdndert, verindern sich die Kérper in die-
sem Geflecht; ebenso wie die Korper das Geflecht verindern. Mit dieser Auffassung
meint Massumi die Differenz zwischen Subjekt und Objekt zugunsten eines in all-
gegenwirtiger wechselseitiger Affektion begriffenen »Dazwischen« aufzulésen.™’
Wann aber kommt es zu einer solchen Verinderung? Die Mikroperzeptionen
wirken kontinuierlich zwischen den unterschiedlichen Elementen im Affektge-

flecht. Es kommt niemals zur Ruhe, sondern ist unaufhérlich in Bewegung.™® Fiir

153 Aus Criinden der argumentativen Nachvollziehbarkeit spreche ich folgend von Mensch,
menschlichen Korper oder Korper. Damit hoffe ich sowohl der Materialitat des Affektiven
als auch Massumis Subjektverstindnis Rechnung zu tragen. Dazu schreibt er: »Genau
das Entstehen des Subjekts, seine primire Konstitution beziehungsweise sein Wiederauf-
tauchen und die Rekonstruktion, werden [..] in Frage gestellt. Das Subjekt einer Erfahrung
entsteht aus einem Bedingungsfeld, welches noch nicht subjektiv ist und in dem das Sub-
jekt erst zu sich selbst findet. Diese Bedingungen sind noch nicht einmal unbedingt in
einem herkdmmlichen Sinne subjektiv. [..] Noch ist es nicht die Ebene, wo sich Kategorien
wie Subjekt und Objekt herausgebildet haben« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73).

154 Spinoza, der als referenzielle Ausgangsfigur affekttheoretischer Ideen dient, schreibt im
dritten Teil seiner Ethik: »Unter Affekt verstehe ich Affektionen des Koérpers, von den die
Wirkungsmacht des Kérpers vermehrt oder vermindert, gefordert oder gehemmt wird, und
zugleich die Idee dieser Affektionen. [...] Wenn wir also die addquate Ursache einer dieser
Affektionen sein konnen, dann verstehen ich unter dem Affekt eine Aktivitat, im anderen
Fall eine Leidenschaft« (Spinoza 2015, S. 223).

155  Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 74.

156 Vgl. Massumi 2002¢, S. 30.

157 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.; hier 70.

158  Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 75.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

n7


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

einen menschlichen Kérper bedeutet das, dass er ununterbrochen von einem Ti-
tigkeitsvermogen im Affektgeflecht zu einem anderen iibergeht, in dem er »anders
titig zu sein vermag«.”® Die Ausgangslage des menschlichen Kérpers verindert sich
minimal und stindig. Das Affektgeflecht ist damit dynamisch und der menschliche
Kérper stindig im Werden begriffen.’¢®

Massumi behauptet, dass dieser Ubergang von einem zum anderen Titigkeits-
vermogen das ist, was gefiihlt wird. Da ein menschlicher Korper stets in das dynami-
sche Affektgeflecht verwoben ist, fithlt er kontinuierlich. Es handelt sich dabei um
ein korperliches Fithlen. Dementsprechend ist es einem Menschen zum Zeitpunkt,
zu dem dessen Korper affiziert wird, nicht bewusst. Sprachphilosophisch spricht
Massumi auch davon, dass das Fiihlen vordiskursiv sei'® und begriindet diesen Um-
stand mit der halbsekiindigen physiologischen Verzégerung zwischen Korperakti-
vitit und kognitiver Verarbeitung:

»It should be noted in particular that during the mysterious half second, what we
think of as>frees, >higher<functions, such as volition, are apparently being perfor-
med by autonomie, bodily reactions occurring in the brain but outside conscious-
ness, and between brain and finger but prior to action and expression.«'¢?

Jedes Affizieren und Affiziertwerden hinterlisst ein Residuum an Erfahrung im
menschlichen Kérper, die Spur. Im Moment der Affektion werden einige dieser
vergangenen, korperlichen Erfahrungen eines Menschen - seine Gewohnheiten,
erworbenen Fihigkeiten, Vorlieben oder Begierden — aktiviert und wiederholt. Die-
ser Prozess ist relational: Jede dieser gegenwirtigen Wiederholungen kennzeichnet
eine einzigartige Erfahrungsqualitit, die sich von vorangegangenen Erfahrungen
dadurch unterscheidet, dass die gegenwirtige Affektion den Zugang zur Vergan-
genheit tradiert und sich die Spur zugleich durch jede Erfahrung verindert, ganz
80, als ob ein Roman bei jedem Lesen etwas anders klingt als beim Mal zuvor.

159  »Weil uns aber dieses Bestreben dazu treibt,« schreibt Deleuze iiber Bewusstsein in Spinozas
Denken, »je nach angetroffenen Gegenstidnden verschieden zu handeln, sind wir gezwun-
gen zu sagen, daf es in jedem Moment durch die von den Gegenstanden herrithrenden Af-
fektionen bestimmt wird. Diese bestimmenden Affektionen sind notwendig Ursache des Bewuf3t-
seins vom conatus [Selbsterhaltungsdrang; FM.]. Und so wie die Affektionen untrennbar sind
von einer Bewegung, die uns zu einer groferen oder geringeren Vollkommenheit (Lust und
Unlust) (ibergehen lassen, je nachdem ob sich das Angetroffene mit uns zusammensetzt
oder ganz im Gegenteil versucht, uns zu zersetzen, erscheint das Bewufstsein wie das kon-
tinuierliche Gefiihl eines solchen Ubergangs von mehr zu weniger und von weniger zu
mehr — Zeuge der Variation und Bestimmungen des conatus im Dienst anderer Kérper oder
anderer Ideen« (Deleuze 1988, S. 31f., Herv.i.0.).

160 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 72.

161 Vgl. Massumi 2002¢, S. 28ff.

162 Massumi 2002c, S. 29.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Dieser Analogie folgend, birgt jedes Lesen respektive jede Affektion neue Poten-
ziale fiir die Zukunft:"*

»Die Bewegungsmuster werden durch diesen affektiven Ubergang fiir einen be-
stimmten Korper oder fiir eine bestimmte Situation mehr oder weniger zugang-

lich beziehungsweise mehr oder weniger bereit gemacht.«'%*

So sind einem Korper einerseits gewisse Tendenzen affektiv vorgegeben. Ein wer-
dender Korper ist eingebunden in eine Matrix moglicher Variationen, die von der
Spur und der gegenwirtigen Affektion abhingt. Andererseits eroffnet sich im
Moment der Affektion ein Raum potenzieller Abstraktion, den Massumi the virtual
nennt.

»[T]he virtual is unlivable even as it happens, it can be thought of as a form of
superlinear abstraction that does not obey the law of the excluded middle, that is
organized differently butisinseparable from the concrete activity and expressivity
of the body.«'®

Massumi zieht hieraus die Konsequenz, all das zu negieren, was solche Variations-
potenziale einschrinkt und damit die Dynamik der Affekte ausbremst. Dabei han-
delt es sich um bewusstes Denken und sprachlich-diskursive Deutungen von Affek-
ten, die zwar Erfahrungen kommunizierbar werden lassen, die virtuellen Potenziale
jedoch auch verschliisseln, tradieren und so ihres ereignishaften Charakters berau-
ben. Aus diesem Grund stellt ihm der Begriff Emotion einen unvollstindigen Aus-
druck eines Affektes dar:

»[W]enn wir eine bestimmte Emotion empfinden oder einen bestimmten Gedan-
ken denken, wo sind all die anderen Erinnerungen, Gewohnheiten und Tendenzen
hin, die an diesem Punkt hatten aufkommen kénnen? Und wo sind die kérperli-
chen Vermogen des Affizierens und des Affiziert-zu-Werdens hin, die von ihnen

untrennbar sind?«'%

Diese Differenz zwischen vordiskursivem Affekt und diskursiven Emotionen spie-
gelt sich in Massumis Skepsis gegeniiber Kritik respektive >kritischen Verfahrenc
wider, der ich mich folgend zuwenden will: Kritik ist fiir Massumi ein Urteilsin-
strument, das einem sprachlich-diskursiven Reglement folgt und von einem Stand-
punkt vermeintlich objektiver Distanz aus verfihrt. Kritik dient dazu, etwas frei-
zulegen oder zu entlarven — eine verschollene oder bislang nicht erkannte Wahrheit

163 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.
164 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.

165 Massumi 2002c, S. 31.

166 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

ng


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

beispielsweise.’” Bei Kritik wiirden bestimmte Attribute zugeschrieben, woraufhin
eine abschlieflende Bewertung erfolge. Auf diese Weise werde in Kritik »auf mora-
lische Weise objektiviert.«'®

Massumi bezeichnet diese Auffassung von Kritik, bei der er selbst kaum zwi-
schen Kritik als Urteilsbildung, emanzipativen oder politischen Kritikverstindnis-
sen unterscheidet, als negative Kritik. Bei dieser handelt es sich um bloR rhetorische
Kritikverfahren, die vorhandene Erfahrungs- bzw. Zukunftspotenziale einer Situa-
tion blockieren. Kritik kommt damit derselbe Status wie Emotionen zu, der einer
diskursiven Deutung von Erfahrung. Er kritisiert zudem, dass negative Kritik oh-
nehin nicht zur Bildung von Urteilen beitrigt, sondern meist nur der Bestitigung
bereits getroffener Urteile und Positionen dient, sodass solche auch kiinftig repri-
sentiert werden kénnen. Damit ist in negativer Kritik auch eine potenzielle Stagna-
tion angelegt, die dann entsteht, wenn divergierende Positionen zur Selbstdarstel-
lung aufihrem Urteil beharren.’® Aufgrund der vermeintlich objektiven Distanz der
Kritiker:innen wirken negative Kritikverfahren aufierdem »as if it mirrored some-
thing outside itself with which it had no complicity, no unmediated processual in-
volvement, and thus could justifiably oppose.«7® Wie auch Walzer hilt Massumi
dieser Vorstellung entgegen, dass Kritiker:innen bereits stets involviert sind, womit
er allerdings das Affektgeschehen und nicht moralische Kulturen meint. Massumi
will negative Kritik nicht ginzlich verwerfen. Kritik hinge schliefilich von Strategie
ebenso wie von Zeit und Umfang ab, weshalb sich auch ein pragmatischer Platz fir

171

negative Kritiken finde'”" — direkt neben Massumis Vorschlag affirmativer Kritik.

»Etwas von aufden zu beurteilen heifst, es sich in einer unangreifbaren Position
gemiitlich zu machen. Mikropolitische Kritik muss von innen heraus, von mitten-
drin, kritisch sein. Und das heifdt, dass man sich die Hinde schmutzig machen
muss. Es gibt keine Situation in der man auflerhalb der Situation ist. Und keine
Situation kann einer tatsichlichen Kontrolle unterworfen werden.«'”

Fiir Massumi ist es nicht das Gleiche, eine >kritische Methode« anzuwenden und
>kritisch zu sein<.”® Mit der affirmativen Kritik plidiert Massumi dafiir, dass Kri-
tiker:innen sich wieder von der Welt affizieren lassen sollen. Sie kénnen so Erfah-
rungen machen und etwas (wenn auch nur wenig) zur Realitit beitragen, anstatt sie
oder ihre diskursive Deutung zu verstetigen."”*

167 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

168 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

169 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

170  Massumi 2002a, S. 12.

171 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38; Massumi 20023, S. 13.
172 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

173 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

174 Massumi 2002a, S. 12f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Affirmiert werden in der affirmativen Kritik also die potenziellen Erfahrungen
einer Situation, das Fithlen und damit die ontologische Dynamik des Affizierens
und des Affiziertwerdens. Nicht nur die kritische Distanz, auch der allgegenwirtige
Verdacht, etwas durch Kritik freizulegen, wird zugunsten der Erschaffung von Neu-
em fallen gelassen. Bei affirmativer Kritik geht es also zunichst um das Affirmieren
des virtuellen Potenzials und damit des Affektgeschehens.

Das Kritische dieser Auffassung liegt fiir Massumi dagegen nicht in wissen-
schaftlichen Verfahren oder Techniken, denen er eine klare Absage erteilt:

»If you don't enjoy concepts and writing and don't feel that when you write you are
adding something to the world, if only the enjoyment itself, and that by adding
that ounce of positive experience to the world you are affirming it, celebrating its
potential, tending its growth, in however small a way, however really abstractly —

well, just hang it up.«'”®

Entgegen negativer Kritik sind fir Massumi all jene Prozesse der Affektion kritisch,
die sich gegen diskursive Deutungsmuster richten, welche das Affektgeschehen ein-
hegen. Am SenseLab, gegriindet von Erin Manning und mitgestaltet von Brian Mas-
sumi, gingen Forscher:innen beispielsweise dazu iiber, nur noch unfertige Textar-
beiten zu besprechen und alternative Schreibmodi (Orte, Zeiten, Kleidungen etc.)
auszuprobieren. So lieRe sich die kreative Prozessualitit des Schreibens hervorkeh-
ren und zudem die Logiken wissenschaftlicher Textproduktion (indirekt) kritisie-
ren.”” Es wirkt allerdings zumeist so, als sei ein kritischer Effekt blof§ Nebenpro-
dukt der Affirmation.

Anhand des Beispiels wird verstindlich, weshalb Massumi affirmative Kritik
nicht fiir ein Verfahren oder Handwerk hilt, sondern es darum gehe »kritisch zu

175 Massumi 2002a, S. 13.

176 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 94. Als weiteres Beispiel fiir alternative, kin-
stlerisch-politische Praktiken kann Massumis Schilderung einer Plenumssituation gelten:
»Die Frage, wie wir kleine Gruppen formen, haben wir versucht zu beantworten, indem wir
nach affektiven Mechanismen gesucht haben. So haben wir beispielsweise fir das erste,
von uns organisierte Ereignis verschiedene Stoffe benutzt. Einige von diesen waren eher
Felle, andere zeichneten sich durch wunderschéne Farben oder Muster aus. Um die Teil-
nehmer in Gruppen aufzuteilen, haben wir sie einfach gebeten, ein Stiick Stoff, dass sie
besonders ansprach, auszuwihlen und dann dieses Stiick Stoff dazu zu verwenden, ihren
eigenen Interaktionsraum damit zu schaffen. Entweder indem sie sich darauf oder darum
setzten oder indem sie sich darin einwickelten —was auch immer sie am meisten bewegte.
Noch bevor das erste Wort in der Gruppe ausgetauscht oder die erste Aufgabe angegangen
wurde, waren die Teilnehmenden bereits in einer kleinen Welt der Verbundenheit vereint,
die sich wie ein voriilbergehendes Zuhause anfithlte« (Massumi, Manning, Weigel 2010,
S. 96f.).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

sein«.”” »The critique is not an opinion or a judgment but a dynamic evaluation«
that is lived out in situation.«'”

Massumi tritt mit dieser Auffassung als Advokat der Dynamik und Prozessuali-
tit gegeniiber jedweder Fixierung oder Statik von Bedeutung auf. Um Bedeutungen
wieder in Bewegung zu versetzen und ihre affektive Beschrinkung aufzuheben, af-
firmiert eine solche Kritik kérperliche Erfahrungen und damit die virtuellen Poten-
ziale von Affektionen. Insofern handelt es sich fiir Massumi bei affirmativer Kritik
um ein mikropolitisches Handeln."”® Das Beispiel der Antiglobalisierungsbewegung
verdeutlicht dies:

»Es ist sehr einfach, Schwichen in ihren Taktiken oder in ihren Kapitalismusana-
lysen aufzudecken. Wenn man darauf wartet, dass die Bewegung aufkommt, die
zu der eigenen Idee des richtigen Ansatzes passt, dann kann man ein Leben lang
warten. Nichts wird jemals so genau passen.«°

Kritik sollte also nicht auf adiquate Urteile oder passende Diagnosen warten. Eine
affirmative Kritik entzieht sich solchen leitenden Prinzipien und ihren Kriterien von
srichtig« und >falsch«.’®" Stattdessen folgt sie den Modi affektiver Verbindungen und
abduktiver Teilnahme™?, um die Realitit zu verindern:

»Doch zum Cliick haben die Leute nicht gewartet. Sie haben sich mitten hinein-
begeben, haben angefangen, zu experimentieren und schrittweise Netzwerke
aufzubauen. Dadurch wurden neue Verbindungen zwischen Menschen geschaf-
fen und verschiedene Bewegungen arbeiten in vielen Gegenden auf der ganzen
Welt unter Verwendung verschiedenster Organisationsstrukturen auf unter-
schiedlichen politischen Ebenen [..]. Wir sind weit entfernt von einer Ldsung,
doch es ist ein Anfang. Es ist ein stetiger Prozess. Und das ist der Punkt: Immer

weitermachen!«'®

Die von Brian Massumi vorgeschlagene affirmative Kritik macht die diskursiven
Deutungsschemata zu ihrem Objekt, darunter Emotionen wie Angst, Mut oder Ekel.
Indem sich ein Subjekt auf experimentelle Praktiken und Kontexte einlisst, wird es

177 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

178 Massumi 2010, S. 338.

179 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

180 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38.

181 Vgl. Massumi 20023, S. 13.

182 Das Attribut abduktiv bezeichnet ein kdrperlich-reaktives Denken. Es handelt sich um »eine
Art unmittelbare Beurteilung des Affektes, durch eine Bewertung der potenziellen Entwick-
lungen und situationsbezogener Ergebnisse« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 33). In-
sofern lasst es sich als korperliches Empfinden gegeniiber klassischen Vorstellungen kog-
nitiven Denkens begreifen.

183 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

diesem moglich, sich ein vordiskursives Erfahren zu erschliefien, dabei (anders) zu
fihlen (Modus) und so zum kritisierenden Subjekt zu werden. In einer solchen Affir-
mation des Erfahrens — und damit implizit des Affektgeschehens per se — vermu-
tet Massumi eine Freiheit von der Statik diskursiver Codes sowie dazu, anders zu
werden. Hierin liegt der kategoriale Angelpunkt seiner Auffassung. Massumis An-
satz basiert auf einer Affektontologie, die — zusammen mit den daraufsich errichten-
den Diskursdeutungen — die affirmative Kritik kontextualisiert. Auf Grundlage des
ontologischen Status des Affektgeschehens bezieht Massumi die epistemische Posi-
tion, dass Affekte vorsozial, nicht erfassbar, aber in ihrer Verinderung korperlich
fithlbar sind. Das, was wir hingegen durch Emotionen erfahren, sind nur reduzier-
te Ausschnitte dessen, was im Affektgeschehen potenziell angelegt ist. In ethischer
Hinsicht spricht sich Massumi gegen alle kognitiven Begrenzungen der kérperli-
chen Affekterfahrungen aus und sieht in der affirmativen Kritik die Méglichkeit ei-
ner kritischen Seinsweise.

3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht

(I) Was will die affirmative Kritik Massumis leisten? Massumi bietet mit affirmativer Kri-
tik dem Feld der Kritik politischer Gefiihle einen Ansatz, der Kritik eng an situatives
Fithlen koppelt und sich gegen all die alltiglich gewordenen, manifesten Deutungen
aufbiumt, die Erfahrungen verschleiern. In gewisser Weise ist Massumi — dhnlich
wie Eribon - an einem anderen Zugang zu sich und der Welt interessiert. Affirma-
tive Kritik wiirde gegeniiber einem kritischen Denken jedoch einwenden, dass es
nie darauf ankommt, welche Urteile uns eine Gesellschaft aufbiirdet, sondern nur
darauf, welche Weisen es gibt, uns anders als verurteilt zu erfahren. In der Praxis be-
deutet affirmative Kritik die Affirmation all dessen, was uns aus bestehenden Deu-
tungen heraus in das situative Wirken der Affekte fithrt. Sie ist kritisch gegeniiber
diskursiven Deutungen in dem Mafe, wie sie vordiskursive Erfahrungen affirmiert.

(I1) Wie werden >Kritik« und >Gefiihlc in Massumis Theorie aufeinander bezogen? Zwei
Beziehungsweisenlassen sich ausmachen, je nachdem, ob Gefiihl als Emotion oder Af-
fekt interpretiert wird. Ich widme mich zunichst Emotion: Emotionen sind eines der
zentralen Objekte einer affirmativen Kritik (genitivius objectivus), da sie die Affekter-
fahrungen begrifflich codieren und so beschrinken. Befinde ich mich beispielsweise
in einer gewissen affektiven Disposition gegeniiber einer anderen Person, konnte
ich sie unter Zuhilfenahme von emotionalem Vokabular auf den Begriff Wut brin-
gen. Allerdings wiirde ich dann die Qualitat der situativen Erfahrung einer Deutung
unterordnen, die sich aus vorherigen korperlichen Erfahrungen speist, die ich mit
Waut verbinde. Eine affirmative Kritik richtet sich gegen eine solche Verengung. Sie
bejaht hingegen das Potenzial abseits der diskursiven Deutung als Wut und damit
die moglichen korperlichen Erfahrungen, die >nicht in Worte zu fassen sind«. Ein

am 14.02.2028, 13:34:05.

123


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

affirmativ-kritisches Verhalten kénnte beispielsweise darin bestehen, mit den Er-
fahrungen von Nihe und Distanz zur besagten Person zu experimentieren.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich erahnen, dass Emotionen theorieimmanent
kein genitiv-subjektiver Platz in einer affirmativen Kritik zukommen kann (genitivus
subjectivus). Emotionen wie Liebe, Hass oder Ekel witrden das Potenzial der Erfah-
rungen begrenzen, dasja gerade konstitutiv fir eine solche Kritik ist. Folgt man die-
sem Gedanken, wird jedoch diskutabel, ob nicht die Philosophie von Massumi selbst
zum Schema wird, das solche affektiven Potenziale begrenzt.

Deute ich Gefiihl hingegen als Affekt, dann verhilt sich die Kritik politischer
Gefithle nahezu umgekehrt. Affekte konnen nach Massumis Auffassung nicht
zum Objekt affirmativer Kritik (genitivus objectivus) werden, da sie auf einer vor-
sozialen, ontologischen Ebene lokalisiert sind — vergleichbar wire es wohl damit,
Kritik an Molekiilen oder Neuronen zu itben. Affekte unterliegen einer komplexen
Eigendynamik und entziehen sich deshalb einer umfinglichen menschlichen Be-
wusstwerdung in einer Situation ebenso wie einer retrospektiven Analyse. Kritik
kann sich deshalb nicht auf das Affektgeschehen richten, sondern lediglich auf das,
was es begrenzt und seine freie Entfaltung unterbindet.

Zudem ist das Affektgeschehen das, was eine affirmative Kritik begriindet und
antreibt (genitivus subjectivus): Erstens wirken Affekte aufgrund ihres ontologischen
Status initial und motivational, setzen sie Menschen und Kérper in der Welt iitber-
haupt erst miteinander in Relation. Massumi vermutet in den moglichen Relatio-
nen, also den Affizierungspotenzialen, so etwas wie Freiheit von den diskursiven
Begrenzungen des Affektgeschehens.’® Zweitens ist diese Kritik politischer Gefith-
le auf die Affirmation hin ausgerichtet. An welchen Kontexten, Objekten, Subjek-
ten und Praktiken auch immer neue Affizierungsweisen entdeckt, Erfahrungen ver-
mehrt und Engfiithrung in diskursive Codes gesprengt werden konnen, lasst sich af-
firmative Kritik vermuten. In der Konsequenz wird es so schwer festzustellen, wo
affirmative Kritik nicht méglich ist. Insofern wire es moglicherweise theoretisch
konsequenter, von kritischer Affirmation, denn von affirmativer Kritik zu sprechen.

Massumis affirmative Kritik lief3e sich damit fir das Anliegen dieses Kapitels
wie folgt auf den Punkt bringen: als eine Kritik der Affektgeschehen an den sie be-
grenzenden Emotionen.

(I11) Welche Widerstinde kennzeichnen Massumis Theorie als Kritik politischer Gefiih-
le? Ich will zwei Widerstinde herausgreifen, denen hinsichtlich einer Kritik politi-
scher Gefiihle besondere Aufmerksamkeit gebithrt: Zum einen impliziert die affirma-
tive Kritik eine »positive« Aufwertung all dessen, was sie affirmiert — beispielsweise
verbindende Affekte, die sich in kérperlichen Erfahrungen von Gemeinschaft und
Freundschaft ausdriicken. Mit diesen liefde sich wieder an der Realitit teilnehmen,

184 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 29.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

185 ,Negative« Erfahrungen — Angst,

anstatt dem Skeptizismus iiber sie zu verfallen.
Streit, Verurteilung oder (negative) Kritik — werden dagegen nicht in Betracht ge-
zogen, mangelt es hier an einem verbindenden Impetus.’ Es ist das antithetische
Problem zu Eribons Selbstanalyse. Stellt diese das subjektive Leiden iiber vermeint-
lich »positive« Erfahrungen, scheint Massumi umgekehrt individuelle wie kollekti-
ve Leidenserfahrungen auszulassen, da es diesen an verbindenden Effekten man-
gelt. Theorieimmanent ist diese Wertung nicht nachvollziehbar: Sollte es Massumi
um affektive Verbindungen gehen, entzieht sich, warum diese nicht durch Leiden
entstehen konnen. Sollte es ihm wider Erwarten nicht um affektive, sondern dis-
kursive Verbindungen gehen, setzt er sich der Frage aus, wie er seine asymmetri-
sche Bewertung zugunsten »positiver< Erfahrungen gegeniiber Leidenserfahrungen
rechtfertigt. Aufgrund einer solchen Tendenz zu >positiven« Erfahrungen in Theorie
und politisch-kiinstlerischen Praktiken, aber wohl auch aufgrund des deleuziani-
schen Schreibstils mutet Massumis Philosophie teils wie populidre New-Age-Esote-
rik an.”®” Dabei wire es doch eine spannende Unternehmung, verbindende Erfah-
rungen kollektiver Frustration in eine affirmative Kritik zu integrieren und so zu
erweitern. Unvermeidbar ist auch dann eine ethische Positionierung.

Der zweite Widerstand ist noch vor dieser Bewertung einzelner Erfahrungen an-
gesiedelt. Er besteht in der Aufwertung der vordiskursiven Ontologie des Affizie-
rens und Affiziertwerdens gegeniiber diskursiven Deutungen.”®® Dieser Umstand
hat zweierlei zur Konsequenz: Erstens 16st sich Kritik in der Affirmation der virtuel-
len Potenziale und neuer Erfahrungen auf. Kritik ist damit nicht mehr als die gefiihl-
te Differenz zwischen einer diskursiv codierten und einer nicht-codierten Erfah-
rung. Da solche Differenzen jedoch genuin im Affektgeschehen eingewoben sind,
bleibt von der affirmativen Kritik womdglich nicht mehr als das vage Gefiihl, dass

185 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 66f.

186 An diesem Punkt sind Michael Walzer und Brian Massumi nahe beieinander, argumen-
tieren beide, dass verbindende Gefiihle fiir Kritik forderlich sind (vgl. Massumi, Manning,
Weigel 2010, S. 33; Walzer 1990, S. 54ff.). Allerdings argumentiert Massumi weniger instru-
mentell als Walzer und wiirde keine konkreten Leidenschaften >guter< Kritik zur Vorausset-
zung machen; denn dies wire bloR eine erneute Codierung und Methodologisierung der
Erfahrungen, die eine affirmative Kritik erst fordern.

187 Vgl. Slaby 2018, S. 63.

188 Generell bleibt es begriindungsbediirftig, warum kérperliche Erfahrungen diskursiven Deu-
tungen vorzuziehen seien — sofern diese Differenz Gberhaupt plausibel ist. Mit diesem
Problem steht die Axiomatik von Massumis Ansatz zur Disposition. Die Griinde fiir eine
solche Aufwertung lassen sich aus den Kontexten der Theoriebildung ableiten. Faktoren
kénnen das zeitgenossische Wuchern der Kritik- und Gefiihlsdiskurse in immer neue
Lebensbereiche hinein sein, das Massumi zu einer Rickkehr zur Erfahrung veranlasst.
Ideengeschichtlich spiegelt es das Bemihen wider, sich mit Hilfe einer flachen Affek-
tontologie von einem poststrukturalistisch-sprachlichen Subjektverstindnis freizumachen
(vgl. Miihlhoff 2018b, S. 17).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

125


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

etwas anders ist als sonst. Zweitens folgt aus einer solchen Romantik fiir das vordis-
kursive Affektgeschehen, dass dieses wiederum nicht zum Objekt von Kritik werden
kann. Affekte sind laut Massumi nicht kritisierbar, da sie sich epistemisch entzie-
hen und keine eigene Qualitit besitzen.”®® Massumi lisst aber auch ein kritisches(-
affirmatives) Betrachten derjenigen Erfahrungen vermissen, die den Potenzialen
des Affektgeschehens Ausdruck verleihen. Mit anderen Worten: Er wendet die af-
firmative Kritik nicht gegen sie selbst. Das Resultat ist nicht nur eine Aufwertung
spositiver< Erfahrung, sondern der Erfahrung per se — von alternativen Prisentati-
onsformaten iiber erstmalige Auslandsreisen bis hin zum Probieren neuer Speisen.
Dabei béte eine affirmative Kritik theoretisch das Potenzial, diejenigen Erfahrun-
gen zu affirmieren, die sich der Privilegierung der Erfahrung gegeniiber dem Dis-
kurs entziehen.

(IV) Welche Anregungen bietet Massumis Theorie als eine Kritik politischer Gefiihle fiir die
Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Drei Aspekte scheinen mir hier von besonderer Re-
levanz: Zum einen ist es der Fokus auf Erfahrungen. Dieser ist anders gelagert als bei
Eribon, der die Erfahrung durch eine Analyse der eigenen Subjektivitit anregen will
und dafiir auf Codes zuriickgreift, die ihm vertraut sind — die der Literatur, der So-
zialphilosophie und der Politik. Wo Eribons Kritik also zwischen Diskursen situiert
bleibt, strebt Massumi von diesen weg oder iiber sie hinaus. Ob man mit seiner Af-
fektontologie iibereinstimmt oder nicht, eine affirmative Kritik entfaltet ihre Stirke
in dem Versuch, der von Illouz und Eribon hochgehaltenen Immanenz zugunsten
einer puristischen Erfahrung zu entkommen, indem sich ein menschlicher Kérper
dem Affektgeschehen neuer Kontexte und Praktiken hingibt. Massumis Auffassung
begriindet damit eine Kritik politischer Gefithle, die im prozessualen Fithlen, ge-
nauer im anders Fithlen, den Modus der Kritik sieht. Fiir spannend halte ich diesen
Gedanken, da er auf die Grenzen diskursiver Immanenz aufmerksam macht.

Genau das ermdglicht zweitens eine Hinwendung zu Alltagspraktiken und mini-
malen, situativen Erfahrungen. Was zuvor als Auflésung der Kritik im Affektgesche-
hen angefithrt wurde, hat die vorteilhafte Kehrseite, dass affirmative Kritik nicht auf
aufwindige Verfahren oder exponierte Positionen angewiesen ist — jeder Mensch
kann sich potenziell dem Affektgeschehen hingeben. Die affirmative Kritik ist, so-
fern sie noch als Kritik zu bezeichnen ist, eine niedrigschwellige.

Drittens und letztens ist mit Massumis Auffassung, sich affizieren zu lassen,
auch die Idee einer korperlich-affektiven Offenheit verbunden. Massumi scheint
offensichtlich davon auszugehen, dass es eine Seinsweise gibt, aus der heraus sich
ein Subjekt von diskursiven Deutungen distanzieren und auf das Affektgeschehen
einlassen kann. Auch diese Gedanken werde ich in Verkniipfung mit dem Konzept
der Immanenz von Illouz und Eribon an spiterer Stelle wieder aufgreifen.

189 Massumi 2002b, S. 28.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia

»Your're So Paranoid, You probably Think This Essay Is About You«. Mit diesem Ti-
tel spricht die US-amerikanische Feministin und Sozialtheoretikerin Eve Kosofsky
Sedgwick ihre Leser:innen direkt an.”° Ironisch-provokant ladt sie all jene zum Le-
sen ihres Essays ein, die in ihrem politischen und wissenschaftlichen Handeln allzu

! In puncto einer Kritik politischer Gefiihle stellt Sedgwicks Bei-

paranoid agieren.
trag einen Klassiker dar, der problematisiert, wie Paranoia zur definierenden affek-
tiven Lesart kritischer Theorie wurde. Mit dem reparativen Lesen unterbreitet sie
nicht nur einen Vorschlag fiir eine erginzende Lesart kritischer Theorie; sie argu-
mentiert zudem fir eine Vielfalt affektbasierter Kritiken, »to put one’s attachments

92 wie Lauren Berlant

back into play and into pleasure, into knowledge, into worlds«,
schreibt. Diesbeziiglich hat ihr Essay nichts von seiner Aktualitit eingebiiflt. Meine
folgenden Ausfithrungen werden sich also primir auf dieses Essay Sedgwicks be-

ziehen, es rekonstruieren und fir das hiesige Vorhaben untersuchen.

3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zuriick

Sedgwick beginnt ihr Essay mit einer personlichen Begebenheit. In Anbetracht der
Ausbreitung und 6ffentlichen Diskussion von HIV schildert sie eine Diskussion mit
der befreundeten Forscherin Cindy Patton anldsslich der derzeit kursierenden Ge-
riichte iiber den Ursprung der Erkrankung. Demnach wurde spekuliert, ob es sich
bei HIV um ein aus den Fugen geratenes Experiment des US-Militirs handelt. Hier-
auf reagierte Patton mit einer Frage: »[W]hat would we know then that we don't al-
ready know?«** Ob es sich um einen Regierungskomplott handele oder nicht — Afri-
kaner:innen, Afroamerikaner:innen, schwule Minner und Drogenabhingige wiir-
den ohnehin systematisch diskriminiert und Opfer von Gewalt. Diese Reaktion lie-
fert Sedgwick den Ausgangspunkt ihres Essays. Anstatt sich der Frage zu verschrei-
ben, ob ein spezifisches Wissen wahr oder falsch sei, richtet sie ihre Aufmerksam-
keit den Fragen zu, was Wissen tut, wie dieses performativ wirkt und wie man sich
am besten zwischen dessen Griinden und Effekten bewegt.”*

Sedgwick gesteht ein, dass diese Fragen nicht neu sind. Jedoch scheinen sie
kaum Anwendung auf die kritischen Theorien selbst zu finden, was sie zur folgen-
den Ausgangsiiberlegung fithrt:

190 Eine deutsche Ubersetzung des Textes findet sich in Baier et al. 2014, S. 355-400. Den fol-
genden Ausfiihrungen dient die englische Originalfassung als Grundlage.

191 Vgl. Love 2010, S. 236.

192 Berlant 2011, S. 123.

193 Sedgwick 20033, S. 123.

194 Vgl. Sedgwick 20033, S. 124.

am 14.02.2028, 13:34:05.

127


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

»[I]t is possible that the very productive critical habits embodied in what Paul
Ricceur memorably called the shermeneutics of suspicion< — widespread critical
habitsindeed, perhaps by now nearly synonymous with criticism itself—may have
had an unintentionally stultifying side effect: they may have made it less rather
than more possible to unpack the local, contingent relations between any given
piece of knowledge and its narrative/epistemological entailments for the seeker,
knower, or teller.«'%

Sedgwick diagnostiziert der amerikanischen kritischen Theorie ihrer Zeit, dass
Ricceurs Hermeneutik des Verdachtes, obwohl von diesem so nicht intendiert,**°
zum Imperativ wurde. Kritische Forschung ist im tibertragenen Sinn auf den
Verdacht verpflichtet. Anstatt diese kritische Lesart als eine neben anderen zu
begreifen, duldet kritische Forschung keine andere neben sich, schrinkt die Per-
spektive epistemologisch ein, anstatt sie zu erweitern.”’

Diese kritische Lesart ist eine paranoide. Sedgwick folgt damit einer Fest-
stellung Freuds und Ricceurs, dass die nach Demystifizierung und Enthiillung
strebende Haltung von Philosophen Ahnlichkeit mit Paranoia habe. Durch ideen-
geschichtliche Figuren wie Marx, Nietzsche und Freud habe sich, so stellt Sedgwick

mit Ricoeur fest, diese Paranoia-Diagnose allerdings zu einem Mittel gewandelt:

»In a world where no one need be delusional to find evidence of systemic oppres-
sion, to theorize out of anything but a paranoid critical stance has come to seem

naive, pious, or complaisant.«'*®

Sedgwick zeichnet am Beispiel der queer studies nach, wie eine solche paranoide Les-
art (Paranoid Reading)™ bis in die 1980er Jahre hinein zum privilegierten Gegen-
stand antihomophober Theorie wurde, und entfaltet daran die Frage, wie es passie-
ren konnte, dass eine solche Lesart zu einer derart orthodoxen werden konnte.

195 Sedgwick 2003a, S. 124.

196 Inseiner Untersuchung von Freud, Marx und Nietzsche stellt Paul Ricoeur eine gemeinsame
Grundhaltung des Verdachtes bei den drei Autoren fest (vgl. Ricoeur, Savage 1977, S. 32—36).
Insofern hat die spater in der Rezeption aufgenommene Zuschreibung einer Hermeneu-
tik des Verdachtes vor allem beschreibenden Charakter. Zum Verhdltnis von Kritik und
Hermeneutik des Verdachts vgl. Felski 2015, S. 14—51; Felski 2012.

197 Vgl. Sedgwick 20033, S. 125f.

198 Sedgwick 20033, S. 125f. Herv. i. O.

199 Ich will an dieser Stelle darauf hinweisen, dass Sedgwick eine von ihr nicht explizit
angesprochene Unterscheidung zwischen Paranoia als Affekttheorie und einer paranoiden
Lesart tatigt. Mit letzterer spricht sie sowohl eine epistemische Prafiguration als auch einen
Modus von Kritiken an, die durch Paranoia informiert sind. Eine paranoide Kritik scheint zu-
dem folglich dann vorzuliegen, wenn die Kritikdimensionen dominant durch Paranoia or-
ganisiert werden. Eine analoge Unterscheidung betrifft den Begriff Reparation respektive
das reparative Lesen.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Sie stellt drei Griinde heraus, die unter anderen dazu beitrugen: zum einen die Ei-
genschaftvon Paranoia, der nach sie ansteckend sei, indem sie symmetrische Episte-
mologien herstellt. Jedes paranoide Lesen induziert ein paranoides Lesen dieses Le-
sens (welches wiederum ein paranoides Lesen dieses Lesens des Lesens auf den Plan
ruft und so fort). Denn erst im paranoiden Lesen wird das paranoide Lesen selbst
verstindlich.**® Sedgwick dazu metaphorisch: »It sets a thief (and, if necessary, be-
comes one) to catch a thief.«*°* Zweitens vermutet Sedgwick, dass — angenommen,
dass Paranoia und Phobien nahe beieinander liegen — eine paranoide Lesart deshalb
ein fruchtbares Vorgehen antihomophober Arbeiten sein konnte. Drittens und in Er-
weiterung aufkritische, aber nicht notwendig queere Forschung vermutet Sedgwick
bei der Baby-Boomer-Generation ein Axiom. Demnach glauben die Angehorigen
dieser Generation, iiber den besonderen Einblick zu verfiigen, dass alle Menschen
iiber Feinde verfiigen. Deshalb gelte: »[Y]ou can never be paranoid enough.«***

Die Ausbreitung der paranoiden Lesart impliziert fiir Sedgwick jedoch nicht,
dass diese in epistemologischer Hinsicht anderen gegeniiber iiberlegen sei oder die
anderen Lesarten Realitit oder Oppressionen ausschliefien. Sich auf Melanie Klein
beziehend, versteht sie die kritisch-paranoide Position nicht als eine gewisse theo-
retische Ideologie oder als Personlichkeitstyp, sondern als einen sich wandelnden,

%3 und damit als einen mogli-

heterogenen und relationalen Standpunkt (stance)
chen neben anderen.*®* An einen dieser anderen Standpunkte ist Sedgwick in Ab-
grenzung zu einer paranoiden Lesart besonders interessiert, der reparativen Lesart
(Reparative Reading). Wie folgend deutlich wird, ist diese eng mit einer paranoiden

Lesart verbunden, und beide besitzen Einfluss auch auf nicht-paranoide Aufierun-

200 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 126.

201 Sedgwick 2003a, S. 126f.

202 Sedgwick 2003a, S. 127.

203 Heather Love skizziert in Auseinandersetzung mit Sedgwicks Position den paranoiden
Standpunkt als »both aggressive and wounded, knowing better but feeling worse, lashing
out from a position of weakness« (Love 2010, S. 237).

204 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 127f. Ich (ibersetze in meiner Lektire Sedgwicks den englischen
Begriff stance mit Standpunkt ins Deutsche und folge damit explizit nicht der Ubersetzung
ihres Begriffs in Haltung. Hierfiir gibt es zwei Griinde: Erstens betont Sedgwick in ihrem
Essay die Relationalitit von Affekttheorien wie Paranoia, wobei sie auch auf Melanie Kleins
position zurlickgreift. Mit Standpunkt scheint mir dieser Akzent relationaler Konstitution von
Affekttheorien besser zur Geltung zu kommen. Zweitens verwende ich in Kapitel 5. den Be-
griff Haltung in einer anderen Weise als Sedgwicks stance. Meine Begriffsverwendung lehnt
sich am altgriechischen Begriff des Ethos an und geht auf eine Rezeption Michel Foucaults
zurlick. Konzeptionell besteht der primére Unterschied in einer vorausgesetzten Intention-
alitdt eines Subjektes im Einnehmen einer Haltung, wobei unbenommen ist, dass dieses
Einnehmen auf Grundlage und in Beziehung zu relationalen Standpunkten geschieht.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

129


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

gen.”” Sedgwick greift zu einer ersten Differenzierung auf die Ausfithrungen von
Melanie Klein zuriick:

»[T]he paranoid position —understandably marked by hatred, envy, and anxiety —
is a position of terrible alertness to the dangers posed by the hateful and envious
part-objects that one defensively projects into, carves out of, and ingests from the
world around one.«*°

Demgegeniiber ist die mit einer reparativen Lesart verbundene depressive Position:

»[A]ln anxiety-mitigating achievement that the infant or adult only sometimes,
and often only briefly, succeeds in inhabiting: this is the position from which it
is possible in turn to use one’s own resources to assemble or>repair< the murde-
rous part-objects into something like a whole — though, | would emphasize, not
necessarily like any preexisting whole.«**”

Einem Subjekt ist es méglich, sich mit diesem reparierten Objekt zu identifizieren
oder sich durch dieses, um sich selbst zu sorgen.

Sedgwick richtet ihre Aufmerksambkeit von diesen anfinglichen Erliuterungen
aus auf die Merkmale einer kritisch-paranoiden Lesart, ohne dieser damit einen
epistemischen Wert absprechen zu wollen. Sie will Paranoia mit ihren Ausfithrun-
gen vielmehr von ihrer orthodoxen Geltung abheben, um sie der Diskussion um ih-
ren Wahrheitswert zuginglich machen. Mit diesem Anliegen verfasst sie einen Ab-
riss von Paranoia als starker Theorie negativer Affekte:

1) Paranoia ist antizipatorisch: »The first imperative of paranoia is There must
be no bad surprises.<**® Fiir Sedgwick ist die Vermeidung béser Uberraschungen
grundlegend fiir Paranoia und das, was sie mit dem Wissen verbindet; denn solche
bésen Uberraschungen lassen sich dadurch verhindern, dass bereits vorweg das
Schlimmste angenommen wird. Diese Antizipation weist Sedgwick als paradoxes
Zeitverhiltnis aus, denn sie ist einerseits auf die Vergangenheit gerichtet (das
bereits Geschehene und daher Unabwendbare) als auch auf die Zukunft (das Nahen

eines befiirchteten Ereignisses).**

»[Plaranoia requires that bad news be always
already known.«**

2) Paranoia ist veflexiv und mimetisch: Einerseits ist Paranoia Erkenntnisobjekt, et-
was, iiber das sich etwas wissen lisst, indem man sie iibernimmt (Reflexion); ande-

rerseits ist sie Erkenntnisprozess, eine Art zu wissen und die Welt zu lesen, indem

205 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 129.

206 Sedgwick 2003a, S. 128.

207 Sedgwick 2003a, S. 128 Herv. i. O.
208 Sedgwick 2003a, S. 130 Herv. i. O.
209 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

210 Sedgwick 2003a, S. 130.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Erwartetes imitiert und einverleibt wird (Mimese). Wie Sedgwick betont, ist Para-
noia stets beides, Erkenntnisobjekt und -prozess, ohne in einem der beiden vollig
aufzugehen.*" Diese Verschrinkung erklirt ihren expansiven Charakter:

»It seems no wonder, then, that paranoia, once the topic is broached in a nondia-
gnostic context, seems to grow like a crystal in a hypersaturated solution, blotting
out by sense of the possibility of alternative ways of understanding or things to

understand.«**?

Fir die Mimese fithrt Sedgwick das Beispiel des feministischen und queeren Ge-
brauchs der Psychoanalyse an, die zwar instrumentell iibernommen wird, jedoch
unter dem anhaltenden, paranoiden Verdacht steht, sexuelle Differenz zu reprodu-
zieren - selbst dann, wenn diese vorab konzeptionell vermieden wurde. »In a para-
noid view, it is more dangerous for such reification ever to be unanticipated than
often to be unchallenged.«**

3) Paranoia ist eine starke Theorie: Sedgwick rekurriert an dieser Stelle auf eine ka-
tegoriale Beschreibung von Silvan Tomkins hinsichtlich Affekttheorie.” Demnach
unterscheide Tomkins im Begriff Theorie nicht zwischen einem wissenschaftlichen
oder philosophischen Gebrauch und einem alltagsverstindlichen Gebrauch, dem-
nach alle Menschen iiber ihre und die Affekte anderer theoretisieren, um sich diese
verstindlich zu machen. Sedgwick folgt Tomkins in der Annahme, dass das men-
tale Leben eines Menschen aus einem Konglomerat verschiedener Affekttheorien
unterschiedlicher Stirken besteht. Paranoia sei demnach das Paradebeispiel einer
starken Theorie gegeniiber einer schwachen.

Starke Theorien (strong theories) organisieren ein breiteres Spektrum an Phi-
nomenen, die zwar unzusammenhingend erscheinen, aber einen Zusammenhang
aufweisen. Demgegeniiber besitzen schwache Theorien (weak theories) eine ge-
ringe Reichweite und sind nicht vielmehr als die Beschreibung eines Phinomens.
Entsprechend besitzen schwache Theorien eine grofiere Erklirungskraft, tendieren
deshalb aber auch auf andere Phinomene ausgeweitet zu werden, was sie wiederum
zu einer stirkeren Theorie werden lisst. Insofern ist es schwer fir eine schwache
Theorie, schwach zu bleiben.*”

211 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

212 Sedgwick 2003a, S. 131 Herv. i. O.

213 Sedgwick 2003a, S. 133.

214 Fur eine vertiefte Auseinandersetzung mit Silvan Tomkins Auffassung von Affekttheorie
vgl. Tomkins 2008; Sedgwick, Frank 2003.

215 Sedgwick folgend will ich darauf hinweisen, dass diese Differenz eine deskriptive ist und
auf keine Wertung der beiden Theorieformen abzielt.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien wie Paranoia sind fiir Sedgwick Modi selektiven Lesens und Ver-
stirkens, die tautologisch wirken, wenn sie das bestitigen, was zuvor bereits als an-
tizipierte schlechte Nachricht vermutet wurde:

»[I]t can’t help or can’t stop or can’t do anything other than prove the very same
assumptions with which it began, may be experienced by the practitioner as a tri-
umphant advance towards truth and vindication.«<*'®

Aufgrund ihrer Erklirungsreichweite sind starke Theorien wie Paranoia nicht nur
tendenziell mehr von Tautologien betroffen, es wird mit zunehmender Reichweite
auch schwerer, diese Tautologien zu identifizieren. Denn starke Theorien er6ffnen
eher einen Moglichkeitsraum fiir Nuancen, Attribute und performative Paradoxien
und verschleiern, wer an ihnen konzeptionell Anteil hat und worin dieser Anteil be-
steht.?”

4) Paranoia ist eine Theorie negativer Affekte: Auch hier bezieht sich Sedgwick auf
Tomkins und dessen Auffassung, dass in einem Menschen zwei einander wider-
strebende affektive Ziele miteinander in Konflikt stehen, die Minimierung negati-
ver Affekte und die Maximierung positiver Affekte. Was Paranoia zu einer Theorie
negativer Affekte macht, ist die Antizipation solch negativer Affekte. Das kann laut
Tomkins wiederum zur Folge haben, dass die Maximierung positiver Affekte von der
Vermeidung negativer Affekte blockiert wird. Diese Tendenz kann durch eine repa-
rative Lesart unterbrochen werden, indem die Lesenden hier nach positiven Affek-
ten streben, sich mit diesen versorgen und so>reparierenc. Es handelt sich damit um
eine Lesart der Hoffnung.

Sedgwick halt fest, dass keine der beiden Lesarten realistischer oder tautolo-
gischer ist als die andere, sie sogar beide einen gemeinsamen pessimistischen Ur-
sprung haben. Die daraus resultierenden Zielsetzungen unterscheiden sich jedoch
grundlegend.”® SchlieRlich erklirt Sedgwick:

»Of the two, however, itis only paranoid knowledge that has so thorough a practice
of disavowing its affective motives and force and masquerading as the very stuff
of truth.«*"

Nur Paranoia verschleiert ihren affektiven Charakter, um Anspruch auf Wahrheit zu
erheben. Ein reparatives Lesen lisst hingegen das Affektgeschehen ungeachtet der
Konsequenzen zu.**°

216 Sedgwick 2003a, S. 135.

217 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134-136.
218 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 136—138.
219 Sedgwick 2003a, S. 138.

220 Vgl. Love 2010, S. 237-239.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

5) Paranoia glaubt an die Enthiillung: Paranoia charakterisiert schlieflich ein au-
Rergewohnlich starker Glaube (faith) an die Enthiillung. Dieser Glaube verbindet sie
mit dem Wissen per se. Nietzsche, Marx und Freud stehen Sedgwick als Gewihrs-
manner fiir dieses paradoxerweise unhinterfragte Vertrauen in enthiillende und de-
mystifizierende Verfahren, die ein zuvor unzugingliches Wissen freilegen. Dieses
paranoide Vertrauen geht so weit, dass — egal ob die Verfahren effektiv waren oder
nicht - sie stets als Schritt in die richtige Richtung bewertet werden.***

Sedgwick wendet dagegen ein, dass dieser Glaube an die Enthillung, wie er im
neuen Historismus kritischer Theorien ausgepragt sei, selbst eine historische Spezi-
fik darstelle. Die Anhinger:innen einer paranoiden Lesart begeben sich auf die fast
kanonische Suche nach problematischen liberalen Subjekten. In ihrem orthodoxen
Glauben an die Enthiillung ihrer versteckten Gewalt ignorieren sie die bereits pra-
sente Gewalt in bestimmten kulturellen Kontexten, wie sie kritisch kommentiert:
»Why bother exposing the ruses of power in a country where, at any given moment,
40 percent of young black men are enmeshed in the penal system?«***

Eine enthiillungsgliubige, paranoide Lesart bleibt auferdem schuldig, wie mit
den Fillen umgegangen werden kann, in denen Sichtbarkeit zum Ausgangspunkt
von Gewalt wird — wie beispielsweise bei 6ffentlichen Hinrichtungen. Zudem setze
eine solche Lesart ein >unendliches Reservoir der Naivitit«jener voraus, die Rezipi-
ent:innen solcher Enthiillungen sind.?*® Dabei zeigen sich manche dieser Verfahren
als duferst, andere dagegen als iiberhaupt nicht effektiv.

Auch wenn Paranoia fiir Sedgwick nur eine Theorie neben anderen darstellt,
die kompetitiv die mentale Okologie von Menschen konstituieren, Paranoia expan-
diert mitjeder schlechten Nachricht. Denn sie fihrt zur Vorahnung, es kénnte noch
schlimmer werden. »You can never be paranoid enough.«*** Auf diese Weise habe
sich Paranoia bis in die 1980er Jahre iiber das gesamte politische Spektrum aus-
gebreitet und sei fiir >Links< wie fiir >Rechts< und bis in die Mitte der amerikani-
schen Gesellschaft zur Norm geworden. Paranoia zeigt sich hier tendenziell auch
als schwache Theorie, als ein alltiglicher, inkohirenter Zynismus von Menschen, die
sich iiber ihr falsches, durch Verhiillung geprigtes Bewusstsein im Klaren sind.?*

Mit diesen fiinf Merkmalen bietet Sedgwick einen Abriss der Paranoia, um sie
ihrer Orthodoxie zu entheben und ihre Kontingenz zu unterstreichen. In einem
letzten argumentativen Schritt leitet Sedgwick die Folgen dieser Lesart ab und

stirkt im selben Zug nochmals Alternativen wie die reparative Lesart.**

221 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 138f.

222 Sedgwick 2003a, S. 140.

223 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 139—141.
224 Sedgwick 2003a, S. 142.

225 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 141ff.

226 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 143f., 147.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Hierzu konkretisiert sie zunichst, dass eine mogliche Gefahr der paranoiden
Lesart darin besteht, dass sie zu einer unhinterfragten methodologischen Uberein-
kunft wird, die vorgibt, was sich auf welcher Weise verstehen lisst. Dadurch drohe
sie ihre Flexibilitit einzubiifen, mit der sie auf neue Anforderungen und politische
Verinderungen reagieren kann.**’

Ein alternativer Bezug zur Gegenwart besteht dagegen in einer reparativen Les-
art, dessen Motive durch eine verallgemeinerte, paranoide Lesart systematisch blo-
ckiert werden. Dabei teilen beide Lesarten die Motive der Lust (pleasure) und der
Verbesserung (amelioration). Allerdings bedingt die enthiillende Funktion von Pa-
ranoia einen exklusiven Zugang zum Verhiillten, der suggeriert, das Verstehen des
Schmerzes und die grofie Demaskierung stiinden kurz bevor.?2®

Sedgwick macht deutlich, dass gewisse Phinomene im lokalen Radius schwa-
cher Theorien besser angegangen werden kénnen als mit spekulativen, starken
Theorien wie Paranoia. Auch hier scheint sie die lokalen Verdnderungen anzuden-
ken, die eine reparative Lesart ausmacht. Daran schlief}t Sedgwicks Uberlegung
an, Paranoia als Theorie negativer Affekte nicht auf diese per se zu reduzieren.
Stattdessen sollte ausdifferenziert werden, welche negativen Affekte in Paranoia
wie zum Tragen kommen. In diesem Zug kritisiert sie diejenigen Ansitze, die sich
- in Tendenz zu einer starken Theorie — auf ein oder zwei Affekte beschrinken.*

In einer reparativen Lesart sieht Sedgwick aufierdem die Moglichkeit, der an-
dauernden Antizipation von Paranoia zu entkommen, indem sie das Unvorhergese-
hene, die Uberraschung, gegeniiber der Vermutung konzeptionell aufwertet. »[Tlo a
reparatively positioned reader, it can seem realistic and necessary to experience sur-
prise.«**° Reparatives Lesen gesteht zu, dass Unerwartetes schlecht, aber ebenso gut
sein kann. Sie erdffnet den Leser:innen so einerseits die Einsicht, dass die Zukunft
anders sein konnte als die Vergangenheit (Hoffnung). Auf diese Weise bricht sie mit
der tautologischen Prophezeiung der Paranoia, der zufolge immer alles mindestens
so schlimm kommt wie erwartet. Im Hinblick auf die Vergangenheit erméglicht die-
se Aufwertung des Unerwarteten sogar einen reparativen Effekt:

227 Sedgwick 2003a, S. 144.

228 »[Olnly its cruel and contemptuous assumption that the one thing lacking for global rev-
olution, explosion of gender roles, or whatever, is people’s (that is, other people’s) having
the painful effects of their oppression, poverty, or deludedness sufficiently exacerbated
to make the pain conscious (as if otherwise it wouldn't have been) and intolerable (as if
intolerable situations were famous for generating excellent solutions)« (Sedgwick 2003a,
S.144).

229 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 145ff.

230 Sedgwick 2003a, S. 146.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

»[I]tis [...] possible for her to entertain such profoundly painful, profoundly relie-
ving, ethically crucial possibilities as that the past, in turn, could have happened

231

differently from the way it actually did.«

Ein reparatives Lesen der eigenen Vergangenheit mag auf diese Weise beispielswei-
se helfen, die Pfadabhingigkeiten generationaler Lebensweisen hinter sich zu las-
sen und die klaffende Wunde einer Klassenflucht zu versorgen.”**

Sedgwick schlieft ihr Essay mit dem Beispiel des Camps — hier verstanden als
Konglomerat iibertreibender, anti-heteronormativer Identititspraktiken —, an dem
sie darlegt, dass reparative Praktiken tief in die Kulturen schwuler, lesbischer und
queerer Intersexualitit eingelassen sind; denn Camp stellt fiir Sedgwick nicht nur
eine performative Aneignung gegeniiber einer heteronormativen Herrschaftsord-
nung im Sinne Judith Butlers dar. Es seien Praktiken der Selbstsorge, in denen ein
Subjekt Elemente versammelt, um die Liicke zu fiillen, die dessen Umwelt ihm zu-
vor verursacht hat. Sie macht deutlich, dass es nicht darum gehen kann, zwischen
paranoider und reparativer Lesart zu unterscheiden, sondern sich dariber klar zu
werden, dass beide eine Geschichte, Gemeinschaften und Diskurse teilen, aber un-
terschiedliche Reichweiten, Risiken und Ambitionen implizieren. Die Herausforde-
rung des reparativen Lesens besteht nicht in den Motiven oder im Mangel an Bei-
spielen, sondern im fehlenden theoretischen Vokabular einer paranoiden kritischen
Theorie.”®

Eve Kosofsky Sedgwicks Essay ist eines der vielen Ebenen: Sie formuliert aus
einer queer-feministischen Perspektive eine Kritik an kritisch-paranoider Wissen-
schaft, zugleich aber auch an sich selbst als kritisch-paranoide Wissenschaftlerin.
Thr Essay ist ein reparatives Lesen von Paranoia und zugleich ein paranoides Lesen,

231 Sedgwick 2003a, S. 146. Dieses Argument fithrt Sedgwick dahin zu fragen, was eine solche
Darstellung von Paranoia aus ihrem affekttheoretischen Umfeld heraus fiir das Projekt
queeren Lesens bedeutet. Sie halt fest, dass es die Begriindung einer transhistorischen,
privilegierenden Perspektive erschwert. Andererseits ermoglicht es einer solchen Perspek-
tive, den zahlreichen, kulturell variierenden Praktiken Rechnung zu tragen, die queere Pro-
jekte iberhaupt pragen (vgl. Sedgwick 2003a, S. 146f.).

232 Es liegt nahe, Eribons Selbstanalyse als ein Beispiel einer solchen reparativen Lesart zu
lesen. Allerdings scheint mir im Fall Eribons die Paranoia schlussendlich die konzep-
tionelle Oberhand zu gewinnen. Das zeigt sich einerseits am nie enden wollenden und
damit expansiven Charakter seines autoanalytischen Vorgehens. Zudem kennzeichnen
seine Schilderungen vorwiegend die >negativen< Affekte seiner Sozialisation, die stets
wiederkehren. Eribon verfolgt also ein reparatives Anliegen gegeniiber sich selbst. Allerd-
ings liest er dieses Bestreben wiederum paranoid, indem er dessen wiederholtes Misslin-
gen im Wiederkehren seiner negativen Affekte schildert. Eribon scheint am Scheitern der
Reparation paranoid zu werden. Es ist gewissermafien das gegenldufige Vorgehen zu dem
Sedgwicks (vgl. Kapitel 3.4).

233 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 149-151.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

denn reparatives Lesen bedeutet fiir Sedgwick das Annehmen des >mérderischen
Teilobjektes< Paranoia. Ihr Essay durchzieht damit eine unauflgsbare Differenz, die
ich mit dem Titel dieses Unterkapitels (Reparatives Leses von und mit Paranoia) her-
ausstellen will.

Eine solch vielfiltiges Bild ihrer Auffassung entsteht auch, bezieht man
Sedgwicks Essay auf die Dimensionen der vorangegangenen Kapitel, wobei sich
zwischen einer Interpretation als allgemeine Theorie kritischer Affekte und einer
personlichen Paranoialektiire unterscheiden lasst:

Auf Ebene einer allgemeinen Theorie kritischer Affekte scheinen alle mensch-
lichen Subjekte auch Kritiker:innen werden zu kénnen (Subjekt der Kritik). Zudem
ist eine allgemeine Theorie affektiver Kritiken nicht an den Modus reparativer oder
paranoider Kritik gebunden, sondern ist iiber das Spektrum konkurrierender Af-
fekttheorien variabel. Insofern hingt auch das Kriterium von Subjekt, Objekt und
vor allem dem Modus ab. Kontextualisiert sind diese affektiven Kritiken durch die
konkurrierenden Affekttheorien, die gesellschaftlichen und politischen Verhaltnis-
se sowie die sozialen Resonanzriume, in denen kritisiert wird.

Auf der Ebene von Sedgwicks konkreter Paranoialektiire stellt sie hingegen
selbst das kritisierende Subjekt dar, das seine Kritik auf die Paranoia kritischer
Theorie richtet (Objekt der Kritik). Kontextualisiert ist ihr kritisches Essay in den
feministischen, politischen und wissenschaftlichen Diskursen zu Kritik ihrer Zeit.
In diese Diskurse interveniert Sedgwick mit der Paranoiadiagnose, am Kriterium
der Pluralisierung ausgerichtet, und kontrastiert die orthodoxe Affekttheorie im
Modus reparativen Lesens.

In Bezug auf die Status der Gefiihle thematisiert ihr Essay die Probleme, die
kritischer Forschung durch eine paranoide Lesart entstehen, sowie Paranoia und
Depression, die sie nicht als psychologische Diagnosen, sondern als epistemische
Theorien begreift. Anstatt also zu fragen, wie wir etwas iiber Gefiihle wissen kon-
nen, zeigt sie, was wir durch verschiedene Affekttheorien bereits wissen. Sedgwick
schligt mit dem reparativen Lesen zudem einen ethischen Umgang mit Paranoia
vor. Doch auch Sedgwick widmet sich nicht dem Wesen der Gefthle (ontologischer
Status), sondern beschreibt diese anhand ihrer Effekte und Funktionsweisen.

3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht

(1) Was will die Theorie von Sedgwick leisten? Eve Kosofsky Sedgwicks Essay stellt keinen
Bruch mit der Paranoia kritischer Theorie dar, sondern mit ihrer politischen und
wissenschaftlichen Orthodoxie, die sie zu einem der Schleier machrt, die sie beiseite
zu schieben anstrebt. Sedgwick bricht nicht, da sie die Probleme einer paranoiden
Lesart oder die Vorziige einer reparativen Lesart nicht einseitig betont. Stattdessen
zeigt sie ihr Ineinandergreifen, die Eigenheiten beider. Auf diese Weise bietet sie
all denen, die der orthodoxen paranoiden Lesart anheimfallen — und dazu z3hlt sie

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

sich selbst®®* - eine Alternative, indem sie Paranoia selbst reparativ liest. Oder um
es mit Sedgwicks eigenen Worten zu fassen, sie nutzt ihre »own resources to assem-
ble or >repair< the murderous part-objects [der tautologischen Paranoia; F.M.] into
something like 2 whole.«**

Dieses reparative Lesen bedeutet nicht, paranoide Personlichkeitsziige und
Praktiken zu blockieren, sondern sie anzunehmen. So zeigt Heather Love, dass
Sedgwicks Essay selbst personliche, paranoide Textstellen und — trotz aller Kritik -
eine gewisse Anerkennung fiir die Paranoia birgt. In der Gesamtschau ergibt sich
damit das Bild eines Essays, dass sich weder ginzlich reparativ noch paranoid

26 Auf diese Weise wird Paranoia zu einer Lesart unter vielen, ohne ihre

liest.
inhirenten Probleme ginzlich zu verwerfen — »Paranoia knows some things well
and others poorly.«**” Insofern lisst sich Sedgwicks Essay als ein Anliegen der
theoretisch-affektiven und praktischen Pluralisierung verstehen.

(I1) Wie werden >Kritikcund >Gefiihl<in Sedgwicks Essay aufeinander bezogen? Eine Kri-
tik politischer Geftihle ist Sedgwicks Essay zur paranoiden und reparativen Lesart in
beiderlei genitiver Hinsicht. Sie macht zum einen Paranoia zum Objekt ihrer Kri-
tik, indem sie diese reparativ liest (genitivius objectivus). Nicht die affektive Erfah-
rung, sondern ihr Status als exklusive Lesart kritischer Forschung steht dabei zur

238 Sedgwick will Paranoia also nicht verwerfen, sondern als eine mag-

Disposition.
liche Variante kritischen Lesens rehabilitieren. Allerdings bleibt die Orthodoxie von
Paranoia ein anhaltendes Problem, da ihr ein exklusiver und somit exkludierender
Zugang zu Wissen eigen ist. Insofern Paranoia also den dominanten affektiven Mo-
dus moderner Kritik darstellt, richtet sich Sedgwicks Kritik im genitiv-objektiven
Sinne direkt auf diese Affekttheorie und implizit auf die akademisch-wissenschaft-
liche Kritik iiberhaupt.*®

Grundlegender ist in Sedgwicks Essay die genitiv-subjektive Rolle und damit die
Weise, auf die Gefiihle in ihrer Kritik wirken (genitivus subjectivus). In Anlehnung an
Tombkins setzt sie voraus, dass das menschliche Bewusstsein aus einer Vielzahl teils
konkurrierender Affekttheorien formiert ist.**® Diese Annahme schlief3t also aus,

dass Lesarten oder Praktiken affektfrei sein konnen. Indem sie die Affekttheorien

234 Vgl. Love 2010, S. 238.

235 Sedgwick 2003a, S. 128.

236 Vgl. Love 2010, S. 238f.

237 Sedgwick 2003a, S. 130.

238 Vgl. Berlant 2011, S. 123f.

239 Heather Love bringt diese implizite Kritik qua reparativen Lesens auf den Punkt: »This kind
of reading contrasts with familiar academic protocols like maintaining critical distance, out-
smarting (and other forms of one-upmanship), refusing to be surprised (or if you are, then
not letting on), believing the hierarchy, becoming boss« (Love 2010, S. 236).

240 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 133ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

137


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

lediglich entlang der Achsen von starker und schwacher sowie positiver und nega-
tiver Affekttheorie markiert, zeigt sie sich offen fiir die Variabilitit und Vielfalt von
Affekten und leitet aus diesen ihr Anliegen ab.**' Im Vergleich zu Walzer plidiert
Sedgwick somit nicht fiir konkrete Leidenschaften >guter< Kritik, sondern eine Viel-
falt, Variabilitit und Bewusstwerdung der affekttheoretischen Bedingtheit von Kri-
tik per se.

Uber diese Annahmen hinaus sind Affekte fiir Sedgwicks Kritik an Paranoia mo-
tivational. Sie arbeitet darin die um sich greifende politische und wissenschaftlich-
akademische Paranoia auf, von der sie auch persénlich vereinnahmt ist. Beispiel-
sweise schreibt sie:

»| am also suggesting that the mutual inscription of queer thought with the topic
of paranoia may be less necessary, less definitional, less completely constitutive

than earlier writings on it, very much including my own, has assumed.«***

Sedgwick scheint ihr eigenes, gebrochenes Verhiltnis zur Paranoia kritischer Theo-
rie wiederherstellen zu wollen. Gebrochen ist es, denn sie erkennt einerseits die zu

>4 andererseits ist die paranoide Lesart

kritisierende Problematik der Orthodoxie;
eine der ihren, die auch ihr Essay durchzieht und die sie nicht ginzlich verwerfen
will oder gar kann. Ihr Essay ist damit konzeptionell wie performativ beides, para-
noid und reparativ. Ihr kritisches Essay wird daher von der grundlegenden Hoff-
nung getragen, sich selbst und die kritische Theorie im Allgemeinen mit der Para-
noia auszusdhnen — paranoides Lesen weder vollig zu negieren noch vollig zu affir-
mieren.

(I11) Welche Widerstiande kennzeichnen Sedgwicks Theorie als Kritik politischer Gefiihle?
Ich méchte zwei Widerstinde nennen, die meine Lektiire des Essays begleiteten:
Zum einen die einer theoretischen Verengung. Die Unterscheidung, die Sedgwick
zwischen paranoidem und reparativem Lesen titigt, ist eine unscharfe. Beide Les-
arten teilen einerseits Motive wie Lust an der Kritik und sind in der Empirie al-
lenfalls graduell voneinander zu unterscheiden.*** An keinem Punkt wird die Dif-
ferenz so deutlich wie an der Hoffnung. Denn wo die Paranoia auf immer schlim-
mere Vorahnung verweist und sich so der Hoffnungslosigkeit preisgibt, impliziert
die Reparation die Hoffnung auf einen annehmbaren Ausgang. Da einem Subjekt
die eigene mentale Okologie der Affekttheorien nicht vollends verstindlich ist, ver-
schwimmt diese Differenz in der Praxis. Beispielsweise mag ich hoffen, ohne mir
dariiber im Klaren zu sein oder es mir einzugestehen. Das Problem besteht aller-
dings nicht im Verhiltnis dieser beiden Lesarten zueinander, sondern in der Tatsa-

241 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134—138.
242 Sedgwick 2003a, S. 146.

243 Vgl. Love 2010, S. 238.

244 Vgl. Sedgwick 20033, S. 144.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

che, dass Sedgwick lediglich diese beiden behandelt.* Das Resultat ist eine etwaige
Polarisierung; das zeigt auch die Lagerbildung in den Debatten, die auf Sedgwicks
Essay folgten.**® Die Komplexitit der mentalen Okologie und das pluralisierende
Anliegen Sedgwicks geraten so in den Hintergrund, weshalb ein erweiterndes An-
liegen darin bestehen konnte, andere kritisch-affektive Lesarten der Paranoia und
der Reparation zur Seite zu stellen.**’

Ein zweites Problem erwichst, lisst man sich auf die unscharfe Trennung zwi-
schen Paranoia und Reparation ein; denn sie wirft in der Konsequenz die Frage auf,
ob die Ausgangsproblematik orthodoxer Paranoia treffend ist. Inwiefern handelt es
sich bei der orthodoxen Lesart um eine paranoide? Handelt es sich dabei nicht viel-
mehr um ein ununterscheidbares Amalgam paranoider, reparativer und womaglich
weiterer Lesarten? Es lisst sich nicht ausschliefRen, dass manche paranoide Kriti-
ker:innen darauf hoffen, dass ihre schlechten Nachrichten eintreffen — insbesondere
dann, wenn diese einen reparativen Effekt haben und sie sich wieder >ganz« fithlen
konnen. Zwei Konsequenzen leiten sich hieraus ab: Zum einen stellt sich die Fra-
ge, ob und anhand welcher normativer Kriterien Paranoia itberhaupt ein Problem
kritischer Theorie darstellt, so evident es einem wissenschaftlichen Alltagsverstand
auch scheinen mag; zum anderen lassen Sedgwicks Ausfithrungen offen, wie sich

245 Auch Lauren Berlant kritisiert diese Verengung auf zwei Lesarten bei Sedgwick. Obwohl
Berlant die Idee reparativen Lesens als Praxis duflerst genauer Kuriositdt liebt, wider-
spricht sie jedweder Idealisierung von Programmen besserer Theorie oder besseren Lesens.
Hieraus leitet Berlant ab: »I'm suggesting that the overvaluation of reparative thought
(beispielsweise durch einen vermeintlichen sreparative turn¢ F.M.) is both an occupational
hazard and part of a larger overvaluation of a certain mode of virtuously intentional, self-
reflective personhood« (Berlant 2011, S. 124).

246 Vgl. Koivunen 2010, S. 22ff.

247 Zwei Folgefragen ergeben sich hieraus: zum einen die, woran sich Kritik noch festmachen
lasst, wenn es unterschiedliche, affekttheoretische Modi von Kritik gibt. Eine mogliche
Antwort mag darin bestehen, dass — auch wenn es unterschiedliche, affekttheoretische
Modi gibt, die Subjekt, Objekt und Kriterium miteinander in Beziehung setzen (und so
tradieren) — eine Kritik dennoch einen teilenden respektive beurteilenden Effekt bergen
muss, um kritisch zu sein. Eine Affekttheorie der Kritik lasst sich also durch den kritischen
Effekt identifizieren. Zum anderen driangt es sich auf zu fragen, welche anderen Lesarten
neben der paranoiden und der reparativen noch existieren kdnnen. Meiner Ansicht nach
antworten die anderen fiinf in diesem Kapitel zusammengetragenen Ansitze auf diese
Frage. Doch gibt es weitere, wobei ich beispielsweise an bell hooks’ Auffassung von Liebe
(vgl. hooks 2001) oder Audre Lordes Beschreibung von Erotik denke. So schreibt Letztere:
»The erotic functions form me in several ways, and the first is in providing the power which
comes from sharing deeply any pursuit with another person. The sharing of joy, whether
physical, emotional, psychic, or intellectual, forms a bridge between the sharers which can
be the basis for understanding much of what is not shared between them, and lessens the
threat of their difference« (Lorde 2019, S. 46).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

139


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien nicht nur in Konkurrenz, sondern auch in konstruktiver Symbiose
entfalten konnen.

(IV) Welche Anregungen bietet Sedgwicks Theorie als Kritik politischer Gefiihle fiir die
Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Von den verschiedenen Anregungen, die sich aus
Sedgwicks Essay ziehen lassen, will ich drei Punkte herausgreifen: Zum einen sensi-
bilisiert Sedgwick mit ihrem Ansatz fiir die affektiv-modale Vielfalt moglicher Kriti-
ken der Gefithle. Es wird deutlich, dass es nicht darum gehen kann, eine Auffassung
von Kritik zu entwickeln, die Geltung iiber andere beansprucht.**® Eine solche Kritik
wire dann unkritisch gegeniiber sich selbst - eine Uberlegung, die ich bereits zuvor
anhand eines Zitates von Roland Barthes thematisiert habe.** Anregend ist vor al-
lem aber der Gedanke, dass dies nicht nur fiir Kritik, sondern auch fiir die damit ver-
bundenen Affekttheorien gilt. Will Kritik also nicht affektiv ins Unkritische fallen,
giltes, ihre affektive Ambivalenz und Vielfalt zu hinterfragen und - sofern moglich -
aufrechtzuerhalten. Kurzum: Ebenso wenig wie es eine einheitliche Kritik gibt, gibt
es ein einheitliches Gefiihl der Kritik und des Kritisierens. Mit Sedgwick ist also von
einem Variantenreichtum an Kritiken politischer Gefithle auszugehen. Es ist diese
Einsicht, die ich — im Vorgriff auf diese Ausfithrung — dem vorliegenden, dritten
Kapitel zugrunde gelegt habe.

Zweitens und damit zusammenhingend macht Sedgwicks Essay nicht nur deut-
lich, wie Gefiihle im subjektiv-genitiven Sinne Kritik formieren. Sie weist darauf
hin, wie Gefiihle eine gewisse Auffassung von Kritik ins Unkritische kippen und
zu einem herrschaftlichen Narrativ machen kénnen. Gefiihle lassen sich also nicht
aufeinen motivationalen Effekt reduzieren, sondern sie werden zu einer intensivie-
renden Dimension des Kritisierens. Erst durch Spannung, Furcht und Aggression,
von denen eine paranoide Antizipation begleitet ist, konnte sich diese so rasch ver-
breiten und andere Zuginge zum Wissen negieren. Daraus folgt, wie ich es bereits
bei Walzer, Illouz und Massumi anmerkte, dass auch Kritik und die sie formieren-
den Gefiihle wiederum nicht von Kritik freizusprechen sind. Diese Kritik der Kri-
tik der Gefiihle besteht bei Sedgwick jedoch nicht in derselben Lesart — paranoides
Lesen wird nicht auf das paranoide Lesen angewandt. Stattdessen hebt Sedgwick
auf die mentale Okologie der Affekttheorien ab, in der unterschiedliche Kritiken
der Gefiihle aufeinander bezogen werden — reparatives Lesen auf paranoides Lesen.
Meine Darstellung ist hier heuristisch gemeint, immerhin hat Sedgwick gezeigt,
wie paranoides und reparatives Lesen ineinander verschrinkt sind. Gleichwohl lisst
sich erahnen, wie verschiedene Affekttheorien mentaler Okologien — trotz ihrer Ver-
schrankung - in widersprechender Weise aufeinander bezogen sein kénnen und in
ihrer Arbeit als Forscherin Ausdruck finden.*°

248 Vgl. Fawaz 2019, S. 1418, 24ff.
249 Siehe hierzu die Ausfithrungen in Kapitel 2.
250 Vgl. Berlant, Edelman 2019, S. 46.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Drittens, und auch das leitet sich aus den vorherigen beiden Punkten ab, zeigt
Sedgwick performativ, wie beide Lesarten ineinandergreifen. Dabei beschreibt sie
das Zulassen von Affekten wie Hoffnung als ein Charakteristikum reparativer Lesart
und im Gegensatz dazu das Maskieren von Affekten als Charakteristikum von Pa-
ranoia.”" Fiir mich stellt sich die Frage, inwiefern dieses Zulassen lediglich an eine
reparative Lesart gebunden ist, ob sie nicht auch selbst eine eigene Kritikform der
Offenheit sein kénnte. Es ist dieser Gedanke, den ich im folgenden Kapitel wieder
aufgreifen werde.

3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefiihle

Die sechste und letzte Kritik politischer Gefiihle, die ich in diesem Kapitel behan-
delnwerde, entstammt der Forschung der Politikwissenschaftlerin Brigitte Bargetz.
Wie ich folgend deutlich machen werde, tat sich diese in den letzten Jahren wieder-
holt durch die Verkniipfung queerer, feministischer, antiklassistischer, antirassisti-
scher und postkolonialer Auffassungen kritischer Sozialforschung mit einer Affekt-
und Emotionsforschung hervor, die auf eine queer-feministische Tradition zuriick-
blickt. In ihren Beitragen lotet sie eine Grammatik der Gefiihle aus, in der sie Affekte
nicht nur in ihrer phinomenalen Vielfalt darstellt, sondern diese anhand ihrer Po-
litizitat begreift. Es handelt sich um eine politische Grammatik der Gefiihle, der eine
kritisch machtsensible Affekttheorie zugrunde liegt.

Die Wahl fiel aus zwei Griinden auf die Forschung von Brigitte Bargetz: Zum ei-
nen hatte ich bei meinen Recherchen den Eindruck, dass Kritik und Gefiihl bei Bar-
getz nicht nur implizit aufeinander bezogen werden. Ihre politische Grammatik der
Gefiihle bezieht beide Begriffe explizit-theoretisch aufeinander, womit sie das auf
Konzepte ausgerichtete Raster des vorliegenden Kapitels trifft. Zum anderen schien
mir Bargetz’ Forschung einen guten Kontrast zu Sedgwicks Position und die daran
ankniipfenden Debatten zu bilden. Wie zuvor werde ich einige Beitrige kursorisch
lesen und so einen Einblick in die Forschung von Bargetz geben, um aus dieser eine
gewisse Auffassung einer Kritik politischer Gefiihle zu destillieren.

3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie

Um sich den affekttheoretischen Auffassungen von Brigitte Bargetz zu nihern, wire
es zu kurz gegriffen, mit Definitionen von Gefithlen oder ontologischen Verortun-
gen zu beginnen; denn ihre Forschung ist zunichst eine politische: Sie folgt dem An-
liegen, vergeschlechtlichende, rassisierende und klassisierende Machtverhiltnisse
zum Forschungsgegenstand zu machen, um deren Gewaltformigkeit zu erfassen

251 Vgl. Love 2010, S. 239ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

und Handlungsoptionen gegen sie aufzuzeigen. Es handelt sich bei ihrer Forschung
also um eine kritische Intervention, die fiir die affektiven Wirkungsweisen gesell-
schaftlicher Machtverhiltnisse sensibel ist und sensibilisiert.*>

Von diesen Verhiltnissen ist auch der vorwiegend weifle, heteronormati-
ve Wissenschaftsbetrieb ein Teil, der den Arbeiten queerer, feministischer und
postkolonialer Wissenschaftler:innen referenziell nur geringe bis hin zu keiner
Aufmerksambkeit schenkt.” Dieser Umstand zeigt sich am Beispiel des affective
turns und dem allmihlich wachsenden politikwissenschaftlichen Interesse fiir die
Bedeutung von Gefithlen.”® Die im aufflammenden Interesse entwickelten For-
schungsansitze rezipierten die vorangegangenen, queer-feministischen Arbeiten
zur politischen Rolle von Gefiihlen allenfalls sporadisch®* und/oder itbergingen
konzeptionell wirksame Machtverhiltnisse um class, race und gender.?*

Beispielsweise zeigten Birgit Sauer®” — und einige Jahre spiter zusammen mit
dieser auch Brigitte Bargetz — an der liberalen Teilung zwischen Offentlichkeit und
Privatheit die politische Relevanz von Gefiihlen.?*® Beide vertreten die Auffassung,
dass die Trennung zwischen Rationalitit respektive Vernunft und Emotionalitit in
einem liberalen Trennungsdispositiv mit der geschlechtlichen Trennung sowie der
zwischen Offentlichkeit und Privatheit zur Deckung kommt. Die dispositive Funk-
tionslogik verweise die >emotionale Frau«ins Private, da sie im Vergleich zum >ratio-
nalen Mann« zu hysterisch sei, um an den politischen Prozessen der Offentlichkeit
teilzunehmen. Die Autorinnen schlussfolgern, dass Gefiihle gesellschaftliche, dar-
unter geschlechtliche, aber auch klassisierte und rassisierte Herrschaftspositionen
fortschreiben.*’

An diesem kurzen Exkurs lisst sich bereits erahnen, mit was fiir einem Ver-
stindnis von Gefiihl Bargetz in ihrer Forschung operiert. Fiir sie sind Gefiihle ge-
nuin politisch, weshalb sie die Idee vorsozialer Affekte, wie sie beispielsweise Brian
Massumi vorschligt, ablehnt.?*® So definiert sie in einem ihrer Artikel:

252 Vgl. Bargetz 2020, S. 37f.

253 Vgl Bargetz 2015a, S. 82ff,; Bargetz 2015b, S. 589; Bargetz 2014, S. 132.

254 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 29ff.

255 Fir ein prominentes Beispiel eines solchen Ausblendens in der Anfangszeit des
deutschsprachigen politikwissenschaftlichen affective turns vgl. bspw. Marchart 2013,
S. 437—442.

256 Bargetz, Sauer 2015, S. 100f.

257 Vgl. Sauer 1999.

258 Vgl. Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010.

259 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.

260 Vgl. Kapitel 3.5 sowie Massumi 20023, S. 12ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

»| understand feelings, affect, and emotion as deeply imbricated in the political
and the social, and emphasize the bodily, psychic, and cognitive dimensions of

affect.«®

Es geht Bargetz also nicht darum, Gefiihl auf eine unumstofiliche Definition zu brin-
gen. Gefiihle sind - ebenso wie die Bemithungen ihrer Fixierung und Auslegung -
politische Streitobjekte. Sich auf Sara Ahmed beziehend geht es auch Bargetz dar-
um, was Gefiihle politisch tun (kénnen).* Aus diesem Grund nutzt sie Termini wie
Affekt, Emotion, Fiihlen, Sentimentalitit oder Gefiihl zum einen deskriptiv. Sie analy-
siert in ihren Beitrigen Organisation, Ausrichtung, Verteilung, kurz: die Logiken,
die Gefithle und Politik miteinander verbinden;*®® zum anderen operiert Bargetz
diskursstrategisch. Sie verwendet beispielsweise je nach Stofrichtung eines Beitrags
den Begriff Affekt, um die Korperlichkeit und die Handlungsfihigkeit durch Gefiih-
le hervorzuheben, oder Gefiihl, um »die feministische und postkoloniale Genealogie
auch begrifflich [zu] markieren.«*%*

Was aber bedeutet es, von politischen Gefithlen auszugehen? Eine erste Antwort
liegtin einer Grundannahme der Forschung von Brigitte Bargetz. Demnach ist Poli-
tik nicht auf das vermeintlich rationale Staatshandeln beschrinkt. Stattdessen folgt
Bargetz einem weiten Begriff des Politischen, und dieser:

»[Vlerweist auf die Frage politischer Kimpfe, auf den ge- und belebten Alltag, auf
Ungleichheits-, Macht- und Ausbeutungsverhiltnisse, auf ihre Entstehungsbedin-
gungen und ihre Effekte, ebenso wie auf die Frage, wie diese Verhiltnisse affektiv
hervorgebracht, fortgeschrieben, aber auch verandert werden kdnnen.«*

Demnach sind nicht manche Gefithle politisch und andere sind es nicht, denn fir
Bargetz sind Gefiihle »zugleich Ausdruck, Effekt und Ziel des Politischen.«*%

Um diese Vielfalt zum Ausdruck zu bringen, verwendet sie den beschreiben-
den Begriff der Grammatik. Dieser soll nicht vorgeben, eine abgeschlossene Theorie
der Gefithle zu umfassen. Vielmehr biindeln sich in diesem deskriptiv die unter-
schiedlichen, sich teils verstirkenden, teils ausschliefSenden Logiken, aufgrund de-
rer Gefiihle gerade nicht eindeutig sind.%*” Diese Annahme der Uneindeutigkeit wird
an zwei miteinander verbundenen, analytischen Perspektiven erkennbar, durch die

261 Bargetz 2015b, S. 582, vgl. auch Bargetz 2020, S. 40.

262 Vgl. Bargetz 2020, S. 40; Ahmed 2014b, S. 4.

263 Vgl. Bargetz 2015b, S. 590ff.

264 Bargetz 2020, S. 41.

265 Bargetz 2020, S. 41.

266 Bargetz 2014, S. 130.

267 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff. Auf diese Weise bezieht Bargetz auch Stellung gegen eine Affek-
tontologie oder eine Romantisierung von Gefiihlen als Ausgangspunkt von Gesellschafts-
theorie.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

143


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Bargetz eine politische Grammatik der Gefiihle vorschligt — Politik der Gefiihle und
Politik fiihlen.

Am Beispiel von Lauren Berlants Forschung zur affektiven Politik in den USA
seit dem 19. Jahrhundert stellt Bargetz dar, wie die Organisation, Ausrichtung und
Idealisierung von Gefithlen zu einem politischen Mittel (insbesondere liberalen po-
litischen Denkens) wurden. Politik agiert und regiert durch Gefiihle, findet durch
sie gewissermaflen erst statt. Am Beispiel der nationalen Sentimentalitit die Ber-
lant skizziert, bedeutet das fiir Bargetz:

»Mit Berlants Konzept nationaler Sentimentalitat will ich [..] die Regierbarkeit
iber das Personliche und Emotionale thematisieren und darlegen, dass affektive
Politiken mitunter eine (neo-)liberale Logik des Politischen bedienen — und zwar
insofern, als dariiber Privatisierung, Individualisierung und Ent-Solidarisierung

evoziert und abgefedert werden.«*%®

Eine Politik der Gefiihle vermag benachteiligende, diskriminierende und subalter-
nisierende Sozialstrukturen zu stabilisieren, aber auch emanzipativ zu destabilisie-
ren.”®

Politik fiilhlen meint dagegen »einen Modus, woriiber sich Macht- und Aus-
beutungsverhiltnisse in verkérperte Alltagspraxen iibersetzen lassen.«*”° Es geht
Bargetz um Praktiken, in denen politische und 6konomische Verhiltnisse affek-
tiv aufgenommen und reproduziert werden. Dem liegt die Annahme zugrunde,
dass solche auch rassistische und vergeschlechtlichte Verhiltnisse Gefiihle nicht
blof3 organisieren, sondern, dass sie selbst gefiihlt werden.*”" Beispielsweise argu-
mentiert Ann Cvetkovich, dass es sich bei Depression um ein wiederkehrendes,
politisches Phinomen handelt, das qua Praktiken affektiv in die Korper betroffener
Subjekte eingeschrieben wird und auf dieser Weise Kollektivbildung potenziell
moglich macht.*”* SchlieRlich bedeutet die Perspektive Politik fiihlen auch, Gefiihle

268 Bargetz 2014, S. 120.

269 Brigitte Bargetz nimmt in ihrem Beitrag Der sentimentale Vertrag. Eine Politische Theorie der
Affekte und das unvollendete liberale Projekt eine politiktheoretische Adaption von Berlants
Konzept nationaler Sentimentalitit vor, indem sie es auf die kontraktualistische Metapher
des Gesellschaftsvertrages bezieht. Der Beitrag scheint mir ein gutes Beispiel dafiir zu sein,
wie eine Politik der Gefiihle ihre staats- und gesellschaftskonstitutive Wirkung entfalten
kann (vgl. Bargetz 2018, S. 46ff.). Weniger theoretisch voraussetzungsreich, dafir mit all-
tagspolitischen und medialen Beispielen verdeutlichend zeigt Bargetz in ihrem Beitrag
Welche Politik der Gefiihle? Affektive Fakten und feministische Kritik unterschiedliche Ausdrucks-
formen einer liberalen Politik der Gefiihle, zu der sie nach feministischen Umgangsweisen
fragt (vgl. Bargetz 2019b).

270 Bargetz 2014, S. 129.

271 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

272 Vgl. Bargetz 2014, S. 121—125; Cvetkovich 2012.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

als Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Handlungspotenzial zu betrachten, um
aus diesen mogliche individuelle oder strukturelle Verinderungsmoglichkeiten zu
gewinnen.*”

Diese beiden komplementiren Perspektiven in Bargetz’ Forschung zu einer po-
litischen Grammatik der Gefiihle ermoglichen es, die verstirkt durch queer-femi-
nistische Forscher:innen kritisierten Dualismen weiterfithrend zu untersuchen und
analytisch-konzeptionell zu itberwinden. Sie problematisiert auf diese Weise eben-
so die politischen und 6konomischen Hierarchien, die sich durch Gefiihle versteti-
gen, wie die affektiven Alltagspraktiken, in denen diese Hierarchien qua Gefiihls-
skripten und -normen verfestigt werden. Eine solche Perspektivierung vermeidet
es, affektive Politiken auf abgeschlossene Diskurse zu reduzieren, indem sie den
Blick aufinnerpolitische Widerspriiche und den Widerstreit mit anderen affektiven
Politiken scharf stellt. Schlieflich wird es durch die Abkehr von rigiden Dualismen
moglich, das Fithlen (von Depression, Einsamkeit oder auch Liebe) als Effekt poli-
tisch-gesellschaftlicher Machtverhiltnisse zu deuten, um in der Konsequenz queer-
feministischen, postkolonialen und antirassistischen Kritiken neue Handlungsop-
tionen zu erffnen.*”*

Mir war bis hierhin wichtig, das politiktheoretische Anliegen der Forschung von
Brigitte Bargetz zu umreifien, da dieses ihre Auffassung von Kritik grundlegend in-
formiert. Auch klangen einige kritische Ziige ihrer Arbeit bereits an, die aufs Engs-
te mit ihrer Deutung des Politischen verwoben sind und folgend weiter expliziert
werden. Hinsichtlich einer queer-feministischen Kritik brachte sich Bargetz in zwei
miteinander zusammenhingende Debatten ein: in Beschiftigung mit einem neuen
feministischen Materialismus zum einen zur Frage der Uberwindung von (-negativer<)

27 also der Diskussio-

Kritik hin zur Postkritik; zum anderen zum reparative turn
nen um paranoide und reparative Lesarten kritischer Theorie, die in der Nachfolge
von Sedgwicks Essay aufkamen. Ich gehe davon aus, dass sich die Auffassung einer
Kritik politischer Gefiihle, wie sie Bargetz vertritt, anhand dieser ihrer Debattenbei-
trage zeigt — in Abgrenzung nach auflen hin zu einerbenachbarten< Denkstromung
des neuen feministischen Materialismus sowie nach innen zu queer-feministischen De-
batten zu reparativer Kritik.*”®

In Beschiftigung mit den Arbeiten Karen Barads interpretieren Brigitte Bargetz
und Sandrine Sanos das Aufkommen eines neuen feministischen Materialismus als eine
Reaktion auf die Debatten zwischen klassischen und affirmativen Kritikauffassun-

gen. Barads Position kennzeichnet in diesem Zusammenhang eine Abkehr von dis-

273 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

274 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff.

275 Vgl. Wiegman 2014, S. 13.

276  Reparative Kritik bezieht sich an dieser Stelle auf jene Kritiken und kritische Theorien, die
sich im Anschluss an Sedgwick einer reparativen Lesart verschreiben.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

145


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

kursiven Symbol- oder Narrativsystemen hin (oder zuriick) zur wirklichkeitskonsti-
tutiven Rolle von Materie. Dabei beansprucht ein feministischer Materialismus wie
der Barads die cartesianische Teilung zwischen Geist und Kérper ebenso zu iiber-
winden wie die zwischen Natur und Kultur und die zwischen Diskurs und Materie.
In diesem Zuge soll auch eine paranoide und sich auf Geschichte beziehende Kritik-
form revidiert werden:*”’

»|l am not interested in critique. In my opinion, critique is over-rated, over-empha-
sized, and over-utilized, to the detriment of feminism. [...] Critique is all too often
not a deconstructive practice, that is, a practice of reading for the constitutive ex-
clusions of those ideas we can not do without, but a destructive practice meant to
dismiss, to turn aside, to put someone or something down— another scholar, ano-
ther feminist, a discipline, an approach, et cetera. So this is a practice of negativity
that | think is about subtraction.«*”®

Barad hilt dem eine andere Form entgegen, die in Addition und Kreativitat besteht,
sowie auf mégliche Zukiinfte hin ausgerichtet ist. Sie nennt diese Diffraction.*”
Bargetz und Sanos lesen diese Hinwendung zu affirmativen und zukunftsorien-
tierten Zugingen zeitdiagnostisch und attestieren einem neuen feministischen Mate-
rialismus Reaktion auf die derzeitige affektive Landschaft kritischer Theorie zu sein.
Diese sei, wie Autor:innen wie Sedgwick oder Wendy Brown darlegen, durch Me-
lancholie, Paranoia und Verzweiflung gekennzeichnet. Hieraus entspringe ein mo-
tivationales Gefiihl, eine affektive Sehnsucht neuer feministischer Materialist:innen
nach Handlungsfihigkeit (Agency), die in theoretischen Vorschligen wie der affir-
mativen Uberwindung von Kritik oder Ideen postsouveriner Agency miinden.*°
Zusammen mit Sandrine Sanos problematisiert Bargetz die theorieimmanen-
ten und politischen Folgen einer solchen Uberwindung von Kritik am Beispiel ei-
nes neuen feministischen Materialismus: Sie kritisieren, dass die Abkehr von >negati-
venc oder auch paranoiden Kritiken bedingt, auch ihre Erfolge, Weiterentwicklun-
gen und hart erkimpften Siege qua Kritik hinter sich zu lassen. Eine affirmative
(Post-)Kritik wie die Barads basiere somit auf der »Amnesie« einer politischen und

277 Vgl. Bargetz 2019a, S. 186.

278 Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49.

279 Als diffractive methodology bezeichnet Barad »a method of diffractively reading insights
through one another, building new insights, and attentively and carefully reading for dif-
ferences that matter in their fine details, together with the recognition that there intrinsic
to this analysis is an ethics that is not predicated on externality but rather entanglement.
Diffractive readings bring inventive provocations; they are good to think with. They are
respectful, detailed, ethical engagements« (Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 50; vgl.
weiterfithrend Bargetz, Sanos 2020, S. 3ff).

280 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 503ff.; Bargetz 2019a, S. 184f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

wissenschaftlichen Genealogie postkolonialer und queer-feministischer Arbeit.**

Zudem scheint die Gewichtung von Materialitit als gleichwertiger Dimension von
Wirklichkeitskonstitution jene Gesellschaftsverhiltnisse zu verschleiern, die (post-
humane) Handlungsfihigkeit von vornherein verstellen.?®* Ein Beispiel dafiir sehen
Bargetz und Sanos in der langanhaltenden Vernachlissigung neuer feministischer
Materialist:innen, sich mit den Diskussionen zu race auseinanderzusetzen.?®* Bar-
getz und Sanos sehen - zusammenfassend — mit der konzeptionellen Uberwindung
von Kategorien wie Macht, Widerstand und Kritik die Gefahr einer Depolitisierung im
neuen feministischen Materialismus angelegt.®* Dieses Problem wird durch wei-
tere theorieimmanente Probleme konterkariert: So blockiere ein solcher Materia-
lismus den eigenen Anspruch auf Zukunftsorientierung und (posthumane) Agency,
indem Veridnderbarkeit und historische Entwicklung letzten Endes auf die Dyna-
mik von Materie zuriickgefithrt werden. Diesen Umstand steigernd pflichtet Bar-
getz unter anderen Sara Ahmed bei,?®* wenn diese fragt, wie ein solcher Materia-
lismus vor der Fetischisierung einer quasi metaphysischen Materialitit gefeit sein
soll.?®¢ Aufterdem sieht Bargetz einen performativen Widerspruch in dieser Denk-
stromung verankert, beansprucht sie zwar, anthropozentrische Auffassungen von
Agency zu iberwinden, scheitert jedoch in ihrer Theoriebildung und Wissenspro-
duktion an diesem, da sie hier durchaus anthropozentrisch argumentiert.*®’

Allerdings ist Bargetz nicht daran interessiert, den neuen feministischen Materia-
lismus ginzlich zu verwerfen, sondern schligt dagegen vor, diesen als politische In-
tervention und Erfindung zu lesen, die sich gegen eine riickbesinnende Melancholie
oder paranoide Kritiken wendet. Insofern verkorpert der neue feministische Mate-
rialismus das politische Anliegen, den >negativen« Status quo fiir alternative Auffas-
sungen zu 6ffnen. Bargetz identifiziert also eine Kritik im neuen feministischen Mate-
rialismus, die weder einseitig durch Affirmation noch durch Dissonanz operiert. Sie
fasst ihre Beobachtung wie folgt zusammen:

»[1]t suggests an understanding of critique, which always interrogates the condi-
tions of possibility of the political. This understanding requires to move beyond a
merely reparative or optimistic view and takes the ambivalences of political agen-
cy into account. [..] new materialisms’ optimistic theoretical endeavour should

281 Bargetz, Sanos 2020, S. 509.

282 Vgl. Bargetz 20192, S. 189.

283 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 509ff.
284 Vgl. Bargetz 2019a, S. 188.

285 Vgl. Ahmed 2008a, S. 32ff.

286 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 510.
287 Vgl. Bargetz 20193, S. 188ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

147


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

not lead us to turn away from critique, but should entail both moments of affir-
mation and moments of dissonance.«**

Anhand des Zitates wird ersichtlich, dass Bargetz auch Kritik in der politischen
Grammatik der Gefiihle verortet, in der unterschiedliche Logiken nicht nur Gefiihle
orchestrieren und politisch fithlbar werden lassen, sondern auch Kritiken in unter-
schiedlichen affektiven Modi. Kritik und Gefiihl — als abstrakte Gegenstinde wie als
gelebte Praxis — sind also genuin gebunden an politische und historische Kontexte.
Bei Bargetz Beitrigen zum neuen feministischen Materialismus handelt es sich
nicht bloR um eine positionelle Abgrenzung, denn sie zeigt auch, wie ihre kri-
tisch machtsensible Affekttheorie am Beispiel dieser wissenschaftlich-politischen
Debatte operiert.

Das Zitat weist aufderdem auf Bargetz’ Position zwischen den Diskussionsla-
gern paranoider und reparativer Kritik hin. Bargetz erwehrt sich dabei einer blo-
8en Befiirwortung einer der beiden Positionen. Sie folgt einerseits Sedgwick in ih-
rer Kritikdiagnose, lehnt aber andererseits ein einseitiges Affirmieren reparativer
Affekttheorie als Heilsversprechen ab. Zudem merkt sie an, dass Sedgwick — wie
auch Barad - in der Debatte oft auf eine affirmativ-reparative Lesart verkiirzt wer-
den.*® Bargetz »moves away from either reparation or paranoia«**° und hilt es fiir
irrefithrend, Gefiihle auf eine >positive< oder »negative« Deutung zu reduzieren, zu
romantisieren oder zu delegitimieren.

Sie spricht sich hingegen dafiir aus, den Blick auf die ambivalente und sich wan-
delnde Verteilung®" von Gefithlen zu richten, an der ihre Kritikauffassung ihren An-

satzpunkt findet:**

»Speaking of the distribution of emotions accentuates emancipation as a possi-
bility for criticizing and for interrupting the police’s disempowering and unequal
mode of governing, which appears in at least twofold way: in terms of differenti-
ally distributing emotions but also in terms of governing through emotions.«**3

288 Bargetz 2019a, S. 191.

289 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 506; Bargetz 2015b, S. 581.

290 Bargetz 2015b, S. 585.

291 In Lektire der Philosophie von Jacques Ranciére entwickelt Bargetz das Konzept einer
Verteilung von Cefiihlen, die sie wie folgt zusammenfasst: »The distribution of emotions
introduces a relation between politics and emotions that show how affect and emotions
are neither merely enabling nor simply an instrument of power relations. The distribution
of emotions can take into account how emotions are involved in governing those who have
no part, which has been (and still is) common (though differently) for devaluations and dis-
criminations related explicitly to gender, sexuality, class, nationality, and/or race« (Bargetz
2015b, S. 592).

292 Vgl. Bargetz 2015b, S. 581, 590.

293 Bargetz 2015b, S. 591.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

Indem Bargetz die politische Grammatik der Gefiihle auf ihre gefiihlte und durch
Gefiihle operierenden Machtverhiltnisse befragt, erdffnet sie die Moglichkeit, die-
se zu kritisieren und zu unterbrechen. Das Projekt einer politischen Grammatik der
Gefiihle luft so in Bargetz’ Forschungsansatz einer kritisch machtsensiblen Affekttheo-

n' ez94

zusammen, um »affektive Mobilisierungen und Affizierungen sowohl in ih-
rer Einbettung in Machtverhiltnisse als auch als kritische und emanzipative Kraf-
te kenntlich zu machen.«** Anstatt Gefiihle entlang bekannter Dualismen zu be-
werten, besteht die kritische Unternehmung fiir Bargetz darin, die politischen Wir-
kungsweisen von Gefithlen aufzuzeigen und so fir die vielfiltigen Erscheinungsfor-

296

men kritischer Alltagspraktiken offen zu sein.?*® Oder mit Bargetz’ eigenen Worten:

»| suggest a queer feminist theory of affective politics that considers the creative
moments of affect as a means of solidarity and political mobilization while never
losing sight of how affect is woven into the political and economic fabricand, thus,
how emotions are used to politically mobilize gender, sexuality, race, and class.<*’

Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie setzt voraus, dass Theorie nicht auf
eine deskriptive Funktion reduziert ist, sondern eine Weise ist, sich mit Gegenwart

zu befassen.?®

Eine solche kritische respektive Kritik ermdglichende Forschung ist
politisch und trigt der Geschichte feministischer Kritik Rechnung, ohne sich jedoch
auf diese oder gewisse Kritikmodi zu versteifen. Insofern handelt es sich um eine
queer-feministische Theorie affektiver Politik.*” Sie schliefft damit an das Lager af-
firmativer Kritik an, die sie im Kern als eine Positionierung gegeniiber einem minn-
lich-westlichen, auf rationale Urteilsfindung reduzierten Kritikverstindnis deutet,
das Kritik als gelebte Praxis ignoriert. Allerdings will sie die traditionsreiche Kritik
an Machtverhiltnissen damit nicht aufgeben oder gar itberwinden, sondern sie dar-

aufhin befragen, was sie einem politisch-emanzipativen Projekt zu bieten hat.>*°

294 Bargetz weist darauf hin, dass sie bewusst nicht von einer>machtkritischen< Theorie spricht,
da sie durch Machtsensibilitit die Gleichzeitigkeit von Macht und Handlungsfahigkeit zum
Ausdruck bringen will. Zudem verweist sie so »auf einen Kritik- und Wahrnehmungsmodus
[..], der weder auf Macht noch auf Ermichtigung beschrinkt ist« (Bargetz 2020, S. 36).

295 Bargetz 2020, S. 39.

296 Vgl. Bargetz 2020, S. 37—40.

297 Bargetz 2015b, S. 584.

298 Vgl. Bargetz 2019a, S. 185.

299 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 511; Bargetz 2015b, S. 593. Bargetz betont, dass es sich bei
ihrer Forschung nicht um eine Theorie queer-feministischer, affektiver Politik handelt und
erhebt so einen affekt- und politiktheoretisch weitreichenderen Anspruch (vgl. Bargetz
2015b, S. 593).

300 Vgl. Bargetz 2020, S. 39f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

149


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Brigitte Bargetz bietet mit ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie einen
Zugang, die komplexe politische Grammatik der Gefiihle zu analysieren und in ih-
ren gewaltférmigen Machtverhiltnissen zu hinterfragen. In diesem Fall ist Bargetz
auch das kritisierende Subjekt, das ihre Kritik im Modus des Fragens, Analysierens
und Politisierens auf die vergeschlechtlichten, rassistischen und klassistischen
Strukturen richtet, die sich durch Gefiihle entfalten und zugleich gefithlt werden
(Objekt der Kritik). Dieser Kritik liegt eine Auffassung des Politischen zugrunde, in
der sich gewisse Machtordnungen qua Gefithl durchsetzen und in emanzipativen
Politiken hinterfragt werden (Kontext). Fiir Bargetz scheinen damit die impliziten
Kriterien ihrer Kritik in der Politisierung depolitisierter Machtverhiltnisse, der
Sichtbarmachung diskriminierender Politiken und der Emanzipation Leidtragen-
der zu liegen. Dementsprechend thematisiert ihre Theorie Gefithle sowohl unter
ethischen Gesichtspunkten, fragt sie nach den politischen Umgangsweisen mit und
durch Gefiihle in der Stabilisierung und Destabilisierung von Machtverhiltnissen,
als auch unter epistemischen, denn sie riickkoppelt das Erfahren und Verstehen von
Gefithlen an ihre politische Bedeutung. Insofern operiert auch Brigitte Bargetz
in Distanz zu einer ontologischen Fundierung von Gefithlen, blickt anstelle dessen

)301

darauf, was Gefiihle politisch tun (kénnen)*** und weist so auf ihre Uneindeutigkeit

hin.
3.7.2 Bargetz kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht

(I) Was will die Theorie von Brigitte Bargetz leisten? Das Anliegen von Brigitte Bargetz
ist iiber einige Eckpunkte zusammenzufassen: Ihre politiktheoretische Forschung
ist eine, die zum einen selbst politisch ist; denn sie zielt darauf, bestehende Macht-
verhiltnisse darzulegen und so Méglichkeiten von emanzipativen Gegenpolitiken
zu erdffnen. Insofern zeigt sich das politische Anliegen einer Kritik an Macht- und
daraus folgenden Herrschaftsverhiltnissen, die durch race, class und gender und den
in diesen kodierten Dualismen wirksam werden. Es handelt sich zudem um eine
politische Theorie, die sich nicht in den Abstrakta wissenschaftlicher Theoreme ver-
lieren will, sondern Theorie als immer schon im menschlichen Alltag verortet be-
greift.*** Insofern ist ihre politische Theorie eine wissenschaftskritische sowie eine
die Lebenspraxis affirmierende. Schliefilich ist es eine Theorie, die Gefiihle als poli-
tisch und uneindeutig exponiert, womit sie — zusammen mit anderen der hier ver-
sammelten Beitrige — an den Grundfesten einer alltagsverstindlichen Auffassung
von Gefithlen riittelt. Kritik stellt sich vor diesem Hintergrund als eine Praxis der
Befragung und Sichtbarmachung der eigenen affektiv-politischen Grenzen dar.

301 Vgl Bargetz 2020, S. 40.
302 Vgl. Bargetz 2015a, S. 13-37.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

(I1) Wie werden >Kritik« und >Gefiihl< in Bargetz’ Theorie aufeinander bezogen? Eine Kri-
tik politischer Gefiihle liegt in mehrfacher Hinsichtvor: Bargetz macht Gefithle zum
Objekt ihrer kritischen, queer-feministischen Affektforschung (genitivus objectivus),
indem sie einerseits analysiert, wie Gefithle zum Instrument der Durchsetzung und
des Erhaltens gewisser Macht- und Herrschaftsanspriiche werden (Politik der Ge-
fithle). Bargetz befragt respektive kritisiert Gefiihle also als Mittel oder Instrument,
was eine gewisse Nihe zur Forschung von Illouz erahnen lisst. Gefithlserfahrungen
wie Euphorie oder Paranoia sind auch in der komplementiren Perspektive (Politik
fithlen) Objekt von Kritik, wie die zeitdiagnostische Deutung des neuen feminis-
tischen Materialismus beispielhaft zeigt. Gefiihle werden aus beiden Perspektiven
heraus zum Objekt, da Bargetz sie auf ihre ambivalente, teils uneindeutige politi-
sche Bedeutung hin befragt und so alternative Deutungen sichtbar macht. Ein sol-
ches genitiv-objektives Verstindnis einer Kritik politischer Gefithle bedingt, dass
Gefiihle nicht losgeldst von politischen Verhiltnissen zu begreifen sind. Eine Kritik
an Gefiihlen verweist demzufolge immer auf eine Kritik an den Machtverhailtnis-
sen, mit denen die Gefiihle untrennbar verbunden sind. Aus diesem Grund ist eine
Kritik politischer Gefithle nicht willkiirlich hinsichtlich der Auswahl der kritisierten
Gefiihle, sondern politisch motiviert.

Bargetz bezieht jedoch auch ein, dass ihre Kritik politischer Gefithle motivatio-
nal und modal durch Gefiihle geprigt ist (genitivus subjectivus). Zum einen ist sie als
politische Forscherin selbst in die gesellschaftlichen Verhiltnisse eingebunden, in
denen Gefiihle in gewisser Weise verteilt sind und sich in sie als Subjekt einschrei-
ben. Sie ist — mit anderen Worten — selbst fithlende Forscherin. Zum anderen zeigt
Bargetz’ Beschiftigung mit dem reparative turn, dass sie nicht nur voraussetzt, dass
Kritik grundlegend affektiv geprigt ist, sondern auch, dass es nicht nur einen Mo-
dus gibt — geschweige denn, dass dieser klar definierbar wire. Die Kritik politischer
Gefiihle von Bargetz sensibilisiert somit — wie auch Sedgwick - fiir die Vielfalt an
Kritiken sowie die Vielfalt affektiver Modi jeder dieser Kritiken. Zudem macht sie
deutlich, dass ein solcher affektiver Modus auch ambivalent oder widerspriichlich
sein kann, dass Kritik, so sehr sie sich auch der Emanzipation verschreibt, dieser
nicht unbedingt forderlich sein muss.

(I11) Welche Widerstinde birgt Bargetz’ Theorie als Kritik politischer Gefiihle? Auch hier
will ich zwei Aspekte herausgreifen: Zum einen besteht eine der Stirken von Bargetz’
Auffassung darin, verschiedene mogliche Kritiken der Gefiihle in ihren Untersu-
chungen einer politischen Grammatik der Gefiihle zu beriicksichtigen. So themati-
siert sie Gefithle wie Wut und Ablehnung in den emanzipativen Politiken der Gefith-

303

le sozialer Bewegungen®®* oder feministischer Kritik.*** Allerdings macht sie ihre

eigene Forschung zwar zum politischen Gegenstand, thematisiert jedoch nicht die

303 Vgl. Bargetz 2012, S. 181ff.
304 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 512.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

affektiven Modi, die in ihrer kritischen respektive Kritik erméglichenden Forschung
bedeutsam sind. Es mag deshalb so wirken, als halte sie eine wissenschaftlich-ent-
emotionalisierte Distanz zu ihrem Forschungsgegenstand aufrecht. Folgt man ih-
rem Ansatz, lief3e sich dagegen allenfalls einwenden, dass es sich — insbesondere bei
einem langjihrigen Forschungsvorhaben — weder um eine einzelne, affektive Dis-
position wie Paranoia oder Wut handeln kann noch um eine affirmative Exhibition
von Gefiihlen. Als Forscherin und Kritikerin ist Bargetz selbst in die Logiken einer
politischen Grammatik der Gefiihle verwoben. Aus diesem Grund macht sie ihr poli-
tisches, queer-feministisches Anliegen an verschiedenen Stellen deutlich. Politisch
involviert sein bedeutet entsprechend auch emotional involviert zu sein (und umge-
kehrt).

Ein zweiter Widerstand schlief3t hier an: Ich frage mich hinsichtlich Bargetz’ kri-
tischer Befragung, ob, und falls, was fiir Verinderungs- und/oder Gestaltungsmdog-
lichkeiten daraus erwachsen, dass Gefiihle politisch erklirt werden. Indem Bargetz
Gefiihle auf ihre politische Bedingtheit zuriickfithrt, ermoglicht ihre gefiihlspoli-
tische Analyse gewisse Gefiihlserfahrungen von Delegitimierung zu befreien oder
deren Kontingenz darzulegen. Erst durch die Intervention in die politischen Ver-
hiltnisse erlangt ein Subjekt also einen anderen Zugang zu den eigenen Gefiihlen.
Dieser Verbindung Ausdruck zu verleihen ist eine der Stirken ihres Ansatzes. Aller-
dingsbleibt unberiicksichtigt, inwiefern es der Arbeit an den Gefithlen selbst bedarf,
um iiberhaupt in politische Verhiltnisse zu intervenieren. Ich denke hier an politi-
sche Gefiihle, denen gegeniiber sich ein Subjekt als handlungsunfihig begreift, die
ihm authentisch scheinen oder eine hohe affektive Trigheit aufweisen — Depressi-
on, Einsamkeit, Angst, aber auch Hoffnung oder Liebe etc. Solche Gefithle mégen
politische Verhiltnisse stabilisieren oder verhindern, dass sich Menschen mitein-
ander solidarisieren. Welche Bedeutung kommt einer Kritik der Gefithlserfahrun-
gen zu, die es erst ermdglicht, politische Verhiltnisse zu erfassen und zu gestalten?
Im Hinblick auf ein mégliches >Umfiihlen< als Bedingung politischer Intervention
bedarf Bargetz’ Kritik politischer Gefiihle einer Erginzung, auf die ich im fiinften
Kapitel dieser Arbeit zu sprechen kommen will.

(IV) Welche Anregungen bietet Bargetz’ Theorie als Kritik politischer Gefiihle fiir die Ent-
wicklung eines eigenen Ansatzes? Von den verschiedenen Anregungen, die mir Bargetz’
Theorie bietet, will ich an dieser Stelle zwei hervorheben: Zum einen die Bedeu-
tung, die Gefithlen im und durch das Politische zukommt. Das soll nicht heiRen,
dass Bargetz die erste wire, die diese Bedeutung anfithrt;?* doch zeigt ihr Ansatz
mehr als die zuvor angefiithrten Auffassungen in diesem Kapitel, dass eine Kritik
politischer Gefiihle nicht notwendig eine abstrakte theoretische Spielerei oder eine
selbstreferenzielle Gefiithlsbearbeitung darstellen muss. Eine Kritik politischer Ge-
fithle kann fir verschiedene Subjekte einer Gesellschaft politisch relevant sein und

305 Vgl. bspw. Penz, Sauer 2016, S. 47ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kritiken politischer Gefiihle

den Ausgangspunkt fir queer-feministische, antirassistische, wissenschaftliche
oder lebenspraktische Politiken bilden. Kritiken politischer Gefiihle setzen also
dort an — und hier wiirde Walzer wohl Bargetz zustimmen —, wo sich die Macht-
und Herrschaftsverhiltnisse einer Gesellschaft entfalten. Wenn politische Gefiihle
Menschen also in ihrem alltiglichen Leben betreffen, dann stellen Kritiken an und
durch Gefiihle ein Instrument dar, jene Verhiltnisse zu verindern und so ggf. einen
anderen Zugang zur eigenen Affektivitit zu entwickeln.

Eine zweite Anregung betrifft den Vielfaltsgedanken, den ich bereits als Anre-
gung zu Sedgwicks Essay erlduterte. Sedgwick tritt in ihrem Essay fir eine plura-
le Auffassung von Affekttheorien ein, die in der mentalen Okologie eines Menschen
konkurrieren. Aus diesem Grund konterkariert und erginzt sie die paranoide Lesart
durch eine reparative. Eine solche Pluralisierung macht auch Bargetz mit ihrer po-
litischen Grammatik der Gefiihle stark.>* Gefiihle sind dabei nicht nur als intraper-
sonale Affekttheorien vielfiltig und uneindeutig, sondern auch als gesellschaftlich
wirksame politische Grammatik, die menschliches Leben organisiert. Die Vielfalt an
Ansitzen zu Kritiken der Gefiihle ist dementsprechend kein Zeichen mangelnder
theoretischer Anstrengungen, sondern ein konstitutives Merkmal der politischen
und phinomenalen Vielfalt von Gefiihl und Kritik. Die Frage, die sich damit wieder-
holt an den einzelnen Sitzen und Regeln der politischen Grammatik aufwirft, ist
diese: Welcher Kritiken politischer Gefithle bedarf es hier?

3.8 Kritiken politischer Gefiihle: eine vergleichende Ubersicht

Am Ende meiner Untersuchung von sechs unterschiedlichen Kritiken politischer
Gefithle mochte ich die Ergebnisse zugunsten der Nachvollziehbarkeit und eines
kurzweiligen Uberblicks zusammenfassen. Ein solcher Uberblick ist jedoch — wie
zuvor bereits erwihnt — mit einer gewissen Vorsicht zu geniefRen, reduziert er kom-
plexe Argumentationsketten auf wenige Stichpunkte. Eine Lektiire der Originaltex-
te empfiehlt sich daher.

306 Vgl. Koivunen 2010, S. 9, 23; Love 2010, S. 236.

307 Ich beziehe mich hierbei auf die Ausfiihrungen des ersten Kapitels, in dem ich entlang der
folgenden Fragen Cefiihl skizziert habe: Zum ontologischen Status: >Was ist das Wesen der
Cefiihle?; zum epistemischen Status: Was lasst sich Gber Gefiihle wissen?; zum ethischen
Status: >Wie umgehen mit Gefithlen?<.

308 Hier greife ich auf die fiinf Dimensionen des zweiten Kapitels zuriick, anhand derer ich
einen Einblick in Kritik gegeben habe: Subjekt: sWer oder was kritisiert?; Objekt: >Was wird
kritisiert?¢; Kriterium: >Was ist ein Kriterium? Modus: >Auf welche Art und Weise vollzieht
sich Kritik? Kontext: sWie ist Kritik ausgerichtet?«.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

154

"uasopyne 1dazuoy|
ua3rpuelsuasia WauUId Ul ‘Ud|[31siep Iy Jauld Sunziassnelop
pun 1J2(qO Yd13}8NnZ 3|Yynyan aydsiIuUAYINE YdeUWIp BWWS|I] Sed

"UaYINIQIagN PuUBISqY UI|BXIpEI
UBUI2 PUN UIPUIGIaA JOPUBLISIIW USYISUBW BIp 19pun.s
uapuadny Jne alp ILLSYRYIS||959D AlreIaIdIaIUI BUIT

HIENET
91103Y ] 3IP ||IM SEAN

191Y21I93SNE 21LWOU0Y0S|YNJaD 3YISIISI|eIId e Y2Inp 13| 1XaU0Y
‘pusawIyaUISUID

uauulualdizay Jap 3|ynyaD pun puaiaizyje yosiiolayd

4213]3NZ 1431ZUBISIP Y21 |BYISUISSIM ‘SUnqlaiyassiydiydsan (-uadan)
pun asA|eueAnisodsiq ayasiIoIsty :snpojy

"Y21Y2sa9 (-uadan) Jaule Pay3

J3Y21130W S|B UB|YNJaD UOA US||21S93BIJU| PUN UBYSISIDA :WNIIaJIAY
“(Misodsipsielizinuayiny)

ua3un3uIpagsuoINPOId U3IIP SIMOS UDIBMS|YNaD

S|® 9]Yynyan apuauIayds YdI1|3j0IsunuN ‘UYem ‘9ydsiuayine :332(qo
‘wnipay

BIA 91Y21Y2$9D) (-Uua33D) S1p 141pul ‘USUUI:ISYDISIO)|BIZOS :34alqns

193y21493(sne)

ZUBUBWIW| 3Y1[1JBYDS||9S33 3IP UY24NP PUn Jne y111Y :1xa3uoy|
“LISIA|OAUI PUN AIJBY|IUNLULLOY| [BIZOS ‘Al3e1aid 33Ul :Snpojy ualoay] Jap
“UaJN]|NY| USYISI|BIOW USP PUBYDIdSIUS Uiniagidy] [eUOISUBWIQ *goe(T
‘}491zZnpoudal 9SSIUYBYJaA I Sep 4anlQg |931dey] aysais) 3131y

US)[BYJIA SBP PUN 3SSIUIBYIDASHEYISIIDH pun -1yde 342(q0
uauulaay 1Y >aIn 3¢ :yalqns

"U3|ynyan UOA SNIeIS UaYdSIWasida pun uaydsiyle uap™

"us|ynyan UoA snels usydsiwaisids usp 313ny3unesd “UBISIRWLY] (el
“U3YnyaD UOA SMIEIS UBYISIYIS uap™ |ndey| ayais) [ynyan

1L [81Z0S Y1314y 9Yd5180]01Z0S

pjundiamyds
JaydsnAeuy

NIDSYBYISLDH PUN -1YdBI Y|11YSYBLIS||9S9D

(znoJ|| BA) 3]YNyaD) J2YISIIUBYINE 1LY SAITBWIOUISO]

(19Z[e/\\ [9BYDIW) Y 1IL|SBYDS|[9S9D) 9AIIEIDIdIIUI-USPUNGIIA Z)esuy//a1i0ay |

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

155

3. Kritiken politischer Gefiihle

BlYynyeD
Jayasiijod )iy Jauld sapjund uaydsipawiydie sap adelq alq

“8unqiaaydssiydiyasan(-uadan)
s|e a]ynyan Jaydsiaiod 1| :Sunyansiaiun ayds1oIsiH

‘UIBJOSUL I3SIIP JAbpaq pun J23y2i4aB 9sa1p Jnb ‘1Bpidal y1weulq
SAID{3YJE Y2NP 1SI 3|YNYaD) Jayasi|od 31y auld (u1YydIyIsa3IoA
uaydI|qIaj-AIa[gNs pun uapaqQ UsydSI ejalIE ‘USWNEY UOA
UMJIMUSWILIBSNZ WI USYSISIUS 3]YnJaD aydsnuUsyINy :zusueww|

"UBLI3ILIY| UBJYI PUN UBUULIDM 1LY
uoA11ayaSulpag aydijeydSUSPI3| 1P IYdI[INSPIIA J3Z|BA

‘Sunsseyney| 11y uajeuolle-AIpR(qo Jauta nz uoiisoduadan

s|e as Jad uayeydsuaplaT Jagnuadad 1ayuay 3|24ausn

‘81WIQjualems|ynya3 15q|3s ZNnO||| 13q PAIM 31111y SAITBWIOUISOd

‘UBUUI:I3[1JBYISUDSSIA J91I3IZUBISIP UOIIISO 9143133]1A1id
|BIZOS 3Ul3 ZNO||| 19PpUNI33q UOIIISOd USAIIBLLIOU JBUID 11BISUY

‘(a3 48Yds1401aY ) [|0S UapIam 1sQ[adsne uadun|yeziauadan
ul sep ‘uayaydsadsdunialzy)y wap Jagqnuadal yasninun

"Yo1]49PJ04 3 11143|S1BYDS| (353D JBP PUIS ‘USPUIGIIA USLYISUD
aIp ‘9]ynyan aIp NN B|Ynyan Jaydsyizads Sunpiamqy pun -yny

“1I31ZNPaJ UOI{UNY SPUSPUIGIIA BUIS JN. B|YNJID

JBPIUN1GI9]q ‘USNAIM
[ Wi neuas 9|ynyen i

1314y| JaAewIoulsod ‘AljIsodsipsielziuayiny
UBIUI3IaT S|B UBUUILNAYY
12181]13394 3|YyNya0 J3p UBWYBUISUIT¢

pun>1yay3 JayISH0IBYY<

punN UaIBMS|Yn4anD
‘usjynyan uaydsiuayIne
‘uspuaulayds

Ya1mieu ue Ly

11y uoA pjunds3uedsny 1SNAI323(qO SnAlIuad
S| US|YT4aD UaYISIIUYINE

UOA SUNJBISITBLUD|OId BLULIS|IPYIILIY]
:SNAIR[GNS SNAIIUSS

*(249pue pun sseyisq|as
‘PINYIS) 3yd1j4apuly pun
(98ny sa3 u1a ‘pId3IW M)
uayeydsuaplay/uapuadng
dYdIj4apio)
1111]S1BYIS||959) JauIa Jne
SN0 :SNAIR[GNS SNAIIUSS

ep) uzijdw

‘(uauuoy

u1as uaunynysjynian
yone yasiaylodAy
uainy|ny| aydsijelow
|ejua||e Z3eSUy
SI9Z|B/\ Ul USJYnJan ue

3134y :SNAIId3[qO snARIua3

isazjesuy uauagie
saula Sunppimiug

s|eaoay| a31|1amal
a1p 191319 uadun3aiuy
US43pu0saq ayd[a/\

3|ynyan 1aydsiijod
LDIS[EISHOSHI[s
a31j1amala1p1311q
SPUEISISPI/N SYI[SM

;ua8ozaqJapueulame
2103y uasijiamal

49p Ul>|Yynyad<

PUN Y| [ILIY< USPIIM DIV

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

156

‘uataljaq uadunupiQ
USAISIT|SIP UOA 2INpEp pUN UJ3IWILJe SUSYaydsasdjayy seq

"UaY31SIaA U3YNyan uadizijdwi uLiep
USP pun UoIIBUIWISID( UB|EIZOS J3Uas Ul 1sq|as auadia seq

191Yd1a3sne uayaydsadpyayy pun

BJRBWSYISSIUNINSQ SAISIMYSIP-YDI|[LBYIS||953 YdNnp X 11LY| 1X23U0Y
‘uaduniyeyi3 a||aauswiiadxa snpopy

‘uayayIsasp|ayy ua|enssazoad wilIay1aid wniiaiay

‘uauo1I0W3 JaJUNJEp ‘eIeWaYISSSUNINSQ dAISINYSIP :34a[q0
PRGNS ula :34algns

191Y21a3sNe 3]1914N BYI1[IBYIS||9593 Y2.NP 1AL :IXa3U0Y
‘uaqlaiyds

pun asA|eue1sq|aS 3YISII0ISILY ‘9SA|BUBSIBUAIDRIGNS :snpojy
JEUAIDIRIGNS uBUBSIS Jap Sunwpimwn/3unpuimiagn

Jne 3unuoH 'J33 ‘UsYa1$IaA1Sq|aS UinLIa3 LY

"9[191N UaYdI[yeYdS||9sa3

USPUSLLILLIOY| YINIPSNY WNZ ULIBP 3P 3IMOS Sapjalgns
USpUaIBISIILY| S (USIYMYID Plut) IeUAIRIRIGNS B1p :2342[90
“(uoquz Ja1y) iRgns ute :13algns

"UB|YN3D UOA SNIBIS UBYISIYID pun uaydsiwalsida
uap 12113|28qE SneJe( "U3|YNydD UOA SN1BIS UaYISI30|03UO0 USp™

"Ua|ynyan UOA SNIeIS UaYdSIWaIsida pun uaydsIyla uap™

R EUNEIEUETIEL MERTIINTI N ]

SJLD|[BIZOS pUN -1sq[3S

(1wmssepy uelIg) 313y SAIBWILYY

(uoqui3 J31pIQ) 9sA|BUEIS]|SS PUN UK U SBYISIAY|

BB
91103Y | 3IP ||IM SEAN

usuoayl
JoplEjljeuoisusw
‘('z [audey) ayals) L

“JBISIIeWAY |

‘('L [ondey ayats) |ynyaD

pjundiamyds
JaydsnAjeuy

Zyesuy//alioay |

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

157

3. Kritiken politischer Gefiihle

"Uasse| Nz UaJalizyje YdIs UayuayQ aydi4adiod-AIjayy

uadipuemjne Jjaqnuagdagd ua

RIEYVEIREVNTREN|
desdsSel||y nz SunpuamulH a1q

‘uaydiSowa

NZ Ua|yn4 (S345PUE) UIS 0S PUN UBWIWOYIUS Nz Sumnag
JOAISITD|SIP ZUBUBLILL| J9P 31111y JoANBWIYJe 1w Se|Ydsiop 1ag

“SPNUPSNY WNZ Uauyl Ul USWLIOY PUN UEB U|13LIY USSJ01S UISPUOS
5AI3ES2UCIYDIU PUIS BIS (USBUNIYBISSUIPIST UOA SunJaIsSINgelu]

"(]21M3pas aIm ydijuye) adelq
ul suaya840/ UaydIIJBYISUISSIM UaSUNSSBYNY SpUaJaIAIR(go
-|BUOIT®1 11|35 |115G124Y2S Jaydsyei30lq-|euoiiowy

‘uoryisoduauulI| |
a149139]1A11d-|€1Z0S S1pUSMIOU J9PO SAITBLLIOU BHJBIS SUI)|
18u1paq a|ynyaD uauasia 4op SunSeisag aydsiL| S| ¥ 1IIS]|IS

"15q|as als ua3a3 1YdIU 0S| IS 19PUIM ‘SINY|SIJ USpUdZ

-uai8aq Suniyeyt3 s|e ydIU Y 1ILIY SAIIBLLILJE BIP ISI| IWNSSEYY -
"JSUOS S| 1S] SI9PUE SEM]D SEP ‘|Yn}aD) UaSeA Wnz pJim
313Uy "USSUNIYBLT USAISITSIP-IYDIU pun Simyjsig uaydsimz
Zua4alig d1|Ynyas aIp Jne 1LY UOA uoIBNpay

:2130]03U0| Y Y USAISINISIPIOA 12Ul Sunlamyny

‘uadunuye)i3 sAnewIyje->ARISod< ne uoNpay

“1NIBqY31Z||OAYDBN MIMYDSID 9SA|BURIS]|SS Jap |11S JaJepjun
"95A|euBISq|9S 9P 13(04d UBYISILL| WaUIS W
uauurualdizay Jap UONBYIIUSP| USYISIILIUN ISP Jyejen
“Bunwpimwin/dunpuimiagn
JaJyl pun us|ynyan UoA uoissaldx3 uaydsIMz yanudsiapim

»jlrewa|qoidsuondazay

"uadUnJyeyIasUPIaT PUN B|YNYaD >aAIIESUCNE UOIMNPY

INIPSNY WNZ Iyl Ul USWILIOY|
PUN I3y SAIBWIL .
uapuni8aq apjayy

‘13133U uayaydsaspPPyY
wap Jagqnuadaid
||[2uondazuoy uspiom pun
3133 J9ABWILJE [BIZUSI0d
sep uazuai3aq uauolowsy
1sNAIR[gNS snAniuald

‘UaUUYY| UapIAM
3133 UOADIRIGO WNZ 1Ydiu
|1242ua3 aIs qjeysam ‘uadoziua
yasiwasida pun yasidojoiuo
‘|B1ZOSION pUIS S|P

S|LY J9AneWIY e PIB(QO puls
’WaYISs3uninaQ apuszuaidaq
uagunuyepspayy s|e
uauonowy :snAIRR[qO sNAIURS

‘pueIsuadan waly!

NZ J9PAIM dYD|OS S| UdPJam pun ‘puls
9sAeue1sq|as Jap snpo usp 3|191N JaYdIjYeYdS| 9593
ua119[89q a|ynyan ‘asAjeuelsq|as spnupsny ya131pa|
Jauld pjunds3uedsny 9S31p BP ‘Pj24Ipul U3|YNyen
J3|BUOIIBAIIOW S|B ue LY ‘ARdusap
uagaj4as|ynyan sadniemuadasd :sNAIR3[qo snARIuad
1SNAI3[GNS SNAIIUSS

;S9z3esuy uauasdia
saula Sunppimiug

alp iy 3|ymyad
Jayasnijod iy

S|e aloay | a81j1amal
aIp 19191q uadundaluy
UaJapu0saq ayd[a/M\

é9[ymnyad Jayd
3 S|eauoay |
ad1j1amal arp1341q
SPUEISISPIM SYD[3/M

;uadozaq Japueulajne

a0y uadijiamal
B (LSO
PUN»{1ILIY< USPIIM I

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

158

‘uayijoduadan
Jannedizuewsa JaydiSow uslsundnz usjynyan uaydsnijod
pun uassIulBYIaAIYIBN UBYISIMZ Sunyaizag Jap Sunyansiaiun

"Ua1BS3T 43YDS112103ID| a4 Suniaisijein|d

U123 9IMOS 91403Y| | JaYISILY Japlouesed uasaT saniesedas uig

'SUBSSIQ UaYdI|1Jeyds||2sad wney S| aYdsiil|0d Sep :1Xa1uoy
‘puaJaisinijod ‘yasnAjeue ‘pusdesy :snpopy

‘uonedizuew3 ‘SunydeWIBqIYIIS ‘BUNISISNI|Od WNIIA)IAY
‘usplam

1|Ynjas pun us1|Bjaus 3|Yynyan Y2.np YydIs AP ‘9SSIUI[BYISAIYIBIN
AYISIISISSEYY| ‘DYISIISISSEI ‘@IYDI|IYIR|YIs284A :32[90
EREICUINVERFEIIN

*(1214Y] NZ 954MYSIJ Y21|YBYISUISSIM

pun ayasiitjod ‘9yds1IsIuILLY L1Y) 191Yd1I28SNE SWNBIZUBUOSDY
AAID3[GNS 3IMOS 95S1Ul|BYJA aYdsIIIjod pun aydIjyeyds|asad
‘UBLI0AYID|DY Y SPUSIBLLMNUOY YDNP 1AL :3Xa3U0Y

‘(proueded 31zijdwi wep pun Alneedal aly) [9qeLIEA $SHPOjy
“(UBLIoYID|RYY

19p unuaisijen|d :4a1y) snpoy woa 313ueyqe :uiniiagiay|

*(31103Y ] JaYISIILIY BIOUBIEY 431Y) DYISIISISSEI PUN BYDI[IY23|YyIsas
219pu0saqgsul ‘assIul|eY4a/ dYDI|LeYds| [958 pun -a|.Izos :1ja[q0
“OPIMBPas 4a1y) piplqns uls yalgns

"Ua|ynyan UoA sniels uaydsiSojojuo uap SiSuelydeu
"U3|Ynyan UOA SNIBIS UYISILLRISID pun uaydsiyla uap™

"U3|Ynyan UOA SNIeIS Uaydsiwalsida pun uaydsiyla uap™

SIYSYBYISIISH PUN -1ydB Y13 3YISIISIUIW-19aND

“SIMSIQ USYDI[BYISUISSIM W' Y13 Y131 SYISIISIUILWLDY-123MD)

(239849 2131314g) 1103 Y 2|qISUISIYIBW YISIIL| U1

(21M8Pas " 2AF) BIOUBIEY Ui PUN U0 USSST SaAlIeIeday

FIEINET]
91109y 3IP [|IM SBAN

usaloay |

HG

“ualIsneway (L
[audey| ayais) |ynyaD

pjundismyds
JaydsnAjeuy

Zjesuy/alioay |

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

159

3. Kritiken politischer Gefiihle

*3]Ynyan 43p d1IEWWEID UaYISIII|od 3P I1X3IUO)Y)
US[[24N3{N41S-Y11eyds||9593 Wi Yone UIspuos ‘Sinapulaun pun
314214 |[INPIAIPULINU IYDIU PUIS BIYNYDD (1aydsialjod U113

3|ynyaD 4aysnijod
U131y UOA ZUBAS|BY aYydsialjod aip anj unuaisl|iqisuas

‘uagunyasenaqn nj 1esaTaAnesedal 11I9YyuayQ

"UBLI0AYID|BYY

Jaydi|palydsianun [a1dsuatuliesnz saydiyanidsiapim

1819z el0UBIRY

13p |91ds1ag Sep BIM ‘UISSE| USPIIM YISIILIUN ¥13LY UBUUQY 3|YnyaD

"2JynyeD Jaydsntjod ua Ly uefeaIA

18104312143 UOA I [BJ[DIA S]EPOLU-AIIY Y. BIP 4Ny Sunials|

Isusg

¢(uoissasdaq |a1dsiag wnz aim 118y Sei | oI A

1240y 21W U3yn4an UOA [|e4 W1 349pU0SAGsul) Uajynyan
uoA Sunsseyny uaydsiijod Jaula sNe 1aU0 YdIS Uaqasia
ua113yd13ows3uni|e1san Japo/pun -sSUNIapUBIaA AYd[aM

“Je]jun sneuly Ipopy uaydsiaijod uajuueuasd aIp 4agqn
PUIS BLI03Y11|34Y US|qISUISIYIBW UDSIILIY ISP IPOIN SAIDBLY

dudney

-JU3 350IqUIAS JDAINIISUOY Ul USLIOAYID|AYY YdIS UuuUy iy -
;W|GO.d UIS BIOUBIEJ IS UBLIDIY JBYd[oM pueyuy -

¢|aqisne|d usiesa usljapueyaq usplaq 1ap
suaya349q) 4opUBUIBUI SOP PUNIBIBIUIH WSP JOA eSS usplouesed

13Ul 31XOpOYIQ 43P asoudelps3duedsny alp 15|

“P4IM 1|[31SJ9A UBLIOSYI|YY 43| BIUSW J[BJ[3IA BIP Ydnpom
‘Ua)IESaT 1aMZ Jne SumdueIYdSag Yo.np a1i0ay | 4ap Suniaislie|od

"UI2 31I03YIINYY
3|qIsuasiydew
UYIS13L] BUID Ul

“U3IAOW YIS
apuelsuadagds3unyonsiaiun

3P |Yemsny ‘uasiamuly
assiul|eyJaniydepy a81punidiaauly
usyasd :3nunapulaun | Jneaip ‘opjalqoy iy pun -asA|euy

pun 3njey|aiA puls ajynyen S|B 9|Y1y=D 49p Uxl1ljod pun
:snAdalgns snauad | Ua|yny o :snaidalqo snaniuad

|epow pun [euolleAloWw

“JIBIAJOAUL Y11y dAIeIedaS
-ploueJed auyi1 uf jepow

pUunN |BUOITEAIIOW PUIS IRV
UBLIOBYID|YY UOA |yeZ|3IA
Jneaiseq (1114Y yone Jwos
PUN) UISISSNMIgG SAYDI|LYISUIW
:SNAIIRIGNS SNARIUSS

‘8unyosio4 pun
91103y | AYISIIL| Jne ssnjuig
Y1 31MOS (1BSST pun 3oy
JaAeSaU 91403y | |JEIS S|E)

elOUBIE( SNAIDA(qO SNARIUSS

sazyesuy usauadia
saula Sunppimug

s|ealoay] adijilamal
a1p19191q usdungaiuy
UB4apu0saq ayd[a/\

I s[e ooy
a31j1amala1p13aiq
9PUEISISPI/M 9Yd[9MN

;uadozaqJapuruiame

21109y uasijiamal
J13p U |Yynya<pun
|1 USPIIM I

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik
politischer Gefiihle

Mit meiner Darstellung und Untersuchung des Theoriefeldes der Kritiken politi-
scher Gefiihle ist das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit erfiillt, durch das ich
verschiedene kritische Umgangsweisen mit politischen Gefiihlen eruieren konnte.
An deren Ende stehen wir somit vor dem aufgespannten Theoriefeld, das weiter-
fithrenden konzeptionellen und empirischen Arbeiten als Grundlage dienen kann.
Ich will noch einmal die zentralen Aspekte meiner Ausfithrungen zusammentra-
gen: Das Theoriefeld der Kritiken politischer Gefithle ist zwischen zwei Diskursen
lokalisiert — dem zum Begriff Kritik und dem zu Gefiihl. Nach einer Erlduterung bei-
der Diskurse widmete ich mich der Untersuchung von sechs Theorien der jiingeren
Ideengeschichte, die durch zwei Tendenzen gegeniiber anderen Kritiken der Gefith-
le abgegrenzt sind: Die Theorien arbeiten zum einen sozialtheoretisch und folgen
entsprechenden Theorietraditionen, wobei sie sich von einer psychologischen Per-
spektivierung von Gefiithlen unterscheiden und teils sogar entschieden abgrenzen.
Zum anderen ist den Kritiken politischer Gefithle ein emanzipativer Impetus eigen,
der sie von Kritiken abgrenzt, die auf die Stabilisierung von Sozialstrukturen aus-
gerichtet sind. Wie ich darlegte, operieren sie somit stets in Bezug auf die Differenz
zwischen Politik und dem Politischen. In variierender Schwerpunktsetzung proble-
matisieren sie die Herstellung und Stabilisierung einer gefithlspolitischen Ordnung
(Politik) und/oder ermdglichen, eine solche Ordnung in Frage zu stellen (das Politi-
sche).

Abhingig von den jeweiligen Definitionen der Begriffe Kritik und Gefiihl setzen
die untersuchten Kritiken politischer Gefiihle beide auf eigenstindige und damit
ganz unterschiedliche Weise miteinander in Beziehung. Hierbei zeichnet sich ei-
ne stirkere Ausprigung einer der beiden Genitivvarianten der Komposition >Kritik
der Gefiihle« ab, also einer Kritik an oder durch Gefiihl. Die Theorien unterscheiden
sich zudem in ihren Zielrichtungen, wobei sie von politischen Gesellschaftskritiken
(Walzer), iber akademisierte Sozialkritiken (Illouz) oder ganzen Forschungsansit-
zen (Bargetz) bis hin zu Diskurs- (Sedgwick, Massumi) oder Selbstkritiken (Eribon)
reichen. Ich habe schlieflich die inhirenten Widerstinde und konzeptionellen An-
regungen herausgearbeitet, um den inhaltlichen Radius und die jeweilige theoreti-

am 14.02.2026, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

sche Tiefe erfassen zu kénnen. Dabei habe ich Riickbeziige zu den vorherigen Kapi-
teln und — wo es sich anbot — zu den vorangegangenen Theorien hergestellt. Auf die-
se Weise konnte ich aus den sechs Theorien heraus das Theoriefeld der Kritik politi-
scher Gefiihle aufspannen und meine eigene theoretische Position an diesen schir-
fen. Die Ergebnisse meiner Untersuchung habe ich der Nachvollziehbarkeit halber
am Ende des dritten Kapitels in einer tabellarischen Ubersicht zusammengefasst.!

Die Heterogenitit dieses Theoriefeldes lisst sich auf zwei Umstinde zuriickfith-
ren: zum einen auf die terminologische und phinomenale Vielfalt von Gefiihl, die ich
im ersten Kapitel thematisiert habe. Gefithle lassen sich nicht auf eine Bezugsgro-
e reduzieren, sondern kénnen uneindeutig” und auf allen Organisationsebenen
einer Person prisent sein.’ Vor diesem Hintergrund war insbesondere Sedgwicks
Beitrag mafigeblich, zeigt er die Funktionsweise und Verschrinkung verschiedener
Gefithlsmodi des Kritisierens auf.*

Zum anderen handelt es sich bei Kritik nicht mehr — wenn tiberhaupt je — um
einen Begriff mit einheitlicher Bedeutung oder Konnotation. Stattdessen brechen
die Deutungen im Age of Criticism von allen Seiten iiber uns herein.> Kritik ist nahe-
zu omniprasent und hat sich terminologisch wie beziiglich ithrer Anwendungsfelder
ausdifferenziert. Wie ich im zweiten Kapitel verdeutlicht habe, ging diese Ausdiffe-
renzierung einher mit der Bedeutungsentleerung des Begriffes Kritik, auf welche
die sozialtheoretische Forschung zu reagieren versucht.® Damit verschiebt sich die
konzeptionelle Arbeit an der kritischen Methode hin zu der Frage, was unter wel-
chen Umstinden einen kritischen Effekt hervorrufen kann.

Zusammengenommen vervielfiltigen sich so die moglichen theoretischen
Zugange an Kritiken der Gefiihle, denn bereits eine einzelne Kritik geht mit un-
terschiedlichen Gefiihlen einher oder mag diverse Gefithle als Objekt haben -
geschweige denn der Vielfalt an Kritiken mit eigenen Subjekten, Kriterien, Modi
und Kontexten.” Angesichts dessen scheint die Idee der einen Kritik politischer
Gefithle im Sinne der klassischen kritike techne nicht mehr angemessen. Stattdes-
sen legt die Gesamtschau des Theoriefeldes nahe, dass es sich um eine Vielzahl
verschiedener, sich teils itberschneidender, teils erginzender Zuginge handelt. In
diesem Zusammenhang lassen sich vier Impulse ableiten, welche die konzeptionel-
len Schwerpunkte in diesem Theoriefeld bilden: Die gefiihlstheoretische Involviertheit

Eine solche Ubersicht ist allerdings mit gebotener Vorsicht zu lesen, da sie die aufgefiihrten

-

Theorien reduziert. Eine Lektiire der Originale méchte ich Thnen daher nahelegen.

2 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff.

3 Vgl. de Sousa, S. 74, 132—134.

4 Vgl. Fawaz 2019, S. 14ff.; Sedgwick 2003a, S. 134.
5 Vgl. Walzer 1991, S. 31.

6 Vgl. Kapitel 2.1.

7 Vgl. de Sousa 2016, S. 74ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Geftihle

in und durch die Kritiken politischer Gefiihle, ihr Bezug zu Immanenzverhdltnissen,
ihre spezifischen Zeitlichkeiten sowie die konzeptionelle Offenheit der Theorien.

Zum Abschluss meiner Untersuchung will ich nun diese vier Impulse themati-
sieren, die fiir eine weiterfithrende Konzeption einer kritischen Haltung gefiihlspo-
litischer Selbst-Bildung zentral sind. Alle vier Impulse ergeben sich aus meiner Be-
schiftigung mit den hiesigen sechs Theorien, sind jedoch nicht in jeder dieser sechs
stets Bestandteil.

4.1 Erster Impuls: gefiihistheoretische Involviertheit

Der erste Impuls ist das, was ich im Anschluss an Eve Kosofsky Sedgwick und Didier
Eribon als gefiihlstheoretische Involviertheit bezeichnen méchte. Es ist bemerkenswert,
wie die Autor:innen subjektiv in die Theoriearbeit zu ihrer Kritik politischer Gefiih-
le involviert sind. Dabei geht es mir um die fast banal scheinende Feststellung, der
nach Theoriearbeit, und damit auch eine Theorie selbst, stets mit ihren Autor:innen
verbunden ist — mit ihren Neigungen, Vorlieben und Widerstreben, mit ihrer Bio-
grafie und ihren historischen, soziokulturellen Kontexten. Es handelt sich bei den
hier versammelten Kritiken politischer Gefiihle insofern um Paradebeispiele fiir ein
weites Verstindnis von Theorie, das Sedgwick wiederholt starkmacht.® Affekttheo-
rien werden von ihr nicht allein in einer modellhaft-wissenschaftlichen Auffassung
gelesen, der nach sie sich testen oder falsifizieren lief3en. Fiir Sedgwick fungieren
Affeketheorien als alltigliche, affektive Skripte menschlichen Daseins.’ Die Theo-
riearbeit an den Kritiken politischer Gefiihle hinterlisst also ihre subjektivierenden
Spuren und tradiert so den affektiven Zugang der Theoretiker:innen zur Welt, ihr
»Gefiihl fiir die Welt«."

Interessanterweise sind es gerade die untersuchten Kritiken politischer Gefiih-
le, die solche Skripte und damit das Verhiltnis zwischen subjektivem Gefiihl und
Theoriearbeit zu ihrem Gegenstand machen kénnen. Die gefithlstheoretische Invol-
viertheit bezieht sich in den hier versammelten Ansitzen somit nicht blof3 auf den
Gefiihlsgehalt der Theoriearbeit, sondern gleichfalls auf das Thematisieren dieser
Involviertheit und der Arbeit an dieser:

»Wenn man zurickkehrt, dann weil man nichtanders kann. Noch schwerer fillt es
aber, die Riickkehr zu schreiben. Denn man muss alles sagen, oder es zumindest
versuchen. Nur wo anfangen? Und bis wohin gehen? Das Bediirfnis, die Gefiihle

8 Sedgwick, Frank 2003, S. 111; Sedgwick 2003a, S. 133.
9 Vgl. Sedgwick, Frank 2003, S. 116.
10 Feyerabend, Jung 2002, S. 213.

am 14.02.2028, 13:34:05.

163


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

und Gedanken, die in diesem Moment das Herz bedrangen und den Geist iiber-
wiltigen, aufzuschreiben und zu sortieren, macht sich in diesen Momenten der
Schwiche, der Ratlosigkeit und der Unsicherheit sehr bald bemerkbar.«"

Fir Eribon bietet der Einfluss seines eigenen Selbst auf seine Arbeit beispielsweise
den Anlass, jede biografische Ausfithrung seiner Selbstanalyse wieder auf ihre im-
pliziten gesellschaftlichen Urteile hin zu befragen.” Hierin besteht der Kern sei-
nes kritischen Denkens, in dem Subjekt und Objekt der Kritik nahezu zur Deckung
kommen. Im Vergleich dazu sieht Walzer in seiner Involviertheit einerseits die Stir-
ke seiner Position, denn nur durch sie kann er die moralischen Kulturen interpre-
tieren, die zum Thema Kritik vorliegen. Andererseits ist dieses Involviertsein fiir ihn
auch Anlass zur Vorsicht vor einer méglichen Ideologisierung, weshalb er mehrfach
die lokale Reichweite seiner Aussagen anspricht: »Ich hitte vorsichtiger sein sol-
len an dieser Stelle; ich will nicht sagen Theorie und Kritik seien nicht aufeinander
beziehbar oder iiberlappen sich nicht manchmal.« Eva Illouz thematisiert hinge-
gen ihre personliche Involviertheit nicht, verfolgt aber das Anliegen, iiberwiltigen-
de und als unumginglich erfahrene Gefithle den Rezipient:innen ihrer Studien ver-
stindlich werden zu lassen. In Rekurs setzt ihre postnormative Kritik dafiir auf den
geschilderten rhetorisch-kritischen Effekt der historischen Neubeschreibung.** Hy-
pothetisch muss derweil bleiben, ob sie selbst nicht nur Kritiker:in, sondern auch als
Rezipient:in ihrer Forschung gelten kann.

Vier der sechs behandelten Ansitze ist ein personlicher, teils emotionaler Stil
charakteristisch, der zu einem objektivistischen Schreibstil in Kontrast steht.
Ein Blick in die Texte von Walzer, Massumi, Sedgwick und Eribon zeigt, dass ih-
re Ausfithrungen zum Verhiltnis von Kritik und Gefiihl mit Gefithlsiuferungen,
biografischen Schilderungen oder Selbstbefragungen einhergehen. Bei Bargetz
nimmt dies die Form einer politischen und/oder wissenschaftlichen Positionierung
an. Alle sechs Autor:innen affirmieren in unterschiedlichem Ausmaf} ein identifi-
katorisches Ich gegeniiber einem anonymisierenden man, abhingig auch davon,
inwiefern sie ihre Gefithle zum Objekt der Kritik machen. Allerdings handelt es
sich bei keiner der Theorien um einseitige Affirmationen von Gefithlen oder gar um
einseitig emotionalisierende Texte. In der Gesamtschau werten sie Gefithle nicht
tibersteuernd auf, sondern beziehen zu ihnen kritisch Stellung. Auf diese Weise
rdumen sie Gefithlen und ihrer damit verbundenen Kritikauffassung einen Platz im
wissenschaftlichen und politischen Feld ein. So bringt sich beispielsweise Massumi

b8 Eribon 2018, S. 57f.

12 Vgl. Eribon 2018, S. 32ff.
13 Walzer 2000, S. 710.

14 Vgl lllouz 2018b, S. 288.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

gerade in Stellung gegen einen wissenschaftlichen Diskurs, der sich durch nega-
tive Kritik erhilt.” Auch Sedgwick und Bargetz machen mit ihren Beitrigen auf
die emotionale Bedingtheit wissenschaftlicher Forschung aufmerksam, in die sie
selbst involviert sind.’® Ein Umgang mit ihrer gefithlstheoretischen Involviertheit
durch solche Positionierungen und Schreibstile' ist nicht nur gefithls- respekti-
ve affekttheoretisch plausibel, sondern auch durch das selbstgesteckte Ziel, eine
ideengeschichtliche Trennung zwischen Ratio und Emotio mit Hilfe ihrer Forschung
performativ aufzulésen.®

Der Impuls, der hieraus fiir die Theoriearbeit an einer Kritik politischer Gefiihle
entspringt, lisst sich damit wie folgt zusammenfassen: In der theoretischen Synthe-
se ebenso wie der praktischen Erprobung einer Kritik politischer Gefithle kénnen
Theoretiker:innen ihre subjektiven Gefithlserfahrungen affirmieren, solange diese
wiederum einem kritischen Umgang zuginglich werden. Angelehnt an Sedgwicks
Auffassung kann dieses Theoretisieren selbst eine Art und Weise des kritischen Um-
gangs mit politischen Gefiihlen sein. Mit der gefithlstheoretischen Involviertheit ge-
he ich also davon aus, dass sich eine Kritik politischer Gefiihle nicht formulieren
ldsst, ohne mit den eigenen Gefiihlserfahrungen in diese involviert zu sein, wes-
halb sie in ihrer Uneindeutigkeit auch hinterfragt werden kénnen. Das bedeutet al-
lerdings nicht, dass diese notwendig textuell ausgedriickt werden miissen. Es geht
mir grundlegender noch darum, politische Gefiihle nicht argumentativ und textu-
ell als unwissenschaftlich zu disqualifizieren, sondern sie als eine ausfithrbare und
zugleich streitbare Dimension theoretischer und empirischer Forschung zu begrei-

fen.”

15 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38.

16  Bargetz, Sanos, S. 503—506; Sedgwick 2003a, S. 124ff.

17 Ich will jedoch darauf hinweisen, dass eine stilistische Expression von Gefiithlen nicht
notwendig mit der emotionalen Involviertheit der Autor:innen in die Theoriearbeit gle-
ichzusetzen ist. Hierin besteht ein Problem, das beispielsweise fiir behavioristische Emo-
tionstheorien typisch ist und sich auf die Frage bringen lasst: >Ist der Ausdruck von Gefiihlen
mit dem empfundenen Gefiihl gleichzusetzen?« (vgl. de Sousa 2016, S. 78ff.). Besonders
die Ansitze von Bargetz und lllouz zeigen, dass sich von Gefiithlen schreiben lasst oder
diese bei Rezipient:innen evoziert werden kénnen, ohne diese notwendig an die eigenen
Empfindungen als Autor:in zu koppeln. Wir wissen also nicht, ob die aufgeschriebenen
und empfundenen Gefiihle liberhaupt in Zusammenhang stehen (vgl. Bargetz 2014, S. 131;
Sedgwick 2003a, S. 146f.).

18 Wie ich bereits im Vorwort und in der Einleitung dargelegt habe, basiert auch die vor-
liegende Schrift auf eben einer solchen gefiihlstheoretischen Involviertheit.

19 Dieser Umstand geht zudem mit einer Ausweitung von Theoriearbeit einher. Diese spielt
sich nicht allein im Text ab, sondern geht dessen Produktion und Rezeption voraus. Die
gefiihlstheoretische Involviertheit legt nahe, dass Theorie im Alltagsleben stattfindet und
nicht allein auf den Seiten einer Qualifikationsarbeit.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

165


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

4.2 Zweiter Impuls: Inmanenzverhaltnisse

Ein zweiter Impuls, den ich fiir eine Synthese einer Kritik politischer Gefiihle the-
matisieren will, resultiert aus den unterschiedlichen Auffassungen von Immanenz,
verstanden als unentrinnbare, situativ wirksame Bedingtheit durch eine bestimmte
Ordnungsdimension wie beispielsweise das Affektive, das Politische oder das Sozia-
le.

Eribon erklirt zum Beispiel die soziale und historische Immanenz zu einem der
beiden Leitprinzipien seines kritischen Denkens, nach der ein Subjekt durch ge-
sellschaftliche Urteile weitreichend sozial determiniert aufwichst. Walzer folgt ei-
ner dhnlichen Auffassung, wenn er Gesellschaftskritik als stets in eine Gesellschaft
involviert begreift.>° Ein bemerkenswerter Unterschied zwischen den beiden Au-
toren liegt hingegen im Bezug ihrer Immanenzauffassungen auf Gefiihle. Begreift
Eribon ein gesellschaftsimmanentes Urteil auch affektiv, als Scham induzierend
beispielsweise, bespricht Walzer dies nicht, auch wenn er konzeptionell dafir offen
wadre.

Fiir eine Kritik politischer Gefiihle aufschlussreich sind besonders die beiden
Theorien, die Immanenz dezidiert in Zusammenhang mit Gefiihl und Politik brin-
gen. Brigitte Bargetz geht davon aus, dass die spezifische Bedeutung von Gefiihlen,
ihre inhdrenten Logiken, Wirkungsweisen und Umgangsweisen mit ihnen, kurz,
die phinomenale politische Grammatik der Gefithle, dem Politischen immanent
entsteht und sich entfaltet.”* Demgegeniiber macht Eva Illouz darauf aufmerksam,
wie Sozialstrukturen — und mithin auch konkrete Politiken und Okonomien - in
einer affektiven Immanenz entstehen. Diese Immanenz lisst sich als eine trans-
subjektive Dynamik des Affizierens und Affiziertwerdens begreifen, die fithlende
Subjekte hervorbringt und sich im Verlauf der Geschichte wandelt. Illouz trigt dem
Rechnung, wenn sie davon schreibt, dass sich eine postnormative Kritik die Dyna-
mik affektiver Immanenz zu eigen machen muss, anstatt auf einem normativen
Standpunkt zu beharren:

»[S]ie [die postnormative Kritik; F.M.] gebraucht die Immanenzals ein Instrument,
um kulturelle Hierarchien zu destabilisieren (indem sie die Individualitat, Spiri-
tualitit und Emotionalitdt mit ihrer je eigenen inneren Logik ausgestattet sieht,
die es zu entziffern gilt, und sich dafiir an die methodologische wissenschaftliche
Vorschrift hilt, durch eine Kausalkette zu erklaren, warum die Dinge so sind, wie
sie sind).«*

20 Vgl. Walzer 2000, S. 718.

21 Vgl. Eribon 2018, S. 91.

22 Vgl. Bargetz 2020, S. 41; Bargetz 2014, S. 129-131.
23 lllouz 2018b, S. 289.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

Zusammengenommen lisst sich unter affektiver Immanenz also die Bedingtheit
subjektiven Daseins durch Gefiihle verstehen, wihrend eine Immanenz des Politi-
schen fur eine Bedingtheit von Gefithlen durch Politiken sensibilisiert.

Fir die Synthese einer Kritik politischer Gefiihle ergibt sich fiir mich hieraus die
Herausforderung, die affektive und politische, aber auch die soziale Immanenz an-
gemessen zu beriicksichtigen, ohne jedoch den subjektiven Handlungs- und Gestal-
tungsspielraum im Strukturdeterminismus aufzulésen. Dieses Problem ist nicht
neu und kennzeichnet, wie ich im zweiten Kapitel dargelegt habe, die Kritikdebat-
ten seit den 1960er Jahren, aber auch die graduelle Spannung zwischen strukturalis-
tischer und poststrukturalistischer Sozialtheorie.** Wenn die Autor:innen also vor-
schlagen, vermeintlich subjektive Gefiihle, ja Subjektivitit und Subjektivierung per
se als affektiv, politisch und/oder sozial immanent zu begreifen, so darf dies nicht
auf Kosten eines Minimums an subjektiver Freiheit gehen — sei diese nun Mythos,
politische Ideologie oder blofie Hoffnung; denn in diesem Minimum liegt der moti-
vationale Ausgangspunkt einer Kritik, durch die ein Subjekt emanzipativ Selbstbe-
stimmung erlangen kann.” In dieser Hinsicht leiten sich aus den untersuchten Kri-
tiken politischer Gefithle unterschiedliche Umgangsweisen mit den jeweiligen Im-
manenzen ab. So lassen sich beispielsweise Eribons und Illouz’ Theorien als Projekte
auffassen, die bestehende affektive bzw. soziale Immanenz rekonstruieren, um sie
so zu verstehen. Hierdurch soll es einerseits einem Subjekt moglich werden, sich
zur Immanenz zu verhalten, von der es hervorgebracht wurde. Andererseits soll je-
ne Immanenz durch das Verhalten des Subjektes verindert werden. Im Gegensatz
dazu versucht Brian Massumis mit seinem Beitrag der diskursiven Immanenz zu
entkommen, die jedwede Erfahrung unter das Diktat bewusster Deutung stellt. Ein-
zuwenden ist dagegen freilich, dass Massumi selbst eine ontologische Immanenz
des Affektgeschehens voraussetzt.?® In all diesen Fillen ist, so lisst sich zusammen-
fassen, das gegenwartige Subjekt respektive die aktuelle Gefithlserfahrung der Aus-
gangspunkt eines Verstehens und Kritisierens der dynamischen affektiven, politi-
schen und/oder sozialen Immanenzen.

Aus den unterschiedlich akzentuierten Auffassungen von Immanenz in den
Kritiken politischer Gefithle méchte ich den zweiten Impuls fiir eine Synthese
einer weiterfithrenden Theorie ableiten, den der Immanenzverhiltnisse. Unter
Immanenzverhiltnissen verstehe ich dabei im Querschnitt der Theorien eine mo-
mentane strukturelle und gefithlte Bedingtheit eines Subjektes. Diese kann von der

24 Vgl. Moebius, Reckwitz 2013, S. off.

25  Andernfalls setzt sich eine Kritik politischer Gefiihle einem Strukturalismusvorwurf aus,
in dessen Konsequenz der emanzipative respektive politische Impetus negiert oder doch
zu einem bloflen Struktureffekt wiirde (vgl. hierzu Kapitel 3.1). Keiner der untersuchten
Ansdtze wiirde, so meine Einschiatzung, eine solche Auffassung vertreten.

26 Vgl. Massumi 2002a, S. 12ff.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

167


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

individuellen Gefithlsbiografie iiber 6konomisch-gesellschaftliche Teilhabe bis hin
zu gesellschaftlichen Stimmungslagen reichen, die sich situativ in den Gefiihlen
eines Subjektes dulert.”” Es handelt sich bei Immanenzverhiltnissen somit um eine
deskriptive Begriffskomposition, welche die konkreten politischen Verhiltnisse und
deren Entstehen zwischen affektiver, politischer oder sozialer Immanenz mitein-
ander verbindet. Fir die Synthese einer Kritik politischer Gefiihle bedeutet dieser
Impuls wiederum erstens, politische Gefiihle nicht zugunsten einer bestimmten
Vorstellung von Immanenz auflésen zu miissen (affektive, politische, soziale, his-
torische, 6konomische etc. Immanenz), sondern die unterschiedlichen Immanenz-
Verstindnisse pragmatisch als einander erginzende Perspektiven zu begreifen, die
ein Verstehen und Kritisieren politischer Gefiihle erméglichen. Einer Synthese ei-
ner Kritik politischer Gefiihle erlaubt dies zweitens den Blick weg von ontologisch-
theoretischen Fundierungsversuchen zuriick zu den konkreten und vielfiltigen
Verhiltnissen zu lenken, mit denen Subjekte in ihrem Alltagsleben konfrontiert
sind - beispielsweise auf das, was Bargetz als Politiken der Gefiihle und Politik fiihlen
beschreibt.?®

4.3 Dritter Impuls: Zeitlichkeit

In der Gesamtschau des Theoriefeldes lisst sich drittens ein Impuls ableiten, der
die Zeitlichkeit der Kritiken politischer Gefiihle betrifft, womit ich auf die schwer-
punktmiflige temporale Ausrichtung der Ansitze hinweise. Dabei ist auffillig, dass
die Theorien von Walzer, Illouz, Eribon und Bargetz jeweils in unterschiedlicher Nu-
ancierung die Relevanz der individuellen oder kollektiven Geschichten fiir das sub-
jektive Entstehen und das kritische Umgehen mit Gefiihlen betonen. Bei Illouz han-
delt es sich um eine diskursanalytische Untersuchung von Gefiihlen, die fiir Sub-
jekte produziert und von diesen wiederholt konsumiert werden, die Gefiithlswaren.
Um diese verstehen und kritisieren zu konnen, gilt es die Produktionsketten sol-
cher Gefithlswaren zuriickzuverfolgen, die sich historisch wandelnde, affektive Im-
manenz.” Threr dhnlich ist die Auffassung Eribons, welche allerdings die histori-
sche Genese eines Selbst in den Vordergrund riicke. Ein Subjekt untersuchtin seiner
Kritik politischer Gefiihle die eigene individuelle sowie soziostrukturelle Biografie
auf ihren Einfluss fir ein gegenwirtiges Gefiihlserleben hin.*® Das gegenwirtige
Selbst ist hier sozusagen der Kristallisationspunkt der sozialen Geschichte. Im Ver-
gleich dazu macht Bargetz in der Analyse der feministischen Kritikdebatten deut-

27  Vgl. Eribon 2018, S. 8-10; Illouz 2018b, S. 286—289.

28  Vgl. Bargetz 20153, S. 129-131 sowie in Kapitel 3.7.1 dieser Arbeit.
29 Vgl. Illouz 2018b, S. 273—277, 287.

30 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

lich, dass die darin diskutierten Theorie- und Praxisvorschlige sowie die Diskussio-
nen selbst einer gefithlshistorischen Spezifik folgen.* In diesem Zusammenhang
betont sie die Relevanz vorangegangener queer-feministischer Forschung und po-
litischer Kimpfe fiir aktuelle und kiinftige Kritiken an Macht- und Herrschaftsver-
hiltnissen. Auch Bargetz riumt in ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie al-
so einer historischen Perspektive einen Platz ein. Ihre Perspektive dhnelt damit der
Walzers, fiir den eine historisch informierte Gesellschaftstheorie den Kritiker:in-
nen helfen kann, lokale moralische Kulturen und deren (auch historische) Erziahlun-
gen besser zu verstehen.*> Wihrend also Illouz und Eribon ihre Kritiken politischer
Gefiihle als eine Riickverfolgung der historischen Genese von Gefiihlen auffassen,®
sind die in einer Kritik zum Ausdruck kommenden Perspektiven bei Bargetz und
Walzer wiederum geschichtlich informiert. Diese vier Ansitze eint zudem, dass sie
ihren Ausgangspunkt an Gefithlserfahrungen oder Politiken der Gefiihle in der Ge-
genwart nehmen.

Die Gegenwart ist auch der Ausgangspunkt der anderen beiden Kritiken poli-
tischer Gefithle Massumis und Sedgwicks. Allerdings wenden sie diese nicht not-
wendig in eine historische Betrachtung. Wihrend sich Sedgwick fiir die verschiede-
nen zeitlichen Modi von Gefithlen offen zeigt,* bestiinde in einer konkreten histori-
schen Betrachtung fiir Massumi eine diskursive Codierung von Gefithlserfahrung,
also die Verkiirzung situativen affektiven Potenzials. Obwohl Massumi mit dem kor-
perlich eingeschriebenen Affektionsmuster, der Spur, dhnlich den anderen Ansitzen
eine historische Komponente aufweist,* zielt seine affirmative Kritik doch darauf,
das Potenzial des Affizierens und Affiziertwerdens in einem Moment gegeniiber dis-
kursiven Deutungen des Alltags wieder freizulegen.

»Eine Gewohnheit kann wieder zur kreativen Kraft fiir die Aneignung neuer Nei-
gungen werden, da sie Kapazititen zur Verfliigung stellt, ein Prozess, bei dem es zu
Variationen kommen kann, die dem Repertoire des Korpers hinzugefiigt werden
konnen. Um eine Gewohnheit bei diesem neuen Werden einzusetzen, muss der
Korper, [...] fur das, was kommt, empfindsam werden. Der Kérper muss die Bahn-
ung als eine formative Kraft fiihlen, bevor diese Friichte trigt.«*®

31 Vgl. Bargetz 20193, S. 183ff.

32 Vgl. Walzer 2000, S. 718.

33 Dieser Gemeinsamkeit zum Trotz unterscheiden sich die beiden Theorien dahingehend,
welchen Effekt sie mit einer historischen Untersuchung erzielen wollen. Wahrend Eri-
bon auf ein Umfiihlen durch das Nachvollziehen der Genese seiner Gefithle hofft (vgl.
Eribon 2018, S. 20), will lllouz einem Subjekt einen Handlungsspielraum gegeniiber den
unzweifelhaft wahren respektive authentischen Gefithlen ermoglichen, indem ihre Kritik
hilft, jene Wirkmachtigkeit zu verstehen (vgl. lllouz 2018b, S. 287—291).

34  Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

35  Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 70.

36  Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 85.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Fiir Massumi besteht hierin ein zuvorkommendes Verhalten, ein Einfiithlen auf die
korperlich erfahrenen Verinderungen des Affektgeschehens. Hierin liegen das Af-
firmative und Zukunftszugewandte seiner Kritik politischer Gefiihle.

Eine Moglichkeit, diese unterschiedlichen Zeitlichkeiten in erginzenden Zu-
sammenhang zu setzen, birgt Sedgwicks Essay, das auch in dieser Hinsicht fiir eine
Pluralisierung argumentiert. In ihrer Gegeniiberstellung paranoider und reparati-
ver Lesart wird erkennbar, dass beiden nicht nur unterschiedliche Affekttheorien
zugrunde liegen, sondern auch damit verbundene Zeitlichkeiten. Paranoia ist fir
sie antizipatorisch, rekurriert dabei aber stets auf bereits Bekanntes:

»[BJecause there must be no bad surprises, and because learning of the possibility
of a bad surprise would itself constitute a bad surprise, paranoia requires that bad
news be always already known.«*’

Demgegeniiber bezieht sich das reparative Lesen auf die fliichtige Heilung ei-
ner bestehenden Leerstelle eines depressiven Subjektes in der Gegenwart.*® An
Sedgwicks Essay wird deutlich, dass sich Affekttheorien respektive Gefithle und
dementsprechend auch Kritiken politischer Gefiihle durch spezifische Zeitlichkei-
ten entfalten, die kaum auf ein einheitliches temporales Muster zuriickzufithren
sind. Demensprechend liegt es nahe, dass eine Kritik politischer Gefiihle einer-
seits fuir die verschiedenen Zeitlichkeiten von Gefiihlserfahrungen sensibel ist und
sich andererseits auf allen drei hier besprochenen Zeitebenen bewegen sollte -
hinsichtlich gegenwirtiger Gefithlserfahrung, ihrer historischen Genese und ihrer
zukiinftigen Verdnderbarkeit.

4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit

Ein vierter und letzter Impuls, den ich aus meiner Untersuchung ableiten mdchte,
betrifft die konzeptionelle Offenheit von Kritiken politischer Gefiithle. Mit Offenheit
meine ich einen notwendigen Spielraum, der es einer Kritikauffassung erlaubt, der
phinomenalen Vielfalt von Gefithlen Rechnung zu tragen und alternative Auffas-
sungen von Kritik nicht notwendig zu negieren.

In der postnormativen Kritik von Illouz wird eine solche Offenheit nicht nur im
konzeptionellen Abriicken von einer normativen Position deutlich, die ihre Theorie
der Differenz zwischen externer und immanenter Kritik entheben soll. Ihre Kritik
politischer Gefiihle kennzeichnet ein offener Ausgang, denn es ist nicht absehbar,
was eine postnormative Kritik bei ihren Rezipient:innen auslost; ferner, ob sie tiber-

37  Sedgwick 20033, S. 130.
38  Vgl. Sedgwick 2003a, S. 128.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

haupt einen Effekt hat.*® Ein dhnlicher Gedanke findet sich in Massumis Auffassung
affirmativer Kritik, in welcher sich das asoziale Affektgeschehen nicht auf einen
Ausgang verpflichten oder diesen gar antizipieren lisst. Als Zuriickweisung jedwe-
der diskursiver Deutung zugunsten der nicht-diskursiven Erfahrung evoziert eine
affirmative Kritik gerade die virtuelle Erfahrungsméglichkeit und somit eine Ent-
wicklungsoffenheit.*® Diese beiden Kritiken politischer Gefithle adressieren nach-
rangig konkrete Gefithle, wie es etwa Eribon mit Scham tut.* Sie bieten hingegen
jeweils eine Auffassung von Kritik, die sich auf eine bestimmte Form(-ierung) von
Gefiihlen bezieht — die Produktionszyklen warenformiger Gefiihle bei Illouz und die
diskursive Codierung von Gefiihlserfahrungen respektive Affekten bei Massumi.**
Indem sie sich auf Formierungen von Gefithlen in spezifischen Immanenzverhilt-
nissen beziehen, sind sie so offen fiir die unterschiedlichen Qualititen und phino-
menalen Gestalten von Gefithlen.

Der zentrale Unterschied zwischen den beiden Ansitzen Illouz’ und Massumis
besteht im Zugang zu dieser konzeptionellen Offenheit. Wihrend Illouz ein histo-
risches Verfahren voraussetzt, scheint es bei Massumi so, als kénne sich ein Mensch
ohne umfangreiche Vorkehrungen dem Affektgeschehen hingeben — wenn es auch
schwer sein mag, dies ohne diskursive Erwartungen zu tun. Anstatt also zu versu-
chen, einem Subjekt die Moglichkeit zu eroffnen, sich aktiv zur affektiven Imma-
nenz zu verhalten, wie es Illouz vorschligt, lisst sich ein werdendes Subjekt in der

39 Vgl Illouz 2018b, S. 289.

40 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.

41 Ich mochte Eribons kritisches Denken an dieser Stelle keineswegs auf das Schamge-
fithl reduzieren, sondern lediglich den Fokus seiner personlichen Autoanalysen unterstre-
ichen. Das kritische Denken bietet — von den konkreten Untersuchungen Eribons entkop-
pelt — weitaus mehr Moglichkeiten der Kritik politischer Cefiihle. Im Vergleich zu den an-
deren beiden Ansatzen ist der Eribons allerdings weniger durch Offenheit als durch eine
wiederkehrende Stabilisierung gesellschaftlicher Urteile bestimmt. Wann immer sich die
Analyse des eigenen Selbst gedanklich oder in Schrift stabilisiert, bildet es einen Anlass
fiir eine weiterfithrende Analyse dieser Stabilisierung. Das kritische Denken entfaltet sich
somit zwar als wiederkehrende Of‘fnung, wird aber als solche zu einem nie enden wollen-
den und damit >geschlossenen< Projekt der Analyse des eigenen Selbst (vgl. Eribon 2018,
S. 56ff.). Zudem miissen Eribons Theorie und gleichsam auch Massumis daraufhin befragt
werden, ob sie sich nicht reduzierend nur auf>negative« bzw. »positive« Gefithlserfahrungen
beziehen (vgl. hierzu Kapitel 3.4.2 und 3.5.2).

42 Auch Michael Walzer impliziert in seiner Theorie eine gewisse Offenheit, wenn er die Tu-
gend des guten Auges als offenen Blick fiir die Welt beschreibt (vgl. Walzer 2000, S. 716ff.).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

m


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Theorie Massumis in das allgegenwirtige Affektgeschehen fallen, womit es tenden-
ziell passiv ist.*?

Im Gegensatz zu Massumi romantisieren Sedgwick und Bargetz das Affektge-
schehen nicht. Die phinomenale Vielfalt von Gefiihlen ist weder gut noch schlecht,
weder Problem noch Losung, wie Bargetz eindriicklich darstellt. Eine Romanti-
sierung des Affektgeschehens kann ihr zufolge aber die Tatsache verbergen, dass
auch Gefithle nicht gleich verteilt sind und von der Sozialisation jedes Subjektes
abhingen, die durch Machtverhiltnisse wie race, class und gender geprigt sind.*
Mit Sedgwick wird zudem deutlich, dass die konzeptionelle Offenheit auch mit
Uberraschungen einhergehen kann,* wie sie am Beispiel reparativer Lesart schil-
dert: »[I]t can seem realistic and necessary to experience surprise. Because there can
be terrible surprises, however, there can also be good ones.«*¢ Die konzeptionelle
Offenheit einer Kritik politischer Gefiihle bezieht sich in der Gesamtschau also
nicht nur auf die phinomenale Vielfalt der Gefiihle, sondern auch auf die kritischen
Umgangsweisen mit diesen.

Der Impuls der Offenheit impliziert fiir eine Synthese einer Kritik politischer
Gefiihle somit zweierlei: Theorieimmanent ist von Bedeutung, dass Gefiihle in ihrer
phidnomenaler Vielgestalt von einer Kritik abverlangen, diesem Umstand Rechnung
zu tragen. Herausfordernd fiir eine Kritik politischer Gefiihle ist angesichts dessen,
solche Gefiihlserfahrungen einerseits aufzunehmen und sie andererseits nicht im
Rahmen einer solchen Kritik zu entfremden. Theorieeminent unterstreicht der vier-
te Impuls, dass es sich nicht um den einen kritischen Umgang mit Gefithlen handeln
kann. Eine offene Kritik politischer Gefithle zu entwickeln impliziert, sie als eine
mogliche, kritische Umgangsweise mit politischen Gefithlen neben anderen zu be-
greifen. Der vierte Impuls fiir die Synthese einer Kritik politischer Gefithle besteht
zusammengefasst in einer doppelten Offenheit - fiir die vielfiltigen Erscheinungs-
formen und die immanente Genese von Gefiihlserfahrungen sowie fiir die Pluralitit
kritischer Umgangsweisen mit ihnen.

4.5 Weiterfiihrende Forschungsfragen

Anschlieflend an meine Untersuchung und die vier Impulse meiner Konklusion
mochte ich abschliefend einige der weiterfithrenden Forschungsbereiche anfith-

43 Streng genommen ware Kritik hier auf ihren etymologischen Counterpart verwiesen, die
Krise des Affektgeschehens eines Subjektes, in der die umgebende Welt einen Menschen
vor eine Entscheidung ungewissen Ausganges stellt (vgl. Stederoth 2011, S. 1347ff.; Kosel-
leck 1982; Rottgers 1982).

44 Vgl Bargetz 2015b, S. 590ff.

45  Vgl. Sedgwick 20033, S. 130, 146.

46  Sedgwick 2003a, S. 146; vgl. Love, S. 239.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

ren, fir welche die vorliegende Schrift theoretische Grundlagenarbeit geleistet
hat.

Theoriesynthese: Die theoretischen Vorarbeiten zum Verhiltnis zwischen Gefiihl
und Kritik dienten im ersten Entwurf dieser Arbeit der Synthese eines eigenen Theo-
riemodells, welches im Anschluss an meine Konklusion als kritische Haltung ge-
fithlspolitischer Selbst-Bildung in ihren groben Ziigen umrissen wird. Um eine sol-
che Skizze zu einer eigenstindigen Theorie weiterzuentwickeln, empfiehlt sich ei-
ne umfassendere theoretische Herleitung aus den behandelten Theorien sowie ei-
ne davon abgeleitete empirische Untersuchung. Durch eine solche Theoriesynthese
liefSen sich zudem Schnittmengen mit anderen Konzepten eruieren, um diese so im
Sinne einer politisch-bildenden Praxis weiterzuentwickeln, die itber den disziplini-
ren Rahmen politisch-sozialtheoretischer Forschung hinausweist. Solche Anschliis-
se an eine Kritik politischer Gefiihle lassen sich beispielsweise zu den Konzepten des
unlearnings®’ oder der Erotik*® im Sinne Audre Lordes vermuten. Mit solch einem
Vorhaben gilt es allerdings zu fragen, wie sich die Kritik politischer Gefiihle auf die
individuelle Lebenspraxis itbertragen lisst, ohne sie zu idealen Handlungsskripten
werden zu lassen, die potenziell dem implizit kritischen Anspruch zuwiderlaufen.

Empirische Untersuchung zum Kritischen und Gefiihlten: Anschliefen an die Theorie-
synthese lassen sich zum einen empirische Forschungen, die das Zusammen- oder
auch Gegeneinanderwirken von Kritik und Gefiihl untersuchen. Eines dieser For-
schungsanliegen konnte darin bestehen, die dargelegten Theorien durch ihre prak-
tische Anwendung zu erproben, durch den Kontrast zu empirischen Erkenntnissen
in ihren Annahmen in Frage zu stellen und weiterzuentwickeln. Ein anderes For-
schungsanliegen nimmt zunichst Abstand von der hier behandelten Theoriebildung
und widmet sich hingegen dem phinomenalen Zusammenspiel zwischen Kritischem
und Gefiihltem. Es liegt eine empirische Studie nahe, die sich in einem abgesteckten
sozialen Feld der explorativen Untersuchung der Gefiihle des Kritisierens und Kriti-
siertwerdens zuwendet. Wie in ersten Recherchen festzustellen ist, kénnten solche
Untersuchungsfelder beispielsweise in Therapie- und Beratungsarrangements, in
Lehr-Lern-Settings, in autofiktionaler Literatur oder kreativen Protestformen be-
stehen. Doch auch die alltigliche Lebensweise verschiedener Subjekte und ihrer so-
zialen Hintergriinde konnten eine soziologische Anniherung an Kritiken der Ge-
fithle erméglichen.® Ein solches Vorgehen stiinde vor der Herausforderung, sowohl
das Kritische als auch das Gefiihlte zu operationalisieren. In Anschluss an Eva Illouz
und Brigitte Bargetz liefRen sich solche Phinomene darauthin untersuchen, wie sie

47  Vgl. hooks 1994, S. 23-34.

48  Vgl. Lorde 2019, S. 43-50.

49 Ich denke hierbei an eine soziologische Studie, die an das Vorgehen Pierre Bourdieus an-
gelehnt ist (vgl. bspw. Bourdieu, et al. 1998).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

173


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

einer politischen und/oder 6konomischen Steuerung unterliegen und darin die For-
men von Politiken oder Waren annehmen.*°

Kritiken der Gefiihle in Bildungstheorie und -praxis: Die Kritiken der Gefithle im All-
gemeinen sowie die Kritiken politischer Gefiihle im Besonderen bieten weiterfith-
rende Beziige zur Bildungstheorie und -praxis.

Ein erster Bezug betrifft Mindigkeit als umkimpftes Leitziel politischen
Bildungshandelns, dem seit dem Zweiten Weltkrieg anwachsende Bedeutung zu-
kam.” Durch meine Untersuchung werden nicht nur diejenigen Auffassungen
von Miindigkeit grundlegend in Frage gestellt, die sie durch die Negation oder
Einhegung von Gefithlen verwirklicht sehen; sie wirft die noch grundlegende-
re Frage auf, welche Gefithlsnormen und affektiven Subjektvorstellungen den
Bildungszielen und -leitbildern zugrunde liegen und wie diese — allen Neutrali-
titsanspriichen zum Trotz — Ausdruck von Immanenzverhiltnissen sind. So regt
meine Arbeit ein Forschungsprojekt an, das diese Leitbilder miindiger Subjekte in
Bezug auf ihre gefithlspolitische Bedeutung rekapituliert®™ und darauthin unter-
sucht, wie sie konzeptionell sowie methodisch-praktisch in Fachkompetenzen und
Unterrichtsmethoden reproduziert werden.*®> Neben einem diskursanalytischen
Vorgehen beziiglich textlich codierter Leitbilder bieten sich dazu ethnographische
und lernexperimentelle Untersuchungen leiblich eingeschriebener Gefiithlsnormen
an.

Daraus folgend und in Hinwendung zur Bildungspraxis regt eine solche Unter-
suchung die normative Frage an, in welches Verhiltnis Miindigkeit, Kritik und Gefiihl
zu bringen sind; denn der Anspruch auf einen miindigen Menschen - gleich, ob sich
in diesem ein verfassungstreuer Biirger** oder ein gesellschaftskritisches Subjekt™
ausdriickt — ist stets auch ein politischer Anspruch, auf eine gewisse Art und Weise
mit Gefithlen umzugehen und zu fithlen. In diesem Zusammenhang sensibilisiert
meine Studie fur die affektiven, politischen und sozialen Effekte von Gefiihlen; da-
fiir, dass politische Verhiltnisse durch Gefiihle gestaltet, gefiihlt und als solche Ob-
jekt von Kritik werden konnen.

Hieran anschliefRend bietet meine Untersuchung Lehrenden wie Lernenden den
Anlass, die eigenen aktuellen und vergangenen Bildungskontexte und -anlisse als

50 Vgl Illouz 2018a, S. 39ff,; Bargetz, Sauer 2015, S. 100f. sowie die Kapitel 3.3 und 3.7.

51 Vgl. Dammer, Wortmann 2014, S. 58; Bauer 2013, S. 26—30.

52 Fir die Politische Bildung finden sich Ansdtze eines solchen Projektes bei Besand 2014.

53 In Anlehnung an Brigitte Bargetz liefe sich beispielsweise fragen, welche Politiken der
Gefiihle in den Kompetenzbereichen des Fachs Politik-Wirtschaft (Analysekompetenz,
Urteilskompetenz, Handlungskompetenz und Methodenkompetenz) (vgl. Hessisches Kul-
tusministerium 2022, S. 12f.) zum Ausdruck kommen und zu einem bestimmten Fithlen von
Politik beitragen (vgl. Bargetz 2014, S. 120-125).

54 Vgl Detjen 2016, S. 126.

55 Vgl Eisetal. 2015.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefihle

gefithlspolitische Arrangements kritisch zu hinterfragen. Lehrende mogen Gefiihle
zudem als eine organisierbare, aber auch offen in Lehr-Lern-Setting kritisierbare
Dimension entdecken. Eine kritische Bildungsarbeit blickt somit stets auch auf die
Gefiihle, die durch Unterricht, Lehren und Lernen organisiert werden.* An dieser
Stelle er6finet sich ein weiteres Feld weiterfithrender Forschung und Konzipierun-
gen, die den institutionellen Unterricht ebenso betreffen wie informelle Bildungs-
anlisse.

In Ergidnzung dazu liegt es nahe, die hier untersuchten Kritiken politischer Ge-
fithle didaktisch als analytische Dimension und Inhaltsfeld fir politisches Lehren
und Lernen aufzubereiten. Themen, die klassischerweise stirker mit Politiken der
Gefiihle befasst sind — wie politische Manipulation, Medienkritik, Verschworungs-
theorien, Digitalisierung oder Konsumverhalten —, lief3en sich anhand der Kritiken
politischer Gefiihle auf die darin wirkenden Immanenzverhiltnisse befragen und
reflektieren. Als didaktische Schliisselkonzepte konnen die Theorien dabei helfen,
eine kritische Haltung zu Gefithlen und der Gefithle zu entwickeln. Allerdings las-
sen sich Gefiihle auch zu einem eigenstindigen Thema politischer Bildung machen.
Ansitze konnen hier im biografischen Arbeiten oder in sozialinteraktiven Experi-
menten liegen. Dies wire ein Vorhaben, das iiber die Engfithrung klassischer poli-
tikdidaktischer Methoden hinausgeht, sich derer aber gleichsam bedient.

Diskursive Nachbarschaft: An die Theoriesynthese ankniipfend stellt sich die Fra-
ge, in welcher Beziehung die Kritiken politischer Gefiihle zu anderen Forschungs-
und Theoriefeldern des breiten Spektrums der Kritiken der Gefiihle stehen. In ei-
nem nichsten Schritt wiren die Kritiken politischer Gefithle mit Ansitzen in Rela-
tion zu setzen, die ebenfalls Gefiihl und Kritik miteinander verbinden, wie die der
klassischen Kritischen Theorie, der Psychoanalyse, der Phinomenologie oder Teile
der Literaturwissenschaft. Eine vergleichende Untersuchung erméglicht eine um-
fassendere Kartierung der Kritiken der Gefiihle sowie ihrer spezifischen Charakte-
ristika, durch die beide Begriffe in Zusammenhang gebracht werden.

Eine Querverbindung, die ein solches Feld betrifft, bestiinde schlieflich im er-
kenntnis- und wissenschaftstheoretischen Stellenwert solcher Kritiken der Gefiihle;
denn wie bereits die Kritiken politischer Gefiihle die Differenz zwischen rational-
verniinftiger Politik und irrational-natiirlichem Gefiihl zu iiberbriicken beanspru-
chen, mag das heterogene Feld der Kritiken der Gefithle einen dhnlichen Effekt auf
eine wissenschaftliche Forschung besitzen, die in Gefithlen fortwihrend einen Stér-
faktor sieht, den es methodologisch zu beseitigen gilt.”’

56  Vgl. Schroder 2016, S. 306ff.; weiterfithrend vgl. Breit 2016.
57  Vgl. Metje 2019, S. 75ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.

175


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefiihle
als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

Vor dem Hintergrund meiner Ausfithrungen zum Theoriefeld der Kritiken politi-
scher Gefithle méchte ich diese Arbeit mit einigen ausblickhaften Uberlegungen
schlieRen. Diese Uberlegungen zielen auf eine mégliche weiterfithrende theore-
tisch-praktische Forschung ab, fiir welche die vorliegende Studie inspirierend und
schematisch grundlegend fungiert. Dazu méchte ich einigen der weiterfithrenden
Forschungsfragen folgen:

- Wielassen sich die Kritiken politischer Gefiihle praktisch zur Anwendung brin-
gen, ohne sie zu einem starren Schema werden zu lassen, das in eine Aporie der
Kritik miindet’ oder die thematisierten Gefiihle ihrer subjektiven Relevanz be-
raubt?

«  Waskénnen wir aus der Gesamtschau dieses Theoriefeldes gewinnen, wenn die
personlichen Gefiihle affektiv, politisch oder sozial organisiert und ausgerich-
tet, wenn augenblickliche Gefithlserfahrungen Ausdruck der Biografie, des so-
zialen Status und der politischen Position eines Menschen sind?

«  Wie kann eine Kritik politischer Gefiihle beschaffen sein, die einem Subjekt ei-
nenkritischen Umgang mit den eigenen Gefiithlen erméglicht, so dass es sicham
eigenen metaphorischen Schopfaus dem >Sumpf« seiner politischen Gefiihle zu
ziehen vermag?

In meinem abschliefSenden Ausblick skizziere ich, wie sich das untersuchte Theo-
riefeld in eine kritische Haltung gefiihlspolitischer Selbst-Bildung tiberfithren l4sst. Eine
solche Haltung ist — ganz entsprechend dem doppelten Genitiv — durch politische
Gefiihle charakterisiert und ermdglicht zugleich eine Kritik an den eigenen Gefiih-
len. Von einer solchen konzeptionellen Integration der untersuchten sechs Theorien
verspreche ich mir, das Theoriefeld fiir einen bildungs- und forschungspraktischen
Zugrift zu 6ffnen, wobei der Begrift der Haltung als konzeptionelles Scharnier dient.

1 Vgl. Rottgers 1972, S.1.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178  Gefiihispolitische Selbst-Bildung

Ich entlehne den Begriff Haltung den Arbeiten Michel Foucaults, der in seinem
Vortrag Was ist Aufklirung? definiert:

»Mit Haltung meine ich einen Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualitat;
eine freiwillige Wahl, die von einigen getroffen wird, und schlieRlich eine Art und
Weise zu denken und zu fithlen, und auch eine Art und Weise zu handeln und sich
zu verhalten, die zugleich eine Zugehorigkeit bezeichnet und sich als eine Aufga-
be darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos nannten.«*

Bezieht man diese Definition auf das untersuchte Theoriefeld der Kritiken politi-
scher Gefiihle, dann bedeutet das Einnehmen einer solchen Haltung, zu den eige-
nen Gefithlen in Beziehung zu treten. Gefithle, die jedoch nie ginzlich die eigenen
sind, sondern sich vermittelt durch sozialstrukturelle Immanenzverhiltnisse in ein
Subjekt einschreiben und dort situativ reaktiviert werden — die Scham der Klas-
senflucht®, die Paranoia universitirer Gesellschaftskritik* oder die konsumierba-
ren Authentizititsgefithle’, um nur einige der Beispiele aus der vorangegangenen
Untersuchung anzufithren.® Sie bilden mégliche Objekte einer Haltung der Kritik.
Dem Einnehmen der Haltung respektive eines solchen Ethos” geht eine freiwillige
Wahl voraus, ob ein Subjekt itberhaupt zu seinen Gefithlen in Beziehung tritt und
aufwelche Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens, also auf

2 Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O. Ich folge damit Foucault gewissermafien in seinem eige-
nen Vorschlag, den Weg von Kritik zuriick zur kritischen Haltung zu verfolgen, wie er es in
Was ist Kritik? schildert: »Die Bewegung, welche die kritische Haltung in die Frage der Kritik
hat umkippen lassen, die Bewegung, welche das Unternehmen der Aufklarung in das Pro-
jekt der Kritik hat ibergehen lassen, worin sich die Erkenntnis von sich eine richtige Idee
machen wollte, diese Kippbewegung, diese Verschiebung, diese Verschickung der Frage
der Aufklirung in die Kritik .. mifite man nicht versuchen, jetzt den umgekehrten Weg
einzuschlagen? [..] Eine Haltungsfrage. Sie sehen nun, warum ich nicht imstande war,
warum ich nicht gewagt habe, meinem Vortrag den Titel zu geben, der gewesen ware:
>Was ist Aufkldrung?« (Foucault 1992, S. 41, Herv.i.0.).

Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123—125.

Vgl. Illouz 2018b, S. 271f.

Vgl. dazu die Ausfiihrungen zu den jeweiligen Autor:innen in Kapitel 3. dieser Arbeit.
Foucault stellt eine Verbindung zu dem her, was »die Griechen« als ethos bezeichneten. Ver-

N v opAow

banden sich mit dem Begriff A8og Bedeutungen wie »Wohnort« oder »gewohnter Aufen-
thalt«, wurde er in den antiken Philosophien zur Umschreibung von »Verhaltensweise«
oder »Benehmen« gebraucht. Das Ethos erhielt damit —je nach Philosophie — Akzentuierun-
gen, die ihm den Sinn von »Temperament«, »Gemiitsarte, »Sitte«, »Sinnesarte, »sittlichem
Charakter« bis hin zu »Gewohnheit« oder »Gew6hnung« verliehen (vgl. Reiner 2007, S. 812).
Der Begriff Ethos wird von Foucault synonym zu dem der Haltung verwandt.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

welche Existenzweisen® es dies tut.” Durch diese Haltung positioniert sich ein Sub-
jekt gegeniiber den Gefithlen und deren sozialstruktureller Entstehung, es macht
sich die Pflege dieser Beziehung zur Aufgabe.

Die Integration der sechs untersuchten Kritiken politischer Gefiithle erlaubt es
mir, die einzelnen Ansitze produktiv miteinander zu verschrinken und somit —
wenngleich zunichst nur in Form einer Skizze —, einen eigenen Ansatz hinzuzu-
fiigen, ohne notwendig iiber die anderen Geltung zu beanspruchen.’® Das Konzept
der Haltung gestattet es dabei, eine Kritik politischer Gefiithle zu formulieren, die
in der alltiglichen Lebenspraxis von Menschen lokalisiert ist. In diesem Punkt
hebt sich mein Ansatz von den Theorien Eva Illouz’ und Brigitte Bargetz’ ab, lisst
sich aber von beiden in Bezug auf ihre Immanenzverhiltnisse und ihren deon-
tologischen Anspriichen inspirieren.” Ich folge zudem Brigitte Bargetz in ihrem
phinomenalen Zugriff auf politische Gefiihle, begreife sie ebenfalls als ambivalent,
viel- und damit uneindeutig. Ich teile zudem ihre Auffassung, demnach Gefiihle
politisch organisiert und ausgerichtet werden (Politik der Gefiihle) und zugleich
politischen Verhiltnissen Ausdruck verleihen (Politik fithlen).” Hingegen will
ich Bargetz in meiner Theorieskizze gerade nicht darin folgen, einen kritischen
Umgang mit politischen Gefithlen primir durch eine Kritik an politischen Verhilt-
nissen zu erschliefen. In Vergleich und Erginzung zu Bargetz mochte ich hingegen
vorschlagen, eine Kritik an den subjektiven politischen Gefiihlserfahrungen, also
der Dimension des Politik fiihlens™, anzusetzen, um von hieraus politische Verhilt-

8 Nachfolgend verwende ich den Begriff Existenzweisen synonym zu Foucaults Formulierung
der Arten und Weisen des Denkens, Fiihlens, Handelns und Verhaltens.

9 Aus diesem Grund sind es auch nur »einige«, die diese Wahl treffen, wihrend andere sich
gegen das Einnehmen einer solchen Haltung entscheiden, werden sie iberhaupt vor die
Wahl gestellt. Woher allerdings eben jene Freiheit stammt, bleibt Foucault schuldig. So
erklart er auf Ruckfragen in seinem Vortrag von 1992, der als Vordenken der in Was ist
Aufklirung? getatigten Ausfithrungen gelten kann, die konzeptionelle Offenheit dieses Frei-
heitsmoments: »Wenn ich zum Schlufs sagte >entschiedener Wille nicht regiert zu werdeng,
so war das ein Versehen meinerseits. Ich wollte sagen: >nicht so, nicht dermafien, nicht um
diesen Preis regiert zu werdenc. Ich bezog mich nicht auf eine Art fundamentalen Anarchis-
mus, nicht auf eine urspriingliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder
Regierungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen — aber ich will es nicht
absolut ausschliefien« (Foucault 1992, S. 52f).

10 Vgl. die Ubersicht der Untersuchungsergebnisse zu den sechs Kritiken politischer Gefiihle
in Kapitel 3.8 dieser Arbeit sowie meine Begriindung theorieeminenter Offenheit in Kapitel
4.4.

11 Vgl die Kapitel 3.3 und 3.7.

12 Vgl. Bargetz 2015a, S. 129-133 sowie Kapitel 3.7.1.

13 Hierzu erneut Bargetz: »Mit Politik fiihlen meine ich keine individualisierte, entpolitisierte
Form, sondern einen Modus, woriiber sich Macht- und Ausbeutungsverhiltnisse in verkor-
perte Alltagspraxen lbersetzen. Die Perspektive Politik fiihlen fokussiert, wie politische und
6konomische Verhiltnisse affektiv angenommen, verfestigt und infrage gestellt werden.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

179


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

nisse als gestaltbar zu erschlieflen. Unter diesem Gesichtspunkt Zhnelt die folgende
Skizze denjenigen Kritiken politischer Gefiihle, die sich in der individuellen Praxis
auf das eigene Selbst und die es umgebenden diskursiven Ordnungen richten — Bri-
an Massumis affirmative Kritik und Didier Eribons kritisches Denken. Mein Vorschlag
einer kritischen Haltung bedingt eine gefithlstheoretische Involviertheit, wie ich
sie im vorherigen Kapitel dargestellt habe, und geht gleichsam iiber sie hinaus,
indem sie sich auf die alltigliche Lebenswelt eines Subjektes bezieht.

Allerdings verhilt es sich unter einem zweiten Punkt nahezu umgekehrt, der
Bewertung von Gefithlen. Eribons und Massumis Kritiken politischer Gefiihle sind
jeweils von einer einseitigen Bewertung geprigt — zugunsten »negativer< oder >posi-
tiver« Gefiihlserfahrungen.” Eine Kritik politischer Gefiihle als Haltung vorzuschla-
gen, bedeutet jedoch nachfolgend der Heterogenitit, Widerspriichlichkeit und Un-
eindeutigkeit von Gefithlen Rechnung zu tragen und fiir diese, wie es insbesonde-
re Bargetz und Sedgwick betonen, offen zu sein.’® Eine Kritik an Gefithlen impli-
ziert somit keine unhinterfragte Bewertung jener Gefiihle als gut oder schlecht, was
ebenso fiir diejenigen Gefiihle gilt, die im Vollzug einer solchen Kritik wirken.

Schliefilich stimmt eine Kritik politischer Gefithle mit all den sechs Ansitzen
darin iiberein, dass subjektive Gefithle nicht nur transsubjektiv organisiert werden,
sondern damit zugleich auf eine spezifische Geschichte zuriickblicken. Solche sozi-
alstrukturellen Immanenzverhiltnisse werden zum Objekt einer Kritik politischer
Gefiihle. Allerdings lasst sich die Haltung, die ich vorschlagen will, nicht auf eine
bestimmte Auffassung von Immanenz verpflichten — sei es eine affektive, politische
oder soziale. Eine Haltung, wie ich sie vorschlage, ist grundsitzlich offen fir die
verschiedenen Arten und Weisen der Organisation und Ausrichtung von Gefiihlen
(le politique respektive Politik). Die untersuchten Theorien werden dagegen als Hilfs-
konstrukte begriffen, die es einem Subjekt ermoglichen, die eigenen Gefiihle zu hin-
terfragen (la politique respektive das Politische).”” Die unterschiedlichen Auffassungen
von Immanenzverhiltnissen lassen sich also zugunsten eines (beur-)teilenden, al-
so kritischen Effektes aufeinander beziehen. Das wiederum bedingt, wie Michael
Walzer darlegt, ein gutes Auge, also die Fihigkeit, Gefithlsphinomene zu erkennen,
sich von diesen ansprechen zu lassen und sie in diesem Zuge auf ihre sozialstruk-

Politik findet demnach nicht iiber den Képfen der Menschen statt, sondern schreibt sich
in das alltagliche Handeln nicht zuletzt affektiv ein. Werden Gefiihle als Wahrnehmungs-,
Erkenntnis- und Handlungspotenzial ernst genommen, kénnen dariiber auch Riume fiir
Veridnderung erschlossen werden« (Bargetz 2015a, S. 129 Herv. i. 0.).

14 Vgl. Kapitel 4.1.

15 Vgl. die Kapitel 3.4 und 3.5.

16 Vgl. Bargetz 2014, S. 131—133; Sedgwick 2003a, S. 144 sowie Kapitel 4.4.

17 Vgl Kapitel 4.2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

turelle Bedingtheit zu befragen, ohne jedoch in zu grof3e theoretisierende Distanz
zum eigenen Gefiihl zu geraten.'®

Unter diesen drei Aspekten mochte ich darlegen, wie gewisse Existenzweisen —
und mit ihr eine entsprechende Haltung — in das Theoriefeld der Kritiken politi-
scher Gefithle eingelassen sind. Hierzu nehme ich Abstand zur Eigenstindigkeit
der sechs Ansitze, indem ich sie auf die Techniken hin lese, die bestimmte Arten
und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens kultivieren und so das
Einnehmen einer Haltung erméglichen.” Unter diesen Techniken verstehe ich in An-
lehnung an Michel Foucault jene gewussten, gewollten und gefiihlten Praktiken, Ver-
fahren und Einstellungen, durch die ein Mensch zur Kritik seiner politischen Ge-
fithle fihig ist.*® In einer erneuten, kursorischen Lektiire der sechs Ansitze fallen
drei kritische Techniken politischer Gefithle besonders auf,* die ich folgend in ih-
ren Schemata darstellen und um gefiihlstheoretische Elemente anreichern will.?* Es
handelt sich um das Untersuchen, das Experimentieren und das Offuen.

5.1 Untersuchen

Eine erste Technik, die sich durch einen Grof3teil der Ansitze zieht, besteht im Un-
tersuchen der Gefithlserfahrung und ihres Entstehens in affektiven, politischen und
sozialen Immanenzverhiltnissen. Auf diese Weise erhilt ein Subjekt Einblick in die
Gewordenheit des eigenen Selbst und der eigenen Gefiihle als Teil dessen. Die Kritik

18 Vgl. Walzer 2000, S. 717.

19 Vgl. Foucault 2005, S. 702-704.

20  Vgl. Foucault 2015, S. 18—21. Dementsprechend ist der Begriff der Technik nicht mit dem
der Praktik gleichzusetzen, da sich Techniken sowohl in einer einzelnen Praktik (beispiel-
sweise dem Schreiben), als auch in einem komplexen Biindel an Praktiken, Verfahren und
Einstellungen (zum Beispiel dem Fasten) duflern kénnen. Im Unterschied zu konkreten
Praktiken erlaubt der Bezug auf Techniken eine konzeptionelle Offenheit, durch die un-
terschiedliche Ausgestaltungsformen und Modi in Betracht gezogen werden kénnen, die
sich im anvisierten kritischen Effekt einer Kritik politischer Gefiihle iiberschneiden (vgl.
lllouz 2018b, S. 286). Wie Foucault zudem betont, hangen solche Selbst- oder auch Exis-
tenztechniken stets mit der Problematisierung eines Feldes wie der Sexualitit, des gesun-
den Korpers und Ahnliche zusammen. Markant an den Techniken einer Kritik politischer
Gefiihle ist, dass durch sie politische Gefiihle problematisiert bzw. als bereits identifiziertes
Problem aufgegriffen werden. Hierin besteht die Allgemeinheit der folgend darlegten kri-
tischen Haltung (vgl. Foucault 2005, S. 706).

21 Auffallend ist hierbei zudem, dass diese drei kritischen Techniken in ihrer Verschrinkung
erlauben, die verschiedenen Zeitlichkeiten der untersuchten Kritiken politischer Gefiihle
zu integrieren (vgl. hierzu Kapitel 4.3).

22 Obwohl sich diese Elemente je nach Technik voneinander unterscheiden, will ich nicht
ausschliefien, dass einzelne dieser Elemente auch fiir die jeweils anderen Techniken rele-
vant sind. Dies herauszuarbeiten wire Aufgabe eines folgenden Forschungsprojektes.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

181


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

besteht hier — wie Foucault schreibt — in der Analyse der Grenzen des eigenen Selbst
und der Reflexion tiber sie.”

Im Theoriefeld der Kritiken politischer Gefithle findet sich die Technik des
Untersuchens in der verbunden-interpretativen Gesellschafiskritik Walzers, der das
Verhiltnis zwischen individuellem Gefithl und moralischer Kultur als deren Be-
dingungen hypothetisch einbezieht. Wihrend Walzer die Notwendigkeit einer
Verbindung zwischen Kritiker:innen und Kritisiertem erklirt, nimmt Eva Illouz
zu ihren eigenen Gefiihlen Distanz ein, wenn sie das Wechselverhiltnis von Kon-
sum und Produktion von Gefithlswaren thematisiert. Didier Eribon untersucht im
Vergleich zur 6konomischen Kodifizierung von Gefithlen, wie Gefiihle, darunter
insbesondere das der Scham, in seiner persdnlichen Biografie und in seinem so-
zialen Milieu, formiert und kultiviert wurden. Zum Einstieg in ihr Essay zeigt auch
Sedgwick, wie sie eine bestimmte Erfahrung zum Untersuchen der Paranoia kri-
tischer Theorie veranlasste. SchliefRlich bietet unter den sechs Ansitzen vor allem
Brigitte Bargetz einen Forschungszugang, der hilft, Gefithle als organisierbare,
aber auch phinomenale Ausdrucksdimension politischer Verhiltnisse zu unter-
suchen. Das Hauptaugenmerk ihrer politischen Grammatik der Gefiihle liegt dabei
auf sozialen Ungleichheitsverhiltnissen, den Ausschliissen und gesellschaftlichen
Asymmetrien, die durch Gefiihle wirken und hergestellt werden. Im Vergleich zu
diesen fiinf Theorien wiirde Massumi wohl ein solches Untersuchen ablehnen; denn
es wiirde einer diskursiven Urteilsbildung gleichkommen, die einem freiheitlichen
Entfalten von Affekten entgegen steht.*

In all diesen Fillen werden Gefiihle zwar individuell erfahren. Sie sind jedoch ei-
ner lediglich individuellen Deutung enthoben, indem sie Bestandteil oder sogar als
Grundlage einer das Subjekt umgebenden und durchdringenden sozialstrukturel-
len Immanenz aufgefasst werden. Markant an diesen Theorien ist nicht der Fokus
auf das Wechselverhiltnis zwischen individuellen Gefithlserfahrungen und sozial-
strukturellen Immanenzverhiltnissen, denn dies ist ein Charakteristikum all der
Ansitze des Theoriefeldes.” Bemerkenswert ist vielmehr, dass es den aufgezihl-
ten Ansitzen darum geht, dieses Wechselverhiltnis zu untersuchen und so zu ver-
indern.* Hierbei variieren die Ansitze in ihrer Schwerpunktsetzung sowohl zwi-
schen der Determination eines einzelnen Subjektes (Eribon) und einer Deskription
der Immanenzverhiltnisse (Illouz) als auch zwischen einem Untersuchen der ge-
genwirtigen Verfasstheit dieser Verhiltnisse und ihrer historischen Genese.

23 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

24 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

25 Vgl. hierzu Kapitel 3.1.

26  Eine weitere Unterscheidung kommt hier zum Tragen: Wahrend Illouz, Bargetz und Eri-
bon durch ihr Untersuchen einen kritischen Effekt intendieren, scheint ein solcher keine
notwendige Konsequenz in den Auffassungen Walzers und Sedgwicks zu sein.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

Wie aber funktioniert nun diese Technik des Untersuchens vor dem Hinter-
grund dieser Theorien? Gemein ist ihnen der Ausgangspunkt der Technik, eine
bestimmte Gefithlserfahrung eines Subjektes in der Gegenwart. Hierbei kann es
sich um ein mehr oder minder klar definiertes Gefithl handeln (zum Beispiel Wut)
oder eine abstrakte, in Worten kaum zu fassende Gefithlserfahrung. Das Unter-
suchen beginnt mit einer Frage wie: Wie ist ein Subjekt respektive wie bin ich zu den
Gefiihlen gekommen, die es respektive ich gerade empfinde(t)? Eine solche Frage, die sich
ebenso an das eigene Selbst wie an eine bestimmte Person oder Gruppe richten
lasst, setzt voraus, dass Gefithle nicht in individuellen Erfahrungen aufgehen,
sondern an die kollektive Organisation und Ausrichtung gebunden sind. Wie die
Theorien zeigen, schligt das Untersuchen von hieraus unterschiedliche Richtungen
mit variierenden Schwerpunktsetzungen ein. Im Kern aber geht es um das Stel-
len und Verfolgen einer Frage hinsichtlich politischer Gefiihle, die besonders die
Gegenwart und historische Genese akzentuiert.””

Allerdings wire es sicherlich zu wenig, es bei einer solchen Frage zu belassen.
Denn wie genau soll diese verfolgt werden? Worauf schauen?

Mir scheint Michel Foucault hier einen Rahmen abzustecken, der die verschie-
denen Perspektiven und Themenfelder aller sechs Ansitze zusammenfasst. In Was
ist Aufklirung? dekliniert er eine Systematizitit aus, der nach ein philosophisches
Ethos den folgenden drei Fragen folgt:

»Wie sind wir als Subjekte unseres Wissens konstituiert worden; wie sind wir als
Subjekte konstituiert worden, die Machtbeziehungen iiben oder erleiden; wie
sind wir als moralische Subjekte unserer Handlungen konstituiert worden?«*®

In diesem Zitat zeichnen sich die fiir Foucault typischen drei aufeinander verwei-
senden analytischen Achsen von Macht, Wissen und Ethik ab.?® Beziehen wir diese
auf die Kritiken politischer Gefithle, so lassen sie sich als Leitplanken der Technik
des Untersuchens begreifen, die untereinander in Zusammenhang stehen:

Wie sind wir als Subjekte unserer Gefiihle konstituiert worden? Diese Achse betrifft all
die Gefithlserfahrungen und -ausdriicke, die zu einem bestimmten Moment und
in einem bestimmten Gebiet akzeptabel sind.*® Es hilft hierbei zu unterscheiden,
wann, in welcher Form und welcher Intensitit Gefiihle iiberhaupt akzeptabel sind
und in welchen sie es nicht sind. Zur (In-)Akzeptabilitit von Gefthlen und ihren
Effekten bieten alle sechs Theorien Anregungen — man denke hier an die repara-
tive (und zugleich paranoide) Kritik Sedgwicks am >Paranoiden Konsens«kritischer

27 Vgl. Kapitel 4.3.

28  Foucault 2005, S. 705f.

29  Vgl. Vogelmann 2017a, S. 5-13.
30 Vgl. Foucault 1992, S. 32.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

183


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Theorie®, an Massumis Differenzierung zwischen originirer Affekterfahrung und
ihrer diskursiven Codierung®* oder an die Entstehung von Subalternitit und Aus-
schliissen durch bestimmte Politiken der Gefiihle oder moralische Kulturen bei Bar-
getz und Walzer.»

Wie sind wir als Subjekte konstituiert worden, die gefiihlte Machtbeziehungen iiben oder
erleiden? Gefithle werden zum einen auf ihre Subjektivitit produzierende Rolle von
Macht gebracht, die an die initiale Frage des Untersuchens anschlief3t. Im Vergleich
zu dieser riicken unter der hiesigen Frage jedoch zum anderen die Mechanismen
in den Blick, die in der Lage sind, Denken, Fithlen, Handeln und Verhalten durch
Gefiihle zu induzieren.** Diese Achse findet sich in den Ansitzen von Illouz und
Bargetz, wenn sie jeweils das Entstehen von Gefithlen und Subjektivitit aus 6ko-
nomischen oder politischen Gefiihlsbeziehungen untersuchen.®

Welches Verhiltnis nehmen wir selbst zu unseren Gefiihlen ein, wenn wir auf bestimmte
Art und Weise mit der Welt interagieren? Hiermit ist nicht nur angesprochen, wie wir
selbst mit unseren eigenen Gefithlen umgehen, wie wir sie kultivieren, vermeiden,
verdringen, ausleben etc. Vielmehr zielt die Frage unter der Annahme der Imma-
nenzverhiltnisse darauf, wie wir zu diesen Umgingen kommen und was diese aus
uns wiederum fir Subjekte machen; wie sie mit den akzeptablen und inakzepta-
blen Gefiihlen sowie subjektproduktiven Gefiihlsbeziehungen einhergehen. Beson-
ders Eribon und Sedgwick widmen sich im Untersuchen ihrem eigenen Verhiltnis
zu ihren Gefiihlen.*

Ein Untersuchen kann sich von diesen drei Achsen leiten lassen. Es handelt sich
bei ihnen also nicht um starre Vorgaben, sondern lediglich um Anhaltspunkte, die
gegenwirtige und historische Genese der eigenen Gefithle im Hinblick auf affek-
tive, politische und soziale Immanenzverhiltnisse zuriickzuverfolgen.?” Auf diese
Weise wird nicht nur das gegenwirtige Gefiihl in seiner Organisations- und Aus-
richtungslogik nachvollziehbar; es zeigt zudem, wie sich Gefithle subjektivierend in
den Leib eines Subjektes einschreiben und dort reaktiviert werden.?® Der kritische

31 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123-125, 144.

32 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28ff.

33 Vgl Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.; Walzer 1990, S. 35ff.
34 Vgl Foucault 2005, S. 695; Foucault 1992, S. 32.

35 Vgl Kapitel 4.1.
36  Vgl. Eribon 2018, S. 8; Sedgwick 20033, S. 146—149.
37  Hierbei kdnnen die untersuchten Kritiken politischer Gefiihle mit ihren jeweiligen Auffas-

sungen von Immanenz als Hilfskonstrukte dienen, die wie Schablonen auf die individu-
elle und soziale Biografie eines Subjektes angelegt werden. Dieser praktische Umgang mit
den Ansitzen geht auf den zweiten Impuls zuriick (vgl. Kapitel 4.2). Es liegt allerdings
in der Praxis nahe, die jeweiligen Ansitze aufzubereiten, da nicht allen Subjekten eine
entsprechende Theorielektiire naheliegt.

38 Vgl Bargetz 2020, S. 37; Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

Effekt des Untersuchens besteht in der Teilung, der Einfithrung eines Unterschie-
des zwischen einem erfahrenen Gefiihl und dessen immanent affektiver, sozialer
und politischer Genese. Politische Gefiihle als Teil der eigenen Subjektivitit erschei-
nen somit als kontingent, als nicht notwendig und somit potenziell gestaltbar. Das
vermittelte Ziel der Technik des Untersuchens besteht darin, einen solchen Mog-
lichkeitsraum zu initiieren, um einen anderen Umgang mit den eigenen Gefiihlen
zu entwickeln und anders zu fiihlen als bislang, umzufiihlen.*

Eribon und Illouz fiigen dem Untersuchen eine weitere Komponente hinzu, in-
dem sie erkliren, dass die kritischen Effekte ihrer jeweiligen Ansitze vom Auf- und
Beschreiben abhingen. Hiermit verbinden die beiden Autor:innen unterschiedliche
Anliegen, sind sich jedoch in der Produktion von Text einig, welcher wiederum keine
vollumfassende oder objektive Darstellung subjektiver Gewordenheit in affektiven,
politischen und sozialen Immanenzverhiltnissen bieten soll. Fiir Eribon handelt es
sich um ein Aufschreiben, eine Art und Weise des Formulierens einer Wahrheit iiber
daseigene Selbst, die aus einem Untersuchen resultiert und von wo aus ein erneutes
Untersuchen ansetzen kann.* Illouz geht es dagegen nicht um eine temporire Fi-
xierung, sondern um die Rezeption durch dritte Subjekte, welchen durch eine (neue)

1.41

Beschreibung die eigene Gewordenheit offenbar werden soll.* So fasst sie in Rekurs

auf Spinoza zusammen:

»Wenn wir aber die Kausalkette eines Ereignisses oder einer Eigenschaft der Sub-
jektivitat und Authentizitat beschreiben oder neu beschreiben, um die Subjekti-
vitat auf eine Kette von Ursachen zuriickzufiithren, so bewirkt dies doch kritische
Effekte, wie ich es nennen mdchte, weil die zeitgendssische Subjektivitit als eine
sui generis konzipiert ist, als selbsterzeugend. Aus diesem Grund verliert sie ihre
selbsterzeugte Autonomie, ihre scheinbare Spontanitit, wenn man sie als ein Ele-
ment in einer langen Kette von Ursachen betrachtet.«*?

Eine kritische Technik des Untersuchens greift diese Anregungen auf, wobei der Fo-
kus meiner vorgeschlagenen Theorieskizze auf dem eigenen Selbst und nicht rezi-
pierenden Dritten liegt. Esliegt nahe, wie Eribon vorschligt, das Untersuchen durch
eine parallele Fixierung zu stiitzen, durch die eine Riickverfolgung hilfreiche Sys-
tematizitit erhilt und durch die sich nur schwer Auferbares festhalten und tra-
dieren lisst. Eine solche Fixierung muss jedoch nicht notwendig in einer textuel-
len Beschreibung bestehen, wie es die beiden Autor:innen vorschlagen. Die Technik
des Untersuchens ist dagegen offen fiir die unterschiedlichen Arten und Weisen,
die subjektive Gewordenheit zu fixieren — von geschriebenem Text iiber graphische

39 Vgl. Eribon 2018, S. 20.

40 Vgl. Eribon 2018, S. 93.

41 Vgl. lllouz 2018b, S. 286f.

42 lllouz 2018b, S. 287 Herv. i. O.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

185


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Darstellungen bis hin zu Gemilden oder Tonaufnahmen. Entscheidend ist, welche
Arten und Weisen eines solchen Fixierens einem Subjekt zur Férderung des Unter-
suchens naheliegen.

Allerdings machen meine bisherigen Ausfithrungen diese Technik der Kritik
noch nicht zu einer gefiihlten. Wie gehen Gefiihle in eine Kritik politischer Ge-
fithle im genitivus subjectivus ein, wie wirken sie in dieser kritischen Technik? In
Anbetracht der vorangehenden Untersuchung wird deutlich, dass es hierauf kaum
eine zusammenfassende Antwort gibt, da sich die Theorien hinsichtlich ihrer
Gefithlsmodi und abhingig von der Zielrichtung grundsitzlich voneinander un-
terscheiden. Dementsprechend bediirfte es weiterfithrender Theoriebildung, um
herauszustellen, ob es so etwas wie einen gemeinsamen Modus des Untersuchens
gibt. Fiir eine solche Theoriebildung geben die untersuchten Kritiken politischer
Gefiihle allerdings einige Hinweise, die ich in Schwerpunktsetzung auf die jeweilige
Technik zusammentragen mochte:

Element der Kodependenz von Gefiihl und Untersuchen: Blickt man auf die Theorie
Eribons, zeigt sich zum einen ein zirkulirer Zusammenhang zwischen dem Unter-
suchen und dem Ausdruck der dabei ausgelosten Gefithle im Schreiben. So muss
ein Gefuhl fir Eribon erfahren werden, um so Gegenstand des autoanalytischen Un-
tersuchens zu werden, was wiederum zu Gefithlserfahrungen fiihrt, die wiederum
zu untersuchen sind, und so fort.* Gefiihle sind folglich nicht nur Objekt, sondern
stets auch Effekt und Begleiter des Untersuchens. Problematisch ist allerdings der
Zirkelschluss, der diesem Vorgehen zugrunde liegt und das kritische Denken zu ei-
ner nie enden wollenden Kritik macht.*

Element der Modusreflexion: Ein Element der Techniken, das hilft, die Kodepen-
denz zwischen Gefithl und Untersuchen wiederum einzuordnen und gegeniiber ei-
nem Eriborn'schen Regress zu erweitern, liegt bei einer Reflexion des Modus dieser
Dependenz. In ihrem Essay zeigt Sedgwick, wie der Modus von Kritik durch die zu-
grundeliegende Affekttheorie ausgerichtet sein kann. Sie unterscheidet dabei zwi-
schen einer paranoiden Kritik, die stets ein nahes Unheil und neue Anlisse der Kri-
tik antizipiert, und einer reparativen Kritik, die ihren Effekt annehmen und daraus
Potenzial zur Verinderung gewinnen kann.* Aus Sedgwicks Perspektive lisst sich
das Untersuchen als bedingt durch die Vielfalt subjektiver Gefiihlserfahrungen be-
greifen, was wiederum verdeutlicht, weshalb es sich kaum um ein standardisiertes
Vorgehen handeln kann. Dieses Element weist also darauf hin, das jeweilige Unter-
suchen wiederum selbst zu untersuchen und so auf die Gefiihle hin zu befragen, die
in dessen Modus eingehen. Allerdings muss das Untersuchen hierbei nicht densel-
ben Gefithlsmodi folgen. In Anlehnung an Sedgwick wire zu diskutieren, wie ver-

43 Vgl. Eribon 2018, S. 92f.
44 Vgl kritisch dazu Kapitel 3.3.2.
45  Vgl. Sedgwick 20033, S. 129, 134.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

schiedene Gefithlsmodi des Untersuchens miteinander verschrinkt untersucht und
so kritisch aufeinander bezogen werden kénnen.*¢

Element gefiihlter Kontextualitit: Ein drittes Element, das auch bei den anderen
Techniken Relevanz besitzt, verweist unter Riickbezug auf die Immanenzverhilt-
nisse auf die Kontexte, in denen das Untersuchen stattfindet. In Verbindung zwi-
schen Sedgwick und Walzer, Illouz und Bargetz wird deutlich, dass sich eine Kritik
politischer Gefiihle nicht in einem gefithlsfreien Raum vollzieht — vom jeweiligen
historischen Kontext tiber das soziale Milieu bis hin zu spezifischen sozialen oder
rdumlichen Situationen mit bestimmten affektiven Atmosphiren und Stimmun-
gen.*’ Zu eruieren wiren im Rahmen einer ausfithrlichen Theoriebildung damit die
Arten und Intensititen des Einflusses verschiedener solcher Kontexte auf das Un-
tersuchen als kritische Techniken politischer Gefiihle.

Element des Umfiihlens: Schliefilich und im Unterschied zum ersten Element ver-
mag die Technik ein anderes Gefiihl bei dem untersuchenden Subjekt oder Drit-
ten hervorrufen. In der postnormativen Kritik ist ein kritisierendes Subjekt nicht
mit den eigenen Gefiihlen investiert. Fiir lllouz zielt ein solches Untersuchen dar-
auf, durch rhetorische Effekte eine Erschiitterung authentischer Gefiihle bei Drit-
ten auszuldsen, also bei denjenigen, die ihre Untersuchung rezipieren.*® Im Unter-
schied dazu geht es in Eribons Theorie darum, eigene Gefiihlserfahrungen durch
das Untersuchen hervorzurufen und im selben Zug dem kritischen Denken zuging-
lich zu machen. Unabhingig von den intendierten Rezipient:innen, also ob die Kri-
tik sich an das eigene Selbst oder an Dritte richtet, gibt es keine Garantie auf ein
Umfiihlen gegeniiber den aktuellen Gefithlserfahrungen, sondern lediglich den Ver-
such, »nicht auf diese Weise und um diesen Preis«* zu fithlen.

Diese vier Elemente konnen der Ausgangspunkt sein, die Technik des Unter-
suchens als gefithlte Technik weiterzuentwickeln. Mit dem Untersuchen haben wir
die erste Technik herausgearbeitet, die es einem Subjekt erlaubt, eine Haltung ei-
nes kritischen Umgangs mit politischen Gefithlen einzunehmen. Die Technik zielt
darauf, die Differenz zwischen den eigenen Gefithlen und ihrer immanenten Gene-
se zu markieren. Hierin besteht ihr kritischer Effekt. Dabei rekonstruiert ein Sub-
jekt ausgehend von seinen aktuellen Gefithlserfahrungen die Gewordenheit seines
Selbst und seiner Gefiihle — bezogen auf die historische Genese und die gegenwirti-
gen Wirkungen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhiltnisse. Das in-
dividuelle Fixieren einer solchen Riickverfolgung kann ein Subjekt dabei durch hilf-
reiche Systematizitit und erméglichende Auflerungen unterstiitzen. Ein Subjekt

46  Vgl. hierzu meine Untersuchung von Sedgwicks Essay in Kapitel 3.6.2.
47  Vgl. Anderson 2009, S. 79-81 sowie Kapitel 4.3 und 4.4.

48  Vgl. Illouz 2018b, S. 288.

49  Foucault 1992, S. 12.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

187


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

erdffnet sich so die hypothetische Moglichkeit, anders zu fithlen als es das bis da-
to tat. Das Untersuchen ist insofern kein komplexes genealogisches Unterfangen,
sondern beginnt mit niedrigschwelligen Fragen an das eigene Selbst, die wieder-
kehrend und auf verschiedenen Gefiihlsebenen an die Technik riickgekoppelt sind.
Mit dieser in enger Verbindung steht das Experimentieren, die zweite Technik, auf
die ich zu sprechen kommen will.

5.2 Experimentieren

Die Technik des Experimentierens kennzeichnet das Eingehen neuer, fiir ein Sub-
jekt bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und
Verhaltens — und damit derjenigen Gefiihle, die mit solchen Modi verbunden sind.*®
Ein Subjekt experimentiert daran, wer es ist und was es — je nach Experimenten —
potenziell sein kann und will.** Dementsprechend handelt es sich nicht um ein Ex-
perimentieren im Sinne eines standardisierten Verfahrens; stattdessen versucht ein
Subjekt durch Erprobung alternative Existenzweisen und Gefithlserfahrungen zu
erschliefRen. Der kritische Effekt dieser Technik besteht darin, diese Differenz zwi-
schen bekannten und unbekannten Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Han-
delns und Verhaltens nachzuvollziehen.

Im Theoriefeld der Kritiken politischer Gefiihle finden sich Beziige zum Experi-
mentieren unter anderem bei Eribon, Sedgwick und Massumi. Letzterer argumen-
tiert fiir ein Experimentieren mit dem Affizieren und Affiziertwerden, indem sich
ein Subjektin ihm fremdartige Settings begibt und Praktiken erprobt. Diese korper-
lichen Erfahrungen stehen bei Massumi im Kontrast zur vorherrschenden diskur-
siven Interpretation von affektiven Erfahrungen als Emotionen. Auf diese Weise, so
die These, vermag ein Subjekt ein anderes Dasein fiir sich zu entdecken.>* Wie ich
zuvor bereits herausgearbeitet habe, beschrinkt sich Massumis affirmative Kritik
jedoch auf>positive« Erfahrungen, was den Verdacht einer Art Wohlfthlkritik weckt,
die in Erfahrungen per se aufgelost zu werden scheint.*

Der affirmativen Kritik gegeniiber richtet sich das kritische Denken Didier Eri-
bons auf die personlichen Leidenserfahrungen eines Subjektes, das diese durch ei-
nen experimentellen Schreibstil be- und verarbeitet. Durch das Schreiben und zur
Sprache bringen der eigenen Gefiihle gegeniiber sich selbst, aber auch Verwandten
und ihm lieben Menschen, unternimmt ein Subjekt (respektive Eribon als Anwender

50  Vgl. Foucault 2005, S. 695.

51 Vgl. Foucault 2005, S. 703.

52 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28-37.
53  Vgl. kritisch dazu Kapitel 3.5.2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

seiner Theorie) im kritischen Denken den Versuch, einen anderen Umgang mit den
eigenen Gefiihlen zu entwickeln und so beispielsweise Scham in Stolz zu wandeln.**

Auch Sedgwicks Essay lasst sich experimentell auffassen. Das Experimentie-
ren besteht hierbei in der bewussten Nutzung der paranoiden und der reparativen
Lesart. Dabei versucht sie, die Paranoia kritischer Theorie, die auch sie persénlich
pragt, reparativ zu lesen. Das aber bedeutet, die Paranoia anzunehmen und zu ei-
nem gewissen Maf zu affirmieren.> Thr Essay steht exemplarisch fiir ihren experi-
mentellen Umgang mit Gefithlen und Affekttheorien, durch den sie in ihren Arbei-
ten immer wieder aufs Neue die Heterogenitit affektiver Zuginge verdeutlicht.*

Im Querschnitt dieser Ansitze wird deutlich, dass die Technik des Experi-
mentierens das Eingehen bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens,
Fithlens, Handelns und Verhaltens charakterisiert. Hierbei handelt es sich nicht
um ein Verweigerungsverhalten gegeniiber den bestehenden Existenzweisen eines
Subjektes und dessen Gefiihle. Die Technik des Experimentierens besteht vielmehr
in dem Versuch, dieser »Alternative des Draufden und des Drinnen« zu entkommen
und »an den Grenzen« der eigenen (Gefiihls-)Konstitution zu sein.”” Indem sich
ein Subjekt alternativen Existenzweisen und deren moglichen Gefithlserfahrungen
aussetzt, erfihrt es die Differenz zwischen den bis dato gelebten Arten und Weisen
des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens und jenen zuvor unbekannten.
Die Technik des Experimentierens ist in dieser Hinsicht durch einen kritischen
Effekt bestimmt, denn es erlaubt einem Subjekt, jene Differenz zu erkennen und
sich so zu dieser zu verhalten. Judith Butler erfasst diese Figur in ihrer Foucault-
Rezeption, wenn sie schreibt:

»Die Beziehung ist >kritisch< in dem Sinn, dass sie keiner gegebenen Kategorie
folgt, sondern vielmehr eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung
selbst konstituiert und sich dabei zumindest implizit auf die Grenze des episte-
mologischen Horizontes bezieht, innerhalb dessen Praktiken geformt werden. Es
geht nicht darum, Praxis auf einen vorgegebenen epistemologischen Kontext zu
beziehen, sondern aus der Kritik genau jene Praxis zu machen, die die Grenzen
dieses epistemologischen Horizontes selbst zu Tage bringt und gleichsam dessen
Umrisse zum ersten Mal, wie wir sagen kdnnten, in Beziehung zu seiner eigenen
Grenze erscheinen lasst.«*®

Butlers Zitat macht deutlich, dass es im Vergleich zur vorangegangenen Technik
beim Experimentieren nicht darum geht, die Differenz zwischen den eigenen Ge-

54  Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75.

55  Vgl. Love 2010, S. 238f. sowie ausfithrlich in Kapitel 3.6.1.
56  Vgl. Fawaz 2019, S. 14-18.

57  Foucault 2005, S. 702.

58  Vgl. Butler 2013, S. 230.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

189


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

fithlen und ihrer immanenten Genese zu markieren, sondern die zwischen alltigli-
chen Gefiihlserfahrungen und potenziell anderen. Es handelt sich um das Erkennen
des epistemologischen Horizontes, begriffen als fiir ein Subjekt geltende, quasi-ontolo-
gische Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens, die von
anderen solcher Existenzweisen durch Normen, darunter auch Gefithlsnormen, ab-
gegrenzt sind. Erst dieses Erkennen ermoglicht es einem Subjekt, sich wiederum zu
dieser Grenzziehung zu verhalten. Insofern affirmiert die Technik des Experimen-
tierens die Moglichkeit grundlegend, von den Immanenzverhiltnissen nicht so sehr
regiert zu werden.” Foucault weist darauf hin, dass sich ein solches Experimentie-
ren:

»an der Realitit und der Aktualitit erproben muss, und zwar sowohl, um die
Stellen zu erfassen, an denen Verdnderung moglich und wiinschenswert ist,
als auch, um die genaue Form zu bestimmen, die dieser Verinderung gegeben
werden muss.«*°

Die Technik des Experimentierens stellt somit eine praktische Erprobung dar, die
von einer aktuellen Gefiihlserfahrung ihren Ausgang nimmt, wobei die konkrete
Form des Experimentierens von den jeweiligen Existenzweisen eines Subjektes ab-
hingt. Im Vollzug dieser Technik bewegt sich ein Subjekt auf eine ungewisse Zu-
kunft zu, auf mégliche »Uberraschungen, wie Sedgwick schreibt;** denn, indem
sich ein Subjekt an unbekannten Existenzweisen iibt, begibt es sich direkt ins Af-
fektgeschehen® und erschliefit potenziell Erfahrungen, die sprichwértlich jenseits
des subjektiven Horizontes liegen.®> Dementsprechend ist der Verlauf des Experi-
mentes nicht absehbar.

Ich méchte zwei méglichst unterschiedliche Beispiele geben, die ein solches Ex-
perimentieren verdeutlichen. Im Jahr 2018 gab der LGBTQI-Aktivist Amed Sherwan
dem Deutschlandfunk Kultur ein Interview, in dem er von den Erlebnissen berich-
tet, die dazu fithrten, dass er vom Islam abkehrte. In dessen Folge wurde er nicht nur
verhaftet, sondern auch gefoltert, und war als Unglaubiger zur Flucht aus seinem
Heimatland Irak gezwungen. Die folgende Passage findet sich in dem Interview:

»Amed wichstals Kind in Erbil im Nordirak auf, als strengglaubiger Muslim. Bis er
im Internet auf atheistische Seiten stof3t. Was ihm zunichst wie Gottesldsterung
erscheint, krempelt innerhalb kiirzester Zeit das Weltbild des Teenagers um. Um
letzte Zweifel auszuraumen, will er als Mutprobe den Koran anziinden. Dafiir wird
Cott ihn sofort bestrafen —so hat er es gelernt.

59  Vgl. Sonderegger 2016, S. 72.

60 Vgl Foucault 2005, S. 703.

61 Sedgwick 2003a, S. 146 sowie Kapitel 4.3.

62 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.
63 Vgl Kapitel 4.4.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

>Dann wollte ich sehen, ob es wirklich stimmt, so bin ich eines Tages auf das Dach
gegangen, hab das gemacht. Ich hatte furchtbare Angst, wie nie vorher. Aber es
hat gut funktioniert. Zu der Zeit habe ich mich sehr sehr frei gefiihlt: Okay, es gibt
keinen Allah, es wird auch keine Strafe geben.«&*

Das Beispiel zeigt, wie Amed Sherwan aufgrund anfinglicher Zweifel - etwas, zu
dem die dritte Technik Aufschluss geben wird - zu einer Handlung iiberging, die mit
den akzeptablen Arten und Weisen gegeniiber dem muslimischen Glauben bricht.
Durch das Anziinden des Korans begab sich Sherwan an die Grenzen seines epis-
temologischen Horizontes — ohne Gewissheit, was auf ihn wartet. Was er auf dem
Dach dann fand, war das Gefiihl, von der Strafe Gottes und den damit einhergehen-
den irdischen Dogmen frei zu sein. In der Markierung solch einer Differenz liegt
der teilende und damit kritische Effekt dieser Technik.

Das Beispiel zeigt eindriicklich, wie das Experimentieren funktionieren kann.
Es bedarf allerdings zweier Hinweise zu dessen Einordnung: Zum einen handelt es
bei Sherwans Tat um einen aufReralltiglichen Akt, der einen radikalen Bruch mit der
gliubigen Lebensweise markiert. Wie er in seinem Buch Kafir: Allah sei Dank bin ich
Atheist schildert, ist das Anziinden des Korans nur eine von vielen Grenzerfahrungen
seines Alltags gewesen, die ihnim Laufe der Zeit zu seinem fritheren Glauben auf Di-
stanz brachten.® Zweitens gilt es, die gefiihlspolitische Tragweite des Beispiels zu
hinterfragen, denn es zeigt sehr gut, wie die Grenzen des epistemologischen Hori-
zontes nicht nur durch Gewalt und Ausgrenzung gesichert werden, sondern auch
durch die Angst vor einer metaphysischen Bestrafung, eine Angst, die ihn von dem
Gefiihl der Freiheit von einer drohenden Strafe abschirmt.

Um die gefithlspolitische Bedeutung des Experimentierens weiter zu verdeut-
lichen, mdchte ich ein zweites Beispiel geben. Dieses entstammt einem Seminar,
das ich im Wintersemester 2019/20 an der Leuphana Universitit in Liineburg zum
Thema Krisenexperimente®® durchgefithrt habe. In diesem entwickelten und erprob-

64 Hildebrand 2018.

65  Darunter fallen beispielsweise seine Meinungsauflerungen im Internet, das Gespriach mit
seinem Vater oder das Verstecken eines verbotenen Buches von Richard Dawkins (vgl. Sher-
wan, Hoop 2020, S. 64-71).

66  Harold Garfinkel, der als einer der ersten Sozialpsycholog:innen wissenschaftliche Krisen-
experimente konzipiert und durchgefiihrt hat, beschreibt die Methode wie folgt: »Als Vor-
gangsweise ziehe ich es vor, mit bekannten Szenen zu beginnen und zu fragen, was getan
werden kann, um Unruhe zu stiften. Die Operationen, die man durchfithren mafte, um
die sinnlosen Ziige der wahrgenommenen Umgebung zu vermehren; um Verwunderung,
Uberraschung und Konfusion zu erzeugen und aufrechtzuerhalten; um sozial strukturierte
Affekte von Angst, Scham, Schuld und Entriistung zu erzeugen; und um desorganisierte
Interaktion herbeizufiihren; die fiir all das notwendigen Vorgehensweisen also sollten
uns dariiber belehren, wie die Strukturen des Alltagshandelns gewdhnlich und gewohn-
heitsmafiig hergestellt und aufrechterhalten werden« (Garfinkel 1973, S. 280).

am 14.02.2028, 13:34:05. A

191


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

ten Studierende unter anderem eigene Experimente, wobei eine der Gruppen die
Normen odffentlicher Gefithlsausdriicke bei Frauen und Minnern untersuchte.®’
Hierbei begaben sich einzelne Studierende in 6ffentliche Riume (Innenstadt, Su-
permarkt, Campus-Mensa) und fingierten Weinen als Ausdruck von Trauer. Bei
insgesamt zwanzig Durchfithrungen wurden lediglich die Studentinnen der Grup-
pe von insgesamt drei Passant:innen angesprochen. Uber diese Resonanz hinaus
war fir die Studierenden vor allem die persénliche Erfahrung des o6ffentlichen
Trauerns erkenntnisreich. Sie schilderten unter anderem Gefithle der Anspannung,
der Nervositit und des Unwohlseins vor und im Zuge der ersten Durchfithrungen,
was sie sich mit der unbekannten Situation der Experimente erklirten. Sie schilder-
ten ein Gefithl, mit ungeschriebenen Verhaltensweisen zu brechen, das sich jedoch
nach mehrfachem Experimentieren abgemildert habe. Diese Eindriicke waren fiir
die Gruppe ein Anlass, sich der gesellschaftstheoretischen Einordnung politischer
Gefiihle zu widmen und an sich weiter zu untersuchen. Hierbei stiefien sie unter
anderem auf die Uberlegungen zur Verdringung von Gefiihlen aus dem Raum
der Offentlichkeit, welcher seit dem Entstehen moderner Staatlichkeit mannlich-
rational konnotiert ist.*®

Fir einige Studierende war das Experimentieren ein Anlass, sich dem Unter-
suchen zu widmen, durch das sie ihre eigenen Gefiihlserfahrungen in ihrer Biogra-
fie und im Kontext gesellschaftlicher Entwicklung zuriickzuverfolgen begannen. Sie
erfuhren dabei, wie bestimmte Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns
und Verhaltens im Alltag anerkannt und nicht weiter hinterfragt werden, wihrend
andere — hier das 6ffentliche Weinen und Trauern — durch die (nahezu ausbleiben-
de) 6ffentliche Reaktion und ihre eigenen Gefithle an Nervositit und Unbehagen
sanktioniert wurden. Indem sich die Studierenden an die Grenzen anerkannter Ge-
fithlserfahrungen wagten, entdeckten sie zudem andere Umgangsweisen mit ihren
Gefiihlen. Zwei von ihnen berichteten mir, dass ihr Experiment ihnen erlaubt habe,
mit den eigenen Gefithlen offener umzugehen, und dass sie kiinftig aktiv auf Men-
schen zugehen wollen, wenn diese 6ffentlich trauern.

Zusammengefasst stellt die Technik des Experimentierens fiir das Einnehmen
der kritischen Haltung das notwendige Gegenstiick zum Untersuchen dar. Im
Experimentieren wird es einem Subjekt moglich, die Verinderbarkeit der eigenen
Gefiihle zu erschliefen und so die Kontingenz der durch Immanenzverhiltnisse

67 Ich mochte anmerken, dass die Studierenden selbst die Themen und Experimente ihrer
Projektarbeit entwickelten und ich ihnen dabei beratend zur Seite stand. Zudem wurde
keines der Experimente allein durchgefiihrt, sondern immer mit mindestens zwei Per-
sonen. Die Ergebnisse des Experimentes sind nicht quantifizierbar. Ziel der Veranstal-
tung war es, Experimente als sozialwissenschaftliche Methode kennenzulernen und unter
forschungsethischen Fragen zu problematisieren.

68 Vgl Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010, S. 144ff. sowie Kapitel 3.7.1.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

affektiv, politisch und sozial vermittelten Gefithle zu erfahren. Diese Erfahrungen
konnen das Untersuchen motivieren und in diesem zum Gegenstand werden.
Zudem verhindert die Technik des Experimentierens, die eigenen Gefiihle lediglich
als theoretische Abstrakta zu behandeln. Stattdessen geht es in dieser Technik um
konkrete Gefiihlserfahrungen im Rahmen praktischer Erprobungen.®

Von hieraus gilt es nun, auch das Experimentieren um die Elemente zu erwei-
tern, durch die sich die Technik als eine gefiihlte vollzieht. Wie also wirken Gefiihle
im Vollzug der Techniken des Experimentierens?

Das Element geschiitzter Immanenz: Gefiihle entstehen in spezifischen affektiven,
politischen und sozialen Immanenzverhiltnissen, indem sie in den Leib eines Sub-
jektes eingeschrieben und situativ reaktiviert werden. Damit sind Gefiihle grundle-
gend fur die Existenzweisen eines Subjektes, fir dessen Denken, Fithlen, Handeln
und Verhalten. Dabei erfiillen einige dieser Gefiihle die Funktion, den epistemologi-
schen Horizont eines Subjektes abzustecken und so die Immanenzverhiltnisse auf-
rechtzuerhalten. Eslassen sich grundlegend zwei Varianten eines solches »Schutzes«
voneinander unterscheiden:

Affirmative Gefiihlserfahrungen sorgen zum einen fiir die Reproduktion und
somit den Erhalt von Immanenzverhiltnissen. Sie lenken ein Subjekt von devianten
Arten und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens ab und markie-
ren so wiederholt die Grenzen seines epistemologischen Horizontes. Hierbei han-
deltes sich jedoch nicht einfach um >positive« Gefiihle, sondern um jene Gefiihle, die
fiir ein Subjekt im Rahmen der jeweiligen Immanenzverhiltnisse notwendig oder
erstrebenswert sind. Ein Beispiel findet sich in der Authentizitit als erstrebenswer-
te Gefithlsware.”

Zum anderen 15st das Experimentieren Gefiihle der Devianz auf den Plan, wie
beispielsweise die Angst Sherwans vor der Verbrennung des Korans oder die Ner-
vositit vor dem Bruch mit dem 6ffentlichen Normgefiige durch das experimentelle
Trauern. Solche Gefithle lassen sich gemein als Unbehagen beschreiben. Das Unbe-
hagen dringt ein Subjekt zuriick in die Konformitit oder verhiillt, wie Judith Butler
in Gender Trouble schreibt, alterierende Arten und Weisen des Daseins.”

69 In Bezug auf Massumi lieRRe sich diese Verbindung als eine Kritik politischer Gefiihle
darstellen, die sowohl auf der Ebene affektiver Erfahrung als auch der ihrer diskursiven
Codierung operiert (vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28).

70 Vgl lllouz 2018a, S. 23 sowie Kapitel 3.3.1.

71 Vgl. Butler 1991, S. 7. Der titelgebende Begriff Trouble wurde mit Unbehagen ins Deutsche
libersetzt. Wie im Vorwort angemerkt, gebraucht Butler die Vielfalt des englischen Be-
griffes, der sich unter anderem in Schwierigkeit, Beunruhigung, Verstorung, Arger und eben
Unbehagen tbersetzen liefde (vgl. Butler 1991, S. 7).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Dieses Verhiltnis zwischen devianten und affirmierenden Gefiihlen verweist
auf die Grenze, die eine Existenzweise’” eines Subjektes absteckt und die in den
Immanenzverhiltnissen reproduziert wird.” Ruth Sonderegger fasst dies zusam-
men:

»Habitualisierte, automatisierte und somit quasi mithelose Praktiken vermitteln
Sicherheit, Bedeutsamkeit, Vertrauen — kurz: das Gefiihl, in eine Welt zu passen
und von ihr anerkannt zu sein. [Das Experimentieren; F.M.] hingegen entzieht
solche affektiven Anerkennungsstrukturen, die liber interpersonale Verhiltnisse
weit hinausgehen und auch von Raumordnungen, Gebduden, Institutionen usw.
verbiirgt werden, die Macht.«*

In dem ein Subjekt die Technik des Experimentierens verfolgt, begibt es sich aus
dieser Sicherheit heraus und erlangt so woméglich einen Blick auf die Grenze jener
Immanenzverhiltnisse, die ihm das Gefiihl geben, in die Welt zu passen. Das Expe-
rimentieren trotzt den Schutzschichten der Immanenzverhiltnisse und erméglicht
einem Subjekt so eine Erkenntnis, durch die es entscheiden kann, wie und auf wel-
che Arten und Weisen es sein will.”

Element des Mutes: Wie das vorangegangene Element darlegt, ist das Experimen-
tieren ein gegebenenfalls risikoreiches Unterfangen. Je nach Experiment drohen ei-
nem experimentierenden Subjekt Sanktionen wie soziale Exklusion, Stigmata oder
Gewalt, die sogar Dritte in Mitleidenschaft ziehen konnen. Judith Butler weist au-
f8erdem darauf hin, dass ein Subjekt auch sein eigenes Selbst als das empfindende
solcher Gefiihle aufs Spiel setzt.” Es sind also nicht nur die erwihnten Schutzeffek-
te, denen ein Subjekt begegnen muss, sondern auch die moéglichen Folgen des Expe-
rimentierens. Die Antwort auf diese Herausforderung liegt in den Gefiihlen, die es
einem Subjekt erméglichen, diese Hiirden zu nehmen. Diese konnen ebenso in Lie-
be oder Wut bestehen wie in Verzweiflung oder Paranoia. Ich mochte vorschlagen,

72 Sarah Ahmed zeigt am Beispiel der royalen Hochzeit in Grofibritannien das Zusammenspiel
dieser beiden Schutzfunktionen der Immanenzverhiltnisse gegeniiber devianten Verhal-
ten. So schildert sie die affirmativen Gefiihle im Kontext nationaler Sentimentalitat: »Hap-
piness became a gift to the nation, one that was given as a counter-gift, a way of countering
a sense of national exhaustion and misery (and note even the idea of a tired miserable na-
tion was a way of pacifying the potency of the signs of rage). Those who did not participate
in this national happiness were certainly positioned as killjoys or affect alienss, alienated
from the nation by virtue of not being affected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26).

73 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

74  Sonderegger 2016, S. 75.

75  Auch die Technik des Untersuchens betrifft dieses Element, beispielsweise im Hinterfragen
der eigenen Biografie oder verschleiernder Narrative (vgl. dazu bspw. Eribon 2018, S. 92ff.).

76  Vgl. Butler 2013, S. 244.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

diese Gefiihle, die einem Subjekt erméglichen, solche Risiken in Kauf zu nehmen,
unter dem Begriff des Mutes zusammenzufassen.

Mut ist damit stets die Gefithlsdisposition, die es einem Subjekt ermdglicht,
die eigenen epistemologischen Grenzen auszuloten, den Risiken zu begegnen
und sich durch das Experimentieren verunsichern zu lassen.” Folglich summiere
ich gleichsam Dispositionen wie Risikobereitschaft, Neugier, Lust oder (Erkennt-
nis-)Wille unter diesem einen Begriff. Die Verwendung von Mut als ein solches
>Counter-Gefithl« ist nicht neu. Bereits in Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?
beschreibt Kant Mut einerseits als Vermdgen, die Unsicherheit des autonomen Ver-
standesgebrauchs anzunehmen und sich andererseits aus der Faulheit bestehender
Lebensverhiltnisse zu befreien.”® Trotzdem mag es zunichst unorthodox wirken,
den Begriffin dieser Form zu gebrauchen - besonders, da Kant den Mut an den Ver-
stand und nicht an das Gefiihl bindet.” Es bricht ebenfalls mit der herkémmlichen
Verwendung des Wortes Mut in der Alltagssprache. Auf diese Weise erhoffe ich mir
jedoch, mich der Konnotation eines maskulinistischen Heroismus zu entledigen,
der dem Begriff anhaftet.

Eine ganze Reihe weiterer Gefithle kommt potenziell im Experimentieren zur
Geltung, doch hingt dies von den konkreten Arten und Weisen des Experimentie-
rens selbst ab. Es stellt sich damit stets die Frage, welche Existenzweisen und damit
einhergehende Gefiihle einem Subjekt eigen sind und welche anderen daher Poten-
zial fiir praktische Erprobungen bieten. Wie bereits zuvor bei der Technik des Un-
tersuchens sind auch hier die Kontexte einzubeziehen, in denen ein Subjekt auf die
Technik zuriickgreift.

Das Experimentieren umfasst somit einen Zugang zu den eigenen Gefiihlen, der
diese weder einseitig als Erfahrung affirmiert noch negiert. Stattdessen handelt es
sich um eine aktive Umgangsweise mit jenen Gefithlen, die ein Subjekt fiir unum-
stoRlich hilt, sowie ein exploratives Erschlief}en anderer Gefiihle und ihrer auslo-
senden Objekte.

Von dieser Skizze aus zeigen sich schliefilich noch einige weiterfithrende Pro-
bleme, die in einer vollumfinglichen Theoriesynthese anzugehen wiren:

Ein Problem dieser Technik besteht in der impliziten Affirmation des Experi-
mentierens selbst, sodass eine ermdoglichende Kritik (das Politische) zur Notwendig-

77 Vgl. Walzer 2000, S. 715; Walzer 1991, S. 29.

78  Vgl. Kant 1969, S. 1f.

79  Ein solches Argument wiirde jedoch erneut eine Differenz zwischen Vernunft und Gefiihl
aufbauen, der ich mich in dieser Arbeit gerade entledigen will. Meine Auffassung von Mut
entlehne ich dafiir Foucaults Kant-Interpretation, nach welcher der »Mut sich des eigenen
Verstandes zu bedienen« (Kant 1969, S. 1) nicht in einer Begrenzung auf verniinftige Erken-
ntnisweisen resultiert, sondern in ihrer Vervielfiltigung durch subjektive (Cefiihls-)Er-
fahrungen (vgl. Foucault 2005, S. 702).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

keit wird und so in ihr Gegenteil umschligt, Politik wird.*® Sonderegger weist daher
darauf hin, dass ein solches Experimentieren immer wieder auch zulassen muss,
dass es aus der Bahn gerit — sowohl in seinem Ausgang als auch hinsichtlich der
Form.® Kurz: »Gerade das Ent/Uben von habituellen Praktiken will nicht zu sehr
mit sich selbst identifiziert sein.«**

SchlieRlich wirft das Experimentieren an den eigenen Gefiihlen die Frage nach
den moralischen Grenzen ebenjener Technik auf. Sollten wir Menschen bewusst
physisch oder psychisch verletzen, um neue Gefiihlserfahrungen zu erschliefen
und uns dann zu den Existenzweisen zu verhalten? Wie mag sich ein Subjekt selbst
vor den Risiken mancher Gefiihlserfahrungen schiitzen, die ein Experimentieren
in ihm auslésen?®> Die Technik des Experimentierens bedarf einer umfassenden
moralischen Reflexion, die im Rahmen eines Ausblicks kaum zu leisten ist. Aller-
dings lasst sich an dieser Stelle erneut auf das Untersuchen hinweisen, dass die
Gefiihlserfahrungen des Experimentierens zu kontrastieren und einzuordnen hilft.

5.3 Offnen

Um die Technik des Offnens zu skizzieren, hilft ein vergleichender Blick auf den
kritischen Effekt des Experimentierens. Wie dargelegt, erschlief3t ein Subjekt bei
dieser Technik die Grenzen seiner Existenzweisen, indem es aktiv alternative Arten
und Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens erprobt. Der kritische
Effekt beruht auf dem Erkennen der Differenz zwischen diesen akzeptablen und
inakzeptablen Existenzweisen. Demgegeniiber liegt der Technik des Offnens eine
andere Primisse zugrunde: Sie setzt dort an, wo ein Subjekt nicht aktiv die Gren-
zen seiner Konstitution erschliefit, sondern sich diese Grenzen ohne weiteres Zutun
des Subjektes verschieben und es so mit alternativen Existenzweisen konfrontiert

80 Beispielsweise ware es denkbar, dass das Experimentieren an den eigenen Existenzweisen
und den eigenen Gefiithlen zu einem konsumierbaren Lebensstil wird. In diesem Fall ware
erneut zu fragen, welche Existenzweise hierdurch ausgeschlossen wiirde. Eine solche Exis-
tenzweise wire eine, die das Experimentieren respektive die kritische Haltung insgesamt
negiert. Dementsprechend besitzen die drei Techniken keinen abschlieflend definierten In-
halt. Die Techniken sind dagegen (iber ihre Form zu begreifen, die gleich bleibt, auch wenn
sich der jeweilige Inhalt respektive eine konkrete Existenzweise verandert.

81  Vgl. Sonderegger 2016, S. 69f.

82  Sonderegger 2016, S. 69.

83  Die Perfomancekunst bietet einige anregende Beispiele fiir solche moralisch-ethischen wie
politischen und gefithlten Grenziberschreitungen, anhand derer die Notwendigkeit einer
moralischen Reflexion deutlich wird, darunter Yoko Ono’s Cut Piece von 1964 (vgl. Ono 1964)
oder Maria Abramovic’'s Rhythm o (vgl. Abramovic 1974).

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

wird. Die subjektiven Gefiihle werden dabei zum Objekt einer kritischen Situati-
on,* einer Krise der affektiven, politischen und sozialen Immanenzverhiltnisse, in
die das Subjekt gefiihlspolitisch verwoben ist. Kurzum: Das Offnen evoziert affekti-
ve Krisen nicht, denn das Subjekt ist diesen gegeniiber passiv. In der Technik nimmt
ein Subjekt dagegen eine Erwartungshaltung gegeniiber sich entfaltenden® affekti-
ven Krisen ein, um sie so anzunehmen, zu bearbeiten, zu inkorporieren und zu ent-
falten, sich ihnen gegeniiber zu iffnen.®® Ein solches Offnen kultiviert den kritischen
Effekt einer affektiven Krise und ermoglicht es, die Grenze zwischen den gelebten
Existenzweisen eines Subjektes und ihren Alternativen zu erkennen, um sich diesen
kiinftig gegeniiber zu verhalten.

Ich setzte damitvoraus, dass solche Krisen nicht gut oder schlecht sind und auch
das Leben eines Menschen nicht notwendig mit einem Schlag aus den Angeln he-
ben. Stattdessen folge ich Lauren Berlant in ihrer Auffassung, demnach Krisen Be-
standteil alltiglichen Lebens sind (crisis ordinariness) und darin ein Subjekt >ergrei-
fen« respektive affizieren.®” Ich méchte daher von affektiven Krisen sprechen, die fiir
ein Subjekt von Bedeutung sind, wenn sie sich inmitten seines alltiglichen Lebens
entfalten.®®

Um mit solchen affektiven Krisen umzugehen, greift ein Subjekt, wie Berlant
darlegt, auf Erwartungsmuster zuriick, die sich jeweils durch gewisse Gefithlsmodi
bestimmen lassen. Sie fasst solche Erwartungsmuster unter dem Begriff des Genres
zusammen:

»Genres provide an affective expectation of the experience of watching something
unfold, whether that thing is in life or in art. The waning of genre frames different
kinds of potential openings within and beyond the impasse of adjustment that
constant crisis creates.«®

84  Vgl. Stederoth 2011, S. 1348.

85  Hinsichtlich der Zeitlichkeit dieser Technik handelt es sich somit um einen zukunftsge-
wandten Zugriff auf sich aktuell ereignende und bereits ereignete affektive Krisen (vgl.
Kapitel 4.3).

86  Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31—37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

87  Vgl. Berlant 2011, S. 10ff. Berlant schreibt dazu im Detail: »A traumatic event is simply an
event that has the capacity to induce trauma. My claim is that most such happenings that
force people to adapt to an unfolding chance are better described by a notion of systematic
crisis or >crisis ordinariness< and followed out with an eye to seeing how the affective im-
pact takes form, becomes mediated. Crisis is not exceptional to history or consciousness
but a process embedded in the ordinary that unfolds in stories about navigating what'’s
overwhelming« (Berlant 2011, S. 10).

88  Vgl. Berlant 2011, S. 5.

89 Berlant 2011, S. 6.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

197


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

In ihrem Buch Cruel Optimism untersucht Berlant Genres wie Konversationen, Ge-
wohnheiten oder Rituale®®, die aufjeweils unterschiedliche Arten und Weisen affek-
tive Krisen be- und verarbeiten.” Auch bei der Technik des Offnens handelt es sich
um ein solches Genre, das dadurch bestimmt ist, eine affektive Krise in einer Weise
zu kultivieren, die es ermoglicht, ihr einen kritischen Effekt auf die eigenen Gefiihle
abzugewinnen.

In Bezug auf eine kritische Haltung, wie ich sie hier skizziere, bietet die Tech-
nik des Offnens die Méglichkeit, die alltiglichen Krisenerfahrungen in einer Weise
zu kanalisieren, welche ein weiterfithrendes Untersuchen der immanenten Genese
dieser Gefiihle oder ein Experimentieren an diesen motiviert. Die Technik des Off-
nens ist somit ein zentraler Impulsgeber fir die kritische Haltung als solche, da sie
die Wogen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhiltnisse kritisch wen-
det. Butler fasst diese Initiation passend zusammen:

»Man geht nicht fiir eine erregende Erfahrung an die Grenzen oder weil Grenzen
gefihrlich und sexy sind oder weil uns das in prickelnde Nahe zum Bésen bringt.
Man fragt nach den Grenzen von Erkenntnisweisen, weil man bereits innerhalb des epis-
temologischen Feldes in eine Krise des epistemologischen Feldes geraten ist, in dem man
lebt. Die Kategorien, mit denen das soziale Leben geregelt ist, bringt eine gewis-
se Inkoharenz oder ganze Bereiche des Unaussprechlichen hervor. Und von dieser
Bedingung, vom Riss im Gewebe unseres epistemologischen Netzes her entsteht
die Praxis der Kritik mit dem Bewusstsein, dass hier kein Diskurs angemessen ist
oder dass unsere Diskurse in eine Sackgasse gefiihrt haben.«>

Wie bereits unter dem vierten Impuls erliutert, stehen insbesondere Brian Massu-
mi und Eve Kosofsky Sedgwick diesem Gedanken Pat:innen. Beide betonen in ihren
Auffassungen, dass sich ein kritischer Effekt auch unabhingig vom aktiven Zutun

90 Vgl. Berlant 201, S. 45, 57ff.

91 Um ein Beispiel fiir ein solches Genre zu geben, méchte ich das Drama anfiihren, durch das
ein Subjekt sein mogliches Scheitern angesichts einer hintergriindigen Krise bearbeitet. In
der Untersuchung des Romans Two Girls, Fat and Thin beschreibt Berlant dieses Genre wie
folgt: »All genres produce drama from their moments of potential failure. (What, the ro-
mance might not pan out, or its failure might not affirm the beauty of the elusive ideal?
The hero might not survive, or the rule of law that his survival affirms might not be af-
firmed by his death?) Just as thinking and eating turn out to be ways of managing formally
the risk of sociability, sex works dynamically in this novel. It wears its ordinary dress as the
site in which the subject’s structuring drama is repeated; it functions as a site of metacom-
mentary about traumatic repetition; and it points to what it takes not to negate it but to
break the stride of ordinary beings’s will to reproduce itself, its patterns« (Berlant 2011,
S. 148).

92  Butler 2013, S. 226f. Herv. EM.

am 14.02.2028, 13:34:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

eines Subjektes fiir dieses entfalten kann.” Affektive Erfahrungen erméglichen da-
bei alterierende Zuginge zum eigenen Selbst und einem Subjekt so neue Arten und
Weisen des Denkens, Fithlens, Handelns und Verhaltens.

Allerdings weisen affektive Krisen nicht notwendig einen kritischen Effekt auf,
wie Alain Badiou schildert. Aus seiner Sicht gibt es drei Weisen, mit solchen Kri-
senerfahrungen umzugehen, die einem Subjekt Moglichkeiten eréffnen, von denen
es zuvor nichts wusste®*: Ein Subjekt mag sich gleichgiiltig gegeniiber der affektiven
Krise verhalten. Implizit wird einer affektiven Krise hierbei jedweder Effekt abge-
sprochen. Demgegeniiber erkennen feindselige Subjekte den sich eréffnenden Mog-
lichkeitsraum an, betrachten diesen aber als genuin gefihrlich, weshalb sie um den
Erhalt der eigenen affektiven Verfasstheit bemiiht sind. Im Vergleich dazu sind Sub-
jekte, die sich der Technik des Offnens bedienen, treu gegeniiber den Méglichkeiten
gefiihlspolitischer Selbst-Bildung, die in den alltiglichen Krisen angelegt sind.* Sie
inkorporieren die affektiven Krisen, indem sie sich diesen gegeniiber 6ffnen.

Wie aber, so stellt sich auch hier die Frage, vollzieht sich das Offnen als kritische
Technik politischer Gefiihle gefiihlt?

Das Element der Gestimmtheit: Bei diesem Element geht es um die Gefithlsdisposi-
tionen, in denen ein Subjekt eine Krisenerfahrung macht, und wie diese wiederum
auf die Krisenerfahrung zuriickwirken. Mit der Technik des Offnens ist ein Subjekt
nichtin steter Alarmbereitschaft aufgrund nahender affektiver Krisen. Die Bezeich-
nung der Technik als Erwartungsmuster — als Genre im Sinne Berlants — mag daher
zunichst irritieren, denn weder verhindert oder initiiert das Offnen bestimmte af-
fektive Krisen, noch bereitet es auf deren Eintreten vor. Die Technik findet dagegen
ihre Anwendung stets erst wihrend oder im Nachgang affektiver Krisen, indem sie
einem Subjekt ein Muster bietet, das die Effekte einer solchen Krise erwartbar und
somit umginglich macht. Konkret ldsst das Offnen ein Subjekt den kritischen Effekt
erkennen, der in einer Krisenerfahrung angelegt ist, und zur Gestaltung des eige-
nen Selbst kultivieren. Ebenso wenig, wie sich affektive Krisen auf eine bestimmte
Gefiihlsqualitit reduzieren lassen,® kann die Technik des Offnens auf eine gewisse
Gestimmtheit zuriickgefithrt werden. Sie ist — wie auch die anderen beiden Techni-
ken - in ihrer Gefithlsqualitit variabel. Wichtig ist hier lediglich, dass die Gefiihls-

93 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff,; Sedgwick 2003a; Berlant 1999, S. 1-49, 121. Es
gilt darauf hinzuweisen, dass in Massumis Auffassung das, was ich hier als Experimentieren
und Offnen bezeichne, ineinander iibergeht. Seiner affirmativen Kritik folgend, begibt sich
ein Subjekt aktiv in neue Situationen, um affektive Erfahrungen zu machen. Zugleich aber
hat es seine diskursiven Erwartungen an jene affektiven Erfahrungen bestmaglich zu re-
duzieren und sich auf diese einzulassen.

94  Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31—37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

95  Badiou, Wackerle 2010, S. 85f.

96  Vgl. hierzu den Hinweis zum Umschlagen des Experimentierens in eine nicht-kritische
Technik im vorangegangenen Unterkapitel 5.2.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

199


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

dispositionen eines Subjekts eine affektive Krisenerfahrung nicht von vornherein
verhindern.

Element gebrochener Immanenzverhiltnisse: Dieses Element betrifft das Verhiltnis
zwischen einer affektiven Krise eines Subjektes und den es umgebenden Imma-
nenzverhiltnissen. Wie die untersuchten Kritiken politischer Gefithle nahelegen,
sind Immanenzverhiltnisse nicht statisch, sondern stellen dynamische und sich
stetig verindernde Formationen dar. Die affektive Krise eines Subjektes ist also
nicht notwendig Ausdruck einer Krise der Immanenzverhiltnisse, sondern ledig-
lich seiner leiblich eingeschriebenen Gefiihlsdispositionen. Affektive Krisen konnen
somit als inhdrenter Bestandteil flexibler, anpassungsfihiger und dynamischer Im-
manenzverhiltnisse aufgefasst werden.” Die Technik des Offnens variiert somit
hinsichtlich des Umfangs, der konkreten Ausgestaltung und der zur Disposition
gestellten Gefithle der jeweiligen subjektiven Krise. Die Variabilitit des Offnens
bezieht sich jedoch nicht nur auf den offenen Ausgang und die variablen Umgangs-
weisen mit affektiven Krisen, sondern hat sich zudem auf die zuvor erwihnten
Schutzfunktionen der Immanenzverhiltnisse zu beziehen, die vom Unbehagen bis
zum gefithlten Ausnahmezustand reichen kénnen.

Element der Resilienz: Wihrend das Experimentieren vor allem durch den Mut
motiviert wird, steht die Technik des Offnens mit der Resilienz gegeniiber den affek-
tiven Krisen in Zusammenhang. Begriffen als eine affektiv-leibliche Widerstands-
fahigkeit gegeniiber affektiven Krisen, erlaubt erst Resilienz einem Subjekt, sich ge-
geniiber den krisenhaften Gefiihlserfahrungen zu 6ffnen, sie nicht in Gleichgiiltig-
keit oder Feindschaft zu negieren und sie so in Riickbezug auf die anderen beiden
Techniken weiter kritisch zu bearbeiten. Weiterfithrend zu untersuchen wire Resi-
lienz auf ihr Entstehen im Zusammenhang mit der Technik, setzt diese einerseits
Resilienz voraus, fithrt aber woméglich zugleich zur Ausbildung dieser. Es ist davon
auszugehen, dass Resilienz fiir alle drei Techniken und damit fir das Einnehmen
einer kritischen Haltung insgesamt relevant ist. Aufgrund der vorausgesetzten pas-
siven Rolle des Subjektes kommt ihr aber insbesondere bei der Technik des Offnens
eine weitreichende Bedeutung zu.

5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefiihle

Untersuchen, Experimentieren und Offnen - diese drei kritischen Techniken politi-
scher Gefiihle finden sich vereinzelt und in variierenden Schwerpunktsetzungen im
untersuchten Theoriefeld der Kritiken politischer Gefiihle. Sie kommen teils unab-
hingigvoneinander zur Anwendung, wobei jede der drei Techniken spezifische Vor-
und Nachteile mit sich bringt. Das Untersuchen droht per se in einen abstrakten

97  Vgl. Mithlhoff 2018b, S. 355ff.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

Umgang zu entgleiten, der von Gefithlserfahrungen abgeschnitten ist. Das ande-
re Extrem beanspruchend, tendiert das Experimentieren zu Gefithlserfahrungen,
die eine weiterfithrende Einordnung notwendig werden lassen. Durch das Offnen
erwartet und bearbeitet ein Subjekt die affektiven Krisen, die es zunichst passiv er-
fahren hat.

Mit meinen theoretischen Uberlegungen, die ich in diesem Ausblick in geraff-
ten Ziigen dargelegt habe, schlage ich schlieflich vor, die drei Techniken mitein-
ander verschrinkt zu begreifen.”® Konkret erlaubt die Technik des Untersuchens,
die Gefiihlserfahrungen des Experimentierens und des Offnens zu hinterfragen und
vor dem Hintergrund der persénlichen Biografie und der sozialen Entstehung eige-
ner affektiver Dispositionen einzuordnen. Das Experimentieren ermdglicht einem
Subjekt hingegen, die Einsichten des Untersuchens und Erfahrungen des Offnens
durch praktische Erprobungen fortzufiihren. Schlieflich zeigt die Technik des Off-
nens, dass sich die Kritik politischer Gefiihle in affektiven, politischen und sozialen
Immanenzverhiltnissen ereignet und als solche kultiviert werden kann. Durch die
in ihr angenommenen affektiven Krisenerfahrungen bietet sie Kritiken politischer
Gefiihle iberhaupt erst einen Ausgangspunkt. Alle drei Techniken erlauben es ei-
nem Subjekt, gegeniiber der phinomenalen Vielfalt von Gefiihlen offen zu bleiben
und diesen gegeniiber zugleich neue Erkenntnisse zu ermdglichen.” Die Techniken
akzentuieren zudem verschiedene Formen von Zeitlichkeit, die ich aus meiner Ana-
lyse ableiten konnte: Der Ausgangspunkt bei allen drei Techniken stellt ein gegen-
wirtiges, meist aktuelles Moment dar. Von hieraus verfihrt das Untersuchen ver-
gangenheitsbezogen, wihrend sich das Experimentieren primir auf die gegenwir-
tige Erfahrung bezieht und das Offnen zukunftsorientiert operiert.'*® Zusammen-
genommen generieren die drei Techniken eine Haltung, die Gefiihle an die Welt, in
denen sie sich formieren, zuriickbindet, um sie so einer moglichen Verdnderbarkeit
zuginglich zu machen. Das Zusammenspiel dieser drei kritischen Techniken politi-

98  Eine solche kritisch ergidnzende Verschrankung ist von Sedgwicks Verknipfung unter-
schiedlicher Affekttheorien inspiriert (vgl. hierzu Kapitel 3.6.2).

99  Es wire freilich nicht zu kurz gegriffen, die hiesige Studie daher nicht nur als einen politik-
und bildungstheoretischen Beitrag zu lesen, sondern ihn auch als einen Beitrag zu einer
Erkenntnistheorie der Gefiihle aufzufassen. Besonders die vorgeschlagene Skizze einer kri-
tischen Haltung gefiihlspolitischer Selbst-Bildung in diesem letzten Kapitel 5. versteht sich
entsprechend als grundlegend transdisziplinar.

100 Ich unterscheide hierbei die Zeitlichkeiten der Techniken von denen der in diesen wirk-
samen Affekttheorien und beschrinke mich zur Nachvollziehbarkeit zunéachst auf erstere.
Es ist jedoch anzunehmen, dass sich beispielsweise das Experimentieren anders entfaltet,
wenn es von paranoiden statt depressiven Subjekten erprobt wird. Diese affektive Tragheit
gilt es in weiterfithrender Theoriearbeit zu diskutieren.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

201


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

scher Gefiihle, so meine These, resultiert in ihrer wiederholten Anwendung in einer
Haltung, nicht dermaflen von politischen Gefithlen regiert zu werden.'

Fassen wir diese kritische Haltung zur Nachvollziehbarkeit entlang der bekann-
ten Dimensionen zu Kritik und Gefiihl zusammen:"** In meinem Vorschlag einer Kri-
tik politischer Gefiihle nutzt ein kritisierendes Subjekt die drei Techniken, die jeweils
eigenstindigen und aufeinander verweisenden affektiven Modi folgen, zur Kritik an
den eigenen politischen Gefiihlen (Objekt), die im Kontext affektiver, politischer und
sozialer Immanenzverhiltnisse reproduziert werden. Das leitende Kriterium einer
solchen Kritik besteht in der Erkenntnis des Entstehens und der Gestaltbarkeit der
eigenen Existenzweisen und der darin verorteten Gefithle. Es handelt sich zudem
um eine Theorieskizze, die den ontologischen Status von Gefithlen nicht klirt, son-
dern darauf ausgerichtet ist, was Gefiihle politisch tun. In diesem Zusammenhang
istdiese Selbst-Kritik daran interessiert, wie Gefiithle die Arten und Weisen des Den-
kens, Fithlens, Handelns und Verhaltens formen (epistemischer Status) und wie auf
Basis dessen mittels der Techniken mit ihnen umgegangen werden kann (ethischer
Status).

An dieser Stelle mag man zwei Fragen an meinen Vorschlag richten, die sich
auch bereits an Foucault richteten. Zum einen: Inwiefern handelt es sich bei einer
solchen Haltung um ein individuelles Projekt? Schlief3t es denn nicht kollektive Er-
fahrungen aus, wenn ein Subjekt diese Techniken fiir und an sich zur Anwendung
bringt? Zum anderen und grundlegender noch: Was ist die Basis einer solchen
Haltung, von welchem axiomatischen Punkt geht diese Kritik politischer Gefithle
aus?'®
Auf die erste Frage mdochte ich zweierlei antworten. Zunichst basiert die vorge-
schlagene Haltung auf der Annahme, dass Subjektivitit im Allgemeinen und Gefith-
le im Besonderen Effekte affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhiltnis-
se sind. Der Leib des Subjektes ist nicht nur Speicher der individuellen Biografie,

101 Vgl. Foucault 1992, S. 12. Fir Foucault stellt eine solche kritische Haltung, wie er schreibt,
eine Tugend im Allgemeinen dar. In meinen Ausfiihrungen gehe ich nicht weiter auf die Tu-
gendhaftigkeit der vorgeschlagenen kritischen Haltung ein. Es wire aber ein anzustreben-
des Projekt, diese Skizze in Verbindung mit der englischsprachigen Debatte iber virtue epis-
temology zu bringen. In dieser wird Epistemologie als eine normative Disziplin aufgefasst,
welche von spezifischen Erkenntnistugenden abhangt. Dadurch wird der Erkenntnisprozess
an die Eigenschaften einzelner Menschen oder Gruppen riickgebunden. Wie auch in der
vorliegenden Arbeit argumentiert, ist die Frage damit nicht >welche Methoden ermdéglichen
die Erkenntnis?, sondern >welche Eigenschaften férdern wie und welche Erkenntnisse?<
Die Anschlussfahigkeit meiner Ausfiihrungen wire dabei insbesondere zu einem Debat-
tenstrang zu prifen, der sich epistemic emotions widmet (vgl. Turri, Alfano, Greco 2021).

102 Vgl. hierzu Kapitel 1. und 2. sowie die Ubersicht der anderen Ansitze in Kapitel 3.8.

103 Vgl. Butler 2013, S. 233.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

sondern der Verhiltnisse, die es als Subjekt erst hervorbringen.®* In Immanenz-
verhiltnissen an den eigenen Gefiihlen zu arbeiten, bedeutet zugleich qua partiel-
ler Veranderungen auch, einen Beitrag zur Verinderung dieser Verhiltnisse zu leis-
ten. Ob dies nun ausreicht, Gesellschaft im Gesamten zu transformieren, vermag
ich nicht einzuschitzen. Ohne die Bildung des eigenen Selbst ist es jedoch kaum
méglich, Politiken der Gefiihle zu formieren oder ihnen zu widerstehen.'®

Zudem stellt diese Haltung einen Vorschlag dar, kollektive Erfahrungen gegen-
iber gesellschaftlichen Individualisierungstendenzen iiberhaupt erst fiir jene zu er-
moglichen, fiir die sie kaum zuginglich sind und die sich daher jenseits der episte-
mischen Grenzen eines Subjektes befinden. Die Fragen, die sich also stellen, sind
damit etwa diese: Wie kann eine neue, solidarische Beziehungsweise bei denjeni-
gen Anklang finden, deren Existenzweisen von Individualismus und Konkurrenz
geprigt sind?’*® Wie eine Beziehungsweise mit jenen formieren, die auf Demons-
trationen und angesichts kollektiver Solidaritit Unbehagen anstatt eines »erheben-
den Gefithls« empfinden?'®” Mein Vorschlag lisst sich in Anlehnung an Bini Adamc-
zak als eine Transformation affektiver Beziehungsweisen'®® lesen, in die ein Subjekt
eingebunden ist.’® Die sechs untersuchten Kritiken politischer Gefiihle im Allge-
meinen sowie die von mir vorgeschlagene Haltung bieten genau hierfiir ein theore-
tisches Versatzstiick, dass betreffenden Subjekten die Grenzen ihrer individualisti-
schen Existenzweisen zeigen mag, um kollektive Gefithlserfahrungen als Moglich-
keitsraum zu erschliefen. Meine Skizze will nicht einen Individualismus versteti-
gen, sondern — von diesem ausgehend - kollektive Erfahrungen fiir jene eréffnen,
denen eben solche Erfahrungen fremd sind. Sie erméglicht ein anderes, ein womog-
lich solidarisches Fithlen qua Untersuchen, Experimentieren und Offnen."®

104 Vgl. Lorey, Ludwig, Sonderegger 2016, S. 12f. sowie Kapitel 3.1.

105 Vgl. Foucault 2005, S. 703—705.

106 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 156—159; Brockling 2013a, S. 278—282.

107 Adamczak 2018, S. 260.

108 So fasst Adamczak ihren Begriff der Beziehungsweise an einer Stelle wie folgt zusam-
men: »Beziehungsweise. Es geht darum, sich auf die Beziehung selbst zu beziehen, sie
nicht als Effekt, als Funktion des Bezogenen misszuverstehen. Zwar gibt es keine Relation
ohne Relata, aber es gibt auch keine Relata, die aufierhalb von Relationen existieren kon-
nten [..]. So verstanden, setzt sich die Welt nicht aus Einheiten zusammen, sondern aus
Beziehungen, nicht aus Atomen also, sondern aus Phdnomenen« (Adamczak 2018, S. 242).
Ich mochte einwenden, dass sich eine solche Beziehungsweise zwar theoretisch setzen
lasst und sich daraus neue solidarische Perspektiven erschliefRen lassen. Allerdings bed-
ingt ebendiese Perspektive bereits den Gang an die epistemologischen Grenzen durch jene,
die Beziehungsweisen fiir sich noch nicht erschlossen haben. Genau hier will eine kritische
Haltung politischer Gefiihle einhaken.

109 Vgl. Adamczak 2018, S. 242—-245.

110 Vgl. Adamczak 2018, S. 285.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

203


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Die zweite Frage betrifft den axiomatischen Ausgangspunkt dieser Kritik politi-
scher Gefiihle, also der kritischen Haltung - eine Frage, die nur schwer vollumfing-
lich im Rahmen einer Skizze wie dieser zu kliren ist. Interessanterweise hiillt sich
auch Michel Foucault, der meinen Uberlegungen in diesem Ausblick Pate steht, in
Schweigen zur Grundlage einer Haltung der Aufklirung. Er schneidet sie mit einer
hypothetischen Formulierung lediglich an:

»lch werde folglich das der kritischen Ontologie unserer selbst eigene philoso-
phische ethos als eine historisch-praktische Erprobung der Grenzen, die wir liber-
schreiten kénnen, und damit als Arbeit von uns selbst an uns selbst, insofern wir
freie Wesen sind, charakterisieren.«™"

Auch ich kann mit meinen Ausfithrungen nicht sicher von einer grundlegenden
Freiheit des Subjektes ausgehen, wenn dieses und dessen Gefiihle konstitutiv in
die Immanenzverhiltnisse eingebunden sind und darin politisch formiert werden.
Aber ebenso wenig kann ich sie grundlegend ausschliefRen, wiirde es den Kritiken
politischer Gefiithle und dem von mir vorgebrachten Vorschlag die Sinnhaftig-
keit entziehen. Ein zentraler Punkt, an dem sich eine solche Freiheit womdglich
entfaltet, scheint mir an den Widerspriichen innerhalb sowie zwischen den Imma-
nenzverhiltnissen zu liegen. Wie Sedgwick dargelegt hat, sind diese Widerspriiche
in je spezifischer Weise affekttheoretisch konnotiert. Kritiken der Gefiihle im All-
gemeinen konnen dabei Genres bieten, Umgangsweisen, solche Widerspriiche zu
inkorporieren oder gar zugunsten der priferierten Existenzweise zu kultivieren,
um sich aus den Immanenzverhiltnissen zumindest ein Stiick zu befreien.**

Schlieflich scheint mir die Frage nach einem zugrundeliegenden Axiom der
von mir vorgeschlagenen Skizze ein nachrangiges theoretisches Unterfangen,
denn es geht mir gerade um die praktische Bedeutung meines Vorschlags: Anstatt
einer theoretischen Letztbegriindung will ich die gefithlspolitische Haltung in
der Lebenspraxis der Subjekte verortet wissen, an der sie sich entfaltet. Auf diese
Weise kommen wir zu einer Vielzahl moglicher Ausgangspunkte einer Kritik po-
litischer Gefiithle — das Miterleben eines Unrechtes, das Streben nach Freiheit, ein
Bauchgefiihl oder die blofle Erfahrung als solche.™

5.5 Eine kritische Haltung gefiihispolitischer Selbst-Bildung

Wie ich darlegen konnte, ist die Haltung eine, die sich zum einen kritisch auf Ge-
fithle richtet und diese so zu ihrem Objekt macht. Gefiihle werden auf diese Weise

111 Foucault 2005, S. 697 Herv. i. O.
112 Vgl. Sedgwick 20033, S. 134.
113 Vgl. Sayer 2011, S. 23-58; Massumi 2010, S. 339; Walzer 2000, S. 714f.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

ihres Anscheins der Richtigkeit, Natiirlichkeit oder Normalitit beraubt und einem
Subjekt so als verdnderbar zuginglich. Dieser kritische Umgang entfaltet sein Po-
tenzial insbesondere dort, wo politische Gefithle — im Sinne von Politik, le politique —
solche epistemischen Effekte hervorrufen, wie sie auch Berlant und Illouz in unter-
schiedlichen Schwerpunktsetzungen untersuchten.”™ Diese kritische Haltung im-
pliziert zum anderen selbst wiederum Gefithlserfahrungen auf unterschiedlichen
Ebenen," die sich in den Techniken entfalten — wie Unbehagen oder Mut. Diesem
doppelten Genitiv einer kritischen Haltung an und durch Gefiihle liegt die Auffas-
sung zugrunde, dass solche politischen Gefiihle in affektiven, politischen und so-
zialen Immanenzverhiltnissen entstehen.™

Eine solche kritische Haltung ist somit eine gefiihlspolitische Intervention in die
vorherrschenden Immanenzverhiltnisse und — darin manifestiert — die Verfassung
des eigenen Selbst; denn die kritischen Techniken politischer Gefithle setzen genau
an der Verbindung zwischen Immanenzverhiltnissen und affektiver Verfasstheit ei-
nes Subjektes an, setzen es aufs Spiel." Es untersucht seine Gefithlserfahrungen und
verfolgt deren affektive, politische und soziale Genese; es experimentiert an politi-
schen Gefithlen und den sie auslésenden Existenzweisen und es dffnet sich gegen-
tiber den affektiven Krisen, die politische Gefiihle in Widerspruch geraten lassen.
Die wiederholte Anwendung dieser drei Techniken trigt zur Herausbildung einer
kritischen Haltung bei, die einem Subjekt nicht nur einen kritischen Umgang mit
den eigenen Gefithlen ermdglicht, sondern auch sich selbst in einer Art und Weise
zu gestalten, die es fiir erstrebenswert hilt. In dieser Hinsicht bietet meine Skizze
eine Antwort auf die Frage, wie sich ein Subjekt am eigenen Schopf aus dem >Sumpf«
seiner politischen Gefithle ziehen kann: indem sich ein Subjekt durch Anwendung
der Techniken und das daraus resultierende Einnehmen der kritischen Haltung ge-
fiihlspolitisch selbst bildet."®

Eine solche gefiihlspolitische Selbst-Bildung will jedoch keinesfalls das Leitbild
eines moralisch richtigen oder gar miindigen Umgangs mit Gefiihlen vorzeichnen.
Nicht nur sind solche Leitbilder selbst unlingst zum Gegenstand politischen Streits
und einer darauf folgenden Bedeutungsentleerung geworden;"™ die anhaltende

114 Eine auf Politiken wahrer Gefiihle gerichtete Untersuchung bietet Berlant 2005. Fiir eine
Untersuchung und Kritik der 6konomischen Produktion wahrer Gefiihle vgl. Illouz 2018b
sowie Kapitel 3.3.

115 Vgl. de Sousa 2016, S. 74f. sowie Kapitel 1.1.

116 Vgl. Bargetz 2014, S. 129—133 sowie Kapitel 3.1.

117 Vgl. Butler 2013, S. 234, 244.

118 Vgl. Foucault 2015, S.18—21; Butler 2013, S. 246; Biinger 2013, S. 214—220. Unter Selbst-Bildung
verstehe ich in dieser Hinsicht alle von einem Subjekt intendierten Praktiken, durch die es
versucht, das eigene Selbst zu verandern (vgl. Alkemeyer, Budde, Freist 2013, S. 21).

119 Bauer 2013, S. 27f,; vgl. Eis 2013, S. 72-74.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

205


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Transformation des Selbst macht es zudem schwer, eine statische Figur wie das
eines politisch miindigen Subjektes aufrechtzuerhalten.

Meine Auffassung gefiihlspolitischer Selbst-Bildung versteht sich dagegen
als eine gefiihlstheoretische Erweiterung einer politischen Bildung, die sich der
Lebenspraxis der Menschen zuwendet und darin allein der Zielsetzung folgt,
ein Subjekt dabei zu unterstiitzen, gefithlspolitische Maoglichkeitsriume zu er-
schlieflen.”™ Eine gefithlspolitische Selbst-Bildung vollzieht sich somit an der
Subjektivitit und der sie umgebenden Immanenzverhiltnisse in unabgeschlossener
Anwendung, wobei die inhaltliche Ausgestaltung der kritischen Techniken vom
jeweiligen Subjekt abhingen. Roland Reichenbach bringt dies auf den Punkt:
»Bildungsprozesse sind Transformationsprozesse mit unbekanntem Verlauf, keine
Vervollkommnungsprozesse.«** Zudem erlauben die Verschrinkung der Techniken
sowie ihr Bezug zur subjektiven Lebenswelt, dass die Techniken und die darin zum
Tragen kommenden Gefiihle selbst fiir einen kritischen Umgang erschlossen wer-
den. Auf diese Weise lisst sich das Problem des aporetischen Charakters von Kritik
zwar nicht theoretisch auflésen, jedoch zumindest pragmatisch eindimmen.

Als ein Konzept der Selbst-Bildung handelt es sich hier zunichst nachrangig um
ein vermittelndes Konzept, da die Selbstbeziiglichkeit des Bildungsprozesses hier
grundlegend ist. Man mag also zunichst annehmen, dass eine Rollendifferenz zwi-
schen Lehrenden und Lernenden, wie es vorwiegend Diskurse um institutionelle
Bildung in Schulen und Universititen betrifft, keine Rolle spielt. Allerdings gilt es zu
fragen, wie ein Subjekt von solchen Techniken erfihrt, wie es sie auf sich bezieht, fiir
sich anwenden lernt und iibt. Zu beriicksichtigen ist ein solch initiales Lernen auch
hinsichtlich eines méglichen Umbkippens, durch welches mit politischen Gefiihlen
eher un- oder antikritisch umgegangen wird, beispielsweise indem bestimmte Ge-
fithlsnormen gezielt stabilisiert werden oder das Primat des Subjektes unter das der
srichtigen< Technik gestellt wird.

Vor diesem Hintergrund will ich einige wenige Ansatzpunkte nennen, von de-
nen aus die kritischen Techniken in einem Folgeprojekt didaktisch-methodisch auf-
bereitet werden konnen: SoliefRe sich die Technik des Untersuchens an sozialbiogra-
fische Lehr-Lern-Methoden kniipfen, wobei unter dem Fokus auf die individuellen
Gefiihle stets die Verkniipfung zwischen diesen und den affektiven, politischen und
sozialen Immanenzverhiltnissen herzustellen wire. Beispielsweise lief3e sich eine

120 Mein Argument ist somit ein grundlagentheoretisches, von dem aus weitere Arbeiten
zu einer didaktisch-methodischen Aufbereitung von Kritiken politischer Gefiihle folgen.
Damit kniipfe ich an einige der Arbeiten an, die sich der fachdidaktischen Rolle von
Gefiihlen (vgl. Petri 2018, S. 123ff.) und ihrer Bedeutung fiir schulische Bildungspraxis bere-
its widmeten (vgl. Breit 2016).

121 Reichenbach 1999, S. 417ff., hier S. 418 Herv. i. O.

am 14.02.2028, 13:34:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Ausblick: Kritik politischer Gefihle als gefiihlspolitische Selbst-Bildung?

politische Gefiihlsbiografie in einer Lebenslinie festhalten, wobei die konkrete Aus-
gestaltung den Lernenden frei stiinde: Da Begriffskompositionen wie >Politik der
Gefiihle« nicht alltagssprachlich sind, liegt es nahe, von einem Anfertigen einer per-
sonlichen Biografie mit zentralen Lebensereignissen auszugehen, um diese in Fol-
geschritten einerseits um die individuellen Gefithlserfahrungen und andererseits
die Immanenzverhiltnisse als >Untersuchungsraster« zu erweitern. Es handelt sich
also nicht auf Anhieb um ein theoretisch ausgekliigeltes Untersuchen, sondern um
eine erste, fragende Anniherung an die eigenen Gefiihle. Da es zudem vorausset-
zungsreich ist, die eigenen Gefiihle zu erkennen und fiir sich zu benennen, liegt ein
schrittweises Vorgehen nahe.

Die Technik des Experimentierens findet Ankniipfungspunkte bei anderen,
experimentellen Lerngelegenheiten”” wie kreativen Protestformen'??, Praktiken

des Verlernens™*

oder Krisenexperimenten.”” Solch ein Experimentieren ist ge-
kennzeichnet von Erfahrungen mit Gefithlen wie Unbehagen oder Angst, welche
die jeweiligen Immanenzverhiltnisse aufrechterhalten. Es empfiehlt sich daher
zum einen auf Grundlage der Ergebnisse des Untersuchens bestimmte Gefiihls-
erfahrungen auszuwihlen, die einen Anlass fiir das Experimentieren bieten; zum
anderen konnen Gruppenkonstellationen dabei helfen, den schiitzenden Gefiih-
len der Immanenzverhiltnisse zu begegnen und Mut zu fassen. So berichteten
auch die Studierenden meines Seminars zu Krisenexperimenten, dass ihnen die
Durchfithrung ihres »Unruhestiftens«*¢, wie Garfinkel es nennt, durch das geteilte
Gruppenerlebnis leichter fiel. Diese Gruppen kénnen zudem einen Moglichkeits-
raum schaffen, die gemachten Gefithlserfahrungen untersuchend einzuordnen.
Die Technik des Offnens ist hingegen nur schwer in ein Lehr-Lern-Setting zu in-
tegrieren, sind die Effekte affektiver Krisen auf das Subjekt wie auch ihr Zugang zu
diesen kaum absehbar. Eine Moglichkeit bestiinde aber im gemeinsamen Austausch
mitanderen Lernenden, um die Technik tiberhaupt erst zu erschlief3en. Dabei kénn-
ten die Erfahrungen aus vorherigem Experimentieren dazu genutzt werden, vom
aktiven Evozieren einer Kritik zum passiven Erfahren affektiver Krisen iiberzuge-
hen. Zu diskutieren wire hierbei, welche affektiven Krisen sie bislang erlebt haben,
inwiefern es sich um kleine alltagsbezogene oder grofie, lebensverindernde Krisen
handelt und wie sich diese wiederum in die jeweilige gefiihlspolitische Biografie
einfiigen. Fiir ein erstes Einiiben der Technik des Offnens ist dagegen zu thema-
tisieren, welche Umgangsweisen es in und mit solchen affektiven Krisen gibt, ohne

122 Einen anregenden Einblick in verschiedene experimentelle Lehr-Lern-Formen bietet unter
anderem der Sammelband von Bee, Egert 2020.

123 Vgl. bspw. Rigamonti 2020, S. 113ff.

124 Vgl. bspw. Sternfeld 2014, S.13—21; hooks 1994, S. 38.

125 Vgl Garfinkel 1973.

126 Garfinkel 1973, S. 280.

am 14.02.2028, 13:34:05. A

207


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

dabei in einen Diskurs der Krisenprivention abzurutschen. Von hier aus liefRen sich
verschiedene Genres zu den affektiven Krisen diskutieren, um durch die Pluralitit
unterschiedlicher Zugiange iberhaupt die Moglichkeit eines treuen Zugangs zu er-
schlieRen.

Diese didaktisch-methodischen Uberlegungen kénnen nur ein erster Impuls
zur Entwicklung eines Lehr-Lern-Settings sein, durch das Subjekte eine kritische
Haltung gefiihlspolitischer Selbst-Bildung entwickeln. Eine politische Bildung
darf sich dabei nicht darin erschopfen, Gefithle auf ein Oberflichenphinomen
politischer Verhiltnisse oder eine lerntheoretische Dimension zu reduzieren.
Ebenso verkiirzt wire es, Gefithle zum ideellen Zentrum zu erkliren, von dem
politische Bildung auszugehen habe. Wie ich in dieser Arbeit darlegt habe, sind
Gefiihle als politische Facette sozialen Zusammenlebens ernst zu nehmen. Das gilt
nicht nur fiir eine theoretische Vorarbeit wie die vorliegende, sondern auch fiir eine
umfassende didaktisch-methodische Aufbereitung der hiesigen Skizze.

Mit meiner vorliegenden Studie habe ich gezeigt, welche Moglichkeiten sich uns
fiir einen kritischen Umgang mit politischen Gefiihlen bieten, wenn wir auf das
Theoriefeld der Kritik politischer Gefiihle blicken. Meine abschliefende Skizze hat
vor diesem Hintergrund deutlich gemacht, wie sich solche Kritiken in eine kriti-
sche Haltung gefiihlspolitischer Selbst-Bildung integrieren lassen. Diese erlaubt es
einem Subjekt, seine Gefithlserfahrungen in ihrer reproduktiven Bedeutung fiir af-
fektive, politische und soziale Immanenzverhiltnisse zu erfahren, zu befragen und
so die eigenen gefiihlten Existenzweisen zu gestalten. Damit dringt es sich gera-
dezu auf zu fragen: Sind wir offen fiir Verinderung'® und wagen wir den schweren

und erschreckenden Schritt heraus aus unserer »Richtung des Lebens«?'

127 Vgl. Besand 2014, S. 380f.
128 Vgl. Berlant 2011, S. 122.
129 Musil 1980, S. 162.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Abramovic, Marina 1974. Rhythm o.

Adamczak, Bini 2018. Beziehungsweise Revolution. 1917, 1869 und kommende. Berlin:
Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1970. »Erziehung nach Auschwitz, in Stichworte. Kritische Mo-
delle 2, hg. v. Adorno, Theodor W. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 85-101.

Adorno, Theodor W. 1972. »Theorie der Halbbildungc, in Gesammelte Schriften. Sozio-
logische Schriften I, hg. v. Adorno, Theodor W. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 93-121.

Adorno, Theodor W. 1979. »Zur Logik der Sozialwissenschaftenc, in Der Positivismus-
streit in der deutschen Soziologie, hg. v. Adorno, Theodor W. et al. 9. Aufl. Neuwied:
Luchterhand, S. 125-144.

Adorno, Theodor W. 2003. »Kritik«, in Gesammelte Schriften. Kulturkritik und Gesell-
schaft 11, hg. v. Adorno, Theodor W. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 785-793.

Agamben, Giorgio et al. (Hg.) 2012. Demokratie? Eine Debatte. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Ahmed, Sara 2008a. »Open Forum Imaginary Prohibitions«, in European Journal of
Women's Studies 15, 1, S. 23—39.

Ahmed, Sara 2008b. »THE POLITICS OF GOOD FEELINGec, in Australian Critical Race
and Whiteness Studies Association 4, S. 1-18.

Ahmed, Sara 2014a. »Not in the Mood, in New Formations, 82, S. 13—2.8.

Ahmed, Sara 2014b. The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh: Edinburgh University
Press.

Alkemeyer, Thomas; Budde, Gunilla; Freist, Dagmar 2013. »Einleitung, in Selbst-Bil-
dungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, hg. v. Alkemeyer, Tho-
mas; Budde, Gunilla; Freist, Dagmar. Bielefeld: transcript, S. 9-32.

Anderson, Ben 2009. »Affective atmospheres«, in Emotion, Space and Society, 2,
S. 77-81.

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita (Hg.) 2017a. Critique and Postcritique. Durham, Lon-
don: Duke University Press.

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita 2017b. »Introductions, in Critique and Postcritique,
hg. v. Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita. Durham, London: Duke University Press,
S.1-28.

Arias-Maldonado, Manuel 2017. »DIE AFFEKTIVE WENDE. Postsouverine Subjek-
tivitit und das rationale Subjekt des Liberalismus«, in Lettre International, 119,
S. 31-36.

Asad, Talal 2009. »Free Speech, Blasphemy, and Secular Criticism, in Is Critique Se-
cular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, hg. v. Asad, Talal et al. Berkeley: Univer-
sity of California Press, S. 20-63.

Augustinus, Aurelius 1977. Vom Gottesstaat. (De civitate dei). Miinchen: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag.

Badiou, Alain; Tarby, Fabien 2012. Die Philosophie und das Eveignis. Mit einer kurzen Ein-
fiihrung in die Philosophie Alain Badious. Wien: Turia + Kant.

Badiou, Alain; Truong, Nicolas 2015. Lob der Liebe, hg. v. Engelmann, Peter. Wien:
Passagen Verlag.

Badiou, Alain; Wickerle, Thomas 2010. Zweites Manifest fiir die Philosophie. Wien: Turia
+ Kant.

Baier, Angelika et al. (Hg.) 2014. Affekte und Geschlecht. Eine einfiilhrende Anthologie.
Wien: Zaglossus.

Barad, Karen; Dolphijn, Rick; van der Tuin, Iris 2012. »Matter feels, converses, suf-
fers, desires, yearns and remembers«. Interview with Karen Barad«, in New Ma-
terialism. Interviews & Cartographies, hg. v. Dolphijn, Rick; van der Tuin, Iris. Ann
Arbor, Michigan: Open Humanities Press, S. 48-70.

Barbalet, Jack M. 2004. EMOTION, SOCIAL THEORY AND SOCIAL STRUCTURE. A
Macrosociological Approach. Cambridge: Cambridge University Press.

Bargetz, Brigitte 2012. »WUTBURGERINNEN?< Zum Verhiltnis von Politik,
Emotionen und Geschlecht«, in E-Motions. Transformationsprozesse in der Gegen-
wartskultur, hg. v. Mixa, Elisabeth; Vogl, Patrick. Wien, Berlin: Turia + Kant,
S.176-188.

Bargetz, Brigitte 2014. »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Uberlegungen zu einer
politischen Grammatik der Gefithle«, in Affekte und Geschlecht. Eine einfiihrende An-
thologie, hg. v. Baier, Angelika et al. Wien: Zaglossus, S. 117-136.

Bargetz, Brigitte 2015a. Ambivalenzen des Alltags. Neuovientierungen fiir eine Theorie des
Politischen. Hawthorne: transcript.

Bargetz, Brigitte 2015b. »The Distribution of Emotions: Affective Politics of Eman-
cipationg, in Hypatia 30, 3, S. 580-596.

Bargetz, Brigitte 2018. »Der sentimentale Vertrag. Eine Politische Theorie der Affek-
te und das unvollendete liberale Projekt«, in Leviathan 46, 1, S. 37-58.

Bargetz, Brigitte 2019a. »Longing for agency: New materialisms’ wrestling with des-
pair«, in European Journal of Women’s Studies 26, 2, S. 181-194.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Bargetz, Brigitte 2019b. »Welche Politik der Gefiihle? Affektive Fakten und feminis-
tische Kritik?«, in Frauen.Wissen.Wien, 8, S. 37-50.

Bargetz, Brigitte 2020. Eine politische Grammatik der Gefiihle. Affekttheorie als politische
Theorie. Wien.

Bargetz, Brigitte; Sanos, Sandrine 2020. »Feminist matters, critique and the future
of the political«, in Feminist Theory 21, 4, S. 501-516.

Bargetz, Brigitte; Sauer, Birgit 2010. »Politik, Emotionen und die Transformation
des Politischen. Eine feministisch-machtkritische Perspektive«, in Osterreichi-
sche Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 39, 2, S. 141-155.

Bargetz, Brigitte; Sauer, Birgit 2015. »Der affective turn. Das Gefithlsdispositiv und
die Trennung von 6ffentlich und privat«, in Femina Politica - Zeitschrift fiir feminis-
tische Politikwissenschaft, 1, S. 93—102.

Barthes, Roland 2016. Am Nullpunkt der Literatur. Literatur oder Geschichte. Kritik und
Wahrheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baschek, Nicklas 2014. «<Engagement ist Mangel an Talent.«. Zur Entkernung der
Kritik in der Kritischen Systemtheorie und dem Postfundamentalismusc, in Le-
viathan 42, 4, S. 494-507.

Bauer, Christoph 2013. »Das miindige Subjekt?«, in Was heif3t heute kritische politi-
sche Bildung?, hg. v. Widmaier, Benedikt; Overwien, Bernd. Schwalbach/Ts.: Wo-
chenschau Verlag, S. 26-34.

Bedorf, Thomas 2010. »Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz«, in
Das Politische und die Politik, hg. v. Bedorf, Thomas. Berlin: Suhrkamp, S. 13-37.

Bee, Julia; Egert, Gerko (Hg.) 2020. Experimente lernen, Techniken tauschen. Ein speku-
latives Handbuch. Weimar, Berlin: Nocturne.

Berlant, Lauren G. 1999. »The Subject of True Feeling: Pain, Privacy, and Politics«, in
Cultural Pluralism, Identity Politics, and the Law, hg. v. Sarat, Austin; Kearns, Tho-
mas R. Michigan: The University of Michigan Press, S. 49—84.

Berlant, Lauren G. 2005. »The Epistemology of State Emotions, in Dissent in Dan-
gerous Times, hg. v. Sarat, Austin. Michigan: The University of Michigan Press,
S. 46-78.

Berlant, Lauren G. 2011. Cruel Optimism. Durham, NC: Duke University Press.

Berlant, Lauren G.; Edelman, Lee 2019. »What Survives, in Reading Sedgwick, hg. v.
Berlant, Lauren G. Durham, London: Duke University Press, S. 37-62.

Besand, Anja 2014. »Gefiihle iiber Gefiihle. Zum Verhiltnis von Emotionalitit und
Rationalitit in der politischen Bildung, in Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 24, 3,
S. 373-383.

Bogner, Alexander 2021. Die Epistemisierunyg des Politischen. Wie die Macht des Wissens
die Demokratie gefiihrdet. Ditzingen: Reclam.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Chiapello, Eve 2006. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK
Verlag.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Boltanski, Luc; Honneth, Axel 2013. »Soziologie der Kritik oder Kritische Theorie?
Ein Gesprach mit Robin Celikates«, in Wasist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 81-116.

Bourdieu, Pierre 1998. »Postscriptumc, in Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen
alltaglichen Leidens an der Gesellschaft, hg. v. Bourdieu, Pierre; et al. 2. Aufl. Kon-
stanz: UVK Verlag, S. 823-826.

Bourdieu, Pierre 2002. Ein soziologischer Selbstversuch. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre; et al. (Hg.) 1998. Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltéigli-
chen Leidens an der Gesellschaft. 2.. Aufl. Konstanz: UVK Verlag.

Brachtendorf, Johannes 2008. »Augustinus: Die Ambivalenz der Affekte zwischen
Natiirlichkeit und Tyranneix, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Witt-
genstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter,
S. 141-162.

Braidotti, Rosi 2018. Politik der Affirmation. Berlin: Merve Verlag.

Braidotti, Rosi 2019. »A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities«, in
Theory, Culture & Society 36, 6, S. 31—61.

Brandt, Horst D.; Smith, Adam (Hg.) 2010. Theorie der ethischen Gefiihle. Hamburg:
Meiner.

Breit, Gotthard 2016. Mit Leidenschaft und Augenmaf3 zugleich. Zum Spannungsverhilt-
nisvon Rationalitit und Emotionalitit im Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochen-
schau Verlag.

Brockling, Ulrich 2013a. Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-
form. 5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brockling, Ulrich 2013b. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritiks, in Le-
viathan 41., 2, S. 309-323.

Brockling, Ulrich 2017. »Die Umkehrung des Genitivs. Thesen zur Kritiks, in Gute
Hirten fiihren sanft. Uber Menschenregierungskiinste, hg. v. Bréckling, Ulrich. Berlin:
Suhrkamp, S. 383-391.

Brockling, Ulrich; Peter, Tobias 2014. »Mobilisieren und Optimieren, in Zeitschrift
fiir Erziehungswissenschaft 17, 3, S. 129-147.

Buddensiek, Friedemann 2008. »Stoa und Epikur: Affekte als Defekte oder als Welt-
bezug?«, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Land-
weer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 69—-94.

Biinger, Carsten 2011. »Politische Bildung nach dem >Tod des Subjekts«, in Kritische
politische Bildung, hg. v. Losch, Bettina; Thimmel, Andreas. Bonn: Lizenzausgabe
fir die Bundeszentrale der politischen Bildung, S. 315-325.

Biinger, Carsten 2013. Die offene Frage der Miindigkeit. Studien zur Politizitit der Bildung.
Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Butler, Judith 1991. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith 2013. »Was ist Kritik? Ein Essay itber Foucaults Tugendx, in Was ist
Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 221-246.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Butler, Judith 2017. Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen.
4. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverstindigung und
kritische Theorie. Frankfurt a.M.: Campus Verlag.

Chmilewski, Katja; Hajek, Katharina 2018. »Mobilizing affects about intimate rela-
tionshipsc, in Affective inequalities in intimate relationships, hg. v. Juvonen, Tuula;
Kolehmainen, Marjo. Abingdon, Oxon, New York: Routledge, S. 171-185.

Clough, Patricia T. 2010. »The Affective Turn: Political Economy, Biomedia, and Bo-
dies«, in THE AFFECT THEORY READER, hg. v. Gregg, Melissa; Seigworth, Gre-
gory J. Durham, London: Duke University Press, S. 206—228.

Clough, PatriciaT.; Halley, Jean 2007. The Affective Turn. Theorizing the Social. Durham,
London: Duke University Press.

Comtesse, Dagmar et al. 2019. »Einleitungc, in Radikale Demokratietheorie. Ein Hand-
buch, hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 11-26.

Conradi, Tobias; Muhle, Florian 2011. »Verbinden oder trennen? Uber das schwierige
Verhiltnis der Akteur-Netzwerk-Theorie zur Kritike, in Strukturentstehung durch
Verflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, hg. v. Conradi, Tobias;
Derwanz, Heike; Muhle, Florian. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, S. 313-333.

Cvetkovich, Ann 2012. Depression. A public feeling. Durham, NC: Duke Univ. Press.

Cvetkovich, Ann 2014. »Depression ist etwas Alltigliches: Offentliche Gefithle und
Saidiya Hartmans Lose Your Mother, in Affekte und Geschlecht. Eine einfiihrende
Anthologie, hg. v. Baier, Angelika et al. Wien: Zaglossus, S. 57-85.

Dahrendorf, Ralf1979. »Anmerkungen zur Diskussionc, in Der Positivismusstreitin der
deutschen Soziologie, hg. v. Adorno, Theodor W. et al. 9. Aufl. Neuwied: Luchter-
hand, S. 145-154.

Damasio, Antonio R. 2012. Descartes’ Irrtum. Fiihlen, Denken und das menschliche Ge-
hirn. 7. Aufl. Miinchen: List Verlag.

Dammer, Karl-Heinz; Wortmann, Elmar 2014. Miindigkeit. Didaktische, bildungstheo-
retische und politische Uberlegungen zu einem schwierigen Begriff. Baltmannsweiler:
Schneider-Verlag.

de Beauvoir, Simone 1983. Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch Verlag.

de Boer, Karin; Sonderegger, Ruth 2012. »Introduction, in Conceptions of Critique in
Modern and Contemporary Philosophy, hg. v. de Boer, Karin; Sonderegger, Ruth.
Houndmills Basingstoke Hampshire UK, New York: Palgrave Macmillan, S. 1-9.

de Man, Paul 1978. »The Epistemology of Metaphors, in Critical Inquiry s, 1, S. 13-30.

de Sousa, Ronald 2011. Emotional Truth. Oxford: Univ. Press.

de Sousa, Ronald 2015. Love. A very short introduction. Oxford: Oxford Univ. Press.

de Sousa, Ronald 2016. Die Rationalitit des Gefiihls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles 1988. Spinoza. Praktische Philosophie. Berlin: Merve Verlag.

Deleuze, Gilles 2015. Kritik und Klinik. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

am 14.02.2028, 13:34:05.

213


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix 1977. Rhizom. Berlin: Merve Verlag.

Demirovi¢, Alex 2010. »Kritik und Wahrheit. Fiir einen neuen Modus der Kritike, in
Kunst der Kritik. REPUBLICART 10, hg. v. Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Rau-
nig, Gerald. Wien, Berlin: Turia + Kant, 85-103.

Descartes, René 2009. Meditationen. Uber die Grundlage der Philosophie. Hamburg:
Meiner Verlag.

Detjen, Joachim 2016. »Mit der Demokratie verbinde ich in erster Linie den de-
mokratischen Verfassungsstaat, den ich fiir die bedeutendste politische Erfin-
dung der Menschheit halte.«, in Interviews zur Politikdidaktik, hg. v. Pohl, Kerstin.
Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 122-139.

Dhawan, Nikita 2019. »Die affirmative Sabotage der Aufklirung: Die postkoloniale
Zwickmithle«, in Zeitschrift fiir Politik 66, 2, S. 183-198.

Ehrenberg, Alain 2004. »Depression: Unbehagen in der Kultur oder neue Formen
der Sozialitit«, in Die Erfindung des Ich. Eine Theorie der Identitit, hg. v. Kaufmann,
Jean-Claude. Konstanz: UVK Verlag, S. 52-62.

Eis, Andreas 2013. »Mythos Miindigkeit oder Erziehung zum funktionalen Sub-
jekt?«, in Was heifst heute kritische politische Bildung?, hg. v. Widmaier, Benedikt;
Overwien, Bernd. Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 69-77.

Eis, Andreas et al. 2015. FRANKFURTER ERKLARUNG. Fiir eine kritisch-emanzipatori-
sche Politische Bildung.

Eis, Andreas; Metje, Frederik 2019. »Zur Rolle von Wut und Empérung im Politi-
schen, in Politische Bildung mit Gefiihl, hg. v. Besand, Anja; Overwien, Bernd;
Zorn, Peter. Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung, S. 189-199.

Engel, Antke 2010. »Akzeptanzschwierigkeiten? Dimensionen und Strategien quee-
rer Kritiks, in Das Subjekt — zwischen Krise und Emanzipation, hg. v. Demirovié,
Alex; Kaindl, Christina; Krovoza, Alfred. Minster: Westfilisches Dampfboot,
S. 65—-84.

Eribon, Didier 2016. Riickkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.

Eribon, Didier 2017. Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identititen, Wege. Berlin: Suhr-
kamp.

Eribon, Didier 2018. Grundlagen eines kritischen Denkens. Wien: Turia + Kant.

Fawaz, Ramzi 2019. »An Open Mesh of Possibilities«: The Necessity of Eve Sedgwick
in Dark Times, in Reading Sedgwick, hg. v. Berlant, Lauren G. Durham, London:
Duke University Press, S. 6-33.

Felski, Rita 2012. »Critique and the Hermeneutics of Suspicion, in M/C Journal 15, 1.

Felski, Rita 2015. The limits of critique. Chicago, London: The University of Chicago
Press.

Feyerabend, Paul K.; Jung, Joachim 2002. »Das letzte Interviewx, in absolute Paul Fe-
yerabend, hg. v. Oberschelp, Malte. Freiburg: orange-press, S. 210-220.

Fliigel-Martinsen, Oliver 2019. »Kritik«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch,
hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 576-583.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Foucault, Michel 1992. Was ist Kritik? Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel 2003. »Folter ist Vernunft«, in Michel Foucault. Schriften in vier
Binden, hg. v. Defert, Daniel; Ewald, Frangois. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 505-514.

Foucault, Michel 2005. »Was ist Aufklirung?«, in Michel Foucault. Schriften in vier Bin-
den, hg. v. Defert, Daniel; Ewald, Francois. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 687-707.

Foucault, Michel 2012. Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit1. 12. Aufl. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2015. Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit 2. 12. Aufl.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Freud, Sigmund 1900. Die Traumdeutung. Leipzig & Wien: F. Deuticke.

Freud, Sigmund 1991. »Das Unbewusste«, in Werke aus den Jahren 1913 — 1917, hg. v.
Freud, Sigmund. 8. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag, S. 264-305.

Frevert, Ute 2012. Gefiihlspolitik: Friedrich I1. als Herr iiber die Herzen? Gottingen: Wall-
stein Verlag.

Galenus 2018. Galen. Works on human nature. Cambridge, New York, NY, Port Mel-
bourne, New Delhi, Singapore: Cambridge University Press.

Garfinkel, Harold 1973. »Studien tiber die Routinegrundlagen von Alltagshandeln,
in Symbolische Interaktion. Arbeiten zu einer reflexiven Soziologie, hg. v. Steinert,
Heinz. Stuttgart: Ernst Klett Verlag, S. 280-293.

Gill, Christopher 2008. »Die antike medizinische Tradition: Die korperliche Basis
emotionaler Dispositionenc, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Witt-
genstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter,
S. 95-120.

Gilon, Daniel 2018. »Das Kino als Gefithlsware. Uber Horrorfilme und die Kommo-
difizierung der Angst«, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsumkapitalismus,
hg. v. lllouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 112-141.

Goffman, Erving 1975. Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter Identitit.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gould, Deborah B. 2009. Moving Politics. Emotion and ACT UP’s fight against AIDS. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory J. 2010a. »An Inventory of Shimmersc, in THE
AFFECTTHEORYREADER, hg.v. Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory]. Durham,
London: Duke University Press, S. 1-28.

Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory J. (Hg.) 2010b. THE AFFECT THEORY READER.
Durham, London: Duke University Press.

Giirses, Hakan 2010. »Kein Kommentar. Was ist »atopische« Kritik?«, in Kunst der
Kritik. REPUBLICART 10, hg. v. Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Raunig, Gerald.
Wien, Berlin: Turia + Kant, S. 175-196.

am 14.02.2028, 13:34:05.

215


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Hampe, Michael 2013. »Wissenschaft und Kritik. Einige historische Beobachtun-
genc, in Was ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 353-371.

Haraway, Donna 1988. »Situated Knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of Partial Perspective, in Feminist Studies 14, 3, S. 575-599.
Hark, Sabine 2009. »Was ist und wozu Kritik? Uber Méglichkeiten und Grenzen fe-

ministischer Kritik heute«, in Feministische Studien, 1, S. 22-35.

Hiseler, Verena 2019. Momente der Verantwortung bei Jacques Derrida. Nordhausen: Ver-
lag Traugott Bautz.

Hebekus, Uwe; V6lker, Jan 2012. Neue Philosophien des Politischen zur Einfiihrung. Ham-
burg: Junius.

Heckmann, Heinz-Dieter (Hg.) 2006. Qualia. Ausgewihlte Beitrige. 2. Aufl. Pader-
born: Mentis.

Heidenreich, Felix 2012. »Versuch eines Uberblicks: Politische Theorie und Emotio-
nen, in Politische Theorie und Emotionen. Schriftenveihe der Sektion Politische Theo-
rie und Ideengeschichte in der Deutschen Vereinigung fiir Politische Wissenschaft, hg. v.
Heidenreich, Felix; Schaal, Gary S. Baden-Baden: Nomos Verlag, S. 9-28.

Heidenreich, Felix; Schaal, Gary S. (Hg.) 2012.. Politische Theorie und Emotionen. Schrif-
tenreihe der Sektion Politische Theorie und Ideengeschichte in der Deutschen Vereinigung
fuir Politische Wissenschaft. Baden-Baden: Nomos Verlag.

Hessisches Kultusministerium 202.2.. Kerncurriculum gymnasiale Oberstufe. Politik und
Wirtschaft. https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hess
en.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf (Zugriff vom 25.02.2022).

Hildebrand, Ina 2018. Atheistischer Aktivist Amed Sherwan — »Es muss normal sein, nicht
mehr zu glauben«. https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivis
t-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html (Zugriff vom 05.03.2022).

Hochschild, Arlie R. 1979. »Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structurex, in
American Journal of Sociology 85, 3, S. 551-575.

Honneth, Axel 2000. »Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem
Vorbehalt. Zur Idee der »Kritik« in der Frankfurter Schule, in Deutsche Zeitschrif
fiir Philosophie 48, 5, 729—237.

Honneth, Axel 2002. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im
Zeitalter des normalisierten Intellektuellenc, in Der demokratische Nationalstaatin
den Zeiten der Globalisierung. Politische Leitideen fiir das 21. Jahrhundert, hg. v. Miink-
ler, Herfried; Llanque, Marcus; Stepina, Clemens K. Berlin: Akademie Verlag,
S. 241-252.

Honneth, Axel 2018. »Vorwort, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsumkapitalis-
mus, hg. v. lllouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 7-12.

hooks, bell 1994. Teaching to Transgress. Education as the Practice of Freedom. New York:
Routledge.

hooks, bell 2001. All about love. New visions. New York: Harper Perennial.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html

Literatur

Horkheimer, Max 1987. »Anfange der biirgerlichen Geschichtsphilosophie«, in Phi-
losophische Friihschriften. 1922 —1932, hg. v. Schmid Noerr, Gunzelin; Schmidt, Al-
fred; Horkheimer, Max. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag, S. 177-268.

Hostettler, Karin 2014. »Under (Post)colonial Eyes: Kant, Foucault, and Critique, in
Decolonizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a
Postcolonial World, hg. v. Dhawan, Nikita; Nikita Dhawan (ed.). Opladen: Barbara
Budrich, S. 79-92..

Huber, Jérg et al. (Hg.) 2007a. Asthetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung. Ziirich, Wien,
New York: Springer-Verlag.

Huber, Jérg et al. 2007b. »Wenn die Kritik verdeckt ermittelt: Einleitende Uberle-
gungen zu einer Asthetik der Kritike, in Asthetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung,
hg. v. Huber, Jorg et al. Ziirich, Wien, New York: Springer-Verlag, S. 7-20.

louz, Eva 2011. Warum Liebe weh tut. Eine soziologische Evklirung. Berlin: Suhrkamp.

llouz, Eva 2015. Gefiihlein Zeiten des Kapitalismus. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2004.
5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Illouz, Eva 2018a. »Einleitung — Gefiihle als Waren«, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit
im Konsumkapitalismus, hg. v. lllouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 13-50.

llouz, Eva 2018b. »Fazit: Auf dem Weg zu einer postnormativen Kritik der emo-
tionalen Authentizitit«, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsumkapitalismus,
hg. v. lllouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 268—-291.

Iser, Matthias 2011. »Gesellschaftskritik«, in Politische Theorie. 25 umkdmpfte Begriffe
zur Einfiihrung, hg. v. Gohler, Gerhard; Iser, Matthias; Kerner, Ina. 2. Aufl. Wies-
baden: Springer VS, S. 142-157.

Jaeggi, Rahel 2013. »Was ist Ideologiekritik?«, in Was ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel;
Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 266—298.

Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo 2013. »Einfithrung: Was ist Kritik?«, in Was ist Kritik?,
hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

James, William 1884. »What is an Emotion?«, in Mind 9, 34.

Kant, Immanuel 1969. »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?«, in Ausgewdhl-
te kleine Schriften, hg. v. Kant, Immanuel. Hamburg: Felix Meiner Verlag, S. 1-9.

Kant, Immanuel 2019. Kritik der reinen Vernunft 1. Werksausgabe. 21. Aufl. Berlin: Suhr-
kamp.

Karl, Michaela 2016. Die Geschichte der Frauenbewegung. Stuttgart: Reclam.

Klein, Ansgar; Legrand, Jupp; Leif, Thomas (Hg.) 1999. Masse — Macht — Emotion.
Wiesbaden: Springer VS.

Kneer, Georg; Moebius, Stephan 2010. »Vorwort, in Soziologische Kontroversen. Bei-
trige zu einer anderen Geschichte der Wissenschaft vom Sozialen, hg. v. Kneer, Georg;
Moebius, Stephan. Berlin: Suhrkamp, S. 7-13.

Kochinka, Alexander 2004. Emotionstheorien. Begriffliche Arbeit am Gefiihl. Bielefeld:
transcript.

am 14.02.2028, 13:34:05.

27


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Koivunen, Anu 2010. »An affective turn? Reimagining the subject of feminist theo-
ry«, in Working with Affects in Feminist Readings: Disturbing Differences, hg. v. Lilje-
strom, Marianne; Paasonen, Susanne. London, New York: Routledge, 8—28.

Korte, Karl-Rudolf 2015a. »Emotionen und Politik. Begriindungen, Konzeptionen
und Praxisfelder einer politikwissenschaftlichen Emotionsforschungc, in Emo-
tionen und Politik. Begriindungen, Konzeptionen und Praxisfelder einer politikwissen-
schaftlichen Emotionsforschung, hg. v. Korte, Karl-Rudolf. 1. Aufl. Baden-Baden:
Nomos Verlag, S. 11-26.

Korte, Karl-Rudolf (Hg.) 2015b. Emotionen und Politik. Begriindungen, Konzeptionen und
Praxisfelder einer politikwissenschaftlichen Emotionsforschung. Baden-Baden: No-
mos Verlag.

Koselleck, Reinhart 1982. »Krise, in Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. Brunner, Otto; Conze, Werner;
Koselleck, Reinhart. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 617—-650.

Kurbjuweit, Dirk 2010. »Der Wutbiirger. Stuttgart 21 und Sarrazin-Debatte: Warum
die Deutschen so viel protestieren, in Der Spiegel, 41, S. 26—27.

Laclau, Ernesto 2013. »Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?«, in Eman-
zipation und Differenz, hg. v. Laclau, Ernesto. Wien, Berlin: Turia + Kant, S. 65-79.

Lammers, Britta; Eis, Andreas 2015. »Subjektanalyse und Subjektkritik im Zeichen
der Krise: Transformationen des Selbst als Lernproblematike, in Gesellschaftliche
Umbriiche gestalten. Transformationen in der Politischen Bildung, hg. v. Eis, Andreas;
Salomon, David. Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 106-115.

Landweer, Hilge 2010. »Affekt/Affektlehre«, in Enzyklopidie Philosophie. In drei Bin-
den mit einer CD-ROM, hg. v. Sandkiihler, Hans J. et al. Hamburg: Meiner Verlag,
S.30-37.

Landweer, Hilge; Renz, Ursula 2008. »Zur Geschichte philosophischer Emotions-
theorienc, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Land-
weer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 1-18.

Latour, Bruno 2007. Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Belangen. Zii-
rich, Berlin: diaphanes.

Latour, Bruno 2018. Das terrestrische Manifest. Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno; Rofler, Gustav 2007. Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Ein-
filhrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lemmings, David; Brooks, Ann 2014. »The Emotional Turn in the Humanities and
Social Sciences«, in Emotions and Social Change. Historical and Sociological Perspec-
tives, hg. v. Lemmings, David; Brooks, Ann. New York, NY: Routledge, S. 3-18.

Loh, Janina 2019. Trans- und Posthumanismus. Hamburg: Junius Verlag.

Lorde, Audre 2019. Sister outsider. New York: Penguin Books.

Lorde, Audre; Nolle, Karin 2012. ZAMI. Eine neue Schreibweise meines Namens. Miinster,
Westf: Unrast.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Lorey, Isabell 2008. Versuch, das Plebejische zu denken. Exodus und Konstituierung als Kri-
tik. https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de (Zugriff vom 26.06.2020).

Lorey, Isabell 2010. »Konstituierende Kritik. Die Kunst, den Kategorien zu ent-
gehenc, in Das Subjekt — zwischen Krise und Emanzipation, hg. v. Demirovi¢,
Alex; Kaindl, Christina; Krovoza, Alfred. Minster: Westfilisches Dampfboot,
S. 47-64.

Lorey, Isabell; Ludwig, Gundula; Sonderegger, Ruth 2016. »Foucaults Gegenwart. Se-
xualitit — Sorge — Revolutionc, in Foucaults Gegenwart, hg. v. Lorey, Isabell; Lud-
wig, Gundula; Sonderegger, Ruth. Wien, Linz: transversal, S. 9-14.

Love, Heather 2010. »Truth and Consequences: On Paranoid Reading and Reparative
Reading, in Criticism 52, 2, S. 235—-241.

Marchart, Oliver 2013. Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der
Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Martin, Lioba 2021. »Eine affekttheoretische Betrachtung der #MeToo-Bewegung,
in diskurs, 6.

Martinsen, Franziska 2019. »Politik und Politisches«, in Radikale Demokratietheorie.
Ein Handbuch, hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 583-592.
Marx, Karl 1983. »Einleitung. Zu den »Grundrissen der Kritik der politischen Okono-

mie«, in Werke, hg. v. Marx, Karl; Engels, Friedrich. Berlin: Dietz Verlag, 15-45.

Massumi, Brian 2002a. »Introduction: Concrete Is as Concrete Doesn't«, in PA-
RABELS FOR THE VIRTUAL. Movement, Affect, Sensation, hg. v. Massumi, Brian.
Durham, London: Duke University Press, S. 1-22..

Massumi, Brian (Hg.) 2002b. PARABELS FOR THE VIRTUAL. Movement, Affect, Sensa-
tion. Durham, London: Duke University Press.

Massumi, Brian 2002¢. »The Autonomy of Affect«, in PARABELS FOR THE VIRTUAL.
Movement, Affect, Sensation, hg. v. Massumi, Brian. Durham, London: Duke Uni-
versity Press, S. 23-45.

Massumi, Brian 2010. »On Critique, in Inflexions, 4, S. 337-340.

Massumi, Brian; Manning, Erin; Weigel, Claudia 2010. Ontomacht. Kunst, Affekt und
das Ereignis des Politischen. Berlin: Merve Verlag.

Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Raunig, Gerald (Hg.) 2010. Kunst der Kritik. REPU-
BLICART 10. Wien, Berlin: Turia + Kant.

Metje, Frederik 2019. »Die Wahrheit und das Affektive. Ein Riickblick auf den March
for Science, in diskurs, 4, S. 60—85.

Mixa, Elisabeth 2016. »I feel good! Uber Paradoxien des Wohlfiihl-Imperativs im
Wellness-Diskurs«, in Un-Wohl-Gefiihle. Eine Kulturanalyse gegenwirtiger Befind-
lichkeiten, hg. v. Mixa, Elisabeth et al. Bielefeld: transcript, S. 95-129.

Mixa, Elisabeth et al. (Hg.) 2016. Un-Wohl-Gefiihle. Eine Kulturanalyse gegenwirtiger Be-
findlichkeiten. Bielefeld: transcript.

Mixa, Elisabeth; Vogl, Patrick (Hg.) 2012. E-Motions. Transformationsprozesse in der Ge-
genwartskultur. Wien, Berlin: Turia + Kant.

am 14.02.2028, 13:34:05.

219


https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de

220

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Moebius, Stephan; Reckwitz, Andreas 2013. »Einleitung. Poststrukturalismus und
Sozialwissenschaften: Eine Standortbestimmung, in Poststrukturalistische Sozi-
alwissenschaften, hg. v. Moebius, Stephan; Reckwitz, Andreas. 2. Aufl. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 7-23.

Morsbach, H.; Tyler, W.]. 1986. »A Japanese Emotion: Amaex, in The social construction
of emotions, hg. v. Harré, Rom. Oxford: Blackwell, S. 289-308.

Mithlhoff, Rainer 2018a. »Affekte der Wahrheit. Uber autoritire Sensitivititen von
der Aufklirung bis zu 4Chan, Trump und der Alt-Right«, in BEHEMOTH A Jour-
nal on Civilisation 11, 2, S. 74—95.

Miithlhoft, Rainer 2018b. Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Foucault.
Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Musil, Robert 1980. Der Mann ohne Eigenschaften. 2. Aufl. Berlin: ex libris Volk und
Welt.

Neuhaus, Stefan 2004. Literaturkritik. Eine Einfiihrung. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Neumayr, Agnes 2007a. »Einleitungc, in Kritik der Gefiihle. Feministische Positionen,
hg. v. Neumayr, Agnes, S. 10-29.

Neumayr, Agnes (Hg.) 2007b. Kritik der Gefiihle. Feministische Positionen.

Nietzsche, Friedrich 2015. Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinne, hg. v.
Sina, Kai. Stuttgart: Reclam.

Nussbaum, Martha C. 2016. Politische Emotionen. Warum Liebe fiir Gerechtigkeit wichtig
ist. Berlin: Suhrkamp.

Ono, Yoko 1964. Cut Piece. https:/[www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrl (Zugriff
vom 13.04.2022).

Penz, Otto; Sauer, Birgit 2016. Affektives Kapital. Die Okonomisierung der Gefiihle im Ar-
beitsleben. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Pessoa, Fernando 2019. Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares.
Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Petri, Annette 2018. Emotionssensibler Politikunterricht: Konsequenzen aus der Emotions-
forschung fiir Theorie und Praxis politischer Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau
Verlag.

Popper, Karl R. 1982. Logik der Forschung. 7. Aufl. Tibingen: Mohr.

Popper, Karl. R. 1979. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Der Positivismusstreit
inder deutschen Soziologie, hg. v. Adorno, Theodor W. et al. 9. Aufl. Neuwied: Luch-
terhand, S. 103-124.

Raffnsge, Sverre 2017. »What is Critique? Critical Turns in the Age of Criticismg, in
OUTLINES - CRITICAL PRACTICE STUDIES 18,1, S. 28—60.

Ranciére, Jacques 2014. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 5. Aufl. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

am 14.02.2028, 13:34:05.



https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI

Literatur

Rapp, Christof 2008. »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionenc, in
Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Landweer, Hilge;
Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 45-68.

Reichenbach, Roland 1999. DEMOKRATISCHES SELBST UND DILETTANTISCHES
SUBJEKT. DEMOKRATISCHE BILDUNG UND ERZIEHUNG IN DER SPATMO-
DERNE. Habilitationsschrift.

Reiner 2007. »Ethos«, in Historisches Worterbuch der Philosophie. 13 Binde, 1971 —
2007, hg. v. Ritter, Joachim. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
S. 812—-816.

Reisigl, Martin 2019. »Kritik der Sprache der Kritik, in Diskursanalyse und Kritik,
hg. v. Langer, Antje; Nonhoff, Martin; Reisigl, Martin. Wiesbaden: Springer VS,
S. 89-120.

Renz, Ursula 2008. »Spinoza: Philosophische Therapeutik der Emotionenc, in Klas-
sische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz,
Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 309—-330.

Rettenmaier, Simon 2019. Philosophischer Anarchismus oder anarchistische Philosophie?
Marburg: Biichner-Verlag.

Ricoeur, Paul; Savage, Denis 1977. Freud and Philosophy: An Essay on Interpretation. Yale:
Yale University Press.

Rigamonti, Nora. 2020. »Aggressiver Humanismus«: Politischer Widerstand im 21.
Jahrhundert, in diskurs, 6, S. 105-127.

Rottgers, Kurt 1972. Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs von Kant bis Marx.
Berlin, New York: De Gruyter.

Rottgers, Kurt 1982. »Kritik«, in Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. Brunner, Otto; Conze, Werner; Ko-
selleck, Reinhart. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 651-675.

Saar, Martin 2011. »Subjekt, in Politische Theorie. 25 umkdampfte Begriffe zur Einfiihrung,
hg. v. Gohler, Gerhard; Iser, Matthias; Kerner, Ina. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer
VS, S. 356-371.

Saar, Martin 2013. »Genealogische Kritik«, in Was ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; We-
sche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 247-265.

Sauer, Birgit 1997. »Geschlecht, Gefiihl und Politik«, in Institut fiir Hohere Studien
(IHS), 46.

Sauer, Birgit 1999. »Politik wird mit dem Kopfe gemacht.«. Uberlegungen zu ei-
ner geschlechtersensiblen Politologie der Gefithle«, in Masse — Macht — Emoti-
on, hg. v. Klein, Ansgar; Legrand, Jupp; Leif, Thomas. Wiesbaden: Springer VS,
S. 200-218.

Sauer, Birgit 2016. »Affektive Gouvernementalitit. Eine geschlechtertheoretische
Perspektive«, in Un-Wohl-Gefiihle. Eine Kulturanalyse gegenwirtiger Befindlichkei-
ten, hg. v. Mixa, Elisabeth et al. Bielefeld: transcript, S. 147-162.

am 14.02.2028, 13:34:05.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

Sayer, Andrew 2011. Why Things Matter to People. Social Science, Values and Ethical Life.
Cambridge: Cambridge University Press.

Schaal, Gary S.; Heidenreich, Felix 2013. »Zur Rolle von Emotionen in der Demokra-
tie«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 63, 32—33, S. 3—11.

Scheff, Thomas 2015. »Toward Defining Basic Emotions, in Qualitative Inquiry 21, 2,
S. 111-121.

Scheler, Max 1954. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Ver-
such der Grundlegung eines ethischen Personalismus, hg. v. Scheler, Maria. 4. Aufl.
Bern: Francke.

Schmitter, Amy M. 2010. 17 and 18" Century Theories of Emotions. https://pla
to.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas (Zugriff vom
19.06.2018).

Schmitz, Sigrid; Ahmed, Sara 2014. »Affect/Emotion: Orientation Matters. A Con-
versation between Sigrid Schmitz and Sara Ahmedx, in Freiburger Zeitschrift fiir
GeschlechterStudien 20, 2, S. 97-108.

Schréder, Achim 2016. »Emotionale und intersubjektive Dimensionen der (jugendli-
chen) Urteilsbildung. Zur Kritik am »Neutralititsgebot« des Beutelsbacher Kon-
sens«, in Brauchen wir den Beutelsbacher Konsens? Eine Debatte der politischen Bil-
dung, hg. v. Widmaier, Benedikt; Zorn, Peter. Bonn: Bundeszentrale fiir politi-
sche Bildung, S. 303-313.

Schwarz, Ori 2018. »Emotionale Ohrentropfen. Die Musikindustrie und die Techno-
logie der Gefithlssteuerung, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsumkapitalis-
mus, hg. v. lllouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 81-111.

Sedgwick, Eve K. 2003a. »Paranoid Reading and Reparative Reading, or, Youre So
Paranoid You Probably Think This Essay Is About Youc, in Touching Feeling. Affect,
Pedagogy, Performativity, hg. v. Sedgwick, Eve K. Durham, NC: Duke University
Press, S. 123—151.

Sedgwick, Eve K. (Hg.) 2003b. Touching Feeling. Affect, Pedagogy, Performativity.
Durham, NC: Duke University Press.

Sedgwick, Eve K.; Frank, Adam 2003. »Shame in the Cybernetic Fold: Reading Silvan
Tomkins«, in Touching Feeling. Affect, Pedagogy, Performativity, hg. v. Sedgwick, Eve
K. Durham, NC: Duke University Press, S. 93-122.

Seel, Martin 2007. »Gestalten der Kritike, in Asthetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung,
hg. v. Huber, Jorg et al. Zirich, Wien, New York: Springer-Verlag, S. 21-28.
Senge, Konstanze 2013. »Die Wiederentdeckung der Gefiithle. Zur Einleitung, in
Hauptwerke der Emotionssoziologie, hg. v. Senge, Konstanze; Schiitzeichel, Rainer.

Wiesbaden: Springer VS, S. 11-32.

Seyd, Benjamin C. 2015. »Das Politische Fithlen. Der Poststrukturalismus, das Poli-
tische und die Wende zum Gefiihl«, in Emotionen und Politik, hg. v. Korte, Karl-
Rudolf. Baden-Baden: Nomos Verlag, S. 113-136.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas

Literatur

Shachak, Mattan 2018. »(Aus)tausch der Gefiihle. Uber die Kommodifizierung von
Emotionen in der Psychotherapie«, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsum-
kapitalismus, hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 203-236.

Sherwan, Amed; Hoop, Katrine 2020. Kafir. Allah sei Dank bin ich Atheist. Hamburg:
Edition Nautilus.

Slaby, Jan 2018. »Drei Haltungen der Affect Studies«, in Stimmungen und Atmosphd-
ven. Zur Affektivitit des Sozialen, hg. v. Pfaller, Larissa; Wiesse, Basil. Wiesbaden:
Springer VS, S. 53-81.

Solomon, Robert C. 1998a. »EMOTIONS, NATURE OF, in Routledge Encyclopedia of
PHILOSOPHY, hg. v. Craig, Edward. London, New York: Routledge, 281-285.
Solomon, Robert C. 1998b. »EMOTIONS, PHILOSOPHY OF«, in Routledge Encyclo-
pedia of PHILOSOPHY, hg. v. Craig, Edward. London, New York: Routledge,

S. 285-290.

Sonderegger, Ruth 2013. »Wie diszipliniert ist (Ideologie-)Kritik? Zwischen Philoso-
phie, Soziologie und Kunst«, in Was ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 55-80.

Sonderegger, Ruth 2016. »Foucaults Kyniker_innen. Auf dem Weg zu einer kreati-
ven und affirmativen Kritik«, in Foucaults Gegenwart, hg. v. Lorey, Isabell; Ludwig,
Gundula; Sonderegger, Ruth. Wien, Linz: transversal, S. 47-76.

Sonderegger, Ruth 2019. Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken—und die Notwendigkeit
ihrer geopolitischen Situierung. Wien: Zaglossus.

Spinner, Helmut F. 1982. Ist der Kritische Rationalismus am Ende? Auf der Suche nach den
verlorenen MafSstiben des Kritischen Rationalismus fiir eine offene Sozialphilosophie und
kritische Sozialwissenschaft. Weinheim, Basel: Beltz.

Spinoza, Baruch de 2015. Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Lateinisch —
Deutsch. Hamburg: Meiner Verlag.

Spivak, Gayatri C. 2008. Can the Subaltern Speak? Postkolonialitiit und subalterne Artiku-
lation. Berlin, Wien: Turia + Kant.

Stederoth, Dirk 2011. »Kritike, in Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. v.
Krings, Hermann et al. Freiburg i.Br.: Alber Verlag, S. 1346-1357.

Sternfeld, Nora 2014. »Verlernen vermitteln, in Kunstpddagogische Positionen, hg. v.
Sabisch, Andrea; Meyer, Torsten; Sturm, Eva. Hamburg: Lidke, S. 9-24.

Thym, Anika 2019. »Herrschaftskritik privilegierter Personen: Das Potential multi-
dimensionaler Hegemonieselbstkritik«, in Open Gender Journal, S. 1-2.0.

Tomkins, Silvan S. 2008. Affect Imagery Consciousness. The Complete Edition. New York:
Springer Publishing Company.

Turri, John; Alfano, Mark; Greco, John 2021. Virtue Epistemology. https://plato.stanfo
rd.edu/entries/epistemology-virtue/ (Zugriff vom 15.04.2022).

van Dyk, Silke 2010. »Grenziiberschreitung als Norm? Zur »Vereinnahmung« von
Gegenstrategien im Kapitalismus und den Konsequenzen fiir eine Soziologie
des Widerstindigen, in Grenzverschiebungen des Kapitalismus. Umkimpfte Raume

am 14.02.2028, 13:34:05.

223


https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/

224

Geflhlspolitische Selbst-Bildung

und Orte des Widerstands, hg. v. Becker, Karina et al. Frankfurt a.M., New York:
Campus Verlag, S. 33-54.

Vogelmann, Frieder 2016. »Postfaktisch«. https://soziopolis.de/verstehen/wie-sprich
t-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/ (Zugriff vom 19.01.2018).

Vogelmann, Frieder 2017a. Foucault lesen. Wiesbaden: Springer VS.

Vogelmann, Frieder 2017b. »Measuring, Disrupting, Emancipating: Three Pictures
of Critiquex, in Constellations 24, 1, S. 101-112..

Vogelmann, Frieder 2018. »The Problem of Post-Truth. Rethinking the Relations-
hip between Truth and Politics«, in BEHEMOTH A Journal on Civilisation 11, 2,
S.18-37.

Vogelmann, Frieder 2019. »Es gibt keine Wahrheit<kann nicht die Antwort sein, in
diskurs, 4, S. 46—59.

Vogelmann, Frieder 2022. Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Epistemologie.
Berlin: Suhrkamp.

Walser, Martin 2011. Tod eines Kritikers. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Walzer, Michael 1990. Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik. Berlin:
Rotbuch Verlag.

Walzer, Michael 1991. Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert.
Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Walzer, Michael 2000. »Mut, Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik
und der Nutzen von Gesellschaftstheorie«, in Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
48,5, S.709-718.

Walzer, Michael; Wordemann, Karin 1999. Vernunft, Politik und Leidenschaft. Defizite
liberaler Theorie. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Wesche, Tilo 2013. »Reflexion, Therapie, Darstellung. Formen der Kritik«, in Was ist
Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 193—220.

West, Emily 2018. »Authentizitit in kommerziellen Glickwiinschen. Die GrufRkarte
als Gefithlsware«, in Wa(h)re Gefiihle. Authentizitit im Konsumkapitalismus, hg. v.
Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 171-202.

Wetherell, Margaret 2012. Affect and Emotion. A New Social Science Understanding. Los
Angeles: SAGE.

Wiegman, Robyn 2014. »The times we're in: Queer feminist criticism and the repa-
rative >turnc, in Feminist Theory 15, 1, 4—25.

Wolin, Sheldon S. 1996. »Fugitive Democracyx, in Democracy and difference. Contes-
ting the Boundaries of the Political, hg. v. Benhabib, Seyla. Princeton, New Jersey:
Princeton University Press, S. 31-45.

Wuggenig, Ulf 2010. »Paradoxe Kritik, in Kunst der Kritik. REPUBLICART 10, hg. v.
Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Raunig, Gerald. Wien, Berlin: Turia + Kant,
S.105-124.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/

Literatur 225

Wuth, Marie 2019. »Affektive Netze. Politische Partizipaton mit Spinozac, in Af-
fekt Macht Netz, hg. v. Mithlhoff, Rainer; Breljak, Anja; Slaby, Jan: transcript,
S. 269-290.

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Politikwissenschaft

Knut Bergmann (Hg.)

»Mehr Fortschritt wagen«?

Parteien, Personen, Milieus und Modernisierung:
Regieren in Zeiten der Ampelkoalition

Juni 2022, 492 S., kart., 27 Farbabbildungen, 2 SW-Abbildungen
30,00 € (DE), 978-3-8376-6307-5

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-6307-9

ISBN 978-3-7328-6307-5

Pola Lehmann, Theres Matthief,

Sven Regel, Bernhard WeRels

Die Ampelkoalition

Wie wird aus unterschiedlichen Zielen
ein gemeinsames Regierungsprogramm?

Juli2022,200S., kart., 12 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
19,50 € (DE), 978-3-8376-6332-7

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-6332-1

ISBN 978-3-7328-6332-7

Ralf Fiicks, Rainald Manthe (Hg.)
Liberalismus neu denken
Freiheitliche Antworten

auf die Herausforderungen unserer Zeit

Juni2022,202 S., kart.

19,50 € (DE), 978-3-8376-6319-8

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6319-2

ISBN 978-3-7328-6319-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Politikwissenschaft

BICC Bonn International Centre for Conflict Studies,
HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und
Konfliktforschung, IFSH Institut fiir Friedensforschung
und Sicherheitspolitik an der Universitdt Hamburg,
INEF Institut fiir Entwicklung und Frieden
Friedensgutachten 2022

Friedensfahig in Kriegszeiten

Juni 2022, 152 S., kart., 25 Farbabbildungen

15,00 € (DE), 978-3-8376-6403-4

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6403-8

Mihnea Tanasescu

Understanding the Rights of Nature
A Critical Introduction

February 2022, 168 p., pb.

40,00 € (DE), 978-3-8376-5431-8

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5431-2

Gregor Ritschel
Freie Zeit
Eine politische Idee von der Antike bis zur Digitalisierung

2021,274 S., kart.

28,00 € (DE), 978-3-8376-5572-8

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5572-2

ISBN 978-3-7328-5572-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2028, 13:34:05.


https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Vom Gefühl…
	…zur Kritik
	Gefühl meets Kritik: über ein Theoriefeld
	Ausblickhafte Überlegungen zu einer gefühlspolitischen Selbst‐Bildung
	Methodik und Stil dieser Arbeit

	1. Gefühl
	1.1 Gefühle begreifen
	1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefühle?
	1.3 Zum epistemischen Status: Was lässt sich über Gefühle wissen?
	1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefühlen?
	1.5 Differenz  Gefühl – Zwischenfazit

	2. Kritik
	2.1 Kritik im Age of Criticism
	2.2 Zur Dimensionalität von Kritik
	2.2.1 Subjekt: Wer oder was kritisiert?
	a)Wer oder was kann kritisieren?
	b)Von welcher subjektiven Position aus lässt sich kritisieren?

	2.2.2 Objekt: Was wird kritisiert?
	c)Was lässt sich kritisieren?
	d)Was soll kritisiert werden?

	2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium?
	e)Welche Geltung können Kriterien beanspruchen?

	2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?
	f)Wie verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium?
	g)Was ist eine kritische Praxis?

	2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet?
	h)Wie richten soziale Kontexte Kritik aus?
	i)In was für einem Verhältnis stehen Sprache und Kritik?
	j)Wie richten historische Kontexte Kritik aus?


	2.3 Zur Assemblage der Kritik – Zwischenfazit

	3. Kritiken politischer Gefühle
	3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken politischer Gefühle
	3.2 Michael Walzer: verbunden‐interpretative Gesellschaftskritik mitLeidenschaft
	3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand
	3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht

	3.3 Eva Illouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefühle
	3.3.1 Authentizität, postnormative Kritik  das Dilemma, Gefühlezukritisieren
	3.3.2 Illouz’ postnormative Kritik untersucht

	3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse und das kritische Denken der Scham
	3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren
	3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht

	3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik
	3.5.1 Affekt – Emotion – Kritik
	3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht

	3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia
	3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zurück
	3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht

	3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefühle
	3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie
	3.7.2 Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht

	3.8 Kritiken politischer Gefühle: eine vergleichende Übersicht

	4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle
	4.1 Erster Impuls: gefühlstheoretische Involviertheit
	4.2 Zweiter Impuls: Immanenzverhältnisse
	4.3 Dritter Impuls: Zeitlichkeit
	4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit
	4.5 Weiterführende Forschungsfragen

	5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst‐Bildung?
	5.1 Untersuchen
	5.2 Experimentieren
	5.3 Öffnen
	5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefühle
	5.5 Eine kritische Haltung gefühlspolitischer Selbst‐Bildung

	Literatur

