
https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Frederik Metje
Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Edition Politik | Band 155

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Für Erich Heipe
  

Frederik Metje, geb. 1989, lehrt zur politischen Bildungsforschung und -theorie 
in Kassel, Lüneburg und Gießen. Er promovierte am Fachgebiet »Didaktik der 
politischen Bildung« der Universität Kassel mit einem Promotionsstipendium der 
Hans-Böckler-Stiftung. Mit seiner Dissertation gewann er 2022 den Promotions-
preis des Kasseler Internationalen Graduiertenzentrums Gesellschaftswissen-
schaften (KIGG). 2018 war er Gastwissenschaftler am Lehrstuhl »Governance und 
Geschlecht« der Universität Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Frederik Metje

Gefühlspolitische Selbst-Bildung
Zum kritischen Umgang mit politischen Gefühlen

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Veröffentlichung dieser Publikation wird durch die Hans-Böckler-Stiftung 
gefördert. 

Diese Publikation wurde unter dem Titel »Gefühlspolitische Selbst-Bildung. 
Untersuchungen zwischen Kritik und Gefühl« als Dissertationsschrift am Fach-
bereich 05 Gesellschaftswissenschaften der Universität Kassel eingereicht und 
angenommen. Die Disputation fand am 12.10.2022 statt.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Frederik Metje

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Korrektorat: Jörg Ponte, Annabel Bayatloo 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6748-6
PDF-ISBN 978-3-8394-6748-0
https://doi.org/10.14361/9783839467480
Buchreihen-ISSN: 2702-9050
Buchreihen-eISSN: 2702-9069

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alles, wasman fühlt und tut, geschieht irgendwie »in der Richtung des Lebens«,

und die kleinste Bewegung aus dieser Richtung hinaus ist schwer oder erschreckend.

RobertMusil, DerMann ohne Eigenschaften

To be teachable is to be open for change. It is a tendency. It is to turn towards the story

of what we have said in terms of phrases we haven’t yet noticed.

Lauren Berlant, Cruel Optimism

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt

Vorwort .................................................................................. 9

Einleitung ................................................................................13

Vom Gefühl….............................................................................. 16

…zur Kritik................................................................................ 19

Gefühl meets Kritik: über ein Theoriefeld.................................................. 22

Ausblickhafte Überlegungen zu einer gefühlspolitischen Selbst-Bildung.................... 25

Methodik und Stil dieser Arbeit ........................................................... 27

1. Gefühl .............................................................................. 29

1.1 Gefühle begreifen.....................................................................31

1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefühle? ........................... 38

1.3 Zum epistemischen Status: Was lässt sich über Gefühle wissen? ...................... 40

1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefühlen? ................................... 43

1.5 Differenz & Gefühl – Zwischenfazit ................................................... 46

2. Kritik ............................................................................... 49

2.1 Kritik im Age of Criticism............................................................. 50

2.2 Zur Dimensionalität von Kritik........................................................ 57

2.2.1 Subjekt: Wer oder was kritisiert?............................................... 58

2.2.2 Objekt: Was wird kritisiert? .................................................... 62

2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium? .............................................. 65

2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?.......................... 70

2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet? ........................................... 73

2.3 Zur Assemblage der Kritik – Zwischenfazit............................................ 77

3. Kritiken politischer Gefühle ........................................................ 79

3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken politischer Gefühle ....... 82

3.2 Michael Walzer: verbunden-interpretative Gesellschaftskritik mit Leidenschaft ........ 88

3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand................... 89

3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht ......................................... 94

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.3 Eva Illouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefühle ........................... 97

3.3.1 Authentizität, postnormative Kritik & das Dilemma, Gefühle zu kritisieren ....... 97

3.3.2 Illouz’ postnormative Kritik untersucht ........................................ 103

3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse und das kritische Denken der Scham ................... 106

3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren .....................................107

3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht.......................................... 112

3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik ..................................... 116

3.5.1 Affekt – Emotion – Kritik....................................................... 116

3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht ....................................... 123

3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia......................127

3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zurück .........................127

3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht............................................... 136

3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefühle............................... 141

3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie ........................ 141

3.7.2 Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht...................... 150

3.8 Kritiken politischer Gefühle: eine vergleichende Übersicht ........................... 153

4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle ........... 161

4.1 Erster Impuls: gefühlstheoretische Involviertheit .................................... 163

4.2 Zweiter Impuls: Immanenzverhältnisse ............................................. 166

4.3 Dritter Impuls: Zeitlichkeit .......................................................... 168

4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit ..............................................170

4.5 Weiterführende Forschungsfragen ...................................................172

5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? ........ 177

5.1 Untersuchen ........................................................................ 181

5.2 Experimentieren .................................................................... 188

5.3 Öffnen ..............................................................................196

5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefühle ..................................... 200

5.5 Eine kritische Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung ............................. 204

Literatur ............................................................................... 209

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort

Mit der vorliegenden Schrift liegt eineUntersuchung in IhrenHänden,die sich dem

kritischen Umgang mit politischen Gefühlen widmet. Im Zuge dessen entfalte ich

ein bislangwenig beachtetesTheoriefeld, das ich als das der Kritiken politischerGe-

fühle identifiziere. Allerdings sind die hiesigen Seiten nicht allein aufgrund eines

solchen Desiderates im wissenschaftlichen Diskurs entstanden. In der Forschung

scheint mir das ohnehin nur sehr selten der Fall zu sein. Unter meinen Ausführun-

gen – gewissermaßen in ihrem Subtext – sind gleichsam meine Gefühlserfahrun-

genangelegt,diemeineForschung inden letzten Jahrenvorantrieben: die Faszinati-

onüber theoretischeKonzeptewieMündigkeit,Emanzipation oderKritik, der Spaßan

der Arbeitmit Gedankengebäuden und ihren oft vergessenenGrundstücksgrenzen,

die Sucheund spätereÜberwindung einer letztgültigendisziplinärenVerortung so-

wie meine Einsicht, das Theoretisieren zurück auf das Alltagsleben zu beziehen, es

lebensweltlich zubegreifen.Kurz:Die vorliegendeSchrift drückt kondensiertmeine

persönliche Suche nach einemUmgangmit Gefühlen und ihrer politischen Formie-

rung aus. Diese Suche, so darf nicht außer Acht gelassen werden, fand schließlich

unter den wogenden Einflüssen jener Gefühle statt, die mit einer Qualifikations-

schrift einhergehen –Druck, Frustration, Aufbruch und Freude, um nur einige we-

nige zu nennen.Hiermit ist nicht gesagt: ›Alles ist Gefühl‹ oder ›die folgenden Seiten

sind bloß subjektiv‹. Wie ich im Verlauf meiner Untersuchung deutlich mache, be-

steht ein Zugang zu einem kritischen Umgang mit Gefühlen darin, diese zwar zu

affirmieren, aber im selben Zuge kritisch zu hinterfragen.Dies zu verdeutlichen ist

dasAnliegenmeiner Schrift ›Gefühlspolitische Selbst-Bildung.ZumkritischenUm-

gangmit politischenGefühlen‹ – ein Anliegen, das ich Ihnen, liebe Leser:innen,mit

auf denWeg geben will.

Gefühlserfahrungen sind eine soziale Angelegenheit. Dieser Umstand veran-

lasst mich umso mehr dazu, jene Menschen zu erwähnen und ihnen meinen Dank

auszusprechen, die mich in den letzten Jahren auf meiner Suche begleiteten.

Mit Andreas Eis bedanke ich mich zunächst bei der Person, die sich vor eini-

gen JahrenderErstbetreuungmeinerDissertation annahmundmir bei all denWid-

rigkeiten eines Promotionsprojektes stets helfend zur Seite stand. Ohne seine För-

derung, seine pointierten Kommentare und vor allem seine Offenheit für ein der-

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

maßen transdisziplinäres Vorhaben würde dieses Buch in seiner heutigen Fassung

kaum vorliegen.

Für die Einladung an die Universität Wien und die Übernahme des Zweitgut-

achtens bedanke ich mich ganz herzlich bei Birgit Sauer. Indem sie mich 2018 in

den Kreis ihrer Promovierenden aufnahm, bot sie mir nicht nur ein Forum, meine

eigene Auffassung politischer Gefühle zu entwickeln und zu diskutieren. Durch sie

traf ich aufMenschen,mit denen ich nachhaltig Freundschaft geschlossen habe, die

Wien für mich zu einem zweiten Zuhause machten.

Für seinen teuren Rat, wenn meine politikwissenschaftliche Dissertation ein-

mal wieder in die Fahrwasser der Philosophie geriet, gebührt mein Dank Dirk

Stederoth.Durch ihnwagt die vorliegende Schrift stets auch einen philosophischen

Blick, ohne sich jedoch einemabsurdendisziplinärenVerortungsspiel abschließend

hinzugeben.

Einige meiner zentralen Einsichten in dieser Arbeit gehen auf den Austausch

mit Brigitte Bargetz zurück, die mich immer wieder zu einem theoretischen Arbei-

ten ermutigte, das die Lebenspraxis nicht aus demBlick verliert.Wertvoll fürmeine

Untersuchungwar zudemdie Diskussion ihrer Forschung, die siemir dankenswer-

terweise früh zugänglich machte.

Ein besonderer Dank geht anMatthias Jung, Simon Rettenmaier, Verena Häse-

ler und Verena Pohl, die in all den organisatorischen, inhaltlichen und persönlichen

Höhen und Tiefen dieses Projektes immer für mich da waren. Wie keine anderen

prägendieseViermeinenBlick aufdieWelt. In ihrer Freundschaft fand ichnichtnur

Rückhalt und Ermutigung, umdiese sehr persönliche Schrift zu vollenden, sondern

schließlich auch zu erkennen, dass es doch »nur eine Dissertation« ist.

Franziska König danke ich für ihr geduldiges Zuhören und ihr literarisches Ge-

schick.Sie lehrtemichnicht nur,meinen eigenenSchreibstil zu verstehen, sie lehrte

mich ihn auch wertzuschätzen.

Für ihr akribisches Lesen und ihre Aufmerksamkeit für die Fallstricke der deut-

schen Sprache danke ich Jörg Ponte und Annabel Bayatloo, die das Manuskript in

verschiedenen Phasen seiner Fertigstellung lektorierten.

Mein Dank gebührt außerdem den vielen Menschen, die mich in den vergan-

genen Jahren auf diesemWegmit offenen Ohren, klugen Gedanken und kritischen

Kommentaren begleiteten –darunter Christofer Schmitt, ClaireMoulin-Doos, Cle-

lia Minnetian, Jürgen Portschi, Katja Chmilewski, Konrad Pfeffel, Myriam Gaitsch,

Nina Probst, StefanEikenbusch,VerenaKettner undYvonneWechuli sowie dasKol-

loquium des Fachgebietes Didaktik der politischen Bildung an der Universität Kas-

sel und das Promotionskolloquium an der Universität Wien.

Zudem konnte das vorliegende Projekt nur durch die Unterstützung der Hans-

Böckler-Stiftung realisiert werden, deren Promotionsstipendiummir nicht nur die

Freiheit gab, mich intensiv in meinen Forschungsbereich einzuarbeiten, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort 11

mir darüber hinaus durch Tagungsreisen und wertvolle Kontakte zu anderen Sti-

pendiat:innen behilflich war.

Mein Dank gebührt außerdem der Universitätsbibliothek der Universität Kas-

sel, die eine Open-Access-Veröffentlichungmeiner Dissertationsschrift fördert.

Schließlich würde diese Schrift nicht ohnemeine Familie vorliegen, die mich in

diesem Vorhaben und meinem Lebensweg immer unterstützte. Leider gibt es eine

Person, die in dieser Phase meines Lebens nicht bei uns sein konnte. Ich möchte

dieses Buch daher meinem Großvater widmen, der viel zu früh von uns gegangen

ist.

Frederik Metje, 23. Februar 2023

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung

»What does it mean for the struggle of

shape collective life when a politics of true

feeling organizes analysis, discussion, fan-

tasy, and policy? When feeling, the most

subjective thing, the thing that makes

persons public and marks their location,

takes the temperature of power, media-

tes personhood, experience, and history;

takes over the space of ethics and truth?«1

Lauren Berlant

Seitdem Lauren Berlant diese Fragen 1999 in ihrer Untersuchung einer US-ameri-

kanischen Politik des Schmerzes aufwarf, haben Gefühle nichts an ihrer politischen

Bedeutung eingebüßt. Auf Demonstrationen von Impfgegner:innen, in Kriegsrhe-

toriken oder Botschaften der QAnon-Bewegung: Es lässt sich beobachten, wie Ak-

teur:innen ihre Thesen mit dem Gefühl begründen, dass die eigentliche Wahrheit

noch im Verborgenen liege oder sie – zumindest zum Teil – einen persönlichen Zu-

gang zu dieser Wahrheit hätten.2 Subjektive Gefühle geraten zu einem Legitimati-

ons- undMobilisierungsschema, demmit Fakten kaum beizukommen ist. Manche

sehen indiesemUmstandgardenAnbrucheines ›postfaktischenZeitalters‹3, indem

eine Trennung zwischen Gefühl, Politik undWahrheit öffentlich in Frage steht.

Allerdings wäre es zu kurz gegriffen, solche politischen Gefühle allein auf die

aktuellen Debatten zu reduzieren. Setzt man beispielsweise eine weite Auffassung

von Politik voraus, demnach auch das Privatleben ein Teil des Politischen darstellt,

1 Berlant 1999, S. 58.

2 Vgl. Bogner 2021, S. 92–98.

3 Ich teile die Skepsis gegenüber einem vermeintlichen ›postfaktischen Zeitalter‹ und dem

damit einhergehenden Begriff der Postfaktizität, wie sie beispielsweise Frieder Vogelmann

vorbringt (vgl. Vogelmann 2022, S. 310–328). Vogelmann kritisiert nicht nur die fehlende his-

torische Evidenz der Zeitdiagnose (vgl. Vogelmann 2016), sondern weist zudem auf Implika-

tionen wie die eines Klassismus oder einer politischen Alternativlosigkeit des Begriffes hin

(vgl. Vogelmann 2019, S. 49ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

rücken alltägliche, nahezu banale Gefühle in den Blick – Einsamkeit, Depression

und Überforderung –, die den empfindenden Subjekten, uns Menschen, »Speicher

vonWahrheit und Lebenserfahrung«4 sind. Solche Gefühle werden seltener Gegen-

stand politischen Streits, obwohl sie doch gleichsam Fragen gesellschaftlicher Teil-

habe und Anerkennung betreffen.5

Kurz gesagt: Gefühle, die uns als Garanten einer persönlichenWahrheit dienen,

sind zugleich Ausdruck, Motivation und Gegenstand politischer Prozesse. In An-

betracht dieser »politics of true feeling« fragt Berlant: »What does it mean for the

struggle of shape collective life…?«

Ichwill mit der vorliegenden Schrift eine Antwort vorschlagen: Es bedeutet, das

Verhältnis zwischen Politik und Gefühl ernst zu nehmen.

Ernst nehmen bedeutet in den folgendenKapiteln,Gefühle nicht auf zu überwin-

dende, menschliche Eigenschaften zu reduzieren oder sie als pathologisch zu dis-

qualifizieren. Ich gehe davon aus, dass Gefühle für die fühlenden Subjekte von Be-

deutung sind und Verhältnissen wie Race, Class und Gender Ausdruck verleihen. Es

gilt daher Gefühleweder per se zu negieren noch zu affirmieren, sondern sie als un-

eindeutig, ambivalent und in ihrem Verhältnis zueinander vielseitig zu begreifen.6

In dieserHinsicht sindGefühle politisch,wenn sie zumFormieren politischer Struk-

turen,Handlungs-undWahrnehmungsmuster beitragen (le politique) oderderen In-

fragestellungbefördern (la politique).7 Gefühle ernst nehmenbedeutet somit aufmerk-

sam für das zu sein, was Gefühle politisch tun.8

Ich will meiner Antwort an Berlant einen zweiten Teil anfügen, indem ich mit

meiner Arbeit eine Frage stelle: Wie mag ein kritischer Umgang mit Gefühlen be-

schaffen sein, der Gefühle weder einseitig negiert noch affirmiert, sondern sie in

ihrer Politizität begreift?

Zur Beantwortung dieser Frage9 interessieren mich Auffassungen, die die Be-

griffe Kritik undGefühl aufeinander beziehen. Gefühle werden in diesen Auffassun-

gen als ein Objekt verstanden, auf das sich Kritik richtet und/oder als ein Bestand-

teil, der Kritik überhaupt erst ermöglicht. Um diese janusköpfige Verbindung der

4 Vgl. Illouz 2018b, S. 271.

5 Vgl. Cvetkovich 2014; Ehrenberg 2004.

6 Vgl. de Sousa 2016, S. 74; Bargetz 2014, S. 131ff.; Sedgwick 2003a, S. 134ff.

7 Ich folge hierbei der Differenz zwischen der Politik (le politique) und dem Politischen (la poli-

tique), die in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Politikwissenschaft diskutiert wird

(vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. sowie Kapitel 3.1). Wenn ich in dieser Arbeit

das Attribut gefühlspolitisch verwende, dann im Sinne dieser Begriffe. Für einen verwandten

Zugang vgl. beispielsweise Frevert 2012.

8 Vgl. Ahmed 2014b, S. 4.

9 Bei den nachfolgenden Ausführungen meiner Einleitung handelt es sich um eine geraffte

Darstellung der Argumentation der vorliegenden Dissertationsschrift mit dem Ziel, eine

grundlegende Orientierung für die Lektüre zu bieten.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 15

Kritik an und durch Gefühl zu fassen, nutze ich den doppelten Genitiv Kritik der Ge-

fühle. In diesem Zusammenhang widmet sich meine Untersuchung insbesondere

Theorien, die Gefühle als politisch auffassen oder zumindest für eine solche Inter-

pretationoffen sind,denKritikenpolitischerGefühle.MeinAnliegen ist dasEntwickeln

eines kritischen Umgangsmit Gefühlen, der nicht aus einer wissenschaftlichen Be-

lehrung oder einem abstrakten Verfahren besteht. Mein Interesse gilt stattdessen

einem performativen Umgehen, das sich den politischen Gefühlen alltäglichen Le-

bens widmet und an diesen entfaltet; dessen sich ein Subjekt gleichsam ohne abs-

trakte Vorkenntnisse bedienen kann, um sich selbst zu bilden.10 Ich denke hier an

das,wasMichel Foucault als eine kritischeHaltung (Ethos)11 bezeichnet, eine lebens-

praktische »Kunst nicht dermaßen regiert zuwerden.«12Wie ich amEndederArbeit

ausblickhaft darlegen werde, bildet sich ein Subjekt gefühlspolitisch13 selbst, indem

es auf ein Set an kritischen Techniken politischer Gefühle zurückgreift.14

Nun mag man allerdings fragen, warum gerade Kritik der geeignete Zugang

sein sollte, ummit den politischen Gefühlen umzugehen. Sind denn Gefühle über-

haupt kritisierbar? Besonders, da Kritik heute doch zu einem unverzichtbaren, aber

ebenso bedeutungsleeren Label geworden zu sein scheint, wie einige Beiträge der

jüngsten Zeit feststellen.15 Ist Kritik überhaupt noch kritisch, wenn ohnehin nie-

mand als ›unkritisch‹ gelten will?

Kritik entbehrt zugegebenerweise sowohl indenWissenschaftenwie imsozialen

Miteinander einer einheitlichen Bedeutung.16 Hierin besteht allerdings nicht nur

Fluch, sondern auch Segen.Zumeinen istKritik heute ein Kreuzungspunkt, an dem

sichDenker:innen, Lehrende und Lernende,Aktivist:innen undpolitische Laienmit

ihrenAuffassungenzumindest begrifflich treffen.17 Ein transdisziplinärerZugang–

mit all seinen möglichen Erkenntnispotenzialen zwischen sich fremden Perspekti-

ven – ist bereits in den unterschiedlichen Interpretationen des mit Kritik bezeich-

neten Phänomens angelegt. Sich auf Kritik zu beziehen, bedeutet zum anderen, die

Hoffnung auf eine Emanzipation und eine Bildung des Selbst mittels Kritik nicht

10 Ich schreibe in diesem Buch von einem kritischen Umgangmit politischen Gefühlen. Dem ist

zweierlei vorwegzunehmen: Zum einenwird im Verlaufmeiner Untersuchung deutlich, dass

es nicht den einen kritischenUmgangmit politischen Gefühlen gibt (vgl. hierzu insbesondere

Kapitel 4.). Zum anderen ist hervorzuheben, dass der Begriff Umgang stets eine Verallge-

meinerung darstellt und ich das situative, performative Umgehen eines Subjekts beimeinen

Formulierungen berücksichtige.

11 Vgl. Foucault 2005, S. 702–707.

12 Foucault 1992, S. 12.

13 Vgl. Fußnote 7 in dieser Einleitung.

14 Vgl. Eis 2013, S. 76; Foucault 2005, S. 698.

15 Vgl. Bröckling 2017, S. 390; Sonderegger 2013, S. 55; Lorey 2010, S. 47.

16 Vgl. Sonderegger 2019, S. 9–16; Jaeggi, Wesche 2013, S. 9ff.

17 Vgl. Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

aufgegeben zu haben – ganz gleich, ob man sich für Kritik einsetzt oder ihre post-

kritische Überwindung zu erreichen sucht.18

Vom Gefühl…

Das Anliegen, Kritiken politischer Gefühle zu untersuchen, setzt die Annahme vor-

aus, dass Kritik und Gefühl, diese beiden Begriffe, überhaupt miteinander ins Ver-

hältnis gesetzt werden können. Und diese Annahme ist keineswegs unstrittig, wird

Kritik in der Alltagssprache als Instrument der Urteilsbildung für alles begriffen,

was der Vernunft zugänglich ist, während Gefühle einen menschlichenWesenszug

beschreiben, der sich der Vernunft genuin entzieht und ihr widerstrebt. Die Direk-

tive scheint zu lauten: Urteile sind anfechtbar, Gefühle hingegen nicht. Die Wirk-

mächtigkeit dieser Trennung zeigt sich an liberalen Gesellschaftsauffassungen, de-

nen Gefühle bis heute als Gefahr für die individuelle Freiheit und ein vernünftiges

Zusammenleben gelten.19

Dementgegen mehren sich die Stimmen, die eine solche Trennung in Frage

stellen. Von Max Scheler, der Immanuel Kant einen Fehler in dessen Grundan-

nahmen vorwirft, wenn jener das Fühlen als Abirrung, nicht aber als konstitutiv

für die Ethik begriffen habe;20 über Antonio Damasio, der mit dem Konzept der

somatischen Marker für eine neurobiologische Verknüpfung von Ratio und Emotio

argumentiert;21 bis hin zu feministischen Kritiken, welche die diskriminierenden

politischen Konsequenzen einer solchen epistemischen Trennung aufarbeiten.22

Auch ich werde in dieser Arbeit darlegen, wie sich Kritik und Gefühlmiteinander in

Zusammenhang bringen lassen, womit auch ich der populären Annahme wider-

spreche, der zufolge – wie Ronald de Sousa kritisch kommentiert – »Emotionen

und ›Gefühlserlebnisse‹ keine sinnvolle Kritik zulassen.«23

18 Vgl. bspw. Anker, Felski 2017a. In dieser Arbeit werde ich mehrfach auf Autor:innen zu

sprechen kommen, die – trotz undwohl gerade aufgrund all ihrer Abgrenzungsbemühungen

undGegenvorschläge – äußerst vernarrt in Kritik bleiben (vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 508). In

derenArbeiten reißt die Kritikdebatte somit keineswegs ab, sondern verlängert sich lediglich

in anderer terminologischer Gestalt.

19 Siehe dazu weiterführend Kapitel 1.4 und 3.6.

20 Vgl. Scheler 1954, S. 84ff.

21 Vgl. Damasio 2012, S. 227ff.

22 Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Sauer 1997; de Beauvoir 1983, S. 607ff.

23 De Sousa 2016, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 17

Bevor ich allerdings zu solchen Zusammenhängen kommen kann, gilt es

Einblick24 in die Begriffe zu geben, zwischen denen diese hergestellt werden sollen:

Gefühl und Kritik.

Gefühl erlebt seit den 2000er Jahren als Forschungsthema an den Instituten ei-

ne Renaissance. Ein Grund liegt im so genannten affective turn, durch den unter an-

derem die körperlichen, materiellen und relationalen Dimensionen menschlichen

Erlebens relevant wurden.25 Diese seien zuvor durch die Emotionsforschung ver-

nachlässigt worden, die auf eine kulturelle oder auch diskursive Manifestation von

Gefühlen fokussiert war. Die jüngste akademische Hinwendung zum Gefühl wur-

de durch gesellschaftliche Debatten begleitet, in denen der politischen Bedeutung

von Gefühlen wachsende Aufmerksamkeit zuteilwurde.26 Das Resultat ist eine re-

gelrechte Explosion der Affekt- und Emotionsforschung, deren Ansätze in hohem

Maßedifferent sind.27 Sie unterscheiden sich in der angewandtenTerminologie (Af-

fekt, Emotion, Sentiment etc.), in ihren hintergründigen Konzepten und den analy-

sierten Gefühlsphänomenen, überschneiden sich jedoch im untersuchten Gegen-

stand. Mehr denn je wird hieran deutlich, dass Gefühle »auf allen Ebenen mensch-

lichen Daseins präsent«28 und daher umso schwerer zu fassen sind.

Zwei Optionen liegen daher auch fürmeine Arbeit nahe.Die eine besteht darin,

den Begriff Gefühl durch eine Arbeitsdefinition ›positiv‹ zu fixieren und so spezi-

fische Gefühlsphänomene zugänglich zu machen. Doch widerstrebt das nicht nur

dem Anliegen eines Einblicks in das vielfältige Forschungsfeld; es droht zudem der

folgendenTheoriearbeit verfrüht eineDefinition aufzubürden,die zumNachteil ih-

rer Nachvollziehbarkeit und der inhärenten Ansprüche der untersuchten Ansätze

gereicht.

UmmichAuffassungen,dieKritikundGefühl verbinden,mit offenemVisierwid-

men zu können, greife ich die zweite Option auf und schlage vor, die theoretischen

Differenzen des Begriffes Gefühl zu unterstreichen und ihn so gewissermaßen ›ne-

gativ‹ zu erfassen.Was bedeutet das?

24 Ich will damit nicht suggerieren, ein erschöpfendes Bild der Forschungsdiskurse zu ze-

ichnen. Stattdessen geht es mir um eine alternative Annäherung, die wissenschaftliche

Differenzen in den Vordergrund rückt und so für die Ambivalenzen verschiedener Theo-

retisierungsvorschläge sensibel ist.

25 Vgl. Clough 2010; Clough, Halley 2007.

26 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37ff.

27 Unter Differenz verstehe ich in dieser Hinsicht die Verschiedenheit von Dingen, die zugleich

etwas gemeinsam haben. Wie ich darlegen werde, umgibt die beiden Begriffe Gefühl und

Kritik eine Vielzahl unterschiedlicher und teils konkurrierender Auffassungen. Gemeinsam

haben diese differenten Ansätze jedoch, dass sie den selben Begriff betreffen, Antworten

auf sehr ähnliche Fragen geben (vgl. Kapitel 1.) und in den selben Teildimensionen des Be-

griffes operieren (vgl. Kapitel 2.).

28 De Sousa 2016, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

In Rekurs auf Ronald de Sousa gehe ich davon aus, dass die Vielfalt unterschied-

licher und sich teils ausschließender Auffassungen in der Affekt- und Emotions-

forschung Ausdruck der phänomenalen Vielgestalt von Gefühlen ist.29 Für meinen

Einblick will ich diese Vielfalt nutzen und die offen debattierten und konzeptionell

impliziten Differenzen30 zwischen den Auffassungen thematisieren.31 Die Auffas-

sungen haben zwar auf je unterschiedliche, teils konträre Weise versucht, Gefühls-

phänomene theoretisch-begrifflich zu fassen, überschneiden sich aber im Begriff

Gefühl – so die zugrundeliegendeThese. Dabei gebrauche ich Gefühl stellvertretend

auch für verwandte Termini wie Affekt, Emotion, Sentiment oder Erfahrung.32

Folgt man solchen Differenzen um den Begriff Gefühl und versucht, diese zu

clustern, dann ergeben sich drei sich teilweise überschneidende Dimensionen,33 in

denen Gefühl aufgefasst wurde: In der ersten Dimension finden sich die Differen-

zen des ontologischen Status vonGefühlen, die dasWesen der Gefühle und damit ihre

Begründung betreffen. Wie ich beispielsweise zeige, drücken sich solche Differen-

zen in Dualismen wie Leib/Seele, Körper/Geist oder Materie/Diskurs aus. Zudem

informiert diese Dimension eine weitere, die danach fragt, was sich über Gefühle

wissen lässt. Solche Differenzen um den epistemischen Status von Gefühlen sind so-

wohl abhängig von ontologischen Annahmen, zeigen aber auch, dass sie die ontolo-

gischenAnnahmen erst konsolidieren–erstwennGefühle beispielsweise als neuro-

logisches Phänomen gedeutet werden, lässt sich auch qua neuronaler Scans etwas

29 Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

30 Das bedeutet jedoch nicht, dass sich dieses Vorgehen dem Streit unterschiedlicher wis-

senschaftlicher Positionen widmet, würde das immerhin voraussetzen, dass es überhaupt

zum Streit kommt. Zwar werden die ersten beiden Kapitel solche Deutungskämpfe touch-

ieren, doch wird das Darstellen unausgesprochener Differenzen qua Theorielektüre das

Gros ausmachen. Wissenschaftlicher Streit ist also keine notwendige Voraussetzung zur

Darstellung theoretischer Differenzen, sondern allenfalls ihr In-Erscheinung-Treten.

31 Diesem Vorgehen liegt eine Auffassung von Wissenschaft und Forschung zu Grunde, die

an einer Offenheit gegenüber der Vielfalt an Erkenntnisweisen und -logiken orientiert ist.

Dementsprechend lassen sich die hier herangezogenen Ansätze, die über Gefühl sprechen,

zunächst nur schwer unter einheitliche wissenschaftliche Gütekriterien bringen. Es han-

delt sich bei den einbezogenen Auffassungen nichtsdestotrotz um im wissenschaftlichen

Diskurs etablierte Forschungsansätze und Theoreme, die auf argumentative Stringenz und

Plausibilität Wert legen.

32 Für einen ähnlichen Umgang mit der Gefühlsterminologie vgl. Cvetkovich 2012, S. 4ff.;

Berlant 2011, S. 4, 158ff.

33 Ich nutze die Begriffe Cluster undDimension zur Beschreibung derselben analytischen Ebene,

jedoch aus unterschiedlichen Richtungen heraus. Während ich von Cluster in einer induk-

tiven Weise spreche, um zu verdeutlichen, wie unterschiedliche Differenzen einer gemein-

samen Frage folgen, verwende ich Dimension deduktiv, um zu zeigen, dass diese Differenz-

cluster definitorischer Teil des Begriffes Gefühl sind.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 19

über sie wissen.DiesesWissenwiederum scheint jedesMal aufs Neue die ontologi-

sche Annahme zu begründen, wodurch deren Charakter als ›Annahme‹ zusehends

in Vergessenheit gerät.34 Mit der dritten Dimension, dem ethischen Status von Ge-

fühlen, ist der Umgang mit diesen angesprochen: Sollten Gefühle, per se oder nur

bestimmte, kultiviert, ausgelebt, eingehegt oder grundlegend negiert werden? Ich

werde darlegen,wie sich die Konnotation dieser Fragenmit der wachsenden politi-

schen Aufmerksamkeit für Gefühle in der jüngeren Forschungsgeschichte wandelt.

Diese drei Dimensionen lassen sich nicht scharf voneinander trennen, und ich

will nicht ausschließen, dass sich die Differenzen auch auf andere Weise clustern

ließen. Zudem variierte die Bedeutung der Dimensionen respektive der in diesen

enthaltenenDifferenzen imVerlaufderGeschichte,sodassbeispielsweise imMittel-

alter dieBedeutungdes epistemischenStatus zugunstendes ethischenStatusnahe-

zu völlig in denHintergrund trat. Stellt man sich die drei Dimensionen als konzen-

trische Kreise vor, dann würden sich diese nicht nur im Begriff Gefühl überschnei-

den; sie würden entsprechend der historischen Situation stetig oszillieren und die

dimensionale Bedeutung von Gefühl so verschieben.

…zur Kritik

Im Vergleich zu Gefühl ist Kritik nicht in verschiedene, ähnliche Begriffe ausdiffe-

renziert, obwohl es – je nach Interpretation – zu Überschneidungen kommt (zum

Beispiel mitWiderstand oder Feedback).Was die Verbreitung des Begriffs anbelangt,

lässt sich eine ähnliche Situation feststellen. Kritik ist in aller Munde – alsMethode

oder Verfahren, als Leitbild, Bildungsziel oder auch Lebensweise. Diese Omniprä-

senz fasst Sverre Raffnsøe in seiner Diagnose des Age of Criticism zusammen:

»In the age of criticism, critique becomes an inescapable, ubiquitous, inherent

part of practice, towhich every humanactivitymust be subjected, not only to avoid

just suspicion of its not being able to resist critique, but also to be challenged and

thereby rise to a fuller realization of the prospects it seems to hold out.«35

Es handelt sich bei Kritik um einen jungen Begriff, der noch im 16. Jahrhundert als

eine Methode von Gelehrten zur Exegese antiker und heiliger Schriften galt. Aus-

gehend von dieser exklusiven Bedeutung hat sich Kritik in verschiedene Domänen

ausdifferenziert – zunächst in die Literatur- und Kunstkritik, die Erkenntnis- und

die politische Kritik. Im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts verbreitete sich Kri-

tik dann in bürgerlichen Gesellschaften und fand so Eingang in den alltäglichen

34 Vgl. Nietzsche 2015, S. 15ff.

35 Raffnsøe 2017, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Sprachgebrauch. Dementsprechend variantenreich sind die Bedeutungen und Lo-

giken, die mit Kritik in Verbindung stehen.36 Kritik mag beispielsweise ebenso der

Hoffnung auf eine Emanzipation oder »Entunterwerfung«37 dienenwie der perma-

nenten Selbstoptimierung oder sozialen Privilegierung von Intellektuellen und Ak-

tivist:innen.38

Während sich der BegriffKritik imVerlauf des 20. Jahrhunderts im gesellschaft-

lichen Alltagsgebrauch ausdifferenzierte, stellte diese Entwicklung gesellschafts-

und sozialkritische Ansätze vor die Aufgabe, demgegenüber die Relevanz und Ef-

fektivität vonKritik zu behaupten. Infolgedessenwurde Kritik an vielen sozial- und

geisteswissenschaftlichen Fakultäten zumnotwendigen,wenn nicht gar exklusiven

Zugang zur Welt.39 Diese Entwicklung brachte wiederum ›postkritische‹ Stimmen

hervor,die eineÜberwindung40,Pluralisierung41 oder grundlegendeModifikation42

von Kritik fordern und vorschlagen. In diesem Zusammenhang kam es nicht nur

zu einer Vervielfältigung methodisch-praktischer Zugänge. Diese ›Postkritiken‹

sprachen sich außerdem für eine erneute Politisierung und Sensibilisierung von

Kritik aus:

»Rather, influential arguments over the last two decades suggest that the lan-

guage game of critiquemay have played itself out: that there is a need not just for

different kinds of thinking but for an alternative ethos, mood, or disposition.«43

In Hinsicht auf das Age of Criticism schlage ich vor, analog dem Vorgehen zum Be-

griffGefühl auchKritik quaDifferenzen zu erfassen. Auf dieseWeise bleibe ich nicht

nur der Etymologie desBegriffesKritik treu,der in seiner griechischenÜbersetzung

so viel wie scheiden, beurteilen oder unterscheiden bedeutet;44 ein solches Vorgehen er-

möglicht zudem der Bedeutungsentleerung und Ausdifferenzierung des Begriffes

Rechnung zu tragen und mit dem aporetischen Charakter von Kritik umzugehen.

Denn Kritik fällt stets, wie Kurt Röttgers schreibt,mit der Klärung ihrer Bedeutung

sich selbst gegenüber ins Unkritische. Deshalb entziehe sie sich einer Letztbegrün-

dung konstitutiv.45

36 Vgl. Kapitel 2.1.

37 Foucault 1992, S. 18.

38 Vgl. Asad 2009, S. 53ff.

39 Vgl. Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49; Sedgwick 2003a, S. 123–126.

40 Vgl. Latour 2007.

41 Vgl. Sedgwick 2003a.

42 Vgl. Felski 2015.

43 Anker, Felski 2017b, S. 10.

44 Vgl. Stederoth 2011, S. 1347ff.; Röttgers 1982, S. 651f.

45 Vgl. Röttgers 1972, S. 1ff. sowie Kapitel 2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 21

Die Differenzen der Kritik, die ich aufgrund der jüngeren Begriffsgeschichte

vorwiegend den Debatten des 20. Jahrhunderts entnehme, will ich in fünf Dimen-

sionen clustern:46

Die erste dieser Dimensionen betrifft die Frage, wer oder was kritisieren kann

und damit das Subjekt der Kritik. Entscheidend sind in dieser Dimension zum einen

die Debatten darum, ob es sich bei Kritik um eine genuin menschliche Fähigkeit

handelt oder sie auch von nicht-menschlichen Akteur:innen – bis hin zu unbeleb-

ten Objekten – ausgehen kann. Doch hängt das Subjekt der Kritik nicht allein von

ontologischen Axiomen ab, sondern betrifft ebenfalls den sozialen Status – wer ist

also autorisiert Kritik zu üben; wer wird als Kritiker:in anerkannt?

Geht vom Subjekt eine Kritik aus, ist das Objekt das, an dem Kritik geübt wird:

die zweite Dimension. Analog zum Subjekt stellt sich auch hier die Frage, wer oder

was überhaupt kritisiert werden kann. So scheint zwar alles potenziell kritisierbar,

doch ist das Kritikobjekt zumindest an die epistemischen Grenzen eines kritisie-

renden Subjektes rückgebunden–esmuss etwas über dasObjekt wissen, und sei es

bloß, dass das Objekt existiert. Und auch wenn alles potenziell kritisierbar ist: Was

soll denn kritisiert werden? Diese Dimension betrifft somit auch die Zielrichtung

einer Kritik, die dem Erhalt von Prinzipien, der Veränderung oder der Erforschung

von Gesellschaft dienenmag, um nur einige Zielrichtungen zu nennen.

Eine dritte Dimension besteht im Kriterium, dem normativen Gegenstück zum

Objekt der Kritik. Vor allem zwei Positionen stehen einander gegenüber – die Po-

sition, die das Kriterium als Maßstab begreift, an dem ein Objekt gemessen wird,

und die Gegenposition, die ein Kriterium erst durch eine Kritik erschließen will –

sei dies eine bessere Gesellschaft oder individuelle Freiheit.

Bringt man diese drei Dimensionen zusammen, dann handelt es sich bei Kri-

tik zunächst um das Feststellen, aktive Ziehen oder Nachvollziehen einer Differenz

zwischen demObjekt und einemKriteriumdurch ein Subjekt. Als vierteDimension

setzt derModus diese drei aber erstmiteinander in Verhältnis, sodass ein (beur-)tei-

lender, ein kritischer Effekt entsteht. Der Modus gibt Antwort auf die Frage, wie kri-

tisiert wird. Dabei umfasst die vierte Dimension zwei Fragen: Wie eng ist ein Mo-

dus der Kritik zu fassen (gibt es einen spezifischen Kritikmodus oder eine Vielzahl

möglicher Kritikmodi)? Und in welcher Beziehung steht ein Modus zur Praxis? Ein

Modus kann ebenso in einzelnen Praktiken zum Ausdruck kommen (zum Beispiel

der Frage ›Warum hast du das gemacht?‹) wie in mehreren verbundenen Prakti-

ken (umweltpolitischen Kampagnen sozialer Bewegungenwie Fridays for Future bei-

spielsweise).

Schließlich wird Kritik durch eine fünfte Dimension ergänzt: den Kontext. Hier

steht in Frage, wie spezifische Kontexte Kritik ausrichten oder tradieren. Darunter

46 Vgl. Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

fallen der soziale Kontext –wie Normen oder an einer Kritik beteiligte Dritte –, der

sprachliche und jeweilige historische Kontext einer Kritik.

In der Sphäre dieser fünf in sich differenten Dimensionen – Subjekt, Objekt,

Kriterium, Modus und Kontext – ist der Begriff Kritik lokalisiert. Wie auch im Fall

von Gefühlwandelt sich der Begriff im Verlauf der Geschichte: Die Entwicklung von

Kritik – von einer Technik mit einheitlicher Bedeutung hin zu einem variablen Be-

griff diverser Ausdeutungen – spiegelt sich in einem fortschreitenden Anwachsen

der konzeptionellen Differenzen in den geclusterten Dimensionen wider. Es ver-

mehrten sich somit diemöglichenAntworten darauf,wasKritik bedeutenmag; und

jede dieser Antworten beziehtmit ihrer jeweiligenKritikauffassung eine Position in

den fünf Differenzclustern und schlägt so eine theoretische Kerbe in diese.

Auf die beiden Einblicke zu Gefühl und Kritik aufbauend, gilt es anschließend

nach jenen Theorien zu fragen, die eine Kerbe nicht nur in einen dieser Diskurse

schlagen, sondern in beide zugleich.

Gefühl meets Kritik: über ein Theoriefeld

MitdiesenbeidenEinblicken zuGefühlundKritik spanne ich einenHintergrundauf,

vor dem sowohl in der Affekt- und Emotionsforschung als auch in den Debatten zu

Kritik einige Arbeiten entstanden, die beide Begriffe implizit oder explizit aufeinan-

der beziehen.47 Mein Interesse gilt dabei den kaum miteinander in Bezug stehen-

den, theoretisch-konzeptionellen Arbeiten, den Kritiken politischer Gefühle.48 Diese

unterscheiden sich von anderen Ansätzen, die Gefühl und Kritik verbinden, darin,

dass sie sich von psychologischen Perspektiven abgrenzen. In diesem Zuge bekräf-

tigen sie in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung eine politische, soziale, ökono-

mische, historische oder affektive Konstitution von Gefühlen. Diesen Ansätzen ist

zudemein emanzipativer Impetus zu eigen,der sie vonKritikauffassungeneiner lo-

gisch-rationalen Urteilsbildung unterscheidet. Wie ich in einer eingrenzenden Er-

läuterung darstelle, zeigt sich an diesen beiden Tendenzen die implizite politische

Ausrichtung der sechs zu untersuchenden Theorien. Mit der Untersuchung kon-

zentriere ich mich außerdem auf jüngere sozialtheoretische Arbeiten, die entwe-

der verstärkt seit den 2000er Jahren rezipiert wurden oder in deren Nachgang erst

entstanden.49 Ich beginne dabei mit zwei Ansätzen, die primär in der Tradition der

47 Vgl. bspw. die Studien in Gregg, Seigworth 2010b; Mennel, Nowotny, Raunig 2010; Neumayr

2007b oder die Forschung von Autor:innen wie Mühlhoff 2018b; Penz, Sauer 2016; Ahmed

2014b oder Berlant 2011.

48 So untersuche ich in Kapitel 3. sechs theoretisch-konzeptionelle Ansätze, darunter solche,

die Gefühl eher von Kritik aus erschließen und andere, die sich Kritik durch Gefühl annähern.

49 Dementsprechend wird es sich bei der vorliegenden Arbeit um keine Ideengeschichte der

Kritik politischer Gefühle handeln. Dass es entsprechend Überschneidungen mit anderen

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 23

KritischenTheorie stehen, gefolgt von zweien, die vor allem durch die poststruktu-

ralistische Theoriebildung inspiriert sind. Bei den letzten beiden Ansätzen handelt

es sich hingegen um queer-feministische.

Indem ich diese sechs Ansätze darstelle und untersuche, markiere ich in der

Schnittmenge zwischenGefühls- undKritik-DiskursdasTheoriefeldderKritikenpo-

litischer Gefühle. Meine Untersuchung fokussiert darauf, wie sie Kritik und Gefühl

aufeinander beziehen. Zur Operationalisierung nutze ich,wie bereits erwähnt, den

doppelten Genitiv der Begriffskomposition Kritik der Gefühle, um einerseits zu un-

tersuchen, inwiefern Gefühle zumObjekt einer Kritik werden (genitivus objectivus)

und Kritik andererseits durch Gefühle bedingt ist (genitivus subjectivus).

Ich beginnemitMichaelWalzers Vorschlag einer verbunden-interpretativenGesell-

schaftskritik. Hinsichtlich des doppelten Genitivs argumentiert er, dass drei Leiden-

schaften – Mut, Mitleid und ein gutes Auge – die Voraussetzung einer ›guten‹ Ge-

sellschaftskritik darstellen.50 Allerdingswerden Leidenschaften imAllgemeinen so-

wie die drei von ihm affirmierten wiederum nicht zum Objekt von Walzers Gesell-

schaftskritik, obgleich das theoretische Knowhow vorhanden wäre. Gesellschafts-

kritik findet bei Walzer also mehr durch denn an Leidenschaften statt.

Im Vergleich dazu bietet Eva Illouz mit dem Konzept der postnormativen Kritik

ein distanziert-soziologisches Verfahren, in dem authentische Gefühle zumObjekt

der Kritik werden. Dieses entwickelt sie ausgehend von einem Dilemma, demnach

Authentizität zugleich Grundlage und Objekt einer Kritik ist.51 Illouz schlägt vor,

das Dilemma zu lösen, indem authentische Gefühle einer historischen Analyse ih-

rer Herkunft (der affektiven Immanenz) unterzogen und dann für Rezipient:innen

durch eine affizierende Rhetorik aufbereitet werden.52 Wie ich zeige, lässt Illouz’

Ansatz allerdings untertheoretisiert,wieGefühle in denVollzug ihrer kritischenGe-

sellschaftsforschung einfließen.

ImGegensatz zudiesenbeidenAnsätzenkommenSubjekt undObjekt derKritik

in der Selbstanalyse Didier Eribons nahezu zur Deckung. Eribon macht seine Ge-

fühle zum Objekt eines kritischen Denkens. Demnach sind Gefühle ein Resultat der

gesellschaftlichenUrteilssprüche, die eine subjektive Biografie bis in die Gegenwart

formieren.53 Zugleich aber treiben Gefühle wie Scham oder Angst Eribons Selbst-

analyse erst an, durch welche ein Umgang mit ihnen gefunden werden soll. Sind

solche Gefühle aber erst einmal analysiert, müssen sie stets erneut zum Objekt ei-

Ansätzen, insbesondere der klassischen Kritischen Theorie gibt, ist damit unbenommen und

zeigt vielmehr ein weiteres, noch wenig beachtetes Forschungsfeld auf.

50 Vgl. Walzer 2000, S. 714ff.

51 Vgl. Illouz 2018b, S. 277f.

52 Vgl. Illouz 2018b, S. 285ff.

53 Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ner Kritik werden.54 Auf diese Weise holt im kritischen Denken Eribons die Kritik an

Gefühlen also fortwährend die Kritik durchGefühle ein,was seinen Ansatz zu einem

endlosen Projekt der Arbeit am Selbst macht.

Mit der affirmativenKritikgehtBrianMassumi aufAbstand zu externenoderme-

thodischen Auffassungen von Kritik und hält diesen eine kritische Seinsweise ent-

gegen, in der sich Menschen affektiven Erfahrungen affirmativ zuwenden.55 Das

Affektive wird von ihm als ontologisch und vorsozial aufgefasst, weshalb es ihm

die Grundlage des Kritischseins bietet, wiederum selbst aber nie kritisiert werden

kann. Zum Objekt affirmativer Kritik können lediglich Emotionenwerden, die Mas-

sumi als diskursive und kognitiv verarbeitete Deutungen begreift, die all das Poten-

zial begrenzen, das er affektiven Erfahrungen zuspricht.56 Die beiden Genitivvari-

anten sind bei Massumi also konzeptionell entlang der Begriffe Affekt (Kritik durch

Gefühle) und Emotion (Kritik an Gefühlen) geschieden,wodurch es allerdings wirkt,

als sei jede körperlich-affektive Erfahrung bereits eine kritische.

In ihrem Essay Paranoid Reading and Reparative Reading, or, You’re So Paranoid You

Probably Think This Essay Is About You argumentiert Eve Kosofsky Sedgwick für eine

Pluralität an Affekttheorien, die –miteinander konkurrierend–diementale Ökolo-

gie einesMenschen ausmachen.Auf dieserGrundlage stellt sie fest, dass eine dieser

Affekttheorien die kritische Theorie ihrer Zeit geradezu definiert, die Paranoia.57

Um dem entgegenzuwirken, problematisiert Sedgwick die Effekte der Paranoia,

indem sie diese durch die Linse einer andere Affekttheorie liest. Auf diese Weise

kommt sie zur – auf Hoffnung bauenden – reparativen Lesart.58 Mit ihrem Essay

zeigt Sedgwick, dass auch diejenigen Gefühle, durch die sich eine Kritik entfaltet,

zumObjekt einer anderen Kritik werden können. Eine Kritik kann also nicht nur an

verschiedenen Gefühlen vorgenommen werden, sie verändert sich auch abhängig

von den Affekttheorien, die in ihr wirken.

BrigitteBargetz bietetmit ihrer kritischmachtsensiblenAffekttheorie schließlich ei-

nen Ansatz, in der die Kritik an Gefühlen und die Kritik anMachtverhältnissen flie-

ßend ineinander übergehen. Eine solche Kritik rekonstruiert eine politische Gram-

matik der Gefühle, in der Gefühle durch Politiken organisiert werden und politi-

schen Verhältnissen Ausdruck verleihen.59 Bargetz begreift Gefühle in der Konse-

quenz weder als eindeutig gut oder schlecht, sondern als uneindeutige und vielfäl-

tige Dimension des Politischen.60 Da auch ihre machtsensible Affekttheorie in das

54 Vgl. Eribon 2018, S. 57ff., 140.

55 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.

56 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

57 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 125f.

58 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 128, 144.

59 Vgl. Bargetz 2020, S. 39–41.

60 Vgl. Bargetz 2014, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 25

Politische eingebunden ist, lässt sich schlussfolgern, dass politische Gefühle ihrer

deskriptiven Kritik motivational zu Grunde liegen und diese formieren.

Meine Untersuchung leitet schließlich vier Impulse aus dem Theoriefeld ab,

an die weiterführende theoretische und empirische Forschung sowie Didaktisie-

rungen anschließen können: Erstens kennzeichnet die Mehrheit der Ansätze eine

gefühlstheoretische Involviertheit. Solche Kritiken machen also vor den eigenen

Gefühlen keinen Halt, sondern affirmieren sie bei gleichzeitiger kritischer Befra-

gung. Zweitens prägen die Ansätze sozialstrukturelle Auffassungen des Entstehens

von Subjektivität und individuellen Gefühlen in Abhängigkeit von je spezifischen

affektiven, politischen oder sozialen Immanenzverhältnissen. Drittens unterschei-

den sich die Kritiken politischer Gefühle hinsichtlich der ihnen zugrundeliegenden

Zeitlichkeit. Schließlich lässt das Theoriefeld eine konzeptionelle Offenheit für die

phänomenale Vielfalt von Gefühlen erkennen. Es sind diese vier Einsichten, die

als Impulse in eine mögliche Synthese einer kritischen Haltung gefühlspolitischer

Selbst-Bildung einfließen.

Ausblickhafte Überlegungen zu einer gefühlspolitischen Selbst-Bildung

Auf Grundlage meiner Untersuchung der sechs Kritiken politischer Gefühle will

ich in meinem abschließenden Ausblick Überlegungen zu einer gefühlspolitischen

Selbst-Bildung anstellen. Diese Überlegungen finden ihren konzeptionellen An-

satzpunkt bei Michel Foucaults EssayWas ist Aufklärung?61 Sich auf Immanuel Kant

und Charles Baudelaire beziehend skizziert Foucault eine kritische Haltung, in der

ein Mensch die historische Konstitution seines Selbst befragt und mit diesem zu

experimentieren beginnt. Zur gefühlstheoretischenWeiterentwicklung schlage ich

drei Techniken vor, durch die ein Subjekt eine solche kritische Haltung einnimmt

und das eigene Selbst formiert respektive bildet.62 In Rekurs auf die sechs unter-

suchten Theorien erläutere ich jede dieser Techniken in Bezug auf den doppelten

Genitiv hin – also darauf, wie Gefühle zumObjekt einer kritischen Technik werden

können und inwiefern in den Techniken wiederum Gefühle Ausdruck finden. Es

handelt sich bei diesen kritischen Techniken politischer Gefühle um das Untersu-

chen, das Experimentieren und das Öffnen. Die Verschränkung dieser drei Techniken

erlaubt es, wie ich darlegen werde, die Kritiken politischer Gefühle als eine Hal-

tung (Ethos)63 zu begreifen, die es ermöglicht, mit politischen Gefühlen kritisch

61 Foucault 2005.

62 Vgl. Foucault 2015, S. 18ff.

63 In seinem TextWas ist Aufklärung?, der meiner Theorieskizze als Grundlage dient, beschreibt

Foucault eine kritische Haltung respektive ein Ethos wie folgt: »Mit Haltungmeine ich einen

Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualität; eine freiwillige Wahl, die von einigen

getroffen wird, und schließlich eine Art und Weise zu denken und zu fühlen, und auch eine

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

umzugehen. In einer abschließenden Zusammenführung unterfüttere ich diese

Haltung theoretisch und thematisiere, was jemanden überhaupt dazu motivieren

sollte, ihr zu folgen. Zudem begründe ich den Zusammenhang der Haltung mit

dem Prozess der Selbst-Bildung, begriffen als intendierte Transformation des eige-

nen, politischen Selbst mit Hilfe der dargelegten Techniken des Experimentierens,

Untersuchens und Öffnens.

Mit dieser Position rede ich weder einseitig einer aufklärerischen Hoffnung

auf eine »Herausführung aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit«64 das Wort,

noch geraten Selbst-Bildungsprozesse zu einem lediglich problematischen Um-

stand postsouveräner Subjektivität.65 Meine theoretische Auffassung von Selbst-

Bildung, die in den genannten Techniken Ausdruck findet, führt diese Perspektiven

vielmehr zusammen.66 Damit liegt die Hoffnung auf einen kritischen Umgang mit

politischen Gefühlen meinen Ausführungen zu Grunde, ohne Selbst-Bildung oder

die entwickelte Kritik zu einem Bildungsziel zu stilisieren.67 Mein Ansinnen mit

der ausblickhaften Skizze ist schließlich die Formulierung einer Kritik politischer

Gefühle, die am gefühlspolitischen Alltagsleben eines Subjektes ansetzt. Durch die

kritischen Techniken wird es einem Subjekt möglich, die eigene gefühlspolitische

Subjektivität, die eigenen politischen Gefühle – in all ihrer Ambivalenz, Wider-

sprüchlichkeit und Paradoxie, in ihrer epistemischen Gewalt und Intensität – in

Frage zu stellen, um sich so selbst zu bilden.

Art undWeise zu handeln und sich zu verhalten, die zugleich eine Zugehörigkeit bezeichnet

und sich als eine Aufgabe darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos

nannten« (Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O.). Die Begriffe Zugehörigkeit und Aufgabe verweisen

in diesem Zusammenhang auf die soziale Lokalisierung durch das wiederholte Einnehmen

einer Haltung. Foucault schildert beispielsweise, dass Baudelaire durch eine dandyistische

Haltung zu einem solchen wird, dieses Dandy-Werden aber mit der fortdauernden Aufgabe

des praktischen Einnehmens dieser Haltung verbunden ist (vgl. Foucault 2005, S. 695–698).

64 Kant 1969, S. 1

65 Vgl. bspw. Lammers, Eis 2015, S. 110f.; Bröckling, Peter 2014; Bauer 2013, S. 30–33; Bröckling

2013a; Eis 2013, S. 76; Bünger 2011, S. 318ff.

66 Mein Anliegen ist somit einerseits einen inhaltlichen Vorschlag zum Umgang mit politis-

chen Gefühlen zu unterbreiten und andererseits dabei zugleich einer Dezentrierung des

Subjektes Rechnung zu tragen, die Carsten Bünger treffend umschrieb: »Weder wird [das

Subjekt; F.M.] als allein bestimmend noch als vollständig bestimmt vorgestellt, sondern als

widersprüchliches Verhältnis, das sich nicht trennscharf in Gegensätze zerlegen oder durch

Bildung in eine höhere, eindeutige Subjektivität aufheben lässt« (Bünger 2011, S. 320).

67 Vgl. Bünger 2013, S. 214–220.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 27

Methodik und Stil dieser Arbeit

Ich will meine bisherigen inhaltlichen Ausführungen durch einige methodisch-

stilistische Hinweise ergänzen. Bei meiner Untersuchung handelt es sich um

ein transdisziplinäres Unternehmen, das sich verschiedener Forschungsbereiche

bedient, ohne zu beanspruchen, diese erschöpfend einzubeziehen. Ihr argumenta-

tiver Mehrwert besteht unter anderem in deren Verknüpfung, im Aufeinanderbe-

ziehen unterschiedlicher Perspektiven zum Zweck eines gegenseitigen Aufzeigens

etwaiger Verbindungslinien und innerdisziplinärer Desiderate. Dieser transdiszi-

plinäre Anspruch schlägt sich folglich auch immethodischen Vorgehen nieder, was

mich zu drei Hinweisen führt:

Erstens greife ich in dieser Schrift auf das Handwerkszeug sozialtheoretischer

Textarbeit zurück. Dafür werden die Texte, auf die ich in der vorliegenden Arbeit

rekurriere, zunächst auf ihre zentralen Argumente und inhärente Logik hin gelesen

sowie in die jeweiligen Fachdiskurse eingeordnet. Ein solches Verstehen und Ein-

ordnen eines Textes sowie der darin zum Ausdruck kommenden auktorialen Posi-

tionmöchte ich als Textinterpretation bezeichnen. In der vorliegenden Arbeit ist eine

solche zudemdurchdie SuchenachdenkonzeptionellenundargumentativenGren-

zen undWidersprüchen einer Position gekennzeichnet.

An die Textinterpretation schließt ein zweiter Zugriff an, der des In-Relation-Set-

zens von Texten und Positionen sowie deren inhärenten Argumenten, Widersprü-

chen und Erkenntnissen. Texte werden hierbei – kurz gesagt – aufeinander bezo-

gen, umDifferenzen, Leerstellen odermögliche Synergien freizulegen. In Kapitel 1.

und 2.werde ich durch ein solches In-Relation-Setzen darlegen,wie sich die beiden

Begriffe Gefühl und Kritik trotz aller wissenschaftlicher Pluralität begreifen lassen.

Auch in Kapitel 4. nutze ich diesen Zugriff, um das Feld der Kritiken politischer Ge-

fühle durch vier Impulse positiv zu bestimmen. Im Vergleich zu dieser deskriptiv-

clusternden Zielsetzung werden dagegen im abschließenden Ausblick dieser Arbeit

die untersuchtenTheorien in einerWeise in Relation gesetzt, die es ermöglicht, die

jeweiligen inhärenten Probleme derTheorie aufzugreifen, zu lösen und so einen ei-

genen theoretischenAnsatz zu generieren–wenngleich zunächst nur in Formeiner

ersten Skizze.

In der Textanalyse besteht ein dritter Zugriff, der in Kapitel 3. und damit dem

Hauptteil meiner Untersuchung Anwendung findet. Wie im ersten Zugriff werden

theoretische Positionen, die entweder aus einem einzelnen oder mehreren Texten

gewonnen wurden, dargestellt und somit interpretiert. Anschließend nutze ich zu-

vor definierte Fragen, um die Zielsetzung, das implizite Verhältnis von Kritik und

Gefühl sowie die inhärenten Probleme und Stärken eines Ansatzes herauszupräpa-

rieren. Die Textanalyse setzt also die Textinterpretation voraus und unterscheidet

sich vom In-Relation-Setzen dadurch, dass sie auf ein bestimmtes Erkenntnisin-

teresse hin ausgerichtet ist, das durch die strukturierenden Fragen verfolgt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Es handelt sich durch diese drei Zugriffe um eine Theoriearbeit, die sich

der Akribie und dem Detailreichtum theoretisch-argumentativer Betrachtung

verschreibt, zugleich aber auch Leser:innen mit weniger Vorwissen die Lektüre

ermöglichen will. In der Niederschrift gilt es daher, die Gratwanderung zwischen

Allgemeinverständlichkeit und sorgfältiger Begriffsarbeit zu leisten. Hierzu wird

eine stringente und begrifflich zugängliche Argumentation durch ›Tiefenbohrun-

gen‹ in Form von Exkursen oder Fußnoten ergänzt.

Inspiriert durch die Lektüren Eve Kosofsky Sedgwicks68, Didier Eribons69 und

Paul deMans70 pflege ich zweitens einen offenenUmgangmit Beispielen,Metaphern

undpersönlichenErfahrungen,dermeinerPerspektivenicht entgegen, sondernbe-

reichernd zur Seite steht. Es geht mir jedoch nicht darum, Subjektivität und insbe-

sondere Gefühlen performativ Raum imwissenschaftlichen Diskurs einzuräumen,

indem sie unkritisch affirmiert oder gar ›beschworen‹ werden; stattdessen will ich

deutlich machen, dass sie ein integraler und situativer Bestandteil der Produktion

vonWissen und Text sind.71

Drittens und daran anschließend verstehe ich in dieser Arbeit unterTheorie keine

von der Subjektivität derTheoretiker:innen losgelöstenKonzepte. Ich folge dagegen

Sedgwick darin,Theorie stets auch als affektiveTheorie zu begreifen, die unser Den-

ken, Fühlen, Handeln und Verhalten, kurz: unsere Existenzweisen anleitet und mit

anderen solcher affektivenTheorien im Verhältnis steht.72

68 Vgl. Sedgwick 2003b.

69 Vgl. Eribon 2016.

70 Vgl. de Man 1978.

71 Vgl. Haraway 1988, S. 583.

72 Vgl. Sedgwick, Frank 2003. Weiterführend dazu vgl. Kapitel 1. und Kapitel 5.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl

»Ha, ha, natürlich sind Theorien so etwas

wie eingefrorene Emotionen.

Menschen haben ein gewisses Gefühl für

die Welt, dann wollen sie ihre Gefühle be-

weisen, und heraus kommt eine Theorie.«1

Paul Feyerabend

In einer Theorie gefriert ein Gefühl, das Menschen für die Welt haben. Im Gefrie-

ren erstarrt es und mit ihm die sonst lose fluktuierenden Teilchen, aus denen es

besteht – all die Annahmen, Bewertungen undWidersprüche eines Menschen und

seiner Geschichte. Folgt man Feyerabend, dann steht einMensch durch sein Gefühl

bereits in Verbindung mit der Welt, doch ringt darum, dieses zu beweisen. War-

umMenschen das wollen, verrät er nicht.Womöglich gewinnt ein Mensch an Halt,

wenn er sich des eigenen Gefühls sicher sein kann. Vielleicht ist ein Mensch auch

erst dann in der Lage, sein Gefühl für dieWelt anderen zu zeigen, wenn das Gefühl

›stillsteht‹ und so greifbar wird. Es liest sich bei Feyerabend jedenfalls nahezu, als

misslinge demMenschen der gewollte Beweis, als käme ein nicht so befriedigendes

Ergebnis heraus – kein Beweis, eben nur eineTheorie.

Im letzten Interview seines Lebens gibt Feyerabend somit eine Anregung, wie

Menschen (gar nicht einmal nur Akademiker:innen)2 zu denTheorien kommen,mit

denen sie hantieren. Er verdeutlicht auf diese Weise die Relevanz individueller Ge-

fühle für das theoretische Arbeiten und wirft die Folgefrage auf, inwiefern sich Ge-

fühle nicht nur einfrieren, sondern Theorien gleichsam auftauen lassen; inwiefern

mittelsTheorie zu einem neuen emotionalenWeltverhältnis zu gelangen ist.

Mit dieser Frage sind wir bereits am Kern der vorliegenden Schrift. Bevor wir

uns aber einem neuen Weltverhältnis qua Auftauen zuwenden können, gilt es, ei-

nige der eingefrorenen Emotionen zu betrachten, von denen Feyerabend spricht.

Solche entstammen einem Sonderfall der Theorie; dem, in dem sich menschliche

1 Feyerabend, Jung 2002, S. 213.

2 Zu einer weiterführenden Untersuchung zu Paul Feyerabends Auffassung von Forschung

und Theoriebildung vgl. Rettenmaier 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühle nicht abstrakt auf Welt, sondern auf ein bestimmtes Objekt in der Welt

richten, nämlich auf Gefühle. Ein Sonderfall ist es, da hier das Theoretisieren über

Gefühle und dasTheoretisieren durch Gefühle ineinander übergeht; oder um es mit

einer Beschreibung Sedgwicks zusammenzufassen:

»[T]here is no distance at all between affect theory in the sense of the important

explicit theorizing some scientists and philosophers do around affects, and affect

theory in the sense of the largely tacit theorizing all people do in experiencing and

trying to deal with their own and others’ affects.«3

Das vorliegende erste Kapitelmeiner Dissertation handelt also vonTheorien der Af-

fekt- und Emotionsforschung; genauer vomwissenschaftlichen DiskursfeldGefühl.

Ich folge darin dem Bestreben, das nötige Repertoire an Zugängen an die Hand zu

geben, um sich den Debatten um Begriffe wie Gefühl, Emotion oder Affekt anzunä-

hern. Ich will also eine Grundlage schaffen, auf welcher die Untersuchungen der

Folgekapitel aufbauen können.

Diese Grundlage besteht aber nicht darin zu klären, was Gefühl bedeutet, son-

dern wie es gedeutet wird. Anstatt einer Arbeitsdefinition lege ich dar, wie ambi-

valent und vieldeutig der BegriffGefühl ist und entlang welcher differenten Ansätze

versucht wurde, diesen handhabbar zu machen. Daher gebrauche ich den Begriff

Gefühl als eineweitgefasste Sammelbezeichnung, unter dem ich zunächst auch jene

Theorien versammle, die auf ganz andere Begrifflichkeiten – Affekt, Sentiment, Emo-

tion und andere – zurückgreifen, um ›Gefühle‹ zu verstehen.4

Durch diese Abkehr von einer Arbeitsdefinition will ich jedoch nicht den An-

schein erwecken,als entzöge ichmich einer theoretischenPositionierung.Diese be-

steht vielmehr in einerMetaperspektive zum Zweck, das Feld der Affekt- und Emo-

tionsforschung aufzuspannen und so einenEinblick in einen der beidenGrundbau-

steine einer Kritik der Gefühle zu ermöglichen. Dies ist nötig, um mit den im Ver-

lauf dieser Dissertation herangezogenen Theorien ergebnisoffen umzugehen und

ihnen nicht die Last einer vorgefertigten Definition aufzubürden. Schließlich lässt

sich aus solchen Theorien nur so für einen kritischen Umgang mit politischen Ge-

fühlen lernen.

Wie soll nun angesichts dessen vorgegangen werden? Das vorliegende Kapitel

folgt drei Schritten: Zunächst lege ich dar, wie komplex die Diskurse der Affekt-

undEmotionsforschung sind.Hierzu greife ich sowohl aufmein persönlichesÜber-

forderungsgefühl wie auf drei zentrale Brüche im Forschungsdiskurs zurück, dem

emotional turn, dem affective turn und der ›Emotionalisierung des Politischen‹. In Bezug

3 Sedgwick 2003a, S. 133f.

4 Zudem liegt es mir nahe, einen Begriff zu nutzen, der nicht nur an wissenschaftliche De-

batten, sondern auch an einen alltäglichen Sprachgebrauch anknüpft. Gefühl erfüllt diesen

Anspruch.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 31

aufRonalddeSousawerde ichdarlegen,dassdieKomplexitäten imZusammenhang

mit der phänomenalenVielgestalt des ForschungsgegenstandesGefühl zusammen-

hängt (1.1). Von hieraus schlage ich einen alternativen Zugang vor, der dem Gegen-

stand und dem vielfältigen Forschungsfeld gerecht wird. Dabei will ich Gefühl als

das Gemeinsame nutzen, an dem sich verschiedene Auffassungen entfalten – seien

diese als Gegenstand wissenschaftlicher Debatten explizit oder einzelner Ansätze

implizit. Diese Differenzen lassen sich heuristisch drei sich tangierenden Dimen-

sionen zuordnen – dem ontologischen Status (1.2), dem epistemischen Status (1.3) und

dem ethischen Status (1.4) von Gefühlen. Am Ende fasse ich diese drei Dimensionen

und die Erkenntnisse meines ersten Kapitels zusammen (1.5).

1.1 Gefühle begreifen

Beginntman, sich in ein neues Forschungsfeld einzuarbeiten, beschleicht nicht sel-

ten ein ungutes Gefühl interessierte Denker:innen. Mich ergriff ein solches Gefühl

inderAnfangsphasedes vorliegendenProjektesnachder initialenLektürederAdor-

no-Vorlesungen vonEva Illouz5. Von hieraus habe ichmit denRecherchen zumThe-

ma Gefühl begonnen und dabei festgestellt, wie umfangreich das Feld der Affekt-

und Emotionsforschung ist. Ich fühlte mich regelrecht erschlagen angesichts der

Vielzahl variierender Zugänge, ihrer jeweiligen Forschungstraditionen und der zu

jener Zeit aktuellen DebattenGefühl überhaupt zu operationalisieren.6 Kurz gesagt:

Ich war überfordert. Um dem Abhilfe zu schaffen, versprach ich mir erste Anhalts-

punkte vondenbeidengroßenWenden inder sozial- undgeisteswissenschaftlichen

Forschung zu Gefühlen, dem emotional turn und dem affective turn. Auch der Diskus-

sion um eine vermeintliche Emotionalisierung des Politischen wollte ich mich aus

diesem Grund widmen.7

Der emotional turn bezeichnet in den Sozial- und Geisteswissenschaften eine

Wende zu und Wiederentdeckung von Gefühlen, die in einem wachsenden gesell-

schaftlichen undwissenschaftlichen Interesse anGefühlen zumAusdruck kommt.8

5 Vgl. Illouz 2015.

6 Einen guten Eindruck dieser Vielfalt bietet Ronald de Sousa, der auf die Frage, was eine

Emotion ist, 29 unterschiedliche Antworten gibt, von denen einige Emotionen als somatis-

che, andere als konative Phänomene betrachten, während wieder andere sie als Erfahrun-

gen, Urteile oder Überzeugungen auffassen, um nur einige Möglichkeiten zu nennen (vgl.

de Sousa 2011, S. 27f.).

7 Ich beziehe mich in dieser Darstellung zunächst unkritisch auf mein Überforderungsge-

fühl, welches sich motivierend auf meinen Forschungsprozess ausgewirkt hat. Die Klärung

in diesem Kapitel war für mich allerdings eine Möglichkeit, ebendieses Gefühl der Über-

forderung zu untersuchen und so kritisch zu bearbeiten.

8 Vgl. Lemmings, Brooks 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühle waren also als Phänomen nie gänzlich verschwunden, lediglich von nach-

geordnetem wissenschaftlichen Interesse. Der gesellschaftliche Trend zum Gefühl

bezieht sich vor allem darauf, dass Gefühle zum Gegenstand der populären Mas-

senpsychologie, der Werbung und des Managements wurden.9 In der Forschung

scheinen hingegen einzelne Disziplinen noch immer oder in einem erneuten emo-

tional turn begriffen – wie die Politikwissenschaft10 oder die Politische Bildung11 –,

während andere nie das Interesse verloren und mit Gefühlen stets befasst waren.12

Dieser turn stellte sich mit fortschreitender Lektüre als inkonsistent heraus, va-

riierte er je nach wissenschaftlicher Disziplin und geografischem Kontext.13 In

der Gesamtschau gewann ich so den Eindruck, dass es sich beim emotional turn

weniger um einen Anhaltspunkt handelt denn um einen eigenen Fragekomplex zur

kollektiven Aufmerksamkeit für dasThema Gefühl in modernen Gesellschaften und

einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen.

Ähnlich verhält es sich mit dem affective turn: In Abgrenzung sowie in Über-

schneidung mit einer vermeintlichen Wiederentdeckung der Gefühle vollzog sich

seit den 2000er Jahren eine Wende hin zum Affektiven.14 Bei diesem turn handelt

es sich ebenfalls nicht um eine einheitliche theoretische Wende, sondern um ein

wissenschaftliches Streitfeld, in dem sich verschiedene sozialtheoretische Per-

spektivverschiebungen überschneiden. Dazu einige Beispiele: In feministischer

Tradition vollzog sich eine Perspektivverschiebung weg vom Sprechen über Gefüh-

le hin zum prozessualen, leiblichen Empfinden (Affekt). Die Affect Studies gingen

damit auf Abstand zu Gefühlen respektive Emotionen als sprachlich-kulturelle

Konstrukte.15 Zudem handelt es sich um eine Wende hin zur Relationalität von

Gefühlen, wodurch weniger der Qualität bestimmter Gefühle wie Ekel oder Wut

9 Vgl. Illouz 2015, S. 7–12; Senge 2013, S. 12.

10 Vgl. Korte 2015b; Sauer 1997, S. 216f.

11 Vgl. Besand 2014.

12 Ich denke hierbei an die psychoanalytischen Arbeiten der Frankfurter Schule, an die

Phänomenologie wie die Schelers oder an die feministische Geistes- und Sozialwissenschaft.

13 So ist dem emotional turn der 2000er Jahre auf dem europäischen Festland eine ähnliche

Wende etwa 15 Jahre zuvor vorausgegangen. Bereits in den 1970er Jahren entdeckte damit

die angelsächsische Soziologie und Psychologie das Thema der Gefühle (wieder), befördert

durch die fortschreitende neurobiologische Forschung. Erst zu Beginn der 1990er Jahre er-

fuhr das Thema ausgehend vom britischen Diskurs in Zentraleuropa Anerkennung und dif-

ferenzierte sich weiter aus (vgl. Senge 2013, S. 12ff.). Eine gegenläufige Entwicklung zeigt

demgegenüber die akademisch-wissenschaftlich Philosophie der Gefühle. Die logisch-an-

alytischen Denkschulen, die den angelsächsischen Sprachraum im 20. Jahrhundert zu do-

minieren begannen, vernachlässigten Gefühle als philosophische Kategorie, während ins-

besondere die Phänomenologie sie in den Mittelpunkt ihres Denkens stellte (vgl. Solomon

1998b, S. 289).

14 Vgl. Clough, Halley 2007; für zentrale Grundlagentexte vgl. Gregg, Seigworth 2010b.

15 Vgl. Gregg, Seigworth 2010a, S. 2ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 33

als vielmehr der strukturellen Formierung leiblicher Empfindungen Aufmerk-

samkeit zukam. Dies wird entlang einer materiellen Affektontologie belegt, der

entsprechend sich das Affektive sprachlich nicht fassen oder gar gestalten, sondern

maximal steuern lässt.16 Hier greift eine Rezeption der Philosophie Baruch de

Spinozas, insbesondere durch Gilles Deleuze und Félix Guattari.17

Je nach Position in diesem Debattenfeld des affective turns lassen sich weitere

Charakteristika ausmachen,18 während andere die Wende insgesamt in Frage stel-

len. Anu Koivunen meldet beispielsweise ihre Zweifel an, ob ein affective turn jemals

stattgefunden hat – so sei die reflexive Verbindung von Ontologie und Epistemolo-

gie bereits länger charakteristisch für ein feministisches Selbstbewusstsein.19 Sara

Ahmed grenzt sich von einer Überbetonung der Körperlichkeit im Begriff Affekt ab

und will lieber an einen alltäglichen Sprachgebrauch anknüpfen, weshalb sie den

Begriff Emotion vorzieht.20

In der Gesamtschau half mir der affective turn, meinen Blick auf bestimmte Di-

mensionen scharfzustellen – auf die Körperlichkeit und die verschiedenen Formen

politischer Gefühle beispielsweise. Allerdings bemerkte ich auch den hohen Theo-

retisierungsgrad des Debattenfeldes, das damit in Kontrast zu den empirischen Ar-

beiten der Emotionssoziologie im emotional turn stand.

Diese vorwiegend sozialtheoretische Wende zum Affektiven wird durch eine

›Emotionalisierung des Politischen‹ ergänzt. Gemeint sind damit die politischen und

sozialen Transformationen, in denen Gefühlen zunehmend Einfluss zukommt

oder zugesprochen wird: der Aufstieg populistischer Politikmodelle, politisierte

Gefühlszuschreibungen21 und -mobilisierungen in sozialen Bewegungen22, ge-

fühlspolitische Steuerungen via sozialer Medien23 sowie Rechtfertigungen und

Legitimationen mit subjektiven Gefühlserfahrungen, die unter der Diagnose der

16 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37–39; Clough, Halley 2007, S. 2.

17 Vgl. Braidotti 2018; Deleuze 2015, S. 187ff.; Massumi, Manning,Weigel 2010, S. 74ff. Eine aus-

führlichere Thematisierung der affekttheoretischen Position zu Brian Massumi, Eve Kosof-

sky Sedgwick sowie Brigitte Bargetz findet sich in Kapitel 3. dieser Arbeit.

18 Für Überblicksdarstellungen vgl. Penz, Sauer 2016; Gregg, Seigworth 2010a; Koivunen 2010.

19 Vgl. Koivunen 2010, S. 23.

20 Vgl. Schmitz, Ahmed 2014, S. 97. Auf eine ähnliche Problematik hinsichtlich des allt-

agssprachlichen Gebrauchs des Begriffes Affekt weisen Penz und Sauer hin. Diese ge-

brauchen gezielt den Terminus Affekt, um dem Dualismus von Vernunft und Gefühl zu ent-

gehen – der Gefahr bewusst, sich damit »einen nicht-kontrollierbaren, vorreflexiven Au-

tomatismus einzukaufen, den die deutsche Alltags-, aber auch Rechtssprache transportiert«

(Penz, Sauer 2016, S. 48).

21 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95f. Das prominenteste Beispiel hierfür bilden wohl die so genan-

nten ›Wutbürger‹ (vgl. Kurbjuweit 2010).

22 Vgl. Martin 2021; Chmilewski, Hajek 2018; Ahmed 2014b, S. 122–143; Gould 2009.

23 Vgl. Wuth 2019; Mühlhoff 2018a, S. 86ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Postfaktizität firmieren.24 Diese vermeintliche Emotionalisierung verhalf demThe-

maGefühl und insbesondere dem affective turn zumehr Aufmerksamkeit. Allerdings

stellte sich die berechtigte Frage, ob das Politische nicht immer schon zu einem ge-

wissen Grad emotionalisiert war,wie Kultur- und Sozialforscher:innen imHinblick

auf ein liberales Gesellschaftsmodell bemerkten.25

Diese kurz angerissenen wissenschaftlichen und gesellschaftspolitischen Ent-

wicklungen halfen mir zwar, die wachsende Aufmerksamkeit für Gefühle nachzu-

vollziehen; je weiter ich aber las, desto ärger wurde das Gefühl, dass mir das The-

ma Gefühl entglitt, ich es nicht festmachen konnte. Von hier aus gelangte ich zu der

Überlegung, mich nicht den vorhandenen Theorien, sondern zunächst dem Phä-

nomen zuzuwenden. Dabei stellte ich fest, dass mir nicht die Forschung, sondern

gleichsamdas Phänomen entglitt. Dieses Entgleiten lässt sich auf fünfmiteinander

verzahnte Komplexitäten des Phänomens Gefühl zurückführen:

Erstens kommen in der Alltagssprache ebensowie in verschiedenen Forschungs-

zugängen eigentümliche Begriffe bis hin zu ganzen Sprachspielen zumEinsatz, um

›Gefühlsphänomene‹ zu benennen–mandenke zumBeispiel an die juristische Ver-

wendungsweise des BegriffesAffekt (zumBeispielMord imAffekt) oder die nachwie

vorwirkmächtigeKonnotation vonWeiblichkeit als sentimental. In der Forschung ist

die Lage noch komplexer, werden Begriffe wie Emotion,Gefühl, Stimmung oder Affekt

teils in harscher Abgrenzung zu-, teils in Symbiosemiteinander genutzt, teils theo-

retisch fundiert, teils deskriptiv verwendet – je abhängig von den zugrundeliegen-

den Annahmen. Jedes dieser Sprachspiele impliziert eine gewisse Schwerpunktset-

zung; beispielsweise mag der Begriff Emotion manchen die kulturelle Bedingtheit

einer Empfindung ausdrücken,während andere damit einen standardisierten neu-

rophysiologischenProzess beschreiben.26 Entsprechendkomplex gestaltet sich eine

transdisziplinäre Lektüre, da nicht einmal Autor:innen derselben Forschungsgrup-

pe das Gleiche unter Gefühl verstehen.

Zweitens werden Oberbegriffe wie Gefühl oder Emotion durch ein vielfältiges Vo-

kabular zubestimmtenGefühlenerweitert–Liebe,Freude,Angst,Ekel,Wut,Scham

etc.DiesewerdenwiederumdurchGefühle erweitert, die nicht in diesem ›eindeuti-

gen‹KanonPlatzfinden,da sie einegewisseUnschärfe aufweisen,oft nurumschrie-

ben werden können und ihr Status als Gefühl daher strittig ist, zum Beispiel Unge-

rechtigkeitsgefühle, Schwermut, Überforderungsgefühl, Nostalgie oder Melancho-

lie. In der Affekt- und Emotionsforschung umgibt jedes dieser Gefühle wiederum

24 Vgl. Metje 2019, S. 75ff.; Vogelmann 2018, S. 18–22.

25 Vgl. Arias-Maldonado 2017, S. 31; Bargetz 2014, S. 117.

26 Daraufhin versuchen einige Forschungsperspektiven Emotionen zu katalogisieren und ih-

nen den Rang von Basisemotionen zuzusprechen, von denen sich alle anderen Gefühlsre-

gungen ableiten (vgl. bspw. Scheff 2015; allgemein erläuternd vgl. Schmitter 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 35

eigeneDiskurse –mit je eigenen Ideengeschichten undTheorien,welche nicht not-

wendigerweise an allgemeinere Gefühlstheorien rückgebunden sind.27

Drittens variieren Gefühlsphänomene hinsichtlich Temporalität, Intensität und

Referenz: Gefühle können regelrecht aus einem Menschen herausbrechen, ausge-

löst durch ein einzelnes Objekt (das symbolische Schlussmachen amEnde einer Be-

ziehung beispielsweise). Sie können aber auch in seichter Stimmung auftreten, die

sich über Wochen dahinzieht und sich, ohne klar bestimmbaren Ausgangspunkt,

wie ein Schleier über die Welt legt (die Trauer nach der Trennung womöglich). Die

beiden Beispiele lassen erahnen, Temporalität, Intensität und Referenz weisen auf

diversedenkbareAbstufungenundKombinationenvonGefühlenhin,was eineklare

Eingrenzung in ihrerThematisierung umso bedeutender macht.

Viertens verbindet sichmitGefühl einProblemderAmbivalenz: De Sousa beschreibt

damit »denHanggleichzeitigerGefühle,miteinander inKonflikt zu stehen,undden

Hang einzelner Gefühle, miteinander in Konflikt stehende Bewertungen zu erzeu-

gen.«28 Damit ist zum einen gemeint, dass Gefühle miteinander in Widerspruch

stehen können und so Einfluss aufeinander haben. Ich mag mich beispielsweise

über das Wohlergehen von jemandem freuen, kann aber zeitgleich aufsteigenden

Neid verspüren (die erste Variante).29 Oder ich kann überwältigt sein vor Neid, wo-

bei ich nicht weiß, ob ich es der anderen Person nicht gönne oder ich mir selbst ein

solchesWohlergehen für mich wünsche (die zweite Variante).

Schließlich darf fünftens nicht außer Acht gelassen werden, dass auch Gefühle

mit anderen geistigen und leiblichen Prozessen in Verbindung stehen –mit Wahr-

nehmungs-, Kommunikations- und Denkprozessen,mitWillen, Trieb oder Begier-

de, um nur einige zu nennen.30

An diesen fünf Komplexitäten gelangte ich zu zwei Feststellungen: Zum einen

handelt es sich bei Gefühl um kein Phänomen, das sich auf ein einheitliches Funkti-

onsschema reduzieren lässt, sondern um eine komplexe phänomenale Vielfalt. Ro-

nald de Sousa umschreibt diesen Umstand treffend:

»[Es ist] ein wichtiges Kennzeichen der Gefühle das, was ich ihre Präsenz auf al-

len Ebenen nenne. Sie manifestieren sich als physiologische Phänomene, als psy-

chologische, als soziale – um nur einige der relevanten Ebenen zu nennen. Und

unter geeigneten Bedingungen scheint jede Ebene die anderen beeinflussen zu

können. Ein rein physiologisches Bedürfnis kann einen geistigen Höhenflug un-

27 Vgl. bspw. Barbalet 2004, S. 8–28.

28 De Sousa 2016, S. 59.

29 Im Umkehrschluss schließt die erste Variante auch den Fall ein, in dem Gefühle einander

nicht widersprechen, sondern sich gegenseitig steigern oder intensivieren.

30 Vgl. de Sousa 2016, S. 79f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

terbrechen. Auf der anderen Seite kannman über einer regen poetischenMedita-

tion Hunger, Kälte oder Sex völlig vergessen.«31

Solche phänomenalen Ebenen lösen sich also nicht untereinander auf oder negie-

ren einander. Stattdessen wirken sie aufeinander ein – mein physiologischer Zu-

ckerspiegel wird einen Effekt auf meine Grundstimmung haben. Diese Stimmung

prägt wiederummein soziales Interaktionsverhalten, weshalb ich einen vertrauten

Menschen unnötig anblaffe. Dies kann dann zu einem anhaltenden schlechten Ge-

wissen führen. Gefühle sind also nicht zuvorderst sozial, physiologisch, psycholo-

gisch etc., sondernfindenpotenziell auf all diesenEbenenundaufeinanderbezogen

Ausdruck.KeinedieserEbenen ist einer anderen statischüber- oder untergeordnet.

Stattdessen lassen sich Gefühle als eine Vielzahl parallel arbeitender Systeme auf-

fassen, von denen jedes vorübergehend einen, die anderen dominierenden Einfluss

ausüben kann. De Sousa bezeichnet diese Auffassung als radikale Heterarchie.32

Gefühl als Phänomen aufzufassen, das auf allen Ebenen präsent ist, ermöglicht

zumanderen einenweniger defizitärenZugang zurGefühlsforschung: Es ist keinDe-

fizit der Forschung, bislang nicht zu einem umfassenden Forschungsansatz zu Ge-

fühlen gekommen zu sein. Stattdessen drückt sich in der Vielfalt der Ansätze die

Vielgestalt des Phänomens aus. Wenn Gefühle phänomenal auf allen Ebenen prä-

sent sein können, so mag darin der Grund einer entsprechenden Ausdifferenzie-

rung ihrer Erforschung liegen:

»Diese Mannigfaltigkeit der Ebenen, auf denen sich die Gefühle manifestieren

können, hat zu einer ungewöhnlichen Vielfalt an Theorien der Gefühle geführt,

und jede setzt ihre eigene bevorzugte Ebene an den Anfang.«33

JededieserTheorienderGefühle stellt so eine Interpretationdar,diegewisseEbenen

stärker betont als andere.Die phänomenale Vielfalt bürdet somit jeder Forschungs-

perspektive einen blinden Fleck auf, durch den sich Gefühle dem forschenden Blick

entziehen.34 Folglich lassen sich Gefühle weder auf eine einzelne Phänomenebene

oder auf eine zugrundeliegende Antriebskraft wie Trieb, Begehren oderWille redu-

zieren noch sind sie letztgültig begründbar.35

Mit dieser Feststellungwill ich jedochweder Forschungsansätze per se als unzu-

reichend ausweisen nochwill ich auf den banalenHinweis hinaus, dass alle Ansätze

gewissen Prämissen folgen. Stattdessen will ich mit de Sousa anmerken, dass die

verschiedenen Zugänge zu diesem schillernden Phänomen Gefühl mit ihren kon-

31 De Sousa 2016, S. 74f. Herv. i. O.

32 Vgl. de Sousa 2016, S. 132.

33 De Sousa 2016, S. 75.

34 Vgl. Senge 2013, S. 19; Kochinka 2004, S. 17.

35 Vgl. de Sousa 2016, S. 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 37

zeptionellen Stärken und Schwächen aufeinander verweisen.36 Die verschiedenen

Auffassungen ins Verhältnis zu setzen, kann also nicht nur ihre jeweiligen blinden

Flecken zu erkennen helfen.Was Gefühl in der Forschung als Gegenstand bedeutet,

wird über die Differenzen greifbar, die zwischen verschiedenen Forschungszugän-

gen zu einem gewissen historischenMoment angelegt sind.

Um Gefühl zu operationalisieren, und dieser Arbeit eine gewisse theoretische

Grundlage zu bieten, liegen also zweimögliche Zugänge nahe: Der eine Zugang ori-

entiert sich daran, eine Arbeitsdefinition oder einModell vorzuschlagen, umgewis-

se phänomenale Ebenen genauer zu untersuchen.Wie imVerlauf dieser Arbeit aber

noch deutlich werden wird, würde ein solches Vorgehen den an späterer Stelle zu

untersuchendenAnsätzen einKonstrukt aufbürden,das gegebenenfallsmit demei-

genen Ansinnen derTheorien inWiderspruch steht.

Im Bestreben, einen Einblick zu ermöglichen, der unterschiedliche Auffassun-

gen einzuordnen hilft, will ich dagegen einen alternativen Weg vorschlagen und

Gefühle nicht über eine positive Definition, sondern über die Differenzen über

sie zugänglich machen.37 Damit mache ich die Überlegung de Sousas zu meiner

Ausgangsthese: Die Vielfalt der wissenschaftlichen Diskurse zu Gefühl ist Ausdruck

der phänomenalen Vielfalt von Gefühlen. Die Differenzen um den Begriff Gefühl,

die in einzelnen wissenschaftlichen Kontroversen zum Ausdruck kommen, sind

damit nicht als Makel eines idealen Forschungsprozesses, sondern als konstituti-

ves Merkmal des Denkens von Gefühlen als radikaler Heterarchie zu begreifen.38

Zu diesem Zweck will ich folgend drei Dimensionen darstellen, die sich in den

vorwiegend europäischen und amerikanischen Denktraditionen der Affekt- und

Emotionsforschung ausmachen lassen, ohne diese jedoch im Detail auszuführen.

Wie auch immer Gefühle aufzufassen sind – so die Überlegung –, sie beziehen

Position in diesen drei Dimensionen und verweisen so auf Gegenpositionen. Es

handelt sich bei den Dimensionen um die zum ontologischen, zum epistemischen und

zum ethischen Status von Gefühlen.

Hierzu allerdings einWort der Einschränkung: Es wäre ein lohnenswertes Pro-

jekt, diese Differenzen für eine gewisse historische Situation zu analysieren und –

den hiesigen Fokus aufTheoremehintanstellend–die gesellschaftlichenBedingun-

gen in Betracht zu ziehen, vor deren Hintergrund Gefühle auf differente Weisen

operationalisiertwerden.Für den geringenUmfangdieses Kapitels und seinemAn-

liegen, einenEinblick zubieten,bescheide ichmich jedoch auf einige zentraleDiffe-

renzen,die sich in derHistorie desDenkens vonGefühlen ausfindigmachen lassen.

Ich will damit den Gefühlsdiskurs oder Gefühl per se keinesfalls enthistorisieren,

sondern im Gegenteil zeigen, dass sich das, was wir wissenschaftlich unter Gefühl

36 Vgl. de Sousa 2016, S. 54f., 75ff.

37 Vgl. Kneer, Moebius 2010, S. 9f.

38 Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

verstehen, abhängig von den Differenzen der Ansätze verändert, die sie zu opera-

tionalisieren versuchen. Diese Ansätze lassen sich nicht losgelöst von ihrem spezi-

fischen historischen Entstehungskontext begreifen – besonders dann nicht, wenn

wir sie selbst als affektive Theorien auffassen. Mit anderen Worten: Das Argument

dieses Kapitels ist es nicht, eine umfängliche Analyse gesellschaftlicher Gefühlsdis-

kurse zu bieten, sondern grundlegender, eine Anregung zu geben, wie sich Gefühl

qua Differenz denken lässt.

1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefühle?

Eine erste Dimension, die sich über die Geschichte des Denkens von Gefühlen er-

streckt, betrifft den ontologischen Status von Gefühlen39: Was ist das eigentlich, dem

wir den Begriff Gefühl zugeordnet haben? Was ist das Wesen der Gefühle? Sind Ge-

fühleEntitäten,Prozesse,Strukturenetc.? SindGefühlenatürlichoder kulturell,per

se irrational? An den Antworten auf diese Fragen lassen sich einigeDifferenzen die-

ser Dimension illustrieren: Gefühle als Ausdruck der Seele gegenüber der Leibes-

verfassung; Gefühle als innermenschliche Erregungen oder Reaktionen auf Objekte

in der Umwelt; als neuronale Prozesse oder Habitualisierungen; Gefühle als mate-

rieller Effekt, kulturelle Norm oder Urteil etc.Weitere Optionen ließen sich hier an-

führen. Deutlich wird hieran die ontologische Positionierung, die dem Denken der

Gefühle anhaftet und die mit einer theorieimmanenten Hierarchisierung der Phä-

nomenebenen einhergeht.40

Eine dieser ontologischen Differenzen, die zwischen der Leiblichkeit und Geis-

tigkeit von Gefühlen, lässt sich ideengeschichtlich bis zu den antiken Affektlehren

zurückverfolgen: Der Medizin zugeneigte Gelehrte wie Galenus waren davon über-

zeugt, dass Gefühle primär mit körperlichen Vorgängen und Säften in Verbindung

stehenund entsprechend therapiertwerden könnten.41Der ontologische Status von

Gefühlen war auf dieseWeise an diemedizinischen Leben allerMenschen geknüpft

und wurde von diesen aus aufgefasst.42 Anders argumentieren Philosophen wie

Aristoteles. Dieser räumt ein, dass Emotionen mit körperlichen Veränderungen

verbunden sein können (zum Beispiel das kochende Blut bei Wut), beschreibt

39 Mir geht es an dieser Stelle weniger darum, alle möglichen ontologischen Fundierungen

aufzuzeigen. Ich möchte hingegen an Beispielen verdeutlichen, wie der ontologische Status

unterschiedlich gedeutet wird und was für ein widersprüchliches Gesamtbild sich so ergibt

(vgl. bspw. die Übersicht in de Sousa 2016, S. 75–90).

40 Auch Ronald de Sousa kommt mit seiner pluralistischen Auffassung nicht umhin, eine on-

tologische Position einzunehmen, indem er Gefühle als radikale Heterarchie beschreibt (vgl.

de Sousa 2016, S. 132).

41 Vgl. Galenus 2018, S. 49–102; Gill 2008, S. 104ff.

42 Vgl. Gill 2008, S. 99–104.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 39

sie aber primär als einen seelischen Zustand, den Menschen durchleben, ohne

diesen aktiv herbeigeführt zu haben.43 Es handelt sich bei der antiken Medizin

und der Philosophie allerdings nicht um trennscharfe und ausschließlich konträre

Positionen.Dennoch zeigen sie auf,wie sich dasDenken der Gefühle und damit zu-

mindest vermutete ontologische Ausgangspunkte in der Erforschung ihresWesens

voneinander unterscheiden und zugleich aufeinander verweisen können.44

Diese Debatte setzte sich über das Mittelalter bis in die Frühe Neuzeit fort, trat

allerdings zugunsten von Fragen des Umgangs mit Gefühlen in den Hintergrund.

Zu einer Wiederentdeckung der ontologischen Frage kam es insbesondere im 17.

und 18. Jahrhundert:

»So kann man beobachten, dass die Emotionen seit dem Rationalismus oft als

theoretischer Gegenstand sui generis wahrgenommen werden und vor allem sys-

tematisch angelegte Affektenlehren nicht mehr primär Teil von praktischen Dis-

ziplinen sind.«45

IndieserZeit argumentierteRenéDescartesdafür,EmotionenalsmechanischeKör-

pervorgänge aufzufassen, die über die Zirbeldrüse mit der Seele verbunden sein

sollten.TrennteDescartes damit analytisch zwischenSeeleundKörper,46 findet sich

in der Ethik Spinozas eine Auffassung, in der Affekte zwar natürlichen Gesetzmä-

ßigkeiten folgen, aber darin mit Ideen, kognitiven Dispositionen und Prägungen

kultureller, biografischer und semantischer Art zusammenhängen.47 Die ontologi-

sche Differenz ist hier keine zwischen Körper und Geist, sondern zwischen unter-

schiedlichenAuffassungen,wie diese imGefühlmiteinander inVerbindung stehen.

Von dieser Differenz aus etablierte sich bis heute eine Vielzahl an Ansätzen, die

für sich eine Antwort auf diese ontologische Verbindung beanspruchen. So vertre-

tenbeispielsweise kognitiveAnsätzewieder vonWilliamJamesdieAuffassung,dass

das, was wir als Gefühle bezeichnen, das Bewusstsein über körperliche Verände-

rungen darstellt. Angst wäre dieser Ansicht zufolge Bewusstsein über Gänsehaut.48

Demgegenüber fassen Neurophysiolog:innen Gefühle als bloße Informationen auf,

die im Gehirn verarbeitet werden.49 Unklar bleibt hingegen, was an einem Gefühl

die Information darstellt und ob nicht die individuelle Qualität einer subjektiven

Empfindung – also die Frage, wie sich etwas für einen Menschen anfühlt – unbe-

rücksichtigt bleibt.

43 Vgl. Rapp 2008, S. 50ff.

44 Vgl. Landweer, Renz 2008, S. 7f.

45 Landweer, Renz 2008, S. 10, Herv.i.O.

46 Vgl. Landweer 2010, S. 32; Descartes 2009, S. 29–37.

47 Vgl. Spinoza 2015, S. 219; Renz 2008, S. 312.

48 Vgl. James 1884, S. 189ff.

49 Vgl. Damasio 2012, S. 227–294.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Die Differenzierung der ontologischen Auffassungen von Gefühlen wird durch

eine Differenz konterkariert, in der die Relevanz einer ontologischen Wesensbe-

stimmung von Gefühlen selbst zur Disposition steht. Diese Differenz lässt sich

beispielhaft an einem Debattenstrang des affective turns illustrieren: In diesem

stehen – grob gesagt – zwei Lager einander gegenüber, von denen das eine Affekte

vorsozial und als Ausdruck einer quasi physikalischen Ontologie auffasst. Das

Wesen der Gefühle ist damit einerseits nicht letztlich bestimmbar, aber lässt sich

ontologisch insofern bestimmen, als dass es sich dem menschlichen Erfassungs-

vermögen entziehen. Das konträre Lager argumentiert dagegen dafür, Gefühle

als ein soziales und damit sprachlich-kulturelles Phänomen aufzufassen.50 Für

diese Autor:innen sind die ontologischen Bestimmungsversuche selbst Ausdruck

gewisser historischer Konstellationen, weshalb sie sich dem Diskurs über Gefühle

zuwenden.51 »Ein inneres Fühlen kann man erst und dann wahrnehmen, wenn

man seiner kulturellen Bedeutung gewahr ist.«52 Aus diesem Grund widmen sie

sich nicht dem Wesen, sondern den Effekten von Gefühlen in der sozialen Welt53:

»[R]ather than asking ›What are emotions?‹, I will ask, ›What do Emotions do?‹«54

Oder um es entlang der hier angeführten Dimensionen zu beschreiben: Die Au-

tor:innen stellen eine ontologische Bestimmung zugunsten der Phänomenologie

der Gefühle und desWissens über diese zurück.

1.3 Zum epistemischen Status: Was lässt sich über Gefühle wissen?

Den epistemischenStatusderGefühlebetrifft dieFrage:Was lässt sichüberGefühlewis-

sen?55 Jeder Ansatz, der sich mit Gefühlen auseinandersetzt und Wissen über die-

se generiert, bezieht zwangsläufig implizit oder explizit zu dieser Frage Stellung.

Anhand eines Beispiels will ich einige der zentralen Differenzen verdeutlichen: Ich

50 Dazu zählen behavioristische Auffassungen von Gefühlen, die voraussetzen, dass Gefühle

nur anhand ihrer Manifestationen – vorwiegend in sozialem Verhalten – zu beobachten

sind (vgl. Senge 2013, S. 20f.).

51 Vgl. Lemmings, Brooks 2014, S. 4.

52 Penz, Sauer 2016, S. 32.

53 Vgl. bspw. Bargetz 2020; Ahmed 2014b; Wetherell 2012.

54 Ahmed 2014b, S. 4.

55 Mit dieser Frage verbunden ist die nach der Art und Weise, durch die zum besagten Wissen

gelangt wird. Ich werde dieses methodologische Feld jedoch nicht separat aufführen, son-

dern im Unterkapitel 1.3 berücksichtigen. Diese Vermengung beruht auf der durch Autor:in-

nen wie Michel Foucault inspirierten Auffassung, Wissen nicht losgelöst, sondern stets im

konstitutiven Zusammenhang mit den Praktiken und Verfahren seiner Herstellung zu be-

greifen (vgl. Foucault 2012, S. 100).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 41

begegne einem langjährigen Freund und stelle fest, dass er überaus gut gelaunt ist.

Woran aber mache ich das fest?

Eine Möglichkeit besteht in der Beobachtung seiner Verhaltensweisen – eine

aufrechte Körperhaltung, offene Gesten, Lächeln und Lachen, Kommunikations-

freude. Behavioristische Auffassungen würden Veränderungen im Sozialverhalten

von Menschen untersuchen, um von hier Rückschlüsse auf deren emotionale Be-

findlichkeit zu ziehen. Das Wissen über Gefühle leitet sich hier also aus den Ver-

haltensdispositionen eines Menschen ab, die auf Konditionalsätze zu bringen sind

wie: ›Wennmein Freund sich freut, dann lächelt er und hat eine helle Stimmfarbe.‹

Allerdings muss sich hinter einem Verhalten nicht notwendig ein bestimmtes Ge-

fühl verbergen –womöglich ist mein Freund tieftraurig undmanagt sein Auftreten

dermaßen gekonnt, dass ich es ihm nicht anmerke.56

EinandererZugangzudenGefühlenmeinesFreundesmag inderUntersuchung

seiner Physis liegen. Wenn Gefühle Ausdruck physiologischer Prozesse sind, dann

gibt die Vermessungdieser Prozesse imUmkehrschluss auchAuskunft über dasGe-

fühl.57 So ließe sich das Gefühlsbefinden meines Freundes beispielsweise anhand

der Ausschüttung von Botenstoffen wie Serotonin untersuchen. Das Wissen über

Gefühle ist in diesem Fall das über die biologischen Abläufe im menschlichen Kör-

per in Reaktion auf äußere Reize. Allerdings gilt auch hier die zuvor erwähnte Ein-

schränkung solcher Forschungszugänge: »Nevertheless, an emotion cannot be on-

ly a neurological phenomenon. Neurology may provide the underlying cause, but it

does not at present supply an adequate account of the content.«58

Zu einem anders gelagerten Wissen über den Gehalt von Gefühlen lässt sich –

anstatt durch Verhaltensbeobachtungen oder die Vermessung körpereigener Pro-

zesse – durch die Aufmerksamkeit für die subjektive Empfindung gelangen.59 Die

Grundüberlegung solcherEmpfindungsansätze ist simpel: Ichweißbereits dadurch

etwas über Gefühle, weil ich sie selbst empfinde. Somit mag man meinen, dass ich

bereits dadurch etwas über die vermeintlich gute Laune meines Freundes sagen

kann, da ich weiß, wie sich gute Laune anfühlt (und wie nicht). Allerdings – und

hier liegt die Schwierigkeit des Qualia-Problems – kann ich nicht wissen, ob sich

die Laune, die mein Freund als gut beschreibt, genauso anfühlt wie meine eigene

gute Laune.60 Worauf ich mich dann beziehen kann, sind die beiden skizzierten

indirektenWege über das Verhalten oder die Physis.

56 Vgl. de Sousa 2016, S. 78–80.

57 Vgl. bspw. Damasio 2012; Solomon 1998a, S. 282.

58 Solomon 1998a, S. 282.

59 Vgl. Senge 2013, S. 20f.; Solomon 1998a, S. 282.

60 Für eine Übersicht zur Debatte um Qualia respektive phänomenales Bewusstsein vgl. Heck-

mann 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Zwei Aspekte will ich an diesen drei Exempeln61 verdeutlichen: Erstens führen

alle drei Auffassungen nicht nur Wissen über Gefühle an – Wissen des sozialen

Ausdrucks menschlicher Gefühle, Wissen der neurobiologischen Prozessierung

von Gefühlen sowie Erfahrungswissen der Gefühle –, sie implizieren auch, wie

dieses Wissen generiert werden kann – Beobachtung, Scans, Erfahrung respektive

Fühlen. Zweitens lassen sich die differenten Positionen zum epistemischen Status

von Gefühlen nicht losgelöst von ontologischen Annahmen über das Wesen von

Gefühlen denken (und sei es die, dass eine ontologische Klärung zurückzustellen

ist). Dabei kann die Verbindung zwischen den beiden Status in zwei konträre

Richtungen laufen: Von einer ontologischen Wesensbestimmung aus vermag sich

das mögliche Wissen abzuleiten; andererseits ermöglicht erst generiertes Wissen

überhaupt, etwas über Gefühle und ihrWesen zu sagen.

Wie im vorherigen Unterkapitel angeführt, sind jedoch nicht alle Ansätze am

Wesen von Gefühlen interessiert, sondern – im Gegensatz dazu – an den Effekten,

die sie zeitigen. Das Wissen über Gefühle ist in diesem Fall also das Wissen über

ihren Einfluss auf das individuelle Handeln, das soziale Zusammenleben und die

variablen historischen, gesellschaftskulturellen bis hin zu sozialsituativen Kontex-

te, in denen Gefühle wirken.62 In diesem Zusammenhang ist vor allem das wach-

sende Interesse an der politischen Bedeutung von Gefühlen zu erwähnen, die als

Ausdruck politischer Verhältnisse, Objekte strategischer Instrumentalisierung, als

Motive kollektiverMobilisierungen oder gar als Ideale demokratischen Zusammen-

lebens gedeutet werden, um nur einige der politikwissenschaftlichen Interpreta-

tionen zu nennen.63 Über Gefühle lässt sich somit wissen, in welcher Wechselbe-

ziehung sie mit bestimmten Politiken und dem Politischen im Allgemeinen stehen,

ohne jedoch notwendigerweise zu versuchen, sie in ihremWesen zu erfassen. Wie

ich im folgendenUnterkapitel darlegenwerde, führt ein solchesWissen zu differen-

ten Umgangsweisen mit ihnen.

61 Ich will darauf hinweisen, dass an dieser Stelle auch andere Ansätze hätten ausgewählt

werden können – wie evolutionsbiologische, radikal konstruktivistische oder phänomenol-

ogische. Da eine umfassende Schau an Forschungsansätzen nicht Ziel dieses Kapitels ist,

habe ich hierauf bewusst verzichtet.

62 Beispiele für Analysen solcher Kontexte sind unter anderem Eva Illouz’ historische Unter-

suchung zur romanischen Liebe (vgl. Illouz 2011), Morsbach und Taylors Beitrag zur kultur-

spezifischen Konstruktion von Gefühlen am Beispiel der japanischen Emotion Amae (vgl.

Morsbach, Tyler 1986) sowie die Forschung von Arlie Russel Hochschild zu Bedeutung von

Gefühlsnormen und -arbeit für soziale Situationen (vgl. Hochschild 1979).

63 Für einige der ersten Sammelschriften der deutschsprachigen Politikwissenschaft vgl. bspw.

Heidenreich, Schaal 2012; Klein, Legrand, Leif 1999 sowie die Zeitschrift des Hamburger

Institutes für Sozialforschung Mittelweg 36 2005 (1).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 43

Schließlich weist der epistemische Status auf die Frage hin, inwiefern Gefühle

selbst das Wissen über sie prägen. Hierzu lassen sich wiederum zwei aneinander-

liegende Differenzen ausmachen:

Die eine der beiden Differenzen entsteht an der Debatte über die Notwendig-

keit, ein gewisses Gefühl selbst zu empfinden, um über dieses Aussagen treffen zu

können. Hierbei treffen zwei differente Positionen aufeinander, die jedoch nicht

trennscharf wissenschaftlichen Disziplinen zugeordnet werden können. Die eine

Position ist derÜberzeugung,dass es zumVerstehen vonGefühlen nicht notwendig

ist, Gefühle selbst zu erfahren. Dieser Ansicht nach gelange ich zu keiner tieferge-

henden Einsicht über die vermeintliche Freude meines Freundes dadurch, dass ich

selbst bereits Freude empfunden habe.Dementsprechend argumentiert die Gegen-

position, dass die Gefühlserfahrung grundlegend ist, umGefühle zu verstehen, sich

Gefühle aber nicht einfach nachfühlen lassen.Aus diesemGrund ist es beispielswei-

se von Bedeutung, die subjektiven Empfindungen, die people of color durch Rassis-

mus erfahren haben, durch diese zur Sprache zu bringen, anstatt abstrakt über sie

zu sprechen.

Die andere Differenz betrifft den konkreten Einfluss von Gefühlen auf Wissen

und die ethische Bewertung dieses Einflusses, die ich im folgenden Abschnitt the-

matisiere. Welche Bedeutung kommt einzelnen Gefühlen oder Gefühlen per se in

derKonstitution vonWissen zu?WelchenEffekt vermagdiesesWissenüberGefühle

wiederumaufdasFühlen selbst zuhaben? InAnlehnungandasZitat Feyerabendszu

Beginn dieses Kapitels: Inwiefern ist dasWissen über Gefühle selbst gefühltesWis-

sen?DieAntworten,die hierauf gegebenwerden,prägen sodenUmgangmitGefüh-

len. Beispielsweise ist es in naturwissenschaftlichen Forschungen nicht unüblich,

Gefühle als Störfaktoren zu regulieren, da sich in ihnen so etwas wie pure Subjekti-

vität artikuliert. Andere Gefühlsdispositionen –wie Neugier oder Verwunderung –

gelten hingegen als Ideale guter Forschung.Hier liegt einer der Ansatzpunkte einer

wirkmächtigen Differenz, der zwischen Rationalität und Emotionalität.64

1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefühlen?

Die dritte Dimension betrifft den ethischen Status von Gefühlen. Oder um es auf eine

allgemeinere Frage zu bringen: Wie umgehenmit Gefühlen?

Eine erste Differenz artikuliert sich zwischen jenen Antworten, die Gefühle po-

sitiv, und jenen, die sie negativ bewerten. Den einen – ich will es die hedonistische

Lesart nennen – gelten Gefühle als zu kultivierende und auszulebende menschliche

Eigenschaften. Aus der antithetischen Lesart, die ich als stoizistisch bezeichne, sind

64 Vgl. de Sousa 2016, S. 26f., 281ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

GefühlegefährlicheWirrenderMenschen,diediese aufAbwegezu führendrohen.65

»Die Konsequenz«, so lässt sichmit Landweer und Renz sagen, »ist in beiden Fällen

dieselbe: Emotionen sind zu bearbeiten, damit sie den Handlungszielen angemes-

sen oder moralisch wertvoll sein können.«66

Allerdings sind nur selten Auffassungen anzutreffen, die sich eindeutig dem ei-

nen oder dem anderen Lager zuordnen lassen. Zumeist drückt sich diese Differenz

innerhalb einer Auffassung aus, was sich an der Position Augustinus’ veranschau-

lichen lässt: Diesem kommt es zu, das antike Gefühlsdenken der Stoiker67 mit der

christlichen Sündenlehre verbunden zu haben. Dabei unterscheidet er zwischen

passiones, der geistigen Zustimmung oder Bewertung eines Gefühls, und affectus,

der unwillkürlichen Bewegung der Seele.68 So vermag ich geistig dem Glück einer

lieben Freundin zuzustimmen, die ihrem Traum nachgeht (passiones). Dennoch

magmich imMoment des Abschieds von ihr die Trauer ergreifen (affectus).

Für den ethischen Status von Gefühlen ist diese Unterscheidung in zweierlei

Hinsicht aufschlussreich. Zum einen schreibt Augustinus beiden Varianten zu, po-

tenziell positiv wie negativ sein zu können – im Gegenteil zu den Lesarten zuvor.

Positiv sind sie dann, wenn sie einen Menschen von der Sünde abbringen und ihm

helfen, sich Gott zuzuneigen.69 Entsprechend sind sie negativ, wenn sie Menschen

von einem guten christlichen Leben abbringen. Die Bewertung der beiden Regun-

gen erfolgt also bereits von einem gewissenmoralischen Standpunkt aus.

Zweitens schlägt Augustinus gewisse Umgangsweisen mit den negativen Aus-

prägungen der beiden Regungen vor: Dabei haftet dem affectus auch eine negative

Konnotation an, denn er gehört derart zummenschlichen Leben, dass ihm nicht zu

entfliehen ist under bestenfalls kontrolliertwerdenkann.Eine falsche passiones lässt

sich bei Augustinus zumindest durch Glaubensarbeit ›therapieren‹.70

Gefühle – so lässt sich die Differenz für die Auffassung von Augustinus zusam-

menfassen – sind nicht per se positiv oder negativ, gut oder schlecht, dem Leben

65 Vgl. Solomon 1998b, S. 287. In der politischen Ideengeschichte zeichnet sich eine ähnliche

Differenz ab. Dabei stehen liberale und deliberative Ansätze dafür, Gefühle aus politischen

Prozessen auszuklammern, da sie als Gefühl der Masse eine Gefahr für die Interessen der

Einzelnen respektive den vernünftigen Austausch der Individuen darstellen. Für den Re-

publikanismus sind Gefühle hingegen aufgrund ihrer gemeinschaftsbildenden Rolle von

Bedeutung (vgl. Heidenreich 2012, S. 12–16).

66 Landweer, Renz 2008, S. 6.

67 Einflussreich im antiken Gefühlsdenken waren insbesondere die Stoiker, welche Gefühle

als Abirrung und Fehlurteile deuteten. Sie betonten die Abwege, auf die es führt, sich

seinen Gefühlen hinzugeben, und sahen in der Askese einen Weg, aus solchen Irrungen

herauszufinden (vgl. Buddensiek 2008).

68 Vgl. Augustinus 1977, S. 429–433.

69 Vgl. Brachtendorf 2008, S. 148.

70 Vgl. Brachtendorf 2008, S. 146; Augustinus 1977, S. 171ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 45

förderlich oder hinderlich. Eine solche Bewertung ist vielmehr abhängig davon, in

welchem Verhältnis die Gefühle zum christlichen Glauben stehen und wie sehr sie

einen Menschen überwältigen. Hieraus leitet sich schließlich ab, ob und inwiefern

aufGefühle einhegend oder kultivierend reagiertwird.Mit anderenWorten:Wurde

zuvordieDifferenz zwischeneinseitig affirmierendenodernegierendenUmgängen

mit Gefühlen ersichtlich, zeigt das Beispiel des Augustinus,wie die Differenz in der

Bewertung und im Umgang mit Gefühlen von einem vorausgesetzten moralischen

Kriterium abhängt: dem christlich-gottestreuen Leben.

Eine verwandte Differenz betrifft die Bewertung bestimmter Gefühle, die be-

reits in der Kategorisierung in positiveGefühle (meist Glück, Liebe und Freude) und

negativeGefühle (Angst,Hass,Neid und andere) anklingt.71 Auch in diesemFall ent-

spricht derUmgangmit bestimmtenGefühlen dieserDifferenz: Als positiv gelesene

Gefühle gelten als erhaltens- und erstrebenswert. Siewerden alsGefühlswaren kon-

sumiert (zum Beispiel als Liebesromane, in Wellnesscentern oder Selbstfindungs-

trainings), für siewird investiert (Geld, Lebenszeit oder sogar negativeGefühle) und

sie leiten als Ideale dasHandeln an (die große Liebe, daswahreGlück, die Selbstver-

wirklichung).72 Die als negativ gelesenen Gefühle werden hingegen stillgelegt oder

an einem geeigneten Ort zum Ausdruck gebracht, beispielsweise qua Therapie.73

Eine einseitige Affirmation oder Negation von Gefühlen hält hier ebenfalls nicht

stand. ImGegensatz zu Augustinus zeigt diese Darstellung allerdings, dass es nicht

nur den eigenenmoralischen Standpunkt, sondern verschiedeneKulturen des ethi-

schen Umgangs mit Gefühlen gibt, in denen Menschen operieren. Die Frage nach

dem ethischen Status gewinnt hier an Komplexität: In welchen Kontexten wird mit

was für Gefühlen aus welchen Gründen wie umgegangen?74

Im Vergleich zwischen diesen Schilderungen und der Position von Augustinus

wird zudemdeutlich,dass dieseDimension anVarianz gewinnt,wenngefragtwird,

wann, falls überhaupt,mit Gefühlen umgegangenwerdenmuss. Bei Augustinus gibt

es zwei Einsatzpunkte – das Abweichen vom christlichen Weg sowie die Überwäl-

tigung eines Menschen durch den affectus.75 Dementgegen steht ein Bild, das na-

71 Ein Beispiel einer solchen Differenzierung bietet Michael Walzer, dessen Auffassung von

Gesellschaftskritik ich in Kapitel 3.2 behandele. Für Walzer sind diejenigen Gefühle für eine

gute Gesellschaftskritik von Bedeutung, die Gemeinschaftlichkeit ermöglichen. All jenen

Gefühlen, die diese Voraussetzung nicht erfüllen, ist er folglich gegenüber skeptisch (vgl.

Walzer, Wördemann 1999, S. 66–94).

72 Vgl. Illouz 2018b; Shachak 2018; Mixa 2016; Berlant 2011, S. 22–49.

73 Vgl. Ehrenberg 2004, S. 59ff.

74 Vgl. Illouz 2015, S. 30ff.; Landweer, Renz 2008, S. 12ff.

75 Grundlegender wäre noch zu untersuchen, was ideengeschichtlich die Motive dafür sind,

Gefühle zu negieren und unter Kontrolle zu bringen. Ein Grund der von mir als stoizis-

tisch bezeichneten Position könnte im Kontroll- und dem damit verbundenen Selbstbes-

timmungsverlust liegen. Beispiele böten hier die Raserei (vgl. Eis, Metje 2019, S. 190–192)

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

helegt, dass wir zweifelsfrei immer schon und fortwährendmit Gefühlen umgehen

und je nach soziokulturellemund historischemHintergrund gewisseUmgangswei-

sen mit Gefühlen pflegen.76 Die Frage nach den Einsatzpunkten gewinnt vor al-

lem dann an Bedeutung, wenn verschiedene Ethiken der Gefühle in einen politi-

schen Zusammenhang gebracht werden. So wurden wiederholt unter dem Deck-

mantel von gefühlsbetonten Zuschreibungen wie ›dem Wilden‹, ›der Hysterikerin‹

oder ›demWeichling‹Menschendiskriminiert undder sozialenKontrolle unterwor-

fen.77 EinUmgangmitGefühlen lässt sich vor diesemHintergrunddann als ein poli-

tischer Umgang interpretieren, wenn das gesellschaftliche Zusammenleben gefühlt

wird,Gefühle inPolitiken aufgehenoder gezielt für diese genutztwerden.78 Gefühle

erscheinendann sowohl alsChance als auch alsGefahr,weshalb abhängig vondieser

Bewertungmit ihnen situativ umgegangen werden kann.

Schließlich stellt sich entlang des ethischen Status von Gefühlen die Frage, in-

wiefern dieser das Wissen über Gefühle oder Annahmen über ihr Wesen prägt. So

kanndie Suche nach einemUmgangmitGefühlen überhaupt erst Anlass dafür sein,

Wissenüber sie zugenerieren.Für einenForschungsprozess ist dies eineFragenach

seiner grundlegenden Motivation: Will ich Gefühle verstehen, um mit ihnen um-

zugehen, wie es oft in therapeutischen Kontexten der Fall ist, oder sollen sich die

Umgangsweisen aus der Erkenntnis über Gefühle ableiten,wodurch dem ethischen

Status ein gewissesWissen über Gefühle aufgebürdet würde?79

1.5 Differenz & Gefühl – Zwischenfazit

Die Vielzahl begrifflicher Varianten (Affekt,Emotion, Sentiment,Empfindung etc.), das

Tableau konkreter Gefühle, jeweils wiederum in diversen Ausprägungen, und das

umfangreiche disziplinäre Spektrummit jeweils eigenen Traditionen –meine ers-

te Annäherung an das Thema Gefühl war angesichts dessen von einem Überforde-

rungsgefühl bestimmt. Ein erster Versuch, diesem zu begegnen, bestand in der Be-

trachtung drei jüngerer Brüche in der Beschäftigung mit Gefühlen. Doch die De-

batten des emotional turns, des affective turns sowie die um eine vermeintliche Emo-

oder die blinde Liebe (vgl. de Sousa 2015, S. 9–11). Dies gilt auch für wissenschaftliche Diszi-

plinen: So weist beispielsweise Anja Besand für die deutschsprachige Politische Bildung da-

rauf hin, dass sich aufgrund der Erfahrungen der Massenmanipulation im Nationalsozial-

ismus eine gewisse Angst vor dem Gefühl verfestigt habe (vgl. Besand 2014, S. 375).

76 Vgl. Illouz 2015, S. 15.

77 Vgl. Foucault 2012, S. 103ff.

78 Vgl. bspw. Bargetz 2020; Korte 2015a; Seyd 2015; Ahmed 2014b; Schaal, Heidenreich 2013;

Sauer 1999 sowie weiterführend Kapitel 3. bis 5.

79 Für einen heterogenen Zugang zu Gefühlen vgl. die Ausführungen zu Sedgwick in Kapitel

3.6 sowie meine Untersuchungsergebnisse in Kapitel 4. dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Gefühl 47

tionalisierung des Politischen boten zwar Anregungen,minderten jedoch kaum die

erdrückendeVielfalt, die sichmit einer ersten Annäherung an dasThema verbindet.

Die verschiedenen Ansätze, die ich rezipierte, schienen stets Gewichtungen vorzu-

nehmen, die dazu führen, dass gewisse Aspekte von Gefühlen in den Hintergrund

gerieten.Was aber,wenn sichGefühle überhaupt nicht fixieren lassen, die termino-

logische und disziplinäre Vielfalt Ausdruck eines heterogenen Phänomens ist. Ich

schlug in Rekurs auf de Sousa vor, Gefühl als ein Phänomen aufzufassen, das am-

bivalent ist und phänomenal auf mehreren Ebenen präsent sein kann, weshalb es

sich nicht auf einen treibenden Faktor reduzieren lässt. Aufgrund dieser Einsicht

rückte ich davon ab,Gefühl positiv zu definieren. Um es als Phänomen wie als theo-

retischen Begriff zu erfassen, ging ich stattdessen dazu über,mich den Differenzen

zu widmen, die zwischen unterschiedlichen Zugängen zu Gefühlen angelegt sind –

die entweder theoretisch-implizit oder explizit im wissenschaftlichen Streit zum

Ausdruck kommen.Entlang ausgewählter Beispiele habe ich einige solcheDifferen-

zen zusammengetragen, die sich heuristisch in drei Dimensionen verorten lassen.

Die Bedeutung des SignifikantenGefühl lässt sich somit in der Sphäre der Differenzen

um den ontologischen, den epistemischen und den ethischen Status von Gefühlen

vermuten. Weiterführend wäre in Betracht zu ziehen, welche Ansätze in einer be-

stimmten historischen Episode miteinander in Differenz stehen und vor welchen

gesellschaftlichen Hintergründen diese Ansätze entstehen und argumentieren. Ich

gehe daher davon aus, dass die Differenzen dynamisch sind, neue zumDenken der

Gefühle hinzustoßen und andere verschwinden. Die besagte Sphäre oszilliert also

abhängig von den wechselnden konzeptionellen Spannungen um Gefühl. Mein Ar-

gument in diesem Kapitel und mein Vorschlag für einen Einblick in dasThema las-

sen sich damit wie folgt umreißen: Was der Signifikant Gefühl jeweils bedeutet, ist

Ausdruck der differenziellen Auffassungen des Begriffes, die stets nur eine Teil-, nie

aber eine völlige Fixierung von Gefühl bieten können. Trotzdem zeigt eine Betrach-

tungderDifferenzenzwischen solchenAuffassungeneine strukturelleGemeinsam-

keit auf denEbenen, auf denen sie formuliertwerden: Sie alle formulierenAussagen

zum ontologischen, zum epistemischen und zum ethischen Status dessen, was wir

unter dem Begriff Gefühl zusammenfassen können.

Schließlich stellt sich am Ende dieses Einblicks in die Diskurse um Gefühl die

Frage, wo ich mich in diesen verorte. Es liegt mir fern zu behaupten, dass der vor-

geschlagene, auf Differenz basierte Zugriff eine neutrale oder ahistorische Positi-

on darstellt. Wie im Verlauf des Kapitels unterschwellig deutlich wurde, gelangte

ich erst durchmeine anfängliche Überforderung zu einer Auffassung, die, um noch

einmal Feyerabend zu bemühen,meinGefühl für dieWelt der Gefühle fasst. Ichwill

im dritten Kapitel dieser Arbeit hierauf und auf die Dimensionen zurückkommen,

umsie dafür zunutzen,die affekt- und emotionstheoretischenPositionen verschie-

dener Kritiken politischer Gefühle zu verdeutlichen. Zunächst aber gilt es, sich mit

Kritik dem anderen Begriff zuzuwenden, der konstitutiv für die vorliegende Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ist. Ich werde dazu ähnlich verfahren, allerdings werden sich die Dimensionen von

Kritik weniger ideengeschichtlich als an den Kritikdiskursen des 20. und 21. Jahr-

hunderts orientieren, da sich Kritik nicht in verschiedene Teilbegriffe ausdifferen-

ziert hat und die Differenzen noch ›näher‹ beieinander liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik

»Die Kritik ist etwas anderes, als imNamen

›wahrer‹ Prinzipien richtig zu sprechen. Es

ergibt sich daraus, daß die Hauptsünde

der Kritik nicht in der Ideologie liegt, son-

dern in dem Stillschweigen, das man über

diese bewahrt. Dieses schuldige Schwei-

gen hat einen Namen: es ist das gute

Gewissen oder, wenn man lieber will, die

Unehrlichkeit.«1

Roland Barthes

Als RolandBarthes diese Sätze schrieb,hatte erwohl dogmatischeKritiker:innen im

Sinn, deren Sprechen im Namen ›wahrer‹ Prinzipien er negiert. Das Wort ›wahrer‹

ist in Anführungszeichen gesetzt, denn Kritik vermag ihm womöglich über Wahr-

heit zu sprechen; nicht aber »richtig«, heißt angemessen, adäquat.

›Bewahren‹ aber kann diese unangemessen-›wahr‹-sagende Kritik, indem sie

sich in Schweigen um ihr ideologisches Fundament hüllt. Für Barthes handelt es

sich bei Kritik stets um eine perspektivische, ja eine ideologische Angelegenheit.

Aus gutemGewissenoderUnehrlichkeit herauswerdemit ihrer Ideologie aber nicht

immer offen umgegangen. Sie wird verhüllt und ›Kritik‹ im Anschein wahrer Prin-

zipien erhalten, sich die lastende Schuld dieser Hauptsünde aufladend.

In diesem Kapitel wird es weder darum gehen, einen übergreifenden oder sich

›wahr‹-gebenden Kritikbegriff2 vorzuschlagen, noch eine Arbeitsdefinition. Indem

ich mich Kritik kursorisch nähere, werde ich stattdessen zentrale Dimensionen zu-

sammentragen, die eineTheoretisierung von Kritik hervorbrachte. Ein solches Vor-

gehen stellt die Geschichte der Ausdifferenzierung und Bedeutungsentleerung des

Begriffes inRechnungundnähert sichdiesem–kurzgesagt–aus seinerNegativität

heraus.Mit diesemKapitel verfolge ich die Anliegen, einerseits einen einführenden

1 Barthes 2016, S. 119.

2 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Einblick in Forschungszugänge und konzeptionelle Dimensionen zu Kritik zu bie-

ten und den nachfolgenden Kapiteln andererseits eine theoretische Grundlage zu

liefern, wenn es um Verbindungslinien zwischen der Forschung zu Kritik und der

zu Gefühl geht.

Allerdings bedingt der folgende Einblick eine gewisse Perspektivität. Zwar geht

das vorliegende Kapitel zu disziplinären Engführungen auf Abstand, die einen ge-

nuin soziologischen, künstlerischen oder philosophischen Zugang zu Kritik bean-

spruchen, doch sind Ansätze, die als sozial-, herrschafts- oder ideologiekritisch be-

zeichnet werden können, diejenigen, denenmehr Platz geschenkt wurde.

Das Kapitel folgt sukzessiv drei Schritten: Es beginnt mit einer zeitdiagnos-

tischen Annährung an den Begriff Kritik. Gegenstand ist dabei die Expansion des

Begriffes undder damit verbundenenPraktiken sowie dessenEntleerung, aufgrund

der es scheint, als sei bereits »alles Sprechen undWahrnehmen«3 kritisch (2.1). Das

darauf folgende Unterkapitel ist anhand von Fragen zum Wesen und Wirken von

Kritik strukturiert. Die Fragen sind fünf Dimensionen zugeordnet – Subjekt, Ob-

jekt, Kriterium, Modus und Kontext –, deren Inhalt zwar strittig ist, über deren

prinzipielle Relevanz aber weitreichende Einigkeit besteht. Antworten auf die

Fragen geben differente sozialtheoretische Auffassungen von Kritik. Diese ermög-

lichen es, die für jede Dimension spezifischen Differenzen aufzufächern, die Kritik

gesamt umgeben (2.2). Den Abschluss des Kapitels bilden eine Zusammenfassung

und eine Überleitung zum nächsten Kapitel (2.3).

2.1 Kritik im Age of Criticism

Begibt man sich auf die Suche nach den alltäglichen Verwendungsweisen des Be-

griffs Kritik, bedarf es nicht lange, um fündig zu werden. Kritik ist omnipräsent:

Bereits in der Grundschule lernen Schüler:innen, ›richtig‹ mit Kritik umzugehen;

Start-Up-Unternehmen suchen ›kritische Köpfe‹, die outside the box denken; ein

wechselnd positives und negatives Feedback wird als sozialverträgliche Kritik an

deutschenHochschulen und in Supervisionen erläutert,währendKunst und Ästhe-

tik das Label kritisch für sich beanspruchen. Kritik sei zudem der Demokratie we-

sentlich, erklärte bereits Theodor W. Adorno, Gründungsfigur der KritischenTheo-

rie.4 Letztlich gilt nicht nur für die Wissenschaften, dass kaum jemand von sich

behaupten wollen würde, kein kritischer Mensch zu sein. Vor diesem Hintergrund

wirkt die Diagnose eines Age of Criticism plausibel:

3 Sonderegger 2013, S. 55 Herv. i. O.

4 Vgl. Adorno 2003, S. 785.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 51

»In the age of criticism, critique becomes an inescapable, ubiquitous, inherent

part of practice, towhich every humanactivitymust be subjected, not only to avoid

just suspicion of its not being able to resist critique, but also to be challenged and

thereby rise to a fuller realization of the prospects it seems to hold out.«5

Um Kritik – sowohl das Kritisieren als auch das Umgehen mit Kritik – scheint es

sich bereits immer dann zu handeln, wenn es um menschliches Handeln, Spiel-

räume, Deutungs- und Entscheidungsmöglichkeiten geht.6 Dabei wirkt Kritik laut

Raffnsøe als Verhalten leitende Identifikationsmarke der Selbstentwicklung. Kritik

üben wird zum Must-have, kritisch sein zum Must-be. Im Gegensatz zu Immanuel

Kant, der noch seine Hoffnung auf ein Zeitalter der Kritik als unablässige Prüfung

qua Vernunftgebrauch artikulierte,7 wirkt es in Raffnsøes Diagnose so, als sei die

kritische Untersuchung selbst zu einem Garanten der Unmündigkeit geraten, zu

einem »Gängelwagen«, wie Kant schrieb.8

Der Diagnose des Age of Criticism verleihen etymologische, theoretische und ge-

sellschaftspolitische Entwicklungen9 Plausibilität, die um den Begriff Kritik ranken

und die ich im Folgenden erläutere: Kritik leitet sich – ebenso wie das Wort Krise –

aus dem griechischen Adjektiv ϰιτιϰός zum Verbum ϰίνω ab und bedeutet scheiden,

beurteilen, entscheiden. InderhippokratischenMedizinwurde krisis zurBeschreibung

eines Gesundheitszustandes gebraucht, während die Kunst der Kritik, die kritike

techne, der Textbeurteilung und Rechtsprechung galt.10 Habe der Kritikbegriff laut

Röttgers imMittelalter nahezu völlig gefehlt – lediglich diemedizinische crisis fand

5 Raffnsøe 2017, S. 50.

6 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 70.

7 Vgl. Kant 2019, S. 13. Im Vergleich zu der Diagnose von Raffnsøe beschreibt Kant in seiner

berühmt gewordenen Fußnote Kritik optimistisch als unvermeidbare Prüfung durch sowie

Beleg für die Vernunft. Konkret schreibt er: »In Ermangelung derselben [der Mathematik

und Naturlehre ähnlicher Prinzipien der Erkenntnis; F.M.] sind Gleichgültigkeit und Zweifel,

und, endlich, strenge Kritik, vielmehr Beweis einer gründlichen Denkungsart. Unser Zeital-

ter ist das eigentliche Zeitalter der Kritik, der sich alles unterwerfen muß. Religion, durch

ihre Heiligkeit, und Gesetzgebung, durch ihre Majestät, wollen sich gemeiniglich dersel-

ben entziehen. Aber alsdenn errege sie gerechten Verdacht wider sich, und können auf

unverstellte Achtung nicht Anspruch machen, die die Vernunft nur demjenigen bewilligt,

was ihre freie und öffentliche Prüfung hat aushalten können« (Kant 2019, S. 13).

8 Kant 1969, S. 2.

9 Vgl. Röttgers 1982, S. 651. Die folgende, geraffte Geschichte zu Kritik, ihrer Ausdifferen-

zierung und Entleerung ist nur eine mögliche, die den Schwerpunkt auf die hier zur Diskus-

sion stehenden sozialtheoretischen Diskurse legt. Diese sind jedoch keinesfalls universal,

sondern im westlich-liberalen Kulturraum situiert (vgl. Dhawan 2019, S. 195; Asad 2009,

S. 46ff.).

10 Für eine detaillierte Darstellung der antiken Verwendungsweisen vgl. Stederoth 2011,

S. 1347ff.; Röttgers 1982, S. 651f.; Röttgers 1972, S. 1. Zur Etymologie und ideengeschicht-

lichen Entwicklung des Begriffs Krise vgl. Koselleck, R., Krise, 1982.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

weiterhin Anwendung –,11 wurde er in der Renaissance des 16. und 17. Jahrhunderts

als Technik der Textrekonstruktion in Gelehrtenkreisen wiederentdeckt, in denen

er bis zur Hochzeit der Aufklärung bleiben sollte.Mittels Kritik wurde hier über die

richtige bzw. falsche Deutung religiöser Schriften geurteilt.12 Aufgrund dieser phi-

lologisch-historischenFunktionbegannendie philosophischenTeilbereiche vonLo-

gik und Ästhetik Kritik aufzugreifen, wobei sie der Exegese primär antiker christli-

cher Schriften vorbehalten blieb.Dieser Bedeutung entsprechendwurde der Begriff

um 1600 vom Lateinischen auch in das Englische und Französische, im frühen 18.

Jahrhundert dann ins Deutsche übernommen.13

Erst Immanuel Kant wird in weiten Teilen der Philosophie die symbolträchti-

ge Rolle zugewiesen, Kritik zur Grundkategorie der Aufklärung gemacht zu haben,

die in seinem Denken im anarchistischen Feld der Metaphysik richterlich über die

GrenzenderErkenntnis urteilt.14 Kritik galt unter EinflussKantsweiterhin als elitä-

re Praxis, und er selbst dehnte sein Kritikverständnis nicht auf den politischen Be-

reichaus–erbetrachtete es alsunnötig, immerhin saher inderRechtsprechungsei-

ner Zeit einen funktionierenden Garanten der Gerechtigkeit.15 In den Jahren nach

1789 galt die Kritik derGelehrten imdeutschen Sprachraumgar als positivesGegen-

bild zum chaotischen Aufstand des ›Pöbels‹ in der Französischen Revolution. Eine

politische Philosophie der Kritik sollte erst mit Hegel und dessen Schülern einset-

zen,16 die unter anderem inderKritik der politischenÖkonomieMarx’ gipfelte.Hiermit

wurde nicht nur die Grundlage für eine attributive Verwendung in der akademi-

schen Schulenbildung geschaffen, sondern zugleich für einen politischen Begriffs-

gebrauch im Kontext sozialer Kämpfe.17 Im 18. und 19. Jahrhundert löste sich Kritik

zunehmend von ihrem textuellen Anwendungsfeld und differenzierte sich in wei-

tere Kritikdomänen wie Literatur- und Kunstkritik aus, wirkte in Erkenntnis- und

Vernunftkritik ebenso fortwie in dem,was in Sozialwissenschaften heute als eman-

zipative oderHerrschaftskritik bezeichnet wird.18 In deutschsprachigenWörterbü-

chern und Lexika erlangte Kritik ihre politische Konnotation dann im späten 20.

Jahrhundert.

Obals intellektuelle Tätigkeit oder politischeAufgabe,Kritik begann im20. Jahr-

hundert von ihren spezifischen Kritikdomänen aus in die Kapillaren des bürgerli-

11 Vgl. Röttgers 1972, S. 19.

12 Vgl. Raffnsøe 2017, S. 36.

13 Vgl. Röttgers 1972, S. 20f.

14 Vgl. Röttgers 1982, S. 662ff.

15 Dass auch Kant hinter seinem eigenen kritischen Anspruch zurückgeblieben sei, indem er

sich weigerte, die Vernunft selbst zum Objekt von Kritik zu machen, thematisiert Theodor

W. Adorno (vgl. Adorno 2003, S. 786).

16 Vgl. Röttgers 1972, S. 139ff.

17 Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 13; Asad 2009, S. 50ff.

18 Vgl. Gürses 2010, S. 180ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 53

chen Gesellschaftskörpers zu sickern. Ohne dass intellektuell-privilegierende Kri-

tikdomänen verwaisen, verknüpft sich der Begriff mit alltäglichen Praktiken und

ihren Registern19 – der sozialinteraktionistischen Kritik in zwischenmenschlichen

Beziehungen, dem unternehmerischen Feedback oder der Laienkritik an Film und

Fernsehen. Von einem disziplinären ›Willen zur Kritik‹20 getrieben und befördert

durch die unternehmerische IndienstnahmeundPopularisierung der Psychologie21

wurde das eigene Selbst zum zentralen Objekt von Kritik, das es bis heute ist:

»Nur wer sich den Ritualen permanenter Kritik und Selbstkritik unterzieht,

soll dem Imperativ lebenslangen Lernens folgen können. Ein Ausdruck dieser

Institutionalisierung und Instrumentalisierung des kritischen Blicks sind die

allgegenwärtigen Evaluationen, Monitoring-Verfahren und Benchmarking-Pro-

zesse. Sie etablieren ein Regime kybernetischer Selbst- und Fremdsteuerung, das

in den Algorithmen der elektronischen Netze längst in Echtzeit operiert.«22

Das entstehende Denken des sozialpsychologisch prekären Menschen spiegelt sich

auch in den sozialtheoretischen Diskussionen ab den 1960er Jahren wider, in denen

die normative Grundlage von Kritik zur Disposition gestellt wurde:23 An die Stelle

eines menschlichen Vermögens trat die Vorstellung eines fragmentierten und kon-

textualisierten Menschen, eines Subjektes, in dessen Leib und Unbewusstem sich

Sprache, Kultur und Geschlecht sozialisatorisch einschreiben.24 Die Debatten rich-

teten sich – von der Annahme der universellen Kritikfähigkeit ausgehend – auf die

variablen Positionen und Kontexte, die das Kritisieren bedingen.

Im Age of Criticism ist der Begriff Kritik nicht nur in variierender Verwendung

Bestandteil des Alltagslebens. Kritik kann gleichfalls als situativer Anspruch, abs-

traktes Ideal und lebenspraktische Haltung gelten, reicht von psychischer Verfas-

sung über individuelle Einstellung bis hin zur Zielvorstellung von Institutionen wie

Schulen, NGOs oder Universitäten.Kritikwird damit zum geflügeltenWort, das an

ganzunterschiedliche Sprachspiele anschlussfähig ist undmit diffamierenden oder

stigmatisierenden Modi ebenso verbunden sein kann wie mit emanzipativen oder

friedenssichernden. Im Vergleich zu einer textexegetischen Bedeutung des Begrif-

fes im europäischen 16. Jahrhundert, in demKritik hinsichtlich ihres Subjektes (den

männlichen Gelehrten), ihres Objektes (den antiken religiösen Schriften) und des

Kriteriums (exegetische Korrektheit, Wahrheit) definiert war, lässt sich Kritik heu-

19 Vgl. Bröckling 2013b, S. 309.

20 Vgl. Demirović 2010, S. 86; Foucault 2003, S. 514.

21 Vgl. Illouz 2015, S. 22ff.

22 Bröckling 2013b, S. 318.

23 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 13; Demirović 2010, S. 93.

24 Vgl. Gürses 2010, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

te als leerer Signifikant begreifen, als ein Zeichen (Signifikant) ohne bezeichnetes

Objekt (Signifikat):25

»Ein leerer Signifikant kann konsequenterweise nur dann auftauchen, wenn ei-

ne strukturelle Unmöglichkeit der Signifikation als solcher besteht und diese Un-

möglichkeit sich selbst ausschließlich bezeichnen kann als Unterbrechung (Sub-

version, Verzerrung etc.) der Struktur des Zeichens.«26

Jeder Versuch, Kritik mittels eines Signifikates zu definieren und positiv mit Be-

deutung zu versehen (beispielsweise dem Feedback), führt unweigerlich zu einem

Moment, in dem das Signifikat dem Signifikanten nicht ausreicht (denn irgendwie

scheint Kritik nicht im Feedback aufzugehen). Das vage Gefühl inadäquaten Spre-

chens über Kritik wurzelt darin, dass sich der Begriff stets seiner Erfassung ent-

zieht.

Diese Entleerung des Signifikanten im Age of Criticism weist auf ein Dilemma

hin, das Kritik als theoretische Figur betrifft: Röttgers erklärt amBeginn seinerDis-

sertation,dass sichKritik immerdann in ihreAporiebegebe,wennsieunhinterfrag-

bare Letztbegründungen in Anspruch nimmt.27 Kritik fällt –mit anderenWorten –

imMoment ihrer Bedeutungsfixierung ins Unkritische.

Obwohl Röttgers damit selbst bereits ein gewisses Verständnis des Kritischen

voraussetzt, zeigt es doch die Schwierigkeit einer positiven Definition von Kritik:

Will Kritik eine kritische Wirkung entfalten, dann muss ihre Bedeutung fixiert

und sie sich selbst gegenüber unkritisch werden. So werden ihr beispielsweise im

Ringen verschiedener, vorwiegendwissenschaftlicher Positionen einander letztlich

widersprechende Bedeutungen zugeschrieben. Diese Kritikdefinitionen zeichnen

sich durch eine lokale Reichweite sowie eine implizite ideologische Position aus, die

nicht immer offen kommuniziert wird –28 eine soziale Privilegierung von Akade-

miker:innen als ›Expert:innen‹ der Kritik gegenüber Laien; ein Zwang, sich Kritik

als vorzuziehenden Lese- und Analysemodus innerhalb der Forschungsinstitute

anzueignen; ein Kritiken impliziter Sexismus, Klassismus oder Eurozentrismus,

um nur einige Beispiele zu nennen.29

Andererseits zeigt dieBedeutungsentleerungundAusdifferenzierung,dass sich

Kritik im Age of Criticism nur noch schwer bestimmtenDomänen oder Verfahren zu-

ordnen lässt. Wenn Kritik also zum leeren Signifikanten wird, dann entsteht der

25 Vgl. Laclau 2013, S. 65ff.

26 Laclau 2013, S. 66.

27 Vgl. Röttgers 1972, S. 1.

28 Vgl. Barthes 2016, S. 119.

29 Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 13f.; Asad 2009, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 55

Eindruck, sie habe ihren Ansatzpunkt verloren und sei beliebig geworden.30 Oder

wie Sonderegger schreibt:

»Alles, so lautet die Schlussfolgerung, hängt heute auf undurchsichtigeWeisemit

allem so sehr zusammen, dass Kritik kein klares Gegenüber und damit angeblich

keine Angriffsfläche mehr hat.«31

Wozu noch Kritik, wenn sie einer Grundlage entbehrt oder angesichts ihrer Vielfäl-

tigkeit zu einem »unverzichtbaren Label«32 ohne politische Kraft wird; es nur noch

darum geht, eine abstrakte »unangepasste Anpassungsfähigkeit«33 zu demonstrie-

ren?

Dieses Dilemma um die aporetische Bedeutungsfixierung von Kritik führte an

den Forschungsinstituten zu Debatten über ihren Zustand und ihre Zukunft. Sche-

matisch lassen sich drei Umgangsformenmit Kritik identifizieren, die sich bei ein-

zelnen Autor:innen auch überschneidenmögen:

Einige Autor:innen halten programmatisch an Kritik als wissenschaftlichem

und/oder politischem Instrument fest. Anstatt sie zu verwerfen, wird unter Rück-

griff auf ideengeschichtliche Figuren wie Kant, Marx, Freud oder Foucault eine

Weiterentwicklung angestrebt, die im Kern aber an einem beurteilenden, demys-

tifizierenden, dekonstruktivistischen, entfetischisierenden oder unabgeschlossen-

hinterfragenden Vorgehen festhalten. Auf das angeführte Dilemma reagieren

die Autor:innen dieser Umgangsweise mit partikularen Modifikationen, einem

Besinnen auf die ideengeschichtlichen und politischen Vorarbeiten zu und durch

Kritik sowie mit empirischer Forschung, die an diesen Traditionsreichtum an-

knüpft.34 Letztlich geht diese Umgangsform das skizzierte Dilemma jedoch nicht

an, sondern thematisiert es in regressiver Selbstkritik, ohne aber zu einer mögli-

chen Klärung vorzustoßen. Es ist diese Umgangsweise, die Kritik als dominanten

Forschungsmodus in der universitären Ausbildung und Forschung konsolidiert.35

AndereAutor:innenargumentieren für einegrundlegendeReformulierungoder

Überwindung von Kritik. Diese aus unterschiedlichen Disziplinen stammenden

Forscher:innen – von der englischsprachigen Sprach- und Literaturwissenschaft36

über die Science and Technology Studies37 und einen neuenMaterialismus38 bis hin

30 Vgl. Gürses 2010, S. 184.

31 Sonderegger 2013, S. 55f.

32 Lorey 2010, S. 47.

33 Bröckling 2017, S. 387.

34 Vgl. bspw. Butler 2013; Jaeggi 2013; Demirović 2010.

35 Vgl. Anker, Felski 2017b, S. 8; Felski 2015, S. 8, 186ff.; Sedgwick 2003a, S. 124ff.

36 Vgl. bspw. Felski 2015.

37 Vgl. bspw. Latour 2007.

38 Vgl. bspw. Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

zu Autor:innen der Gender Studies39 – stimmen darin überein, dass Kritik selbst

zu einer dogmatischen und damit unkritischen Lehre geworden ist, die eher der

Selbstvergewisserung denn dem Urteil oder der politischen und sozialen Verände-

rungdient. Ihr Anliegen ist es,Kritik respektive die transformative Zielrichtung von

Kritik neu aufzustellen, indem sie von negativen, besserwissenden, alles verdäch-

tigenden, paranoiden und dogmatischen Kritikauffassungen zu einer Pluralität

von gesellschaftlichenWahrnehmungs-, Urteils- und Gestaltungsmodi übergehen.

Von denen stellt Kritik nur einen möglichen Modus dar. Einige dieser Autor:innen

lassen den Begriff Kritik dabei aufgrund seiner aufgeladenen Bedeutung gänzlich

fallen oder modifizieren ihn grundlegend.40 Mit dem geschilderten Dilemma wird

von diesen Autor:innen dadurch umgegangen, dass sie Kritik nichtmehr vorgeben,

sondern in Praktiken, Lebensweisen oder Kontexten identifizieren. Anstelle Kritik

also als Verfahren oder Methode zur Anwendung zu bringen, wird danach gefragt,

was zu kritischen Effekten führt. Ein solcher Umgang eröffnet die Möglichkeit,

sich des Traditionsreichtums von Kritik zu entledigen und mögliche Alternativen

experimentell zu erschließen. Auf diese Weise tragen die Autor:innen sowohl der

Entleerung des Begriffes als auch einem Kritikelitarismus Rechnung. Folglich ste-

hen solche Ansätze weniger vor der Herausforderung, Kritik zu definieren, als zu

begründen, welcher ›Kritiken‹ es wozu bedarf.

Eine dritte Gruppe von Autor:innen reartikuliert Kritik als soziologischen For-

schungsgegenstand.41 Die Theoretisierung von Kritik wird hier durch forschungs-

methodischeFragenabgelöst,wennesdarumgeht zu analysieren,wie verschiedene

soziale Milieus Kritik artikulieren oder performen, was sie dabei einschränkt und

was sie überhaupt unter Kritik verstehen. Das Dilemma wird in dieser empirischen

Umgangsweise derart aufgelöst, dass die Bedeutungsfixierung vonKritikden analy-

siertenGruppenüberlassenwird.Allerdings ist auchdieserAnsatzmit der Fragebe-

fasst, welche Rolle die Forschung respektive die Forscher:innen gegenüber den un-

tersuchten Menschen einnehmen. Handelt es sich um eine Forschung, die um das

Erfassen sozialer Realität bemüht ist, oder um eine, die jene Menschen beispiels-

weise in der Urteilsbildung oder Selbstermächtigung unterstützen sollte?42 In die-

ser Umgangsweise kehrt das Dilemma der Kritik über den Umweg zurück, klären

zumüssen, inwiefern Forschung kritisch sein muss.43

39 Vgl. bspw. Sedgwick 2003a.

40 Beispiele sind unter anderem Bruno Latours Ansatz des Versammelns (vgl. Latour 2007), Rita

Felskis Begriff Postkritik oder die Hermeneutik des Verdachts (vgl. Felski 2015, S. 4ff.).

41 Vgl. bspw. Celikates 2009; Boltanski, Chiapello 2006; Bourdieu, et al. 1998.

42 Ein Beispiel für diesen Unterschied liefert Ulf Wuggenig in seinem Aufsatz Paradoxe Kri-

tik. Dieser thematisiert die Differenz zwischen der eher forschend-deskriptiv arbeitenden

Positionen Pierre Bourdieus und der Luc Boltanskis, welcher die gesellschaftliche Transfor-

mation stets vor die Erfassung sozialer Realität stelle (vgl. Wuggenig 2010).

43 Für eine weiterführende Erläuterung vgl. Wuggenig 2010 sowie Kapitel 2.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 57

Von dieser Darstellung vergangener und aktueller Entwicklungen umKritikwill

ich nun einige Dimensionen fixieren, die charakteristisch für die theoretische Aus-

einandersetzungmit dem Begriff sind.

2.2 Zur Dimensionalität von Kritik

ImHinblick aufdieDifferenzierungunddasdamit verbundeneErodiereneiner ein-

heitlichen Bedeutung des Begriffes Kritik lassen sich die Herausforderungen erah-

nen, die Definitions- undTheoretisierungsbemühungen mit sich bringen. Zahlrei-

chemeistmiteinanderunvereinbareKategorisierungsvorschlägezeichnenkeinein-

heitliches Bild, sondern drücken eher den Facettenreichtum von Kritik aus.44 Aller-

dings drängt sich Rezipient:innen der Debatten der oben angeklungene Eindruck

auf, dass diese Vorschläge stets etwas außer Acht lassen.

Im Ansinnen, Leser:innen ein begriffliches Repertoire zur Theoretisierung von

Kritik an die Hand zu geben, auf das ich in den folgenden Kapiteln zurückkommen

werde, liegt es nahe, sich diese Vielfalt zunutze zu machen. Ähnlich dem Vorgehen

zumBegriffGefühl in Kapitel 1. werde ich aus den Kritikdebatten heraus konzeptio-

nelle Dimensionen clustern, über deren Relevanz unausgesprochenes Einverneh-

menherrscht.Dabeiwill ich nicht behaupten,dass sich dieDebatten auf solche fünf

beschränken lassen; vor allem, da die folgenden Ausführungen vorwiegend durch

eine Rezeption von Sozialtheorien und -philosophien der Kritik geprägt sind. Jede

einzelne dieser Dimensionen – Subjekt, Objekt, Kriterium, Modus und Kontext –

sowie ihr Zusammenhang untereinander kennzeichnen heterogeneDifferenzen, in

die ich Einblick gebe und die punktuell im wissenschaftlichen Streit zutage treten.

UmdieseDifferenzen zu entfalten,werde ich jede einzelne dieserDimensionenmit

weiterführenden Fragen anreichern, um auf diese mit unterschiedlichen Interpre-

tationenvonKritik zuantwortenundsoderenVielfalt undAmbivalenzaufzuzeigen.

Ich räume ein, dass sich einigenDimensionenmehr, anderenweniger Platz einräu-

men ließe; dass sie in andererWeise verbunden werden könnten.Wie zuvor bereits

anklang, geht es folgend jedoch nicht um einen Überblick zu Kritik. Das Vorgehen

ließe sich vielmehr als ein Herausgreifen und aufeinander Beziehen unterschied-

licher Kritikauffassungen zusammenfassen, demBestreben folgend, einen Einblick

aus der gegenseitigenNegationunterschiedlicherAuffassungen zu ermöglichen.Es

handelt sich – kurz gesagt – um eine Assemblage, die sich an den Differenzen um

Kritik entfaltet.

44 Vgl. bspw. Jaeggi, Wesche 2013; Iser 2011; Gürses 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

2.2.1 Subjekt: Wer oder was kritisiert?

Unabhängig davon, ob es sich bei einer Kritik um eine verbale Artikulation, eine

Handlung, einUnterlassen oder eine Introspektionhandelt –das als ›kritisch‹ Attri-

buierte bedarf eines die Kritik vollziehenden Subjektes. Bei diesem Subjekt nimmt

Kritik ihren Ausgang. Das Subjekt der Kritik wird hier als die kritisierende Instanz

verstanden.45 Zwei Fragen schließen hieran an:

a) Wer oder was kann kritisieren?

Zunächst setzt das vorausgesetzte Subjekt den ideellen Rahmen für ein Kritikver-

ständnis. Abhängig davon, ob beispielsweise ein homo oeconomicus, ein sozialdeter-

miniertes Subjekt oder ein biologisches Menschenbild angenommen wird, diver-

giert,was alsKritik gelten kann.Zuvorwurde beispielsweise dargelegt,dass sich ein

sozialphilosophisches Grundverständnis von einem vernunft- und damit kritikbe-

gabten Menschen hin zu dem eines segmentierten Subjektes entwickelte. Mit letz-

terem wurde Kritik als von dessen historischer, kultureller, leiblicher, psychischer

Disposition abhängig verständlich.46

Ausdifferenzierungen solcher Art können über anthropozentrische Grenzen

hinausführen: TranshumanismenundPosthumanismen legenesnahe,dass zusam-

men mit der Überwindung des Humanen auch eine entsprechende Kritikfähigkeit

des Menschen überwunden wird.47 Ein Beispiel liefert Rosi Braidottis Vorschlag

der Critical Posthumanities. In diesemwird Subjektivität »re-defined as an expanded

self, whose relational capacity is not confined within the human species, but in-

cludes non-anthropomorphic elements.«48 Dabei geht ein kritisches Subjekt in

45 Vgl. Saar 2011, S. 356. Die Verwendung des Begriffes Subjekt impliziert bereits eine gewisse

Setzung, wird dieser gegenüber Begriffen wie Akteur:in, Person, Individuum, Selbst vorgezo-

gen. Einer bloß subjekttheoretischen Auffassung soll aber nicht das Wort geredet werden.

Stattdessen will ich den Begriff Subjekt als einen möglichen Ansatzpunkt verstanden wis-

sen, der dazu dient, sich den Kritikdiskursen mit offenem Visier zu nähern.

46 Bruno Latour erhob eine solche Fragmentierung zu einem seiner zentralen Argumente

gegen das Projekt der Kritik und kritisierte, dass der »billige Trick« von Kritik gerade darin

bestehe, verschiedene problematische Positionen funktional miteinander zu verschränken:

»Darum kann man zugleich, und ohne den Widerspruch auch nur zu spüren, (1) bei allem,

woran man nicht glaubt, ein Antifetischist sein […]; (2) ein verstockter Positivist bei allen

Wissenschaften, an die man glaubt […] jeder kann sich sein Lieblingsgebiet aussuchen;

und (3) ein kerngesunder, standfester Realist bei allem, woran einem wirklich liegt« (La-

tour 2007, S. 42). Latour zieht dabei nicht in Betracht, dass eine solche Fragmentierung

für ein kritisierendes Subjekt im Besonderen sowie für (post-)moderne Subjekte im All-

gemeinen charakteristisch sein könnte. Mit anderen Worten: Womöglich sind Menschen

widersprüchlich, was sich wiederum in ihrer Kritik niederschlägt.

47 Vgl. Loh 2019, S. 20ff.

48 Braidotti 2019, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 59

einem ›Wir‹ auf, in dem »non-human agents, technologically-mediated elements,

earth-others (land, waters, plants, animals) and non-human inorganic agents

(plastic, wires, information highways, algorithms etc.)« miteinander in Beziehung

potenziell kritisch sein können. Kritik stellt hier folglich keine bloß individuell-

menschliche Fähigkeit dar.49 Einer solchen Auffassung ähnelt die Bruno Latours,

der in seiner Akteur-Netzwerk-Theorie unbelebten Dingen einen für ihn bislang

vernachlässigten Platz in sozialen Konstruktionsprozessen einräumt und diesen –

zusammenmit belebtenDingen –den Status von Akteur:innen zuschreibt.50 Zuge-

spitzt lässt sich anhand solcher Perspektiven fragen: KönnenDinge bzw.Ensembles

vonDingen Kritik üben?51 Oder umgekehrt: Ist Kritik denmenschlichen Lebewesen

vorbehalten?

SolcheAnsätze jüngerenDatumsunterscheiden sich vondenen eines adjektiven

GebrauchsdesWortesKritik, der bereits die hippokratischeMedizinprägte und sich

auf die Ergebnisoffenheit eines Gesundheitszustandes bezog. Die Zuschreibung,

dass etwas kritisch sei, bezeichnete demzufolge eine Situation,die in unterschiedli-

cheOptionengeschiedenwarund fürdie sich zugleich eineEntscheidungaufdrängt

(beispielsweise: ›Die Verhandlungen sind in einen kritischen Zustand geraten‹ oder

›Die Lage im Katastrophengebiet ist kritisch‹).52 Der zentrale Unterschied zu post-

anthropozentrischen Auffassungen von Kritik besteht darin, dass dieser klassische

Gebrauch des Wortes den Akzent vorwiegend auf Menschen legt, die der Situation

unterworfen sind. Menschen sind hier der Vielzahl anderer potenzieller Akteur:in-

nen (zum Beispiel Steine, Kakteen oder Integralhelme) epistemisch und/oder mo-

ralisch nicht gleichrangig.

b) Von welcher subjektiven Position aus lässt sich kritisieren?

Im Vergleich zur vorherigen Frage geht es hierbei nicht um eine theoretisch-welt-

anschauliche Axiomatik, sondern um das daran anschließende Positionsverhältnis

zwischen Kritiker:innen und dem, was sie kritisieren, demObjekt der Kritik.53

49 Braidotti 2019, S. 51.

50 Vgl. Latour, Roßler 2007, S. 302ff. Um Bruno Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) von

ihrem Projekt der Critical Posthumanities abzugrenzen, erklärt Braidotti: »Latour dismissed

the critical task of epistemology, in favour of the flat ontological equality of actors, which

results in the very problematic move to reject the need for any theorization of subjectivity,

thus undoing the possibility of a political project altogether« (Braidotti 2019, S. 42). Dass

eben jene epistemologische Herangehensweise politisch – wenngleich nicht hinsichtlich

der Rolle von Subjektivität – genutzt werden kann, zeigen dagegen Latours Engagement

in den so genannten ScienceWars oder sein Werk Das terrestrischeManifest (vgl. Latour 2018).

51 Vgl. Conradi, Muhle 2011, S. 313ff.

52 Stederoth 2011, S. 1347.

53 Ich verwende den Begriff Position folgend synonym zu dem des Standpunktes, der in einigen

Kritikverständnissen Verwendung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Diesem Nähe-Distanz-Verhältnis wende ich mich aus zwei Richtungen zu: Ei-

nerseits lässt sich der adäquate Abstand zwischen Subjekt und Objekt einer Kritik

thematisieren. Sollte ein:e Kritiker:in die Nähe zumObjekt suchen, umKritik kom-

munikativ unddemObjekt angemessen zu ermöglichen (vermag beispielsweise nur

eine Gitarristin angemessene Kritik am Spiel von Kolleg:innen zu üben, wenn sie

diese schon mehrfach hat spielen hören)?54 Oder bedarf es notwendig der Distanz

zum Objekt der Kritik, um sich diesem unbefangen anzunähern (wie im Fall eines

Laienpublikumsoder Jurors, fürwelchedasSpielengenaudieserGitarristin ein ein-

maliges Erlebnis darstellt)?55 Ein alternativer Ansatz begreift Kritik nicht durch ein

eindeutiges Nähe-Distanz-Verhältnis, da sich Kritiker:innen stets in einer Position

verbindender Nähe und scheidender Distanz zumObjekt befinden.56 Der alternati-

ve Vorschlag denkt diese subjektive Position zumObjekt dynamisch und argumen-

tiert, dass sie sich imVollzug der Kritikwandelt. Anstatt umdie ideale Position geht

es hier um ein fluides Positionieren, womit insbesondere dem Modus einer Kritik

Aufmerksamkeit zukommt.57

Eine an das Nähe-Distanz-Verhältnis anschließende Kontroverse betrifft ande-

rerseits den sozialen Status, insbesondere von Intellektuellen als ›professionellen

Kritiker:innen‹58 – eine, die primär von eben jenen Intellektuellen geführt wird:

Kommt Kritiker:innen ein epistemischer Sonderstatus zu, der ihnen den Zugang

zum Kritisierbaren erst ermöglicht?59 Oder nutzen Kritiker:innen solche Voraus-

setzungen zur Selbstautorisierung und/oder um sich von der Kritik der ›gemeinen

Leute‹ abzusetzen?60 Die Problematik, Kritik zu üben, ohne dabei eine privile-

gierende (und damit unkritische?) Position einzunehmen, fasst Sabine Hark für

feministische Kritik imWissenschaftsbetrieb treffend zusammen:

»Wie also kritisches Wissen produzieren im Rahmen und innerhalb der Rationa-

litätsordnung einer Institution, deren Verdikte heutzutage zu den gesellschaft-

lich Mächtigsten gehören? In einer Institution zudem, die womöglich eher dar-

auf zielt, existierende vergeschlechtlichte und rassisierte Machtrelationen sowie

54 Vgl. Walzer 1990, S. 46ff.

55 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 9; Huber et al. 2007b, S. 7; Honneth 2000; Walzer 1990, S. 45.

56 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102f.

57 Vgl. Engel 2010, S. 77ff. Siehe folgend Kapitel 2.2.4.

58 Vgl. Massumi 2010, S. 337–339; Asad 2009, S. 53f.

59 Vgl. Boltanski 2010, S. 41f. sowie jüngst vgl. Bogner 2021, S. 74–91.

60 Vgl. Bröckling 2013b, S. 314. Weiterführend und in einer leicht anderen Akzentuierung ließe

sich in diesem Zusammenhang auch fragen, wer Kritik (und ihre Effekte) schlussendlich

verantwortet. Weiterführend zum Begriff Verantwortung vgl. Häseler 2019, insb. S. 25–48.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 61

jene, die auf Nation, Klasse und geopolitische Positionierung, auf Kultur und Se-

xualität zurückgreifen, intakt zu halten statt diese zu verändern.«61

Nicht nur sozialkritischeAnsätzeund ihreAutor:innen stehen vordieserHerausfor-

derung, wollen sie nicht hinter ihr eigenes Kritikverständnis und dessen Anspruch

zurückfallen.62 Überall dort, wo sich Kritiker:innenpositionen institutionalisieren,

lässt sich eine solcheProblematik ausmachen.DieserUmstandbetrifft unterschied-

liche Wirkungskreise – von der kolonialen Geschichte des europäisch-aufkläreri-

schen Konstruktes Kritik, dessen Relevanz für nicht-westliche Kulturen zunächst

fraglich ist;63 über soziale Interaktion64 bis hin zur Institutionalisierung in ganzen

Kritikdomänen – wie etwa der Literaturkritik, über die Marcel Reich-Ranicki über

mehrere Jahre regelrechtwaltete.65DieDominanzeiner solchenKritiker:innenposi-

tion zeigt sich einerseits im Privileg, überhaupt kritisieren zu können; andererseits

etablieren Kritiker:innen wie Kant oder Reich-Ranicki, aber auch Chantal Mouffe

oder Jürgen Habermas spezifische Modi des Kritisierens, die innerhalb ihres Wir-

kungskreises konsolidiert werden.66

Hinter dieser Kontroverse verbirgt sich eine noch grundlegendere Frage: Wie

lässt sich überhaupt zu einer Position gelangen, von der aus Kritiker:innen, ob Pro-

fessionelle oder Laien, ihre Kritik vorbringen können?Wie lässt sich Zugang erhal-

ten, um als Subjekt einer Kritik zu gelten? Unter sozialsituativem Akzent stellt sich

hier erneut die Frage danach, wer oder was überhaupt kritisieren kann. Eine mög-

liche Antwort, um zu einer Kritiker:innenposition zu gelangen, liefert beispielswei-

se Jacques Rancière: Für ihn besteht eine jede Ordnung des Sinnlichen (Polizei) auf

61 Hark 2009, S. 28f. Neben Sabine Hark macht Anika Thym mit dem Konzept multidimen-

sionaler Hegemonieselbstkritik einen weiteren Vorschlag zur De-Hierarchisierung von Kri-

tiker:innenpositionen (vgl. Thym 2019).

62 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 104ff.

63 Vgl. Hostettler 2014, S. 81–83; Asad 2009, S. 46ff.

64 Vgl. Boltanski 2010, S. 46; van Dyk 2010, S. 44; Gürses 2010, S. 184ff. Für eine weiterführende

Darstellung solch topologischer Kritiken sowie einem Vorschlag einer atopischen Kritik vgl.

Gürses 2010, S. 184ff.

65 Vgl. Seel 2007, S. 22. Die Funktion prestigeträchtiger Literaturkritik wird in Martin Walsers

Roman Tod eines Kritikers zum streitbaren Gegenstand (vgl. Walser 2011). Dessen Haupt-

figur ist Marcel Reich-Ranicki nachempfunden und stellt damit selbst eine kritische Aufar-

beitung von dessen Einfluss auf die deutsche Literaturlandschaft dar.

66 Vgl. Demirović 2010, S. 94f. Verkehrt man diese Perspektive auf privilegierte Positionen,

dann lässt sich fragen, ob eine Position nicht auch zur Last des kritisierenden Subjek-

tes werden kann. Beispielsweise könnte von Kritiker:innen eine gewisse Kritik erwartet

oder gar verlangt werden. Grundlegender wäre noch ein Fall, der an Spivaks Ausführungen

zur Witwenverbrennung erinnert, demzufolge Kritiker:innen nicht mehr nicht-kritisch sein

können und Kritik ihr Dasein auszuzeichnen beginnt (vgl. Spivak 2008, S. 74f.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

dem Ausschluss eines ungezählten Restes. Erst in der Demonstration ihrer Gleich-

heit mit den Anteilhabenden wird es diesen Anteillosen möglich, als Subjekte sicht-

bar zu werden und so eine Kritiker:innenposition einzunehmen.67

2.2.2 Objekt: Was wird kritisiert?

Kritik existiert nur »im Verhältnis zu etwas anderem als [sich] selbst«.68 Sie richtet

sich stets auf ein Objekt, das nicht sie selbst sein kann. Kritik ist also referenziell

oder nicht.

Kritik und das,was kritisiert wird, unterhalten eine ambivalente Beziehung: Ei-

nerseits affirmiert Kritik ihr Objekt, unterstreicht dessen Existenz und Anspruch,

bringt es als Kritisiertes erst hervor; andererseits distanziert sich Kritik von ihrem

Objekt, teilt es gegenüber einem (idealen) Anderen und ermöglicht aufgrund dessen

einUrteil.69 Dieses Verhältnis gleichzeitiger Dissoziation und Assoziation zwischen

Kritik und ihremObjektmuss keinesfalls symmetrisch sein. Es kann zugunsten der

Zerstörung des Objektes (negative, disruptive oder destruktive Kritik) oder dessen

Veränderung (affirmative oder auch positive Kritik) neigen.

Dissoziation und Assoziation stehen außerdem in Verbindung zur Position

von Kritiker:innen: »Nichts wünscht der Kritiker mehr, als dass das Kritisierte ver-

schwindet. Verschwände es aber tatsächlich, was bliebe von ihm selbst?«70 Weitere

Spannungsfelder lassen sich auch hier ausmachen:

c) Was lässt sich kritisieren?

ZiehtmandieAusdifferenzierung indiverseBindestrichkritiken inBetracht (Litera-

tur-, Kunst-, Theater-, Erkenntnis-, Ideologie-, Technologie-, Machtkritik und an-

dere), wäre eine erste, zugespitzte Antwort: ›Alles‹. Ausgehend von einem weiteren

Subjektverständnis, in dem jegliche belebten, wie unbelebten Dinge Subjekt oder

Anteile eines Subjektes der Kritik sein können, sollte gleichfalls auch alles Objekt

dieser werden können – selbst in dem Fall, dass es so etwas wie die Menschheit gar

67 Vgl. Rancière 2014, S. 55ff. Zwei Anregungen hinsichtlich der Position lassen sich diesen

Überlegungen entnehmen: Zum einen thematisiert Rancière, wie ein Etwas zum Subjekt

und dessen Geräusche zu Lauten werden. Anstatt Subjektivität vorauszusetzen, diskutiert

er ihre Herausbildung. Zum anderen lässt sich Rancières Ansatz genuin kritisch lesen.

Demzufolge ist Kritik nicht das, was von einer Position innerhalb einer Ordnung des

Sinnlichen betrieben wird, sondern der Akt, eine solche Position erst einzufordern (vgl.

Flügel-Martinsen 2019, S. 578).

68 Foucault 1992, S. 8.

69 Vgl. Jaeggi, Wesche 2013, S. 8.

70 Bröckling 2017, S. 384.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 63

nicht gibt.71 Entscheidend wäre hier das Kriterium, mit dem kritisiert würde. Wer

aber würde dieses vorschlagen, woher sollte es stammen?

Verengt auf eineanthropozentrischePerspektive scheint eshingegenzumindest

einer minimalen Relation zwischen Objekt und Subjekt der Kritik zu bedürfen, um

von Kritik sprechen zu können. Das Objekt muss – mit anderen Worten – in der

ideellen oder materiellen Welt des Subjektes auftauchen, um Kritik zugänglich zu

werden.Damit stellt sich die weiterführende, erkenntnistheoretische Frage, die ich

an dieser Stelle aufwerfen, aber nicht verfolgen kann: Was sind die Bedingungen

und Grenzen eines solchen Auftauchens des Objektes der Kritik?

d) Was soll kritisiert werden?

KritikkonzeptebestimmendasObjektderKritik abhängigvon ihrenAnnahmenund

Ausrichtungen in ganz unterschiedlicher, sich teils überschneidender Weise. Eini-

ge Beispiele verdeutlichen dies: In seiner Kritik der reinen Vernunft ist für Immanuel

Kant dasErkenntnis- respektive dasVernunftvermögendas zentraleObjekt derKri-

tik. Kritik erfolgt bei Kant imBestreben, die Grenzen eines solchen Vermögens aus-

zuloten,72 um im selben Zug eine Läuterung derMetaphysik voranzutreiben.73 Kri-

tik dient Kant, wie Michel Foucault schreibt, als Logbuch und Begrenzung des Ver-

nunftgebrauchs.74 Ähnlich argumentiert der kritische Rationalismus Karl R. Pop-

pers: In seiner Erkenntnistheorie lassen sich ausschließlich Theorien zum Objekt

von Kritik machen, die uns vorläufige Antworten auf unser Nichtwissen erlauben.

Lässt sich eineTheorie nicht kritisieren, ist sie so lange nicht zulässig, bis dasmög-

lichwird.75 Auffassungenwie die Kants oder Poppers zielen darauf, eineNormoder

ein Prinzip freizulegen und/oder aufrechtzuerhalten – ob qua Vernunftgebrauch

oder Falsifikation.76 Objekt von Kritik wird so stets das, was sich diesem Ziel der

Begründung von Normen oder Prinzipien unterordnen lässt.

Einige Ansätze in der Tradition der Frankfurter Kritischen Theorie77 würden

dieser Ausrichtung nicht notwendigerweise folgen. Adorno betont in Rückbezug

auf Hegels Dialektik, dass sich Kritik auf das gesellschaftliche Ganze zu richten

71 Vgl. Braidotti 2019, S. 35–38; Deleuze, Guattari 1977, S. 13ff.

72 Vgl. Stederoth 2011, S. 1349; Röttgers 1972, S. 29.

73 Vgl. Kant 2019, S. 13, 29f.

74 Vgl. Foucault 2005, S. 694.

75 Vgl. Popper 1982, S. 14; Popper 1979, S. 115ff.

76 Zu einer kritischen Kommentierung und Erweiterung des wissenschaftstheoretischen Kri-

tikverständnisses Poppers vgl. Spinner 1982, insb. S. 10ff.

77 Interessant ist, dass die Kritische Theorie der Frankfurter Schule für sich eine große

Schreibweise des Adjektivs kritisch reklamieren konnte. Wird das Adjektiv dagegen klein

geschrieben, werden darunter gesellschaftskritische Ansätze im Allgemeinen verhandelt,

zum Beispiel auch antirassistische, postmoderne oder feministische.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

habe und damit schließlich sogar auf Kritiker:innen wie zum Beispiel Wissen-

schaftler:innen selbst, da diese Teil jenes Ganzen sind.78 Objekt von Kritik sind hier

also nicht –wie bei Popper –Theorien (verstanden als Ansätze der Problemlösung),

sondern gesellschaftliche Phänomene. Deren Erforschung und Kritik fallen in

einer Kritischen Theorie der Gesellschaft zusammen und dienen der Einrichtung

einer »richtigen Gesellschaft«79 – was Antwort auf die Eingangsfrage gibt. Dieses

sozialwissenschaftliche Streben nach Kritik ist bei Adorno für ein demokratisches

Zusammenleben fundamental: »Kritik ist aller Demokratie wesentlich. Nicht nur

verlangt Demokratie Freiheit zur Kritik und bedarf kritischer Impulse. Sie wird

durch Kritik geradezu definiert.«80

Einen verwandten Weg schlagen Pierre Bourdieus Kritische Soziologie81 und die

sich daraufhin formierende pragmatische Soziologie der Kritik ein,82 die von der Ent-

wicklung einer uniformen Kritiktheorie zugunsten einer kritischen Methodologie

abkehren.83 Der Forschungsgegenstand und das Objekt der Kritik kommen hierbei

allerdings nicht zur Deckung wie in der KritischenTheorie Adornos. Soziologische

Forschung dient vielmehr als Wegbereiter einer Kritik durch die Beobachteten:

»Die Mechanismen, die das Leben leidvoll und oft unerträglich machen, zu Be-

wußtsein zu bringen, heißt noch keineswegs, sie auszuschalten. Widersprüche

sichtbar zu machen, bedeutet nicht, sie zu lösen. Aber bei aller Skepsis hinsicht-

lich der gesellschaftlichen Wirksamkeit soziologischer Botschaften kann man ih-

nen dennoch nicht jeglicheWirkung absprechen, eröffnen sie doch jenen, die lei-

den, einenWeg, ihr Leiden auf gesellschaftliche Ursachen zurückzuführen […].«84

Obwohl Boltanskis pragmatische Soziologie der Kritik im Vergleich zu Bourdieus

Auffassung stärker an der Befähigung anstatt der Deskription interessiert ist – also

einen gesellschaftskritischen Anspruch erhebt –85 stellt sich bei beiden die Frage

nach denObjekten vonKritik in ähnlicher soziologischerWeise:Was kann undwird

auf welche Art undWeise von wem unter welchen Bedingungen kritisiert?

78 Vgl. Adorno 1979, S. 132ff.

79 Adorno 1979, S. 135, 143.

80 Adorno 2003, S. 788.

81 Vgl. Bourdieu, et al. 1998.

82 Vgl. Boltanski, Honneth 2013. Die pragmatische Soziologie der Kritik versteht sich als Weit-

erentwicklung und Lösung spezifischer inhärenter Probleme der Kritischen Soziologie um

Pierre Bourdieu, unter anderem durch die Rückkehr zur Deskription von sozialen Situa-

tionen und die Überwindung der Kluft zwischen untersuchten Akteur:innen und Wahrheit

sprechenden Soziolog:innen (Vgl. Boltanski 2010, S. 38ff. sowie weiterführend und kritisch

kommentierend Wuggenig 2010).

83 Vgl. Boltanski, Honneth 2013, S. 82.

84 Bourdieu 1998, S. 825f.

85 Vgl. Wuggenig 2010, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 65

Wasalso soll kritisiertwerden?DieAntwort aufdieseFragegibt einemKritikver-

ständnis eine Zielrichtung vor. Das zumindest lässt sich aus den angeführten drei

Exempeln ableiten.Was banal klingt, erlangt dannRelevanz,wenn inwissenschaft-

lichen Analysen oder Debatten in aller Selbstverständlichkeit von Kritik gesprochen

wird, ohne aber zu erklären respektive erklären zu können,was eigentlich anden je-

weiligen Ansätzen kritisch sein soll. Nicht nur wird Kritik hierbei zu einem inhalts-

leerenPlatzhalter,was erneut auf dasAge ofCriticism verweist; vor allemverschleiern

solche Auffassungen die implizitenWertungen ihrer vermeintlichen Kritik, die mit

der Wahl eines Objektes einhergeht – warum sollte denn auch genau dieses Objekt

kritisiert werden?

2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium?

Neben dem Subjekt und dem Objekt von Kritik lassen sich in der Forschungslite-

ratur Differenzen zur Dimension des Kriteriums identifizieren. Ein Kriterium gilt

als das werthafte Gegenstück zum Objekt der Kritik. In dieser Hinsicht handelt es

sich bei Kritik um die Teilung zwischen Objekt und Kriterium respektive die Beur-

teilung durch Feststellung ihrer Differenz. Zwei sich widersprechende Deutungen

des Kriteriums haben sich durchgesetzt:

Die eine besteht in der Interpretation eines Kriteriums alsMaßstab der Kritik.86

Dabei wird ein zumeist normativer Maßstab (beispielsweise demokratische Staat-

lichkeit) anhand verschiedener Kriterien (Partizipation, freie Meinungsäußerung,

Grundrechte) sprichwörtlich an ein Objekt (die Republik der Philippinen) angelegt,

um es zu vermessen und so zu beurteilen.87 Oder um es hinsichtlich der sprachli-

chenVerwendung zu fassen: »Überall dort,wo kritische Bewertungenmittels skala-

rer Ausdrücke erfolgen (zumBeispiel mit Hilfe graduierbarer Adjektive), wirdMaß-

stabkritik geübt.«88 Ein Maßstab kann in zwei Varianten zum Einsatz kommen: Als

immanent werden Kritiken bezeichnet, in denen ein Maßstab dem kritisierten Ob-

jekt entstammt. Bei immanenter Kritik wird das Objekt – gewissermaßen – an den

eigenen Ansprüchen gemessen (zumBeispiel inwiefern ein Staat selbstgesetzte de-

mokratische Grundwerte wie freie Meinungsäußerung gewährleistet). Die andere

Variante besteht in transzendenter Kritik. Hierbei wird ein äußerer, heißt dem Ob-

jekt der Kritik nicht eigener Maßstab, an dieses angelegt (Ansprüche der interna-

tionalen Staatengemeinschaft oder die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte

beispielsweise). Dieser Maßstab kann – mit Ausnahme des kritisierten Objektes –

86 Bei solchen Maßstabskritiken kann der Begriff Maßstab als Oberbegriff sowohl für ein

einzelnes Kriterium sowie für eine Sammlung mehrerer verschiedener Kriterien herhalten.

87 Vgl. Stederoth 2011, S. 1347.

88 Reisigl 2019, S. 102 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

jedwederQuelle entstammen,also sowohldemSubjektderKritik als auchDritten.89

Immanente und transzendente Kritiken90 stellen aber nicht notwendigerweise sich

ausschließende Varianten dar. Für Dirk Stederoth zeigt sich anhand derMaßstabs-

modelle von Kant, Hegel undMarx:

»dass immanente und transzendente Kritik trotz ihrer polaren Entgegensetzung

nicht ohne einander auskommen können, ja sich wechselseitig fordern, auch

wenn sich diese Wechselseitigkeit, je nachdem von welchem Pol sie ausgeht,

unterschiedlich gestaltet.«91

So vermag immanente Kritik einen Wertekanon wie demokratische Grundrechte

fortwährend begründen und so zu erhalten, wohingegen sich durch transzenden-

te Kritik bislang ausgeschlosseneWerte erst erschließen lassen.92

Drei Problematiken setzen diese vorherrschende Interpretation des Kriteriums

alsMaßstab unter Spannung: Erstens scheinen die Attribute immanent und transzen-

dent in der Rezeption multireferenziell. Sie kommen zumeist ohne weitere Erläu-

terung für diverse Bezugsgrößen zur Anwendung. Bezieht sich beispielsweise die

Immanenz eines kritisiertenObjektes auf die (soziale) Situation, die Immanenz des

Sag- und Erfahrbaren, die Immanenz einer Institution wie der Wissenschaft oder

gar eine Immanenz des Sozialen oder Gesellschaftlichen (in Abgrenzung zu einer

nicht-wahrgenommenen physischen Außenwelt)? Beide Attribute weisen also eine

Referenzproblematik auf, die sich insbesondere bei höherer Abstraktion dem Vor-

wurf aussetzen, die Grenze in ihrer Betrachtung nicht deutlich zu machen. Zwei-

tens sind Maßstäbe in sich nicht notwendig konsistent. Damit ist zum einen ge-

meint, dass einige Abstände nur schwer quantifizier- und damit standardisierbar

sind, beispielsweise gerechtes Handeln. Zum anderenmag sich das Verhältnis zwi-

schen Maßstab und kritisiertem Objekt im Vollzug der Kritik verändern, beispiels-

weise indem das Objekt direkt oder indirekt auf denMaßstab rückwirkt und dieser

›angepasst‹ wird.Drittens reduziert eine Interpretation des Kriteriums als Maßstab

eine Kritik auf einen Akt des Vermessens.93 Maßstabskritiken stehen damit unter

89 Vgl. de Boer, Sonderegger 2012, S. 3; Stederoth 2011, S. 1354.

90 Es gilt zudem, das Kriterium und die Position von Kritiker:innen ins Verhältnis zu setzen,

woraus sich ein spiegelbildliches Schema zum Unterschied zwischen Immanenz und Tran-

szendenz ergibt. So kann das Kriterium Ausdruck der subjektiven Position von Kritiker:in-

nen zu ihrem Objekt sein – zum Beispiel mag ich ein Unrecht kritisieren, von dem ich selbst

betroffen bin oder das ich selbst bewirke; andererseits können die Kritiker:innenposition

und das Kriterium getrennt sein. Es handelt sich dann um eine instrumentelle oder auch

professionelle Anwendung das Kriteriums – wie im Falle von Richter:innen oder Juror:innen

(vgl. Frage b).

91 Stederoth 2011, S. 1355f.

92 Vgl. Iser 2011, S. 142f.

93 Vgl. Reisigl 2019, S. 104f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 67

dem Verdacht, schwer oder nicht messbare, zumeist qualitative Bewertungen aus-

zuschließen und im selben Zug Prinzipien und Ideale unkritisch zu etablieren, die

ihremMaßstab implizit sind.94

Eine alternative InterpretationdesKriteriumsbietenKritikauffassungen, inde-

nen ein Subjekt sich oder Dritte qua Kritik aus beherrschenden, paternalistischen

Strukturen befreit oderMöglichkeiten zur Befreiung aufzeigt. Kritik dient in dieser

Interpretation also in erster Linie der Ermöglichung von Emanzipation anstatt der

Urteilsbildung.Diese grobe Vereinfachung reicht aus, um dieMomente zu identifi-

zieren, in denen Kriterien eine Rolle spielen: Einerseits weisen solche Kritiken eine

bestehende Ordnung und deren Kriterien (als Objekte der Kritik) zurück; anderer-

seits legen sie alternative Kriterien frei. So geht es beispielsweise Adorno bei Kritik

bzw. einer kritischen Sozialforschung um das Aufzeigen der Widersprüchlichkeit,

anhand derer erst die Kriterien für eine »richtige Gesellschaft« offenbar werden.95

Diese ist nicht der bestehenden Gesellschaft als abstrakte Utopie vorzugeben, son-

dern »entspringt ausderKritik,alsodemBewußtseinderGesellschaft von ihrenWi-

dersprüchen und ihrer Notwendigkeit.«96 Solche negativen Kriterien sind den ge-

sellschaftlichen Verhältnissen immanent und werden in einer kritischen Sozialfor-

schung durch exemplarische Studien bewusst.97 Auch anMichel Foucault anschlie-

ßende Kritikverständnisse machen ein solches Moment deutlich: Kritik ist hierbei

stets im Sozialen verortet. Durch Kritik wird eine regierende, immanente Ordnung

des Sag- undErfahrbaren zurückgewiesen, indemderenGrenzen genealogisch und

experimentell ausgelotet und das Andere jener Ordnung freigelegt werden. Erst in

dieser situativenGratwanderung gelangt ein kritisierendes Subjekt zu einemneuen

Kriterium für künftiges Handeln.98 Es besteht folglich nicht in der einseitigen Zu-

rückweisung einer bestehenden oder der Affirmation einer alternativen Ordnung,

sondern leitet sich stattdessen aus einemProzess desKritisierens ab.DasKriterium

solcher Kritiken, so lässt sich zusammenfassen, zeigt sich also in ihremVollzug und

ist somit nicht –wie in Maßstabskritiken – vor der Kritik leitend vorhanden.99

Allerdings zerren auch an solchen Interpretationen des Kriteriums einige Pro-

bleme: Zunächst mag man einwenden, dass an einem weiteren Punkt ein Kriteri-

um zum Tragen kommt, und zwar in der Bewertung solcher emanzipativen Kri-

tikformen selbst. Es lässt sich einwenden, dass solche Auffassungen emanzipative

94 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 106.

95 Vgl. Adorno 1979, S. 139; Dahrendorf 1979, S. 146.

96 Adorno 1979, S. 139 Herv. F.M.

97 Vgl. Stederoth 2011, S. 1355.

98 Vgl. Foucault 1992, S. 11–15, 25–29. Weiterführend vgl. Sonderegger 2019; Butler 2013; Lorey

2008.

99 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 104. Es handelt sich bei dieser Interpretation um eine grobe Vere-

infachung. So ließe sich eine weitere Differenzierung zwischen disruptiven und emanzipa-

tiven Kritiken vornehmen (vgl. dazu Vogelmann 2017b, S. 102–104, 106–108).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Prozesse, wenn schon nicht zum Ziel der Kritik, so doch zum höchsten Gut erhe-

ben.100 Kritik droht in diesem Fall zu einer eben solchen paternalistischen Struktur

zu werden wie die, aus der mittels Kritik ein Ausweg gefunden werden soll.101 Zwei-

tens sind emanzipative Kritiken mit dem Problem konfrontiert, dass sie von den-

jenigen Strukturen aufgegriffen werden, gegen die sie sich initial richten. Eine in-

terne Kritik an den Arbeitsbedingungen eines Unternehmens mag beispielsweise

zu einemÜberwachungs- undOptimierungstool zur Produktivitätssteigerung um-

gewandelt werden. Anstatt Emanzipation also zu initialisieren, beginnt Kritik jene

Strukturen zu stabilisieren, langfristig gegenTransformation zu immunisierenund

sogar zu innovieren. Das Entstehen eines solch ›neuen Geistes‹ analysieren Boltan-

ski und Chiapello ausführlich. Sie legen dar, wie zunächst subversive Sozial- und

Künstler:innenkritiken von einer kapitalistischen Ordnung aufgenommen wurden

und ihren Einfluss sogar erweiterten.102 Diese Deutungen des Kriteriums stellen

schließlich drittens entsprechenden Praktiken zwar das theoretische Knowhow zur

Verfügung, doch sind dieseTheorien nach eigenen Ansprüchen überhaupt kritisch?

»This […] raises at least question whether our own theoretical activity is part of an

effort of critically reflecting our practices or whether we agree to the traditional

idea of separating our theoretical activity from our critical endeavors.«103

Beide Auffassungen des Kriteriums stehen nicht nur für sich in Differenz, sondern

pflegen auch miteinander ein widersprüchliches Verhältnis. Michael Hampe fass-

te beideVarianten hinsichtlichwissenschaftlicher Erkenntnis stereotyp zusammen:

»Erneuerer und Obskuranten. Obskuranten versuchten, die Gewissheit zu sichern,

und Erneuerer versuchten, Fortschritt zu produzieren.«104Während die Maßstabs-

kritik einem Primat der Konkretion folgt, in der Kritik einem Objekt ein logisches

100 Vgl. Felski 2015, S. 9.

101 Vgl. Lorey 2010, S. 47.

102 Vgl. Boltanski, Honneth 2013; van Dyk 2010, S. 34ff.; Boltanski, Chiapello 2006.

103 Vogelmann 2017b, S. 109. Mir scheint sich an diesem Argument Vogelmanns eine gewisse

Ähnlichkeit zur Position Latours aufzutun. Während Vogelmann für die Konsistenz zwis-

chen Kritikkonzept und der Theoretisierung dieses Konzeptes argumentiert, problema-

tisiert Latour die Selbstaffirmation und fehlende Konsistenz vorwiegend kritischer The-

orien marxistischer und poststrukturalistischer Prägung (vgl. Latour 2007, S. 42ff.). Eine

mögliche Gegenposition zu den Konsistenzpositionen findet sich bei Nicklas Baschek,

wenn er seine Analyse von kritischer Systemtheorie und Postfundamentalismus mit dem

Appell schließt: »Wirklich kritisch, ja befreiend wäre es, flexibel zu bleiben, ohne Rück-

sicht auf Vorheriges, auf die eigene Theoriensozialisation. Wir sollten Theorie machen wie

Punk. Aus einem Gefühl der Aktualität heraus, auf den Punkt, ohne Rücksicht. Kritisch ist

es, in diesen einen Text einhundert Prozent Überzeugung hineinzulegen, aktuell, bewegt,

direkt. Und dann zu sehen, wohin diese einen trägt« (Baschek 2014, S. 505f.).

104 Hampe 2013, S. 361f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 69

Netz an Kriterien überwirft,wollen emanzipative Auffassungen vonKritik in dieses

Löcher schneiden und Kriterien erst im Vollzug gewinnen.105

e) Welche Geltung können Kriterien beanspruchen?

Eine zweite Differenz überkreuzt sich mit der zwischen den verschiedenen Auffas-

sungen des Kriteriums. Es betrifft die Geltung eines Kriteriums, die in zwei diver-

gierende Richtungen neigt, gen Partikularismus oder gen Universalismus. Ein par-

tikularistisches Kriterium ist eines, dass sich aus der jeweiligen Situation ableitet –

aus der dynamischen Konstellation zwischen Subjekt und Objekt, aber auch dem

jeweiligen Modus und Kontext einer Kritik. Diese Situationsgebundenheit verleiht

einemKriteriumeinegewisseFlüchtigkeit; da eskeinezwei identischenSituationen

gibt,kannesauchkeineAllgemeingültigkeit beanspruchen.106Dementgegenstehen

Kritiken, die sich universeller Kriterien bedienen, um diese zu erhalten. Entspre-

chend tendieren solche Kritiken, ihre Kriterien oder den Zugang zu diesen auf Kos-

ten einer möglichen Veränderbarkeit zu dogmatisieren.107 Während zuvor bereits

Immanuel Kant und Karl R. Popper als Repräsentanten eines solchen Universalis-

mus benannt wurden, lässt sich für partikulare Kritikformen beispielsweise Judith

Butler anführen.108

Diese Differenz zwischen universellem und partikularem Kriterium touchiert

erneut den aporetischen Charakter von Kritik, auf den Röttgers hinweist.109 Kritik

bedarf einesminimalen Kriteriums, denn ohne ein solches würde es in den alltägli-

chen Praktiken zerfließen.

»[T]he destruction of such forms necessarily relies on the construction of an ideal,

of only an extremely thin one. It is this positivemoment of critique, wewould sug-

gest, that opens any particular form of critique to the possibility of being criticised

105 Beide hier angeführten Interpretationen lassen sich heuristisch auch daran unterscheiden,

dass erstere zu klären beanspruchen, ›was sein soll‹ (zu festigendes Kriterium) und ›was

sein kann‹ (ausgesetztes Kriterium).

106 Das schließt jedoch nicht aus, dass Kriterien (insbesondere im Fall von Maßstabskritiken)

frei von den Bedingungen der Situation sind und diesen ›angemessen‹ sein können oder

gar müssen (vgl. Stederoth 2011, S. 1346ff.).

107 Vgl. insb. Walzer 1990, S. 45ff.

108 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 103. Diese Differenz ließe sich durch die Verfahren der Ermittlung

von Kriterien konterkarieren: Beispielsweise ließe sich Judith Butlers Kritikverständnis da-

raufhin befragen, inwiefern sie die Differenz zwischen Partikularismus und Universalismus

über einen Umweg erneut eröffnet, indem sie ein bestimmtes Verfahren der Ermittlung

von Kriterien universalisiert, diese Kriterien aber inhaltlich nicht weiter bestimmt.

109 Vgl. Röttgers 1972, S. 1ff. Allerdings bezieht Röttgers das Aporieargument auf Kritik in ihrer

Gesamtheit, wogegen ich an dieser Stelle lediglich auf das Kriterium hinweise.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

in its turn, delivering it to the turmoil of finite modes of thought that seek to pre-

vail over the other.«110

Erstarren Kritiken hingegen zu Monolithen unanfechtbarer Werte, entledigen sie

sichderMöglichkeit, an ihnenwiederumKritik zuüben.Sie verhüllen ihre ideologi-

sche Annahme und begehen in denWorten Barthes die »Hauptsünde der Kritik«.111

Diese Differenz hinsichtlich der Geltung eines Kriteriums scheint hingegen

in der Praxis ineinander zu verschwimmen, wie das Beispiel eines Theaterstückes

zeigt. Dieses ließ sich ebenso nach den allgemeingültigen Kriterien professionel-

len Bühnenschauspiels (Bühnenbild, Umsetzung, Besetzung, Spannungsbogen)

wie nach denen subjektiv-situativen Erlebens (Erwartungshaltung, Stimmung,

schauspielerische Performance und andere) kritisieren. Die Kritik des Stückes

ist in diesem Fall mit der Frage verbunden, wie die zur Anwendung kommenden

Kriterien wem gegenüber ausgewiesen werden.

2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?

Der Modus der Kritik besteht in der Antwort auf die Frage, wie kritisiert wird. Im

Modus sind die drei zuvor erläuterten Dimensionen, also Subjekt, Objekt und Kri-

terium, auf eine Art undWeise miteinander in Verhältnis gesetzt, die zu einem tei-

lenden respektive beurteilenden Effekt zwischen dem Objekt und dem Kriterium

führt. Beispiele solcher Kritikmodi können sein: Entzug, Interpretation,Deskripti-

on, Verhalten, Erziehen, Reflexion,Therapie oder Darstellung.112

Der Terminus Kritik stellt in diesem Zusammenhang den theoretischen Ober-

begriff für jedwede Modi dar, die einen (beur-)teilenden, also kritischen Effekt113 zei-

110 De Boer, Sonderegger 2012, S. 3.

111 Barthes 2016, S. 119.

112 Vgl. zum Modus Entzug Lorey 2008, InterpretationWalzer 1990, Deskription Reisigl 2019, Ver-

halten Butler 2017, Erziehen Adorno 1970, Reflexion, Therapie und Darstellung vgl. Wesche

2013.

113 Gegen diese Vorstellung erhob unter anderem Bruno Latour Zweifel und schlug vor, Kritik

als einen multiplizierenden anstatt als einen subtrahierenden Vollzug zu verstehen, als

das Sammeln. Damit glaubt er, eine Alternative zu etablierten und missbräuchlichen Kri-

tikformaten vorzuschlagen, zu denen er die Dekonstruktion und die Diskursanalyse zählt.

Anstatt Objekte fortwährend in ihre Bestandteile zu zerschlagen, werden Dinge von Be-

lang (matters of concern)und die sie untersuchenden Perspektiven – unter anderem »Anthro-

pologie, Philosophie, Metaphysik, Geschichte und Soziologie« – in eigens angelegten Are-

nen zusammengebracht. Latour will Kritik damit zugunsten »neuen positiven Metaphern,

Gesten, Reflexen und Denkgewohnheiten […]« deuten, anstatt »naiven Gläubigen den Bo-

den unter den Füßen wegzuziehen« (Latour 2007, S. 54–56). Latour scheint hierbei jedoch

hinter seinem eigenen Anspruch zurückzubleiben, indem er die Differenz vernachlässigt,

die zwischen den versammelten Dingen von Belangen zum Ausdruck kommt (vgl. Conradi,

Muhle 2011, S. 317ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 71

tigen. Ein kritischer Effekt liegt dann vor, wenn eine Differenz zwischen Objekt und

Kriterium festgestellt, aktiv gezogen oder nachvollzogen wird. Im Vergleich dazu

beschreibt das Kritisieren das aktive Herbeiführen eines kritischen Effektes einem

spezifischenModus entsprechend.

f) Wie verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium?

Ichmöchte auf zwei Tendenzenhinweisen,diemiteinander inDifferenz stehenund

die sich heuristisch auf eine konstative und eine transformative Lesart bringen las-

sen.

IneinerkonstativenLesart ist derModusvonKritikder einesUrsache-Wirkung-

Zusammenhangs, wobei sich die involvierten Dimensionen, also Subjekt, Objekt

und Kriterium, nicht verändern. Sie sind statisch und lediglich vergleichend auf-

einander bezogen.114 Ausgangspunkt sind entweder das Subjekt als initiale:r Kri-

tiker:in oder aber das Objekt der Kritik, welches als zu kritisieren gilt. Daraufhin

wird das Objekt mit dem Kriterium, hier zumeist Maßstab, abgeglichen und so be-

urteilt.DemKriteriumkommtalso eine funktionaleRolle zu,es dient alsHilfsmittel

des Vergleichs und damit derUrteilsfindung.115Wiewird hier also kritisiert? Kausa-

le Kritiken stellen fest, was bereits zwischenObjekt und Kriterium angelegt war, sie

urteilen über das Objekt, indem sie es mit dem Kriterium vergleichen. Ihr Modus

ist – kurz gesagt – konstativ, da sich die involvierten Dimensionen nicht verändern

und lediglich eine Differenz festgestellt wird.116

Dementgegen steht eine transformative Lesart. Eine solche Lesart geht davon

aus, dass die Teilung respektive Differenz zwischen Objekt und Kriterium nicht vor

demKritisieren virtuell angelegt ist, sondern imKritisieren erst entsteht–zumBei-

spiel indemeinneuesKriteriumerstdurchdieWechselwirkungvonZurückweisung

und Affirmation entdeckt wird. Auf dieseWeise werden das Objekt und das Kriteri-

um qua Kritisieren erst zu solchen der Kritik sowie das Subjekt zum:r Kritiker:in.117

Kritik folgt dementsprechend keinemModus, in demdie involviertenDimensionen

statischmiteinander in Beziehung stehen. In einer transformativen Lesart desMo-

dus geht es vielmehr darum,wie der Vollzug von Kritik die Dimensionen –Subjekt,

Objekt und Kriterium – verändert. Das macht den Modus dynamisch und transfor-

mativ.118

Der zentrale Unterschied zwischen beiden Lesarten besteht also im Einfluss,

den ein Modus auf die anderen Dimensionen ausübt und den diese wiederum auf

den Modus ausüben – starkes Subjekt, Objekt und Kriterium in der konstativen,

114 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102.

115 Vgl. Stederoth 2011, S. 1346f.

116 Vgl. bspw. Popper 1979, S. 120.

117 Vgl. bspw. Butler 2017, S. 202.

118 Vgl. bspw. Saar 2013, S. 261–265.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

starker Modus in der transformativen Lesart. Empirisch lassen sich beide Lesarten

entdecken– insbesonderedann,wenn sie anbestimmteKritiker:innengestaltenge-

bunden sind. Martin Seel folgend sind Richter ein Paradebeispiel für eine Urteile

fixierende, konstative Lesart, während eine transformative Lesart insbesondere bei

der Gestalt ausgeprägt ist, die er als Opportunisten bezeichnet:

»Sein primäresMedium ist das eigene Sensorium für Dinge, die es noch nicht gibt.

Sein primäres Ausdrucksmittel ist die gedankliche Improvisation – das Zur-Spra-

che-Bringen von Ereignissen, die es ihm wert erscheinen, über den Augenblick

hinaus festgehalten zu werden.«119

Doch beschränkt sich der Modus nicht bloß auf die Dynamik zwischen den bereits

bekannten Dimensionen. Stattdessen gilt es nach den Praktiken zu fragen, die erst

zu einer Teilung respektive einemUrteil führen.

g) Was ist eine kritische Praxis?

DasVerhältnis vonModusundPraxis führt tief indasFeldderPraxistheorieundTei-

le der Ethik. Folgend sei also zumindest eine mögliche Deutung angeführt, die ich

hier als Reflexionsfolie gebrauche, um das Verhältnis beispielhaft zu erläutern. Isa-

bell Lorey untersucht in ihremBeitragVersuch, das Plebejische zu denken die Praxis des

Exodus (des Aus- oder Entzugs), in dem sich die Plebejer auf den Heiligen Berg zu-

rückzogen,umihrenAnteil ander republikanischen,politisch-rechtlichenOrdnung

Roms einzufordern. Erst nachdem ihnen zwei Tribune zugestanden wurden, kehr-

tensie indieStadt zurück.120DasKollektivsubjekt (diePlebejer) verdeutlichendurch

den Exodus die Differenz zwischen demObjekt ihrer Kritik (die akutenMitbestim-

mungsstrukturen Roms) und ihremkriterialemAnspruch (mitbestimmen können).

Der symbolische Exodus besteht wiederum aus verschiedenen Teilpraktiken: Die

Koordination unter den Plebejern, der Auszug aus Rom,die Forderung der Tribune,

gewissermaßen sogar ihre Abwesenheit in Rom (als eine Art Nicht-Praktik). Auf die

Frage, wie in diesem Beispiel Kritik geübt wird, ließe sich nicht mit einer Aufzäh-

lungdieser Praktiken antworten.Etwaswürde fehlen,derModus.Dieserwäre dann

adressiert, wenn die Praktiken daraufhin beschrieben würden, auf welche Art und

Weise sie die Dimensionen von Subjekt, Objekt und Kriterium in Relation bringen.

Entsprechend kann ebenso eine einzelne Praktik einen kritischenModus aufweisen

wie eine komplexe Ansammlung von Praktiken wie die im plebejischen Exodus.

Allerdings entstehen auch andiesemBeispiel unddamit an der Frage nach kriti-

scher Praxis Differenzen: Erstens existieren verschiedene Varianten, wie ein Modus

und die entsprechenden Praktiken in Beziehung stehen können. Mindestens drei

119 Seel 2007, S. 25.

120 Vgl. Lorey 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 73

lassen sich identifizieren:121 Eineerste,methodischeVariantegibt eingewissesRela-

tionsverhältnis zwischenSubjekt,ObjektundKriteriumvor.Dahergibt es indiesem

Fall nur einen einzigen Modus der Kritik und dementsprechend lediglich die Kritik

als eine Praktik, als ein Verfahren oder eine Methode.122 Eine zweite Variante hält

dagegen ebenfalls an einem gewissen Modus fest, also an einem spezifischen Ver-

hältnis zwischenSubjekt,ObjektundKriterium,umvonKritik sprechenzukönnen.

In diesem Fall ist Kritik jedoch keine bestimmte Praktik, sondern kann mit unter-

schiedlichen in Zusammenhang stehen, solange der vorgegebene Modus aufrecht-

erhalten wird. Diese Variante ist typisch für professionalisierte Kritikdomänen wie

der Herrschafts-, Literatur- oder Kunstkritik, in denen verschiedene Praktiken an

einen kanonischenModus des Kritisierens rückgebunden sind.123 In der dritten Va-

riante gibt es weder eine Einschränkung des Modus noch der Praktiken. Dem liegt

dieÜberlegung zugrunde,dass verschiedeneModi eine kritischeWirkung entfalten

können,was zur Folge hat, dass es nicht die, sondern eine Vielzahl potenzieller Kri-

tiken gibt. Eine solche postkritische Auffassung steht vor der Herausforderung, das

Kritische eigentlich erst belegen zumüssen, wenn es Praktiken oder Modi attributiv

verliehen wird.124

Zweitensmuss unklar bleiben, ob es sich bei kritischen Praktiken tatsächlich im-

merdannumKritikhandelt,wennvon ihrgesprochenwird.Ließe sichdamit jedwe-

derPraxis,obbegründet odernicht,dieZuschreibung kritischbeifügen–womöglich

auch dann, wenn die bislang erwähnten Dimensionen nicht vorhanden sind?125

Diese Vagheit wird drittens durch eine weitere flankiert: Kritik lässt sich abhän-

gig von der Intentionalität von Kritiker:innen differenzieren – zwischen intentio-

naler Kritik, die erwartbar als kritisch gelesen wird, und einer akzidentellen Kritik,

die von Dritten, aber nicht vom Subjekt der Kritik zugeschrieben wird. Beispiels-

weise vermag Schulschwänzen als kritische Verweigerung im Rahmen der Fridays

for Future-Bewegung interpretiert werden, obwohl eine politische Kritik von einigen

der vermeintlichen ›Kritiker:innen‹ nie intendiertwar und sie bloß einen freienVor-

mittag wollten.

2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet?

Verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium einer Kritik, steht das Arran-

gement dieser vier Dimensionenwiederumunter demEinfluss verschiedener Kon-

121 Diese drei Varianten machen in ihrem Verhältnis zueinander erneut den Prozess der Aus-

differenzierung von Kritik deutlich, den ich zuvor in Kapitel 2.1 dargestellt habe.

122 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102, 106f.; Stederoth 2011, S. 1346.

123 Vgl. Bröckling 2013b, S. 309.

124 Vgl. Raffnsøe 2017, S. 50ff.

125 Vgl. Bröckling 2017, S. 390.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

texte, die einer Kritik eine gewisse Bedeutung zuschreiben und sie innerhalb des

Kontextes orientieren.Kursorisch soll auf drei orientierende Kontexte eingegangen

werden. Da sie in jeweils eigenständige Forschungsfelder führen und darin bereits

in diverseDifferenzen verwoben sind, verzichtet die folgendeDarstellung auf über-

mäßigen Detailreichtum. Stattdessen stehen die widersprüchlichen und zugleich

orientierenden Effekte solcher drei Kontexte auf die zuvor zusammengetragenen

Dimensionen im Fokus.

h) Wie richten soziale Kontexte Kritik aus?

Diese Frage führt in verschiedene Felder der Sozialforschung und ist – wie bereits

erwähnt –Thema in denArbeiten vonBourdieu,Boltanski und den ihnen folgenden

Soziolog:innen. Ichwill an dieser Stelle zumindest zwei Aspekte hervorheben:Dritte

und soziale Normen.

Dritte können Kritik als eigentliche Adressat:innen oder passives Publikum be-

einflussen.126 Zunächst lässt sich auch die vorausgesetzte Beschaffenheit solcher

Dritter zur Disposition stellen (›Wer oder was gilt als Dritte?‹, ›Können unbeleb-

te, physische Objekte Dritte sein?‹ und andere). Zur Illustration von menschlichen

Dritten ausgegangen, können Dritte Adressat:innen einer Kritik sein, zum Beispiel

in der Kritik an einer politischen Position (Vergemeinschaftung von Wohnraum),

um sich einer Gruppe Dritter (FDP) zugehörig oder einer anderen Gruppe (die Lin-

ke) oppositionell zu zeigen. Kritik mag zudem der Instruktion dienen, also dem

Zweck, bei ihren dritten Adressat:innen ein bestimmtes Verhalten hervorzurufen,

zum Beispiel nachhaltige Kaufentscheidungen, die durch eine Konsumkritik an-

gestoßen wurden.127 Dritte können außerdem ein Urteil über die Adäquanz eines

Kriteriums von Kritiker:innen abgeben und auf diese Weise eine gewisse Kontroll-

funktion ausüben. In diesem Fall würde die Kritik selbst zumObjekt einer anderen

Kritik.Drittemüssen schließlich nicht notwendig als Adressant:innen präsent sein,

sondern nehmen als antizipierte Erwartung zumBeispiel dann Einfluss, wenn eine

professionelle Filmkritik einer bekannten Leser:innenschaft veröffentlicht wird.

Eine Kritik ist zudem stets an ein Set sozialsituativer Normen hinsichtlich Zeit,

Raum und Modus des Kritisierens gebunden, die Subjekt, Objekt und Kriterium

miteinander in Beziehung setzen und auf einen gewissen Vollzug hin anordnen.

Handelt es sich beispielsweise um einen Schüler:innenvortrag vor einer Klasse,

dann ist Kritik zeitlich (nach demReferat), lokal (imKlassenraum, sodass Blickkon-

takt möglich ist) sowie modal (abwechselnd positive und negative Anmerkungen

zu vorab gesetzten Kriterien der Referatsbewertung) bedingt. Allerdings impliziert

dieses Beispiel bereits ein reproduktives Verständnis von Kritik. Destruktive Va-

rianten stellen die Gegenfrage: Wann ist eine inadäquate Zeit für kritische Praxis,

126 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102.

127 Vgl. Reisigl 2019, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 75

an welchen Orten ist eine Praxis unpassend und damit potenziell kritisch? Wenn

Kritik transgressiv verstanden wird, dann entfaltet sie erst durch den Übertritt

dieser Normen ihre Wirkung – beispielsweise in Besetzungen, Sitzblockaden,

Verzögerungstaktiken oder – anhand des Referatsbeispiels –der Verweigerung von

Kritik oder dem Ansprechen unerwünschter Kategorien. Solche Kritiken bergen

ebenso das Potenzial für Gemeinschaftlichkeit wie zur sozialen Regulierung.128

i) In was für einem Verhältnis stehen Sprache und Kritik?

»Kritik ist eine hochgradig sprachliche Angelegenheit«, erklärt Martin Reisigl und

unterbreitet eine linguistische Typisierung deutschsprachigen Kritisierens. Kritik

findet demnachAusdruck in jeglichenTypenvonSprachhandlung,darunter expres-

sive (›Mist!‹), deklarative (›Hiermit lege ich meine Funktion nieder.‹) oder quaes-

tive (›Stimmt das?‹).129 Diese variationsreiche Sprache der Kritik ist in verschiede-

nensozialenHandlungsfeldernanzutreffenundkannsowohl zumErhalt (repressive

Kritik) wie zur Veränderung (subversive Kritik) einer Ordnung beitragen.130 Kritik

drückt sich also ebenso in Sprache aus, wie Sprache als Grundlage diverser Kritik-

formen gilt.

Ein Ansatz wie der Brian Massumis schlägt dagegen vor, sich durch Kritik der

sprachlichen Bedingtheit des Gesellschaftslebens (und damit auch der etablierten

Modi der Kritik selbst) zu entledigen. Zwar wäre die von Reisigl vorgeschlagene Ty-

pisierung mit Massumi nicht gänzlich zu verwerfen; allerdings würde Massumi sie

wohl als einenDiskurs kritisieren,der dieErfahrungdesKritisierens verstellt.Spra-

che zwänge derKritik dann stets die ihr implizitenUrteile auf – insbesondere dann,

wenn Reisigl Regeln schlüssiger Argumentation der Kritik ableitet.131

»Ich denke, dass deswegen die Verbindung zu anderen, beweglicheren Dimen-

sionen der Erfahrung verloren gehen. Andere Verfahren, die weniger mit Beherr-

schung und mit Beurteilung, sondern mehr mit affektiven Verbindungen und ab-

duktiver Teilnahme arbeiten, werden nicht zugelassen.«132

Abduktion bezeichnet ein körperliches Empfinden, das noch nicht bewusst reflek-

tiert wird.133 Kritik ist für Massumi eine dynamische Evaluation einer sozialen Si-

tuation, an der wir körperlich-abduktiv teilnehmen. Bei einer solchen Evaluation

handelt es sich jedoch nicht um eine statische Beurteilung, sondern um ein körper-

128 Vgl. Goffman 1975, S. 16ff.

129 Vgl. Reisigl 2019, S. 105ff.

130 Vgl. Reisigl 2019, S. 117.

131 Vgl. Reisigl 2019, S. 113.

132 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

133 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

lich empfundenes Ausleben der Situation jenseits aller Worte.134 Kritik geht somit

nicht in einer sprachlichen Typisierung auf, sondern mag auch im Entziehen aus

einer sprachlichen Ordnung liegen – bei Massumi sogar der sprachlichen Ordnung

der Kritik selbst.135

j) Wie richten historische Kontexte Kritik aus?

Schließlich ist Kritik in ihren Modi historisch variabel.136 Kritik besitzt nicht nur

ideengeschichtlich, sondern auch als vollzogenes Kritisieren eine Historie, die sie

prägt – seien es Kritiken der Frauenbewegungen, postkoloniale Kritiken, Wissen-

schafts- oder Literaturkritiken.137 Der historische Kontext, so selbstverständlich

es auch klingen mag, bedingt die sozialen und sprachlichen, aber auch die hier

nicht weiter ausgeführten kulturellen und geographischen Orientierungen von

Kritik. Die Ausdifferenzierung von Kritik seit dem 16. Jahrhundert138 und die damit

verbundene Entleerung des Terminus ist hierfür ein Beispiel, an denen sich auch

geographisch-kulturelle Verschiebungen beobachten lassen:

»DieOrte der Kritik haben sich verlagert. Sie sindnichtmehr allein in unangreifba-

ren Institutionen oder Disziplinen aufzufinden, sondern entstehen innerhalb ver-

schiedener Konstellationen und werden durch wechselnde Agenten immer wie-

der neu vertreten.«139

Diese historischen Ausrichtungen wurden zudem selbst zum Objekt von Kritik –

wie beispielsweise imFall derKritik der politischenÖkonomie vonKarlMarx.DieKritik

der politischen Ökonomie war Ausdruck und wollte zugleich Arznei für die histori-

sche Situation der bürgerlichen Gesellschaft sein, in der ein ausbeuterisches, öko-

nomisches Denken die Freiheitsberaubung ganzer Klassen in aller Selbstverständ-

lichkeit (bzw. in Fetischismus) vorantrieb.140

Alle drei Kontexte geben Kritik eine gewisse Ausrichtung, orientieren sie sozi-

al, sprachlich sowie historisch-kulturell. An dieser Stelle entfaltet sich aber auch die

zentrale Differenz hinsichtlich der Kontexte von Kritik: Ist Kritik das Produkt die-

ser verschiedenen, sich teilswidersprechendenEinflüsse? IndiesemFallwäreKritik

nicht mehr als ein bloßes historisches Oberflächenphänomen. Oder mag es ande-

rerseits gerade Kritik sein, die sich der eigenen strukturellen Bedingtheit erwehrt?

134 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

135 Eine ausführliche Darstellung von Massumis Kritikverständnis findet sich in Abschnitt 3.5.

136 Vgl. bspw. Jaeggi, Wesche 2013; Stederoth 2011.

137 Vgl. Karl 2016; Hampe 2013; Asad 2009; Neuhaus 2004.

138 Vgl. Röttgers 1982, S. 651ff.

139 Huber et al. 2007b, S. 9.

140 Vgl. Marx 1983, S. 34ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kritik 77

Kritik würde dann zu einer der treibenden Kräfte sozialer, sprachlicher und histo-

risch-kultureller Veränderung.

2.3 Zur Assemblage der Kritik – Zwischenfazit

Was ist nun aber eigentlich Kritik? Nachdem bislang keine konzeptionelle Antwort

gegeben und stattdessen Einblick in Differenzen, Widersprüche und Interpretati-

onsmöglichkeiten zu den unterschiedlichen interdependenten Dimensionen von

Kritik geboten wurde, drängt sich diese Frage wohlmehr denn je auf. Die erwartete

Antwort kann nur eine unbefriedigende sein:

Einerseits ließe sich der Pfad einer definitorischen Fixierung des Begriffes Kri-

tik einschlagen. Dieser Pfad ist ein sich verengender, bedingt er eine ideologische

Positionierung und das Entstehen klarer Ränder (›Was ist nicht Kritik?‹, ›Wo ist

sie nicht zu finden?‹ und andere). Problematisch wird eine solche Position dann,

wenn ebendieser ideologische Gehalt in Vergessenheit gerät141 und beispielsweise

etymologische Spurensuchen zur Begründung einseitiger Definition missbraucht

werden.Wie zu Anfang des Kapitels problematisiert, führte dieser Pfad zu etlichen,

nebeneinander existierenden Konzepten und Definitionen von Kritik.

Kritik als letztlich undefinierbar auszuweisen wäre in gleicher Weise zu kurz

gegriffen. Immerhin wird Kritik definiert, nimmt praktisch Gestalt an und steht im

Zentrum unterschiedlicher sozialphilosophischer Diskurse des Age of Criticism. Kri-

tik ist eben gerade aufgrund ihrer fehlenden Letztbegründung Gegenstand wissen-

schaftlicher, politischer und auch alltäglicher Kontroversen und Bestimmungsver-

suche. Diese Feststellung macht Kritik zumindest zu einem historischen und poli-

tischen Begriff.

Es ist diese Beobachtung, die einen klassischen Überblick im etymologischen

oder disziplinären Sinne an seine ideologischen Grenzen treibt. Anstatt also posi-

tiv zu erklären, was Kritik ist, habe ich in diesem Kapitel gezeigt, was Kritik sein

kann. Es ging darum, Kritik negativ zu umreißen – aus ihren Differenzen und den

an diesen entstehenden Kontroversen heraus. Für die nachfolgende Untersuchung

bietet ein solches Vorgehen den Vorteil, den darin behandelten Ansätzen kein Kri-

tikverständnis aufzubürden und sie dadurch ggf. als ›unkritisch‹ zu negieren.Es er-

laubt mir stattdessen, die jeweiligen Kritikauffassungen mit Hilfe der dargelegten

Dimensionen in ihrer Spezifik zu verstehen und mit anderen vergleichbar zu ma-

chen. Zudem helfen einige der dargestellten Kontroversen als Referenzpunkte für

eine weitere Beschäftigungmit Kritik.

Bei diesem Kapitel handelt es sich insofern um eine Assemblage, eine freie An-

sammlung an Auffassungen, welche durch die fünf wiederauftauchenden Dimen-

141 Vgl. Barthes 2016, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

sionen –Subjekt, Objekt, Kriterium,Modus und Kontext – sowie den Fokus auf de-

ren Differenzen eine gewisse Systematik erhält.Wie darlegt wurde, sind die ersten

drei erwähntenDimensionen über denModusmiteinander verschränkt und einge-

bettet in Kontexte, die einer Kritik (oder einem Kritisieren) eine Orientierung wei-

sen.Meine Assemblage beanspruchtweder diese fünfDimensionen noch die in die-

sen erwähnten Perspektiven vollständig oder in korrekterWeise angeordnet zu ha-

ben. Ich will an dieser Stelle keine letztgültige Erfassung des Begriffes suggerieren.

InAblehnungdessenbesteht hingegender ideologischeStandpunktdiesesKapitels;

denn offenmit dem eigenen ideologischen Standpunkt umzugehen,wie Barthes es

uns zumAuftakt diesesKapitelsmit auf denWeggab,bedeutet, offen für dieWider-

spenstigkeit eines Forschungsgegenstandes wie Kritik zu sein.Womöglich müssen

wirdieseWiderspenstigkeit, jaKritik in ihrer theoretischenGänzeaufsSpiel setzen,

wennwir sie nicht der völligen Bedeutungslosigkeit einesAge of Criticism preisgeben

wollen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle

Lassen sich Gefühle kritisieren?Womöglich ist diese Fragemanchen eine widersin-

nige. Immerhin scheinen sich Gefühle entweder als Quell der Irrationalität einer

rationalen Kritik zu entziehen oder es haftet ihnen etwas Natürliches an, dem mit

Vernunft oder Logik nicht beizukommen ist.1 Vielleicht ahnen andere folgenschwe-

re Konsequenzen hinter dieser Frage: Was würde aus Liebe und Hoffnung, wenn

eine Kritik sie zu ihrem Objekt machte? Was würde aus dem Bauchgefühl, das uns

ein richtiges Handeln spüren lässt? Lassen sich Gefühle also kritisieren? Aus diesen

Perspektiven muss die Antwort offensichtlich unisono ›nein‹ lauten.

Mit ›ja‹ wird hingegen vermutlich eine andere Frage zum Zusammenhang von

Kritik undGefühl beantwortet: Ist Kritik durch Gefühle bedingt? Alltagsverständlich

scheint es evident, dass menschliches Handeln stets auch gefühlt wird – so eben

auch das Kritisieren. Plötzlich scheinen die Gefühle – wie noch in der ersten Ver-

wendung–für unserenVernunftgebrauchkeineZumutungmehr zu sein;2 derDua-

lismus zwischenRationalität und Irrationalität löst sichdannebenso schnell aufwie

der zwischenNatur und Kultur.Oder er wird dermaßen komplex, dass wir uns um-

fassender Definitionsbestrebungen zugunsten einer phänomenalen Beschreibung

entledigen.3

Kritik anGefühlenwirktwidersinnig,währendGefühle offensichtlich Kritik be-

dingen –beziehtman diese Feststellungen aufeinander, so scheinen sie sich gegen-

seitig zu negieren. Die Kritik an Gefühlen wird einerseits umso schwieriger, wenn

Gefühle zur Bedingung des Kritisierens selbst werden; andererseits erhält eine ›er-

folgreiche‹ Kritik an Gefühlen eine Konnotation rationaler Gefühllosigkeit. Was in

diesem widersprüchlichen Verhältnis zwischen Gefühl und Kritik nachwirkt, sind

geschichtsträchtige und diskursmächtige Auffassungen von Kritik – als rationaler

Urteilsfindung – und Gefühl, als stets störende, aber zutiefst menschliche Irratio-

nalität.4

1 Vgl. de Sousa 2011, S. 188.

2 Vgl. de Sousa 2016, S. 24.

3 Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Cvetkovich 2012.

4 Vgl. unter anderem Penz, Sauer 2016, S. 21ff.; de Sousa 2016, S. 40ff.; Walzer, Wördemann

1999, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Mit dem dritten Kapitel setze ich an diesem Widerspruch an, indem ich mich

dem Theorie- und Forschungsfeld der Kritiken der Gefühle5 widme. Diesem lassen

sich unterschiedliche Auffassungen einer möglichen Verbindung zwischen Kritik

und Gefühl entnehmen.6 In Rückbezug auf die Fragestellung dieser Arbeit inter-

essiert mich, welche Ansatzpunkte dieses Theorie- und Forschungsfeld für einen

kritischen Umgang mit politischen Gefühlen bietet. Hierzu untersuche ich sechs

Ansätze, die Gefühle in ihrer Politizität ernst nehmen,wodurch sie gewissermaßen

ein Subfeld zwischen den Kritiken der Gefühle bilden.7 Ich spreche daher bei den

sechs zu untersuchenden Ansätzen von Kritiken politischer Gefühle.

Als analytische Differenzierungshilfe meiner Untersuchung dient die Begriffs-

komposition Kritik der Gefühle, die zwei Lesarten nahelegt. Die Lesart im genitivus

objectivus verweist darauf, wie Gefühle – ob als leiblich gespürte Gefühlserfahrun-

gen oder abstraktes Narrativ – zum Objekt von Kritik werden. Es handelt sich da-

bei um eine Kritik an Gefühlen, auf die auch die erste der oberen Fragen anspielt.

Die komplementäre Lesart von Kritik der Gefühle im genitivus subjectivusmacht da-

gegen auf die zweite Frage aufmerksam und umfasst, wie Gefühle je nach Ansatz

motivational, modal oder auch performativ in Kritik zum Ausdruck kommen. Der

doppelte Genitiv hilft zu thematisieren, auf welche Weise ein Ansatz jeweils beide

Begriffe miteinander in Verbindung setzt und was er dadurch dem geschilderten

Widerspruch zwischen beiden Verbindungsweisen entgegenzuhalten vermag.We-

der die in diesem Kapitel versammelten Theorien noch mein eigenes Forschungs-

vorhaben zielen also darauf, Gefühle dadurch abzuwerten, dass sie lediglich zum

Objekt von Kritik werden. Stattdessen werde ich zeigen, dass Kritiken der Gefühle

5 Ich verwende hier bewusst den Plural Kritiken der Gefühle. Ich werde folgend ausführen,

dass sich verschiedene mögliche Verbindungen zwischen Kritik und Gefühl herstellen

lassen, wovon die hier zu untersuchenden Kritiken politischer Gefühle nur eine mögliche

Variante darstellen.

6 Die Voraussetzungen dazu wurden in den beiden vorherigen Kapiteln geschaffen: Ich habe

dargelegt, dass Gefühl – als vorgeschlagener Oberbegriff – seit der Antike entlang von drei

Dimensionen theoretisiert wird, die auch die zentralen Arbeitsfelder universitärer Philoso-

phie darstellen könnten. Demgegenüber differenzierte sich Kritik seit ihrer Renaissance

durch die Autor:innen der Aufklärung von einem intellektuellen Handwerk in verschiedene

Domänen bis in das Alltagsleben hinein aus. Vor diesem Hintergrund zeigen sich diverse

Differenzen, die sich in mindestens fünf Dimensionen von Kritik clustern lassen. Beide

Kapitel behandelten die Ambivalenz in der Theoretisierung von Gefühl und Kritik und stell-

ten dar, wie die beiden jeweiligen Begriffe als bedeutungsleere Zentren wissenschaftlicher

Ausdeutung und wechselseitiger Differenz fungieren. Die beiden Kapitel zeigen beispiel-

haft für den Rest dieser Schrift die theoretisch-terminologische Offenheit, durch die An-

sätze erschlossen werden können, die teils unterschiedlichen Logiken folgen.

7 Für eine weiterführende Eingrenzung dieses Subfeldes im Theorie- und Forschungsfeld der

Kritiken der Gefühle vgl. das nachfolgende Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 81

von Bedeutung sind, gerade weil sie sich einer solchen Trennung konzeptionell wie

performativ entledigen oder sich sogar direkt gegen diese richten.8

Ichwerdewie folgt vorgehen: Zunächst umreiße ich die jeweiligeTheorie in we-

sentlichenZügen.Bei einigendieserDarstellungenhandelt es sichumtextnaheLek-

türen ausgewählter Schriften –wie beispielsweise bei den Unterkapiteln zu Eva Ill-

ouz’oderEvaK.SedgwicksAuffassungen.Andere sindhingegenDestillate verschie-

dener Schriften – wie im Fall von Michael Walzer oder Brigitte Bargetz. Am Ende

einer jeden Darstellung fasse ich die jeweiligeTheorie knapp zusammen und greife

dafür auf die Dimensionen zu Gefühl aus Kapitel 1. und denen zu Kritik aus Kapi-

tel 2. zurück. Auf jede Darstellung einer Theorie folgt eine Untersuchung, die sich

an vier Fragen orientiert (3.2 bis 3.7): Zum einen will ich die politisch-wissenschaft-

liche Aus- und Zielrichtung der jeweiligen Theorie eruieren, also fragen, was die je-

weiligeTheorie will (I). Diese Formulierung spielt bewusst nicht auf die Intention der

jeweiligen Autor:innen an, sondern auf die Eigenständigkeit undWirksamkeit von

Theorien – ein Akzent, das den Studien Sedgwicks und Vogelmanns entlehnt ist.9

Im Anschluss thematisiere ich entlang des doppelten Genitivs, wie ›Kritik‹ und ›Ge-

fühl‹ in dieser Theorie aufeinander bezogen werden (II). Nicht jede der angeführten Auf-

fassungen verwendet genau diese beiden Begriffe, es werden auch andere oder er-

weiterte Varianten genutzt.Beispielsweise sprichtDidier Eribon von kritischemDen-

ken undMichaelWalzer vonGesellschaftskritik.Wie in den beiden vorherigen Kapitel

begründet, nutze ich die BegriffeKritikundGefühl also bedeutungsoffen,umauf die

spezifischen Auslegungen der einzelnen Ansätze eingehen zu können.Drittens will

ich fragen,welcheWiderstände die jeweiligeTheorie als eine Kritik politischer Gefühle birgt

(III). MitWiderständenmöchte ich allerdings weniger auf den politisch-aktiven Ge-

brauch des Begriffes anspielen. Mir scheint,Widerstände beschreibt am besten die

Erfahrungen der Blockade, Irritation oder auch Renitenz, die mich im Verlauf der

Lektüren affizierten. Es handelt sich um Probleme,Widersprüche oder Lücken, die

sich mir in der Rezeption der Ansätze auftaten und an denen diese potenziell wei-

tergetriebenwerden können. Viertens erläutere ich,welche besonderen Anregungen die

jeweiligeTheorie als Kritik politischer Gefühle für die Entwicklung eines eigenen Ansatzes bie-

tet (IV). Dafür beziehe ich mich nicht nur auf die theoretisch-praktischen Stärken

eines Ansatzes, sondern auch auf einzelne Theoriebausteine, Fragen oder besagte

Widerstände.Die Erkenntnissemeiner Untersuchungenwerden schließlich imKa-

pitel 3.8 tabellarisch zusammengefasst.DieseÜbersicht soll derDiskussion von vier

Impulsen im viertenKapitel dienen,die aus der vergleichendenGesamtschauder be-

handeltenTheorien erwächst.

UmdasTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle zu untersuchen, gilt es aber

zunächst die Auswahl derUntersuchungsgegenstände zu erläutern.Wie ich folgend

8 Vgl. Neumayr 2007a, S. 14f.

9 Vgl. Vogelmann 2022, S. 540ff.; Sedgwick, Frank 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

darlege, unterscheidet die sechs ausgewählten Theorien im Vergleich zu anderen

Verbindungsversuchen beider Begriffe, zu anderen Kritiken der Gefühle, ein spe-

zifischer Bezug zu Politik und dem Politischen.

3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken
politischer Gefühle

Bevor ich das Feld der Kritiken politischer Gefühle durch die Analyse ausgewählter

Theorien zusammentrage, will ich einige Eingrenzungen vornehmen und begrün-

den,warum ich vonKritiken politischer Gefühle spreche. Ichwerde also zunächst die

Auswahl der sechs Ansätze,die ich in diesemKapitel untersuche,begründenund sie

durch einen inhaltlichen Vorgriff von anderen Zugängen abgrenzen, die Kritik und

Gefühl aufeinander beziehen.Anschließendbeziehe ichdie herausgearbeitetenTen-

denzen auf die Politikbegriffe, die in radikalenDemokratietheorien diskutiert werden.

Die Auswahl der Ansätze sowie die vorliegende Arbeit in ihrer Gänze basieren

auf der Annahme, dass eine theoretische Verbindung zwischen Gefühl und Kritik

keinen Widerspruch darstellt, also theoretisch-konzeptionell möglich ist.10 Damit

grenzen sich die hier behandelten Ansätze von denjenigen ab, für die Gefühle

nicht durch Kritik zugänglich sind und in deren Vollzug sie eine Hürde darstellen,

beispielsweise indemGefühle eine logische respektive rationale Urteilsfindung qua

Kritik erschweren.11 Zudem habe ich die Beiträge ursprünglich danach ausgewählt,

dass sie eine Theoretisierung der Verbindung beider Begriffe erkennen lassen. Es

handelt sich also insofern um Theorien, konzeptionelle Vorschläge des Sprechens

über das Verhältnis von Kritik und Gefühl. Es ist mir wichtig, diesen Umstand zu

betonen, da eine Vielzahl von Analysen, Praktiken und Interventionen existieren,

die gefühlskritisch operieren und sich entsprechend verstehen, hier aber nicht

Thema sein werden.12

Die hier vorgestellten Ansätze stimmenmindestens in einer von zwei Aussagen

überein: ›Gefühle lassen sich kritisieren‹ oder ›Kritik vollzieht sich gefühlt.‹ Die-

se Arbeitshypothese einer einander nicht negierenden, konzeptionellen Verbind-

barkeit zwischen Kritik und Gefühl eröffnet den Raum sowohl für empirische For-

schungsarbeiten als auch,wie ich es folgend tunwerde, fürTheoriebildungen.Axio-

matischaufdieserArbeitshypothese aufbauendwerde ichuntersuchen,wiedie aus-

10 Vgl. de Sousa 2016, S. 56f.

11 Vgl. Vogelmann 2017b, S. 102; Stederoth 2011, S. 1346.

12 Insbesondere in feministischer Tradition ist die Verflechtung von Kritik und Gefühl

mehrfach indirekt Thema einzelner Studien geworden. Beispielsweise in: Mixa et al. 2016;

Penz, Sauer 2016; Ahmed 2014b; Baier et al. 2014; Cvetkovich 2012; Mixa, Vogl 2012; Berlant

2011; Huber et al. 2007a; Neumayr 2007b.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 83

gewähltenTheorien eine solche konzeptionelle Verbindung herstellen, welche Ziel-

richtung sie dabei verfolgen und welche immanenten Widerstände sie sich damit

einhandeln.

Ausgehend vonmeiner Arbeitshypothese habe ich sechs Ansätze ausgewählt. Es

handelt sich um zeitgenössische Theorien, die maximal bis in die 1980er Jahre zu-

rückreichen und von denen einigen in ihren Forschungsbereichen der Status ›mo-

derner Klassiker‹ zukommt.13 Konkret behandele ich die folgenden sechsTheorien:

• Die verbunden-interpretative GesellschaftskritikMichael Walzers,

• die postnormative Kritik authentischer Gefühle von Eva Illouz,

• das kritische DenkenDidier Eribons,

• die affirmative Kritik BrianMassumis,

• das Reparative Lesen Eve Kosofsky Sedgwicks und

• die kritischmachtsensible Affekttheorie von Brigitte Bargetz.

Über die Grundannahme einer theoretischen Plausibilität von Kritiken der Gefühle

hinaus zeichnen sich die sechs ausgewähltenTheorien durch zwei ihnen implizite,

diskursiv-konzeptionelleTendenzenaus,die sie zuunterschiedlichemGradprägen.

Durchdiese beidenTendenzenbilden sie imForschungsfeldderKritikenderGefüh-

le ein eigenes (Sub-)Theoriefeld,das ich in dieser Arbeit als das derKritikenpolitischer

Gefühle bezeichne:14

(I) Bei den nachfolgend untersuchten Kritiken der Gefühle handelt es sich um

politisch-sozialtheoretisch fundierteTheorien, was insbesondere in einer konzeptionel-

lenDistanz(-ierung) zu psychologischen Zugängen zuGefühl undKritik Ausdruck findet.

Diese Tendenz zeigt sich an den folgenden Faktoren:

Zunächst knüpften die sechs Ansätze ideengeschichtlich an Konzepte,Theorien

oder Diskurse an, die nicht in psychologischer Tradition stehen, folglich nicht mit

13 Dieser Vorzug jüngerer gegenüber älteren Ansätzen ist nicht nur meinem persönlichen In-

teresse geschuldet. Ein theoretisches Argument, welches im Verlauf meiner Untersuchung

an Schärfe gewinnen wird, liegt der Auswahl zugrunde. Es lässt sich gerafft auf die fol-

gende Überlegung bringen: Wenn Theorien nicht nur politische Gefühle zum Gegenstand

haben, sondern zugleich Produkte ebendieser affektiven, politischen und sozialen Imma-

nenzverhältnisse sind, dann liegt es um der Aktualität der Suche nach einem kritischen

Umgang mit politischen Gefühlen willen nahe, Kritiken der Gefühle zu untersuchen, die

sich auf zeitgenössische politische Gefühle beziehen.

14 Zur Identifikation und Eingrenzung anderer solcher Subfelder der Kritiken der Gefühle

bedarf es weiterer Forschungsbemühungen. Vermuten lassen sich eigenständige konzep-

tionelle Strömungen in anglosächsischen Moraltheorien (vgl. Brandt, Smith 2010) und der

klassischen Psychoanalyse (vgl. bspw. Freud 1900, S. 100–126). Zudem wäre zu eruieren,

inwiefern fiktionale und autofiktionale Textformen die Funktion einer Kritik der Gefühle

erfüllen können (vgl. bspw. Pessoa 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

entsprechender Theoriebildung oder Terminologie befasst sind. Darunter stehen

mit Michael Walzer und Eva Illouz die ersten beiden Autor:innen meiner Untersu-

chung in der sozialtheoretischen respektive soziologischenTraditionderKritischen

Theorie.Demgegenüber sinddieAnsätzeDidierEribonsundBrianMassumisdurch

die französische Theoriebildung des Poststrukturalismus beeinflusst, wobei Mas-

sumi zudem an die Affektenlehre Spinozas anschließt. Die kulturwissenschaftliche

Theorie Eve Kosofsky Sedgwicks und Brigitte Bargetz’ politikwissenschaftliche Per-

spektive sind schließlich stärker queer-feministisch beeinflusst.Keiner dieser sechs

Ansätze geht allerdings vollends in einer dieser (Sub-)Disziplinen auf oder wirkt al-

leinig in ihr. Die Rezeption der sechs Autor:innen weist stattdessen Referenzen aus

unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen auf.

Einige der Ansätze gehen zweitens gewollt auf Distanz zu ›der‹ Psychologie

respektive Psychoanalyse.15 So schließt Didier Eribon das Unbewusste und die sich

daraus ableitenden psychoanalytischen Konzepte grundlegend aus, da durch diese

die kollektiven und höchst heterogenen Prozesse gesellschaftlicher, historischer

und politischer Subjektwerdung individualisiert und universalisiert würden.16 Im

Gegensatz dazumacht Eva Illouz die wissenschaftliche und populärpsychologische

Arbeit an Gefühlen zu ihrem soziologischen Forschungsthema, in dem sie eine

15 Tatsächlich ist diese Abgrenzung nicht unproblematisch, da in ihr die Distanz zu Thera-

pie, zu Psychologie und zu Psychoanalyse fließend ineinander übergeht und deren jeweilige

innere Vielfalt an praktischen und theoretischen Zugängen zugunsten der Begründung

einer eigenen Position unberücksichtigt bleibt. Der Eindruck, demnach ›die Psychologie‹

ein konstitutives Anderes der Kritiken politischer Gefühle darstellt, liegt somit nicht fern

und wäre in einem weiterführenden Forschungsvorhaben zu untersuchen. Da eine um-

fassende Aufarbeitung dieser Abgrenzung ein noch ausstehendes Forschungsunternehmen

darstellt, will ich an dieser Stelle lediglich meine Skepsis gegenüber diesen teils undifferen-

zierten Distanzierungsbemühungen der behandelten Ansätze äußern. Im Sinne der jeweili-

gen Theorien möchte ich dennoch auf deren Vokabular zurückgreifen, aber nachdrücklich

die Unterscheidung zwischen Psychologie und Psychoanalyse hervorheben. Demnach lässt

sich letztere durch die konzeptionelle Erweiterung der ansonsten bewussten Psyche in der

Psychologie um das Unbewusste begreifen (vgl. Freud 1991, S. 264f.).

16 Vgl. Eribon 2018, S. 24–31. Eines seiner Beispiele soll Eribons Position nochmals unterstre-

ichen: »Eine psychoanalytische Theorie durch eine gesellschaftliche Theorie der Subjektiv-

ität zu ersetzen bedeutet also, den Ödipuskomplex durch das Schulsystem zu ersetzen. Um

die eigenen Beziehungen zu anderen, die Beziehungen der anderen zu sich selbst und die

eigenen Beziehungen zu sich selbst verstehen zu können, muss man all die Effekte rekon-

struieren, die dieses System auf die Beziehung zur Sprache, zur Kultur, zur Zeit und zu den

anderen ausübt – zu denen, die einen anderen Platz in der sozialen Welt einnehmen, und

deswegen auch zu sich selbst, insofern man sich positiv oder negativ zu den Hierarchien

der gesellschaftlichen, professionellen, kulturellen, linguistischen und politischen Legitim-

ität verortet (also als Träger_innen eines positiven oder negativen ›kulturellen Kapitals‹, wie

Bourdieu sagen würde)« (Eribon 2018, S. 31).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 85

diskurshistorische Perspektive einnimmt.17 In diesem Zusammenhang stellt sie

beispielsweise hinsichtlich der Struktur therapeutischer Denkarten fest:

»Emotional ungesunde Verhaltensformen werden aus impliziten Bezügen zu und

Vergleichenmit demModell und Ideal des ›vollständigen selbstverwirklichten Le-

bens‹ abgeleitet. Würden wir dieses Ideal auf den Bereich physischer Gesundheit

übertragen, müßten wir in analoger Weise sagen, daß jemand, der das volle Po-

tential seinerMuskelkraft nicht ausspielt, krank ist, mit demUnterschied nur, daß

der psychologische Diskurs die Definition dessen, was als ›kräftiger Muskel‹ gilt,

im unklaren läßt und stets hin- und herbewegt.«18

Im Unterschied zum primären Interesse der Psychologie an der intrapersonalen

Konstitution eines Individuums steht bei allen sechs zu untersuchenden Kritiken

der Gefühle schließlich das Wechselverhältnis zwischen Strukturdetermination

und Subjektivität aus einer politisch-sozialtheoretischen Perspektive im Zentrum.

Ihre konzeptionelle Stärke liegt somit in der Sensibilität für die Arten undWeisen,

wie Gefühle (für und entgegen Kritik) organisiert und ausgerichtet werden. Wie

führen bestimmte Sozialstrukturen (Diskurse, Dispositive, Regime, Grammatiken,

Macht- undHerrschaftsverhältnisse) zu einer gewissenSubjektivität (und ihrenGe-

fühlen)?Wie lässt sich durch oder auch trotz Gefühlen qua Kritik eine Veränderung

in diesem Verhältnis zwischen Subjektivität und Sozialstruktur initiieren? Unbe-

nommen ist, dass auch die psychologischen Vertreter:innen der KritischenTheorie

oder der Psychoanalyse diese Fragen beschäftigen und eine fruchtbare Verknüp-

fung zwischen Psychologie und kritischer Gesellschaftstheorie generell möglich

ist.19 Jedoch wird eine psychologische Diagnostik im hier behandelten Theoriefeld

nicht auf gesellschaftliche Phänomene übertragen,20 sondern allenfalls als narrati-

ve Deskriptionsstütze verwandt –wie beispielsweise im Essay Sedgwicks.21 Zudem

stehen die folgend analysierten Kritiken der Gefühle der Idee soziokulturell-leib-

licher Subjektivierung und Einschreibung nahe oder argumentieren dezidiert für

diese.22

In der Gesamtschau stellt sich diese explizite oder implizite Distanznahme zur

Psychologie als eine Hinwendung zur politisch-sozialtheoretischen Perspektivie-

17 Vgl. Illouz 2015, S. 65ff.

18 Illouz 2015, S. 73.

19 So teilt die Kritische Theorie eine Auffassung des Verhältnisses zwischen Strukturdetermi-

nation und Subjektivität (vgl. dazu bspw. Horkheimer 1987, S. 202ff.).

20 Vgl. bspw. Adorno 1972, S. 114ff.

21 Vgl. bspw. Sedgwick 2003a, S. 129–143. An dieser Stelle ihres Essays schildert Sedgwick die

Charakteristika der Affekttheorie Paranoia.

22 Vgl. Bargetz 2014, S. 121–125; Sedgwick, Frank 2003, S. 93–95; Massumi, Manning, Weigel

2010, S. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

rung des Verhältnisses zwischen Kritik und Gefühl dar. Diese Tendenz wird in der

anschließenden Untersuchung derTheorien verstärkt zutage treten.23

(II) Die Distanzierung zur Psychologie wird durch eine weitere Tendenz er-

gänzt – die eines emanzipativen Impetus, der allen sechs Kritikauffassungen implizit

ist. Wie ich in meiner folgenden Untersuchung verdeutliche, unterscheiden sich

die Auffassungen entlang der fünf in Kapitel 2. ausgearbeiteten Kritikdimensio-

nen sowie in ihrer Zielrichtung voneinander. Zugrunde liegt ihnen jedoch einer

Sozialstruktur immanente Urteile in Frage zu stellen und sich so von diesen zu

emanzipieren.24 Worin diese Sozialstruktur genau besteht, variiert entsprechend

mit denAnsätzen und reicht vonmoralischenKulturen (Walzer) überGefühlsdispo-

sitive (Illouz) und -politiken (Bargetz) bis hin zu sprachlich-diskursiven Deutungen

per se (Massumi). Diese Varianz zeigt sich gleichfalls hinsichtlich der anderen

Kritikdimensionen.

Die ausgewählten Kritiken der Gefühle unterscheiden sich damit gemeinsam

grundlegend von jenen, die der Stabilisierung einer normativen Ordnung dienen.

Die politischeTheorie Martha Nussbaums kann für eine solche Auffassung als Bei-

spiel gelten. In ihrem Buch Politische Emotionen untersucht sie, wie die Idee einer

liberal verfassten Gesellschaft, mit der einer emotionalen Kultur vereinbar ist, wie

sie Rousseaus Republikanismus vorschlägt.25 Sie unternimmt den Versuch, libera-

le Gefühlsskepsis mit republikanischer Gefühlsaffirmation in Einklang zu bringen.

Wie also könnenEmotionen eine liberale, politischeKultur stützen?Mit ihrer Arbeit

verfolgt sie das Ziel, einen Liberalismus zu begründen, der moralisch nicht neutral

sei, der »einen bestimmten moralischen Inhalt hat, wobei die gleiche Achtung vor

allen Menschen, Rede-, Vereinigungs- und Gewissensfreiheit sowie grundlegende

soziale und wirtschaftliche Rechte an erster Stelle stehen.«26

Um diese Freiheiten zu garantieren, bedarf es laut Nussbaum einer kritischen

politischenKultur. IndieserwerdendieRede-undFreiheitsprinzipien sowiediemit

diesen verbundenen Emotionen ständig der Prüfung qua Kritik unterzogen. Kritik

an Gefühlen wie etwa der Liebe zur Nation dient der Herstellung eines begrenzten

Dissenses um jene Gefühle. Eines Dissenses, der durch die gesellschaftliche Ord-

nung und ihre Stabilität beschränkt ist.27 Indem Nussbaum die liberale Moralvor-

stellung zumkategorial höchstenGut erhebt,macht sie ihre politische Kritik anGe-

23 Für die vorliegende Arbeit muss jedoch zunächst offen bleiben, inwiefern die zu un-

tersuchenden Ansätze – ihren ideengeschichtlichen Prägungen und Abgrenzungen zum

Trotz – theorieimmanent psychologisch arbeiten. Hierin besteht eine Aufgabe weiter-

führender Forschung.

24 Vgl. Eribon 2018, S. 8, 32ff.

25 Vgl. Nussbaum 2016, S. 34.

26 Nussbaum 2016, S. 33.

27 Vgl. Nussbaum 2016, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 87

fühlen zu einem Instrument der Stabilisierung ebendieses liberalen Gesellschafts-

modells.28

Auch die sechs Theorien, die ich folgend untersuchen werde, beschäftigen sich

mit dem Initiieren von Dissens. Konzeptionell sind sie jedoch nicht auf den Erhalt

einer liberalen Gesellschaftsformation und der in diese eingebettetenMoralvorstel-

lungen ausgerichtet.29 Anstatt zur Stabilisierung einer vorherrschenden Ordnung

beizutragen, bieten die sechs Ansätze das Potenzial, eine solche in ihren fundamen-

talenGrundzügen in Frage zu stellen,wodurch ebendiese dempolitischenStreit zu-

gänglich wird. In unterschiedlicher Schwerpunktsetzung rufen die folgend behan-

delten Kritiken der Gefühle den Bruch mit der herrschenden Gefühlsordnung auf

den Plan oder zeigen, welche Rolle Gefühlen bei einem solchen Infragestellen zu-

kommt.

Das zu untersuchende Theoriefeld ist somit durch zwei Tendenzen gekenn-

zeichnet: durch eine Hinwendung zu einer politisch-sozialtheoretischen Per-

spektive auf Gefühle, die sich in einer Distanzierung gegenüber psychologischen

Auffassungen niederschlägt, sowie durch einen emanzipativen Impetus. Diese

beiden Tendenzen decken sich dabei mit einer Differenz, die in der modernen

politischen Philosophie breit diskutiert wird.30 In Anlehnung an die erste Tendenz

touchieren die ausgewähltenTheorien inBezug aufGefühle dasThemenfeld formier-

ter Strukturen,Handlungs- undWahrnehmungsmuster,was sich unter demBegriff

Politik (le politique) fassen lässt. Eine Kritik der Gefühle findet hierbei stets in Bezug

auf und in Abhängigkeit von bestehenden politischen, sozialen oder auch affektiven

Verhältnissen statt.31 Hingegen bezieht sich der emanzipative Impetus, die zweite

Tendenz, auf dasDurchbrechen, Infragestellen oderÜberwinden solcher Politikmit

und durch Gefühle. In dieser Hinsicht können wir von dem Politischen (la politique)

sprechen, der flüchtigen Ermöglichung von Alternativen gegenüber den etablier-

ten Verhältnissen.32 Schließlich würde es sich nicht um eine Differenz zwischen

28 So stellt Nussbaum dar, durch welche Pädagogik und welche Inhalte junge Menschen eine

patriotische Bildung erfahren können, die sie zugleich zu einer das Gesellschaftsmodell

stützenden Kritik befähigt (vgl. Nussbaum 2016, S. 378ff.).

29 Nussbaum 2016, S. 20.

30 Vgl. Comtesse et al. 2019; Agamben et al. 2012; Hebekus, Völker 2012, S. 9–28; Bedorf 2010.

31 Vgl. hierzu insbesondere Kapitel 4.2 sowie Kapitel 5.

32 Vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. Eine erste heuristische Annäherung bietet

Wolin, wenn er schreibt: »I shall take the political to be an expression of the idea that a

free society composed of diversities can nonetheless enjoy moments of commonality when,

through public deliberations, collective power is used to promote or protect the well-being

of the collectivity. Politics refers to the legitimized and public contestation, primarily by

organized and unequal social powers, over access to the resources available to the public

authorities of the collectivity. Politics is continuous, ceaseless, and endless. In contrast, the

political is episodic, rare« (Wolin 1996, S. 31 Herv. F.M.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Politik und dem Politischen – der Herausbildung politischer (Gefühls-)Struktu-

ren, Handlungs- und Wahrnehmungsmuster gegenüber deren gefühlspolitisch-

emanzipativer Infragestellung – handeln, wenn beide Begriffe nicht aufeinander

verweisen würden. Denn nur dann, wenn sich Politiken formieren, können diese

auch zur Disposition gestellt werden; und nur wenn diese zur Disposition gestellt

werden, können sich überhaupt Politiken gegenüber anderen etablieren. Mit der

Begriffskomposition politischeGefühle, wie ich sie in dieser Arbeit verwende,möchte

ich dieser janusköpfigen politischen Bedeutung von Gefühlen Rechnung tragen.

Kurzum:Die sechsTheorien lassen sichnichtunter einemgemeinsamenPolitik-

begriff versammeln. Dennoch erlauben sie es auf je unterschiedliche Weise und zu

unterschiedlichemGrad, Gefühle in ihrer Politizität ernst zu nehmen.Dieses Ernst-

nehmen zeigen einige der zu untersuchenden Ansätze dadurch, dass sie solche Ge-

fühle, die Politiken formieren, befördern oder stabilisieren, zumObjekt ihrer Kritik

machen. Andere fassen Gefühle hingegen im Sinne des Politischen auf, indem sie

thematisieren,wie Politikenmit und durchGefühle in Frage gestellt werden können.

InFortführungdessenwill ichdasnachfolgenduntersuchteSubfeldderKritikender

Gefühle, das durch die beiden geschilderten Tendenzenmarkiert ist, als das derKri-

tiken politischer Gefühle bezeichnen.33

3.2 Michael Walzer: verbunden-interpretative Gesellschaftskritik
mit Leidenschaft

Ein erster Ansatz der Kritiken politischer Gefühle findet sich bei dem US-amerika-

nischen Sozialphilosophen Michael Walzer, der sich in seinen Werken wiederholt

mit den Bedingungen von Gesellschaftskritik beschäftigt hat. Er schlägt eine Auf-

fassung von Gesellschaftskritik vor, die dieser Gesellschaft immanent operiert und

dennoch einen notwendigen Abstand zu dieser gewinnt, um sich nicht im heillosen

Subjektivismus zu verlieren.Walzer beansprucht damit, einenGegenentwurf zu ei-

ner anderen Auffassung zu bieten, der nach Gesellschaftskritik von einer sozial-ex-

ternen, objektiven Position zu betreiben sei. In einigen seiner Publikationen hält

diese Auffassung als Kontrastfolie für Walzers verbunden-interpretatives Theorem

her. Ich will diese Differenzierung zunächst übernehmen, um von Walzers Auffas-

sung von Gesellschaftskritik zu den Tugenden guter Kritiker:innen überzugehen.

33 Die Auswahl der Ansätze erfolgte entlang dieser beiden Tendenzen sowie anhand der offe-

nen, konzeptionellen Verbindung zwischen Kritik und Gefühl. Aufgrund des Umfangs kon-

nten weitere Ansätze nicht berücksichtigt werden, durch die das Theoriefeld zu erweitern

wäre; darunter die Arbeiten von Rainer Mühlhoff zur Immanenz der Macht (vgl. Mühlhoff

2018b, S. 451–476), Deborah B. Goulds Auffassung emotionaler Pädagogik (vgl. Gould 2009,

28ff.) oder Sara Ahmeds Ausführungen zu Feminist Attachments in The Cultural Politics of Emo-

tion (vgl. Ahmed 2014b, S. 168–190).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 89

Vor diesem Hintergrund werde ich zusammenfassen, inwiefern sich bei Walzers

Auffassung von einer Kritik politischer Gefühle sprechen lässt.

3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand

DieAuffassung,vonder sichWalzer abgrenzt,wirdvon ihmals »externe«,»asoziale«

oder auch »übliche« Position bezeichnet.34 Gesellschaftskritik solle –Walzers Inter-

pretation dieser Auffassung zufolge – aus einer Position radikalen Abstands zum

Objekt der Kritik erfolgen, also zu der Gesellschaft, aus der auch ebenjene Gesell-

schaftskritiker:innen ursprünglich stammen. Radikaler Abstand bedeutet zweierlei:

Einerseits sollenGesellschaftskritiker:inneneinengefühlsmäßigenAbstandzuMit-

menschen halten, also eine Position einnehmen, die Zugehörigkeit ebenso entbehrt

wie Intimität und Wärme; andererseits bedürfe es eines intellektuellen Abstandes,

in dem sich Gesellschaftskritiker:innen von der Selbstverherrlichung einer Gesell-

schaft freimachen können. Kritiker:innen sind dieser Auffassung zufolge, so Wal-

zer, unparteiisch, leidenschaftslos, vorurteilsfrei und objektiv,35 ziehen durchdach-

te Instrumente der Gesellschaftsanalyse und -theorie heran.36 Erst in einer solchen

Position größtmöglicher Distanz zur kritisierten Gesellschaft und dem eigenen so-

zialen Selbst ist ein Zugriff auf universelle Moralprinzipien37 möglich, die andern-

falls von der Involviertheit der Gesellschaftskritiker:innen verstellt würden.38

Walzer hält dieser Auffassung entgegen,dass es nurwenige empirischeBeispie-

le für solche Gesellschaftskritiker:innen gegeben habe und diese womöglich soziale

Distanz mit sozialer Ausgegrenztheit verwechseln.39 Solche hielten sich für objek-

tiv, seien aber eigentlich exkludiert.

Laut Walzers Auffassung verbundener Kritik befinden sich Gesellschaftskriti-

ker:innen nicht in einer Position jenseits einer Gesellschaft und ziehen auch keinen

Erkenntnisgewinn aus einem größtmöglichen emotionalen oder intellektuellen

Abstand. Stattdessen sind sie in eine Gesellschaft involviert und nutzen deren

34 Walzer 1990, S. 46–48.

35 Vgl. Walzer 1990, S. 46ff.

36 Vgl. Walzer 2000, S. 710.

37 An anderer Stelle seines Buches differenziert Walzer drei Pfade der Moralphilosophie: Dem

Pfad der Entdeckung zufolge sind Moralprinzipien bereits in der Welt angelegt und müssen

lediglich von uns entdeckt oder freigelegt werden. Auf dem Pfad der Erfindung schreitet man

in die entgegengesetzte Richtung. Moralprinzipien sind hier nicht irgendwo in der Welt zu

finden; wir als Menschen müssen sie uns selbst geben. Der Pfad der Interpretation, auf dem

Walzer zu gehen pflegt, verläuft gewissermaßen zwischen diesen beiden. Weder müssen

Moralprinzipien entdeckt noch erfunden werden. Walzer geht vielmehr davon aus, dass wir

als soziale und gemeinschaftliche Wesen immer schon über gewisse Moralvorstellungen

verfügen, die wir handhaben und verändern können (vgl. Walzer 1990, S. 11–43).

38 Vgl. Walzer 1990, S. 41, 61f.

39 Vgl. Walzer 1990, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Moral respektive Maßstäbe als Kriterien ihres Kritisierens.40 Um universelle Mo-

ralprinzipien geht es Walzer damit also nicht, sondern darum, Moral als Produkt

zwischenmenschlichen Austauschs aufzufassen:

»Wir versuchen, uns zu rechtfertigen, aber wir können uns nicht durch uns selbst

rechtfertigen, und sonimmtdieMoralGestalt an alsGesprächmit bestimmtenan-

deren Menschen, unseren Verwandten, Freunden und Nachbarn; oder sie nimmt

die Form der Spekulation darüber an, welche Argumente dieseMenschen von un-

serer Aufrichtigkeit überzeugen könnten oder sollten.«41

Moral hängt in der Konsequenz von den soziokulturellen und historischen Ent-

wicklungen einer Gesellschaft ab, weshalb Walzer auch von moralischen Kulturen

spricht.42 Solche Kontexte manifestieren sich unter anderem in Gesetzestexten,

religiösen Schriften oder auch Gedichten. Jedenfalls werden diese moralischen

Kulturen stets neu ausgelegt.

Walzer nennt zwei Varianten einer solchen Interpretation: Bei der einenhandelt

es sich um Ideologie, der eindeutigen Moralinterpretation, die von Apologet:innen

in eine Gesellschaft gestreut wird. Allerdings handeln sich Ideologien das Problem

ein, dass reale Praktiken oft nicht zu den ausgerufenen Deutungen passen. In die-

ser Differenz liege dagegen die Stärke und Zielrichtung von Gesellschaftskritik, der

anderen Variante. Laut Walzer zeigt Gesellschaftskritik auf, dass eine Gesellschaft

nicht nach den selbstgesetzten Maßstäben lebt und dem eigenen Anspruch – zum

Beispiel an Freiheit, Gerechtigkeit oder Solidarität – nicht gerecht wird. In diesem

Sinne ist Gesellschaftskritik einer Gesellschaft sowohl immanent, gebraucht sie de-

ren Moral respektive Maßstäbe als Kriterien, als auch der Gesellschaft gegenüber

»wahrhaft kritisch«43, denn sie konfrontiert sie interpretativ mit den eigenen Idea-

len.44

Damit ist geklärt, dass Gesellschaftskritiker:innen ihre Kriterien aus variablen

gesellschaftlichen Kontexten beziehen und sie imModus interpretativer Kritik und

imVerbundmitMitmenschenzurAnwendungbringen.DiekonkretePraxisderKri-

tikbleibtderweilenoffen.45 Sicher ist nur,dasskritischeDistanzeineFragevonZen-

40 Gesellschaftskritiker:innen und die anwesenden Menschen, egal ob sie Objekt der Kri-

tik oder Dritte sind, müssen einen moralischen Minimalcode teilen (zum Beispiel die

Ablehnung von Mord). Erst dieser Minimalcode lässt die Kritik allen Beteiligten nachvol-

lziehbar werden. Andernfalls operiere Gesellschaftskritik von einer externen, fremden Po-

sition aus und drohe zur Bekehrung zu werden (vgl. Walzer 1990, S. 54ff.).

41 Walzer 1990, S. 58.

42 Vgl. Walzer 1990, S. 35ff.

43 Walzer 1990, S. 50.

44 Vgl. Walzer 1990, S. 60–74, 102.

45 Walzer zur Pluralität der Gesellschaftskritiken: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; F.M.]

machen alles Mögliche; sie prüfen uns nach unterschiedlichen Maßstäben, unter unter-

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 91

timetern sei.46 In ideengeschichtlichemRekurs nenntWalzer zwei heuristische Ex-

treme, die Gesellschaftskritik verunmöglichen – entweder ein fehlenderWeltbezug

oder die Inkonsistenz im Einnehmen einer oppositionellen Position:47

»[D]er philosophische Abstand und das Engagement des ›Verräters‹, zurückzutre-

ten und überzulaufen. Das erste ist eine Vorbedingung zum zweiten; ein zu gerin-

ges Engagement für die eigene Gesellschaft führt zu einemÜber-Engagement für

eine theoretisch oder praktisch andere Gesellschaft (oder kann dazu führen).«48

Solchen Gesellschaftskritiker:innen bliebe damit nur die ideologische Stabilisie-

rung vorgefundener Kriterien, die entweder nur mit Gewalt oder überhaupt nicht

durchgesetzt werden können. Dieser Vorstellung hält Walzer entgegen, dass Ge-

sellschaftskritik nicht zu Gesellschaft als Ganzer auf Abstand gehen soll, sondern

lediglich zu den in einer solchen wirksamen Machtverhältnissen, zu gesellschafts-

immanenter Autorität und Herrschaft.49 Hierfür gibt Walzer dem kritisierenden

Subjekt zunächst drei Tugenden (oder auch Leidenschaften50, wie er schreibt) an

die Hand, die eine ›gute‹ Gesellschaftskritik ermöglichen.

Mut: »Die besten Kritiker sind […] Männer und Frauen, die sich davor scheu-

en, ihre Nächsten zu kritisieren, gerade auf Grund der Nähe, die es aber trotzdem

machen.«51 Kritiker:innen bedürfen vor allem des moralischen Mutes52, der die so-

zialen Risiken53 des Ärgers, der Wut oder auch der Ächtung von denjenigen Men-

schiedlichen Gesichtspunkten, in verschiedenen kritischen Sprachen, auf verschiedenen

Stufen der Spezialisierung, mit unterschiedlichen Absichten (Walzer 1991, S. 31).

46 Vgl. Walzer 1990, S. 74.

47 Vgl. Walzer 1990, S. 72–74.

48 Walzer 1990, S. 72.

49 Vgl. Walzer 1990, S. 72f.

50 »Ich habe mich nie zu essentialistischen Definitionen gleich welcher Art hingezogen

gefühlt« (Walzer, Wördemann 1999, S. 76). Walzer geht auf Distanz zu einer Klärung des

ontologischen oder epistemischen Status von Leidenschaften und affirmiert ein deskrip-

tives Vorgehen, in dem er Leidenschaften eine zentrale Rolle für Gesellschaftskritik zuweist.

Unbenommen ist, dass eine umgangssprachliche Verwendung von Gefühlsbegriffen mit

seiner Theorie insofern bündig ist, als dass diese übermäßige Theoretisierungen prob-

lematisiert, drohen diese von gesellschaftlichen Missständen abzulenken (vgl. Walzer

1991, S. 20ff.). Es bedarf also nicht notwendigerweise einer umfassenden Ontologie. Au-

tor:innen wie Brigitte Bargetz oder Sara Ahmed zeigen, dass eine bloße Deskription

gesellschaftlicher (Gefühls-)Zustände ein kritisches Vorgehen sein kann (vgl. bspw. Bargetz

2020, S. 40ff.; Ahmed 2014b, S. 4ff.).

51 Walzer 2000, S. 715.

52 Walzer sieht auch die Relevanz des physischen Mutes, hält aber die moralische Form für

die bedeutendere (vgl. Walzer 2000, S. 714).

53 Walzer betont allerdings, dass ganz unterschiedliche gesellschaftliche und politische Ver-

hältnisse zu anderen Risiken der Kritik führen können, die mittels Mutes zu überwinden

wären (vgl. Walzer 1991, S. 29).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

schen in Kauf nehmen lässt, die den Kritiker:innen nahestehen; denn es sind die-

jenigen, die solche Machtverhältnisse mittragen, die an den idealen Vorstellungen

einermoralischenKultur einerGesellschaft vorbeigehen.Kritiker:innendürfen also

nicht damit rechnen, für ihre Tapferkeit belohnt zu werden.

Walzer grenzt dieseMutigen vondenRücksichtslosen ab,denen esmehr umdas

eigene Gesehenwerden, denn um eine besonnene Gesellschaftskritik gehe. Sie ver-

lieren die Gesellschaft aus ihrem kritischen Blick – scheinen von derNotwendigkeit

befreit, »die Menschen zu verstehen, die in dieser Gesellschaft leben«54 – und wid-

men sich nicht den Gründen der Verhältnisse, die sie kritisieren. Es sind solche, die

sich in der bloßen Provokation verlieren.55

Mitleid: Walzer stellt die These auf, dass nur jene Gesellschaftskritiker:innen

zur »kritischen Wahrheit über ihre eigene Gesellschaft«56 durchdringen können,

die aufgrund von Mitleid die Notwendigkeit zur Kritik spüren. Mitleiden bedeutet

dabei, mit den Leidtragenden gesellschaftlicher Verhältnisse zu sympathisieren –

»ob dies nun Opfer politischer Gewaltherrschaft, rassistischer, religiöser oder se-

xistischer Borniertheiten, von ideologischem Fanatismus, ökologischer Ausbeu-

tung oder von sozialem (oder intellektuellem) Snobismus sind.«57

Vor allem aber darf es keine Rolle spielen, ob diese Leidtragenden Einheimische

oder Fremde sind.Dieser Sinn für das Leid andererMenschen,welches von unseren

Mitmenschenmit verursachtwurde, ermögliche es, den daraus entstehendenÄrger

richtig auszurichten und auszudrücken.

Für Walzer sollte sich dieses Mitleid jedoch nicht aus Schuldgefühlen speisen

(diese seien genauso kontraproduktiv wie Fröhlichkeit), so könnten Gesellschafts-

kritiker:innen dazu neigen, eine Opferposition unkritisch hinzunehmen und sich –

wie aus Selbsthass – der Möglichkeit einer etwaigen Neupositionierung zu berau-

ben. Gefährlicher noch sei die Abwesenheit von Mitleid, die, so spekuliert Walzer,

entweder aus fehlender familiärer oder ethischer Beziehung zwischen Kritiker:in-

nen und Leidenden herrührt, oder daher, dass Kritiker:innen ihre Aufmerksamkeit

derTheorie, nicht aber den Leidenden zuwenden.58

Ein gutesAuge: »Sie [die Gesellschaftskritiker:innen; F.M.]müssen einen offenen

Blick auf dieWelt haben und berichten,was sie sehen.«59 Die dritte, lautWalzer sel-

tener angesprocheneTugendbetrifft denZugang zurWelt unddieBereitschaft, sich

von dieser ansprechen zu lassen.Es geht also nicht lediglich umdas Sehen, sondern

54 Walzer 2000, S. 715.

55 Vgl. Walzer 2000, S. 714f.

56 Walzer 2000, S. 714.

57 Walzer 2000, S. 715.

58 Vgl. Walzer 2000, S. 716.

59 Walzer 2000, S. 718.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 93

zugleich um das damit verbundene Urteil. Sie fallen laut Walzer in eins. Auch be-

schreibt er eingutesAugeals »eineArt intellektuellerDemut«60 oder alsMittel gegen

»intellektuelle Arroganz«61, womit er sich gegen eine weltentfremdete Übertheore-

tisierung ausspricht, wenngleich er den Wert von Theorien »zur Fixierung kontex-

tueller Grenzen«62 anerkennt.

Diese drei Tugenden machen für Walzer ›gute‹ Gesellschaftskritiker:innen aus.

Dochgeht es ihmnichtdarum,dieMenschenmit solchenTugendenzudenbesseren

zu erklären. AuchKritiker:innen seien keineHeiligen.Wie er eingesteht, führtWal-

zer diese Feststellung zu einer Anomalie in seiner eigenen Argumentation, durch

welche er seine Position genauer zu verorten sucht:

»Ich möchte Gesellschaftskritik, die präzise und rechtzeitig ist, und dies wird oft

eine radikale Kritik sein, aber ich misstraue ihr, wenn sie nicht das Produkt allge-

meiner Tugenden oder ganz gewöhnlicher Menschlichkeit ist.«63

Michael Walzer unterbreitet mit der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik

einenVorschlag, in dem ›gute‹ Kritiker:innen,diemenschlichen Subjekte derKritik64,

jene Gesellschaftsverhältnisse (Objekt der Kritik) kritisieren, die von den Kriterien ei-

ner moralischen Kultur abweichen und so Leiden hervorrufen. Kritik ist somit der

Hinweis auf die Ansprüche einer moralischen Kultur, aber zugleich ihre Interpre-

tation. Dies geschieht sozial rückgebunden und im Austausch mit Mitmenschen,

die – ebenso wie die Kritiker:innen – in eine Gesellschaft involviert sind (Modus).

Gesellschaftskritik ist somit einer Gesellschaft und ihrenmoralischen Kulturen im-

manent, hält aber eine minimale Distanz, die das Kritisieren ermöglicht (Kontext).

Leidenschaften sind Walzer auf dieser Grundlage allenfalls konzeptionell ein ethi-

scher Gegenstand, denn sie erfüllen die Funktion, eine verbundene und damit ›gute‹

Gesellschaftskritik zu definieren und zu ermöglichen. Die Gesellschaftskritik gibt

jedoch keine direkte Antwort zum Umgang mit Gefühlen. Wie sich etwas über Ge-

fühle erfahren lässt (epistemischer Status), scheint inWalzers Ansatz durch die gesell-

60 Walzer 2000, S. 717.

61 Walzer 2000, S. 717.

62 Walzer 2000, S. 717.

63 Walzer 2000, S. 718.

64 An dieser Stelle greife ich auf die Dimensionen der beiden vorangegangenen Kapitel zurück

(vgl. 1.2 bis 1.4 sowie 2.2). Für eine bessere Nachvollziehbarkeit will ich diese bei diesem

ersten Ansatz noch einmal aufführen. Gefühl habe ich anhand der folgenden drei Fragen

erläutert: zum ontologischen Status: ›Was ist das Wesen der Gefühle?‹; zum epistemischen

Status: ›Was lässt sich über Gefühle wissen?‹; zum ethischen Status: ›Wie umgehen mit

Gefühlen?‹ Kritik wurde von mir anhand der folgenden fünf Dimensionen skizziert: Subjekt:

›Wer oder was kritisiert?‹; Objekt: ›Was wird kritisiert?‹; Kriterium: ›Was ist ein Kriterium?‹;

Modus: ›Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?‹; und der Kontext: ›Wie ist Kritik

ausgerichtet?‹.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

schaftliche Immanenz und die Interpretation moralischer Kulturen beantwortet.

Der ontologische Status von Gefühlen ist fürWalzer hingegen nicht von Interesse.65

3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht

(I)Waswill dieTheorieWalzers leisten?Mut,MitleidundeingutesAuge sinddiedreiTu-

genden, die Walzer in seiner Auffassung verbunden-interpretativer Gesellschafts-

kritik den kritisierenden Subjekten verleiht. Sie geben einer Gesellschaftskritik ih-

re theoretisch-praktische Stoßrichtung vor, die sich ebenso als Macht- und Herr-

schaftskritik auslegen lässt wie als innergesellschaftliches Korrektiv im Verfolgen

gemeinschaftlicher Ideale.Gesellschaftskritik inWalzers Sinne ist damit ein Instru-

ment, das seine Genese und seine Anwendungsbereiche stets in einer Gesellschaft

hat und von Kritiker:innen abverlangt, sich involvieren zu lassen und gar involviert

zu sein.

(II)Wie sind ›Gefühl‹ und ›Kritik‹ inWalzers verbunden-interpretativerGesellschaftskri-

tik aufeinander bezogen?Walzers Kritik der Gefühle hat ihre theoretische Stärke in ei-

ner genitiv-subjektiven Deutung (genitivus subjectivus). Sie widmet sich dezidiert

den leidenschaftlichen Voraussetzungen des Kritisierens, ohne dabei in essentia-

listische oder sozialpsychologische Tiefengewässer einzutauchen. Damit ist seine

Auffassung auf den ersten Blick für die Vielfalt und Widersprüchlichkeit von Ge-

fühlen offen. Das lässt erahnen, dass auch Gefühle, sofern sie Leiden hervorrufen,

Objekt der Gesellschaftskritik werden können (genitivius objectivus). Bei der fort-

gesetzten Lektüre zeigt sich jedoch, dassWalzer gewisse Leidenschaften gegenüber

anderen privilegiert. Es drängt sich die Frage auf, inwiefern auch die von Walzer

bevorzugten Gefühle – Mut und Mitleid, die in einer zunehmend unverbundenen

Gesellschaft Verbundenheit fördern sollen – zum Objekt einer Gesellschaftskritik

werden können. Grundsätzlich ist damit eine Kritik an Gefühlen Walzers Theorie

einer Gesellschaftskritik allenfalls implizit.

(III) Welche Widerstände birgt Walzers Theorie als Kritik politischer Gefühle? Wenn

Walzer Leidenschaften einen Platz in moralischen Kulturen und der Gesellschafts-

kritik als kulturelle Praxis einräumt, bleibt zum einen unklar, welchen Beitrag über

bloße zwischenmenschliche Nähe hinaus Leidenschaften eigentlich leisten.66 Es

wirkt gar so, als seien Leidenschaften – in Abgrenzung zu externenKritiker:innen–

ausschließlich zur Gewährleistung gesellschaftlicher Verbundenheit relevant. Auch

65 Vgl. Walzer, Wördemann 1999, S. 76.

66 Da sich die folgenden Punkte insbesondere auf die Verknüpfung von Kritik und Gefühl

beziehen, wird nicht weiter auf die Kritik an Walzers Auffassung verbundener Gesellschaft-

skritik eingegangen. Diese findet sich beispielsweise bei Illouz 2018b, S. 281ff.; Honneth

2002; Honneth 2000, S. 731ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 95

die vorgeschlagenen Tugenden scheinen auf diese Funktion reduziert und betref-

fen direkt oder indirekt sozialen Zusammenhalt.67 Diejenigen Leidenschaften, die

dieser Funktion nicht gerecht werden, scheinen genuin problematisch, schaden sie

der Immanenz, in der Walzers Gesellschaftskritik idealerweise verortet ist. Die-

ses Reduzieren von Leidenschaften auf ihre intersubjektiv-verbindende Funktion

wird an der einseitigen Auf- und Abwertung gewisser Leidenschaften deutlich.

Beispielsweise schreibt er:

»Sie [die Kritiker:innen; F.M.]müssen einWissen von oder einen Sinn fürmensch-

liche Leiden haben, die ihr Staat, ihre Gesellschaft oder einige ihrerMitbürger ver-

ursacht haben, damit ihr Ärger erstens richtig fokussiert ist und zweitens richtig

ausgedrückt wird.«

Und kurz darauf zur Abgrenzung:

»Schuldgefühle sind aber für das kritische Projekt genauso kontraproduktiv wie

Fröhlichkeit. In den meisten Fällen erzeugen sie eine radikal unkritische Hinnah-

me der Sichtweisen der Opfer.«68

Walzer bewertet Begriffe wieNähe,Mitgefühl oderMut positiv und nennt sie Tugen-

den ›guterMenschen‹,während Schuldgefühle oder Selbsthass seiner Ansicht nach ei-

ner verbundenen Gesellschaftskritik hinderlich sind. Dabei scheinen Leidenschaf-

ten einer Zwangsläufigkeit zu folgen, in der Mitgefühl automatisch in Ärger (nicht

aber in Überforderung, Verzweiflung, Ohnmacht und andere) mündet.

Hieraus folgt, dass Walzers Gesellschaftskritik zu einer exklusiven wird, die

gewisse Arten und Weisen des Fühlens affirmiert und andere ausschließt. Walzer

droht auf dieseWeise jenen eine gesellschaftskritische Tätigkeit abzuerkennen, die

nicht ›adäquat‹ affiziert sind. Sie werden affective aliens, wie Sara Ahmed schreibt,

»alienated […] by virtue of not being affected in the right way«.69 Zum anderen

scheint Walzer in der moralischen Aufwertung von Mut und Empathie außer Acht

67 Dieser Eindruck wird auch in Walzers Werk Vernunft, Politik und Leidenschaft geweckt. In

dessen drittem Kapitel untersucht er den sich ideengeschichtlich wandelnden Umgang lib-

eralen Denkens mit Leidenschaften und bezieht Stellung: »Die leidenschaftliche Energie

hat ihren legitimen Platz in der sozialen Welt, und zwar nicht nur dann, wenn es um das

›Geldverdienen‹ geht, sondern auch dann, wenn wir Bündnispartner wählen und Gegner

angreifen« (Walzer, Wördemann 1999, S. 66–94, hier S. 88).

68 Walzer 2000, S. 716.

69 Am Beispiel der national gefeierten Heirat im britischen Adel stellt Sara Ahmed dar, wie

es zur Exklusion derjenigen Subjekte kommt, die nicht den kollektiven Gefühlserwartun-

gen entsprechen: »Those who did not participate in this national happiness were certainly

positioned as killjoys or ›affect aliens‹, alienated from the nation by virtue of not being af-

fected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26). Ich greife diesen Gedanken erneut in Kapitel

5.2 dieser Arbeit auf.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

zu lassen, dass die durch Leidenschaften beförderte Verbundenheit autoritäre Züge

tragen könnte – beispielsweise die in rechtsnationalen Kreisen beschworene ›Liebe

für die Nation‹ oder der ›Mut für diese zu kämpfen‹.70

Hieranwird schließlichdeutlich,dassdie theoretisch-konzeptionelleArbeitund

die persönlichen Moralvorstellungen von Walzer ineinander übergehen, was Rezi-

pient:innen fragend zurücklässt, ob es sich um eine oder seine Auffassung von Ge-

sellschaftskritik handelt oder handeln soll. Walzer versteht seineTheorie jedenfalls

selbst als (s)einemögliche Interpretation von Gesellschaftskritik entsprechendmo-

ralischer Kultur, weshalb er an verschiedenen Stellen seine Überzeugung oder sei-

nen Glauben beteuert und der Gültigkeit seiner eigenen Ausführungen gegenüber

skeptisch zubleiben scheint.71 InsofernweistWalzersTheorie darauf hin,dass keine

Kritik ohne moralischen Fixpunkt auskommt.

Walzers Auffassung von Gesellschaftskritik ist auf eine spezifische moralische

Kultur beschränkt und folgt einem funktionalistischen Verständnis von Leiden-

schaften. Dabei begründet er selbst eine moralische Kultur der Gesellschaftskritik,

die sich dem ethischen Status derjenigen Gefühle nicht kritisch annähern kann,

die diese Kultur begründen – Mut, Wärme und Mitgefühl. Der unkritische und

potenziell herrschaftsstabilisierende blinde Fleck vonWalzers Auffassung liegt also

an denjenigen Gefühlen, die er gegenüber einem distanzierten Kritikverständnis

affirmiert.

(IV)Welche Anregungen bietet Walzers verbunden-interpretative Gesellschaftskritik als

Kritik politischer Gefühle für die Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Zwei Aspekte will

ich zur Beantwortung der Frage herausgreifen, die deutlich machen, dass Walzers

Theorie trotz der genannten Kritikpunkte als Exempel herhalten kann:

Die Stärke der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik liegt erstens in ih-

rer generellenOffenheit gegenüberLeidenschaften,die sich voneiner–Walzerwohl

auch unhaltbaren – objektiv-rationalen Kritikvorstellung unterscheidet. Er löst die

Differenz zwischen Rationalität und Emotionalität in seinen Schriften performativ

aufund setzt konzeptionell eineVerquickungbeiderKategorien inmoralischenKul-

turen und ihren Interpretationsvarianten voraus. So scheinen auch die genannten

Tugenden respektive Leidenschaften diese Differenz hinter sich zu lassen.

Zweitens kommt Walzers Ansatz besondere Bedeutung hinsichtlich der leiden-

schaftlichen Bedingtheit von Kritiker:innen und ihren Kriterien zu. Für eine Kritik

70 Vgl. Ahmed 2014b, S. 122ff.

71 So erklärt Walzer beispielsweise: »Nichtsdestotrotz beharre ich auf meinem Glauben, dass

einige Leute eine größere Bereitschaft haben als andere, auf die Welt zu sehen und zur

Kenntnis zu nehmen, was sie sehen […]. Ich insistiere deshalb so darauf, weil mein eigener

Umgang mit Politik und Gesellschaft hierauf abzielt, und wahrscheinlich auch der Ihrige«

(Walzer 2000, S. 717).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 97

politischer Gefühle ist also insbesondere seine genitiv-subjektive Position interes-

sant: Der moralische Mut, dessen es bedarf, um allen sozialen Konsequenzen zum

Trotz Kritik zu üben; dasMitleid, das eine Verbindung zu denOpfern gesellschaftli-

cherMissstände gewährleistet; sowie die Abgrenzung gegenüber negativenAusprä-

gungen wie der Rücksichtslosigkeit, dem Schuldgefühl oder der fehlgelenkten Auf-

merksamkeit.Walzer affirmiert alsoLeidenschaftnichtnur,er verfasst eineTheorie,

deren Grundbedingung das emotionale Berührtwerden ist. Das leidenschaftliche

Tugendenrepertoire wirkt motivational (Mut, Mitleid), handlungsleitend (Mitleid)

und zeigt Kritik verhindernde Abweichungen von den Tugenden auf (Rücksichtslo-

sigkeit, Schuldgefühl, Selbsthass und andere).

Von Walzers Auffassung lässt sich also zweierlei lernen: Das performative und

konzeptionelle Abstreifen des Dualismus zwischen Emotionalität und Rationalität

sowie das Berührtwerden als Bedingung (guter) Gesellschaftskritik.Dabei sind die-

se beiden Punkte für gefühlstheoretische Diskurse weniger neu als für diejenigen

zu Kritik.

3.3 Eva Illouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefühle

Unter dem TitelWa(h)re Gefühle erschien im Jahr 2018 ein Band von der Soziologin

Eva Illouz, der sich der Rolle von Authentizität und Gefühlen im Konsumkapitalis-

mus zuwendet. Als Kritik politischer Gefühle ist vor allem das Fazit dieses Buches

von Interesse, das den vorangegangenen Einzelstudien zur »Koproduktion von Ge-

fühlen undWaren«72 einen theoretischen Rahmen gibt. Tatsächlich sind die Studi-

en und damit der Sammelband insgesamt ein Beispiel einer postnormativen Kri-

tik der Gefühle, die an die Tradition der Kritischen Theorie anschließen will. Eine

solche Kritik politischer Gefühle nimmt die warenförmigen, authentischen Gefüh-

le von Subjekten einer spätmodernen, kapitalistischen Gesellschaftsformation ins

Visier und zeichnet deren historische Entwicklung nach.73

3.3.1 Authentizität, postnormative Kritik & das Dilemma,

Gefühle zu kritisieren

Wer sich also der Studien annimmt und sich entschieden hat, Eva Illouz in ihren Ar-

gumenten für eine postnormative Kritik authentischer Gefühle zu folgen, wird zu-

nächst mit drei Beispielen konfrontiert, die zum Ausgangsproblem ihres Beitrags

und des Bandes insgesamt führen: Alle drei Beispiele eint eine Abkehr von fakti-

scher zugunsten von emotionalerWahrheit; einerWahrheit, die den authentischen

72 Illouz 2018a, S. 23.

73 Vgl. Illouz 2018a, S. 24; Illouz 2018b, S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Gefühlen eines jeden Subjektes entstammt – Roland Barthes, der die Wahrheit der

Literatur in einem gefühlsmäßigen Erdrutsch fasst; OprahWinfrey, welche ein nur

vorgeblich autobiografisches Buch, eine wahrhaft bewegende Geschichte erzählt;

Monique DeWael, eine Autorin, die sich als Jüdin fühle, ohne eine solche zu sein.74

Es sind gerade die letzten beiden Beispiele, die zeigen, wie Gefühle zu konsumier-

barenWaren wurden – zu Autobiografien und Talkshows, zu Stimmungen.75 Illouz

kondensiert den Ausgangspunkt ihrerTheorie aus diesen Beispielen auf die folgen-

de Frage:

»Wie sollen wir angesichts der Tatsache, dass die Kommodifizierung von Gefüh-

len so allgegenwärtig geworden ist, angesichts der Tatsache also, dass Gefühle in

Waren und Waren in Gefühle umgewandelt werden, emotionale Wahrheit und

Authentizität kritisch beurteilen?«76

Um auf diese Frage mit ihrem Ansatz einer postnormativen Kritik zu antworten,

widmet sich Illouz zunächst Authentizität und ihrer historischen Entwicklung. Im

Vergleich zu anderen kulturellen Auffassungen des Selbst verfüge das authentische

Selbst über eine eigene Ontologie, einen »seelischen Kern«: »Gefühle sind die Bau-

steine jener Ontologie, sie sind gleichermaßen das, was das Selbst ausmacht, und

was hilft es auszudrücken.«77

Diese Beschreibung sei allerdings eine neuartige, denn noch bis in das 18. Jahr-

hundert habe es keinen Begriff Authentizität gegeben, da es auch keine Vorstellung

eines autonomen Selbst mit entsprechenden Eigenschaften gegeben habe. Illouz

rekonstruiert in der Folge, wie sich diese Vorstellung seither herausgebildet habe

und nennt hierfür Rousseau, Kierkegaard und Nietzsche als ideengeschichtliche

Gewährsmänner. Das 19. Jahrhundert war von einer Entdeckung des authentischen

Selbst gekennzeichnet, das die Wahrheit oder innere Natur eines Selbst durch ver-

schiedene Techniken freilegen konnte, die unter gesellschaftlichen Konventionen

74 Vgl. Illouz 2018b, S. 268–271.

75 In der Analyse der Gefühlswaren (emodities) sieht Illouz die Ergänzung einer zentralen Leer-

stelle bisheriger Kapitalismusanalysen, die Gefühle zumeist als additive Komponente von

Waren, nie aber als eigenständige Waren untersucht haben: »Unsere Auffassung lautet

vielmehr, dass Waren daraufhin entworfen werden, Gefühle und Affekte hervorzurufen, seien diese

tief oder seicht, von vorübergehender oder langlebiger Natur, und dass diese Gefühlswaren auch als

solche konsumiert werden. Gefühle werden also nicht nur vermarktet und kommodifiziert,

sondern auch im Kontext bestimmter Konsumakte hervorgerufen und geprägt« (Illouz

2018a, S. 39 Herv. i. O.). Wichtig zu betonen ist, dass der Formierung solcher Gefühlswaren

ein Prozess kultureller Idealisierung vorausgeht. So kann Liebe erst dann in Form von ro-

mantischen Abendessen konsumiert werden, wenn Liebesgefühle begehrenswert sind (vgl.

Illouz 2018a, S. 23, 31ff.). Für eine Typologie von Gefühlswaren siehe die folgende Darstel-

lung unter dem Begriff Verständnis sowie Illouz 2018a, S. 40ff.

76 Illouz 2018b, S. 271f.

77 Illouz 2018b, S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 99

verschüttet lagen. Lässt sich Authentizität in dieser Zeit noch als gesellschafts-

kritisches Instrument zur Stärkung des Individuums lesen, wurde sie laut Illouz

im Verlauf des 20. Jahrhunderts in säkularen und psychologischen Diskursen auf-

genommen. Authentizität wurde zum Ziel von Therapie und dem Streben nach

geistiger Gesundheit. Infolgedessen fiel auch die Authentizität der Massenpsy-

chologisierung und deren Kommerzialisierung zum Opfer, geriet zu etwas, das

von Subjekten produziert und konsumiert wurde78 – durch Techniken der Wieder-

erlangungdes vergangenenSelbst,der Intensivierunggegenwärtiger authentischer

Gefühlserfahrungen und der künftigen Selbstverwirklichung und -entdeckung.79

Authentizität kommt hierbei eine strukturierende Funktion zu:

»Die Sphäre des Konsums verwandelt Authentizität in den kulturellen Rahmen,

der Gefühlswaren organisiert und die Frage beantwortet, wie ein Subjekt sich

selbst und sein Innenleben verstehen sollte.«80

Illouz stellt vor diesem Hintergrund fest, dass es genau ein solches authentisches

Selbst ist, andemauchderAusgangspunkt für eineKritik liegt,welchedieAuthenti-

zitätsproduktion und -konsumption zumObjekt hat. Dieses Dilemma zeichnet Ill-

ouz beispielhaft an Charles Taylors Vorschlag einer Kritik der Authentizität nach.

Taylor wolle aktuelle, egozentrische Selbstauffassungen durch eine Rekonstruktion

verlorengegangener Praktiken der Selbstauffassung kritisieren, inwelchen er einen

positiven, kollektiven Kern vermutet.Wie diese beiden Auffassungen des Selbst un-

terschieden werden sollen, bleibe er allerdings schuldig.81

78 Vgl. Illouz 2018b, S. 273ff. ; Illouz 2015, S. 65ff.

79 Illouz nennt drei zeitliche Dimensionen, entlang derer die Achse Konsummarkt/

Authentizität das Selbst und seine Emotionen organisiert. Die Erinnerungstechniken

beziehen sich beispielsweise auf den therapeutischen Markt biografischer Arbeit (Mem-

oiren, Talkshows und Therapiesitzungen). Gefühle der Gegenwart richten sich hingegen auf

die aktuell erlebte Authentizität in Form von Atmosphären (in Bars oder Restaurants),

Erlebnissen (Kloster oder Naturparks) oder objektiviert in Dingen (zum Beispiel ›Wodka

Gorbatschow, des Wodkas reine Seele‹). Zukunftsorientierte Projekte beschreiben die

Arbeit an Körper und Geist, für die Illouz vor allem die New-Age- und Selbsthilfekultur

exemplarisch ist (vgl. Illouz 2018b, S. 276f.).

80 Illouz 2018b, S. 277.

81 Vgl. Illouz 2018b, S. 277f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Illouz widmet sich daraufhin den Auffassungen extern-normativer82 und im-

manenter Kritik83, um aus diesen Schlüsse für ihren Vorschlag einer postnormati-

ven Kritik authentischer Gefühle zu ziehen. Unter Rückbezug auf die Studien des

Sammelbandes hält sie fest, wie emotionale Authentizität zusammenfassend zu ver-

stehen ist:

»[Es] handelt […] sich bei emotionaler Authentizität um ein soziales dispositif,

eine Kette von Ritualen und Objekten, durch die Authentizität dargeboten wird.

Wenn gewisse Räume und Atmosphären sich für bestimmte Gefühle zuträglicher

anfühlen, dann ist dies Teil eines semiotischen, emotionalen, artefaktischen,

räumlichen Dispositivs, in dem Authentizität performativ produziert wird.«84

82 So seien normative Auffassungen problematisch, da diese eine Außenposition bedingen,

die hinsichtlich Emotionen nur schwer zu finden sei. Eine Reihe weiterer Probleme folgt:

Die kritische Normativität setze Ideale, die nur schwer zu verwirklichen sind und von den

sie betreffenden Subjekten nicht weniger erfordere als eine umfassende Umwandlung

des Selbst, wie Illouz pointiert schreibt. Doch blockiere sich eine solche Kritik nicht nur

durch eine zu große Distanz zwischen Ideal und emotionaler Trägheit. Normative Kritik

habe auch zu begründen, wie sie ein ideales Selbst gegenüber einem realen einfordern

kann, wenn doch niemandem ein Selbst völlig transparent ist – nicht einmal einem Sub-

jekt selbst. Illouz nennt diesen Einwand das Problem epistemischer Demokratie. Schließlich

setze sich eine solche Kritik dem von Latour vorgebrachten Vorwurf aus, Kritiker:innen

und Kritisierte mit zweierlei Maß zu messen, weshalb sie für die Anerkennung unter-

schiedlicher Meinungen und Positionen, für eine symmetrische Kritik plädiert (vgl. Illouz

2018b, S. 278–281).

83 Illouz widmet sich dem Ansatz einer immanenten Kritik, für den sie ebenfalls auf Michael

Walzer rekurriert. Trotz einer andauernden Sympathie für die immanente Kritik scheinen

einige Aspekte einer gefühlssoziologischen Perspektive nicht standzuhalten. Sie nennt

auch hier drei zentrale Kritikpunkte: Eine immanente Kritik der Gefühlswaren habe sich –

Walzer zufolge – der Sprache des kritisierten Objektes zu bedienen, also der Psychologie.

Illouz hält entgegen, dass jedoch gerade die Psychologie den kritisierten Gefühlsmarkt

mit hervorgebracht habe und daher für eine Kritik ungeeignet sei. Zweitens verwechsle

eine immanente Kritik die soziale Distanz mit der moralischen. Illouz argumentiert, dass

eine angestoßene, kritische Selbstprüfung sogar effektiver sei, wenn sie von einer Person

komme, deren Kriterien extern sind und somit nicht in eine vorherrschende moralische Kul-

tur passen. Illouz behauptet drittens, dass eine immanente Kritik der »heutigen soziologis-

chen Situation« unangemessen sei. Wirtschaft und Moral seien keine getrennten Sphären

mehr, habe erstere die Moral unterlaufen und geformt. Für Illouz fehlt es einer immanenten

Kritik an einer Selbstkritik ihrer kapitalistisch geprägten, moralischen Kriterien, aufgrund

derer Gefühle überhaupt erst zur Ware werden. Illouz schlussfolgert aus ihrer Walzer-Lek-

türe, dass es nicht die subjektive Lebenswelt sein kann, von der eine Kritik der authentis-

chen Gefühle ausgeht; denn es sind solche Lebenswelten und solche Subjektivitäten, die

auf den zu kritisierenden Gefühlsmärkten produziert werden (vgl. Illouz 2018b, S. 281–284).

84 Illouz 2018b, S. 285 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 101

Illouz skizziert vonhier aus ihreTheorie inmehrerenWiederholungsschleifen,wes-

halb ich die zentralen Punkte gerafft zusammentrage. Als Prämissen einer postnor-

mativen Kritik authentischer Gefühle lassen sich zunächst vier Punkte identifizie-

ren:

Immanenz: Illouz setzt einer postnormativen Kritik die Prämisse radikaler Im-

manenz. Demnach wird Subjektivität respektive subjektiver Sinn heute weniger in

kollektiven Deutungsschemata wie Ideologien oder Metanarrativen generiert, son-

dern in den situativen Relationen zwischen Objekten und Erfahrungen in besagten

Dispositiven. Drei Anforderungen leitet Illouz hieraus ab:85

Aufhebung der Subjekt-Objekt-Differenz:Wie anhand des Dispositivs deutlich wur-

de, lässt sich die Produktion von Authentizität und damit von Gefühlswaren nur

dann erfassen und kritisieren, wenn neben den subjektiven Erfahrungen unbeleb-

te Objekte gleichermaßen in die Betrachtung einbezogen werden. Objekte gelten

Illouz als Treff- und Transaktionspunkte emotionaler Interaktionen, die über emo-

tional-sinnliche Bedeutung verfügen, mit emotionaler Absicht konsumiert werden

und zwischen Menschen emotionale Atmosphären zu erschaffen vermögen.86 Für

Illouz besteht inderAufhebungdieserDifferenzder entscheidendeUnterschied zur

klassischen KritischenTheorie.87

Postnormativität: Eine postnormative Kritik soll auf die situativen Variationen

der Gefühlsproduktion eingehen. Sie verändert sich also mit den Anforderungen,

die ein zu kritisierendes Objekt an sie stellt. Kritik lässt damit normative Kriterien

hinter sich und gibt anstelle dessen »Strategien und Taktiken«88 an die Hand, um

den Modus einer Kritik flexibel zu halten. Eine solche Kritik entzieht sich perfor-

mativ also stets einer normativen Stabilisierung und bleibt ebenso dynamisch wie

das Dispositiv der Authentizität.89 Zudem erwehrt sich Illouz’ Ansatz so einer Ver-

einnahmung von Kritik, wie es beispielsweise Boltanski und Chiapello für Künst-

ler:innen- und Sozialkritik im Kapitalismus diagnostizierten.90

Akteurserfahrungen ernst nehmen: Eine Kritik authentischer Gefühle soll die emo-

tionalen Erfahrungen der Akteur:innen ernst nehmen – Barthes, Winfrey und De

Wael sind also ihre subjektiven Gefühle nicht abzusprechen. Angelehnt an Latour

plädiert Illouz für eine Symmetrie nicht nur zwischen Subjekt und Objekt, sondern

auch hinsichtlich der unterschiedlichen Selbstverhältnisse und Erwartungshori-

zonte der beteiligten Akteur:innen, ohne diesen jedoch unkritisch zu begegnen.91

85 Vgl. Illouz, S. 285, 289.

86 Vgl. Illouz 2018a, S. 21.

87 Vgl. Illouz 2018b, S. 286.

88 Illouz 2018b, S. 286.

89 Vgl. Illouz 2018b, S. 286, 288.

90 Vgl. Boltanski, Chiapello 2006.

91 Vgl. Illouz 2018b, S. 280, 286.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Diese vier Annahmen ergänzt Illouz in ihrem Fazit um zwei weitere methodi-

sche Hinweise zu Leitlinien einer postnormativen Kritik authentischer Gefühle.

Diese beiden Punkte basieren auf der Teilung zwischen Verständnis und Kritik.

Verständnis: Illouz führt an, dass der Kritik stets das Verständnis des Objektes

der Kritik vorausgeht. Unter Rückgriff auf Spinoza schlägt sie vor, die historischen

Kausalketten zurückzuverfolgen, die dazu führten, dass wir in einem bestimmten

Moment authentischeGefühle erfahren.Eine solche Rückverfolgung ist nicht durch

ein moralisches Vorurteil über Authentizität geprägt, wie es Illouz bei Taylor aus-

macht.92 Stattdessen ist dieses Vorgehen für die situative und historische Dynamik

offen, die eine Produktion undKonsumption der verschiedenen Typen vonGefühls-

waren mit sich bringt – Atmosphären generierende emotionale Erlebnisse und Stim-

mungen – wie Kinobesuche93 oder Stimmungsmusik94, relationale Gefühle sozialer

Bindungen,ausgedrückt inPraktikendes Schenkens oder desBeglückwünschens95,

sowie emotionale Selbstveränderungen, die typisch für die psychologisch-therapeuti-

sche Industrie96 sind.97 Diese Auffassung beansprucht folglich ein Verständnis von

Subjektivität, demnach sie ein Glied der gefühlskapitalistischen Kausalketten dar-

stellt, an der eine Rückverfolgung ansetzt.

Kritik: Illouz knüpft an diese historische Rückverfolgung die Art undWeise, wie

dasVerstandene aufbereitetwird. Illouz schlägt eineDarstellungderGeschichtlich-

keit von Subjektivität vor, die ihre Rezipient:innen erschüttert, indem gezeigt wird,

wie bestimmteDaseinsweisen als überwältigend oder unumgänglich erfahrenwer-

den.Kritik ist also nicht vorweg inder historischenArbeit angelegt, sondern vonder

Aneignung der Rezipient:innen abhängig.98 Hierfür bedienen sich die historischen

Neubeschreibungen einer gewissen Rhetorik. Axel Honneth schreibt beispielswei-

se im Vorwort des Sammelbandes, dass dieser bei ihm ein insgesamt »unangeneh-

mes Gefühl« wie aus einem zeitdiagnostischen »Schauerroman« hervorrufe.99 Ill-

ouznimmtdamitBezugzuFoucault undeinemdenaturalisierenden respektive ent-

mystifizierenden Effekt von Gegenerzählungen. Postnormative Kritik wird so zum

Counterpart normativerKritik.Während jenedieMehrdeutigkeit verhindere, eröff-

net Illouz’ Vorschlag gerade den Raum für alternative Erzählungen und Ambivalen-

zen.100

92 Vgl. Illouz 2018b, S. 287.

93 Vgl. bspw. Gilon 2018.

94 Vgl. bspw. Schwarz 2018.

95 Vgl. bspw. West 2018.

96 Vgl. bspw. Shachak 2018.

97 Vgl. Illouz 2018a, S. 40ff.

98 Vgl. Illouz 2018b, S. 289.

99 Honneth 2018, S. 11.

100 Vgl. Illouz 2018b, S. 288f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 103

Mit der postnormativen Kritik authentischer Gefühle unterbreitet Eva Illouz

denVorschlag einer Sozialkritik,welche authentischeGefühle zumObjekt hat,die in

einem Authentizitätsdispositiv hergestellt und als Waren konsumierbar werden –

eine solche Kritik ist entsprechend durch die kapitalistische Gefühlsökonomie

kontextualisiert. Eine solche Sozial- respektive soziologische Kritik erfolgt durch

Sozialforscher:innen und drückt sich in ihren Schriften und Vorträgen aus (Subjekt

der Kritik), die historische Dispositivanalysen und (Gegen-)Geschichtsschreibun-

gen zugleich darstellen. Diese sind zwar aus einer distanziert-wissenschaftlichen

Position heraus verfasst, wollen aber durch eine gewisse Rhetorik Rezipient:innen

affizieren und ihre Gefühle ernst nehmen (Modus). Eine postnormative Kritik will

eine normativ aufgeladene Kritiker:innenposition hinter sich lassen und setzt die

mögliche emotionale Erschütterung der authentischen Gefühle von Rezipient:in-

nen als Kriterium. Folglich ergänzen sich in Illouz’ Ansatz zwei Thematisierungen

vonGefühlen: die der epistemisch-wahrheitsstiftenden Effekte authentischer Gefüh-

le und die des ethischen Umgangs mit diesen Gefühlen als gefühlskapitalistische

Produkte –wobei zu letzterer ihre Kritiktheorie bereits ein Vorschlag darstellt.Wie

auch Walzer vernachlässigt Illouz aber eine ontologische Fundierung von Gefühlen

und weist lediglich instrumentell auf Spinozas Affektverständnis hin.101

3.3.2 Illouz’ postnormative Kritik untersucht

(I)Was will die Theorie von Illouz leisten?Mit ihrer Theorie liefert Illouz eine konzep-

tionelle Klammer, welche die Studien des Sammelbandes in Perspektive setzt und

zusammenbringt. Illouz bietet damit einen Vorschlag zur Kritik kommodifizierter,

authentischer Gefühle. Lässt man ihr Fazit im Hinblick auf eine Kritik politischer

Gefühle Revue passieren, dann ist vor allem ein Punkt entscheidend: die Frage da-

nach,wie eineKritik andenwarenförmigen, authentischenGefühlen funktionieren

kann,wenn diese zugleich den Ausgangspunkt einer kritischen Unternehmung bil-

den. Illouz’ Vorschlag stellt eine Antwort auf dieses Dilemma dar.

(II)Wie werden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in der postnormativen Kritik aufeinander bezogen?

Die Theorie von Illouz fluktuiert zwischen ganz unterschiedlichen Auffassungen

von Kritik und Gefühl, was der einordnenden Funktion eines Fazits zugeschrieben

werden kann. Eine postnormative Kritik hat im Sinne eines genitivus objectivus

natürlich scheinende, authentische Gefühle zum Objekt. Eine historische Gegen-

erzählung zeigt Authentizität respektive authentische Gefühle als ökonomische

Produkte und birgt damit mögliche kritische Effekte für die konsumierenden Rezi-

pient:innen: »Hier gleichenwir nicht Illusionen gegen Tatsachen ab, sondern lassen

die Geschichtlichkeit der Subjektivität in ihrem vollen Licht erscheinen.«102 Unklar

101 Vgl. Illouz 2018b, S. 287.

102 Illouz 2018b, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

bleibt hingegen, ob sich Illouz mit ihren »Leitlinien«103 für ein übergreifendes,

historisches Forschungsprogramm imAnsinnen der KritischenTheorie ausspricht,

die sie zu erweitern beansprucht,104 oder aber für eine kritisch-wissenschaftliche

Praxis historischer Analyse, was sich beispielsweise aus der Immanenz oder der

Postnormativität ableiten ließe.105 Damit ist die Frage aufgeworfen, wie niedrig-

schwellig eine postnormative Kritik authentischer Gefühle ist – wenngleich sie in

beiden Fällen derWissenschaft vorenthalten bleibt.

Illouz löst ferner Termini wie Gefühl, wahre Gefühle oder auch Emotion im Be-

griff Authentizität auf, der eine Gefühlswaren produzierende Funktion zukommt.

Erst durch Authentizität werdenGefühle zu erstrebenswerten und konsumierbaren

Waren, da sie natürlich, richtig oder notwendig erscheinen. Zugleich macht diese

Eigenschaft Authentizität wiederum zum geeigneten Ansatz- und Ausgangspunkt

einer Kritik. Dies führt zum geschilderten Dilemma, was verdeutlicht, dass Illouz

die Relevanz einer genitiv-subjektivenKritik der Gefühle erkennt.Mit demErnstneh-

menderAkteur:innen sowieden rhetorischenEffekten,die beiRezipient:innenaus-

gelöstwerden können, versucht sie demDilemmakonzeptionell zu begegnen.106 Al-

lerdings dürfen diese Aspekte nicht darüber hinwegtäuschen, dass Illouz nicht aus-

führt, wie Gefühle in der historischen Analyse, dem Verstehen oder der Verschrift-

lichung zum Ausdruck kommen.

(III)WelcheWiderstände birgt der Ansatz einer postnormativenKritik politischer Gefüh-

le? Die Gefühle der Akteur:innen in Illouz’ Auffassung postnormativer Kritik ernst

zu nehmen bedeutet, diese als Ausgangspunkt zur Rückverfolgung der Kausalket-

te heranzuziehen. Dieses Vorgehen steht jedoch den rhetorisch-kritischen Effek-

ten unkritisch gegenüber, die eine Gegenerzählungmarkieren. Illouz spezifiziert –

mit Ausnahme eines Verweises auf Foucault – nicht, worin diese Rhetorik genau

besteht. Illouz scheint darauf aus, Rezipient:innen mit ihren historischen Darstel-

lungen in gewisser Weise affektiv in den Bann zu ziehen –mitunter dadurch, dass

es Geschichten sind, die nicht ins Bild passen und neben dem natürlich scheinen-

den Affektgeschehen wie Faszinosa wirken. Indem Illouz damit auf die irritieren-

deWirkungzweier konkurrierenderErzählungensetzt, einer authentischgefühlten

undeiner authentischeGefühle zeigenden,affirmiert sie unkritischdas,wasdieGe-

generzählungen affektiv bei den rezipierendenSubjekten auslösen. Illouz überträgt

103 Illouz 2018b, S. 289.

104 Vgl. bspw. Illouz 2018a, S. 29; Illouz 2018b, S. 273, 288.

105 Vgl. Illouz 2018b, S. 284.

106 Damit zeigt Illouz’ Ansatz, inwiefern sich die beiden Genitivdeutungen einer Kritik der

Gefühle auch gegenseitig blockieren können (wie wahre Gefühle kritisieren, wenn Gefühle

selbst der Ausgangspunkt dieser Gefühle sind?). Allerdings ist das Dilemma mit Vorsicht zu

genießen, da die zu kritisierenden Gefühle nicht notwendig dieselbe Qualität besitzen wie

jene, die eine Kritik antreiben. Womöglich muss nicht jede Kritik notwendig auf Grundlage

authentischer Gefühle geschehen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 105

ihre postnormative Kritik nicht auf die Gefühlseffekte, die ein kritisch-spinozisti-

scher Umgangmit der eigenenHistorie hervorrufen kann, sondern affirmiert diese

unkritisch.

Manmagnuneinwenden,dass eine postnormativeKritik postnormativerKritik

Illouz’ Vorschlag jegliche kritische Kraft nehmen würde, da es ihr Konzept in einen

infinitenRegress führt.Eine Indienstnahmederkritischen InstrumentezurHinter-

fragung eben jener kritischen Instrumente ist allerdings eine klassische Forderung

KritischerTheorie, in deren Tradition sich Illouz verortet.107

Auch führte die Abkehr von normativen Kriterien (extern-normative Kritik)

ebenso wie von den variablen Kriterien subjektiver Lebenswelt (immanente Kritik)

Illouz zu einer gefühlswarenförmigenKritik: PostnormativeKritik unddie ihrmög-

lichen kritischen Effekte werden selbst zu Gefühlswaren, zu Büchern, Vorträgen

und Lesungen, die einwissenschaftliches Establishment aufgrund von spezifischen

Codes affizieren und somit am Konsumverhalten wissenschaftlicher Laien vorbei

geht. Eine postnormative Kritik authentischer Gefühle ist demnach dem Vorwurf

ausgesetzt, eine normative Position durch eine sozial privilegierte ersetzt zu ha-

ben108 und selbst die kapitalistischen Strukturen zu reproduzieren, gegen die sie

sich wendet.109 Eine Interpretation als kritisches Forschungsprogramm, das den

Strukturdynamiken der Subjektproduktion nachgeht, gedeiht Illouz’ Vorschlag

damit besser an als die einer individuellen, kritischen Praxis.

(IV)WelchebesonderenAnregungen liefert Illouz’TheoriealsKritikpolitischerGefühle für

die Entwicklung eines eigenen Ansatzes?Das Dilemma des affektiven Ausgangspunktes

einer Kritik an Gefühlen, das Ernstnehmen der Gefühlserfahrungen der beteilig-

ten Akteur:innen, das Affizieren von Rezipient:innen via rhetorischem Effekt, die

Differenz zwischen Verfahren und Praxis sowie die Gefahr der Kodifizierung eines

Kritikvorhabens – es sind solche Punkte, die sich in einem weiterführenden Theo-

rievorschlag aufgreifen lassen. Darüber hinaus bietet die Theorie Anregungen, die

sich auch in anderen der hier versammelten Ansätze finden lassen: Die Überwin-

dung einer Subjekt-Objekt-Differenz oder die Strukturbedingtheit von Gefühlen.

Vor allem drei Aspekte will ich hier aber hervorheben:

Zum einen Illouz’ Argument, dem nach Subjektivität weniger in Großerzäh-

lungen, sondern in situativer Immanenz hergestellt wird.110 Authentische Gefühle

sind also nicht Produkt einer Ideologie, sondern entstehen im Zusammenwirken

107 Vgl. Adorno 1979, S. 135ff.

108 Vgl. Kapitel 2.2.1.

109 Interessanterweise klingt in der Einleitung des Bandes an, dass Dokumentationen von

Gefühlserlebnissen selbst zur Gefühlsware werden. Illouz bezieht diese Einsicht jedoch

nicht explizit auf die Analysen des Sammelbandes im Allgemeinen und ihre Auffassung

postnormativer Kritik im Besonderen (vgl. Illouz 2018a, S. 22f.).

110 Vgl. Illouz 2018b, S. 285ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

von Räumen, artefaktischen Objekten, schwelenden Stimmungen und subjektiv-

leiblichen Vorgeschichten. Nicht nur scheint mir ein solcher Zugang für die situa-

tiveWechselhaftigkeit von Gefühlen plausibel, auch lässt Illouz damit erahnen, wie

abstrakte Diskursordnungen und situative Arrangements miteinander verzahnt

sind. Eine Kritik politischer Gefühle ist in der Konsequenz geprägt durch, richtet sich

auf und bedarf einer Sensibilität für solche affektiven Dynamiken.

Zumanderenundhieran anschließendmacht Illouz deutlich, dass einemSubjekt

Gefühle durch deren historische Untersuchung über ihr Erleben hinaus anders ver-

ständlichwerden können, indem es sich und seine Gefühle als Glieder einer histori-

schenKausalkette begreift.111 Ich bin skeptisch, ob Illouz ein solches Verstehen auch

als affektiven Prozess begreift. Immerhin ist nicht auszuschließen, dass ›Gefühle

etwas tun‹, wenn ein Subjekt sich oder seine Gefühle der historischen Determinati-

on überantwortet. Leider scheint sich Illouzmit den Gefühlen des Verstehens nicht

zubefassen,sondernbeziehthierzueinedistanziert-objektivierendeStellung.Den-

noch ist das historische Untersuchen ein erster Ansatzpunkt, der in weiterführen-

derTheoriebildung aufgegriffen werden kann.

Schließlich zieht sich ein Gedanke durch die Theorie von Illouz, und zwar die

Überwindung eines normativen, archimedischenPunktes, von demausKritiker:in-

nen operieren. Wie ich dargelegt habe, hat Illouz nur einen explizit normativen

Standpunkt durch einen implizit sozial privilegierten ausgetauscht. Für mich ist

diese Beobachtung eine wichtige Anregung, da sie darauf aufmerksammacht, dass

die Axiomatik einerTheorie nicht notwendig in einer ausformulierten, normativen

Setzung bestehenmuss.

3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse112 und das kritische Denken der Scham

Mit seinem Werk Rückkehr nach Reims erlangte der französische Journalist und So-

ziologe Didier Eribon im deutschen SprachraumBekanntheit. Dieses autobiografi-

scheWerk, auf dasweitere folgen sollten, stellt einMusterbeispiel des kritischenDen-

kens im Allgemeinen sowie einer Selbst- oder auch Autoanalyse im Speziellen dar, wie

es Eribon in seinemVortragsband zusammenfasst.113 Eine solche Selbstanalyse ver-

111 Vgl. Illouz 2018b, S. 287ff.

112 Honto- bezieht sich auf die französische Vokabel für Schamgefühl und Schande, honte. Die

Bezeichnung der Hontoanalyse resultiert aus Eribons Analyse seiner Erfahrungen mit Stig-

mata, Schande und Scham.

113 Es ist darauf hinzuweisen, dass Eribon drei ineinandergreifende Vorgehen nennt, denen

das kritische Denken zugrunde liegt. Im vorliegenden Kapitel werde ich den Fokus auf eines

dieser drei legen, die Selbstanalyse. Wie in diesem Unterkapitel deutlich werden wird,

lässt sich diese als Verbindungsstück für die beiden anderen Vorgehen lesen. Neben der

Selbstanalyse nennt Eribon die »erneute Lektüre gewisser literarischer Texte, die uns kraftvoll,

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 107

schmilzt literarische und soziologisch-wissenschaftliche Betrachtungsweisen, was

in einen spezifisch kritischen Zugriff auf Gefühle resultiert.Damit steht die Auffas-

sung Eribons in diesem Unterkapitel stellvertretend für Werke, die ähnlich vorge-

hen und mit Namen wie Annie Ernaux, Édouard Louis oder Geoffroy de Lagasne-

rie verbunden sind.114Weniger aufgrund der Popularität seinerWerke fiel dieWahl

auf Eribon.Es ist vielmehr die fortgesetzte Reflexion dieses kritischenDenkens, die

Konturen einer Kritik politischer Gefühle erahnen lässt und für die vorliegende Ar-

beit von Interesse ist.

3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren

»Alles, was ich bin, lässt sich aus meiner Herkunft erklären.«115 Das Anliegen der

Selbstanalyse, ein Ansatz, den Eribon Pierre Bourdieu entlehnt,116 ist die Untersu-

chung der gegenwärtigen Verstrickungen zwischen einem Selbst und der sozialen

Welt durch eine historische Untersuchung ihrer Genese. Eine solche historische

Analyse des eigenen Selbst dient zu verstehen, wie man zu dem wurde, was man

heute ist.117 Insofern ist sie Intro- und Retrospektion zugleich. Sie ist eingebettet

in das, was Eribon als kritisches Denken bezeichnet. Dieses ist durch zwei Prinzipien

markiert:

Das Prinzip des Determinismus: Ein kritisches Denken widmet sich den histori-

schen und sozialen Strukturen, die eine individuelle oder kollektive Existenz (vor-

aus der erlebten Erfahrung geschöpfte Reflexionen über den Prozess der Unterwerfung

und der Erniedrigung bieten« und den »Rückblick auf die politischen Bewegungen, die durch

ihre Kämpfe auf dem Feld der rechtlichen Ordnung dazu beigetragen haben, jene am

tiefsten verwurzelten und verwurzelnden Normen aufzulösen, auf denen sich in unseren

Gesellschaften die Allianz- und Verwandtschaftssysteme begründen« (Eribon 2018, S. 7

Herv. F.M.).

114 Da sich diese Autor:innen gegenseitige als Referenz nutzen und eine miteinander verbun-

dene Popularität besitzen, habe ich sie namentlich aufgeführt. Mir ist es aber wichtig da-

rauf hinzuweisen, dass ähnliche biografisch-selbstkritische Zugänge auch bei Autor:innen

zu finden sind, die diesem Kreis nicht angehören. Verwiesen sei beispielsweise auf Audre

Lordes ZAMI Eine neue Schreibweise meines Names. Eine Mythobiografie (Lorde, Nölle 2012).

115 Eribon 2018, S. 80.

116 Vgl. Eribon 2017, S. 43–72; Bourdieu 2002.

117 Für Eribon geht ein Selbst allerdings nicht in einer Gegenwart auf: »Es handelt sich um

Diagnosen und Ontologien (im Plural!) unserer selbst. Die geschichtliche Zeitlichkeit lässt

sich nie in einer großen Synthese, die jeder von uns verkörpert oder die sich in jedem von

uns verkörpert, vereinen oder wiedervereinen: Es gibt vielmehr Gegenwarten, die für jeden

von uns verschieden sind« (Eribon 2018, S. 17f.). Ein Subjekt befindet sich also stets unter

dem Einfluss mehrerer sozialer Identitäten, die miteinander auch in Widerspruch geraten

können. Insofern ist eine Selbstanalyse ein intersektionales Vorgehen (vgl. Eribon 2018,

S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

her)bestimmen.118 Damit beansprucht Eribon soziale Determinismen wie Klasse,

Race,Milieu,GenderoderSexualität119 zuanalysieren120,die einenLebenswegschon

vor der biologischen Geburt und damit intergenerationell ebnen.121 Für Eribon ist

ein Subjekt also ein Produkt der sich stets wandelnden, gesellschaftlichen Verhält-

nisse. Diese Verhältnisse sind es, die ungefragt über ein Subjekt urteilen:

»Man weiß nicht, warum und woher diese Urteile gesprochen werden. Aber man

entdeckt eines Tages, dass sie uns vorangehen, uns umgeben, uns begleiten, be-

werten und ohne irgendeine weitere Erklärung verurteilen. Gesellschaft als Ur-

teil.«122

Solchen Urteilen123 ist sich ein Subjekt nicht unbedingt bewusst. Aus diesemGrund

habe ein kritischesDenkendieses »gesellschaftlichUnbewusste«124 der sozialenDe-

termination systematisch zu erforschen.

Das Prinzip der Immanenz: Um es auf die aktuellen Geschehnisse der sozialen

Welt auszurichten, setzt Eribon voraus, dass ein kritisches Denken besagte De-

terminismen als »vollkommen historisch und gesellschaftlich« versteht.125 Ein

kritisches Denken verwehrt sich dagegen, Menschen unter universal erscheinende

politische, psychische oder logische Erklärungen zu ordnen oder ihnen bestimmte

Vermögen essenziell zu- oder abzusprechen.126

Die Selbstanalyse ist ein Vorgehen, was sich an diesen beiden Prinzipien orien-

tiert. Wie bereits anklang, handelt es sich vor diesem Hintergrund um ein histori-

sches Vorgehen. Selbstanalyst:innen untersuchen ihre Biografie und die zeitgenös-

sischen sozialenUrteile,durchwelchediese situiert ist.DenAusgangspunktderUn-

tersuchung bildet das gegenwärtige Selbst der Selbstanalyst:innen, ihr sozial deter-

miniertes Handeln und Sprechen127: Beispielsweise folgt Eribon den Schmähwör-

118 Vgl. Eribon 2018, S. 8.

119 Eribon 2018, S. 24–32, hier S. 32.

120 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

121 Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.; Eribon 2016, S. 31.

122 Eribon 2017, S. 147.

123 Solche Urteile bleiben nicht folgenlos, sondern belasten das verurteilte Subjekt mit Schuld.

Eribon macht das am Beispiel der schulischen Laufbahn deutlich: »Die Analyse des Schul-

systems zeigt, dass die schulischen Schuldsprüche (die Aussonderung, der vorprogram-

mierte Misserfolg der einen und der nicht minder vorprogrammierte Erfolg der anderen)

nichts anderes sind als im Vorhinein gefällte gesellschaftliche Urteile, die seit unserer

Geburt gefällt sind, in gewissem Sinn sogar schon vor unserer Geburt. Je nachdem, an

welchem Ort oder in welchem Milieu man zur Welt kommt, folgt man einer bestimmten

schulischen Laufbahn« (Eribon 2018, S. 162f.).

124 Eribon 2018, S. 10.

125 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

126 Vgl. Eribon 2018, S. 78.

127 Vgl. Eribon 2018, S. 8ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 109

tern, deren »bloße Erwähnung inmir noch heute die nie vergessene Angst wachru-

fen«128 zurück zu den Gewalttaten gegen Homosexuelle auf den Straßen von Reims

bis hin zu der Schwulenfeindlichkeit von Familie und Freunden.129

Ein solcher Zugriff auf das eigene Selbst operiert unter Rekurs auf drei Typen an

Referenzen, die Eribon dabei helfen:

»das zu formulieren und zu denken, was man auszudrücken sucht, vor allem aber

gestatten sie, die emotionale Aufladung zu neutralisieren, die sicher zu stark wä-

re, würde man sich der Realität ohne einen solchen Schirm aussetzen.«130

Bei diesen sprachlich unterstützenden wie subjektiv schützenden Referenzen han-

delt es sich erstens umSozialtheorienundPhilosophien,darunter insbesondereBe-

züge zuSartre,Foucault undBourdieu,dieEribonsSelbstanalyseDeutungsschema-

ta bieten; zweitens aktuelle oder vergangene politische Entwicklungen, zu denen

sich Eribon in Beziehung setzt –wie den Aufstieg des Front National in Frankreich;

schließlich fallen literarische Referenzen auf, darunter Biografien und Selbstana-

lysen wie die von Annie Ernaux, die als Inspiration oder Vergleichsfolien herhal-

ten. Die Perspektivenvermischung, die aus diesen Referenzen resultiert, grenzt die

Selbstanalyse von klassischen Biografien ab.

Folgt man Eribon, dann vermittelt eine soziale Geschichte eines Subjektes die-

sem auch seine situativen Gefühlserfahrungen und anhaltende emotionale Dispo-

sitionen wie beispielsweise Depressionen oder Angst:

»[D]ieses Unternehmen der Selbstanalyse muss sich darum bemühen, all die

komplexen Affekte, die aus der Vergangenheit stammen, all das, mit dem man

sich in seiner alltäglichen Existenz mehr schlecht als recht arrangiert, immer

eingehender zu beschreiben und aufzuklären.«131

Eribon kommt mehrfach auf diese subjektkonstitutive Rolle von Gefühlen zu spre-

chen und interpretiert sie als Ausdruck der gesellschaftlichen Urteile, die über ihn

gefällt wurden. Eine besondere Rolle nimmt dabei das Schamgefühl ein, das er in

einigen seiner Bücher thematisiert: das ihn begleitet, wenn er im Milieu französi-

scher Intellektueller auf die Worte der Arbeiterklasse zurückgeworfen ist oder das

er gegenüber seiner Mutter empfand, als er ihr sein Buch schenkte und begriffen

habe, dass sie es nie würde verstehen können.132

»Wie kompliziert das mit der Scham ist! Ein Affekt, der sich überall einschleicht,

immerwieder in verschiedensten Formen auftaucht, sich gemäß den Situationen,

128 Eribon 2016, S. 194.

129 Vgl. Eribon 2016, S. 191ff.

130 Eribon 2016, S. 236.

131 Eribon 2018, S. 61.

132 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

den gesellschaftlichen und relationalen Räumen, in denenman sich befindet, ver-

schiebt (bis zu dem Punkt, an dem sie vollkommen umgekehrt wird: Scham für

das, was ich geworden bin, vor denen, die ich verlassen habe, um es zu werden,

weil ich mich für sie schämte).«133

Das Schamgefühl, aber auch andere Affekte wie Angst oderWut verstetigen die so-

ziale Herkunft eines Subjekts und werfen es situativ auf diese zurück, sie sind sta-

bilisierend. Dieser Umstand macht die Selbstanalyse insofern für Eribon zur Hon-

toanalyse, zu einer Analyse der Schande oder der Stigmata, die ein Subjekt mit sich

trägt und spürt.134

Allerdings bilden dieselben Gefühle für Eribon den Beginn und Antrieb der

Selbstanalyse, sie wirken motivational.135 Die Scham der Klassenzugehörigkeit, die

Ängste vor Homophobie oder ein Gefühl deplatziert zu sein initiieren die Selbst-

analyse. Das sie durchführende Subjekt folgt diesen Gefühlserfahrungen – vom

eigenen Alltag hin zur subjektiven Geschichte, dabei die sozialen Verhältnisse stets

im Blick, um sich das eigene Selbst verständlich zu machen. Eribons Selbstanalyse

stellt den Versuch dar, die eigenen Gefühle nachzuvollziehen und ihnen dabei

Ausdruck zu verleihen.136

Eine Selbstanalyse findet keinen Halt in Letztbegründungen oder Ideologien,

sondern nur in sich selbst.137 Eribon scheut daher nicht die Verabsolutierung des

Vorgehens, wenn es um das Vergegenwärtigen von Durchlittenem geht, weshalb

es sich bei Selbstanalysen um ein möglicherweise »verstörendes«138 Vorgehen han-

delt; denn das Vergegenwärtigen unterliegt einem Prinzip des unverhohlenen Blickes

auf sich selbst: »[M]anmuss alles sagen, oder zumindest versuchen.«139

133 Eribon 2018, S. 91.

134 Vgl. Eribon 2018, S. 156. Hiermit ist die weiterführende Frage aufgeworfen, wie sich Eribons

Selbstanalyse auf Subjekte übertragen lässt, für die beispielsweise Stolz, Selbstvertrauen

und Überlegenheit gegenüber anderen sozialistorisch prägender ist als Scham. Inwiefern

kann sie also an den spezifischen Gefühlsmustern eines privilegierten Milieus ansetzen,

um einem Subjekt zu ermöglichen, die eigene ›elitäre‹ Position kritisch zu bedenken? Ich

danke Andreas Eis für diesen spannenden Hinweis.

135 Vgl. Eribon 2018, S. 63, 140.

136 Vgl. Eribon 2018, S. 40f.

137 Vgl. Eribon 2018, S. 153.

138 Eribon 2018, S. 57.

139 Eribon 2018, S. 57. Es sind die angesprochenen Referenzen, die es ermöglichen, dieses

Prinzip des unverhohlenen Blickes aufrechtzuerhalten; denn einerseits machen die Ref-

erenzen ein sonst sprachlich nur schwer fassbares Selbst umgänglich und andererseits

scheinen sie ein Selbst vor überbordenden Gefühlen zu schützen. Sie fungieren damit

gewissermaßen als ein emotionaler Filter, der einen Zugang zum eigenen Selbst er-

möglicht, aber stets auch selektiert oder gar blockiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 111

Für Eribon ist es zudem wichtig, die erworbenen Einblicke zu fixieren, was die

Intro- und Retrospektion um das Schreiben als Modi der Selbstanalyse ergänzt.140

Eribon erklärt sich darin – ganz im juristisch-öffentlichen Sinne des Wortes – vor

sich selbst undder sozialenWelt.Eine solcheErklärung gehtmit einer gewissenGe-

walttätigkeit einher,werdees immer schwieriger,dasGeschriebenezuverändern.141

Sowird jeder verfasste Satz zu einem gefühlten, renitenten Rest, zu etwas, das wie-

derum noch nicht analysiert, über das noch nichts geschrieben wurde. Eine Selbst-

analyse kann an diesen schriftlichen Zeugnissen erneut ansetzen und endet deshalb

nie.142 Siemagdaher sogar in einenDrangumzuschlagen: »Wennmanzurückkehrt,

dann weil man nicht anders kann.«143

Ein solches Durchleuchten soll das eigene Selbst verstehen helfen. Hinsichtlich

der Gefühle erhofft Eribon aber etwas Weiteres: Die Umwidmung seiner Gefühle,

die Überwindung seiner Scham und der damit einhergehenden Sozialstruktur zu-

gunsten eines anderen Gefühls – Stolz.144 Eribon betreibt so etwas wie eine Ethik

der Gefühle: Indem er die Geschichte seiner Subjektkonstitution hinterfragt,meint

er, zu einem neuen Verhältnis zu sich und seinen Gefühlen in der Gegenwart zu ge-

langen. In dieser Figur steckt auch das kritischeMoment der Selbstanalyse und des

kritischenDenkens imAllgemeinen. Eribons Analyse der gesellschaftlichenUrteile,

die über seine Familie und ihngesprochenwurden, lässt ihndie herrschende soziale

Logik hinter den Urteilen erkennen und zurückweisen:

»Von den Transzendentalien befreit und auf die Immanenz verpflichtet, bleibt das

kritischeDenken imKernmit den Fragestellungen verbunden, die die sozialen Be-

wegungen und die politischen Setzungen aufwerfen.«145

Schließlich vermag eine Selbstanalyse auch Auswirkungen auf die Mitmenschen

derjenigen Person haben, die die Analyse durchführt: Eine der Konsequenzen der

Veröffentlichung von Rückkehr nach Reims bestand in Konflikten, die Eribon mit

seiner Familie hatte, über die das Buch unter anderem handelte. Seine Schilde-

rungen der Scham, des Kontaktabbruchs und der Flucht waren, wie er berichtet,

für seine Mutter und Brüder gänzlich unverständlich. Nicht nur die akademischen

Codes brachten ihn so in Distanz zu seinem Herkunftsmilieu, sondern auch eine

140 Es handelt sich hierbei nicht um ein einmaliges Herunterschreiben. Stattdessen erklärt Eri-

bon: »Wenn man ein Buch anfängt, hat man fast keine Vorstellung davon, was aus ihm wer-

den wird: Man hat keinen Begriff davon, was das Endprodukt sein wird, das man Schritt für

Schritt zu realisieren versucht – ganz im Gegenteil: Das Buch wird im Werden erfunden,

nach tausend Versuchen, tausend Zurücknahmen und viel Ausdauer« (Eribon 2018, S. 92f.).

141 Eribon 2018, S. 93.

142 Vgl. Eribon 2018, S. 56.

143 Eribon 2018, S. 57.

144 Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75, 156.

145 Eribon 2018, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Darstellung, die sie als Herabwürdigung auffassenmussten,wie Eribon spekuliert.

Geringe Aufmerksamkeit schenkt er in diesem Zusammenhang hingegen dem Pri-

vileg, solche Spekulationen aus der Warte eines populären Akademikers anstellen

zu können. Zudem stieß das Buch auf eine Vielzahl von Leser:innen, die sich mit

Eribons Schilderungen identifizieren konnten und worin er – trotz physischer

Trennung – die Herausbildung eines Kollektivs vermutet.146

Diese theoretischen Aspekte von Eribons Auffassung der Selbstanalyse und des

kritischenDenkens sindmit einer gewissen Vorsicht aufzufassen.Wer Eribon liest,

wird feststellen,dassBücherwieRückkehrnachReimsoderGesellschaft alsUrteil in sich

äußerst different sind – zwischen biografischen Darstellungen und dem Anspruch

auf eine Subjekttheorie; zwischen der Rolle als bürgerlicher und der als subalter-

ner Autor, zwischen den Formalia und Stilen philosophischer Abhandlungen, Me-

moiren und Erzählungen. Eribon ist damit seiner eigenen Subjektauffassung per-

formativ treu. Inwiefern es sich aber um eine bündigeTheorie handelt,muss jedoch

auchhinsichtlich einerKritikpolitischerGefühle zwischen Interpret:innenumstrit-

ten bleiben.

Didier Eribons Selbstanalyse basiert auf den Prinzipien sozialer Determination

und Immanenz und damit den reflexiven Leitplanken eines kritischen Denkens.

Zusammengenommen handelt es sich hierbei um eine Selbst- und Sozialkritik,

deren Objekte die Subjektivität der Kritiker:innen (Subjekt der Kritik) sowie die in

dieser zum Ausdruck kommenden gesellschaftlichen Urteile sind. Anders gesagt:

Subjekt und Objekt einer Kritik kommen in Eribons Ansatz nahezu zur Deckung.

Die eigene Subjektivität zu verstehen und diese gegebenenfalls zu überwinden

oder doch zumindest umzuwidmen, stellt das leitende Kriterium dieser Kritik dar,

die sich im dreiteiligen Modus von gegenwärtiger und historischer Selbstanalyse

sowie im Schreiben entfaltet. Dabei trägt auch eine solche Kritik gesellschaftliche

Urteile (Kontext) in sich, die wiederum erneut zum Objekt einer Kritik werden,

wobei in dieser Kritik erneut Urteile aufscheinen und so fort – die kritisch den-

kende Selbstanalyse endet somit nie. Hinsichtlich Gefühle pendelt EribonsTheorie

zwischen dem ethischen Umgang mit jenen Gefühlen, die gesellschaftliche Urteile

zum Ausdruck bringen, und der epistemischen Frage, wie sich Gefühle anders wissen

und erfahren lassen.

3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht

(I) Was will Eribons Theorie leisten? Das Ziel eines kritischen Denkens – und damit

verbunden der Selbstanalyse – ist es zum einen, das eigene Selbst, dessen sozia-

le Determination sowie die diesem Selbst impliziten Gefühle zu verstehen. Damit

erhofft sich Eribon zum anderen einen anderen Zugang zu sich und der sozialen

146 Vgl. Eribon 2018, S. 92ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 113

Welt, gleich worin dieser besteht. Hierin liegt die zentrale Differenz zur postnor-

mativen Kritik von Eva Illouz –mag es doch an einigen Stellen wirken, als lese man

ihr Konzept wie von einem Zerrspiegel, wenn Eribon von Determinismus und Im-

manenz oder dem deontologischen Anspruch von Kritik schreibt. Im Vergleich zur

postnormativen Kritik widmen sich das kritische Denken und dessen Selbstanalyse

dem eigenen Selbst in der sozialenWelt und nicht anonymen Rezipient:innen einer

wissenschaftlichen Studie.

(II)Wie bezieht Eribon ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ im kritischen Denken und in der Selbstana-

lyse aufeinander? Eribons kritisches Denken impliziert keine umfassende Gefühls-

oder Affekttheorie. Er greift zumeist auf die alltägliche Verwendung von Begriffen

wie Scham zurück, die als hartnäckige, biografische Effekte dargestellt werden. Ei-

ne Kritik an Gefühlen (gentitivus objectivus) bleibt somit deskriptiv: Gefühle werden

nur indirekt zumObjekt von Kritik, also nur, insofern diese soziale Determinismen

perpetuieren – wie zum Beispiel ein milieubedingtes Angstgefühl. Der gefühlskri-

tische Moment einer Selbstanalyse richtet sich also primär auf die soziale Welt, die

durch das Fühlen vermittelt ist.

Gefühle spielen eine bedeutendere Rolle, wenn es um das Hervorbringen kriti-

schen Denkens geht (genitivius subjectivus): Es sind die zuvor problematisierten Ge-

fühle, die denmotivationalen Ausgangspunkt eines kritischen Denkens bilden. Die

Gefühle gehen in denModus einer selbstanalytischenKritik ein, in dem sich das ge-

genwärtige Erfahren sozialer Urteile, das Analysieren ihrer historischen Genese so-

wie das Fixieren dieser Erkenntnisse in Schrift miteinander verbinden. Durch die-

sen Modus zieht sich die Vergegenwärtigung und Verständlichmachung von Erlit-

tenem. Die Beschäftigung mit sich und der sozialen Welt sowie der gemeinsamen

Geschichte birgt das Potenzial eines kritischen Effektes, der sich in einem anderen,

zuvor nicht möglichen Zugang zu sich selbst widerspiegelt. Anstatt Scham für die

eigene Biografie mag ein Subjekt so Stolz für diese empfinden, ein Gefühl, das es

fortan in die sozialeWelt trägt. Fragen lässt sich vor diesemHintergrund, ob Eribon

nicht womöglich der Hoffnung auf ein schamfreies Leben für sich als Klassengeflo-

hener folgt, die seiner Selbstanalyse als Kriterium dient.

Auch bei Eribon zeigt eine Kritik politischer Gefühle eine gewisse Asymmetrie

zugunsten des Einflusses von Gefühlen auf die kritische Unternehmung der Selbst-

analyse. Obwohl Gefühle nicht das primäre Objekt des kritischen Denkens sind, so

lassen sich diese doch letztlich nicht vom eigentlichen Objekt trennen, der sozialen

Welt und ihren Urteilen.

(III)Welche Widerstände impliziert Eribons Theorie als Kritik politischer Gefühle? Die

Schwierigkeiten, mit denen Eribons Selbstanalyse hinsichtlich einer Kritik politi-

scher Gefühle behaftet ist, lassen sich auf drei herunterbrechen: Zunächst ist Eribon

aufgrund seiner Biografie an den Erfahrungen von Scham, Angst und Deplatziert-

heit ausgerichtet. Eribons Schilderungen besitzen eine gewisse Vehemenz, und da

er sich dazu zwingt ›alles auszusprechen‹, bietet er Rezipient:innen – primär Intel-

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

lektuellen,die seineBücher lesen (können) und ähnlicheErfahrungenmachten–ei-

ne Identifikationsmöglichkeit. Allerdings macht Eribon so ein Verständnis sozialer

Herrschaft stark, dass über ›negative‹ Gefühle funktioniert. Aus dem Blick geraten

die sozialdeterminierende Rolle ›positiver‹ Gefühle147 und entsprechende affirmati-

ve Kritikformen148. Auf solche Gefühle kommt Eribon allenfalls als etwas, das ihm

verwehrt wurde.Damit drängt sich die Frage auf, inwiefern eine Selbstanalyse auch

Gefühle des Wohlbefindens, der Freude oder des von ihm affirmierten Stolzes the-

matisieren kann und muss – besonders dann, wenn solche Gefühle wiederum mit

sozialerDistinktion einhergehen.WelcheBedeutung kommt solchen ›positiven‹ Er-

fahrungen imVollzugder Selbstanalyse zu,beispielsweiseEuphorie oderNostalgie?

Kurz gesagt: Wie sähe eine Autoanalyse aus, die sich auf das Glück richtet und sich

durch dieses vollzieht?

Natürlich ließe sich dieser Kritikpunkt leicht beiseiteschieben, begründet man

den Fokus Eribons mit dessen Biografie. Immerhin hat er nun einmal die Erfah-

rungen der Klassenflucht gemacht. Allerdings setzt hier ein zweiter Punkt an: Es

mag sich der Eindruck aufdrängen, Eribon trage durch akribische Selbstbetrach-

tung sein eigenes Selbst und seine authentischen Gefühle an die Leser:innen, als

zeige er sich. Da das Schreiben Teil des kritischen Modus ist, der auf Eribon und

nicht auf die Leser:innen ausgerichtet ist, scheint sich hier eine doppelte Rezepti-

onsproblematik einzuschleichen: Einerseits entsteht einWiderspruch zwischender

dramatischenExpression vonGefühlen,die aufgrunddessen authentisch oder auch

originär erscheinen, und dem Anliegen ihrer Überwindung respektive ihrer Um-

widmung durch eine Selbstanalyse. Folglich lässt sich fragen, ob Eribon in seiner

Selbstanalyse womöglich die Gefühle (und die soziale Welt) stabilisiert, zu denen

er einen anderen Zugang anstrebt. Macht sich Eribon nicht noch mehr zum »Sohn

der Schande«,149 indem er sich immer wieder öffentlich als dieser identifiziert? Ze-

mentiert er nicht genau jene Gefühlsstrukturen und Klassenverhältnisse in Bezug

auf seine Familie und sein Herkunftsmilieu, die ihn ursprünglich zur Flucht trie-

ben? Problematisch wird dies vor allem dann, wenn ein kritischer Effekt, der in der

Selbstanalyse beiAutor:innen initiiertwerden soll, gegenüberder Leser:innenschaft

ins Unkritische zu kippen droht. Der Kipppunkt besteht darin, dass Eribons un-

geschönte und brutale Schilderungen, deren Analyse ja einen selbstkritischen Ef-

fekt bergen, für die Rezipient:innen genau das sind, was sie beim Lesen affizieren.

Während für Eribon also Kritik auf der vorangegangenen Identifikation mit seiner

Biografieberuht, identifizieren sichRezipient:innenmöglicherweiseunkritischmit

dem kritischen Vorgehen eines klassengeflüchteten Intellektuellen. In diesem Fall

147 Vgl. bspw. Berlant 2011, S. 23ff.; Ahmed 2008b.

148 Vgl. Massumi 2010, S. 338ff. sowie Kapitel 3.5.

149 Eribon 2016, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 115

würde ein gefühlskritischer Zugang der Rezipient:innen zu Eribons geschilderten

Erfahrungen potenziell eher verhindert denn kultiviert.150

Ein dritter Widerstand in Bezug auf eine Kritik politischer Gefühle besteht im

Verschwimmen der Stile inWerken wie Rückkehr nach Reims. Zwar ermöglicht es ei-

ner Selbstanalyse, auf die Biografie eines Subjektes fokussiert zu bleiben, indem

diese nicht einseitig in wissenschaftliche oder literarische Codes überführt wird,

sondern diejenigen Einflüsse einbezogen werden, die Eribon als Person tatsächlich

prägen; allerdings müssen sich die so amalgierten Stile nicht notwendig stärken.

Vielmehr bleibt unklar, ob die Vermischung der Stile einen Zugang zu den eigenen

Gefühlen eher fördert oder verhindert. Dritten erschwert es die Rezeption womög-

lich sogar –will Eribon eine Subjekttheorie schreiben, eine Kritik sozialer Determi-

nismen, einen autobiografischenRoman, eine Literaturkritik oder gar eine Zeitdia-

gnose?Bezogenauf eineKritikpolitischerGefühledrückt sichdieserUmstanddarin

aus, dass oft nebulös bleibt, wann Eribon von sich und wann von einem Subjekt im

Allgemeinen spricht, ob es sich umein persönliches Erlebnis oder eine Komponente

seiner Subjekttheorie handelt.151

(IV)Welche Anregungen bietet EribonsTheorie als Kritik politischer Gefühle für die Ent-

wicklung eines eigenen Ansatzes? Zunächst nehmen das Selbst und die erfahrenen Ge-

fühle einen zentralen Platz im kritischen Denken Eribons ein. Seine Kritik der Ge-

fühle setzt diese jedoch nicht als abgeschlossene, gesetzte Entitäten voraus –wenn-

gleich sie nur schwer zu transformieren sind –, sondern sieht in ihnen Ausdruck

dynamischer undhistorisch gewachsener gesellschaftlicherVerhältnisse–wie auch

Illouz in ihrer postnormativen Kritik. Im Gegensatz zu Illouz und Walzer richtet

sich Eribons Kritik aber auf das eigene Selbst und damit die eigenen Gefühlserfah-

rungen. Insofern handelt es sich bei seiner Auffassung um eine Selbstkritik. Da-

mit zeigt Eribon, wie nicht nur die Gefühle der anderen beteiligten Akteur:innen,

sondern auch die eigenen in eine Kritik politischer Gefühle eingehen können, ohne

diese jedoch unkritisch zu affirmieren. Das noch von Illouz aufgeworfene Dilem-

ma, wie eine Kritik an authentischen Gefühlen auf Basis ebendieser Gefühle statt-

finden kann,wird vonEribon in einer unabgeschlossenen Selbstkritik aufgelöst, die

sich an den manifesten Determinismen der sozialen Welt abarbeitet. Gefühle sind

damit keinUntersuchungsgegenstand,der aus demsicherenAbstand sozialwissen-

schaftlicher Forschung untersuchtwird –außer es hilft,mit ihnen umzugehen.Der

Zugriff Eribons besteht vielmehr in einem emotional-biografischen Schreibstil, der

150 Zum Vergleich: In einer postnormativen Kritik findet die Identifikation der Rezipient:in-

nen durch eine bestimmte Gefühlsware (zum Beispiel Horrorfilme oder Urlaubserlebnisse)

statt, deren historische Aufarbeitung und affektive Gegenerzählung bei den Rezipient:in-

nen dann zu einem möglichen gefühlskritischen Effekt führen sollen (vgl. Illouz 2018b,

S. 286ff.).

151 Vgl. Eribon 2018, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

offenmitdeneigenensubjektivenGefühlenumgeht, sie in ihrerGenese rückverfolgt

und so hinterfragt. Zusammenmit Eva K. Sedgwick stellt Eribons Ansatz daher ein

Beispiel für ein gefühlskritisches Vorgehen im wissenschaftlichen Arbeiten dar.

ZweitensundabschließendaffirmierenEribonsSelbstanalyseund seinkritisches

Denken nicht nur subjektive Gefühlserfahrung. Er macht zudem zwei miteinander

verbundene Aspekte implizit deutlich: Zum einen haben auch Leidenserfahrungen

ihren Platz in einem kritischen Vorgehen, was affirmative Auffassungen von Kri-

tik kontrastiert, wie sie im folgenden Unterkapitel Thema sein werden. In dieser

Hinsicht können die beiden Ansätze Eribons und Massumis komplementär gele-

senwerden.Zumanderen aber zeigt Eribon,dass die Leidenserfahrungennicht nur

Ausdruck sozialerUrteile sind.SiekönnengleichfallsKritikendurchziehenoderAn-

trieb sein, zu gesprochenen Urteilen in Revision zu gehen.

3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik

Einer der meistzitierten Autor:innen des affective turns ist der kanadische Philosoph

Brian Massumi. Obwohl sich Massumi vorwiegend mit Themen um Emotion und

Affekt beschäftigte, bezog er in seinenArbeiten auchmehrfach Stellung zurwissen-

schaftlichen Auffassung von Kritik, der er einen eigenen affekttheoretischen Vor-

schlag entgegenhält. Für eine Versammlung verschiedener Kritiken politischer Ge-

fühle lohnt also ein Blick in dessen Schriften. Die Wahl fiel vor allem deshalb auf

Brian Massumi, da dessen Vorschlag einer Kritik politischer Gefühle im Vergleich

zu einem neuen feministischen Materialismus einer Karen Barad oder der critical post-

humanities Rosi Braidottis stärker an der Bedeutung von Affekten orientiert ist.152

3.5.1 Affekt – Emotion – Kritik

Um sich dem Vorschlag Massumis anzunähern, lohnt es, zunächst seine Differen-

zierung zwischen Affekt und Emotion näher zu betrachten. Inspiriert von der Spino-

za-Interpretation von Gilles Deleuze und Félix Guattari beschreibt der Begriff Affekt

152 Vgl. Braidotti 2019; Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012. Karen Barads Auffassung eines

neuen feministischenMaterialismus werde ich im Zusammenhang mit der Theorie von Brigitte

Bargetz in 3.7 thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 117

die Fähigkeit eines Körpers153 zu affizieren und affiziert zuwerden.154 Demnach be-

findet sich ein Körper – sagenwir zunächst einmenschlicher – in einemkomplexen

Affektgeflecht. In einemsolchenwirkt er auf alle ihnumgebendenElemente (andere

belebte und nicht-belebte Körper, aber auch Gerüche, Licht etc.) ein und empfängt

eine solche Wirkung zugleich von diesen. Massumi nennt diese Wirkungen auch

Mikroperzeptionen, die »jedenMoment unseres Lebens bevölkern.«155

Die in ein affektives Wirkungsgeflecht eingebunden Elemente sind in unter-

schiedlicher Weise aufeinander bezogen. Man stelle sich vor, durch einen Super-

markt zu laufen, in dem etliche Angebotemit bunten Farben oder appetitlichen Bil-

dern uns zu sich zu locken versuchen, während wir mit jedem Griff ins Regal Ein-

fluss auf die Kaufentscheidung anderer Kund:innen ausüben.Nicht nur Farben und

Gerüche, auch die Tageszeit und die Anordnung von Produkten bis hin zuMitmen-

schen und dem eigenen Hungergefühl haben hier Einfluss.156 Eine Differenzierung

dieses komplexen Geschehens ist für Massumi nachrangig, da epistemisch nicht

zugänglich. So lässt sich im Fall Massumis auch von einer ›flachen‹ Affektontolo-

gie sprechen, auf denen sich diskursive Ordnungen aufrichten. Festzuhalten ist je-

denfalls: Wenn sich das Affektgeflecht verändert, verändern sich die Körper in die-

semGeflecht; ebenso wie die Körper das Geflecht verändern.Mit dieser Auffassung

meint Massumi die Differenz zwischen Subjekt und Objekt zugunsten eines in all-

gegenwärtiger wechselseitiger Affektion begriffenen »Dazwischen« aufzulösen.157

Wann aber kommt es zu einer solchen Veränderung? Die Mikroperzeptionen

wirken kontinuierlich zwischen den unterschiedlichen Elementen im Affektge-

flecht. Es kommt niemals zur Ruhe, sondern ist unaufhörlich in Bewegung.158 Für

153 Aus Gründen der argumentativen Nachvollziehbarkeit spreche ich folgend von Mensch,

menschlichen Körper oder Körper. Damit hoffe ich sowohl der Materialität des Affektiven

als auch Massumis Subjektverständnis Rechnung zu tragen. Dazu schreibt er: »Genau

das Entstehen des Subjekts, seine primäre Konstitution beziehungsweise sein Wiederauf-

tauchen und die Rekonstruktion, werden […] in Frage gestellt. Das Subjekt einer Erfahrung

entsteht aus einem Bedingungsfeld, welches noch nicht subjektiv ist und in dem das Sub-

jekt erst zu sich selbst findet. Diese Bedingungen sind noch nicht einmal unbedingt in

einem herkömmlichen Sinne subjektiv. […] Noch ist es nicht die Ebene, wo sich Kategorien

wie Subjekt und Objekt herausgebildet haben« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73).

154 Spinoza, der als referenzielle Ausgangsfigur affekttheoretischer Ideen dient, schreibt im

dritten Teil seiner Ethik: »Unter Affekt verstehe ich Affektionen des Körpers, von den die

Wirkungsmacht des Körpers vermehrt oder vermindert, gefördert oder gehemmt wird, und

zugleich die Idee dieser Affektionen. […] Wenn wir also die adäquate Ursache einer dieser

Affektionen sein können, dann verstehen ich unter dem Affekt eine Aktivität, im anderen

Fall eine Leidenschaft« (Spinoza 2015, S. 223).

155 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 74.

156 Vgl. Massumi 2002c, S. 30.

157 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.; hier 70.

158 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

einen menschlichen Körper bedeutet das, dass er ununterbrochen von einem Tä-

tigkeitsvermögen im Affektgeflecht zu einem anderen übergeht, in dem er ›anders

tätig zu sein vermag‹.159DieAusgangslage desmenschlichenKörpers verändert sich

minimal und ständig.Das Affektgeflecht ist damit dynamisch und dermenschliche

Körper ständig imWerden begriffen.160

Massumi behauptet, dass dieser Übergang von einem zum anderen Tätigkeits-

vermögendas ist,was gefühltwird.Da einmenschlicherKörper stets in das dynami-

sche Affektgeflecht verwoben ist, fühlt er kontinuierlich. Es handelt sich dabei um

ein körperliches Fühlen. Dementsprechend ist es einem Menschen zum Zeitpunkt,

zu dem dessen Körper affiziert wird, nicht bewusst. Sprachphilosophisch spricht

Massumi auch davon, dass das Fühlen vordiskursiv sei161 und begründet diesen Um-

stand mit der halbsekündigen physiologischen Verzögerung zwischen Körperakti-

vität und kognitiver Verarbeitung:

»It should be noted in particular that during the mysterious half second, what we

think of as ›free‹, ›higher‹ functions, such as volition, are apparently being perfor-

med by autonomie, bodily reactions occurring in the brain but outside conscious-

ness, and between brain and finger but prior to action and expression.«162

Jedes Affizieren und Affiziertwerden hinterlässt ein Residuum an Erfahrung im

menschlichen Körper, die Spur. Im Moment der Affektion werden einige dieser

vergangenen, körperlichen Erfahrungen eines Menschen – seine Gewohnheiten,

erworbenen Fähigkeiten,Vorlieben oder Begierden–aktiviert undwiederholt.Die-

ser Prozess ist relational: Jede dieser gegenwärtigen Wiederholungen kennzeichnet

eine einzigartige Erfahrungsqualität, die sich von vorangegangenen Erfahrungen

dadurch unterscheidet, dass die gegenwärtige Affektion den Zugang zur Vergan-

genheit tradiert und sich die Spur zugleich durch jede Erfahrung verändert, ganz

so, als ob ein Roman bei jedem Lesen etwas anders klingt als beimMal zuvor.

159 »Weil uns aber dieses Bestreben dazu treibt,« schreibt Deleuze über Bewusstsein in Spinozas

Denken, »je nach angetroffenen Gegenständen verschieden zu handeln, sind wir gezwun-

gen zu sagen, daß es in jedem Moment durch die von den Gegenständen herrührenden Af-

fektionen bestimmt wird. Diese bestimmenden Affektionen sind notwendig Ursache des Bewußt-

seins vom conatus [Selbsterhaltungsdrang; F.M.]. Und so wie die Affektionen untrennbar sind

von einer Bewegung, die uns zu einer größeren oder geringeren Vollkommenheit (Lust und

Unlust) übergehen lassen, je nachdem ob sich das Angetroffene mit uns zusammensetzt

oder ganz im Gegenteil versucht, uns zu zersetzen, erscheint das Bewußtsein wie das kon-

tinuierliche Gefühl eines solchen Übergangs von mehr zu weniger und von weniger zu

mehr – Zeuge der Variation und Bestimmungen des conatus im Dienst anderer Körper oder

anderer Ideen« (Deleuze 1988, S. 31f., Herv.i.O.).

160 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 72.

161 Vgl. Massumi 2002c, S. 28ff.

162 Massumi 2002c, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 119

Dieser Analogie folgend, birgt jedes Lesen respektive jede Affektion neue Poten-

ziale für die Zukunft:163

»Die Bewegungsmuster werden durch diesen affektiven Übergang für einen be-

stimmten Körper oder für eine bestimmte Situation mehr oder weniger zugäng-

lich beziehungsweise mehr oder weniger bereit gemacht.«164

So sind einem Körper einerseits gewisse Tendenzen affektiv vorgegeben. Ein wer-

dender Körper ist eingebunden in eine Matrix möglicher Variationen, die von der

Spur und der gegenwärtigen Affektion abhängt. Andererseits eröffnet sich im

Moment der Affektion ein Raum potenzieller Abstraktion, den Massumi the virtual

nennt.

»[T]he virtual is unlivable even as it happens, it can be thought of as a form of

superlinear abstraction that does not obey the law of the excludedmiddle, that is

organizeddifferently but is inseparable from the concrete activity and expressivity

of the body.«165

Massumi zieht hieraus die Konsequenz, all das zu negieren, was solche Variations-

potenziale einschränkt und damit die Dynamik der Affekte ausbremst. Dabei han-

delt es sich um bewusstes Denken und sprachlich-diskursive Deutungen von Affek-

ten,die zwarErfahrungenkommunizierbarwerden lassen,die virtuellenPotenziale

jedoch auch verschlüsseln, tradieren und so ihres ereignishaften Charakters berau-

ben. Aus diesem Grund stellt ihm der Begriff Emotion einen unvollständigen Aus-

druck eines Affektes dar:

»[W]enn wir eine bestimmte Emotion empfinden oder einen bestimmten Gedan-

ken denken,wo sind all die anderen Erinnerungen, Gewohnheiten und Tendenzen

hin, die an diesem Punkt hätten aufkommen können? Und wo sind die körperli-

chen Vermögen des Affizierens und des Affiziert-zu-Werdens hin, die von ihnen

untrennbar sind?«166

Diese Differenz zwischen vordiskursivem Affekt und diskursiven Emotionen spie-

gelt sich in Massumis Skepsis gegenüber Kritik respektive ›kritischen Verfahren‹

wider, der ich mich folgend zuwenden will: Kritik ist für Massumi ein Urteilsin-

strument, das einem sprachlich-diskursivenReglement folgt und von einemStand-

punkt vermeintlich objektiver Distanz aus verfährt. Kritik dient dazu, etwas frei-

zulegen oder zu entlarven – eine verschollene oder bislang nicht erkannteWahrheit

163 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.

164 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 71.

165 Massumi 2002c, S. 31.

166 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

beispielsweise.167 Bei Kritikwürden bestimmteAttribute zugeschrieben,woraufhin

eine abschließende Bewertung erfolge. Auf diese Weise werde in Kritik »auf mora-

lischeWeise objektiviert.«168

Massumi bezeichnet diese Auffassung von Kritik, bei der er selbst kaum zwi-

schen Kritik als Urteilsbildung, emanzipativen oder politischen Kritikverständnis-

sen unterscheidet, als negative Kritik. Bei dieser handelt es sich um bloß rhetorische

Kritikverfahren, die vorhandene Erfahrungs- bzw. Zukunftspotenziale einer Situa-

tion blockieren. Kritik kommt damit derselbe Status wie Emotionen zu, der einer

diskursiven Deutung von Erfahrung. Er kritisiert zudem, dass negative Kritik oh-

nehin nicht zur Bildung von Urteilen beiträgt, sondern meist nur der Bestätigung

bereits getroffener Urteile und Positionen dient, sodass solche auch künftig reprä-

sentiert werden können.Damit ist in negativer Kritik auch eine potenzielle Stagna-

tion angelegt, die dann entsteht, wenn divergierende Positionen zur Selbstdarstel-

lungauf ihremUrteil beharren.169 Aufgrundder vermeintlichobjektivenDistanzder

Kritiker:innen wirken negative Kritikverfahren außerdem »as if it mirrored some-

thing outside itself with which it had no complicity, no unmediated processual in-

volvement, and thus could justifiably oppose.«170 Wie auch Walzer hält Massumi

dieser Vorstellung entgegen, dass Kritiker:innen bereits stets involviert sind,womit

er allerdings das Affektgeschehen und nicht moralische Kulturen meint. Massumi

will negative Kritik nicht gänzlich verwerfen. Kritik hänge schließlich von Strategie

ebenso wie von Zeit und Umfang ab, weshalb sich auch ein pragmatischer Platz für

negative Kritiken fände171 – direkt nebenMassumis Vorschlag affirmativer Kritik.

»Etwas von außen zu beurteilen heißt, es sich in einer unangreifbaren Position

gemütlich zu machen. Mikropolitische Kritik muss von innen heraus, von mitten-

drin, kritisch sein. Und das heißt, dass man sich die Hände schmutzig machen

muss. Es gibt keine Situation in der man außerhalb der Situation ist. Und keine

Situation kann einer tatsächlichen Kontrolle unterworfen werden.«172

Für Massumi ist es nicht das Gleiche, eine ›kritische Methode‹ anzuwenden und

›kritisch zu sein‹.173 Mit der affirmativen Kritik plädiert Massumi dafür, dass Kri-

tiker:innen sich wieder von der Welt affizieren lassen sollen. Sie können so Erfah-

rungenmachen und etwas (wenn auch nurwenig) zur Realität beitragen, anstatt sie

oder ihre diskursive Deutung zu verstetigen.174

167 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

168 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

169 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

170 Massumi 2002a, S. 12.

171 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38; Massumi 2002a, S. 13.

172 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

173 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

174 Massumi 2002a, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 121

Affirmiert werden in der affirmativen Kritik also die potenziellen Erfahrungen

einer Situation, das Fühlen und damit die ontologische Dynamik des Affizierens

und des Affiziertwerdens.Nicht nur die kritischeDistanz, auch der allgegenwärtige

Verdacht, etwas durchKritik freizulegen,wird zugunstenderErschaffung vonNeu-

em fallen gelassen. Bei affirmativer Kritik geht es also zunächst umdas Affirmieren

des virtuellen Potenzials und damit des Affektgeschehens.

Das Kritische dieser Auffassung liegt für Massumi dagegen nicht in wissen-

schaftlichen Verfahren oder Techniken, denen er eine klare Absage erteilt:

»If you don’t enjoy concepts andwriting and don’t feel that when youwrite you are

adding something to the world, if only the enjoyment itself, and that by adding

that ounce of positive experience to the world you are affirming it, celebrating its

potential, tending its growth, in however small a way, however really abstractly –

well, just hang it up.«175

Entgegen negativer Kritik sind fürMassumi all jene Prozesse der Affektion kritisch,

die sichgegendiskursiveDeutungsmuster richten,welchedasAffektgeschehenein-

hegen. Am SenseLab, gegründet von ErinManning undmitgestaltet von BrianMas-

sumi, gingen Forscher:innen beispielsweise dazu über, nur noch unfertige Textar-

beiten zu besprechen und alternative Schreibmodi (Orte, Zeiten, Kleidungen etc.)

auszuprobieren. So ließe sich die kreative Prozessualität des Schreibens hervorkeh-

ren und zudem die Logiken wissenschaftlicher Textproduktion (indirekt) kritisie-

ren.176 Es wirkt allerdings zumeist so, als sei ein kritischer Effekt bloß Nebenpro-

dukt der Affirmation.

Anhand des Beispiels wird verständlich, weshalb Massumi affirmative Kritik

nicht für ein Verfahren oder Handwerk hält, sondern es darum gehe »kritisch zu

175 Massumi 2002a, S. 13.

176 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 94. Als weiteres Beispiel für alternative, kün-

stlerisch-politische Praktiken kann Massumis Schilderung einer Plenumssituation gelten:

»Die Frage, wie wir kleine Gruppen formen, haben wir versucht zu beantworten, indem wir

nach affektiven Mechanismen gesucht haben. So haben wir beispielsweise für das erste,

von uns organisierte Ereignis verschiedene Stoffe benutzt. Einige von diesen waren eher

Felle, andere zeichneten sich durch wunderschöne Farben oder Muster aus. Um die Teil-

nehmer in Gruppen aufzuteilen, haben wir sie einfach gebeten, ein Stück Stoff, dass sie

besonders ansprach, auszuwählen und dann dieses Stück Stoff dazu zu verwenden, ihren

eigenen Interaktionsraum damit zu schaffen. Entweder indem sie sich darauf oder darum

setzten oder indem sie sich darin einwickelten – was auch immer sie am meisten bewegte.

Noch bevor das erste Wort in der Gruppe ausgetauscht oder die erste Aufgabe angegangen

wurde, waren die Teilnehmenden bereits in einer kleinen Welt der Verbundenheit vereint,

die sich wie ein vorübergehendes Zuhause anfühlte« (Massumi, Manning, Weigel 2010,

S. 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

sein«.177 »The critique is not an opinion or a judgment but a dynamic ›evaluation‹

that is lived out in situation.«178

Massumi tritt mit dieser Auffassung als Advokat der Dynamik und Prozessuali-

tät gegenüber jedweder Fixierung oder Statik vonBedeutung auf.UmBedeutungen

wieder in Bewegung zu versetzen und ihre affektive Beschränkung aufzuheben, af-

firmiert eine solche Kritik körperliche Erfahrungen und damit die virtuellen Poten-

ziale von Affektionen. Insofern handelt es sich für Massumi bei affirmativer Kritik

umeinmikropolitischesHandeln.179DasBeispiel derAntiglobalisierungsbewegung

verdeutlicht dies:

»Es ist sehr einfach, Schwächen in ihren Taktiken oder in ihren Kapitalismusana-

lysen aufzudecken. Wenn man darauf wartet, dass die Bewegung aufkommt, die

zu der eigenen Idee des richtigen Ansatzes passt, dann kann man ein Leben lang

warten. Nichts wird jemals so genau passen.«180

Kritik sollte also nicht auf adäquate Urteile oder passende Diagnosen warten. Eine

affirmativeKritik entzieht sich solchen leitendenPrinzipienund ihrenKriterien von

›richtig‹ und ›falsch‹.181 Stattdessen folgt sie denModi affektiver Verbindungen und

abduktiver Teilnahme182, um die Realität zu verändern:

»Doch zum Glück haben die Leute nicht gewartet. Sie haben sich mitten hinein-

begeben, haben angefangen, zu experimentieren und schrittweise Netzwerke

aufzubauen. Dadurch wurden neue Verbindungen zwischen Menschen geschaf-

fen und verschiedene Bewegungen arbeiten in vielen Gegenden auf der ganzen

Welt unter Verwendung verschiedenster Organisationsstrukturen auf unter-

schiedlichen politischen Ebenen […]. Wir sind weit entfernt von einer Lösung,

doch es ist ein Anfang. Es ist ein stetiger Prozess. Und das ist der Punkt: Immer

weitermachen!«183

Die von Brian Massumi vorgeschlagene affirmative Kritik macht die diskursiven

Deutungsschemata zu ihremObjekt, darunter Emotionenwie Angst,Mut oder Ekel.

Indem sich ein Subjekt auf experimentelle Praktiken und Kontexte einlässt, wird es

177 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37.

178 Massumi 2010, S. 338.

179 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 92.

180 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38.

181 Vgl. Massumi 2002a, S. 13.

182 Das Attribut abduktiv bezeichnet ein körperlich-reaktives Denken. Es handelt sich um »eine

Art unmittelbare Beurteilung des Affektes, durch eine Bewertung der potenziellen Entwick-

lungen und situationsbezogener Ergebnisse« (Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 33). In-

sofern lässt es sich als körperliches Empfinden gegenüber klassischen Vorstellungen kog-

nitiven Denkens begreifen.

183 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 123

diesemmöglich, sich ein vordiskursives Erfahren zu erschließen, dabei (anders) zu

fühlen (Modus) und so zum kritisierenden Subjekt zu werden. In einer solchen Affir-

mation des Erfahrens – und damit implizit des Affektgeschehens per se – vermu-

tet Massumi eine Freiheit von der Statik diskursiver Codes sowie dazu, anders zu

werden. Hierin liegt der kategoriale Angelpunkt seiner Auffassung. Massumis An-

satz basiert auf einerAffektontologie,die–zusammenmit dendarauf sich errichten-

den Diskursdeutungen – die affirmative Kritik kontextualisiert. Auf Grundlage des

ontologischen Status des Affektgeschehens bezieht Massumi die epistemische Posi-

tion, dass Affekte vorsozial, nicht erfassbar, aber in ihrer Veränderung körperlich

fühlbar sind. Das, was wir hingegen durch Emotionen erfahren, sind nur reduzier-

te Ausschnitte dessen, was im Affektgeschehen potenziell angelegt ist. In ethischer

Hinsicht spricht sich Massumi gegen alle kognitiven Begrenzungen der körperli-

chen Affekterfahrungen aus und sieht in der affirmativen Kritik die Möglichkeit ei-

ner kritischen Seinsweise.

3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht

(I)Waswill die affirmativeKritikMassumis leisten?Massumi bietetmit affirmativerKri-

tik demFeld der Kritik politischer Gefühle einen Ansatz, der Kritik eng an situatives

Fühlen koppelt und sich gegen all die alltäglich gewordenen,manifestenDeutungen

aufbäumt, die Erfahrungen verschleiern. In gewisser Weise ist Massumi – ähnlich

wie Eribon – an einem anderen Zugang zu sich und der Welt interessiert. Affirma-

tive Kritik würde gegenüber einem kritischen Denken jedoch einwenden, dass es

nie darauf ankommt, welche Urteile uns eine Gesellschaft aufbürdet, sondern nur

darauf,welcheWeisenesgibt,uns anders als verurteilt zu erfahren. InderPraxis be-

deutet affirmative Kritik die Affirmation all dessen, was uns aus bestehenden Deu-

tungen heraus in das situative Wirken der Affekte führt. Sie ist kritisch gegenüber

diskursivenDeutungen in demMaße,wie sie vordiskursiveErfahrungen affirmiert.

(II) Wie werden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in Massumis Theorie aufeinander bezogen? Zwei

Beziehungsweisen lassensichausmachen, jenachdem,obGefühl alsEmotionoderAf-

fekt interpretiert wird. Ichwidmemich zunächstEmotion: Emotionen sind eines der

zentralen Objekte einer affirmativen Kritik (genitivius objectivus), da sie die Affekter-

fahrungenbegrifflich codierenundsobeschränken.Befinde ichmichbeispielsweise

in einer gewissen affektiven Disposition gegenüber einer anderen Person, könnte

ich sie unter Zuhilfenahme von emotionalem Vokabular auf den BegriffWut brin-

gen.Allerdingswürde ich danndieQualität der situativenErfahrung einerDeutung

unterordnen, die sich aus vorherigen körperlichen Erfahrungen speist, die ich mit

Wut verbinde. Eine affirmative Kritik richtet sich gegen eine solche Verengung. Sie

bejaht hingegen das Potenzial abseits der diskursiven Deutung alsWut und damit

die möglichen körperlichen Erfahrungen, die ›nicht in Worte zu fassen sind‹. Ein

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

affirmativ-kritisches Verhalten könnte beispielsweise darin bestehen, mit den Er-

fahrungen von Nähe und Distanz zur besagten Person zu experimentieren.

Vor diesem Hintergrund lässt sich erahnen, dass Emotionen theorieimmanent

kein genitiv-subjektiver Platz in einer affirmativen Kritik zukommen kann (genitivus

subjectivus). Emotionen wie Liebe, Hass oder Ekel würden das Potenzial der Erfah-

rungenbegrenzen,das ja gerade konstitutiv für eine solcheKritik ist. Folgtmandie-

semGedanken,wird jedochdiskutabel, obnicht die Philosophie vonMassumi selbst

zum Schema wird, das solche affektiven Potenziale begrenzt.

Deute ich Gefühl hingegen als Affekt, dann verhält sich die Kritik politischer

Gefühle nahezu umgekehrt. Affekte können nach Massumis Auffassung nicht

zum Objekt affirmativer Kritik (genitivus objectivus) werden, da sie auf einer vor-

sozialen, ontologischen Ebene lokalisiert sind – vergleichbar wäre es wohl damit,

Kritik an Molekülen oder Neuronen zu üben. Affekte unterliegen einer komplexen

Eigendynamik und entziehen sich deshalb einer umfänglichen menschlichen Be-

wusstwerdung in einer Situation ebenso wie einer retrospektiven Analyse. Kritik

kann sich deshalb nicht auf das Affektgeschehen richten, sondern lediglich auf das,

was es begrenzt und seine freie Entfaltung unterbindet.

Zudem ist das Affektgeschehen das, was eine affirmative Kritik begründet und

antreibt (genitivus subjectivus): Erstens wirken Affekte aufgrund ihres ontologischen

Status initial und motivational, setzen sie Menschen und Körper in der Welt über-

haupt erst miteinander in Relation. Massumi vermutet in den möglichen Relatio-

nen, also den Affizierungspotenzialen, so etwas wie Freiheit von den diskursiven

Begrenzungen des Affektgeschehens.184 Zweitens ist diese Kritik politischer Gefüh-

le auf die Affirmation hin ausgerichtet. An welchen Kontexten, Objekten, Subjek-

ten undPraktiken auch immer neueAffizierungsweisen entdeckt,Erfahrungen ver-

mehrt undEngführung in diskursive Codes gesprengtwerden können, lässt sich af-

firmative Kritik vermuten. In der Konsequenz wird es so schwer festzustellen, wo

affirmative Kritik nicht möglich ist. Insofern wäre es möglicherweise theoretisch

konsequenter, von kritischer Affirmation,denn von affirmativer Kritik zu sprechen.

Massumis affirmative Kritik ließe sich damit für das Anliegen dieses Kapitels

wie folgt auf den Punkt bringen: als eine Kritik der Affektgeschehen an den sie be-

grenzenden Emotionen.

(III) Welche Widerstände kennzeichnen Massumis Theorie als Kritik politischer Gefüh-

le? Ich will zwei Widerstände herausgreifen, denen hinsichtlich einer Kritik politi-

scherGefühlebesondereAufmerksamkeit gebührt:Zumeinen impliziertdie affirma-

tive Kritik eine ›positive‹ Aufwertung all dessen, was sie affirmiert – beispielsweise

verbindende Affekte, die sich in körperlichen Erfahrungen von Gemeinschaft und

Freundschaft ausdrücken.Mit diesen ließe sich wieder an der Realität teilnehmen,

184 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 125

anstatt dem Skeptizismus über sie zu verfallen.185 ›Negative‹ Erfahrungen – Angst,

Streit, Verurteilung oder (negative) Kritik – werden dagegen nicht in Betracht ge-

zogen, mangelt es hier an einem verbindenden Impetus.186 Es ist das antithetische

Problem zu Eribons Selbstanalyse. Stellt diese das subjektive Leiden über vermeint-

lich ›positive‹ Erfahrungen, scheint Massumi umgekehrt individuelle wie kollekti-

ve Leidenserfahrungen auszulassen, da es diesen an verbindenden Effekten man-

gelt. Theorieimmanent ist diese Wertung nicht nachvollziehbar: Sollte es Massumi

um affektive Verbindungen gehen, entzieht sich, warum diese nicht durch Leiden

entstehen können. Sollte es ihm wider Erwarten nicht um affektive, sondern dis-

kursive Verbindungen gehen, setzt er sich der Frage aus, wie er seine asymmetri-

sche Bewertung zugunsten ›positiver‹ Erfahrungen gegenüber Leidenserfahrungen

rechtfertigt. Aufgrund einer solchen Tendenz zu ›positiven‹ Erfahrungen inTheorie

und politisch-künstlerischen Praktiken, aber wohl auch aufgrund des deleuziani-

schen Schreibstils mutet Massumis Philosophie teils wie populäre New-Age-Esote-

rik an.187 Dabei wäre es doch eine spannende Unternehmung, verbindende Erfah-

rungen kollektiver Frustration in eine affirmative Kritik zu integrieren und so zu

erweitern. Unvermeidbar ist auch dann eine ethische Positionierung.

Der zweiteWiderstand ist noch vor dieser Bewertung einzelner Erfahrungen an-

gesiedelt. Er besteht in der Aufwertung der vordiskursiven Ontologie des Affizie-

rens und Affiziertwerdens gegenüber diskursiven Deutungen.188 Dieser Umstand

hat zweierlei zur Konsequenz: Erstens löst sichKritik in der Affirmation der virtuel-

lenPotenzialeundneuerErfahrungenauf.Kritik ist damitnichtmehralsdiegefühl-

te Differenz zwischen einer diskursiv codierten und einer nicht-codierten Erfah-

rung. Da solche Differenzen jedoch genuin im Affektgeschehen eingewoben sind,

bleibt von der affirmativen Kritik womöglich nicht mehr als das vage Gefühl, dass

185 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 66f.

186 An diesem Punkt sind Michael Walzer und Brian Massumi nahe beieinander, argumen-

tieren beide, dass verbindende Gefühle für Kritik förderlich sind (vgl. Massumi, Manning,

Weigel 2010, S. 33; Walzer 1990, S. 54ff.). Allerdings argumentiert Massumi weniger instru-

mentell als Walzer und würde keine konkreten Leidenschaften ›guter‹ Kritik zur Vorausset-

zung machen; denn dies wäre bloß eine erneute Codierung und Methodologisierung der

Erfahrungen, die eine affirmative Kritik erst fördern.

187 Vgl. Slaby 2018, S. 63.

188 Generell bleibt es begründungsbedürftig, warum körperliche Erfahrungen diskursiven Deu-

tungen vorzuziehen seien – sofern diese Differenz überhaupt plausibel ist. Mit diesem

Problem steht die Axiomatik von Massumis Ansatz zur Disposition. Die Gründe für eine

solche Aufwertung lassen sich aus den Kontexten der Theoriebildung ableiten. Faktoren

können das zeitgenössische Wuchern der Kritik- und Gefühlsdiskurse in immer neue

Lebensbereiche hinein sein, das Massumi zu einer Rückkehr zur Erfahrung veranlasst.

Ideengeschichtlich spiegelt es das Bemühen wider, sich mit Hilfe einer flachen Affek-

tontologie von einem poststrukturalistisch-sprachlichen Subjektverständnis freizumachen

(vgl. Mühlhoff 2018b, S. 17).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

etwas anders ist als sonst. Zweitens folgt aus einer solchenRomantik für das vordis-

kursiveAffektgeschehen,dass dieseswiederumnicht zumObjekt vonKritikwerden

kann. Affekte sind laut Massumi nicht kritisierbar, da sie sich epistemisch entzie-

hen und keine eigene Qualität besitzen.189 Massumi lässt aber auch ein kritisches(-

affirmatives) Betrachten derjenigen Erfahrungen vermissen, die den Potenzialen

des Affektgeschehens Ausdruck verleihen. Mit anderen Worten: Er wendet die af-

firmative Kritik nicht gegen sie selbst. Das Resultat ist nicht nur eine Aufwertung

›positiver‹ Erfahrung, sondern der Erfahrung per se – von alternativen Präsentati-

onsformaten über erstmalige Auslandsreisen bis hin zumProbieren neuer Speisen.

Dabei böte eine affirmative Kritik theoretisch das Potenzial, diejenigen Erfahrun-

gen zu affirmieren, die sich der Privilegierung der Erfahrung gegenüber dem Dis-

kurs entziehen.

(IV)WelcheAnregungenbietetMassumisTheorie als eineKritik politischerGefühle für die

Entwicklungeines eigenenAnsatzes?DreiAspekte scheinenmirhier vonbesondererRe-

levanz: Zumeinen ist es der Fokus auf Erfahrungen.Dieser ist anders gelagert als bei

Eribon, der die Erfahrung durch eine Analyse der eigenen Subjektivität anregenwill

und dafür auf Codes zurückgreift, die ihm vertraut sind – die der Literatur, der So-

zialphilosophie und der Politik.Wo Eribons Kritik also zwischen Diskursen situiert

bleibt, strebt Massumi von diesen weg oder über sie hinaus. Ob manmit seiner Af-

fektontologie übereinstimmtoder nicht, eine affirmativeKritik entfaltet ihre Stärke

in dem Versuch, der von Illouz und Eribon hochgehaltenen Immanenz zugunsten

einer puristischen Erfahrung zu entkommen, indem sich ein menschlicher Körper

demAffektgeschehen neuer Kontexte und Praktiken hingibt.Massumis Auffassung

begründet damit eine Kritik politischer Gefühle, die im prozessualen Fühlen, ge-

nauer im anders Fühlen, denModus der Kritik sieht. Für spannend halte ich diesen

Gedanken, da er auf die Grenzen diskursiver Immanenz aufmerksammacht.

Genau das ermöglicht zweitens eine Hinwendung zu Alltagspraktiken undmini-

malen, situativenErfahrungen.Waszuvor alsAuflösungderKritik imAffektgesche-

henangeführtwurde,hatdie vorteilhafteKehrseite,dass affirmativeKritiknicht auf

aufwändige Verfahren oder exponierte Positionen angewiesen ist – jeder Mensch

kann sich potenziell dem Affektgeschehen hingeben. Die affirmative Kritik ist, so-

fern sie noch als Kritik zu bezeichnen ist, eine niedrigschwellige.

Drittens und letztens ist mit Massumis Auffassung, sich affizieren zu lassen,

auch die Idee einer körperlich-affektiven Offenheit verbunden. Massumi scheint

offensichtlich davon auszugehen, dass es eine Seinsweise gibt, aus der heraus sich

ein Subjekt von diskursiven Deutungen distanzieren und auf das Affektgeschehen

einlassen kann. Auch diese Gedanken werde ich in Verknüpfung mit dem Konzept

der Immanenz von Illouz und Eribon an späterer Stelle wieder aufgreifen.

189 Massumi 2002b, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 127

3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia

»Your’re So Paranoid, You probably ThinkThis Essay Is About You«. Mit diesem Ti-

tel spricht die US-amerikanische Feministin und Sozialtheoretikerin Eve Kosofsky

Sedgwick ihre Leser:innen direkt an.190 Ironisch-provokant lädt sie all jene zum Le-

sen ihres Essays ein, die in ihrem politischen undwissenschaftlichenHandeln allzu

paranoid agieren.191 In puncto einer Kritik politischer Gefühle stellt Sedgwicks Bei-

trag einen Klassiker dar, der problematisiert, wie Paranoia zur definierenden affek-

tiven Lesart kritischer Theorie wurde. Mit dem reparativen Lesen unterbreitet sie

nicht nur einen Vorschlag für eine ergänzende Lesart kritischer Theorie; sie argu-

mentiert zudem für eine Vielfalt affektbasierter Kritiken, »to put one’s attachments

back intoplay and intopleasure, into knowledge, intoworlds«,192wieLaurenBerlant

schreibt. Diesbezüglich hat ihr Essay nichts von seiner Aktualität eingebüßt.Meine

folgenden Ausführungen werden sich also primär auf dieses Essay Sedgwicks be-

ziehen, es rekonstruieren und für das hiesige Vorhaben untersuchen.

3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zurück

Sedgwick beginnt ihr Essay mit einer persönlichen Begebenheit. In Anbetracht der

Ausbreitung und öffentlichenDiskussion vonHIV schildert sie eine Diskussionmit

der befreundeten Forscherin Cindy Patton anlässlich der derzeit kursierenden Ge-

rüchte über den Ursprung der Erkrankung. Demnach wurde spekuliert, ob es sich

beiHIVumein aus denFugen geratenesExperiment desUS-Militärs handelt.Hier-

auf reagierte Patton mit einer Frage: »[W]hat would we know then that we don’t al-

ready know?«193 Ob es sich umeinenRegierungskomplott handele oder nicht –Afri-

kaner:innen, Afroamerikaner:innen, schwule Männer und Drogenabhängige wür-

den ohnehin systematisch diskriminiert und Opfer von Gewalt. Diese Reaktion lie-

fert Sedgwick den Ausgangspunkt ihres Essays. Anstatt sich der Frage zu verschrei-

ben, ob ein spezifisches Wissen wahr oder falsch sei, richtet sie ihre Aufmerksam-

keit den Fragen zu, was Wissen tut, wie dieses performativ wirkt und wie man sich

am besten zwischen dessen Gründen und Effekten bewegt.194

Sedgwick gesteht ein, dass diese Fragen nicht neu sind. Jedoch scheinen sie

kaum Anwendung auf die kritischen Theorien selbst zu finden, was sie zur folgen-

den Ausgangsüberlegung führt:

190 Eine deutsche Übersetzung des Textes findet sich in Baier et al. 2014, S. 355–400. Den fol-

genden Ausführungen dient die englische Originalfassung als Grundlage.

191 Vgl. Love 2010, S. 236.

192 Berlant 2011, S. 123.

193 Sedgwick 2003a, S. 123.

194 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

»[I]t is possible that the very productive critical habits embodied in what Paul

Ricœur memorably called the ›hermeneutics of suspicion‹ – widespread critical

habits indeed, perhaps by nownearly synonymouswith criticism itself –may have

had an unintentionally stultifying side effect: they may have made it less rather

than more possible to unpack the local, contingent relations between any given

piece of knowledge and its narrative/epistemological entailments for the seeker,

knower, or teller.«195

Sedgwick diagnostiziert der amerikanischen kritischen Theorie ihrer Zeit, dass

Ricœurs Hermeneutik des Verdachtes, obwohl von diesem so nicht intendiert,196

zum Imperativ wurde. Kritische Forschung ist im übertragenen Sinn auf den

Verdacht verpflichtet. Anstatt diese kritische Lesart als eine neben anderen zu

begreifen, duldet kritische Forschung keine andere neben sich, schränkt die Per-

spektive epistemologisch ein, anstatt sie zu erweitern.197

Diese kritische Lesart ist eine paranoide. Sedgwick folgt damit einer Fest-

stellung Freuds und Ricœurs, dass die nach Demystifizierung und Enthüllung

strebende Haltung von Philosophen Ähnlichkeit mit Paranoia habe. Durch ideen-

geschichtliche FigurenwieMarx,Nietzsche und Freud habe sich, so stellt Sedgwick

mit Ricœur fest, diese Paranoia-Diagnose allerdings zu einemMittel gewandelt:

»In a world where no one need be delusional to find evidence of systemic oppres-

sion, to theorize out of anything but a paranoid critical stance has come to seem

naïve, pious, or complaisant.«198

Sedgwick zeichnet am Beispiel der queer studies nach, wie eine solche paranoide Les-

art (Paranoid Reading)199 bis in die 1980er Jahre hinein zum privilegierten Gegen-

stand antihomophoberTheorie wurde, und entfaltet daran die Frage, wie es passie-

ren konnte, dass eine solche Lesart zu einer derart orthodoxen werden konnte.

195 Sedgwick 2003a, S. 124.

196 In seiner Untersuchung von Freud, Marx und Nietzsche stellt Paul Ricœur eine gemeinsame

Grundhaltung des Verdachtes bei den drei Autoren fest (vgl. Ricoeur, Savage 1977, S. 32–36).

Insofern hat die später in der Rezeption aufgenommene Zuschreibung einer Hermeneu-

tik des Verdachtes vor allem beschreibenden Charakter. Zum Verhältnis von Kritik und

Hermeneutik des Verdachts vgl. Felski 2015, S. 14–51; Felski 2012.

197 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 125f.

198 Sedgwick 2003a, S. 125f. Herv. i. O.

199 Ich will an dieser Stelle darauf hinweisen, dass Sedgwick eine von ihr nicht explizit

angesprochene Unterscheidung zwischen Paranoia als Affekttheorie und einer paranoiden

Lesart tätigt. Mit letzterer spricht sie sowohl eine epistemische Präfiguration als auch einen

Modus von Kritiken an, die durch Paranoia informiert sind. Eine paranoide Kritik scheint zu-

dem folglich dann vorzuliegen, wenn die Kritikdimensionen dominant durch Paranoia or-

ganisiert werden. Eine analoge Unterscheidung betrifft den Begriff Reparation respektive

das reparative Lesen.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 129

Sie stellt dreiGründeheraus,die unter anderendazubeitrugen: zumeinendieEi-

genschaft von Paranoia, der nach sie ansteckend sei, indem sie symmetrische Episte-

mologien herstellt. Jedes paranoide Lesen induziert ein paranoides Lesen dieses Le-

sens (welcheswiederumein paranoides Lesen dieses Lesens des Lesens auf denPlan

ruft und so fort). Denn erst im paranoiden Lesen wird das paranoide Lesen selbst

verständlich.200 Sedgwick dazumetaphorisch: »It sets a thief (and, if necessary, be-

comes one) to catch a thief.«201 Zweitens vermutet Sedgwick, dass – angenommen,

dass Paranoia undPhobiennahe beieinander liegen–eine paranoide Lesart deshalb

ein fruchtbares Vorgehen antihomophober Arbeiten sein konnte.Drittens und in Er-

weiterungaufkritische,abernichtnotwendigqueereForschungvermutetSedgwick

bei der Baby-Boomer-Generation ein Axiom. Demnach glauben die Angehörigen

dieser Generation, über den besonderen Einblick zu verfügen, dass alle Menschen

über Feinde verfügen. Deshalb gelte: »[Y]ou can never be paranoid enough.«202

Die Ausbreitung der paranoiden Lesart impliziert für Sedgwick jedoch nicht,

dass diese in epistemologischer Hinsicht anderen gegenüber überlegen sei oder die

anderen Lesarten Realität oder Oppressionen ausschließen. Sich auf Melanie Klein

beziehend, versteht sie die kritisch-paranoide Position nicht als eine gewisse theo-

retische Ideologie oder als Persönlichkeitstyp, sondern als einen sich wandelnden,

heterogenen und relationalen Standpunkt (stance)203 und damit als einen mögli-

chen neben anderen.204 An einen dieser anderen Standpunkte ist Sedgwick in Ab-

grenzung zu einer paranoiden Lesart besonders interessiert, der reparativen Lesart

(Reparative Reading).Wie folgend deutlich wird, ist diese engmit einer paranoiden

Lesart verbunden, und beide besitzen Einfluss auch auf nicht-paranoide Äußerun-

200 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 126.

201 Sedgwick 2003a, S. 126f.

202 Sedgwick 2003a, S. 127.

203 Heather Love skizziert in Auseinandersetzung mit Sedgwicks Position den paranoiden

Standpunkt als »both aggressive and wounded, knowing better but feeling worse, lashing

out from a position of weakness« (Love 2010, S. 237).

204 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 127f. Ich übersetze in meiner Lektüre Sedgwicks den englischen

Begriff stance mit Standpunkt ins Deutsche und folge damit explizit nicht der Übersetzung

ihres Begriffs in Haltung. Hierfür gibt es zwei Gründe: Erstens betont Sedgwick in ihrem

Essay die Relationalität von Affekttheorien wie Paranoia, wobei sie auch auf Melanie Kleins

position zurückgreift. Mit Standpunkt scheint mir dieser Akzent relationaler Konstitution von

Affekttheorien besser zur Geltung zu kommen. Zweitens verwende ich in Kapitel 5. den Be-

griff Haltung in einer anderen Weise als Sedgwicks stance.Meine Begriffsverwendung lehnt

sich am altgriechischen Begriff des Ethos an und geht auf eine Rezeption Michel Foucaults

zurück. Konzeptionell besteht der primäre Unterschied in einer vorausgesetzten Intention-

alität eines Subjektes im Einnehmen einer Haltung, wobei unbenommen ist, dass dieses

Einnehmen auf Grundlage und in Beziehung zu relationalen Standpunkten geschieht.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

gen.205 Sedgwick greift zu einer ersten Differenzierung auf die Ausführungen von

Melanie Klein zurück:

»[T]he paranoid position – understandably marked by hatred, envy, and anxiety –

is a position of terrible alertness to the dangers posed by the hateful and envious

part-objects that one defensively projects into, carves out of, and ingests from the

world around one.«206

Demgegenüber ist diemit einer reparativen Lesart verbundene depressive Position:

»[A]n anxiety-mitigating achievement that the infant or adult only sometimes,

and often only briefly, succeeds in inhabiting: this is the position from which it

is possible in turn to use one’s own resources to assemble or ›repair‹ the murde-

rous part-objects into something like a whole – though, I would emphasize, not

necessarily like any preexisting whole.«207

Einem Subjekt ist es möglich, sich mit diesem reparierten Objekt zu identifizieren

oder sich durch dieses, um sich selbst zu sorgen.

Sedgwick richtet ihre Aufmerksamkeit von diesen anfänglichen Erläuterungen

aus auf die Merkmale einer kritisch-paranoiden Lesart, ohne dieser damit einen

epistemischen Wert absprechen zu wollen. Sie will Paranoia mit ihren Ausführun-

gen vielmehr von ihrer orthodoxen Geltung abheben, um sie der Diskussion um ih-

renWahrheitswert zugänglich machen. Mit diesem Anliegen verfasst sie einen Ab-

riss von Paranoia als starker Theorie negativer Affekte:

1) Paranoia ist antizipatorisch: »The first imperative of paranoia is There must

be no bad surprises.«208 Für Sedgwick ist die Vermeidung böser Überraschungen

grundlegend für Paranoia und das, was sie mit demWissen verbindet; denn solche

bösen Überraschungen lassen sich dadurch verhindern, dass bereits vorweg das

Schlimmste angenommen wird. Diese Antizipation weist Sedgwick als paradoxes

Zeitverhältnis aus, denn sie ist einerseits auf die Vergangenheit gerichtet (das

bereits Geschehene und daher Unabwendbare) als auch auf die Zukunft (das Nahen

eines befürchteten Ereignisses).209 »[P]aranoia requires that bad news be always

already known.«210

2) Paranoia ist reflexiv undmimetisch: Einerseits ist Paranoia Erkenntnisobjekt, et-

was, über das sich etwas wissen lässt, indemman sie übernimmt (Reflexion); ande-

rerseits ist sie Erkenntnisprozess, eine Art zu wissen und die Welt zu lesen, indem

205 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 129.

206 Sedgwick 2003a, S. 128.

207 Sedgwick 2003a, S. 128 Herv. i. O.

208 Sedgwick 2003a, S. 130 Herv. i. O.

209 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

210 Sedgwick 2003a, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 131

Erwartetes imitiert und einverleibt wird (Mimese). Wie Sedgwick betont, ist Para-

noia stets beides, Erkenntnisobjekt und -prozess, ohne in einem der beiden völlig

aufzugehen.211 Diese Verschränkung erklärt ihren expansiven Charakter:

»It seems no wonder, then, that paranoia, once the topic is broached in a nondia-

gnostic context, seems to grow like a crystal in a hypersaturated solution, blotting

out by sense of the possibility of alternative ways of understanding or things to

understand.«212

Für die Mimese führt Sedgwick das Beispiel des feministischen und queeren Ge-

brauchs der Psychoanalyse an, die zwar instrumentell übernommen wird, jedoch

unter dem anhaltenden, paranoiden Verdacht steht, sexuelle Differenz zu reprodu-

zieren – selbst dann, wenn diese vorab konzeptionell vermieden wurde. »In a para-

noid view, it is more dangerous for such reification ever to be unanticipated than

often to be unchallenged.«213

3) Paranoia ist eine starkeTheorie: Sedgwick rekurriert an dieser Stelle auf eine ka-

tegoriale Beschreibung von Silvan Tomkins hinsichtlich Affekttheorie.214 Demnach

unterscheide Tomkins im BegriffTheorie nicht zwischen einem wissenschaftlichen

oder philosophischen Gebrauch und einem alltagsverständlichen Gebrauch, dem-

nach alle Menschen über ihre und die Affekte anderer theoretisieren, um sich diese

verständlich zu machen. Sedgwick folgt Tomkins in der Annahme, dass das men-

tale Leben eines Menschen aus einem Konglomerat verschiedener Affekttheorien

unterschiedlicher Stärken besteht. Paranoia sei demnach das Paradebeispiel einer

starkenTheorie gegenüber einer schwachen.

Starke Theorien (strong theories) organisieren ein breiteres Spektrum an Phä-

nomenen, die zwar unzusammenhängend erscheinen, aber einen Zusammenhang

aufweisen. Demgegenüber besitzen schwache Theorien (weak theories) eine ge-

ringe Reichweite und sind nicht vielmehr als die Beschreibung eines Phänomens.

Entsprechend besitzen schwacheTheorien eine größere Erklärungskraft, tendieren

deshalb aber auchauf anderePhänomeneausgeweitet zuwerden,was siewiederum

zu einer stärkeren Theorie werden lässt. Insofern ist es schwer für eine schwache

Theorie, schwach zu bleiben.215

211 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

212 Sedgwick 2003a, S. 131 Herv. i. O.

213 Sedgwick 2003a, S. 133.

214 Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit Silvan Tomkins Auffassung von Affekttheorie

vgl. Tomkins 2008; Sedgwick, Frank 2003.

215 Sedgwick folgend will ich darauf hinweisen, dass diese Differenz eine deskriptive ist und

auf keine Wertung der beiden Theorieformen abzielt.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien wie Paranoia sind für SedgwickModi selektiven Lesens und Ver-

stärkens, die tautologischwirken,wenn sie das bestätigen,was zuvor bereits als an-

tizipierte schlechte Nachricht vermutet wurde:

»[I]t can’t help or can’t stop or can’t do anything other than prove the very same

assumptions with which it began, may be experienced by the practitioner as a tri-

umphant advance towards truth and vindication.«216

Aufgrund ihrer Erklärungsreichweite sind starke Theorien wie Paranoia nicht nur

tendenziell mehr von Tautologien betroffen, es wird mit zunehmender Reichweite

auch schwerer, diese Tautologien zu identifizieren. Denn starke Theorien eröffnen

eher einenMöglichkeitsraum für Nuancen, Attribute und performative Paradoxien

und verschleiern, wer an ihnen konzeptionell Anteil hat und worin dieser Anteil be-

steht.217

4) Paranoia ist eine Theorie negativer Affekte: Auch hier bezieht sich Sedgwick auf

Tomkins und dessen Auffassung, dass in einem Menschen zwei einander wider-

strebende affektive Ziele miteinander in Konflikt stehen, die Minimierung negati-

ver Affekte und die Maximierung positiver Affekte. Was Paranoia zu einer Theorie

negativer Affekte macht, ist die Antizipation solch negativer Affekte. Das kann laut

TomkinswiederumzurFolgehaben,dassdieMaximierungpositiverAffekte vonder

Vermeidung negativer Affekte blockiert wird. Diese Tendenz kann durch eine repa-

rative Lesart unterbrochen werden, indem die Lesenden hier nach positiven Affek-

ten streben, sichmit diesen versorgenund so ›reparieren‹.Es handelt sich damit um

eine Lesart der Hoffnung.

Sedgwick hält fest, dass keine der beiden Lesarten realistischer oder tautolo-

gischer ist als die andere, sie sogar beide einen gemeinsamen pessimistischen Ur-

sprung haben. Die daraus resultierenden Zielsetzungen unterscheiden sich jedoch

grundlegend.218 Schließlich erklärt Sedgwick:

»Of the two, however, it is only paranoid knowledge that has so thoroughapractice

of disavowing its affective motives and force and masquerading as the very stuff

of truth.«219

NurParanoia verschleiert ihren affektivenCharakter,umAnspruch aufWahrheit zu

erheben. Ein reparatives Lesen lässt hingegen das Affektgeschehen ungeachtet der

Konsequenzen zu.220

216 Sedgwick 2003a, S. 135.

217 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134–136.

218 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 136–138.

219 Sedgwick 2003a, S. 138.

220 Vgl. Love 2010, S. 237–239.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 133

5) Paranoia glaubt an die Enthüllung: Paranoia charakterisiert schließlich ein au-

ßergewöhnlich starkerGlaube (faith) andieEnthüllung.DieserGlaube verbindet sie

mit demWissen per se. Nietzsche, Marx und Freud stehen Sedgwick als Gewährs-

männer für dieses paradoxerweise unhinterfragteVertrauen in enthüllendeundde-

mystifizierende Verfahren, die ein zuvor unzugängliches Wissen freilegen. Dieses

paranoide Vertrauen geht so weit, dass – egal ob die Verfahren effektiv waren oder

nicht – sie stets als Schritt in die richtige Richtung bewertet werden.221

Sedgwick wendet dagegen ein, dass dieser Glaube an die Enthüllung, wie er im

neuenHistorismuskritischerTheorienausgeprägt sei, selbst einehistorischeSpezi-

fik darstelle. Die Anhänger:innen einer paranoiden Lesart begeben sich auf die fast

kanonische Suche nach problematischen liberalen Subjekten. In ihrem orthodoxen

Glauben an die Enthüllung ihrer versteckten Gewalt ignorieren sie die bereits prä-

sente Gewalt in bestimmten kulturellen Kontexten, wie sie kritisch kommentiert:

»Why bother exposing the ruses of power in a country where, at any givenmoment,

40 percent of young black men are enmeshed in the penal system?«222

Eine enthüllungsgläubige, paranoide Lesart bleibt außerdem schuldig, wie mit

den Fällen umgegangen werden kann, in denen Sichtbarkeit zum Ausgangspunkt

von Gewalt wird –wie beispielsweise bei öffentlichen Hinrichtungen. Zudem setze

eine solche Lesart ein ›unendliches Reservoir der Naivität‹ jener voraus, die Rezipi-

ent:innen solcher Enthüllungen sind.223 Dabei zeigen sichmanche dieser Verfahren

als äußerst, andere dagegen als überhaupt nicht effektiv.

Auch wenn Paranoia für Sedgwick nur eine Theorie neben anderen darstellt,

die kompetitiv die mentale Ökologie vonMenschen konstituieren, Paranoia expan-

diertmit jeder schlechtenNachricht.Denn sie führt zur Vorahnung, es könnte noch

schlimmer werden. »You can never be paranoid enough.«224 Auf diese Weise habe

sich Paranoia bis in die 1980er Jahre über das gesamte politische Spektrum aus-

gebreitet und sei für ›Links‹ wie für ›Rechts‹ und bis in die Mitte der amerikani-

schen Gesellschaft zur Norm geworden. Paranoia zeigt sich hier tendenziell auch

als schwacheTheorie, als ein alltäglicher, inkohärenter Zynismus vonMenschen,die

sich über ihr falsches, durch Verhüllung geprägtes Bewusstsein im Klaren sind.225

Mit diesen fünf Merkmalen bietet Sedgwick einen Abriss der Paranoia, um sie

ihrer Orthodoxie zu entheben und ihre Kontingenz zu unterstreichen. In einem

letzten argumentativen Schritt leitet Sedgwick die Folgen dieser Lesart ab und

stärkt im selben Zug nochmals Alternativen wie die reparative Lesart.226

221 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 138f.

222 Sedgwick 2003a, S. 140.

223 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 139–141.

224 Sedgwick 2003a, S. 142.

225 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 141ff.

226 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 143f., 147.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Hierzu konkretisiert sie zunächst, dass eine mögliche Gefahr der paranoiden

Lesart darin besteht, dass sie zu einer unhinterfragtenmethodologischen Überein-

kunft wird, die vorgibt, was sich auf welcher Weise verstehen lässt. Dadurch drohe

sie ihre Flexibilität einzubüßen,mit der sie auf neue Anforderungen und politische

Veränderungen reagieren kann.227

Ein alternativer Bezug zur Gegenwart besteht dagegen in einer reparativen Les-

art, dessenMotive durch eine verallgemeinerte, paranoide Lesart systematisch blo-

ckiert werden. Dabei teilen beide Lesarten die Motive der Lust (pleasure) und der

Verbesserung (amelioration). Allerdings bedingt die enthüllende Funktion von Pa-

ranoia einen exklusiven Zugang zum Verhüllten, der suggeriert, das Verstehen des

Schmerzes und die große Demaskierung stünden kurz bevor.228

Sedgwick macht deutlich, dass gewisse Phänomene im lokalen Radius schwa-

cher Theorien besser angegangen werden können als mit spekulativen, starken

Theorien wie Paranoia. Auch hier scheint sie die lokalen Veränderungen anzuden-

ken, die eine reparative Lesart ausmacht. Daran schließt Sedgwicks Überlegung

an, Paranoia als Theorie negativer Affekte nicht auf diese per se zu reduzieren.

Stattdessen sollte ausdifferenziert werden, welche negativen Affekte in Paranoia

wie zum Tragen kommen. In diesem Zug kritisiert sie diejenigen Ansätze, die sich

– in Tendenz zu einer starkenTheorie – auf ein oder zwei Affekte beschränken.229

In einer reparativen Lesart sieht Sedgwick außerdem die Möglichkeit, der an-

dauerndenAntizipation vonParanoia zu entkommen, indem sie dasUnvorhergese-

hene,dieÜberraschung,gegenüberderVermutungkonzeptionell aufwertet. »[T]o a

reparatively positioned reader, it can seem realistic andnecessary to experience sur-

prise.«230 Reparatives Lesengesteht zu,dassUnerwartetes schlecht,aber ebensogut

sein kann. Sie eröffnet den Leser:innen so einerseits die Einsicht, dass die Zukunft

anders sein könnte als die Vergangenheit (Hoffnung). Auf dieseWeise bricht siemit

der tautologischen Prophezeiung der Paranoia, der zufolge immer allesmindestens

so schlimmkommtwie erwartet. ImHinblick aufdieVergangenheit ermöglicht die-

se Aufwertung des Unerwarteten sogar einen reparativen Effekt:

227 Sedgwick 2003a, S. 144.

228 »[O]nly its cruel and contemptuous assumption that the one thing lacking for global rev-

olution, explosion of gender roles, or whatever, is people’s (that is, other people’s) having

the painful effects of their oppression, poverty, or deludedness sufficiently exacerbated

to make the pain conscious (as if otherwise it wouldn’t have been) and intolerable (as if

intolerable situations were famous for generating excellent solutions)« (Sedgwick 2003a,

S. 144).

229 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 145ff.

230 Sedgwick 2003a, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 135

»[I]t is […] possible for her to entertain such profoundly painful, profoundly relie-

ving, ethically crucial possibilities as that the past, in turn, could have happened

differently from the way it actually did.«231

Ein reparatives Lesen der eigenen Vergangenheitmag auf dieseWeise beispielswei-

se helfen, die Pfadabhängigkeiten generationaler Lebensweisen hinter sich zu las-

sen und die klaffendeWunde einer Klassenflucht zu versorgen.232

Sedgwick schließt ihr Essay mit dem Beispiel des Camps – hier verstanden als

Konglomerat übertreibender, anti-heteronormativer Identitätspraktiken–, an dem

sie darlegt, dass reparative Praktiken tief in die Kulturen schwuler, lesbischer und

queerer Intersexualität eingelassen sind; denn Camp stellt für Sedgwick nicht nur

eine performative Aneignung gegenüber einer heteronormativen Herrschaftsord-

nung im Sinne Judith Butlers dar. Es seien Praktiken der Selbstsorge, in denen ein

Subjekt Elemente versammelt, um die Lücke zu füllen, die dessen Umwelt ihm zu-

vor verursacht hat. Sie macht deutlich, dass es nicht darum gehen kann, zwischen

paranoider und reparativer Lesart zu unterscheiden, sondern sich darüber klar zu

werden, dass beide eine Geschichte, Gemeinschaften und Diskurse teilen, aber un-

terschiedliche Reichweiten,Risiken undAmbitionen implizieren.DieHerausforde-

rung des reparativen Lesens besteht nicht in den Motiven oder im Mangel an Bei-

spielen, sondern im fehlenden theoretischenVokabular einer paranoiden kritischen

Theorie.233

Eve Kosofsky Sedgwicks Essay ist eines der vielen Ebenen: Sie formuliert aus

einer queer-feministischen Perspektive eine Kritik an kritisch-paranoider Wissen-

schaft, zugleich aber auch an sich selbst als kritisch-paranoide Wissenschaftlerin.

Ihr Essay ist ein reparatives Lesen von Paranoia und zugleich ein paranoides Lesen,

231 Sedgwick 2003a, S. 146. Dieses Argument führt Sedgwick dahin zu fragen, was eine solche

Darstellung von Paranoia aus ihrem affekttheoretischen Umfeld heraus für das Projekt

queeren Lesens bedeutet. Sie hält fest, dass es die Begründung einer transhistorischen,

privilegierenden Perspektive erschwert. Andererseits ermöglicht es einer solchen Perspek-

tive, den zahlreichen, kulturell variierenden Praktiken Rechnung zu tragen, die queere Pro-

jekte überhaupt prägen (vgl. Sedgwick 2003a, S. 146f.).

232 Es liegt nahe, Eribons Selbstanalyse als ein Beispiel einer solchen reparativen Lesart zu

lesen. Allerdings scheint mir im Fall Eribons die Paranoia schlussendlich die konzep-

tionelle Oberhand zu gewinnen. Das zeigt sich einerseits am nie enden wollenden und

damit expansiven Charakter seines autoanalytischen Vorgehens. Zudem kennzeichnen

seine Schilderungen vorwiegend die ›negativen‹ Affekte seiner Sozialisation, die stets

wiederkehren. Eribon verfolgt also ein reparatives Anliegen gegenüber sich selbst. Allerd-

ings liest er dieses Bestreben wiederum paranoid, indem er dessen wiederholtes Misslin-

gen im Wiederkehren seiner negativen Affekte schildert. Eribon scheint am Scheitern der

Reparation paranoid zu werden. Es ist gewissermaßen das gegenläufige Vorgehen zu dem

Sedgwicks (vgl. Kapitel 3.4).

233 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 149–151.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

denn reparatives Lesen bedeutet für Sedgwick das Annehmen des ›mörderischen

Teilobjektes‹ Paranoia. Ihr Essay durchzieht damit eine unauflösbare Differenz, die

ichmit demTitel dieses Unterkapitels (Reparatives Leses von undmit Paranoia) her-

ausstellen will.

Eine solch vielfältiges Bild ihrer Auffassung entsteht auch, bezieht man

Sedgwicks Essay auf die Dimensionen der vorangegangenen Kapitel, wobei sich

zwischen einer Interpretation als allgemeine Theorie kritischer Affekte und einer

persönlichen Paranoialektüre unterscheiden lässt:

Auf Ebene einer allgemeinen Theorie kritischer Affekte scheinen alle mensch-

lichen Subjekte auch Kritiker:innen werden zu können (Subjekt der Kritik). Zudem

ist eine allgemeine Theorie affektiver Kritiken nicht an denModus reparativer oder

paranoider Kritik gebunden, sondern ist über das Spektrum konkurrierender Af-

fekttheorien variabel. Insofern hängt auch das Kriterium von Subjekt, Objekt und

vor allem dem Modus ab. Kontextualisiert sind diese affektiven Kritiken durch die

konkurrierenden Affekttheorien, die gesellschaftlichen und politischen Verhältnis-

se sowie die sozialen Resonanzräume, in denen kritisiert wird.

Auf der Ebene von Sedgwicks konkreter Paranoialektüre stellt sie hingegen

selbst das kritisierende Subjekt dar, das seine Kritik auf die Paranoia kritischer

Theorie richtet (Objekt der Kritik). Kontextualisiert ist ihr kritisches Essay in den

feministischen, politischen und wissenschaftlichen Diskursen zu Kritik ihrer Zeit.

In diese Diskurse interveniert Sedgwick mit der Paranoiadiagnose, am Kriterium

der Pluralisierung ausgerichtet, und kontrastiert die orthodoxe Affekttheorie im

Modus reparativen Lesens.

In Bezug auf die Status der Gefühle thematisiert ihr Essay die Probleme, die

kritischer Forschung durch eine paranoide Lesart entstehen, sowie Paranoia und

Depression, die sie nicht als psychologische Diagnosen, sondern als epistemische

Theorien begreift. Anstatt also zu fragen, wie wir etwas über Gefühle wissen kön-

nen, zeigt sie, was wir durch verschiedene Affekttheorien bereits wissen. Sedgwick

schlägt mit dem reparativen Lesen zudem einen ethischen Umgang mit Paranoia

vor. Doch auch Sedgwick widmet sich nicht dem Wesen der Gefühle (ontologischer

Status), sondern beschreibt diese anhand ihrer Effekte und Funktionsweisen.

3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht

(I)Waswill dieTheorie vonSedgwick leisten? EveKosofsky Sedgwicks Essay stellt keinen

Bruch mit der Paranoia kritischer Theorie dar, sondern mit ihrer politischen und

wissenschaftlichenOrthodoxie, die sie zu einemder Schleiermacht, die sie beiseite

zu schieben anstrebt. Sedgwick bricht nicht, da sie die Probleme einer paranoiden

Lesart oder die Vorzüge einer reparativen Lesart nicht einseitig betont. Stattdessen

zeigt sie ihr Ineinandergreifen, die Eigenheiten beider. Auf diese Weise bietet sie

all denen, die der orthodoxen paranoiden Lesart anheimfallen – und dazu zählt sie

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 137

sich selbst234 – eine Alternative, indem sie Paranoia selbst reparativ liest. Oder um

esmit Sedgwicks eigenenWorten zu fassen, sie nutzt ihre »own resources to assem-

ble or ›repair‹ the murderous part-objects [der tautologischen Paranoia; F.M.] into

something like a whole.«235

Dieses reparative Lesen bedeutet nicht, paranoide Persönlichkeitszüge und

Praktiken zu blockieren, sondern sie anzunehmen. So zeigt Heather Love, dass

Sedgwicks Essay selbst persönliche, paranoide Textstellen und – trotz aller Kritik –

eine gewisse Anerkennung für die Paranoia birgt. In der Gesamtschau ergibt sich

damit das Bild eines Essays, dass sich weder gänzlich reparativ noch paranoid

liest.236 Auf diese Weise wird Paranoia zu einer Lesart unter vielen, ohne ihre

inhärenten Probleme gänzlich zu verwerfen – »Paranoia knows some things well

and others poorly.«237 Insofern lässt sich Sedgwicks Essay als ein Anliegen der

theoretisch-affektiven und praktischen Pluralisierung verstehen.

(II)Wiewerden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ inSedgwicksEssayaufeinander bezogen? EineKri-

tik politischerGefühle ist SedgwicksEssay zurparanoidenund reparativenLesart in

beiderlei genitiver Hinsicht. Sie macht zum einen Paranoia zum Objekt ihrer Kri-

tik, indem sie diese reparativ liest (genitivius objectivus). Nicht die affektive Erfah-

rung, sondern ihr Status als exklusive Lesart kritischer Forschung steht dabei zur

Disposition.238 Sedgwick will Paranoia also nicht verwerfen, sondern als eine mög-

liche Variante kritischen Lesens rehabilitieren. Allerdings bleibt die Orthodoxie von

Paranoia ein anhaltendes Problem, da ihr ein exklusiver und somit exkludierender

Zugang zuWissen eigen ist. Insofern Paranoia also den dominanten affektivenMo-

dus moderner Kritik darstellt, richtet sich Sedgwicks Kritik im genitiv-objektiven

Sinne direkt auf diese Affekttheorie und implizit auf die akademisch-wissenschaft-

liche Kritik überhaupt.239

Grundlegender ist inSedgwicksEssaydie genitiv-subjektiveRolle unddamit die

Weise, auf die Gefühle in ihrer Kritik wirken (genitivus subjectivus). In Anlehnung an

Tomkins setzt sie voraus, dass dasmenschliche Bewusstsein aus einer Vielzahl teils

konkurrierender Affekttheorien formiert ist.240 Diese Annahme schließt also aus,

dass Lesarten oder Praktiken affektfrei sein können. Indem sie die Affekttheorien

234 Vgl. Love 2010, S. 238.

235 Sedgwick 2003a, S. 128.

236 Vgl. Love 2010, S. 238f.

237 Sedgwick 2003a, S. 130.

238 Vgl. Berlant 2011, S. 123f.

239 Heather Love bringt diese implizite Kritik qua reparativen Lesens auf den Punkt: »This kind

of reading contrasts with familiar academic protocols like maintaining critical distance, out-

smarting (and other forms of one-upmanship), refusing to be surprised (or if you are, then

not letting on), believing the hierarchy, becoming boss« (Love 2010, S. 236).

240 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 133ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

lediglich entlang der Achsen von starker und schwacher sowie positiver und nega-

tiver Affekttheorie markiert, zeigt sie sich offen für die Variabilität und Vielfalt von

Affekten und leitet aus diesen ihr Anliegen ab.241 Im Vergleich zu Walzer plädiert

Sedgwick somit nicht für konkrete Leidenschaften ›guter‹ Kritik, sondern eine Viel-

falt, Variabilität und Bewusstwerdung der affekttheoretischen Bedingtheit von Kri-

tik per se.

Über dieseAnnahmenhinaus sindAffekte für SedgwicksKritik anParanoiamo-

tivational. Sie arbeitet darin die um sich greifende politische und wissenschaftlich-

akademische Paranoia auf, von der sie auch persönlich vereinnahmt ist. Beispiel-

sweise schreibt sie:

»I am also suggesting that the mutual inscription of queer thought with the topic

of paranoia may be less necessary, less definitional, less completely constitutive

than earlier writings on it, very much including my own, has assumed.«242

Sedgwick scheint ihr eigenes, gebrochenes Verhältnis zur Paranoia kritischerTheo-

rie wiederherstellen zu wollen. Gebrochen ist es, denn sie erkennt einerseits die zu

kritisierende Problematik der Orthodoxie;243 andererseits ist die paranoide Lesart

eine der ihren, die auch ihr Essay durchzieht und die sie nicht gänzlich verwerfen

will oder gar kann. Ihr Essay ist damit konzeptionell wie performativ beides, para-

noid und reparativ. Ihr kritisches Essay wird daher von der grundlegenden Hoff-

nung getragen, sich selbst und die kritische Theorie im Allgemeinen mit der Para-

noia auszusöhnen – paranoides Lesen weder völlig zu negieren noch völlig zu affir-

mieren.

(III)WelcheWiderstände kennzeichnen SedgwicksTheorie als Kritik politischer Gefühle?

Ich möchte zwei Widerstände nennen, die meine Lektüre des Essays begleiteten:

Zum einen die einer theoretischen Verengung. Die Unterscheidung, die Sedgwick

zwischen paranoidem und reparativem Lesen tätigt, ist eine unscharfe. Beide Les-

arten teilen einerseits Motive wie Lust an der Kritik und sind in der Empirie al-

lenfalls graduell voneinander zu unterscheiden.244 An keinem Punkt wird die Dif-

ferenz so deutlich wie an der Hoffnung. Denn wo die Paranoia auf immer schlim-

mere Vorahnung verweist und sich so der Hoffnungslosigkeit preisgibt, impliziert

die Reparation die Hoffnung auf einen annehmbaren Ausgang. Da einem Subjekt

die eigene mentale Ökologie der Affekttheorien nicht vollends verständlich ist, ver-

schwimmt diese Differenz in der Praxis. Beispielsweise mag ich hoffen, ohne mir

darüber im Klaren zu sein oder es mir einzugestehen. Das Problem besteht aller-

dings nicht im Verhältnis dieser beiden Lesarten zueinander, sondern in der Tatsa-

241 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134–138.

242 Sedgwick 2003a, S. 146.

243 Vgl. Love 2010, S. 238.

244 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 139

che,dass Sedgwick lediglich diese beidenbehandelt.245DasResultat ist eine etwaige

Polarisierung; das zeigt auch die Lagerbildung in den Debatten, die auf Sedgwicks

Essay folgten.246 Die Komplexität der mentalen Ökologie und das pluralisierende

Anliegen Sedgwicks geraten so in den Hintergrund, weshalb ein erweiterndes An-

liegen darin bestehen könnte, andere kritisch-affektive Lesarten der Paranoia und

der Reparation zur Seite zu stellen.247

Ein zweites Problem erwächst, lässt man sich auf die unscharfe Trennung zwi-

schen Paranoia und Reparation ein; denn sie wirft in der Konsequenz die Frage auf,

ob die Ausgangsproblematik orthodoxer Paranoia treffend ist. Inwiefern handelt es

sich bei der orthodoxen Lesart um eine paranoide? Handelt es sich dabei nicht viel-

mehr umein ununterscheidbares Amalgamparanoider, reparativer undwomöglich

weiterer Lesarten? Es lässt sich nicht ausschließen, dass manche paranoide Kriti-

ker:innen darauf hoffen, dass ihre schlechtenNachrichten eintreffen – insbesondere

dann, wenn diese einen reparativen Effekt haben und sie sich wieder ›ganz‹ fühlen

können. Zwei Konsequenzen leiten sich hieraus ab: Zum einen stellt sich die Fra-

ge, ob und anhand welcher normativer Kriterien Paranoia überhaupt ein Problem

kritischerTheorie darstellt, so evident es einemwissenschaftlichen Alltagsverstand

auch scheinen mag; zum anderen lassen Sedgwicks Ausführungen offen, wie sich

245 Auch Lauren Berlant kritisiert diese Verengung auf zwei Lesarten bei Sedgwick. Obwohl

Berlant die Idee reparativen Lesens als Praxis äußerst genauer Kuriosität liebt, wider-

spricht sie jedweder Idealisierung von Programmen besserer Theorie oder besseren Lesens.

Hieraus leitet Berlant ab: »I’m suggesting that the overvaluation of reparative thought

(beispielsweise durch einen vermeintlichen ›reparative turn‹; F.M.) is both an occupational

hazard and part of a larger overvaluation of a certain mode of virtuously intentional, self-

reflective personhood« (Berlant 2011, S. 124).

246 Vgl. Koivunen 2010, S. 22ff.

247 Zwei Folgefragen ergeben sich hieraus: zum einen die, woran sich Kritik noch festmachen

lässt, wenn es unterschiedliche, affekttheoretische Modi von Kritik gibt. Eine mögliche

Antwort mag darin bestehen, dass – auch wenn es unterschiedliche, affekttheoretische

Modi gibt, die Subjekt, Objekt und Kriterium miteinander in Beziehung setzen (und so

tradieren) – eine Kritik dennoch einen teilenden respektive beurteilenden Effekt bergen

muss, um kritisch zu sein. Eine Affekttheorie der Kritik lässt sich also durch den kritischen

Effekt identifizieren. Zum anderen drängt es sich auf zu fragen, welche anderen Lesarten

neben der paranoiden und der reparativen noch existieren können. Meiner Ansicht nach

antworten die anderen fünf in diesem Kapitel zusammengetragenen Ansätze auf diese

Frage. Doch gibt es weitere, wobei ich beispielsweise an bell hooks’ Auffassung von Liebe

(vgl. hooks 2001) oder Audre Lordes Beschreibung von Erotik denke. So schreibt Letztere:

»The erotic functions form me in several ways, and the first is in providing the power which

comes from sharing deeply any pursuit with another person. The sharing of joy, whether

physical, emotional, psychic, or intellectual, forms a bridge between the sharers which can

be the basis for understanding much of what is not shared between them, and lessens the

threat of their difference« (Lorde 2019, S. 46).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Affekttheorien nicht nur in Konkurrenz, sondern auch in konstruktiver Symbiose

entfalten können.

(IV) Welche Anregungen bietet Sedgwicks Theorie als Kritik politischer Gefühle für die

Entwicklung eines eigenen Ansatzes? Von den verschiedenen Anregungen, die sich aus

Sedgwicks Essay ziehen lassen, will ich drei Punkte herausgreifen: Zum einen sensi-

bilisiert Sedgwickmit ihremAnsatz für die affektiv-modaleVielfaltmöglicherKriti-

ken der Gefühle. Eswird deutlich, dass es nicht darumgehen kann, eine Auffassung

vonKritik zuentwickeln,dieGeltungüber anderebeansprucht.248 Eine solcheKritik

wäre dann unkritisch gegenüber sich selbst – eineÜberlegung, die ich bereits zuvor

anhand eines Zitates von Roland Barthes thematisiert habe.249 Anregend ist vor al-

lemaberderGedanke,dass dies nicht nur fürKritik, sondern auch fürdie damit ver-

bundenen Affekttheorien gilt. Will Kritik also nicht affektiv ins Unkritische fallen,

gilt es, ihreaffektiveAmbivalenzundVielfalt zuhinterfragenund–sofernmöglich–

aufrechtzuerhalten.Kurzum: Ebensowenigwie es eine einheitliche Kritik gibt, gibt

es ein einheitliches Gefühl der Kritik und des Kritisierens.Mit Sedgwick ist also von

einem Variantenreichtum an Kritiken politischer Gefühle auszugehen. Es ist diese

Einsicht, die ich – im Vorgriff auf diese Ausführung – dem vorliegenden, dritten

Kapitel zugrunde gelegt habe.

Zweitens und damit zusammenhängendmacht Sedgwicks Essay nicht nur deut-

lich, wie Gefühle im subjektiv-genitiven Sinne Kritik formieren. Sie weist darauf

hin, wie Gefühle eine gewisse Auffassung von Kritik ins Unkritische kippen und

zu einem herrschaftlichen Narrativ machen können. Gefühle lassen sich also nicht

auf einenmotivationalenEffekt reduzieren, sondern siewerden zu einer intensivie-

renden Dimension des Kritisierens. Erst durch Spannung, Furcht und Aggression,

von denen eine paranoide Antizipation begleitet ist, konnte sich diese so rasch ver-

breiten und andere Zugänge zumWissen negieren. Daraus folgt, wie ich es bereits

bei Walzer, Illouz und Massumi anmerkte, dass auch Kritik und die sie formieren-

den Gefühle wiederum nicht von Kritik freizusprechen sind. Diese Kritik der Kri-

tik der Gefühle besteht bei Sedgwick jedoch nicht in derselben Lesart – paranoides

Lesen wird nicht auf das paranoide Lesen angewandt. Stattdessen hebt Sedgwick

auf die mentale Ökologie der Affekttheorien ab, in der unterschiedliche Kritiken

derGefühle aufeinander bezogenwerden–reparatives Lesen auf paranoides Lesen.

Meine Darstellung ist hier heuristisch gemeint, immerhin hat Sedgwick gezeigt,

wie paranoides und reparatives Lesen ineinander verschränkt sind.Gleichwohl lässt

sich erahnen,wie verschiedeneAffekttheorienmentalerÖkologien–trotz ihrerVer-

schränkung – in widersprechenderWeise aufeinander bezogen sein können und in

ihrer Arbeit als Forscherin Ausdruck finden.250

248 Vgl. Fawaz 2019, S. 14–18, 24ff.

249 Siehe hierzu die Ausführungen in Kapitel 2.

250 Vgl. Berlant, Edelman 2019, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 141

Drittens, und auch das leitet sich aus den vorherigen beiden Punkten ab, zeigt

Sedgwick performativ, wie beide Lesarten ineinandergreifen. Dabei beschreibt sie

dasZulassen vonAffektenwieHoffnungals einCharakteristikumreparativer Lesart

und im Gegensatz dazu das Maskieren von Affekten als Charakteristikum von Pa-

ranoia.251 Für mich stellt sich die Frage, inwiefern dieses Zulassen lediglich an eine

reparative Lesart gebunden ist, ob sie nicht auch selbst eine eigene Kritikform der

Offenheit sein könnte. Es ist dieser Gedanke, den ich im folgenden Kapitel wieder

aufgreifen werde.

3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefühle

Die sechste und letzte Kritik politischer Gefühle, die ich in diesem Kapitel behan-

delnwerde,entstammtderForschungderPolitikwissenschaftlerinBrigitteBargetz.

Wie ich folgend deutlichmachen werde, tat sich diese in den letzten Jahren wieder-

holt durch die Verknüpfung queerer, feministischer, antiklassistischer, antirassisti-

scher und postkolonialer Auffassungen kritischer Sozialforschungmit einer Affekt-

und Emotionsforschung hervor, die auf eine queer-feministische Tradition zurück-

blickt. In ihrenBeiträgen lotet sie eineGrammatikderGefühle aus, inder sieAffekte

nicht nur in ihrer phänomenalen Vielfalt darstellt, sondern diese anhand ihrer Po-

litizität begreift. Es handelt sich um eine politischeGrammatik der Gefühle, der eine

kritisch machtsensible Affekttheorie zugrunde liegt.

DieWahl fiel aus zwei Gründen auf die Forschung von Brigitte Bargetz: Zum ei-

nen hatte ich bei meinen Recherchen den Eindruck, dass Kritik und Gefühl bei Bar-

getz nicht nur implizit aufeinander bezogenwerden. Ihre politischeGrammatik der

Gefühle bezieht beide Begriffe explizit-theoretisch aufeinander, womit sie das auf

Konzepte ausgerichtete Raster des vorliegendenKapitels trifft. Zumanderen schien

mir Bargetz’ Forschung einen guten Kontrast zu Sedgwicks Position und die daran

anknüpfenden Debatten zu bilden.Wie zuvor werde ich einige Beiträge kursorisch

lesen und so einen Einblick in die Forschung von Bargetz geben, um aus dieser eine

gewisse Auffassung einer Kritik politischer Gefühle zu destillieren.

3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie

UmsichdenaffekttheoretischenAuffassungenvonBrigitteBargetz zunähern,wäre

es zu kurz gegriffen, mit Definitionen von Gefühlen oder ontologischen Verortun-

gen zubeginnen; denn ihre Forschung ist zunächst eine politische: Sie folgt demAn-

liegen, vergeschlechtlichende, rassisierende und klassisierende Machtverhältnisse

zum Forschungsgegenstand zu machen, um deren Gewaltförmigkeit zu erfassen

251 Vgl. Love 2010, S. 239ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

undHandlungsoptionen gegen sie aufzuzeigen.Es handelt sich bei ihrer Forschung

also um eine kritische Intervention, die für die affektiven Wirkungsweisen gesell-

schaftlicher Machtverhältnisse sensibel ist und sensibilisiert.252

Von diesen Verhältnissen ist auch der vorwiegend weiße, heteronormati-

ve Wissenschaftsbetrieb ein Teil, der den Arbeiten queerer, feministischer und

postkolonialer Wissenschaftler:innen referenziell nur geringe bis hin zu keiner

Aufmerksamkeit schenkt.253 Dieser Umstand zeigt sich am Beispiel des affective

turns und dem allmählich wachsenden politikwissenschaftlichen Interesse für die

Bedeutung von Gefühlen.254 Die im aufflammenden Interesse entwickelten For-

schungsansätze rezipierten die vorangegangenen, queer-feministischen Arbeiten

zur politischen Rolle von Gefühlen allenfalls sporadisch255 und/oder übergingen

konzeptionell wirksameMachtverhältnisse um class, race und gender.256

Beispielsweise zeigten Birgit Sauer257 – und einige Jahre später zusammenmit

dieser auch Brigitte Bargetz – an der liberalen Teilung zwischen Öffentlichkeit und

Privatheit die politische Relevanz von Gefühlen.258 Beide vertreten die Auffassung,

dass die Trennung zwischen Rationalität respektive Vernunft und Emotionalität in

einem liberalen Trennungsdispositiv mit der geschlechtlichen Trennung sowie der

zwischen Öffentlichkeit und Privatheit zur Deckung kommt. Die dispositive Funk-

tionslogik verweise die ›emotionale Frau‹ ins Private, da sie imVergleich zum ›ratio-

nalen Mann‹ zu hysterisch sei, um an den politischen Prozessen der Öffentlichkeit

teilzunehmen. Die Autorinnen schlussfolgern, dass Gefühle gesellschaftliche, dar-

unter geschlechtliche, aber auch klassisierte und rassisierte Herrschaftspositionen

fortschreiben.259

An diesem kurzen Exkurs lässt sich bereits erahnen, mit was für einem Ver-

ständnis von Gefühl Bargetz in ihrer Forschung operiert. Für sie sind Gefühle ge-

nuin politisch, weshalb sie die Idee vorsozialer Affekte, wie sie beispielsweise Brian

Massumi vorschlägt, ablehnt.260 So definiert sie in einem ihrer Artikel:

252 Vgl. Bargetz 2020, S. 37f.

253 Vgl. Bargetz 2015a, S. 82ff.; Bargetz 2015b, S. 589; Bargetz 2014, S. 132.

254 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 29ff.

255 Für ein prominentes Beispiel eines solchen Ausblendens in der Anfangszeit des

deutschsprachigen politikwissenschaftlichen affective turns vgl. bspw. Marchart 2013,

S. 437–442.

256 Bargetz, Sauer 2015, S. 100f.

257 Vgl. Sauer 1999.

258 Vgl. Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010.

259 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.

260 Vgl. Kapitel 3.5 sowie Massumi 2002a, S. 12ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 143

»I understand feelings, affect, and emotion as deeply imbricated in the political

and the social, and emphasize the bodily, psychic, and cognitive dimensions of

affect.«261

EsgehtBargetz alsonicht darum,Gefühl auf eineunumstößlicheDefinition zubrin-

gen. Gefühle sind – ebenso wie die Bemühungen ihrer Fixierung und Auslegung –

politische Streitobjekte. Sich auf Sara Ahmed beziehend geht es auch Bargetz dar-

um, was Gefühle politisch tun (können).262 Aus diesem Grund nutzt sie Termini wie

Affekt, Emotion, Fühlen, Sentimentalität oder Gefühl zum einen deskriptiv. Sie analy-

siert in ihren Beiträgen Organisation, Ausrichtung, Verteilung, kurz: die Logiken,

die Gefühle und Politik miteinander verbinden;263 zum anderen operiert Bargetz

diskursstrategisch. Sie verwendet beispielsweise je nach Stoßrichtung eines Beitrags

den Begriff Affekt, um die Körperlichkeit und die Handlungsfähigkeit durch Gefüh-

le hervorzuheben, oderGefühl, um »die feministische und postkoloniale Genealogie

auch begrifflich [zu] markieren.«264

Was aber bedeutet es, von politischen Gefühlen auszugehen? Eine erste Antwort

liegt in einerGrundannahmeder Forschung vonBrigitte Bargetz.Demnach ist Poli-

tik nicht auf das vermeintlich rationale Staatshandeln beschränkt. Stattdessen folgt

Bargetz einemweiten Begriff des Politischen, und dieser:

»[V]erweist auf die Frage politischer Kämpfe, auf den ge- und belebten Alltag, auf

Ungleichheits-,Macht- undAusbeutungsverhältnisse, auf ihre Entstehungsbedin-

gungen und ihre Effekte, ebenso wie auf die Frage, wie diese Verhältnisse affektiv

hervorgebracht, fortgeschrieben, aber auch verändert werden können.«265

Demnach sind nicht manche Gefühle politisch und andere sind es nicht, denn für

Bargetz sind Gefühle »zugleich Ausdruck, Effekt und Ziel des Politischen.«266

Um diese Vielfalt zum Ausdruck zu bringen, verwendet sie den beschreiben-

den Begriff der Grammatik. Dieser soll nicht vorgeben, eine abgeschlosseneTheorie

der Gefühle zu umfassen. Vielmehr bündeln sich in diesem deskriptiv die unter-

schiedlichen, sich teils verstärkenden, teils ausschließenden Logiken, aufgrund de-

rer Gefühle gerade nicht eindeutig sind.267 Diese AnnahmederUneindeutigkeit wird

an zweimiteinander verbundenen, analytischen Perspektiven erkennbar, durch die

261 Bargetz 2015b, S. 582, vgl. auch Bargetz 2020, S. 40.

262 Vgl. Bargetz 2020, S. 40; Ahmed 2014b, S. 4.

263 Vgl. Bargetz 2015b, S. 590ff.

264 Bargetz 2020, S. 41.

265 Bargetz 2020, S. 41.

266 Bargetz 2014, S. 130.

267 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff. Auf diese Weise bezieht Bargetz auch Stellung gegen eine Affek-

tontologie oder eine Romantisierung von Gefühlen als Ausgangspunkt von Gesellschafts-

theorie.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Bargetz eine politische Grammatik der Gefühle vorschlägt – Politik der Gefühle und

Politik fühlen.

Am Beispiel von Lauren Berlants Forschung zur affektiven Politik in den USA

seit dem 19. Jahrhundert stellt Bargetz dar, wie die Organisation, Ausrichtung und

Idealisierung von Gefühlen zu einem politischenMittel (insbesondere liberalen po-

litischen Denkens) wurden. Politik agiert und regiert durch Gefühle, findet durch

sie gewissermaßen erst statt. Am Beispiel der nationalen Sentimentalität die Ber-

lant skizziert, bedeutet das für Bargetz:

»Mit Berlants Konzept nationaler Sentimentalität will ich […] die Regierbarkeit

über das Persönliche und Emotionale thematisieren und darlegen, dass affektive

Politiken mitunter eine (neo-)liberale Logik des Politischen bedienen – und zwar

insofern, als darüber Privatisierung, Individualisierung und Ent-Solidarisierung

evoziert und abgefedert werden.«268

Eine Politik der Gefühle vermag benachteiligende, diskriminierende und subalter-

nisierende Sozialstrukturen zu stabilisieren, aber auch emanzipativ zu destabilisie-

ren.269

Politik fühlen meint dagegen »einen Modus, worüber sich Macht- und Aus-

beutungsverhältnisse in verkörperte Alltagspraxen übersetzen lassen.«270 Es geht

Bargetz um Praktiken, in denen politische und ökonomische Verhältnisse affek-

tiv aufgenommen und reproduziert werden. Dem liegt die Annahme zugrunde,

dass solche auch rassistische und vergeschlechtlichte Verhältnisse Gefühle nicht

bloß organisieren, sondern, dass sie selbst gefühlt werden.271 Beispielsweise argu-

mentiert Ann Cvetkovich, dass es sich bei Depression um ein wiederkehrendes,

politisches Phänomen handelt, das qua Praktiken affektiv in die Körper betroffener

Subjekte eingeschrieben wird und auf dieser Weise Kollektivbildung potenziell

möglich macht.272 Schließlich bedeutet die Perspektive Politik fühlen auch, Gefühle

268 Bargetz 2014, S. 120.

269 Brigitte Bargetz nimmt in ihrem Beitrag Der sentimentale Vertrag. Eine Politische Theorie der

Affekte und das unvollendete liberale Projekt eine politiktheoretische Adaption von Berlants

Konzept nationaler Sentimentalität vor, indem sie es auf die kontraktualistische Metapher

des Gesellschaftsvertrages bezieht. Der Beitrag scheint mir ein gutes Beispiel dafür zu sein,

wie eine Politik der Gefühle ihre staats- und gesellschaftskonstitutive Wirkung entfalten

kann (vgl. Bargetz 2018, S. 46ff.). Weniger theoretisch voraussetzungsreich, dafür mit all-

tagspolitischen und medialen Beispielen verdeutlichend zeigt Bargetz in ihrem Beitrag

Welche Politik der Gefühle? Affektive Fakten und feministische Kritik unterschiedliche Ausdrucks-

formen einer liberalen Politik der Gefühle, zu der sie nach feministischen Umgangsweisen

fragt (vgl. Bargetz 2019b).

270 Bargetz 2014, S. 129.

271 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

272 Vgl. Bargetz 2014, S. 121–125; Cvetkovich 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 145

als Wahrnehmungs-, Erkenntnis- und Handlungspotenzial zu betrachten, um

aus diesen mögliche individuelle oder strukturelle Veränderungsmöglichkeiten zu

gewinnen.273

Diese beiden komplementären Perspektiven in Bargetz’ Forschung zu einer po-

litischen Grammatik der Gefühle ermöglichen es, die verstärkt durch queer-femi-

nistische Forscher:innenkritisiertenDualismenweiterführend zuuntersuchenund

analytisch-konzeptionell zu überwinden. Sie problematisiert auf dieseWeise eben-

so die politischen und ökonomischen Hierarchien, die sich durch Gefühle versteti-

gen, wie die affektiven Alltagspraktiken, in denen diese Hierarchien qua Gefühls-

skripten und -normen verfestigt werden. Eine solche Perspektivierung vermeidet

es, affektive Politiken auf abgeschlossene Diskurse zu reduzieren, indem sie den

Blick auf innerpolitischeWidersprüche und denWiderstreitmit anderen affektiven

Politiken scharf stellt. Schließlich wird es durch die Abkehr von rigiden Dualismen

möglich, das Fühlen (von Depression, Einsamkeit oder auch Liebe) als Effekt poli-

tisch-gesellschaftlicherMachtverhältnisse zudeuten,um inderKonsequenz queer-

feministischen, postkolonialen und antirassistischen Kritiken neue Handlungsop-

tionen zu eröffnen.274

Mirwar bis hierhinwichtig, das politiktheoretische Anliegen der Forschung von

Brigitte Bargetz zu umreißen, da dieses ihre Auffassung vonKritik grundlegend in-

formiert. Auch klangen einige kritische Züge ihrer Arbeit bereits an, die aufs Engs-

te mit ihrer Deutung des Politischen verwoben sind und folgend weiter expliziert

werden.Hinsichtlich einer queer-feministischenKritik brachte sichBargetz in zwei

miteinander zusammenhängende Debatten ein: in Beschäftigung mit einem neuen

feministischenMaterialismus zum einen zur Frage der Überwindung von (›negativer‹)

Kritik hin zur Postkritik; zum anderen zum reparative turn275, also der Diskussio-

nen um paranoide und reparative Lesarten kritischer Theorie, die in der Nachfolge

von Sedgwicks Essay aufkamen. Ich gehe davon aus, dass sich die Auffassung einer

Kritik politischerGefühle,wie sieBargetz vertritt, anhanddieser ihrerDebattenbei-

träge zeigt – inAbgrenzungnach außenhin zu einer ›benachbarten‹Denkströmung

des neuen feministischenMaterialismus sowie nach innen zu queer-feministischenDe-

batten zu reparativer Kritik.276

InBeschäftigungmit denArbeitenKarenBarads interpretierenBrigitte Bargetz

undSandrine Sanos das Aufkommen eines neuen feministischenMaterialismus als eine

Reaktion auf die Debatten zwischen klassischen und affirmativen Kritikauffassun-

gen. Barads Position kennzeichnet in diesem Zusammenhang eine Abkehr von dis-

273 Vgl. Bargetz 2014, S. 129.

274 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff.

275 Vgl. Wiegman 2014, S. 13.

276 Reparative Kritik bezieht sich an dieser Stelle auf jene Kritiken und kritische Theorien, die

sich im Anschluss an Sedgwick einer reparativen Lesart verschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

kursiven Symbol- oderNarrativsystemenhin (oder zurück) zurwirklichkeitskonsti-

tutiven Rolle vonMaterie. Dabei beansprucht ein feministischerMaterialismus wie

der Barads die cartesianische Teilung zwischen Geist und Körper ebenso zu über-

winden wie die zwischen Natur und Kultur und die zwischen Diskurs undMaterie.

In diesemZuge soll auch eine paranoide und sich auf Geschichte beziehendeKritik-

form revidiert werden:277

»I am not interested in critique. Inmy opinion, critique is over-rated, over-empha-

sized, and over-utilized, to the detriment of feminism. […] Critique is all too often

not a deconstructive practice, that is, a practice of reading for the constitutive ex-

clusions of those ideas we can not do without, but a destructive practice meant to

dismiss, to turn aside, to put someone or something down—another scholar, ano-

ther feminist, a discipline, an approach, et cetera. So this is a practice of negativity

that I think is about subtraction.«278

Barad hält dem eine andere Form entgegen, die in Addition undKreativität besteht,

sowie auf mögliche Zukünfte hin ausgerichtet ist. Sie nennt dieseDiffraction.279

Bargetz undSanos lesendieseHinwendung zu affirmativenund zukunftsorien-

tierten Zugängen zeitdiagnostisch und attestieren einem neuen feministischen Mate-

rialismusReaktion auf die derzeitige affektive Landschaft kritischerTheorie zu sein.

Diese sei, wie Autor:innen wie Sedgwick oder Wendy Brown darlegen, durch Me-

lancholie, Paranoia und Verzweiflung gekennzeichnet. Hieraus entspringe ein mo-

tivationalesGefühl, eine affektiveSehnsuchtneuer feministischerMaterialist:innen

nach Handlungsfähigkeit (Agency), die in theoretischen Vorschlägen wie der affir-

mativen Überwindung von Kritik oder Ideen postsouveräner Agency münden.280

Zusammen mit Sandrine Sanos problematisiert Bargetz die theorieimmanen-

ten und politischen Folgen einer solchen Überwindung von Kritik am Beispiel ei-

nes neuen feministischen Materialismus: Sie kritisieren, dass die Abkehr von ›negati-

ven‹ oder auch paranoiden Kritiken bedingt, auch ihre Erfolge, Weiterentwicklun-

gen und hart erkämpften Siege qua Kritik hinter sich zu lassen. Eine affirmative

(Post-)Kritik wie die Barads basiere somit auf der »Amnesie« einer politischen und

277 Vgl. Bargetz 2019a, S. 186.

278 Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49.

279 Als diffractive methodology bezeichnet Barad »a method of diffractively reading insights

through one another, building new insights, and attentively and carefully reading for dif-

ferences that matter in their fine details, together with the recognition that there intrinsic

to this analysis is an ethics that is not predicated on externality but rather entanglement.

Diffractive readings bring inventive provocations; they are good to think with. They are

respectful, detailed, ethical engagements« (Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 50; vgl.

weiterführend Bargetz, Sanos 2020, S. 3ff.).

280 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 503ff.; Bargetz 2019a, S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 147

wissenschaftlichen Genealogie postkolonialer und queer-feministischer Arbeit.281

Zudem scheint die Gewichtung von Materialität als gleichwertiger Dimension von

Wirklichkeitskonstitution jene Gesellschaftsverhältnisse zu verschleiern, die (post-

humane)Handlungsfähigkeit von vornherein verstellen.282 EinBeispiel dafür sehen

Bargetz und Sanos in der langanhaltenden Vernachlässigung neuer feministischer

Materialist:innen, sich mit den Diskussionen zu race auseinanderzusetzen.283 Bar-

getz undSanos sehen–zusammenfassend–mit der konzeptionellenÜberwindung

vonKategorienwieMacht,WiderstandundKritikdieGefahr einerDepolitisierung im

neuen feministischen Materialismus angelegt.284 Dieses Problem wird durch wei-

tere theorieimmanente Probleme konterkariert: So blockiere ein solcher Materia-

lismus den eigenen Anspruch auf Zukunftsorientierung und (posthumane) Agency,

indem Veränderbarkeit und historische Entwicklung letzten Endes auf die Dyna-

mik von Materie zurückgeführt werden. Diesen Umstand steigernd pflichtet Bar-

getz unter anderen Sara Ahmed bei,285 wenn diese fragt, wie ein solcher Materia-

lismus vor der Fetischisierung einer quasi metaphysischen Materialität gefeit sein

soll.286 Außerdem sieht Bargetz einen performativen Widerspruch in dieser Denk-

strömung verankert, beansprucht sie zwar, anthropozentrische Auffassungen von

Agency zu überwinden, scheitert jedoch in ihrer Theoriebildung und Wissenspro-

duktion an diesem, da sie hier durchaus anthropozentrisch argumentiert.287

Allerdings ist Bargetz nicht daran interessiert, den neuen feministischen Materia-

lismus gänzlich zu verwerfen, sondern schlägt dagegen vor, diesen als politische In-

terventionundErfindung zu lesen,die sich gegen eine rückbesinnendeMelancholie

oder paranoide Kritiken wendet. Insofern verkörpert der neue feministische Mate-

rialismus das politische Anliegen, den ›negativen‹ Status quo für alternative Auffas-

sungen zu öffnen. Bargetz identifiziert also eine Kritik im neuen feministischenMate-

rialismus, die weder einseitig durch Affirmation noch durchDissonanz operiert. Sie

fasst ihre Beobachtung wie folgt zusammen:

»[I]t suggests an understanding of critique, which always interrogates the condi-

tions of possibility of the political. This understanding requires to move beyond a

merely reparative or optimistic view and takes the ambivalences of political agen-

cy into account. […] new materialisms’ optimistic theoretical endeavour should

281 Bargetz, Sanos 2020, S. 509.

282 Vgl. Bargetz 2019a, S. 189.

283 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 509ff.

284 Vgl. Bargetz 2019a, S. 188.

285 Vgl. Ahmed 2008a, S. 32ff.

286 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 510.

287 Vgl. Bargetz 2019a, S. 188ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

not lead us to turn away from critique, but should entail both moments of affir-

mation and moments of dissonance.«288

Anhand des Zitates wird ersichtlich, dass Bargetz auch Kritik in der politischen

Grammatik der Gefühle verortet, in der unterschiedliche Logiken nicht nur Gefühle

orchestrieren und politisch fühlbar werden lassen, sondern auch Kritiken in unter-

schiedlichen affektiven Modi. Kritik und Gefühl – als abstrakte Gegenstände wie als

gelebte Praxis – sind also genuin gebunden an politische und historische Kontexte.

Bei Bargetz’ Beiträgen zum neuen feministischen Materialismus handelt es sich

nicht bloß um eine positionelle Abgrenzung, denn sie zeigt auch, wie ihre kri-

tisch machtsensible Affekttheorie am Beispiel dieser wissenschaftlich-politischen

Debatte operiert.

Das Zitat weist außerdem auf Bargetz’ Position zwischen den Diskussionsla-

gern paranoider und reparativer Kritik hin. Bargetz erwehrt sich dabei einer blo-

ßen Befürwortung einer der beiden Positionen. Sie folgt einerseits Sedgwick in ih-

rer Kritikdiagnose, lehnt aber andererseits ein einseitiges Affirmieren reparativer

Affekttheorie als Heilsversprechen ab. Zudem merkt sie an, dass Sedgwick – wie

auch Barad – in der Debatte oft auf eine affirmativ-reparative Lesart verkürzt wer-

den.289 Bargetz »moves away from either reparation or paranoia«290 und hält es für

irreführend, Gefühle auf eine ›positive‹ oder ›negative‹ Deutung zu reduzieren, zu

romantisieren oder zu delegitimieren.

Sie spricht sich hingegendafür aus,denBlick auf die ambivalente und sichwan-

delndeVerteilung291 vonGefühlen zu richten,ander ihreKritikauffassung ihrenAn-

satzpunkt findet:292

»Speaking of the distribution of emotions accentuates emancipation as a possi-

bility for criticizing and for interrupting the police’s disempowering and unequal

mode of governing, which appears in at least twofold way: in terms of differenti-

ally distributing emotions but also in terms of governing through emotions.«293

288 Bargetz 2019a, S. 191.

289 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 506; Bargetz 2015b, S. 581.

290 Bargetz 2015b, S. 585.

291 In Lektüre der Philosophie von Jacques Rancière entwickelt Bargetz das Konzept einer

Verteilung von Gefühlen, die sie wie folgt zusammenfasst: »The distribution of emotions

introduces a relation between politics and emotions that show how affect and emotions

are neither merely enabling nor simply an instrument of power relations. The distribution

of emotions can take into account how emotions are involved in governing those who have

no part, which has been (and still is) common (though differently) for devaluations and dis-

criminations related explicitly to gender, sexuality, class, nationality, and/or race« (Bargetz

2015b, S. 592).

292 Vgl. Bargetz 2015b, S. 581, 590.

293 Bargetz 2015b, S. 591.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 149

Indem Bargetz die politische Grammatik der Gefühle auf ihre gefühlte und durch
Gefühle operierenden Machtverhältnisse befragt, eröǲfnet sie die Möglichkeit, die-
se zu kritisieren und zu unterbrechen.Das Projekt einer politischenGrammatik der
Gefühle läuǼt so in Bargetz’ Forschungsansatz einer kritischmachtsensiblen AǱfekttheo-
rie294 zusammen, um »aǲfektive Mobilisierungen und Aǲfizierungen sowohl in ih-
rer Einbettung in Machtverhältnisse als auch als kritische und emanzipative Kräf-
te kenntlich zu machen.«295 Anstatt Gefühle entlang bekannter Dualismen zu be-
werten, besteht die kritischeUnternehmung für Bargetz darin, die politischenWir-
kungsweisen vonGefühlen aufzuzeigenund so für die vielfältigenErscheinungsfor-
men kritischer Alltagspraktiken oǲfen zu sein.296 Odermit Bargetz’ eigenenWorten:

»I suggest a queer feminist theory of aǳfective politics that considers the creative
moments of aǳfect as a means of solidarity and political mobilization while never
losing sight of how aǳfect is woven into the political and economic fabric and, thus,
how emotions are used to politically mobilize gender, sexuality, race, and class.«297

Bargetz’ kritisch machtsensible Aǲfekttheorie setzt voraus, dassȃeorie nicht auf
eine deskriptive Funktion reduziert ist, sondern eineWeise ist, sichmit Gegenwart
zu befassen.298 Eine solche kritische respektive Kritik ermöglichende Forschung ist
politisch und trägt derGeschichte feministischerKritikRechnung,ohne sich jedoch
auf diese oder gewisse Kritikmodi zu versteifen. Insofern handelt es sich um eine
queer-feministischeȃeorie aǲfektiver Politik.299 Sie schließt damit an das Lager af-
firmativerKritik an,die sie imKernals einePositionierunggegenüber einemmänn-
lich-westlichen, auf rationale Urteilsfindung reduzierten Kritikverständnis deutet,
das Kritik als gelebte Praxis ignoriert. Allerdings will sie die traditionsreiche Kritik
anMachtverhältnissendamit nicht aufgebenoder gar überwinden, sondern sie dar-
auǴhin befragen, was sie einem politisch-emanzipativen Projekt zu bieten hat.300

294 Bargetz weist darauf hin, dass sie bewusst nicht von einer ›machtkritischen‹ Theorie spricht,
da sie durch Machtsensibilität die Gleichzeitigkeit von Macht und Handlungsfähigkeit zum
Ausdruck bringen will. Zudem verweist sie so »auf einen Kritik- und Wahrnehmungsmodus
[…], der weder auf Macht noch auf Ermächtigung beschränkt ist« (Bargetz 2020, S. 36).

295 Bargetz 2020, S. 39.
296 Vgl. Bargetz 2020, S. 37–40.
297 Bargetz 2015b, S. 584.
298 Vgl. Bargetz 2019a, S. 185.
299 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 511; Bargetz 2015b, S. 593. Bargetz betont, dass es sich bei

ihrer Forschung nicht um eine Theorie queer-feministischer, aǳfektiver Politik handelt und
erhebt so einen aǳfekt- und politiktheoretisch weitreichenderen Anspruch (vgl. Bargetz
2015b, S. 593).

300 Vgl. Bargetz 2020, S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Brigitte Bargetz bietet mit ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie einen

Zugang, die komplexe politische Grammatik der Gefühle zu analysieren und in ih-

ren gewaltförmigenMachtverhältnissen zu hinterfragen. In diesem Fall ist Bargetz

auch das kritisierende Subjekt, das ihre Kritik im Modus des Fragens, Analysierens

und Politisierens auf die vergeschlechtlichten, rassistischen und klassistischen

Strukturen richtet, die sich durch Gefühle entfalten und zugleich gefühlt werden

(Objekt der Kritik). Dieser Kritik liegt eine Auffassung des Politischen zugrunde, in

der sich gewisse Machtordnungen qua Gefühl durchsetzen und in emanzipativen

Politiken hinterfragt werden (Kontext). Für Bargetz scheinen damit die impliziten

Kriterien ihrer Kritik in der Politisierung depolitisierter Machtverhältnisse, der

Sichtbarmachung diskriminierender Politiken und der Emanzipation Leidtragen-

der zu liegen. Dementsprechend thematisiert ihre Theorie Gefühle sowohl unter

ethischen Gesichtspunkten, fragt sie nach den politischen Umgangsweisen mit und

durch Gefühle in der Stabilisierung und Destabilisierung von Machtverhältnissen,

als auch unter epistemischen, denn sie rückkoppelt das Erfahren und Verstehen von

Gefühlen an ihre politische Bedeutung. Insofern operiert auch Brigitte Bargetz

in Distanz zu einer ontologischen Fundierung von Gefühlen, blickt anstelle dessen

darauf, was Gefühle politisch tun (können)301 undweist so auf ihre Uneindeutigkeit

hin.

3.7.2 Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht

(I) Was will die Theorie von Brigitte Bargetz leisten? Das Anliegen von Brigitte Bargetz

ist über einige Eckpunkte zusammenzufassen: Ihre politiktheoretische Forschung

ist eine, die zum einen selbst politisch ist; denn sie zielt darauf, bestehendeMacht-

verhältnisse darzulegen und so Möglichkeiten von emanzipativen Gegenpolitiken

zu eröffnen. Insofern zeigt sich das politische Anliegen einer Kritik an Macht- und

daraus folgendenHerrschaftsverhältnissen, die durch race, class und gender und den

in diesen kodierten Dualismen wirksam werden. Es handelt sich zudem um eine

politischeTheorie, die sich nicht in den Abstrakta wissenschaftlicherTheoreme ver-

lieren will, sondern Theorie als immer schon im menschlichen Alltag verortet be-

greift.302 Insofern ist ihre politischeTheorie eine wissenschaftskritische sowie eine

die Lebenspraxis affirmierende. Schließlich ist es eineTheorie, die Gefühle als poli-

tisch und uneindeutig exponiert, womit sie – zusammenmit anderen der hier ver-

sammelten Beiträge – an den Grundfesten einer alltagsverständlichen Auffassung

von Gefühlen rüttelt. Kritik stellt sich vor diesem Hintergrund als eine Praxis der

Befragung und Sichtbarmachung der eigenen affektiv-politischen Grenzen dar.

301 Vgl. Bargetz 2020, S. 40.

302 Vgl. Bargetz 2015a, S. 13–37.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 151

(II)Wiewerden ›Kritik‹ und ›Gefühl‹ in Bargetz’Theorie aufeinander bezogen? Eine Kri-

tik politischerGefühle liegt inmehrfacherHinsicht vor: BargetzmachtGefühle zum

Objekt ihrer kritischen, queer-feministischen Affektforschung (genitivus objectivus),

indemsie einerseits analysiert,wieGefühle zum Instrument derDurchsetzungund

des Erhaltens gewisser Macht- und Herrschaftsansprüche werden (Politik der Ge-

fühle). Bargetz befragt respektive kritisiert Gefühle also alsMittel oder Instrument,

was eine gewisseNähe zur Forschung von Illouz erahnen lässt.Gefühlserfahrungen

wie Euphorie oder Paranoia sind auch in der komplementären Perspektive (Politik

fühlen) Objekt von Kritik, wie die zeitdiagnostische Deutung des neuen feminis-

tischen Materialismus beispielhaft zeigt. Gefühle werden aus beiden Perspektiven

heraus zum Objekt, da Bargetz sie auf ihre ambivalente, teils uneindeutige politi-

sche Bedeutung hin befragt und so alternative Deutungen sichtbar macht. Ein sol-

ches genitiv-objektives Verständnis einer Kritik politischer Gefühle bedingt, dass

Gefühle nicht losgelöst von politischen Verhältnissen zu begreifen sind. Eine Kritik

an Gefühlen verweist demzufolge immer auf eine Kritik an den Machtverhältnis-

sen, mit denen die Gefühle untrennbar verbunden sind. Aus diesem Grund ist eine

Kritik politischer Gefühle nicht willkürlich hinsichtlich der Auswahl der kritisierten

Gefühle, sondern politisch motiviert.

Bargetz bezieht jedoch auch ein, dass ihre Kritik politischer Gefühle motivatio-

nal und modal durch Gefühle geprägt ist (genitivus subjectivus). Zum einen ist sie als

politische Forscherin selbst in die gesellschaftlichen Verhältnisse eingebunden, in

denen Gefühle in gewisser Weise verteilt sind und sich in sie als Subjekt einschrei-

ben. Sie ist –mit anderenWorten – selbst fühlende Forscherin. Zum anderen zeigt

Bargetz’ Beschäftigung mit dem reparative turn, dass sie nicht nur voraussetzt, dass

Kritik grundlegend affektiv geprägt ist, sondern auch, dass es nicht nur einen Mo-

dus gibt –geschweige denn, dass dieser klar definierbarwäre.Die Kritik politischer

Gefühle von Bargetz sensibilisiert somit – wie auch Sedgwick – für die Vielfalt an

Kritiken sowie die Vielfalt affektiver Modi jeder dieser Kritiken. Zudem macht sie

deutlich, dass ein solcher affektiver Modus auch ambivalent oder widersprüchlich

sein kann, dass Kritik, so sehr sie sich auch der Emanzipation verschreibt, dieser

nicht unbedingt förderlich sein muss.

(III)WelcheWiderstände birgt Bargetz’Theorie als Kritik politischerGefühle? Auch hier

will ich zwei Aspekte herausgreifen: Zumeinen besteht eine der Stärken vonBargetz’

Auffassung darin, verschiedene mögliche Kritiken der Gefühle in ihren Untersu-

chungen einer politischen Grammatik der Gefühle zu berücksichtigen. So themati-

siert sieGefühlewieWut undAblehnung in den emanzipativenPolitiken derGefüh-

le sozialer Bewegungen303 oder feministischer Kritik.304 Allerdings macht sie ihre

eigene Forschung zwar zum politischen Gegenstand, thematisiert jedoch nicht die

303 Vgl. Bargetz 2012, S. 181ff.

304 Vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 512.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

affektivenModi,die in ihrer kritischen respektiveKritik ermöglichendenForschung

bedeutsam sind. Es mag deshalb so wirken, als halte sie eine wissenschaftlich-ent-

emotionalisierte Distanz zu ihrem Forschungsgegenstand aufrecht. Folgt man ih-

remAnsatz, ließe sich dagegen allenfalls einwenden,dass es sich– insbesondere bei

einem langjährigen Forschungsvorhaben – weder um eine einzelne, affektive Dis-

position wie Paranoia oderWut handeln kann noch um eine affirmative Exhibition

von Gefühlen. Als Forscherin und Kritikerin ist Bargetz selbst in die Logiken einer

politischenGrammatikderGefühle verwoben.AusdiesemGrundmacht sie ihr poli-

tisches, queer-feministisches Anliegen an verschiedenen Stellen deutlich. Politisch

involviert sein bedeutet entsprechend auch emotional involviert zu sein (und umge-

kehrt).

Ein zweiterWiderstand schließt hier an: Ich fragemich hinsichtlich Bargetz’ kri-

tischer Befragung, ob, und falls, was für Veränderungs- und/oder Gestaltungsmög-

lichkeiten daraus erwachsen, dass Gefühle politisch erklärt werden. IndemBargetz

Gefühle auf ihre politische Bedingtheit zurückführt, ermöglicht ihre gefühlspoli-

tische Analyse gewisse Gefühlserfahrungen von Delegitimierung zu befreien oder

deren Kontingenz darzulegen. Erst durch die Intervention in die politischen Ver-

hältnisse erlangt ein Subjekt also einen anderen Zugang zu den eigenen Gefühlen.

Dieser Verbindung Ausdruck zu verleihen ist eine der Stärken ihres Ansatzes. Aller-

dingsbleibt unberücksichtigt, inwiefernesderArbeit andenGefühlen selbst bedarf,

um überhaupt in politische Verhältnisse zu intervenieren. Ich denke hier an politi-

sche Gefühle, denen gegenüber sich ein Subjekt als handlungsunfähig begreift, die

ihm authentisch scheinen oder eine hohe affektive Trägheit aufweisen – Depressi-

on, Einsamkeit, Angst, aber auch Hoffnung oder Liebe etc. Solche Gefühle mögen

politische Verhältnisse stabilisieren oder verhindern, dass sich Menschen mitein-

ander solidarisieren. Welche Bedeutung kommt einer Kritik der Gefühlserfahrun-

gen zu, die es erst ermöglicht, politische Verhältnisse zu erfassen und zu gestalten?

Im Hinblick auf ein mögliches ›Umfühlen‹ als Bedingung politischer Intervention

bedarf Bargetz’ Kritik politischer Gefühle einer Ergänzung, auf die ich im fünften

Kapitel dieser Arbeit zu sprechen kommen will.

(IV)Welche Anregungen bietet Bargetz’Theorie als Kritik politischer Gefühle für die Ent-

wicklung eines eigenenAnsatzes? Von den verschiedenen Anregungen, diemir Bargetz’

Theorie bietet, will ich an dieser Stelle zwei hervorheben: Zum einen die Bedeu-

tung, die Gefühlen im und durch das Politische zukommt. Das soll nicht heißen,

dass Bargetz die erste wäre, die diese Bedeutung anführt;305 doch zeigt ihr Ansatz

mehr als die zuvor angeführten Auffassungen in diesem Kapitel, dass eine Kritik

politischer Gefühle nicht notwendig eine abstrakte theoretische Spielerei oder eine

selbstreferenzielle Gefühlsbearbeitung darstellen muss. Eine Kritik politischer Ge-

fühle kann für verschiedene Subjekte einer Gesellschaft politisch relevant sein und

305 Vgl. bspw. Penz, Sauer 2016, S. 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 153

den Ausgangspunkt für queer-feministische, antirassistische, wissenschaftliche

oder lebenspraktische Politiken bilden. Kritiken politischer Gefühle setzen also

dort an – und hier würde Walzer wohl Bargetz zustimmen –, wo sich die Macht-

und Herrschaftsverhältnisse einer Gesellschaft entfalten. Wenn politische Gefühle

Menschen also in ihrem alltäglichen Leben betreffen, dann stellen Kritiken an und

durch Gefühle ein Instrument dar, jene Verhältnisse zu verändern und so ggf. einen

anderen Zugang zur eigenen Affektivität zu entwickeln.

Eine zweite Anregung betrifft den Vielfaltsgedanken, den ich bereits als Anre-

gung zu Sedgwicks Essay erläuterte. Sedgwick tritt in ihrem Essay für eine plura-

le Auffassung von Affekttheorien ein, die in dermentalen Ökologie einesMenschen

konkurrieren.AusdiesemGrundkonterkariert und ergänzt sie die paranoide Lesart

durch eine reparative. Eine solche Pluralisierung macht auch Bargetz mit ihrer po-

litischenGrammatik derGefühle stark.306 Gefühle sind dabei nicht nur als intraper-

sonale Affekttheorien vielfältig und uneindeutig, sondern auch als gesellschaftlich

wirksamepolitischeGrammatik,diemenschlichesLebenorganisiert.DieVielfalt an

Ansätzen zu Kritiken der Gefühle ist dementsprechend kein Zeichen mangelnder

theoretischer Anstrengungen, sondern ein konstitutives Merkmal der politischen

und phänomenalen Vielfalt von Gefühl und Kritik. Die Frage, die sich damit wieder-

holt an den einzelnen Sätzen und Regeln der politischen Grammatik aufwirft, ist

diese: Welcher Kritiken politischer Gefühle bedarf es hier?

3.8 Kritiken politischer Gefühle: eine vergleichende Übersicht

306 Vgl. Koivunen 2010, S. 9, 23; Love 2010, S. 236.

307 Ich beziehe mich hierbei auf die Ausführungen des ersten Kapitels, in dem ich entlang der

folgenden Fragen Gefühl skizziert habe: Zum ontologischen Status: ›Was ist das Wesen der

Gefühle?‹; zum epistemischen Status: ›Was lässt sich über Gefühle wissen?‹; zum ethischen

Status: ›Wie umgehen mit Gefühlen?‹.

308 Hier greife ich auf die fünf Dimensionen des zweiten Kapitels zurück, anhand derer ich

einen Einblick in Kritik gegeben habe: Subjekt: ›Wer oder was kritisiert?‹; Objekt: ›Was wird

kritisiert?‹; Kriterium: ›Was ist ein Kriterium?‹ Modus: ›Auf welche Art und Weise vollzieht

sich Kritik?‹; Kontext: ›Wie ist Kritik ausgerichtet?‹.

Am Ende meiner Untersuchung von sechs unterschiedlichen Kritiken politischer

Gefühle möchte ich die Ergebnisse zugunsten der Nachvollziehbarkeit und eines

kurzweiligen Überblicks zusammenfassen. Ein solcher Überblick ist jedoch – wie

zuvor bereits erwähnt –mit einer gewissenVorsicht zu genießen, reduziert er kom-

plexe Argumentationsketten auf wenige Stichpunkte. Eine Lektüre der Originaltex-

te empfiehlt sich daher.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

V
e
rb
u
n
d
e
n
-i
n
te
rp
re
ta
ti
ve
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
(M

ic
h
a
e
lW

a
lz
e
r)

P
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
(E
va
Il
lo
u
z)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
,M

a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
.

S
o
zi
o
lo
g
is
ch
e
K
ri
ti
k
,S
o
zi
a
lk
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l

1.
)3
0
7
:T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
g
e
ri
n
g
fü
g
ig
d
e
n
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l

2
.)
30
8
:D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t

d
e
r
T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
›g
u
te
‹K
ri
ti
ke
r:
in
n
e
n

O
bj
ek
t:
M
a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sv
e
rh
ä
lt
n
is
se
u
n
d
d
a
s
V
e
rh
a
lt
e
n

D
ri
tt
e
r,
d
a
s
d
ie
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
re
p
ro
d
u
zi
e
rt
.

K
ri
te
ri
u
m
:e
n
ts
p
re
ch
e
n
d
d
e
n
m
o
ra
li
sc
h
e
n
K
u
lt
u
re
n
.

M
od
u
s:
in
te
rp
re
ta
ti
v,
so
zi
a
lk
o
m
m
u
n
ik
a
ti
v
u
n
d
in
vo
lv
ie
rt
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
a
u
f
u
n
d
d
u
rc
h
d
ie
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
Im

m
a
n
e
n
z

(a
u
s)
g
e
ri
ch
te
t.

S
u
bj
ek
t:
S
o
zi
a
lf
o
rs
ch
e
r:
in
n
e
n
,i
n
d
ir
e
k
t
d
ie
(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
te
vi
a

M
e
d
iu
m
.

O
bj
ek
t:
a
u
th
e
n
ti
sc
h
e,
w
a
h
re
,u
n
u
m
st
ö
ß
li
ch

sc
h
e
in
e
n
d
e
G
e
fü
h
le
a
ls

G
e
fü
h
ls
w
a
re
n
so
w
ie
d
e
re
n
P
ro
d
u
k
ti
o
n
sb
e
d
in
g
u
n
g
e
n

(A
u
th
e
n
ti
zi
tä
ts
d
is
p
o
si
ti
v)
.

K
ri
te
ri
u
m
:V
e
rs
te
h
e
n
u
n
d
In
fr
a
g
e
st
e
ll
e
n
vo
n
G
e
fü
h
le
n
a
ls
m
ö
g
li
ch
e
r

E
ff
e
k
t
e
in
e
r
(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
te
.

M
od
u
s:
h
is
to
ri
sc
h
e
D
is
p
o
si
ti
va
n
a
ly
se
u
n
d

(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
ts
sc
h
re
ib
u
n
g
,w

is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch

d
is
ta
n
zi
e
rt
;z
u
g
le
ic
h

rh
e
to
ri
sc
h
a
ffi
zi
e
re
n
d
u
n
d
G
e
fü
h
le
d
e
r
R
e
zi
p
ie
n
t:
in
n
e
n

e
rn
st
n
e
h
m
e
n
d
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
ka
p
it
a
li
st
is
ch
e
G
e
fü
h
ls
ö
ko
n
o
m
ie
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

E
in
e
in
te
rp
re
ta
ti
ve
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
,d
ie
a
u
f
Tu
g
e
n
d
e
n

g
rü
n
d
e
t,
d
ie
M
e
n
sc
h
e
n
m
it
e
in
a
n
d
e
r
ve
rb
in
d
e
n
u
n
d
e
in
e
n

ra
d
ik
a
le
n
A
b
st
a
n
d
ü
b
e
rb
rü
ck
e
n
.

D
a
s
D
il
e
m
m
a
,d
e
m
n
a
ch

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
G
e
fü
h
le
zu
g
le
ic
h
O
b
je
k
t
u
n
d

V
o
ra
u
ss
e
tz
u
n
g
e
in
e
r
K
ri
ti
k
d
a
rs
te
ll
e
n
,i
n
e
in
e
m
e
ig
e
n
st
ä
n
d
ig
e
n

K
o
n
ze
p
t
a
u
fl
ö
se
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 155

W
ie
w
e
rd
e
n
›K
ri
ti
k
‹u
n
d

›G
e
fü
h
l‹
in
d
e
r

je
w
e
il
ig
e
n
T
h
e
o
ri
e

a
u
fe
in
a
n
d
e
r
b
e
zo
g
e
n
?

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
K
ri
ti
k

a
n
G
e
fü
h
le
n
in
W
a
lz
e
rs

A
n
sa
tz
a
ll
e
n
fa
ll
s
im

p
li
zi
t
(d
a

m
o
ra
li
sc
h
e
K
u
lt
u
re
n

h
yp
o
th
e
ti
sc
h
a
u
ch

G
e
fü
h
ls
k
u
lt
u
re
n
se
in

kö
n
n
e
n
).

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:
Fo
k
u
s

a
u
f
e
in
e
r
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k

fö
rd
e
rl
ic
h
e

Tu
g
e
n
d
e
n
/L
e
id
e
n
sc
h
a
ft
e
n

(M
u
t,
M
it
le
id
,e
in
g
u
te
s
A
u
g
e
)

u
n
d
h
in
d
e
rl
ic
h
e
(S
ch
u
ld
,

S
e
lb
st
h
a
ss
u
n
d
a
n
d
e
re
).

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:

K
ri
ti
k
a
n
n
a
tü
rl
ic
h

sc
h
e
in
e
n
d
e
n
,

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
,

G
e
fü
h
ls
w
a
re
n
u
n
d

A
u
th
e
n
ti
zi
tä
ts
d
is
p
o
si
ti
v.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

K
ri
ti
kd
il
e
m
m
a
P
ro
b
le
m
a
ti
si
e
ru
n
g
vo
n

a
u
th
e
n
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
a
ls

A
u
sg
a
n
g
sp
u
n
k
t
vo
n
K
ri
ti
k
.

›R
h
e
to
ri
sc
h
e
r
E
ff
e
k
t‹
u
n
d

›E
rn
st
n
e
h
m
e
n
d
e
r
G
e
fü
h
le
b
e
te
il
ig
te
r

A
k
te
u
r:
in
n
e
n
‹a
ls
Le
it
li
n
ie
n

p
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
r
K
ri
ti
k
.

W
ie
G
e
fü
h
le
g
e
n
a
u
im

K
ri
ti
si
e
re
n

w
ir
ke
n
,b
le
ib
t
u
n
k
la
r.

W
e
lc
h
e
W
id
e
rs
tä
n
d
e

b
ir
g
t
d
ie
je
w
e
il
ig
e

T
h
e
o
ri
e
a
ls
K
ri
ti
k

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
?

G
e
fü
h
le
a
u
f
e
in
e
ve
rb
in
d
e
n
d
e
Fu
n
k
ti
o
n
re
d
u
zi
e
rt
.

A
u
f-
u
n
d
A
b
w
e
rt
u
n
g
sp
e
zi
fi
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
:N

u
r
d
ie
G
e
fü
h
le
,d
ie

M
e
n
sc
h
e
n
ve
rb
in
d
e
n
,s
in
d
d
e
r
G
e
se
ll
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
fö
rd
e
rl
ic
h
.

U
n
k
ri
ti
sc
h
g
e
g
e
n
ü
b
e
r
d
e
m
A
ffi
zi
e
ru
n
g
sg
e
sc
h
e
h
e
n
,d
a
s
in

G
e
g
e
n
e
rz
ä
h
lu
n
g
e
n
a
u
sg
e
lö
st
w
e
rd
e
n
so
ll
(r
h
e
to
ri
sc
h
e
r
E
ff
e
k
t)
.

A
n
st
a
tt
e
in
e
r
n
o
rm

a
ti
ve
n
P
o
si
ti
o
n
b
e
g
rü
n
d
e
t
Il
lo
u
z
e
in
e
so
zi
a
l

p
ri
vi
le
g
ie
rt
e
P
o
si
ti
o
n
d
is
ta
n
zi
e
rt
e
r
W
is
se
n
sc
h
a
ft
le
r:
in
n
e
n
.

P
o
st
n
o
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
w
ir
d
b
e
iI
ll
o
u
z
se
lb
st
g
e
fü
h
ls
w
a
re
n
fö
rm

ig
.

W
e
lc
h
e
b
e
so
n
d
e
re
n

A
n
re
g
u
n
g
e
n
b
ie
te
t
d
ie

je
w
e
il
ig
e
T
h
e
o
ri
e
a
ls

K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
fü
r
d
ie

E
n
tw
ic
k
lu
n
g
e
in
e
s

e
ig
e
n
e
n
A
n
sa
tz
e
s?

G
e
n
e
re
ll
e
O
ff
e
n
h
e
it
g
e
g
e
n
ü
b
e
r
Le
id
e
n
sc
h
a
ft
e
n
p
e
r
se
a
ls

G
e
g
e
n
p
o
si
ti
o
n
zu

e
in
e
r
o
b
je
k
ti
v-
ra
ti
o
n
a
le
n
K
ri
ti
ka
u
ff
a
ss
u
n
g
.

W
a
lz
e
r
ve
rd
e
u
tl
ic
h
t
d
ie
le
id
e
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
B
e
d
in
g
th
e
it
vo
n

K
ri
ti
ke
r:
in
n
e
n
u
n
d
ih
re
n
K
ri
te
ri
e
n
.

Im
m
a
n
e
n
z:
A
u
th
e
n
ti
sc
h
e
G
e
fü
h
le
e
n
ts
te
h
e
n
im

Z
u
sa
m
m
e
n
w
ir
ke
n

vo
n
R
ä
u
m
e
n
,a
rt
e
fa
k
ti
sc
h
e
n
O
b
je
k
te
n
u
n
d
su
b
je
k
ti
v-
le
ib
li
ch
e
n

V
o
rg
e
sc
h
ic
h
te
n
;e
in
e
K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
is
t
d
u
rc
h
a
ff
e
k
ti
ve

D
yn
a
m
ik
ge
pr
äg
t,
au
f
d
ie
se
ge
ri
ch
te
t
u
n
d
be
da
rf
d
ie
se
r
in
so
fe
rn
.

H
is
to
ri
sc
h
e
U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
:K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
a
ls

(G
e
g
e
n
-)
G
e
sc
h
ic
h
ts
sc
h
re
ib
u
n
g
.

D
ie
Fr
a
g
e
d
e
s
a
rc
h
im

e
d
is
ch
e
n
P
u
n
k
te
s
e
in
e
r
K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

K
ri
ti
sc
h
e
s
D
e
n
ke
n
u
n
d
S
e
lb
st
a
n
a
ly
se
(D
id
ie
r
E
ri
b
o
n
)

A
ffi
rm

a
ti
ve
K
ri
ti
k
(B
ri
a
n
M
a
ss
u
m
i)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

S
e
lb
st
-
u
n
d
S
o
zi
a
lk
ri
ti
k
.

D
is
k
u
rs
k
ri
ti
k
,e
xp
e
ri
m
e
n
te
ll
e
K
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l1
.)
:

T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
o
n
to
lo
g
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.D
a
ra
u
s
a
b
g
e
le
it
e
t,
d
e
n

e
p
is
te
m
is
ch
e
n
u
n
d
e
th
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l2
.)
:

D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t
d
e
r

T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t
(h
ie
r
E
ri
b
o
n
).

O
bj
ek
t:
d
ie
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
t
(i
n
k
l.
G
e
fü
h
le
n
)
d
e
s
k
ri
ti
si
e
re
n
d
e
n

S
u
b
je
k
te
s
so
w
ie
d
ie
d
a
ri
n
zu
m
A
u
sd
ru
ck
ko
m
m
e
n
d
e
n

g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
U
rt
e
il
e.

K
ri
te
ri
u
m
:S
e
lb
st
ve
rs
te
h
e
n
,g
g
f.
H
o
ff
n
u
n
g
a
u
f

Ü
b
e
rw
in
d
u
n
g
/U
m
w
id
m
u
n
g
d
e
r
e
ig
e
n
e
n
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
t.

M
od
u
s:
S
u
b
je
k
ti
vi
tä
ts
a
n
a
ly
se
,h
is
to
ri
sc
h
e
S
e
lb
st
a
n
a
ly
se
u
n
d

S
ch
re
ib
e
n
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
U
rt
e
il
e
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t.

O
bj
ek
t:
d
is
k
u
rs
iv
e
D
e
u
tu
n
g
ss
ch
e
m
a
ta
,d
a
ru
n
te
r
E
m
o
ti
o
n
e
n
.

K
ri
te
ri
u
m
:F
re
ih
e
it
im

p
ro
ze
ss
u
a
le
n
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
.

M
od
u
s:
e
xp
e
ri
m
e
n
te
ll
e
E
rf
a
h
ru
n
g
e
n
.

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
-d
is
k
u
rs
iv
e
D
e
u
tu
n
g
ss
ch
e
m
a
ta

u
n
d
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
a
u
sg
e
ri
ch
te
t.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

D
a
s
e
ig
e
n
e
S
e
lb
st
in
se
in
e
r
so
zi
a
le
n
D
e
te
rm

in
a
ti
o
n
u
n
d
d
e
n

d
a
ri
n
im

p
li
zi
te
n
G
e
fü
h
le
n
ve
rs
te
h
e
n
.

D
a
s
A
ff
e
k
tg
e
sc
h
e
h
e
n
s
a
ffi
rm

ie
re
n
u
n
d
d
a
d
u
rc
h
vo
n
d
is
k
u
rs
iv
e
n

O
rd
n
u
n
g
e
n
b
e
fr
e
ie
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 157

W
ie

w
er

de
n

›K
rit

ik
‹u

nd
›G

ef
üh

l‹
in

de
r

je
w

ei
lig

en
Th

eo
rie

au
fe

in
an

de
rb

ez
og

en
?

ge
ni

tiv
us

ob
je

ct
iv

us
:

de
sk

rip
tiv

;K
rit

ik
an

Ge
fü

hl
en

in
di

re
kt

,d
a

di
es

e
le

di
gl

ic
h

Au
sd

ru
ck

ge
se

lls
ch

aǽ
tli

ch
er

U
rt

ei
le

si
nd

.

ge
ni

tiv
us

su
bj

ec
tiv

us
:

ge
ge

nw
är

tig
es

Ge
fü

hl
se

rle
be

n
al

sm
ot

iv
at

io
na

le
r

Au
sg

an
gs

pu
nk

te
in

er
Se

lb
st

an
al

ys
e;

Ge
fü

hl
e

be
gl

ei
te

n
de

n
M

od
us

de
rS

el
bs

ta
na

ly
se

un
d

w
er

de
n

al
ss

ol
ch

e
w

ie
de

rz
u

ih
re

m
Ge

ge
ns

ta
nd

.

ge
ni

tiv
us

ob
je

ct
iv

us
:E

m
ot

io
ne

n
al

sA
ǳfe

kt
er

fa
hr

un
ge

n
be

gr
en

ze
nd

e
D

eu
tu

ng
ss

ch
em

a
si

nd
O

bj
ek

ta
ǳfi

rm
at

iv
er

Kr
iti

k.

Aǳ
fe

kt
e

si
nd

vo
rs

oz
ia

l,
on

to
lo

gi
sc

h
un

d
ep

is
te

m
is

ch
en

tz
og

en
,w

es
ha

lb
si

e
ge

ne
re

ll
ni

ch
tz

um
O

bj
ek

tv
on

Kr
iti

k
w

er
de

n
kö

nn
en

.

ge
ni

tiv
us

su
bj

ec
tiv

us
:

Em
ot

io
ne

n
be

gr
en

ze
n

da
s

Po
te

nz
ia

la
ǳfi

rm
at

iv
er

Kr
iti

k
un

d
w

er
de

n
ko

nz
ep

tio
ne

ll
ge

ge
nü

be
rd

em
Aǳ

fe
kt

ge
sc

he
he

n
ne

gi
er

t.

Aǳ
fe

kt
e

be
gr

ün
de

n
aǳ

fir
m

at
iv

e
Kr

iti
k

un
d

ko
m

m
en

in
ih

rz
um

Au
sd

ru
ck

.

W
el

ch
e

W
id

er
st

än
de

bi
rg

td
ie

je
w

ei
lig

e
Th

eo
rie

al
sK

rit
ik

po
lit

is
ch

er
Ge

fü
hl

e?

Re
du

kt
io

n
au

f›
ne

ga
tiv

e‹
Ge

fü
hl

e
un

d
Le

id
en

se
rf

ah
ru

ng
en

.

Re
ze

pt
io

ns
pr

ob
le

m
at

ik
:

•
W

id
er

sp
ru

ch
zw

is
ch

en
Ex

pr
es

si
on

vo
n

Ge
fü

hl
en

un
d

ih
re

r
Ü

be
rw

in
du

ng
/U

m
w

id
m

un
g.

•
Ge

fa
hr

de
r

un
kr

iti
sc

he
n

Id
en

tifi
ka

tio
n

de
r

Re
zi

pi
en

t:i
nn

en
m

it
ei

ne
m

kr
iti

sc
he

n
Pr

oj
ek

td
er

Se
lb

st
an

al
ys

e.

U
nk

la
re

rS
til

de
rS

el
bs

ta
na

ly
se

er
sc

hw
er

tN
ac

hv
ol

lz
ie

hb
ar

ke
it.

Re
du

kt
io

n
au

f›
po

si
tiv

‹-a
ǳfi

rm
at

iv
e

Er
fa

hr
un

ge
n.

Au
fw

er
tu

ng
ei

ne
rv

or
di

sk
ur

si
ve

n
Aǳ

fe
kt

on
to

lo
gi

e:

•
Re

du
kt

io
n

vo
n

Kr
iti

k
au

f
di

e
ge

fü
hl

te
D

iǳf
er

en
z

zw
is

ch
en

D
is

ku
rs

un
d

ni
ch

t-
di

sk
ur

si
ve

n
Er

fa
hr

un
ge

n.
Kr

iti
k

w
ird

zu
m

va
ge

n
Ge

fü
hl

,d
as

et
w

as
an

de
rs

is
ta

ls
so

ns
t.

•
M

as
su

m
il

ie
st

di
e

aǳ
fir

m
at

iv
e

Kr
iti

k
ni

ch
ta

ls
Er

fa
hr

un
g

be
gr

en
-

ze
nd

en
D

is
ku

rs
,w

en
de

ts
ie

al
so

ni
ch

tg
eg

en
si

e
se

lb
st

.

W
el

ch
e

be
so

nd
er

en
An

re
gu

ng
en

bi
et

et
di

e
je

w
ei

lig
e

Th
eo

rie
al

s
Kr

iti
k

po
lit

is
ch

er
Ge

fü
hl

e
fü

rd
ie

En
tw

ic
kl

un
g

ei
ne

s
ei

ge
ne

n
An

sa
tz

es
?

Se
lb

st
kr

iti
k

al
sk

rit
is

ch
e

Be
fr

ag
un

g
de

re
ig

en
en

Ge
fü

hl
e

be
di

ng
t

ke
in

e
st

ar
ke

no
rm

at
iv

e
od

er
no

tw
en

di
g

so
zi

al
-p

riv
ile

gi
er

te
Kr

iti
ke

r:i
nn

en
po

si
tio

n.

Em
ot

io
na

l-b
io

gr
afi

sc
he

rS
ch

re
ib

st
il

st
el

lt
ra

tio
na

l-
ob

je
kt

iv
ie

re
nd

e
Au

ǳfa
ss

un
ge

n
w

is
se

ns
ch

aǽ
tli

ch
en

Vo
rg

eh
en

si
n

Fr
ag

e
(ä

hn
lic

h
w

ie
Se

dg
w

ic
k)

.

En
tt

ab
ui

si
er

un
g

vo
n

Le
id

en
se

rf
ah

ru
ng

en
;s

ie
si

nd
ni

ch
t›

ne
ga

tiv
‹,

so
nd

er
n

st
oß

en
Kr

iti
ke

n
an

un
d

ko
m

m
en

in
ih

ne
n

zu
m

Au
sd

ru
ck

.

D
er

Vo
rs

ch
la

g
m

it
aǳ

fir
m

at
iv

er
Kr

iti
k

de
rI

m
m

an
en

zd
is

ku
rs

iv
er

D
eu

tu
ng

zu
en

tk
om

m
en

un
d

so
ei

n
(a

nd
er

es
)F

üh
le

n
zu

er
m

ög
lic

he
n.

D
ie

H
in

w
en

du
ng

zu
Al

lta
gs

pr
ak

tik
en

ge
ge

nü
be

ra
uf

w
än

di
ge

n
Kr

iti
kv

er
fa

hr
en

.

Aǳ
fe

kt
iv

-k
ör

pe
rli

ch
e

O
ǳfe

nh
ei

t,
si

ch
aǳ

fiz
ie

re
n

zu
la

ss
en

.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

T
h
e
o
ri
e
/A
n
sa
tz

R
e
p
a
ra
ti
ve
s
Le
se
n
vo
n
u
n
d
m
it
P
a
ra
n
o
ia
(E
ve
K
.S
e
d
g
w
ic
k
)

E
in
e
k
ri
ti
sc
h
m
a
ch
ts
e
n
si
b
le
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
(B
ri
g
it
te
B
a
rg
e
tz
)

A
n
a
ly
ti
sc
h
e
r

S
ch
w
e
rp
u
n
k
t

Q
u
e
e
r-
fe
m
in
is
ti
sc
h
e
K
ri
ti
k
,K
ri
ti
k
a
m
w
is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
D
is
k
u
rs
.

Q
u
e
e
r-
fe
m
in
is
ti
sc
h
e
K
ri
ti
k
,M

a
ch
t-
u
n
d
H
e
rr
sc
h
a
ft
sk
ri
ti
k
.

G
e
fü
h
l(
si
e
h
e
K
a
p
it
e
l

1.
):
T
h
e
m
a
ti
si
e
rt
…

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
d
e
n
e
th
is
ch
e
n
u
n
d
e
p
is
te
m
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

…
n
a
ch
ra
n
g
ig
d
e
n
o
n
to
lo
g
is
ch
e
n
S
ta
tu
s
vo
n
G
e
fü
h
le
n
.

K
ri
ti
k
(s
ie
h
e
K
a
p
it
e
l2
.)
:

D
im

e
n
si
o
n
a
li
tä
t
d
e
r

T
h
e
o
ri
e
n

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t
(h
ie
r:
S
e
d
g
w
ic
k
).

O
bj
ek
t:
so
zi
a
le
-
u
n
d
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
,i
n
sb
e
so
n
d
e
re

g
e
sc
h
le
ch
tl
ic
h
e
u
n
d
ra
ss
is
ti
sc
h
e
(h
ie
r:
P
a
ra
n
o
ia
k
ri
ti
sc
h
e
r
T
h
e
o
ri
e
).

K
ri
te
ri
u
m
:a
b
h
ä
n
g
ig
vo
m
M
o
d
u
s
(h
ie
r:
P
lu
ra
li
si
e
ru
n
g
d
e
r

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
).

M
od
u
s:
va
ri
a
b
e
l(
h
ie
r:
re
p
a
ra
ti
v
u
n
d
d
a
m
it
im

p
li
zi
t
p
a
ra
n
o
id
).

K
on
te
xt
:K
ri
ti
k
d
u
rc
h
ko
n
k
u
rr
ie
re
n
d
e
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
,

g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
u
n
d
p
o
li
ti
sc
h
e
V
e
rh
ä
lt
n
is
se
so
w
ie
su
b
je
k
ti
ve

R
e
so
n
a
n
zr
ä
u
m
e
a
u
sg
e
ri
ch
te
t
(h
ie
r:
fe
m
in
is
ti
sc
h
e,
p
o
li
ti
sc
h
e
u
n
d

w
is
se
n
sc
h
a
ft
li
ch
e
D
is
k
u
rs
e
zu

K
ri
ti
k
).

S
u
bj
ek
t:
e
in
S
u
b
je
k
t.

O
bj
ek
t:
ve
rg
e
sc
h
le
ch
tl
ic
h
te
,r
a
ss
is
ti
sc
h
e,
k
la
ss
is
ti
sc
h
e

M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se
,d
ie
si
ch

d
u
rc
h
G
e
fü
h
le
e
n
tf
a
lt
e
n
u
n
d
g
e
fü
h
lt

w
e
rd
e
n
.

K
ri
te
ri
u
m
:P
o
li
ti
si
e
ru
n
g
,S
ic
h
tb
a
rm

a
ch
u
n
g
,E
m
a
n
zi
p
a
ti
o
n
.

M
od
u
s:
fr
a
g
e
n
d
,a
n
a
ly
ti
sc
h
,p
o
li
ti
si
e
re
n
d
.

K
on
te
xt
:d
a
s
P
o
li
ti
sc
h
e
a
ls
R
a
u
m
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
e
n
D
is
se
n
s.

W
a
s
w
il
ld
ie
T
h
e
o
ri
e

le
is
te
n
?

E
in
re
p
a
ra
ti
ve
s
Le
se
n
p
a
ra
n
o
id
e
r
k
ri
ti
sc
h
e
r
T
h
e
o
ri
e
so
w
ie
e
in
e

P
lu
ra
li
si
e
ru
n
g
a
ff
e
k
tt
h
e
o
re
ti
sc
h
e
r
Le
sa
rt
e
n
.

U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
d
e
r
B
e
zi
e
h
u
n
g
zw

is
ch
e
n
M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se
n
u
n
d

p
o
li
ti
sc
h
e
n
G
e
fü
h
le
n
zu
g
u
n
st
e
n
m
ö
g
li
ch
e
r
e
m
a
n
zi
p
a
ti
ve
r

G
e
g
e
n
p
o
li
ti
ke
n
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kritiken politischer Gefühle 159

W
ie
w
e
rd
e
n
›K
ri
ti
k
‹

u
n
d
›G
e
fü
h
l‹
in
d
e
r

je
w
e
il
ig
e
n
T
h
e
o
ri
e

a
u
fe
in
a
n
d
e
r
b
e
zo
g
e
n
?

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
P
a
ra
n
o
ia

(a
ls
st
a
rk
e
T
h
e
o
ri
e
n
e
g
a
ti
ve
r

A
ff
e
k
te
u
n
d
Le
sa
rt
)
so
w
ie
ih
r

E
in
fl
u
ss
a
u
f
k
ri
ti
sc
h
e
T
h
e
o
ri
e

u
n
d
Fo
rs
ch
u
n
g
.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

m
e
n
sc
h
li
ch
e
s
B
e
w
u
ss
ts
e
in
(u
n
d

so
m
it
a
u
ch

K
ri
ti
k
)
b
a
si
e
rt
a
u
f

V
ie
lz
a
h
lv
o
n
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
;

A
ff
e
k
te
si
n
d
m
o
ti
va
ti
o
n
a
lu
n
d

m
o
d
a
li
n
ih
re
p
a
ra
n
o
id
-

re
p
a
ra
ti
ve
K
ri
ti
k
in
vo
lv
ie
rt
.

g
e
n
it
iv
u
s
o
b
je
ct
iv
u
s:
P
o
li
ti
k
fü
h
le
n

u
n
d
P
o
li
ti
ke
n
d
e
r
G
e
fü
h
le
a
ls

A
n
a
ly
se
-
u
n
d
K
ri
ti
ko
b
je
k
te
,d
ie
a
u
f

h
in
te
rg
rü
n
d
ig
e
M
a
ch
tv
e
rh
ä
lt
n
is
se

h
in
w
e
is
e
n
.A
u
sw
a
h
ld
e
r

U
n
te
rs
u
ch
u
n
g
sg
e
g
e
n
st
ä
n
d
e

p
o
li
ti
sc
h
m
o
ti
vi
e
rt
.

g
e
n
it
iv
u
s
su
b
je
ct
iv
u
s:

G
e
fü
h
le
si
n
d
vi
e
lf
ä
lt
ig
u
n
d

u
n
e
in
d
e
u
ti
g
;g
e
h
e
n

m
o
ti
va
ti
o
n
a
lu
n
d
m
o
d
a
l

in
e
in
e
k
ri
ti
sc
h

m
a
ch
ts
e
n
si
b
le

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
e
in
.

W
e
lc
h
e
W
id
e
rs
tä
n
d
e

b
ir
g
t
d
ie
je
w
e
il
ig
e

T
h
e
o
ri
e
a
ls
K
ri
ti
k

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
?

P
o
la
ri
si
e
ru
n
g
d
e
r
T
h
e
o
ri
e
d
u
rc
h
B
e
sc
h
rä
n
k
u
n
g
a
u
f
zw

e
iL
e
sa
rt
e
n
,

w
o
d
u
rc
h
d
ie
V
ie
lf
a
lt
m
e
n
ta
le
r
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
ve
rs
te
ll
t
w
ir
d
.

Is
t
d
ie
A
u
sg
a
n
g
sd
ia
g
n
o
se
d
e
r
O
rt
h
o
d
o
xi
e
e
in
e
r

p
a
ra
n
o
id
e
n
Le
sa
rt
vo
r
d
e
m
H
in
te
rg
ru
n
d
d
e
s
in
e
in
a
n
d
e
r
Ü
b
e
rg
e
h
e
n
s

d
e
r
b
e
id
e
n
b
e
h
a
n
d
e
lt
e
n
Le
sa
rt
e
n
p
la
u
si
b
e
l?

•
A
n
h
a
n
d
w
e
lc
h
e
r
K
ri
te
ri
e
n
is
t
P
a
ra
n
o
ia
e
in
P
ro
b
le
m
?

•
W
ie
kö
n
n
e
n
si
ch

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
in
ko
n
st
ru
k
ti
ve
r
S
ym

b
io
se
e
n
t-

fa
lt
e
n
?

A
ff
e
k
ti
ve
M
o
d
id
e
r
k
ri
ti
sc
h
m
a
ch
ts
e
n
si
b
le
n
A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
si
n
d

ü
b
e
r
d
ie
g
e
n
a
n
n
te
n
p
o
li
ti
sc
h
e
n
M
o
d
ih
in
a
u
s
u
n
k
la
r.

W
e
lc
h
e
V
e
rä
n
d
e
ru
n
g
s-
u
n
d
/o
d
e
r
G
e
st
a
lt
u
n
g
sm

ö
g
li
ch
ke
it
e
n

e
rg
e
b
e
n
si
ch

ko
n
k
re
t
a
u
s
e
in
e
r
p
o
li
ti
sc
h
e
n
A
u
ff
a
ss
u
n
g
vo
n

G
e
fü
h
le
n
(i
n
sb
e
so
n
d
e
re
im

Fa
ll
vo
n
G
e
fü
h
le
n
m
it
h
o
h
e
r

a
ff
e
k
ti
ve
r
Tr
ä
g
h
e
it
w
ie
zu
m
B
e
is
p
ie
lD

e
p
re
ss
io
n
)?

W
e
lc
h
e
b
e
so
n
d
e
re
n

A
n
re
g
u
n
g
e
n
b
ie
te
t
d
ie

je
w
e
il
ig
e
T
h
e
o
ri
e
a
ls

K
ri
ti
k
p
o
li
ti
sc
h
e
r

G
e
fü
h
le
fü
r
d
ie

E
n
tw
ic
k
lu
n
g
e
in
e
s

e
ig
e
n
e
n
A
n
sa
tz
e
s?

S
e
n
si
b
il
is
ie
ru
n
g
fü
r
d
ie
a
ff
e
k
ti
v-
m
o
d
a
le
V
ie
lf
a
lt
vo
n
K
ri
ti
k
fo
lg
l.

V
ie
lf
a
lt
a
n
K
ri
ti
ke
n
p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
.

G
e
fü
h
le
kö
n
n
e
n
K
ri
ti
k
u
n
k
ri
ti
sc
h
w
e
rd
e
n
la
ss
e
n
,w

ie
d
a
s
B
e
is
p
ie
ld
e
r

P
a
ra
n
o
ia
ze
ig
t.

W
id
e
rs
p
rü
ch
li
ch
e
s
Z
u
sa
m
m
e
n
sp
ie
lu
n
te
rs
ch
ie
d
li
ch
e
r

A
ff
e
k
tt
h
e
o
ri
e
n
.

O
ff
e
n
h
e
it
re
p
a
ra
ti
ve
r
Le
sa
rt
fü
r
Ü
b
e
rr
a
sc
h
u
n
g
e
n
.

S
e
n
si
b
il
is
ie
ru
n
g
fü
r
d
ie
p
o
li
ti
sc
h
e
R
e
le
va
n
z
vo
n
K
ri
ti
ke
n

p
o
li
ti
sc
h
e
r
G
e
fü
h
le
.

(K
ri
ti
ke
n
p
o
li
ti
sc
h
e
r)
G
e
fü
h
le
si
n
d
n
ic
h
t
n
u
r
in
d
iv
id
u
e
ll
vi
e
lf
ä
lt
ig

u
n
d
u
n
e
in
d
e
u
ti
g
,s
o
n
d
e
rn
a
u
ch

im
g
e
se
ll
sc
h
a
ft
li
ch
-s
tr
u
k
tu
re
ll
e
n

K
o
n
te
xt
d
e
r
p
o
li
ti
sc
h
e
n
G
ra
m
m
a
ti
k
d
e
r
G
e
fü
h
le
.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik

politischer Gefühle

Mit meiner Darstellung und Untersuchung des Theoriefeldes der Kritiken politi-

scher Gefühle ist das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit erfüllt, durch das ich

verschiedene kritische Umgangsweisen mit politischen Gefühlen eruieren konnte.

An deren Ende stehen wir somit vor dem aufgespannten Theoriefeld, das weiter-

führenden konzeptionellen und empirischen Arbeiten als Grundlage dienen kann.

Ich will noch einmal die zentralen Aspekte meiner Ausführungen zusammentra-

gen: Das Theoriefeld der Kritiken politischer Gefühle ist zwischen zwei Diskursen

lokalisiert – dem zumBegriffKritik und dem zuGefühl. Nach einer Erläuterung bei-

der Diskurse widmete ichmich der Untersuchung von sechsTheorien der jüngeren

Ideengeschichte,die durch zwei Tendenzengegenüber anderenKritikenderGefüh-

le abgegrenzt sind: Die Theorien arbeiten zum einen sozialtheoretisch und folgen

entsprechenden Theorietraditionen, wobei sie sich von einer psychologischen Per-

spektivierung von Gefühlen unterscheiden und teils sogar entschieden abgrenzen.

Zumanderen ist denKritiken politischer Gefühle ein emanzipativer Impetus eigen,

der sie von Kritiken abgrenzt, die auf die Stabilisierung von Sozialstrukturen aus-

gerichtet sind.Wie ich darlegte, operieren sie somit stets in Bezug auf die Differenz

zwischen Politik und demPolitischen. In variierender Schwerpunktsetzung proble-

matisieren sie dieHerstellungundStabilisierung einer gefühlspolitischenOrdnung

(Politik) und/oder ermöglichen, eine solche Ordnung in Frage zu stellen (das Politi-

sche).

Abhängig von den jeweiligen Definitionen der Begriffe Kritik und Gefühl setzen

die untersuchten Kritiken politischer Gefühle beide auf eigenständige und damit

ganz unterschiedliche Weise miteinander in Beziehung. Hierbei zeichnet sich ei-

ne stärkere Ausprägung einer der beiden Genitivvarianten der Komposition ›Kritik

der Gefühle‹ ab, also einer Kritik an oder durch Gefühl. Die Theorien unterscheiden

sich zudem in ihren Zielrichtungen,wobei sie von politischen Gesellschaftskritiken

(Walzer), über akademisierte Sozialkritiken (Illouz) oder ganzen Forschungsansät-

zen (Bargetz) bis hin zu Diskurs- (Sedgwick,Massumi) oder Selbstkritiken (Eribon)

reichen. Ich habe schließlich die inhärentenWiderstände und konzeptionellen An-

regungen herausgearbeitet, um den inhaltlichen Radius und die jeweilige theoreti-

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

sche Tiefe erfassen zu können.Dabei habe ich Rückbezüge zu den vorherigen Kapi-

teln und–woes sich anbot–zuden vorangegangenenTheorienhergestellt.Auf die-

seWeise konnte ich aus den sechsTheorien heraus dasTheoriefeld der Kritik politi-

scher Gefühle aufspannen undmeine eigene theoretische Position an diesen schär-

fen. Die Ergebnisse meiner Untersuchung habe ich der Nachvollziehbarkeit halber

am Ende des dritten Kapitels in einer tabellarischen Übersicht zusammengefasst.1

DieHeterogenität diesesTheoriefeldes lässt sich auf zweiUmstände zurückfüh-

ren: zumeinen auf die terminologischeundphänomenaleVielfalt vonGefühl, die ich

im ersten Kapitel thematisiert habe. Gefühle lassen sich nicht auf eine Bezugsgrö-

ße reduzieren, sondern können uneindeutig2 und auf allen Organisationsebenen

einer Person präsent sein.3 Vor diesem Hintergrund war insbesondere Sedgwicks

Beitragmaßgeblich, zeigt er die Funktionsweise und Verschränkung verschiedener

Gefühlsmodi des Kritisierens auf.4

Zum anderen handelt es sich bei Kritik nicht mehr – wenn überhaupt je – um

einen Begriff mit einheitlicher Bedeutung oder Konnotation. Stattdessen brechen

die Deutungen im Age of Criticism von allen Seiten über uns herein.5 Kritik ist nahe-

zu omnipräsent und hat sich terminologischwie bezüglich ihrer Anwendungsfelder

ausdifferenziert.Wie ich im zweiten Kapitel verdeutlicht habe, ging diese Ausdiffe-

renzierung einher mit der Bedeutungsentleerung des Begriffes Kritik, auf welche

die sozialtheoretische Forschung zu reagieren versucht.6 Damit verschiebt sich die

konzeptionelle Arbeit an der kritischen Methode hin zu der Frage, was unter wel-

chen Umständen einen kritischen Effekt hervorrufen kann.

Zusammengenommen vervielfältigen sich so die möglichen theoretischen

Zugänge an Kritiken der Gefühle, denn bereits eine einzelne Kritik geht mit un-

terschiedlichen Gefühlen einher oder mag diverse Gefühle als Objekt haben –

geschweige denn der Vielfalt an Kritiken mit eigenen Subjekten, Kriterien, Modi

und Kontexten.7 Angesichts dessen scheint die Idee der einen Kritik politischer

Gefühle im Sinne der klassischen kritike techne nicht mehr angemessen. Stattdes-

sen legt die Gesamtschau des Theoriefeldes nahe, dass es sich um eine Vielzahl

verschiedener, sich teils überschneidender, teils ergänzender Zugänge handelt. In

diesemZusammenhang lassen sich vier Impulse ableiten,welche die konzeptionel-

len Schwerpunkte in diesem Theoriefeld bilden: Die gefühlstheoretische Involviertheit

1 Eine solche Übersicht ist allerdings mit gebotener Vorsicht zu lesen, da sie die aufgeführten

Theorien reduziert. Eine Lektüre der Originale möchte ich Ihnen daher nahelegen.

2 Vgl. Bargetz 2014, S. 131ff.

3 Vgl. de Sousa, S. 74, 132–134.

4 Vgl. Fawaz 2019, S. 14ff. ; Sedgwick 2003a, S. 134.

5 Vgl. Walzer 1991, S. 31.

6 Vgl. Kapitel 2.1.

7 Vgl. de Sousa 2016, S. 74ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 163

in und durch die Kritiken politischer Gefühle, ihr Bezug zu Immanenzverhältnissen,

ihre spezifischen Zeitlichkeiten sowie die konzeptionelleOffenheit derTheorien.

Zum Abschluss meiner Untersuchung will ich nun diese vier Impulse themati-

sieren, die für eineweiterführendeKonzeption einer kritischenHaltung gefühlspo-

litischer Selbst-Bildung zentral sind. Alle vier Impulse ergeben sich aus meiner Be-

schäftigungmit den hiesigen sechsTheorien, sind jedoch nicht in jeder dieser sechs

stets Bestandteil.

4.1 Erster Impuls: gefühlstheoretische Involviertheit

Der erste Impuls ist das,was ich imAnschluss anEveKosofsky Sedgwick undDidier

Eribonals gefühlstheoretische Involviertheit bezeichnenmöchte.Es ist bemerkenswert,

wie die Autor:innen subjektiv in dieTheoriearbeit zu ihrer Kritik politischer Gefüh-

le involviert sind. Dabei geht es mir um die fast banal scheinende Feststellung, der

nachTheoriearbeit, und damit auch eineTheorie selbst, stetsmit ihren Autor:innen

verbunden ist – mit ihren Neigungen, Vorlieben und Widerstreben, mit ihrer Bio-

grafie und ihren historischen, soziokulturellen Kontexten. Es handelt sich bei den

hier versammeltenKritiken politischer Gefühle insofern umParadebeispiele für ein

weites Verständnis vonTheorie, das Sedgwick wiederholt starkmacht.8 Affekttheo-

rien werden von ihr nicht allein in einer modellhaft-wissenschaftlichen Auffassung

gelesen, der nach sie sich testen oder falsifizieren ließen. Für Sedgwick fungieren

Affekttheorien als alltägliche, affektive Skripte menschlichen Daseins.9 Die Theo-

riearbeit an den Kritiken politischer Gefühle hinterlässt also ihre subjektivierenden

Spuren und tradiert so den affektiven Zugang der Theoretiker:innen zur Welt, ihr

»Gefühl für dieWelt«.10

Interessanterweise sind es gerade die untersuchten Kritiken politischer Gefüh-

le, die solche Skripte und damit das Verhältnis zwischen subjektivem Gefühl und

Theoriearbeit zu ihremGegenstandmachen können.Die gefühlstheoretische Invol-

viertheit bezieht sich in den hier versammelten Ansätzen somit nicht bloß auf den

Gefühlsgehalt der Theoriearbeit, sondern gleichfalls auf das Thematisieren dieser

Involviertheit und der Arbeit an dieser:

»Wennman zurückkehrt, dannweilman nicht anders kann. Noch schwerer fällt es

aber, die Rückkehr zu schreiben. Denn man muss alles sagen, oder es zumindest

versuchen. Nur wo anfangen? Und bis wohin gehen? Das Bedürfnis, die Gefühle

8 Sedgwick, Frank 2003, S. 111 ; Sedgwick 2003a, S. 133.

9 Vgl. Sedgwick, Frank 2003, S. 116.

10 Feyerabend, Jung 2002, S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

und Gedanken, die in diesem Moment das Herz bedrängen und den Geist über-

wältigen, aufzuschreiben und zu sortieren, macht sich in diesen Momenten der

Schwäche, der Ratlosigkeit und der Unsicherheit sehr bald bemerkbar.«11

Für Eribon bietet der Einfluss seines eigenen Selbst auf seine Arbeit beispielsweise

den Anlass, jede biografische Ausführung seiner Selbstanalyse wieder auf ihre im-

pliziten gesellschaftlichen Urteile hin zu befragen.12 Hierin besteht der Kern sei-

nes kritischen Denkens, in dem Subjekt und Objekt der Kritik nahezu zur Deckung

kommen. ImVergleichdazu siehtWalzer in seiner Involviertheit einerseits die Stär-

ke seiner Position, denn nur durch sie kann er die moralischen Kulturen interpre-

tieren, die zumThemaKritik vorliegen.Andererseits ist dieses Involviertsein für ihn

auch Anlass zur Vorsicht vor einermöglichen Ideologisierung,weshalb ermehrfach

die lokale Reichweite seiner Aussagen anspricht: »Ich hätte vorsichtiger sein sol-

len an dieser Stelle; ich will nicht sagenTheorie und Kritik seien nicht aufeinander

beziehbar oder überlappen sich nicht manchmal.«13 Eva Illouz thematisiert hinge-

gen ihre persönliche Involviertheit nicht, verfolgt aber das Anliegen, überwältigen-

de und als unumgänglich erfahrene Gefühle den Rezipient:innen ihrer Studien ver-

ständlich werden zu lassen. In Rekurs setzt ihre postnormative Kritik dafür auf den

geschilderten rhetorisch-kritischenEffektderhistorischenNeubeschreibung.14Hy-

pothetischmussderweil bleiben,ob sie selbst nicht nurKritiker:in, sondern auchals

Rezipient:in ihrer Forschung gelten kann.

Vier der sechs behandelten Ansätze ist ein persönlicher, teils emotionaler Stil

charakteristisch, der zu einem objektivistischen Schreibstil in Kontrast steht.

Ein Blick in die Texte von Walzer, Massumi, Sedgwick und Eribon zeigt, dass ih-

re Ausführungen zum Verhältnis von Kritik und Gefühl mit Gefühlsäußerungen,

biografischen Schilderungen oder Selbstbefragungen einhergehen. Bei Bargetz

nimmt dies die Form einer politischen und/oder wissenschaftlichen Positionierung

an. Alle sechs Autor:innen affirmieren in unterschiedlichem Ausmaß ein identifi-

katorisches Ich gegenüber einem anonymisierenden man, abhängig auch davon,

inwiefern sie ihre Gefühle zum Objekt der Kritik machen. Allerdings handelt es

sich bei keiner derTheorien um einseitige Affirmationen von Gefühlen oder gar um

einseitig emotionalisierende Texte. In der Gesamtschau werten sie Gefühle nicht

übersteuernd auf, sondern beziehen zu ihnen kritisch Stellung. Auf diese Weise

räumen sie Gefühlen und ihrer damit verbundenenKritikauffassung einen Platz im

wissenschaftlichen und politischen Feld ein. So bringt sich beispielsweiseMassumi

11 Eribon 2018, S. 57f.

12 Vgl. Eribon 2018, S. 32ff.

13 Walzer 2000, S. 710.

14 Vgl. Illouz 2018b, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 165

gerade in Stellung gegen einen wissenschaftlichen Diskurs, der sich durch nega-

tive Kritik erhält.15 Auch Sedgwick und Bargetz machen mit ihren Beiträgen auf

die emotionale Bedingtheit wissenschaftlicher Forschung aufmerksam, in die sie

selbst involviert sind.16 Ein Umgang mit ihrer gefühlstheoretischen Involviertheit

durch solche Positionierungen und Schreibstile17 ist nicht nur gefühls- respekti-

ve affekttheoretisch plausibel, sondern auch durch das selbstgesteckte Ziel, eine

ideengeschichtliche Trennung zwischen Ratio und Emotiomit Hilfe ihrer Forschung

performativ aufzulösen.18

Der Impuls, der hieraus für dieTheoriearbeit an einer Kritik politischer Gefühle

entspringt, lässt sichdamitwie folgt zusammenfassen: Inder theoretischenSynthe-

se ebenso wie der praktischen Erprobung einer Kritik politischer Gefühle können

Theoretiker:innen ihre subjektiven Gefühlserfahrungen affirmieren, solange diese

wiederum einem kritischen Umgang zugänglich werden. Angelehnt an Sedgwicks

Auffassung kann diesesTheoretisieren selbst eine Art undWeise des kritischenUm-

gangsmitpolitischenGefühlen sein.Mitdergefühlstheoretischen Involviertheit ge-

he ich also davon aus, dass sich eine Kritik politischer Gefühle nicht formulieren

lässt, ohne mit den eigenen Gefühlserfahrungen in diese involviert zu sein, wes-

halb sie in ihrer Uneindeutigkeit auch hinterfragt werden können.Das bedeutet al-

lerdings nicht, dass diese notwendig textuell ausgedrückt werden müssen. Es geht

mir grundlegender noch darum, politische Gefühle nicht argumentativ und textu-

ell als unwissenschaftlich zu disqualifizieren, sondern sie als eine ausführbare und

zugleich streitbare Dimension theoretischer und empirischer Forschung zu begrei-

fen.19

15 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 38.

16 Bargetz, Sanos, S. 503–506; Sedgwick 2003a, S. 124ff.

17 Ich will jedoch darauf hinweisen, dass eine stilistische Expression von Gefühlen nicht

notwendig mit der emotionalen Involviertheit der Autor:innen in die Theoriearbeit gle-

ichzusetzen ist. Hierin besteht ein Problem, das beispielsweise für behavioristische Emo-

tionstheorien typisch ist und sich auf die Frage bringen lässt: ›Ist der Ausdruck von Gefühlen

mit dem empfundenen Gefühl gleichzusetzen?‹ (vgl. de Sousa 2016, S. 78ff.). Besonders

die Ansätze von Bargetz und Illouz zeigen, dass sich von Gefühlen schreiben lässt oder

diese bei Rezipient:innen evoziert werden können, ohne diese notwendig an die eigenen

Empfindungen als Autor:in zu koppeln. Wir wissen also nicht, ob die aufgeschriebenen

und empfundenen Gefühle überhaupt in Zusammenhang stehen (vgl. Bargetz 2014, S. 131;

Sedgwick 2003a, S. 146f.).

18 Wie ich bereits im Vorwort und in der Einleitung dargelegt habe, basiert auch die vor-

liegende Schrift auf eben einer solchen gefühlstheoretischen Involviertheit.

19 Dieser Umstand geht zudem mit einer Ausweitung von Theoriearbeit einher. Diese spielt

sich nicht allein im Text ab, sondern geht dessen Produktion und Rezeption voraus. Die

gefühlstheoretische Involviertheit legt nahe, dass Theorie im Alltagsleben stattfindet und

nicht allein auf den Seiten einer Qualifikationsarbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

4.2 Zweiter Impuls: Immanenzverhältnisse

Ein zweiter Impuls, den ich für eine Synthese einer Kritik politischer Gefühle the-

matisieren will, resultiert aus den unterschiedlichen Auffassungen von Immanenz,

verstanden als unentrinnbare, situativwirksameBedingtheit durch eine bestimmte

Ordnungsdimensionwie beispielsweise dasAffektive,dasPolitische oder das Sozia-

le.

Eribon erklärt zumBeispiel die soziale und historische Immanenz zu einemder

beiden Leitprinzipien seines kritischen Denkens, nach der ein Subjekt durch ge-

sellschaftliche Urteile weitreichend sozial determiniert aufwächst. Walzer folgt ei-

ner ähnlichen Auffassung, wenn er Gesellschaftskritik als stets in eine Gesellschaft

involviert begreift.20 Ein bemerkenswerter Unterschied zwischen den beiden Au-

toren liegt hingegen im Bezug ihrer Immanenzauffassungen auf Gefühle. Begreift

Eribon ein gesellschaftsimmanentes Urteil auch affektiv, als Scham induzierend21

beispielsweise, besprichtWalzer dies nicht, auch wenn er konzeptionell dafür offen

wäre.

Für eine Kritik politischer Gefühle aufschlussreich sind besonders die beiden

Theorien, die Immanenz dezidiert in Zusammenhang mit Gefühl und Politik brin-

gen. Brigitte Bargetz geht davon aus, dass die spezifische Bedeutung vonGefühlen,

ihre inhärenten Logiken, Wirkungsweisen und Umgangsweisen mit ihnen, kurz,

die phänomenale politische Grammatik der Gefühle, dem Politischen immanent

entsteht und sich entfaltet.22 Demgegenübermacht Eva Illouz darauf aufmerksam,

wie Sozialstrukturen – und mithin auch konkrete Politiken und Ökonomien – in

einer affektiven Immanenz entstehen. Diese Immanenz lässt sich als eine trans-

subjektive Dynamik des Affizierens und Affiziertwerdens begreifen, die fühlende

Subjekte hervorbringt und sich imVerlauf der Geschichte wandelt. Illouz trägt dem

Rechnung, wenn sie davon schreibt, dass sich eine postnormative Kritik die Dyna-

mik affektiver Immanenz zu eigen machen muss, anstatt auf einem normativen

Standpunkt zu beharren:

»[S]ie [die postnormative Kritik; F.M.] gebraucht die Immanenz als ein Instrument,

um kulturelle Hierarchien zu destabilisieren (indem sie die Individualität, Spiri-

tualität und Emotionalität mit ihrer je eigenen inneren Logik ausgestattet sieht,

die es zu entziffern gilt, und sich dafür an die methodologische wissenschaftliche

Vorschrift hält, durch eine Kausalkette zu erklären, warum die Dinge so sind, wie

sie sind).«23

20 Vgl. Walzer 2000, S. 718.

21 Vgl. Eribon 2018, S. 91.

22 Vgl. Bargetz 2020, S. 41; Bargetz 2014, S. 129–131.

23 Illouz 2018b, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 167

Zusammengenommen lässt sich unter affektiver Immanenz also die Bedingtheit

subjektiven Daseins durch Gefühle verstehen, während eine Immanenz des Politi-

schen für eine Bedingtheit von Gefühlen durch Politiken sensibilisiert.

Für die Synthese einer Kritik politischerGefühle ergibt sich fürmich hieraus die

Herausforderung, die affektive und politische, aber auch die soziale Immanenz an-

gemessen zuberücksichtigen,ohne jedochden subjektivenHandlungs- undGestal-

tungsspielraum im Strukturdeterminismus aufzulösen. Dieses Problem ist nicht

neu und kennzeichnet, wie ich im zweiten Kapitel dargelegt habe, die Kritikdebat-

ten seit den 1960er Jahren, aber auchdie graduelle Spannung zwischen strukturalis-

tischer und poststrukturalistischer Sozialtheorie.24Wenn die Autor:innen also vor-

schlagen, vermeintlich subjektive Gefühle, ja Subjektivität und Subjektivierung per

se als affektiv, politisch und/oder sozial immanent zu begreifen, so darf dies nicht

auf Kosten eines Minimums an subjektiver Freiheit gehen – sei diese nun Mythos,

politische Ideologie oder bloßeHoffnung; denn in diesemMinimum liegt dermoti-

vationale Ausgangspunkt einer Kritik, durch die ein Subjekt emanzipativ Selbstbe-

stimmung erlangen kann.25 In dieserHinsicht leiten sich aus denuntersuchtenKri-

tiken politischer Gefühle unterschiedliche Umgangsweisen mit den jeweiligen Im-

manenzen ab.So lassen sich beispielsweise Eribons und Illouz’Theorien als Projekte

auffassen, die bestehende affektive bzw. soziale Immanenz rekonstruieren, um sie

so zu verstehen. Hierdurch soll es einerseits einem Subjekt möglich werden, sich

zur Immanenz zu verhalten, von der es hervorgebracht wurde. Andererseits soll je-

ne Immanenz durch das Verhalten des Subjektes verändert werden. Im Gegensatz

dazu versucht Brian Massumis mit seinem Beitrag der diskursiven Immanenz zu

entkommen,die jedwedeErfahrungunterdasDiktat bewussterDeutung stellt.Ein-

zuwenden ist dagegen freilich, dass Massumi selbst eine ontologische Immanenz

des Affektgeschehens voraussetzt.26 In all diesen Fällen ist, so lässt sich zusammen-

fassen, das gegenwärtige Subjekt respektive die aktuelle Gefühlserfahrung der Aus-

gangspunkt eines Verstehens und Kritisierens der dynamischen affektiven, politi-

schen und/oder sozialen Immanenzen.

Aus den unterschiedlich akzentuierten Auffassungen von Immanenz in den

Kritiken politischer Gefühle möchte ich den zweiten Impuls für eine Synthese

einer weiterführenden Theorie ableiten, den der Immanenzverhältnisse. Unter

Immanenzverhältnissen verstehe ich dabei im Querschnitt der Theorien eine mo-

mentane strukturelle und gefühlte Bedingtheit eines Subjektes. Diese kann von der

24 Vgl. Moebius, Reckwitz 2013, S. 9ff.

25 Andernfalls setzt sich eine Kritik politischer Gefühle einem Strukturalismusvorwurf aus,

in dessen Konsequenz der emanzipative respektive politische Impetus negiert oder doch

zu einem bloßen Struktureffekt würde (vgl. hierzu Kapitel 3.1). Keiner der untersuchten

Ansätze würde, so meine Einschätzung, eine solche Auffassung vertreten.

26 Vgl. Massumi 2002a, S. 12ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

individuellen Gefühlsbiografie über ökonomisch-gesellschaftliche Teilhabe bis hin

zu gesellschaftlichen Stimmungslagen reichen, die sich situativ in den Gefühlen

eines Subjektes äußert.27 Es handelt sich bei Immanenzverhältnissen somit um eine

deskriptive Begriffskomposition, welche die konkreten politischen Verhältnisse und

deren Entstehen zwischen affektiver, politischer oder sozialer Immanenz mitein-

ander verbindet. Für die Synthese einer Kritik politischer Gefühle bedeutet dieser

Impuls wiederum erstens, politische Gefühle nicht zugunsten einer bestimmten

Vorstellung von Immanenz auflösen zu müssen (affektive, politische, soziale, his-

torische, ökonomische etc. Immanenz), sondern die unterschiedlichen Immanenz-

Verständnisse pragmatisch als einander ergänzende Perspektiven zu begreifen, die

ein Verstehen und Kritisieren politischer Gefühle ermöglichen. Einer Synthese ei-

ner Kritik politischer Gefühle erlaubt dies zweitens den Blick weg von ontologisch-

theoretischen Fundierungsversuchen zurück zu den konkreten und vielfältigen

Verhältnissen zu lenken, mit denen Subjekte in ihrem Alltagsleben konfrontiert

sind – beispielsweise auf das, was Bargetz als Politiken der Gefühle und Politik fühlen

beschreibt.28

4.3 Dritter Impuls: Zeitlichkeit

In der Gesamtschau des Theoriefeldes lässt sich drittens ein Impuls ableiten, der

die Zeitlichkeit der Kritiken politischer Gefühle betrifft, womit ich auf die schwer-

punktmäßige temporale Ausrichtung der Ansätze hinweise.Dabei ist auffällig, dass

dieTheorien vonWalzer, Illouz,EribonundBargetz jeweils inunterschiedlicherNu-

ancierung die Relevanz der individuellen oder kollektiven Geschichten für das sub-

jektive Entstehen und das kritischeUmgehenmit Gefühlen betonen.Bei Illouz han-

delt es sich um eine diskursanalytische Untersuchung von Gefühlen, die für Sub-

jekte produziert und von diesen wiederholt konsumiert werden, die Gefühlswaren.

Um diese verstehen und kritisieren zu können, gilt es die Produktionsketten sol-

cher Gefühlswaren zurückzuverfolgen, die sich historisch wandelnde, affektive Im-

manenz.29 Ihrer ähnlich ist die Auffassung Eribons, welche allerdings die histori-

scheGenese eines Selbst in denVordergrund rückt.Ein Subjekt untersucht in seiner

Kritik politischer Gefühle die eigene individuelle sowie soziostrukturelle Biografie

auf ihren Einfluss für ein gegenwärtiges Gefühlserleben hin.30 Das gegenwärtige

Selbst ist hier sozusagen der Kristallisationspunkt der sozialen Geschichte. Im Ver-

gleich dazu macht Bargetz in der Analyse der feministischen Kritikdebatten deut-

27 Vgl. Eribon 2018, S. 8–10; Illouz 2018b, S. 286–289.

28 Vgl. Bargetz 2015a, S. 129–131 sowie in Kapitel 3.7.1 dieser Arbeit.

29 Vgl. Illouz 2018b, S. 273–277, 287.

30 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 169

lich, dass die darin diskutiertenTheorie- undPraxisvorschläge sowie dieDiskussio-

nen selbst einer gefühlshistorischen Spezifik folgen.31 In diesem Zusammenhang

betont sie die Relevanz vorangegangener queer-feministischer Forschung und po-

litischer Kämpfe für aktuelle und künftige Kritiken an Macht- und Herrschaftsver-

hältnissen. Auch Bargetz räumt in ihrer kritisch machtsensiblen Affekttheorie al-

so einer historischen Perspektive einen Platz ein. Ihre Perspektive ähnelt damit der

Walzers, für den eine historisch informierte Gesellschaftstheorie den Kritiker:in-

nenhelfen kann, lokalemoralischeKulturenundderen (auch historische) Erzählun-

gen besser zu verstehen.32Während also Illouz und Eribon ihre Kritiken politischer

Gefühle als eine Rückverfolgung der historischen Genese von Gefühlen auffassen,33

sind die in einer Kritik zum Ausdruck kommenden Perspektiven bei Bargetz und

Walzer wiederum geschichtlich informiert. Diese vier Ansätze eint zudem, dass sie

ihren Ausgangspunkt an Gefühlserfahrungen oder Politiken der Gefühle in der Ge-

genwart nehmen.

Die Gegenwart ist auch der Ausgangspunkt der anderen beiden Kritiken poli-

tischer Gefühle Massumis und Sedgwicks. Allerdings wenden sie diese nicht not-

wendig in eine historische Betrachtung.Während sich Sedgwick für die verschiede-

nen zeitlichenModi vonGefühlen offen zeigt,34 bestünde in einer konkretenhistori-

schen Betrachtung für Massumi eine diskursive Codierung von Gefühlserfahrung,

alsodieVerkürzung situativenaffektivenPotenzials.ObwohlMassumimit demkör-

perlicheingeschriebenenAffektionsmuster,derSpur,ähnlichdenanderenAnsätzen

eine historische Komponente aufweist,35 zielt seine affirmative Kritik doch darauf,

dasPotenzial desAffizierensundAffiziertwerdens ineinemMomentgegenüberdis-

kursiven Deutungen des Alltags wieder freizulegen.

»Eine Gewohnheit kann wieder zur kreativen Kraft für die Aneignung neuer Nei-

gungenwerden, da sie Kapazitäten zur Verfügung stellt, ein Prozess, bei demes zu

Variationen kommen kann, die dem Repertoire des Körpers hinzugefügt werden

können. Um eine Gewohnheit bei diesem neuen Werden einzusetzen, muss der

Körper, […] für das, was kommt, empfindsam werden. Der Körper muss die Bahn-

ung als eine formative Kraft fühlen, bevor diese Früchte trägt.«36

31 Vgl. Bargetz 2019a, S. 183ff.

32 Vgl. Walzer 2000, S. 718.

33 Dieser Gemeinsamkeit zum Trotz unterscheiden sich die beiden Theorien dahingehend,

welchen Effekt sie mit einer historischen Untersuchung erzielen wollen. Während Eri-

bon auf ein Umfühlen durch das Nachvollziehen der Genese seiner Gefühle hofft (vgl.

Eribon 2018, S. 20), will Illouz einem Subjekt einen Handlungsspielraum gegenüber den

unzweifelhaft wahren respektive authentischen Gefühlen ermöglichen, indem ihre Kritik

hilft, jene Wirkmächtigkeit zu verstehen (vgl. Illouz 2018b, S. 287–291).

34 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130f.

35 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 70.

36 Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Für Massumi besteht hierin ein zuvorkommendes Verhalten, ein Einfühlen auf die

körperlich erfahrenen Veränderungen des Affektgeschehens. Hierin liegen das Af-

firmative und Zukunftszugewandte seiner Kritik politischer Gefühle.

Eine Möglichkeit, diese unterschiedlichen Zeitlichkeiten in ergänzenden Zu-

sammenhang zu setzen, birgt Sedgwicks Essay, das auch in dieserHinsicht für eine

Pluralisierung argumentiert. In ihrer Gegenüberstellung paranoider und reparati-

ver Lesart wird erkennbar, dass beiden nicht nur unterschiedliche Affekttheorien

zugrunde liegen, sondern auch damit verbundene Zeitlichkeiten. Paranoia ist für

sie antizipatorisch, rekurriert dabei aber stets auf bereits Bekanntes:

»[B]ecause theremust be no bad surprises, and because learning of the possibility

of a bad surprise would itself constitute a bad surprise, paranoia requires that bad

news be always already known.«37

Demgegenüber bezieht sich das reparative Lesen auf die flüchtige Heilung ei-

ner bestehenden Leerstelle eines depressiven Subjektes in der Gegenwart.38 An

Sedgwicks Essay wird deutlich, dass sich Affekttheorien respektive Gefühle und

dementsprechend auch Kritiken politischer Gefühle durch spezifische Zeitlichkei-

ten entfalten, die kaum auf ein einheitliches temporales Muster zurückzuführen

sind. Demensprechend liegt es nahe, dass eine Kritik politischer Gefühle einer-

seits für die verschiedenen Zeitlichkeiten von Gefühlserfahrungen sensibel ist und

sich andererseits auf allen drei hier besprochenen Zeitebenen bewegen sollte –

hinsichtlich gegenwärtiger Gefühlserfahrung, ihrer historischen Genese und ihrer

zukünftigen Veränderbarkeit.

4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit

Ein vierter und letzter Impuls, den ich aus meiner Untersuchung ableiten möchte,

betrifft die konzeptionelle Offenheit von Kritiken politischer Gefühle. Mit Offenheit

meine ich einen notwendigen Spielraum, der es einer Kritikauffassung erlaubt, der

phänomenalen Vielfalt von Gefühlen Rechnung zu tragen und alternative Auffas-

sungen von Kritik nicht notwendig zu negieren.

In der postnormativen Kritik von Illouz wird eine solche Offenheit nicht nur im

konzeptionellen Abrücken von einer normativen Position deutlich, die ihreTheorie

der Differenz zwischen externer und immanenter Kritik entheben soll. Ihre Kritik

politischer Gefühle kennzeichnet ein offener Ausgang, denn es ist nicht absehbar,

was eine postnormative Kritik bei ihrenRezipient:innen auslöst; ferner, ob sie über-

37 Sedgwick 2003a, S. 130.

38 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 171

haupt einenEffekt hat.39 Ein ähnlicherGedankefindet sich inMassumisAuffassung

affirmativer Kritik, in welcher sich das asoziale Affektgeschehen nicht auf einen

Ausgang verpflichten oder diesen gar antizipieren lässt. Als Zurückweisung jedwe-

der diskursiver Deutung zugunsten der nicht-diskursiven Erfahrung evoziert eine

affirmative Kritik gerade die virtuelle Erfahrungsmöglichkeit und somit eine Ent-

wicklungsoffenheit.40 Diese beiden Kritiken politischer Gefühle adressieren nach-

rangig konkrete Gefühle, wie es etwa Eribon mit Scham tut.41 Sie bieten hingegen

jeweils eine Auffassung von Kritik, die sich auf eine bestimmte Form(-ierung) von

Gefühlenbezieht–dieProduktionszyklenwarenförmigerGefühle bei Illouzunddie

diskursive Codierung von Gefühlserfahrungen respektive Affekten bei Massumi.42

Indem sie sich auf Formierungen von Gefühlen in spezifischen Immanenzverhält-

nissen beziehen, sind sie so offen für die unterschiedlichen Qualitäten und phäno-

menalen Gestalten von Gefühlen.

Der zentrale Unterschied zwischen den beiden Ansätzen Illouz’ und Massumis

besteht im Zugang zu dieser konzeptionellen Offenheit. Während Illouz ein histo-

risches Verfahren voraussetzt, scheint es beiMassumi so, als könne sich einMensch

ohne umfangreiche Vorkehrungen dem Affektgeschehen hingeben – wenn es auch

schwer sein mag, dies ohne diskursive Erwartungen zu tun. Anstatt also zu versu-

chen, einem Subjekt die Möglichkeit zu eröffnen, sich aktiv zur affektiven Imma-

nenz zu verhalten, wie es Illouz vorschlägt, lässt sich ein werdendes Subjekt in der

39 Vgl. Illouz 2018b, S. 289.

40 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.

41 Ich möchte Eribons kritisches Denken an dieser Stelle keineswegs auf das Schamge-

fühl reduzieren, sondern lediglich den Fokus seiner persönlichen Autoanalysen unterstre-

ichen. Das kritische Denken bietet – von den konkreten Untersuchungen Eribons entkop-

pelt – weitaus mehr Möglichkeiten der Kritik politischer Gefühle. Im Vergleich zu den an-

deren beiden Ansätzen ist der Eribons allerdings weniger durch Offenheit als durch eine

wiederkehrende Stabilisierung gesellschaftlicher Urteile bestimmt. Wann immer sich die

Analyse des eigenen Selbst gedanklich oder in Schrift stabilisiert, bildet es einen Anlass

für eine weiterführende Analyse dieser Stabilisierung. Das kritische Denken entfaltet sich

somit zwar als wiederkehrende Öffnung, wird aber als solche zu einem nie enden wollen-

den und damit ›geschlossenen‹ Projekt der Analyse des eigenen Selbst (vgl. Eribon 2018,

S. 56ff.). Zudem müssen Eribons Theorie und gleichsam auch Massumis daraufhin befragt

werden, ob sie sich nicht reduzierend nur auf ›negative‹ bzw. ›positive‹ Gefühlserfahrungen

beziehen (vgl. hierzu Kapitel 3.4.2 und 3.5.2).

42 Auch Michael Walzer impliziert in seiner Theorie eine gewisse Offenheit, wenn er die Tu-

gend des guten Auges als offenen Blick für die Welt beschreibt (vgl. Walzer 2000, S. 716ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

TheorieMassumis in das allgegenwärtige Affektgeschehen fallen,womit es tenden-

ziell passiv ist.43

Im Gegensatz zu Massumi romantisieren Sedgwick und Bargetz das Affektge-

schehen nicht. Die phänomenale Vielfalt von Gefühlen ist weder gut noch schlecht,

weder Problem noch Lösung, wie Bargetz eindrücklich darstellt. Eine Romanti-

sierung des Affektgeschehens kann ihr zufolge aber die Tatsache verbergen, dass

auch Gefühle nicht gleich verteilt sind und von der Sozialisation jedes Subjektes

abhängen, die durch Machtverhältnisse wie race, class und gender geprägt sind.44

Mit Sedgwick wird zudem deutlich, dass die konzeptionelle Offenheit auch mit

Überraschungen einhergehen kann,45 wie sie am Beispiel reparativer Lesart schil-

dert: »[I]t can seem realistic andnecessary to experience surprise.Because there can

be terrible surprises, however, there can also be good ones.«46 Die konzeptionelle

Offenheit einer Kritik politischer Gefühle bezieht sich in der Gesamtschau also

nicht nur auf die phänomenale Vielfalt der Gefühle, sondern auch auf die kritischen

Umgangsweisen mit diesen.

Der Impuls der Offenheit impliziert für eine Synthese einer Kritik politischer

Gefühle somit zweierlei:Theorieimmanent ist von Bedeutung, dass Gefühle in ihrer

phänomenaler Vielgestalt von einer Kritik abverlangen, diesemUmstandRechnung

zu tragen.Herausfordernd für eine Kritik politischer Gefühle ist angesichts dessen,

solche Gefühlserfahrungen einerseits aufzunehmen und sie andererseits nicht im

Rahmeneiner solchenKritik zu entfremden.Theorieeminentunterstreicht der vier-

te Impuls,dass es sichnicht umden einenkritischenUmgangmitGefühlenhandeln

kann. Eine offene Kritik politischer Gefühle zu entwickeln impliziert, sie als eine

mögliche, kritische Umgangsweise mit politischen Gefühlen neben anderen zu be-

greifen. Der vierte Impuls für die Synthese einer Kritik politischer Gefühle besteht

zusammengefasst in einer doppelten Offenheit – für die vielfältigen Erscheinungs-

formenunddie immanenteGenese vonGefühlserfahrungen sowie für die Pluralität

kritischer Umgangsweisen mit ihnen.

4.5 Weiterführende Forschungsfragen

Anschließend an meine Untersuchung und die vier Impulse meiner Konklusion

möchte ich abschließend einige der weiterführenden Forschungsbereiche anfüh-

43 Streng genommen wäre Kritik hier auf ihren etymologischen Counterpart verwiesen, die

Krise des Affektgeschehens eines Subjektes, in der die umgebende Welt einen Menschen

vor eine Entscheidung ungewissen Ausganges stellt (vgl. Stederoth 2011, S. 1347ff.; Kosel-

leck 1982; Röttgers 1982).

44 Vgl. Bargetz 2015b, S. 590ff.

45 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 130, 146.

46 Sedgwick 2003a, S. 146; vgl. Love, S. 239.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 173

ren, für welche die vorliegende Schrift theoretische Grundlagenarbeit geleistet

hat.

Theoriesynthese: Die theoretischen Vorarbeiten zum Verhältnis zwischen Gefühl

undKritikdienten imerstenEntwurf dieser Arbeit der Synthese eines eigenenTheo-

riemodells, welches im Anschluss an meine Konklusion als kritische Haltung ge-

fühlspolitischer Selbst-Bildung in ihren groben Zügen umrissen wird. Um eine sol-

che Skizze zu einer eigenständigen Theorie weiterzuentwickeln, empfiehlt sich ei-

ne umfassendere theoretische Herleitung aus den behandelten Theorien sowie ei-

ne davon abgeleitete empirische Untersuchung. Durch eine solcheTheoriesynthese

ließen sich zudemSchnittmengenmit anderenKonzepten eruieren, umdiese so im

Sinne einer politisch-bildendenPraxisweiterzuentwickeln,die über dendisziplinä-

renRahmenpolitisch-sozialtheoretischer Forschunghinausweist. SolcheAnschlüs-

se an eineKritik politischerGefühle lassen sich beispielsweise zudenKonzeptendes

unlearnings47 oder der Erotik48 im Sinne Audre Lordes vermuten. Mit solch einem

Vorhaben gilt es allerdings zu fragen, wie sich die Kritik politischer Gefühle auf die

individuelle Lebenspraxis übertragen lässt, ohne sie zu idealen Handlungsskripten

werden zu lassen, die potenziell dem implizit kritischen Anspruch zuwiderlaufen.

EmpirischeUntersuchung zumKritischenundGefühlten: Anschließen andieTheorie-

synthese lassen sich zum einen empirische Forschungen, die das Zusammen- oder

auch Gegeneinanderwirken von Kritik und Gefühl untersuchen. Eines dieser For-

schungsanliegen könnte darin bestehen, die dargelegtenTheorien durch ihre prak-

tische Anwendung zu erproben, durch den Kontrast zu empirischen Erkenntnissen

in ihren Annahmen in Frage zu stellen und weiterzuentwickeln. Ein anderes For-

schungsanliegennimmtzunächstAbstandvonderhier behandeltenTheoriebildung

undwidmet sichhingegendemphänomenalenZusammenspiel zwischenKritischem

undGefühltem. Es liegt eine empirische Studie nahe, die sich in einem abgesteckten

sozialen Feld der explorativenUntersuchung derGefühle des Kritisierens undKriti-

siertwerdens zuwendet.Wie in ersten Recherchen festzustellen ist, könnten solche

Untersuchungsfelder beispielsweise in Therapie- und Beratungsarrangements, in

Lehr-Lern-Settings, in autofiktionaler Literatur oder kreativen Protestformen be-

stehen.Doch auch die alltägliche Lebensweise verschiedener Subjekte und ihrer so-

zialen Hintergründe könnten eine soziologische Annäherung an Kritiken der Ge-

fühle ermöglichen.49 Ein solches Vorgehen stünde vor derHerausforderung, sowohl

das Kritische als auch das Gefühlte zu operationalisieren. In Anschluss an Eva Illouz

und Brigitte Bargetz ließen sich solche Phänomene daraufhin untersuchen, wie sie

47 Vgl. hooks 1994, S. 23–34.

48 Vgl. Lorde 2019, S. 43–50.

49 Ich denke hierbei an eine soziologische Studie, die an das Vorgehen Pierre Bourdieus an-

gelehnt ist (vgl. bspw. Bourdieu, et al. 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

einer politischenund/oder ökonomischenSteuerungunterliegenunddarin die For-

men von Politiken oderWaren annehmen.50

Kritiken der Gefühle in Bildungstheorie und -praxis:Die Kritiken der Gefühle im All-

gemeinen sowie die Kritiken politischer Gefühle im Besonderen bieten weiterfüh-

rende Bezüge zur Bildungstheorie und -praxis.

Ein erster Bezug betrifft Mündigkeit als umkämpftes Leitziel politischen

Bildungshandelns, dem seit dem Zweiten Weltkrieg anwachsende Bedeutung zu-

kam.51 Durch meine Untersuchung werden nicht nur diejenigen Auffassungen

von Mündigkeit grundlegend in Frage gestellt, die sie durch die Negation oder

Einhegung von Gefühlen verwirklicht sehen; sie wirft die noch grundlegende-

re Frage auf, welche Gefühlsnormen und affektiven Subjektvorstellungen den

Bildungszielen und -leitbildern zugrunde liegen und wie diese – allen Neutrali-

tätsansprüchen zum Trotz – Ausdruck von Immanenzverhältnissen sind. So regt

meine Arbeit ein Forschungsprojekt an, das diese Leitbilder mündiger Subjekte in

Bezug auf ihre gefühlspolitische Bedeutung rekapituliert52 und daraufhin unter-

sucht, wie sie konzeptionell sowie methodisch-praktisch in Fachkompetenzen und

Unterrichtsmethoden reproduziert werden.53 Neben einem diskursanalytischen

Vorgehen bezüglich textlich codierter Leitbilder bieten sich dazu ethnographische

und lernexperimentelle Untersuchungen leiblich eingeschriebener Gefühlsnormen

an.

Daraus folgend und in Hinwendung zur Bildungspraxis regt eine solche Unter-

suchung die normative Frage an, in welches VerhältnisMündigkeit,Kritik undGefühl

zu bringen sind; dennder Anspruch auf einenmündigenMenschen–gleich, ob sich

in diesem ein verfassungstreuer Bürger54 oder ein gesellschaftskritisches Subjekt55

ausdrückt – ist stets auch ein politischer Anspruch, auf eine gewisse Art undWeise

mit Gefühlen umzugehen und zu fühlen. In diesem Zusammenhang sensibilisiert

meine Studie für die affektiven, politischen und sozialen Effekte von Gefühlen; da-

für, dass politische Verhältnisse durch Gefühle gestaltet, gefühlt und als solche Ob-

jekt von Kritik werden können.

Hieran anschließendbietetmeineUntersuchungLehrendenwie Lernendenden

Anlass, die eigenen aktuellen und vergangenen Bildungskontexte und -anlässe als

50 Vgl. Illouz 2018a, S. 39ff.; Bargetz, Sauer 2015, S. 100f. sowie die Kapitel 3.3 und 3.7.

51 Vgl. Dammer, Wortmann 2014, S. 58; Bauer 2013, S. 26–30.

52 Für die Politische Bildung finden sich Ansätze eines solchen Projektes bei Besand 2014.

53 In Anlehnung an Brigitte Bargetz ließe sich beispielsweise fragen, welche Politiken der

Gefühle in den Kompetenzbereichen des Fachs Politik-Wirtschaft (Analysekompetenz,

Urteilskompetenz, Handlungskompetenz und Methodenkompetenz) (vgl. Hessisches Kul-

tusministerium 2022, S. 12f.) zum Ausdruck kommen und zu einem bestimmten Fühlen von

Politik beitragen (vgl. Bargetz 2014, S. 120–125).

54 Vgl. Detjen 2016, S. 126.

55 Vgl. Eis et al. 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle 175

gefühlspolitische Arrangements kritisch zu hinterfragen. Lehrendemögen Gefühle

zudem als eine organisierbare, aber auch offen in Lehr-Lern-Setting kritisierbare

Dimension entdecken. Eine kritische Bildungsarbeit blickt somit stets auch auf die

Gefühle, die durch Unterricht, Lehren und Lernen organisiert werden.56 An dieser

Stelle eröffnet sich ein weiteres Feld weiterführender Forschung und Konzipierun-

gen, die den institutionellen Unterricht ebenso betreffen wie informelle Bildungs-

anlässe.

In Ergänzung dazu liegt es nahe, die hier untersuchten Kritiken politischer Ge-

fühle didaktisch als analytische Dimension und Inhaltsfeld für politisches Lehren

und Lernen aufzubereiten. Themen, die klassischerweise stärker mit Politiken der

Gefühle befasst sind –wie politische Manipulation,Medienkritik, Verschwörungs-

theorien,Digitalisierung oder Konsumverhalten –, ließen sich anhand der Kritiken

politischer Gefühle auf die darin wirkenden Immanenzverhältnisse befragen und

reflektieren. Als didaktische Schlüsselkonzepte können die Theorien dabei helfen,

eine kritische Haltung zu Gefühlen und der Gefühle zu entwickeln. Allerdings las-

sen sichGefühle auch zu einem eigenständigenThemapolitischer Bildungmachen.

Ansätze können hier im biografischen Arbeiten oder in sozialinteraktiven Experi-

menten liegen. Dies wäre ein Vorhaben, das über die Engführung klassischer poli-

tikdidaktischer Methoden hinausgeht, sich derer aber gleichsam bedient.

Diskursive Nachbarschaft: An dieTheoriesynthese anknüpfend stellt sich die Fra-

ge, in welcher Beziehung die Kritiken politischer Gefühle zu anderen Forschungs-

und Theoriefeldern des breiten Spektrums der Kritiken der Gefühle stehen. In ei-

nem nächsten Schritt wären die Kritiken politischer Gefühle mit Ansätzen in Rela-

tion zu setzen, die ebenfalls Gefühl und Kritik miteinander verbinden, wie die der

klassischen Kritischen Theorie, der Psychoanalyse, der Phänomenologie oder Teile

der Literaturwissenschaft. Eine vergleichende Untersuchung ermöglicht eine um-

fassendere Kartierung der Kritiken der Gefühle sowie ihrer spezifischen Charakte-

ristika, durch die beide Begriffe in Zusammenhang gebracht werden.

Eine Querverbindung, die ein solches Feld betrifft, bestünde schließlich im er-

kenntnis- undwissenschaftstheoretischenStellenwert solcherKritikenderGefühle;

denn wie bereits die Kritiken politischer Gefühle die Differenz zwischen rational-

vernünftiger Politik und irrational-natürlichem Gefühl zu überbrücken beanspru-

chen, mag das heterogene Feld der Kritiken der Gefühle einen ähnlichen Effekt auf

einewissenschaftliche Forschungbesitzen,die inGefühlen fortwährend einenStör-

faktor sieht, den es methodologisch zu beseitigen gilt.57

56 Vgl. Schröder 2016, S. 306ff.; weiterführend vgl. Breit 2016.

57 Vgl. Metje 2019, S. 75ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle

als gefühlspolitische Selbst-Bildung?

Vor dem Hintergrund meiner Ausführungen zum Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle möchte ich diese Arbeit mit einigen ausblickhaften Überlegungen

schließen. Diese Überlegungen zielen auf eine mögliche weiterführende theore-

tisch-praktische Forschung ab, für welche die vorliegende Studie inspirierend und

schematisch grundlegend fungiert. Dazu möchte ich einigen der weiterführenden

Forschungsfragen folgen:

• Wie lassen sich die Kritiken politischer Gefühle praktisch zur Anwendung brin-

gen, ohne sie zu einem starren Schemawerden zu lassen, das in eine Aporie der

Kritik mündet1 oder die thematisierten Gefühle ihrer subjektiven Relevanz be-

raubt?

• Was können wir aus der Gesamtschau diesesTheoriefeldes gewinnen,wenn die

persönlichen Gefühle affektiv, politisch oder sozial organisiert und ausgerich-

tet, wenn augenblickliche Gefühlserfahrungen Ausdruck der Biografie, des so-

zialen Status und der politischen Position eines Menschen sind?

• Wie kann eine Kritik politischer Gefühle beschaffen sein, die einem Subjekt ei-

nenkritischenUmgangmitdeneigenenGefühlen ermöglicht, sodass es sich am

eigenenmetaphorischen Schopf aus dem ›Sumpf‹ seiner politischen Gefühle zu

ziehen vermag?

In meinem abschließenden Ausblick skizziere ich, wie sich das untersuchte Theo-

riefeld in eine kritischeHaltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung überführen lässt. Eine

solche Haltung ist – ganz entsprechend dem doppelten Genitiv – durch politische

Gefühle charakterisiert und ermöglicht zugleich eine Kritik an den eigenen Gefüh-

len.Von einer solchen konzeptionellen Integration der untersuchten sechsTheorien

verspreche ich mir, dasTheoriefeld für einen bildungs- und forschungspraktischen

Zugriff zu öffnen,wobei derBegriff derHaltung als konzeptionelles Scharnier dient.

1 Vgl. Röttgers 1972, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Ich entlehne den Begriff Haltung den Arbeiten Michel Foucaults, der in seinem

VortragWas ist Aufklärung? definiert:

»Mit Haltung meine ich einen Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualität;

eine freiwilligeWahl, die von einigen getroffen wird, und schließlich eine Art und

Weise zu denken und zu fühlen, und auch eine Art undWeise zu handeln und sich

zu verhalten, die zugleich eine Zugehörigkeit bezeichnet und sich als eine Aufga-

be darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos nannten.«2

Bezieht man diese Definition auf das untersuchte Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle, dann bedeutet das Einnehmen einer solchen Haltung, zu den eige-

nen Gefühlen in Beziehung zu treten. Gefühle, die jedoch nie gänzlich die eigenen

sind, sondern sich vermittelt durch sozialstrukturelle Immanenzverhältnisse in ein

Subjekt einschreiben und dort situativ reaktiviert werden – die Scham der Klas-

senflucht3, die Paranoia universitärer Gesellschaftskritik4 oder die konsumierba-

ren Authentizitätsgefühle5, um nur einige der Beispiele aus der vorangegangenen

Untersuchung anzuführen.6 Sie bilden mögliche Objekte einer Haltung der Kritik.

Dem Einnehmen der Haltung respektive eines solchen Ethos7 geht eine freiwillige

Wahl voraus, ob ein Subjekt überhaupt zu seinen Gefühlen in Beziehung tritt und

auf welche Arten undWeisen des Denkens, Fühlens,Handelns und Verhaltens, also auf

2 Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O. Ich folge damit Foucault gewissermaßen in seinem eige-

nen Vorschlag, den Weg von Kritik zurück zur kritischen Haltung zu verfolgen, wie er es in

Was ist Kritik? schildert: »Die Bewegung, welche die kritische Haltung in die Frage der Kritik

hat umkippen lassen, die Bewegung, welche das Unternehmen der Aufklärung in das Pro-

jekt der Kritik hat übergehen lassen, worin sich die Erkenntnis von sich eine richtige Idee

machen wollte, diese Kippbewegung, diese Verschiebung, diese Verschickung der Frage

der Aufklärung in die Kritik … müßte man nicht versuchen, jetzt den umgekehrten Weg

einzuschlagen? […] Eine Haltungsfrage. Sie sehen nun, warum ich nicht imstande war,

warum ich nicht gewagt habe, meinem Vortrag den Titel zu geben, der gewesen wäre:

›Was ist Aufklärung?‹« (Foucault 1992, S. 41, Herv.i.O.).

3 Vgl. Eribon 2018, S. 84ff.

4 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123–125.

5 Vgl. Illouz 2018b, S. 271f.

6 Vgl. dazu die Ausführungen zu den jeweiligen Autor:innen in Kapitel 3. dieser Arbeit.

7 Foucault stellt eine Verbindung zu dem her, was »die Griechen« als ethos bezeichneten. Ver-

banden sich mit dem Begriff ἦθος Bedeutungen wie »Wohnort« oder »gewohnter Aufen-

thalt«, wurde er in den antiken Philosophien zur Umschreibung von »Verhaltensweise«

oder »Benehmen« gebraucht. Das Ethos erhielt damit – je nach Philosophie – Akzentuierun-

gen, die ihm den Sinn von »Temperament«, »Gemütsart«, »Sitte«, »Sinnesart«, »sittlichem

Charakter« bis hin zu »Gewohnheit« oder »Gewöhnung« verliehen (vgl. Reiner 2007, S. 812).

Der Begriff Ethos wird von Foucault synonym zu dem der Haltung verwandt.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 179

welche Existenzweisen8 es dies tut.9 Durch diese Haltung positioniert sich ein Sub-

jekt gegenüber den Gefühlen und deren sozialstruktureller Entstehung, es macht

sich die Pflege dieser Beziehung zur Aufgabe.

Die Integration der sechs untersuchten Kritiken politischer Gefühle erlaubt es

mir, die einzelnen Ansätze produktiv miteinander zu verschränken und somit –

wenngleich zunächst nur in Form einer Skizze –, einen eigenen Ansatz hinzuzu-

fügen, ohne notwendig über die anderen Geltung zu beanspruchen.10 Das Konzept

der Haltung gestattet es dabei, eine Kritik politischer Gefühle zu formulieren, die

in der alltäglichen Lebenspraxis von Menschen lokalisiert ist. In diesem Punkt

hebt sich mein Ansatz von den Theorien Eva Illouz’ und Brigitte Bargetz’ ab, lässt

sich aber von beiden in Bezug auf ihre Immanenzverhältnisse und ihren deon-

tologischen Ansprüchen inspirieren.11 Ich folge zudem Brigitte Bargetz in ihrem

phänomenalen Zugriff auf politische Gefühle, begreife sie ebenfalls als ambivalent,

viel- und damit uneindeutig. Ich teile zudem ihre Auffassung, demnach Gefühle

politisch organisiert und ausgerichtet werden (Politik der Gefühle) und zugleich

politischen Verhältnissen Ausdruck verleihen (Politik fühlen).12 Hingegen will

ich Bargetz in meiner Theorieskizze gerade nicht darin folgen, einen kritischen

Umgang mit politischen Gefühlen primär durch eine Kritik an politischen Verhält-

nissen zu erschließen. In Vergleich undErgänzung zuBargetzmöchte ich hingegen

vorschlagen, eine Kritik an den subjektiven politischen Gefühlserfahrungen, also

der Dimension des Politik fühlens13, anzusetzen, um von hieraus politische Verhält-

8 Nachfolgend verwende ich den Begriff Existenzweisen synonym zu Foucaults Formulierung

der Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens.

9 Aus diesem Grund sind es auch nur »einige«, die diese Wahl treffen, während andere sich

gegen das Einnehmen einer solchen Haltung entscheiden, werden sie überhaupt vor die

Wahl gestellt. Woher allerdings eben jene Freiheit stammt, bleibt Foucault schuldig. So

erklärt er auf Rückfragen in seinem Vortrag von 1992, der als Vordenken der in Was ist

Aufklärung? getätigten Ausführungen gelten kann, die konzeptionelle Offenheit dieses Frei-

heitsmoments: »Wenn ich zum Schluß sagte ›entschiedener Wille nicht regiert zu werden‹,

so war das ein Versehen meinerseits. Ich wollte sagen: ›nicht so, nicht dermaßen, nicht um

diesen Preis regiert zu werden‹. Ich bezog mich nicht auf eine Art fundamentalen Anarchis-

mus, nicht auf eine ursprüngliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder

Regierungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen – aber ich will es nicht

absolut ausschließen« (Foucault 1992, S. 52f.).

10 Vgl. die Übersicht der Untersuchungsergebnisse zu den sechs Kritiken politischer Gefühle

in Kapitel 3.8 dieser Arbeit sowie meine Begründung theorieeminenter Offenheit in Kapitel

4.4.

11 Vgl. die Kapitel 3.3 und 3.7.

12 Vgl. Bargetz 2015a, S. 129–133 sowie Kapitel 3.7.1.

13 Hierzu erneut Bargetz: »Mit Politik fühlen meine ich keine individualisierte, entpolitisierte

Form, sondern einen Modus, worüber sich Macht- und Ausbeutungsverhältnisse in verkör-

perte Alltagspraxen übersetzen. Die Perspektive Politik fühlen fokussiert, wie politische und

ökonomische Verhältnisse affektiv angenommen, verfestigt und infrage gestellt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

nisse als gestaltbar zu erschließen.Unter diesemGesichtspunkt ähnelt die folgende

Skizze denjenigen Kritiken politischer Gefühle, die sich in der individuellen Praxis

auf das eigene Selbst und die es umgebenden diskursivenOrdnungen richten –Bri-

an Massumis affirmative Kritik und Didier Eribons kritisches Denken. Mein Vorschlag

einer kritischen Haltung bedingt eine gefühlstheoretische Involviertheit, wie ich

sie im vorherigen Kapitel14 dargestellt habe, und geht gleichsam über sie hinaus,

indem sie sich auf die alltägliche Lebenswelt eines Subjektes bezieht.

Allerdings verhält es sich unter einem zweiten Punkt nahezu umgekehrt, der

Bewertung von Gefühlen. Eribons und Massumis Kritiken politischer Gefühle sind

jeweils von einer einseitigen Bewertung geprägt –zugunsten ›negativer‹ oder ›posi-

tiver‹ Gefühlserfahrungen.15 EineKritik politischerGefühle alsHaltung vorzuschla-

gen, bedeutet jedoch nachfolgend der Heterogenität,Widersprüchlichkeit und Un-

eindeutigkeit von Gefühlen Rechnung zu tragen und für diese, wie es insbesonde-

re Bargetz und Sedgwick betonen, offen zu sein.16 Eine Kritik an Gefühlen impli-

ziert somit keine unhinterfragte Bewertung jener Gefühle als gut oder schlecht,was

ebenso für diejenigen Gefühle gilt, die im Vollzug einer solchen Kritik wirken.

Schließlich stimmt eine Kritik politischer Gefühle mit all den sechs Ansätzen

darin überein, dass subjektive Gefühle nicht nur transsubjektiv organisiert werden,

sondern damit zugleich auf eine spezifische Geschichte zurückblicken. Solche sozi-

alstrukturellen Immanenzverhältnisse werden zum Objekt einer Kritik politischer

Gefühle. Allerdings lässt sich die Haltung, die ich vorschlagen will, nicht auf eine

bestimmte Auffassung von Immanenz verpflichten – sei es eine affektive, politische

oder soziale. Eine Haltung, wie ich sie vorschlage, ist grundsätzlich offen für die

verschiedenen Arten und Weisen der Organisation und Ausrichtung von Gefühlen

(le politique respektive Politik). Die untersuchtenTheorien werden dagegen als Hilfs-

konstruktebegriffen,die es einemSubjekt ermöglichen,die eigenenGefühle zuhin-

terfragen (lapolitique respektive dasPolitische).17DieunterschiedlichenAuffassungen

von Immanenzverhältnissen lassen sich also zugunsten eines (beur-)teilenden, al-

so kritischen Effektes aufeinander beziehen. Das wiederum bedingt, wie Michael

Walzer darlegt, ein gutes Auge, also die Fähigkeit,Gefühlsphänomene zu erkennen,

sich von diesen ansprechen zu lassen und sie in diesem Zuge auf ihre sozialstruk-

Politik findet demnach nicht über den Köpfen der Menschen statt, sondern schreibt sich

in das alltägliche Handeln nicht zuletzt affektiv ein. Werden Gefühle als Wahrnehmungs-,

Erkenntnis- und Handlungspotenzial ernst genommen, können darüber auch Räume für

Veränderung erschlossen werden« (Bargetz 2015a, S. 129 Herv. i. O.).

14 Vgl. Kapitel 4.1.

15 Vgl. die Kapitel 3.4 und 3.5.

16 Vgl. Bargetz 2014, S. 131–133; Sedgwick 2003a, S. 144 sowie Kapitel 4.4.

17 Vgl. Kapitel 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 181

turelle Bedingtheit zu befragen, ohne jedoch in zu große theoretisierende Distanz

zum eigenen Gefühl zu geraten.18

Unter diesen drei Aspektenmöchte ich darlegen,wie gewisse Existenzweisen –

und mit ihr eine entsprechende Haltung – in das Theoriefeld der Kritiken politi-

scher Gefühle eingelassen sind. Hierzu nehme ich Abstand zur Eigenständigkeit

der sechs Ansätze, indem ich sie auf die Techniken hin lese, die bestimmte Arten

undWeisen des Denkens, Fühlens,Handelns und Verhaltens kultivieren und so das

Einnehmen einerHaltung ermöglichen.19 Unter diesen Techniken verstehe ich in An-

lehnung anMichel Foucault jene gewussten, gewollten und gefühlten Praktiken,Ver-

fahren und Einstellungen, durch die ein Mensch zur Kritik seiner politischen Ge-

fühle fähig ist.20 In einer erneuten, kursorischen Lektüre der sechs Ansätze fallen

drei kritische Techniken politischer Gefühle besonders auf,21 die ich folgend in ih-

renSchematadarstellenundumgefühlstheoretischeElemente anreichernwill.22 Es

handelt sich um das Untersuchen, das Experimentieren und dasÖffnen.

5.1 Untersuchen

Eine erste Technik, die sich durch einen Großteil der Ansätze zieht, besteht im Un-

tersuchenderGefühlserfahrungund ihresEntstehens in affektiven,politischenund

sozialen Immanenzverhältnissen. Auf dieseWeise erhält ein Subjekt Einblick in die

Gewordenheit des eigenen Selbst undder eigenenGefühle als Teil dessen.DieKritik

18 Vgl. Walzer 2000, S. 717.

19 Vgl. Foucault 2005, S. 702–704.

20 Vgl. Foucault 2015, S. 18–21. Dementsprechend ist der Begriff der Technik nicht mit dem

der Praktik gleichzusetzen, da sich Techniken sowohl in einer einzelnen Praktik (beispiel-

sweise dem Schreiben), als auch in einem komplexen Bündel an Praktiken, Verfahren und

Einstellungen (zum Beispiel dem Fasten) äußern können. Im Unterschied zu konkreten

Praktiken erlaubt der Bezug auf Techniken eine konzeptionelle Offenheit, durch die un-

terschiedliche Ausgestaltungsformen und Modi in Betracht gezogen werden können, die

sich im anvisierten kritischen Effekt einer Kritik politischer Gefühle überschneiden (vgl.

Illouz 2018b, S. 286). Wie Foucault zudem betont, hängen solche Selbst- oder auch Exis-

tenztechniken stets mit der Problematisierung eines Feldes wie der Sexualität, des gesun-

den Körpers und Ähnliche zusammen. Markant an den Techniken einer Kritik politischer

Gefühle ist, dass durch sie politische Gefühle problematisiert bzw. als bereits identifiziertes

Problem aufgegriffen werden. Hierin besteht die Allgemeinheit der folgend darlegten kri-

tischen Haltung (vgl. Foucault 2005, S. 706).

21 Auffallend ist hierbei zudem, dass diese drei kritischen Techniken in ihrer Verschränkung

erlauben, die verschiedenen Zeitlichkeiten der untersuchten Kritiken politischer Gefühle

zu integrieren (vgl. hierzu Kapitel 4.3).

22 Obwohl sich diese Elemente je nach Technik voneinander unterscheiden, will ich nicht

ausschließen, dass einzelne dieser Elemente auch für die jeweils anderen Techniken rele-

vant sind. Dies herauszuarbeiten wäre Aufgabe eines folgenden Forschungsprojektes.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

besteht hier –wie Foucault schreibt – in der Analyse der Grenzen des eigenen Selbst

und der Reflexion über sie.23

Im Theoriefeld der Kritiken politischer Gefühle findet sich die Technik des

Untersuchens in der verbunden-interpretativen Gesellschaftskritik Walzers, der das

Verhältnis zwischen individuellem Gefühl und moralischer Kultur als deren Be-

dingungen hypothetisch einbezieht. Während Walzer die Notwendigkeit einer

Verbindung zwischen Kritiker:innen und Kritisiertem erklärt, nimmt Eva Illouz

zu ihren eigenen Gefühlen Distanz ein, wenn sie das Wechselverhältnis von Kon-

sum und Produktion von Gefühlswaren thematisiert. Didier Eribon untersucht im

Vergleich zur ökonomischen Kodifizierung von Gefühlen, wie Gefühle, darunter

insbesondere das der Scham, in seiner persönlichen Biografie und in seinem so-

zialenMilieu, formiert und kultiviert wurden. Zum Einstieg in ihr Essay zeigt auch

Sedgwick, wie sie eine bestimmte Erfahrung zum Untersuchen der Paranoia kri-

tischer Theorie veranlasste. Schließlich bietet unter den sechs Ansätzen vor allem

Brigitte Bargetz einen Forschungszugang, der hilft, Gefühle als organisierbare,

aber auch phänomenale Ausdrucksdimension politischer Verhältnisse zu unter-

suchen. Das Hauptaugenmerk ihrer politischen Grammatik der Gefühle liegt dabei

auf sozialen Ungleichheitsverhältnissen, den Ausschlüssen und gesellschaftlichen

Asymmetrien, die durch Gefühle wirken und hergestellt werden. Im Vergleich zu

diesen fünfTheorienwürdeMassumiwohl ein solches Untersuchen ablehnen; denn

es würde einer diskursiven Urteilsbildung gleichkommen, die einem freiheitlichen

Entfalten von Affekten entgegen steht.24

In all diesen FällenwerdenGefühle zwar individuell erfahren.Sie sind jedoch ei-

ner lediglich individuellen Deutung enthoben, indem sie Bestandteil oder sogar als

Grundlage einer das Subjekt umgebenden und durchdringenden sozialstrukturel-

len Immanenz aufgefasst werden. Markant an diesen Theorien ist nicht der Fokus

auf das Wechselverhältnis zwischen individuellen Gefühlserfahrungen und sozial-

strukturellen Immanenzverhältnissen, denn dies ist ein Charakteristikum all der

Ansätze des Theoriefeldes.25 Bemerkenswert ist vielmehr, dass es den aufgezähl-

ten Ansätzen darum geht, dieses Wechselverhältnis zu untersuchen und so zu ver-

ändern.26 Hierbei variieren die Ansätze in ihrer Schwerpunktsetzung sowohl zwi-

schen der Determination eines einzelnen Subjektes (Eribon) und einer Deskription

der Immanenzverhältnisse (Illouz) als auch zwischen einem Untersuchen der ge-

genwärtigen Verfasstheit dieser Verhältnisse und ihrer historischen Genese.

23 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

24 Vgl. Massumi 2002a, S. 12f.

25 Vgl. hierzu Kapitel 3.1.

26 Eine weitere Unterscheidung kommt hier zum Tragen: Während Illouz, Bargetz und Eri-

bon durch ihr Untersuchen einen kritischen Effekt intendieren, scheint ein solcher keine

notwendige Konsequenz in den Auffassungen Walzers und Sedgwicks zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 183

Wie aber funktioniert nun diese Technik des Untersuchens vor dem Hinter-

grund dieser Theorien? Gemein ist ihnen der Ausgangspunkt der Technik, eine

bestimmte Gefühlserfahrung eines Subjektes in der Gegenwart. Hierbei kann es

sich um ein mehr oder minder klar definiertes Gefühl handeln (zum Beispiel Wut)

oder eine abstrakte, in Worten kaum zu fassende Gefühlserfahrung. Das Unter-

suchen beginnt mit einer Frage wie: Wie ist ein Subjekt respektive wie bin ich zu den

Gefühlen gekommen, die es respektive ich gerade empfinde(t)? Eine solche Frage, die sich

ebenso an das eigene Selbst wie an eine bestimmte Person oder Gruppe richten

lässt, setzt voraus, dass Gefühle nicht in individuellen Erfahrungen aufgehen,

sondern an die kollektive Organisation und Ausrichtung gebunden sind. Wie die

Theorien zeigen, schlägt das Untersuchen von hieraus unterschiedliche Richtungen

mit variierenden Schwerpunktsetzungen ein. Im Kern aber geht es um das Stel-

len und Verfolgen einer Frage hinsichtlich politischer Gefühle, die besonders die

Gegenwart und historische Genese akzentuiert.27

Allerdings wäre es sicherlich zu wenig, es bei einer solchen Frage zu belassen.

Denn wie genau soll diese verfolgt werden?Worauf schauen?

Mir scheint Michel Foucault hier einen Rahmen abzustecken, der die verschie-

denen Perspektiven und Themenfelder aller sechs Ansätze zusammenfasst. InWas

ist Aufklärung? dekliniert er eine Systematizität aus, der nach ein philosophisches

Ethos den folgenden drei Fragen folgt:

»Wie sind wir als Subjekte unseres Wissens konstituiert worden; wie sind wir als

Subjekte konstituiert worden, die Machtbeziehungen üben oder erleiden; wie

sind wir als moralische Subjekte unserer Handlungen konstituiert worden?«28

In diesem Zitat zeichnen sich die für Foucault typischen drei aufeinander verwei-

senden analytischen Achsen vonMacht,Wissen und Ethik ab.29 Beziehen wir diese

auf die Kritiken politischer Gefühle, so lassen sie sich als Leitplanken der Technik

des Untersuchens begreifen, die untereinander in Zusammenhang stehen:

Wie sind wir als Subjekte unserer Gefühle konstituiert worden? Diese Achse betrifft all

die Gefühlserfahrungen und -ausdrücke, die zu einem bestimmten Moment und

in einem bestimmten Gebiet akzeptabel sind.30 Es hilft hierbei zu unterscheiden,

wann, in welcher Form und welcher Intensität Gefühle überhaupt akzeptabel sind

und in welchen sie es nicht sind. Zur (In-)Akzeptabilität von Gefühlen und ihren

Effekten bieten alle sechs Theorien Anregungen – man denke hier an die repara-

tive (und zugleich paranoide) Kritik Sedgwicks am ›Paranoiden Konsens‹ kritischer

27 Vgl. Kapitel 4.3.

28 Foucault 2005, S. 705f.

29 Vgl. Vogelmann 2017a, S. 5–13.

30 Vgl. Foucault 1992, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Theorie31, an Massumis Differenzierung zwischen originärer Affekterfahrung und

ihrer diskursiven Codierung32 oder an die Entstehung von Subalternität und Aus-

schlüssen durch bestimmte Politiken derGefühle odermoralischeKulturen bei Bar-

getz undWalzer.33

Wie sind wir als Subjekte konstituiert worden, die gefühlte Machtbeziehungen üben oder

erleiden? Gefühle werden zum einen auf ihre Subjektivität produzierende Rolle von

Macht gebracht, die an die initiale Frage desUntersuchens anschließt. ImVergleich

zu dieser rücken unter der hiesigen Frage jedoch zum anderen die Mechanismen

in den Blick, die in der Lage sind, Denken, Fühlen, Handeln und Verhalten durch

Gefühle zu induzieren.34 Diese Achse findet sich in den Ansätzen von Illouz und

Bargetz, wenn sie jeweils das Entstehen von Gefühlen und Subjektivität aus öko-

nomischen oder politischen Gefühlsbeziehungen untersuchen.35

Welches Verhältnis nehmen wir selbst zu unseren Gefühlen ein, wenn wir auf bestimmte

Art und Weise mit der Welt interagieren? Hiermit ist nicht nur angesprochen, wie wir

selbst mit unseren eigenen Gefühlen umgehen, wie wir sie kultivieren, vermeiden,

verdrängen, ausleben etc. Vielmehr zielt die Frage unter der Annahme der Imma-

nenzverhältnisse darauf, wie wir zu diesen Umgängen kommen und was diese aus

uns wiederum für Subjekte machen; wie sie mit den akzeptablen und inakzepta-

blen Gefühlen sowie subjektproduktiven Gefühlsbeziehungen einhergehen. Beson-

ders Eribon und Sedgwick widmen sich im Untersuchen ihrem eigenen Verhältnis

zu ihren Gefühlen.36

Ein Untersuchen kann sich von diesen drei Achsen leiten lassen. Es handelt sich

bei ihnen also nicht um starre Vorgaben, sondern lediglich um Anhaltspunkte, die

gegenwärtige und historische Genese der eigenen Gefühle im Hinblick auf affek-

tive, politische und soziale Immanenzverhältnisse zurückzuverfolgen.37 Auf diese

Weise wird nicht nur das gegenwärtige Gefühl in seiner Organisations- und Aus-

richtungslogik nachvollziehbar; es zeigt zudem,wie sich Gefühle subjektivierend in

den Leib eines Subjektes einschreiben und dort reaktiviert werden.38 Der kritische

31 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 123–125, 144.

32 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28ff.

33 Vgl. Bargetz, Sauer 2015, S. 95ff.; Walzer 1990, S. 35ff.

34 Vgl. Foucault 2005, S. 695; Foucault 1992, S. 32.

35 Vgl. Kapitel 4.1.

36 Vgl. Eribon 2018, S. 8; Sedgwick 2003a, S. 146–149.

37 Hierbei können die untersuchten Kritiken politischer Gefühle mit ihren jeweiligen Auffas-

sungen von Immanenz als Hilfskonstrukte dienen, die wie Schablonen auf die individu-

elle und soziale Biografie eines Subjektes angelegt werden. Dieser praktische Umgang mit

den Ansätzen geht auf den zweiten Impuls zurück (vgl. Kapitel 4.2). Es liegt allerdings

in der Praxis nahe, die jeweiligen Ansätze aufzubereiten, da nicht allen Subjekten eine

entsprechende Theorielektüre naheliegt.

38 Vgl. Bargetz 2020, S. 37; Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 185

Effekt des Untersuchens besteht in der Teilung, der Einführung eines Unterschie-

des zwischen einem erfahrenen Gefühl und dessen immanent affektiver, sozialer

undpolitischerGenese.PolitischeGefühle als Teil der eigenen Subjektivität erschei-

nen somit als kontingent, als nicht notwendig und somit potenziell gestaltbar. Das

vermittelte Ziel der Technik des Untersuchens besteht darin, einen solchen Mög-

lichkeitsraum zu initiieren, um einen anderen Umgang mit den eigenen Gefühlen

zu entwickeln und anders zu fühlen als bislang, umzufühlen.39

Eribon und Illouz fügen demUntersuchen eine weitere Komponente hinzu, in-

dem sie erklären, dass die kritischen Effekte ihrer jeweiligen Ansätze vom Auf- und

Beschreiben abhängen. Hiermit verbinden die beiden Autor:innen unterschiedliche

Anliegen, sind sich jedoch inderProduktion vonText einig,welcherwiederumkeine

vollumfassende oder objektive Darstellung subjektiver Gewordenheit in affektiven,

politischen und sozialen Immanenzverhältnissen bieten soll. Für Eribon handelt es

sich umeinAufschreiben, eineArt undWeise des Formulierens einerWahrheit über

das eigene Selbst, die aus einemUntersuchen resultiert und vonwoaus ein erneutes

Untersuchen ansetzen kann.40 Illouz geht es dagegen nicht um eine temporäre Fi-

xierung,sondernumdieRezeptiondurchdritteSubjekte,welchendurcheine (neue)

Beschreibungdie eigeneGewordenheit offenbarwerden soll.41 So fasst sie inRekurs

auf Spinoza zusammen:

»Wenn wir aber die Kausalkette eines Ereignisses oder einer Eigenschaft der Sub-

jektivität und Authentizität beschreiben oder neu beschreiben, um die Subjekti-

vität auf eine Kette von Ursachen zurückzuführen, so bewirkt dies doch kritische

Effekte, wie ich es nennen möchte, weil die zeitgenössische Subjektivität als eine

sui generis konzipiert ist, als selbsterzeugend. Aus diesem Grund verliert sie ihre

selbsterzeugte Autonomie, ihre scheinbare Spontanität, wennman sie als ein Ele-

ment in einer langen Kette von Ursachen betrachtet.«42

Eine kritische Technik desUntersuchens greift diese Anregungen auf,wobei der Fo-

kus meiner vorgeschlagenen Theorieskizze auf dem eigenen Selbst und nicht rezi-

pierendenDritten liegt.Es liegtnahe,wieEribonvorschlägt,dasUntersuchendurch

eine parallele Fixierung zu stützen, durch die eine Rückverfolgung hilfreiche Sys-

tematizität erhält und durch die sich nur schwer Äußerbares festhalten und tra-

dieren lässt. Eine solche Fixierung muss jedoch nicht notwendig in einer textuel-

len Beschreibung bestehen,wie es die beiden Autor:innen vorschlagen.Die Technik

des Untersuchens ist dagegen offen für die unterschiedlichen Arten und Weisen,

die subjektive Gewordenheit zu fixieren – von geschriebenem Text über graphische

39 Vgl. Eribon 2018, S. 20.

40 Vgl. Eribon 2018, S. 93.

41 Vgl. Illouz 2018b, S. 286f.

42 Illouz 2018b, S. 287 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Darstellungen bis hin zu Gemälden oder Tonaufnahmen. Entscheidend ist, welche

Arten undWeisen eines solchen Fixierens einem Subjekt zur Förderung des Unter-

suchens naheliegen.

Allerdings machen meine bisherigen Ausführungen diese Technik der Kritik

noch nicht zu einer gefühlten. Wie gehen Gefühle in eine Kritik politischer Ge-

fühle im genitivus subjectivus ein, wie wirken sie in dieser kritischen Technik? In

Anbetracht der vorangehenden Untersuchung wird deutlich, dass es hierauf kaum

eine zusammenfassende Antwort gibt, da sich die Theorien hinsichtlich ihrer

Gefühlsmodi und abhängig von der Zielrichtung grundsätzlich voneinander un-

terscheiden. Dementsprechend bedürfte es weiterführender Theoriebildung, um

herauszustellen, ob es so etwas wie einen gemeinsamen Modus des Untersuchens

gibt. Für eine solche Theoriebildung geben die untersuchten Kritiken politischer

Gefühle allerdings einigeHinweise, die ich in Schwerpunktsetzung auf die jeweilige

Technik zusammentragenmöchte:

Element der Kodependenz von Gefühl und Untersuchen: Blickt man auf die Theorie

Eribons, zeigt sich zum einen ein zirkulärer Zusammenhang zwischen demUnter-

suchen und dem Ausdruck der dabei ausgelösten Gefühle im Schreiben. So muss

einGefühl fürEribon erfahrenwerden,umsoGegenstanddes autoanalytischenUn-

tersuchens zu werden, was wiederum zu Gefühlserfahrungen führt, die wiederum

zu untersuchen sind, und so fort.43 Gefühle sind folglich nicht nur Objekt, sondern

stets auch Effekt und Begleiter des Untersuchens. Problematisch ist allerdings der

Zirkelschluss, der diesem Vorgehen zugrunde liegt und das kritische Denken zu ei-

ner nie enden wollenden Kritik macht.44

Element der Modusreflexion: Ein Element der Techniken, das hilft, die Kodepen-

denz zwischen Gefühl und Untersuchen wiederum einzuordnen und gegenüber ei-

nem Eribon’schen Regress zu erweitern, liegt bei einer Reflexion des Modus dieser

Dependenz. In ihremEssay zeigt Sedgwick,wie derModus vonKritik durch die zu-

grundeliegende Affekttheorie ausgerichtet sein kann. Sie unterscheidet dabei zwi-

schen einer paranoiden Kritik, die stets ein nahes Unheil und neue Anlässe der Kri-

tik antizipiert, und einer reparativen Kritik, die ihren Effekt annehmen und daraus

Potenzial zur Veränderung gewinnen kann.45 Aus Sedgwicks Perspektive lässt sich

das Untersuchen als bedingt durch die Vielfalt subjektiver Gefühlserfahrungen be-

greifen, was wiederum verdeutlicht, weshalb es sich kaum um ein standardisiertes

Vorgehen handeln kann. Dieses Element weist also darauf hin, das jeweilige Unter-

suchenwiederum selbst zu untersuchen und so auf die Gefühle hin zu befragen, die

in dessen Modus eingehen. Allerdings muss das Untersuchen hierbei nicht densel-

ben Gefühlsmodi folgen. In Anlehnung an Sedgwick wäre zu diskutieren, wie ver-

43 Vgl. Eribon 2018, S. 92f.

44 Vgl. kritisch dazu Kapitel 3.3.2.

45 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 129, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 187

schiedeneGefühlsmodi desUntersuchensmiteinander verschränkt untersucht und

so kritisch aufeinander bezogen werden können.46

Element gefühlter Kontextualität: Ein drittes Element, das auch bei den anderen

Techniken Relevanz besitzt, verweist unter Rückbezug auf die Immanenzverhält-

nisse auf die Kontexte, in denen das Untersuchen stattfindet. In Verbindung zwi-

schen Sedgwick undWalzer, Illouz und Bargetz wird deutlich, dass sich eine Kritik

politischer Gefühle nicht in einem gefühlsfreien Raum vollzieht – vom jeweiligen

historischen Kontext über das soziale Milieu bis hin zu spezifischen sozialen oder

räumlichen Situationen mit bestimmten affektiven Atmosphären und Stimmun-

gen.47 Zu eruierenwären imRahmen einer ausführlichenTheoriebildung damit die

Arten und Intensitäten des Einflusses verschiedener solcher Kontexte auf das Un-

tersuchen als kritische Techniken politischer Gefühle.

Element des Umfühlens: Schließlich und imUnterschied zum ersten Element ver-

mag die Technik ein anderes Gefühl bei dem untersuchenden Subjekt oder Drit-

ten hervorrufen. In der postnormativen Kritik ist ein kritisierendes Subjekt nicht

mit den eigenen Gefühlen investiert. Für Illouz zielt ein solches Untersuchen dar-

auf, durch rhetorische Effekte eine Erschütterung authentischer Gefühle bei Drit-

ten auszulösen, also bei denjenigen, die ihre Untersuchung rezipieren.48 ImUnter-

schied dazu geht es in Eribons Theorie darum, eigene Gefühlserfahrungen durch

dasUntersuchenhervorzurufenund im selbenZugdemkritischenDenken zugäng-

lich zumachen. Unabhängig von den intendierten Rezipient:innen, also ob die Kri-

tik sich an das eigene Selbst oder an Dritte richtet, gibt es keine Garantie auf ein

Umfühlen gegenüber den aktuellen Gefühlserfahrungen, sondern lediglich den Ver-

such, »nicht auf dieseWeise und um diesen Preis«49 zu fühlen.

Diese vier Elemente können der Ausgangspunkt sein, die Technik des Unter-

suchens als gefühlte Technik weiterzuentwickeln. Mit dem Untersuchen haben wir

die erste Technik herausgearbeitet, die es einem Subjekt erlaubt, eine Haltung ei-

nes kritischen Umgangs mit politischen Gefühlen einzunehmen. Die Technik zielt

darauf, die Differenz zwischen den eigenen Gefühlen und ihrer immanenten Gene-

se zu markieren. Hierin besteht ihr kritischer Effekt. Dabei rekonstruiert ein Sub-

jekt ausgehend von seinen aktuellen Gefühlserfahrungen die Gewordenheit seines

Selbst und seinerGefühle –bezogen auf die historischeGenese unddie gegenwärti-

gen Wirkungen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnisse. Das in-

dividuelle Fixieren einer solchen Rückverfolgung kann ein Subjekt dabei durch hilf-

reiche Systematizität und ermöglichende Äußerungen unterstützen. Ein Subjekt

46 Vgl. hierzu meine Untersuchung von Sedgwicks Essay in Kapitel 3.6.2.

47 Vgl. Anderson 2009, S. 79–81 sowie Kapitel 4.3 und 4.4.

48 Vgl. Illouz 2018b, S. 288.

49 Foucault 1992, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

eröffnet sich so die hypothetische Möglichkeit, anders zu fühlen als es das bis da-

to tat. Das Untersuchen ist insofern kein komplexes genealogisches Unterfangen,

sondern beginnt mit niedrigschwelligen Fragen an das eigene Selbst, die wieder-

kehrend und auf verschiedenen Gefühlsebenen an die Technik rückgekoppelt sind.

Mit dieser in enger Verbindung steht das Experimentieren, die zweite Technik, auf

die ich zu sprechen kommen will.

5.2 Experimentieren

Die Technik des Experimentierens kennzeichnet das Eingehen neuer, für ein Sub-

jekt bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und

Verhaltens–unddamit derjenigenGefühle,diemit solchenModi verbunden sind.50

Ein Subjekt experimentiert daran, wer es ist und was es – je nach Experimenten –

potenziell sein kann und will.51 Dementsprechend handelt es sich nicht um ein Ex-

perimentieren imSinne eines standardisiertenVerfahrens; stattdessen versucht ein

Subjekt durch Erprobung alternative Existenzweisen und Gefühlserfahrungen zu

erschließen. Der kritische Effekt dieser Technik besteht darin, diese Differenz zwi-

schen bekannten und unbekannten Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Han-

delns und Verhaltens nachzuvollziehen.

ImTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle finden sich Bezüge zumExperi-

mentieren unter anderem bei Eribon, Sedgwick undMassumi. Letzterer argumen-

tiert für ein Experimentieren mit dem Affizieren und Affiziertwerden, indem sich

einSubjekt in ihmfremdartigeSettings begibt undPraktiken erprobt.Diese körper-

lichen Erfahrungen stehen bei Massumi im Kontrast zur vorherrschenden diskur-

siven Interpretation von affektiven Erfahrungen als Emotionen. Auf dieseWeise, so

die These, vermag ein Subjekt ein anderes Dasein für sich zu entdecken.52 Wie ich

zuvor bereits herausgearbeitet habe, beschränkt sich Massumis affirmative Kritik

jedoch auf ›positive‹ Erfahrungen,wasdenVerdacht einerArtWohlfühlkritikweckt,

die in Erfahrungen per se aufgelöst zu werden scheint.53

Der affirmativen Kritik gegenüber richtet sich das kritische Denken Didier Eri-

bons auf die persönlichen Leidenserfahrungen eines Subjektes, das diese durch ei-

nen experimentellen Schreibstil be- und verarbeitet. Durch das Schreiben und zur

Sprache bringen der eigenen Gefühle gegenüber sich selbst, aber auch Verwandten

und ihm liebenMenschen,unternimmteinSubjekt (respektiveEribonalsAnwender

50 Vgl. Foucault 2005, S. 695.

51 Vgl. Foucault 2005, S. 703.

52 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28–37.

53 Vgl. kritisch dazu Kapitel 3.5.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 189

seinerTheorie) im kritischen Denken den Versuch, einen anderen Umgangmit den

eigenenGefühlen zu entwickeln und so beispielsweise Scham in Stolz zuwandeln.54

Auch Sedgwicks Essay lässt sich experimentell auffassen. Das Experimentie-

ren besteht hierbei in der bewussten Nutzung der paranoiden und der reparativen

Lesart. Dabei versucht sie, die Paranoia kritischer Theorie, die auch sie persönlich

prägt, reparativ zu lesen. Das aber bedeutet, die Paranoia anzunehmen und zu ei-

nem gewissenMaß zu affirmieren.55 Ihr Essay steht exemplarisch für ihren experi-

mentellen Umgang mit Gefühlen und Affekttheorien, durch den sie in ihren Arbei-

ten immer wieder aufs Neue die Heterogenität affektiver Zugänge verdeutlicht.56

Im Querschnitt dieser Ansätze wird deutlich, dass die Technik des Experi-

mentierens das Eingehen bis dato unbekannter Arten und Weisen des Denkens,

Fühlens, Handelns und Verhaltens charakterisiert. Hierbei handelt es sich nicht

um ein Verweigerungsverhalten gegenüber den bestehenden Existenzweisen eines

Subjektes und dessen Gefühle. Die Technik des Experimentierens besteht vielmehr

in demVersuch, dieser »Alternative des Draußen und des Drinnen« zu entkommen

und »an den Grenzen« der eigenen (Gefühls-)Konstitution zu sein.57 Indem sich

ein Subjekt alternativen Existenzweisen und derenmöglichen Gefühlserfahrungen

aussetzt, erfährt es die Differenz zwischen den bis dato gelebten Arten undWeisen

des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens und jenen zuvor unbekannten.

Die Technik des Experimentierens ist in dieser Hinsicht durch einen kritischen

Effekt bestimmt, denn es erlaubt einem Subjekt, jene Differenz zu erkennen und

sich so zu dieser zu verhalten. Judith Butler erfasst diese Figur in ihrer Foucault-

Rezeption, wenn sie schreibt:

»Die Beziehung ist ›kritisch‹ in dem Sinn, dass sie keiner gegebenen Kategorie

folgt, sondern vielmehr eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung

selbst konstituiert und sich dabei zumindest implizit auf die Grenze des episte-

mologischen Horizontes bezieht, innerhalb dessen Praktiken geformt werden. Es

geht nicht darum, Praxis auf einen vorgegebenen epistemologischen Kontext zu

beziehen, sondern aus der Kritik genau jene Praxis zu machen, die die Grenzen

dieses epistemologischen Horizontes selbst zu Tage bringt und gleichsam dessen

Umrisse zum ersten Mal, wie wir sagen könnten, in Beziehung zu seiner eigenen

Grenze erscheinen lässt.«58

Butlers Zitat macht deutlich, dass es im Vergleich zur vorangegangenen Technik

beim Experimentieren nicht darum geht, die Differenz zwischen den eigenen Ge-

54 Vgl. Eribon 2018, S. 20, 75.

55 Vgl. Love 2010, S. 238f. sowie ausführlich in Kapitel 3.6.1.

56 Vgl. Fawaz 2019, S. 14–18.

57 Foucault 2005, S. 702.

58 Vgl. Butler 2013, S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

fühlen und ihrer immanenten Genese zumarkieren, sondern die zwischen alltägli-

chenGefühlserfahrungenundpotenziell anderen.Es handelt sich umdasErkennen

des epistemologischenHorizontes, begriffen als für ein Subjekt geltende, quasi-ontolo-

gische Arten und Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens, die von

anderen solcherExistenzweisendurchNormen,darunter auchGefühlsnormen,ab-

gegrenzt sind.Erst dieses Erkennen ermöglicht es einemSubjekt, sichwiederumzu

dieser Grenzziehung zu verhalten. Insofern affirmiert die Technik des Experimen-

tierens dieMöglichkeit grundlegend, vonden Immanenzverhältnissennicht so sehr

regiert zu werden.59 Foucault weist darauf hin, dass sich ein solches Experimentie-

ren:

»an der Realität und der Aktualität erproben muss, und zwar sowohl, um die

Stellen zu erfassen, an denen Veränderung möglich und wünschenswert ist,

als auch, um die genaue Form zu bestimmen, die dieser Veränderung gegeben

werden muss.«60

Die Technik des Experimentierens stellt somit eine praktische Erprobung dar, die

von einer aktuellen Gefühlserfahrung ihren Ausgang nimmt, wobei die konkrete

Form des Experimentierens von den jeweiligen Existenzweisen eines Subjektes ab-

hängt. Im Vollzug dieser Technik bewegt sich ein Subjekt auf eine ungewisse Zu-

kunft zu, auf mögliche »Überraschungen«, wie Sedgwick schreibt;61 denn, indem

sich ein Subjekt an unbekannten Existenzweisen übt, begibt es sich direkt ins Af-

fektgeschehen62 und erschließt potenziell Erfahrungen, die sprichwörtlich jenseits

des subjektiven Horizontes liegen.63 Dementsprechend ist der Verlauf des Experi-

mentes nicht absehbar.

Ichmöchte zweimöglichst unterschiedliche Beispiele geben, die ein solches Ex-

perimentieren verdeutlichen. Im Jahr 2018 gab der LGBTQI-Aktivist AmedSherwan

dem Deutschlandfunk Kultur ein Interview, in dem er von den Erlebnissen berich-

tet,die dazu führten,dass er vomIslamabkehrte. IndessenFolgewurde ernicht nur

verhaftet, sondern auch gefoltert, und war als Ungläubiger zur Flucht aus seinem

Heimatland Irak gezwungen. Die folgende Passage findet sich in dem Interview:

»Amedwächst als Kind in Erbil imNordirak auf, als strenggläubigerMuslim. Bis er

im Internet auf atheistische Seiten stößt. Was ihm zunächst wie Gotteslästerung

erscheint, krempelt innerhalb kürzester Zeit das Weltbild des Teenagers um. Um

letzte Zweifel auszuräumen,will er alsMutprobe den Koran anzünden. Dafürwird

Gott ihn sofort bestrafen – so hat er es gelernt.

59 Vgl. Sonderegger 2016, S. 72.

60 Vgl. Foucault 2005, S. 703.

61 Sedgwick 2003a, S. 146 sowie Kapitel 4.3.

62 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 69ff.

63 Vgl. Kapitel 4.4.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 191

›Dann wollte ich sehen, ob es wirklich stimmt, so bin ich eines Tages auf das Dach

gegangen, hab das gemacht. Ich hatte furchtbare Angst, wie nie vorher. Aber es

hat gut funktioniert. Zu der Zeit habe ichmich sehr sehr frei gefühlt: Okay, es gibt

keinen Allah, es wird auch keine Strafe geben.‹«64

Das Beispiel zeigt, wie Amed Sherwan aufgrund anfänglicher Zweifel – etwas, zu

demdiedritteTechnikAufschlussgebenwird–zueinerHandlungüberging,diemit

den akzeptablen Arten und Weisen gegenüber dem muslimischen Glauben bricht.

Durch das Anzünden des Korans begab sich Sherwan an die Grenzen seines epis-

temologischen Horizontes – ohne Gewissheit, was auf ihn wartet. Was er auf dem

Dach dann fand,war das Gefühl, von der Strafe Gottes und den damit einhergehen-

den irdischen Dogmen frei zu sein. In der Markierung solch einer Differenz liegt

der teilende und damit kritische Effekt dieser Technik.

Das Beispiel zeigt eindrücklich, wie das Experimentieren funktionieren kann.

Es bedarf allerdings zweier Hinweise zu dessen Einordnung: Zum einen handelt es

bei SherwansTat umeinen außeralltäglichenAkt,der einen radikalenBruchmit der

gläubigen Lebensweise markiert. Wie er in seinem Buch Kāfir: Allah sei Dank bin ich

Atheist schildert, ist dasAnzündendesKoransnur eine vonvielenGrenzerfahrungen

seinesAlltagsgewesen,die ihn imLaufederZeit zu seinemfrüherenGlaubenaufDi-

stanz brachten.65 Zweitens gilt es, die gefühlspolitische Tragweite des Beispiels zu

hinterfragen, denn es zeigt sehr gut, wie die Grenzen des epistemologischen Hori-

zontes nicht nur durch Gewalt und Ausgrenzung gesichert werden, sondern auch

durch die Angst vor einer metaphysischen Bestrafung, eine Angst, die ihn von dem

Gefühl der Freiheit von einer drohenden Strafe abschirmt.

Um die gefühlspolitische Bedeutung des Experimentierens weiter zu verdeut-

lichen, möchte ich ein zweites Beispiel geben. Dieses entstammt einem Seminar,

das ich imWintersemester 2019/20 an der Leuphana Universität in Lüneburg zum

Thema Krisenexperimente66 durchgeführt habe. In diesem entwickelten und erprob-

64 Hildebrand 2018.

65 Darunter fallen beispielsweise seine Meinungsäußerungen im Internet, das Gespräch mit

seinem Vater oder das Verstecken eines verbotenen Buches von Richard Dawkins (vgl. Sher-

wan, Hoop 2020, S. 64–71).

66 Harold Garfinkel, der als einer der ersten Sozialpsycholog:innen wissenschaftliche Krisen-

experimente konzipiert und durchgeführt hat, beschreibt die Methode wie folgt: »Als Vor-

gangsweise ziehe ich es vor, mit bekannten Szenen zu beginnen und zu fragen, was getan

werden kann, um Unruhe zu stiften. Die Operationen, die man durchführen müßte, um

die sinnlosen Züge der wahrgenommenen Umgebung zu vermehren; um Verwunderung,

Überraschung und Konfusion zu erzeugen und aufrechtzuerhalten; um sozial strukturierte

Affekte von Angst, Scham, Schuld und Entrüstung zu erzeugen; und um desorganisierte

Interaktion herbeizuführen; die für all das notwendigen Vorgehensweisen also sollten

uns darüber belehren, wie die Strukturen des Alltagshandelns gewöhnlich und gewohn-

heitsmäßig hergestellt und aufrechterhalten werden« (Garfinkel 1973, S. 280).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ten Studierende unter anderem eigene Experimente, wobei eine der Gruppen die

Normen öffentlicher Gefühlsausdrücke bei Frauen und Männern untersuchte.67

Hierbei begaben sich einzelne Studierende in öffentliche Räume (Innenstadt, Su-

permarkt, Campus-Mensa) und fingierten Weinen als Ausdruck von Trauer. Bei

insgesamt zwanzig Durchführungen wurden lediglich die Studentinnen der Grup-

pe von insgesamt drei Passant:innen angesprochen. Über diese Resonanz hinaus

war für die Studierenden vor allem die persönliche Erfahrung des öffentlichen

Trauerns erkenntnisreich. Sie schilderten unter anderemGefühle der Anspannung,

der Nervosität und des Unwohlseins vor und im Zuge der ersten Durchführungen,

was sie sichmit der unbekanntenSituationderExperimente erklärten.Sie schilder-

ten ein Gefühl, mit ungeschriebenen Verhaltensweisen zu brechen, das sich jedoch

nach mehrfachem Experimentieren abgemildert habe. Diese Eindrücke waren für

die Gruppe ein Anlass, sich der gesellschaftstheoretischen Einordnung politischer

Gefühle zu widmen und an sich weiter zu untersuchen. Hierbei stießen sie unter

anderem auf die Überlegungen zur Verdrängung von Gefühlen aus dem Raum

der Öffentlichkeit, welcher seit dem Entstehen moderner Staatlichkeit männlich-

rational konnotiert ist.68

Für einige Studierende war das Experimentieren ein Anlass, sich dem Unter-

suchen zu widmen, durch das sie ihre eigenen Gefühlserfahrungen in ihrer Biogra-

fieund imKontext gesellschaftlicherEntwicklung zurückzuverfolgenbegannen.Sie

erfuhren dabei, wie bestimmte Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns

und Verhaltens im Alltag anerkannt und nicht weiter hinterfragt werden, während

andere – hier das öffentlicheWeinen und Trauern – durch die (nahezu ausbleiben-

de) öffentliche Reaktion und ihre eigenen Gefühle an Nervosität und Unbehagen

sanktioniert wurden. Indem sich die Studierenden an die Grenzen anerkannter Ge-

fühlserfahrungen wagten, entdeckten sie zudem andere Umgangsweisenmit ihren

Gefühlen. Zwei von ihnen berichtetenmir, dass ihr Experiment ihnen erlaubt habe,

mit den eigenen Gefühlen offener umzugehen, und dass sie künftig aktiv auf Men-

schen zugehen wollen, wenn diese öffentlich trauern.

Zusammengefasst stellt die Technik des Experimentierens für das Einnehmen

der kritischen Haltung das notwendige Gegenstück zum Untersuchen dar. Im

Experimentieren wird es einem Subjekt möglich, die Veränderbarkeit der eigenen

Gefühle zu erschließen und so die Kontingenz der durch Immanenzverhältnisse

67 Ich möchte anmerken, dass die Studierenden selbst die Themen und Experimente ihrer

Projektarbeit entwickelten und ich ihnen dabei beratend zur Seite stand. Zudem wurde

keines der Experimente allein durchgeführt, sondern immer mit mindestens zwei Per-

sonen. Die Ergebnisse des Experimentes sind nicht quantifizierbar. Ziel der Veranstal-

tung war es, Experimente als sozialwissenschaftliche Methode kennenzulernen und unter

forschungsethischen Fragen zu problematisieren.

68 Vgl. Bargetz, Sauer 2015; Bargetz, Sauer 2010, S. 144ff. sowie Kapitel 3.7.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 193

affektiv, politisch und sozial vermittelten Gefühle zu erfahren. Diese Erfahrungen

können das Untersuchen motivieren und in diesem zum Gegenstand werden.

Zudem verhindert die Technik des Experimentierens, die eigenen Gefühle lediglich

als theoretische Abstrakta zu behandeln. Stattdessen geht es in dieser Technik um

konkrete Gefühlserfahrungen im Rahmen praktischer Erprobungen.69

Von hieraus gilt es nun, auch das Experimentieren um die Elemente zu erwei-

tern, durch die sich die Technik als eine gefühlte vollzieht.Wie also wirken Gefühle

im Vollzug der Techniken des Experimentierens?

Das Element geschützter Immanenz: Gefühle entstehen in spezifischen affektiven,

politischen und sozialen Immanenzverhältnissen, indem sie in den Leib eines Sub-

jektes eingeschrieben und situativ reaktiviert werden.Damit sindGefühle grundle-

gend für die Existenzweisen eines Subjektes, für dessen Denken, Fühlen, Handeln

undVerhalten.Dabei erfüllen einigedieserGefühle die Funktion,den epistemologi-

schenHorizont eines Subjektes abzustecken und so die Immanenzverhältnisse auf-

rechtzuerhalten.Es lassen sichgrundlegendzweiVarianten eines solches ›Schutzes‹

voneinander unterscheiden:

Affirmative Gefühlserfahrungen sorgen zum einen für die Reproduktion und

somit denErhalt von Immanenzverhältnissen. Sie lenken ein Subjekt von devianten

Arten undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens ab undmarkie-

ren so wiederholt die Grenzen seines epistemologischen Horizontes. Hierbei han-

delt es sich jedoch nicht einfach um ›positive‹ Gefühle, sondern um jeneGefühle, die

für ein Subjekt im Rahmen der jeweiligen Immanenzverhältnisse notwendig oder

erstrebenswert sind. Ein Beispiel findet sich in der Authentizität als erstrebenswer-

te Gefühlsware.70

Zum anderen löst das Experimentieren Gefühle der Devianz auf den Plan, wie

beispielsweise die Angst Sherwans vor der Verbrennung des Korans oder die Ner-

vosität vor dem Bruchmit dem öffentlichen Normgefüge durch das experimentelle

Trauern. Solche Gefühle lassen sich gemein als Unbehagen beschreiben. Das Unbe-

hagen drängt ein Subjekt zurück in die Konformität oder verhüllt, wie Judith Butler

in Gender Trouble schreibt, alterierende Arten undWeisen des Daseins.71

69 In Bezug auf Massumi ließe sich diese Verbindung als eine Kritik politischer Gefühle

darstellen, die sowohl auf der Ebene affektiver Erfahrung als auch der ihrer diskursiven

Codierung operiert (vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 28).

70 Vgl. Illouz 2018a, S. 23 sowie Kapitel 3.3.1.

71 Vgl. Butler 1991, S. 7. Der titelgebende Begriff Trouble wurde mit Unbehagen ins Deutsche

übersetzt. Wie im Vorwort angemerkt, gebraucht Butler die Vielfalt des englischen Be-

griffes, der sich unter anderem in Schwierigkeit, Beunruhigung, Verstörung, Ärger und eben

Unbehagen übersetzen ließe (vgl. Butler 1991, S. 7).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Dieses Verhältnis zwischen devianten und affirmierenden Gefühlen verweist

auf die Grenze, die eine Existenzweise72 eines Subjektes absteckt und die in den

Immanenzverhältnissen reproduziert wird.73 Ruth Sonderegger fasst dies zusam-

men:

»Habitualisierte, automatisierte und somit quasi mühelose Praktiken vermitteln

Sicherheit, Bedeutsamkeit, Vertrauen – kurz: das Gefühl, in eine Welt zu passen

und von ihr anerkannt zu sein. [Das Experimentieren; F.M.] hingegen entzieht

solche affektiven Anerkennungsstrukturen, die über interpersonale Verhältnisse

weit hinausgehen und auch von Raumordnungen, Gebäuden, Institutionen usw.

verbürgt werden, die Macht.«74

In dem ein Subjekt die Technik des Experimentierens verfolgt, begibt es sich aus

dieser Sicherheit heraus und erlangt so womöglich einen Blick auf die Grenze jener

Immanenzverhältnisse, die ihmdas Gefühl geben, in dieWelt zu passen.Das Expe-

rimentieren trotzt den Schutzschichten der Immanenzverhältnisse und ermöglicht

einem Subjekt so eine Erkenntnis, durch die es entscheiden kann, wie und auf wel-

che Arten undWeisen es sein will.75

Element desMutes:Wie das vorangegangene Element darlegt, ist das Experimen-

tieren ein gegebenenfalls risikoreichesUnterfangen. Je nach Experiment drohen ei-

nem experimentierenden Subjekt Sanktionenwie soziale Exklusion, Stigmata oder

Gewalt, die sogar Dritte in Mitleidenschaft ziehen können. Judith Butler weist au-

ßerdem darauf hin, dass ein Subjekt auch sein eigenes Selbst als das empfindende

solcherGefühle aufs Spiel setzt.76 Es sind also nicht nur die erwähnten Schutzeffek-

te, denen ein Subjekt begegnenmuss, sondern auch diemöglichen Folgen des Expe-

rimentierens. Die Antwort auf diese Herausforderung liegt in den Gefühlen, die es

einemSubjekt ermöglichen, dieseHürden zu nehmen.Diese können ebenso in Lie-

be oder Wut bestehen wie in Verzweiflung oder Paranoia. Ich möchte vorschlagen,

72 Sarah Ahmed zeigt am Beispiel der royalen Hochzeit in Großbritannien das Zusammenspiel

dieser beiden Schutzfunktionen der Immanenzverhältnisse gegenüber devianten Verhal-

ten. So schildert sie die affirmativen Gefühle im Kontext nationaler Sentimentalität: »Hap-

piness became a gift to the nation, one that was given as a counter-gift, a way of countering

a sense of national exhaustion and misery (and note even the idea of a tired miserable na-

tion was a way of pacifying the potency of the signs of rage). Those who did not participate

in this national happiness were certainly positioned as killjoys or ›affect aliens‹, alienated

from the nation by virtue of not being affected in the right way« (Ahmed 2014a, S. 26).

73 Vgl. Foucault 2005, S. 702.

74 Sonderegger 2016, S. 75.

75 Auch die Technik des Untersuchens betrifft dieses Element, beispielsweise im Hinterfragen

der eigenen Biografie oder verschleiernder Narrative (vgl. dazu bspw. Eribon 2018, S. 92ff.).

76 Vgl. Butler 2013, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 195

diese Gefühle, die einem Subjekt ermöglichen, solche Risiken in Kauf zu nehmen,

unter dem Begriff desMutes zusammenzufassen.

Mut ist damit stets die Gefühlsdisposition, die es einem Subjekt ermöglicht,

die eigenen epistemologischen Grenzen auszuloten, den Risiken zu begegnen

und sich durch das Experimentieren verunsichern zu lassen.77 Folglich summiere

ich gleichsam Dispositionen wie Risikobereitschaft, Neugier, Lust oder (Erkennt-

nis-)Wille unter diesem einen Begriff. Die Verwendung von Mut als ein solches

›Counter-Gefühl‹ ist nicht neu. Bereits in Beantwortung der Frage:Was ist Aufklärung?

beschreibt KantMut einerseits als Vermögen, die Unsicherheit des autonomen Ver-

standesgebrauchs anzunehmen und sich andererseits aus der Faulheit bestehender

Lebensverhältnisse zu befreien.78 Trotzdem mag es zunächst unorthodox wirken,

denBegriff in dieser Formzu gebrauchen–besonders, da Kant denMut an denVer-

stand und nicht an das Gefühl bindet.79 Es bricht ebenfalls mit der herkömmlichen

Verwendung desWortesMut in der Alltagssprache. Auf dieseWeise erhoffe ich mir

jedoch, mich der Konnotation eines maskulinistischen Heroismus zu entledigen,

der dem Begriff anhaftet.

Eine ganze Reihe weiterer Gefühle kommt potenziell im Experimentieren zur

Geltung, doch hängt dies von den konkreten Arten und Weisen des Experimentie-

rens selbst ab. Es stellt sich damit stets die Frage,welche Existenzweisen und damit

einhergehende Gefühle einem Subjekt eigen sind und welche anderen daher Poten-

zial für praktische Erprobungen bieten. Wie bereits zuvor bei der Technik des Un-

tersuchens sind auch hier die Kontexte einzubeziehen, in denen ein Subjekt auf die

Technik zurückgreift.

DasExperimentierenumfasst somit einenZugangzudeneigenenGefühlen,der

diese weder einseitig als Erfahrung affirmiert noch negiert. Stattdessen handelt es

sich um eine aktive Umgangsweise mit jenen Gefühlen, die ein Subjekt für unum-

stößlich hält, sowie ein exploratives Erschließen anderer Gefühle und ihrer auslö-

senden Objekte.

Von dieser Skizze aus zeigen sich schließlich noch einige weiterführende Pro-

bleme, die in einer vollumfänglichenTheoriesynthese anzugehen wären:

Ein Problem dieser Technik besteht in der impliziten Affirmation des Experi-

mentierens selbst, sodass eine ermöglichende Kritik (das Politische) zur Notwendig-

77 Vgl. Walzer 2000, S. 715; Walzer 1991, S. 29.

78 Vgl. Kant 1969, S. 1f.

79 Ein solches Argument würde jedoch erneut eine Differenz zwischen Vernunft und Gefühl

aufbauen, der ich mich in dieser Arbeit gerade entledigen will. Meine Auffassung von Mut

entlehne ich dafür Foucaults Kant-Interpretation, nach welcher der »Mut sich des eigenen

Verstandes zu bedienen« (Kant 1969, S. 1) nicht in einer Begrenzung auf vernünftige Erken-

ntnisweisen resultiert, sondern in ihrer Vervielfältigung durch subjektive (Gefühls-)Er-

fahrungen (vgl. Foucault 2005, S. 702).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

keit wird und so in ihr Gegenteil umschlägt,Politikwird.80 Sonderegger weist daher

darauf hin, dass ein solches Experimentieren immer wieder auch zulassen muss,

dass es aus der Bahn gerät – sowohl in seinem Ausgang als auch hinsichtlich der

Form.81 Kurz: »Gerade das Ent/Üben von habituellen Praktiken will nicht zu sehr

mit sich selbst identifiziert sein.«82

Schließlich wirft das Experimentieren an den eigenen Gefühlen die Frage nach

den moralischen Grenzen ebenjener Technik auf. Sollten wir Menschen bewusst

physisch oder psychisch verletzen, um neue Gefühlserfahrungen zu erschließen

und uns dann zu den Existenzweisen zu verhalten?Wiemag sich ein Subjekt selbst

vor den Risiken mancher Gefühlserfahrungen schützen, die ein Experimentieren

in ihm auslösen?83 Die Technik des Experimentierens bedarf einer umfassenden

moralischen Reflexion, die im Rahmen eines Ausblicks kaum zu leisten ist. Aller-

dings lässt sich an dieser Stelle erneut auf das Untersuchen hinweisen, dass die

Gefühlserfahrungen des Experimentierens zu kontrastieren und einzuordnen hilft.

5.3 Öffnen

Um die Technik des Öffnens zu skizzieren, hilft ein vergleichender Blick auf den

kritischen Effekt des Experimentierens. Wie dargelegt, erschließt ein Subjekt bei

dieser Technik die Grenzen seiner Existenzweisen, indem es aktiv alternative Arten

undWeisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens erprobt. Der kritische

Effekt beruht auf dem Erkennen der Differenz zwischen diesen akzeptablen und

inakzeptablen Existenzweisen. Demgegenüber liegt der Technik des Öffnens eine

andere Prämisse zugrunde: Sie setzt dort an, wo ein Subjekt nicht aktiv die Gren-

zen seinerKonstitution erschließt, sondern sich dieseGrenzenohneweiteres Zutun

des Subjektes verschieben und es so mit alternativen Existenzweisen konfrontiert

80 Beispielsweise wäre es denkbar, dass das Experimentieren an den eigenen Existenzweisen

und den eigenen Gefühlen zu einem konsumierbaren Lebensstil wird. In diesem Fall wäre

erneut zu fragen, welche Existenzweise hierdurch ausgeschlossen würde. Eine solche Exis-

tenzweise wäre eine, die das Experimentieren respektive die kritische Haltung insgesamt

negiert. Dementsprechend besitzen die drei Techniken keinen abschließend definierten In-

halt. Die Techniken sind dagegen über ihre Form zu begreifen, die gleich bleibt, auch wenn

sich der jeweilige Inhalt respektive eine konkrete Existenzweise verändert.

81 Vgl. Sonderegger 2016, S. 69f.

82 Sonderegger 2016, S. 69.

83 Die Perfomancekunst bietet einige anregende Beispiele für solche moralisch-ethischen wie

politischen und gefühlten Grenzüberschreitungen, anhand derer die Notwendigkeit einer

moralischen Reflexion deutlich wird, darunter Yoko Ono’s Cut Piece von 1964 (vgl. Ono 1964)

oder Maria Abramovic’s Rhythm 0 (vgl. Abramovic 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 197

wird. Die subjektiven Gefühle werden dabei zum Objekt einer kritischen Situati-

on,84 einer Krise der affektiven, politischen und sozialen Immanenzverhältnisse, in

die das Subjekt gefühlspolitisch verwoben ist. Kurzum:DasÖffnen evoziert affekti-

ve Krisen nicht, denn das Subjekt ist diesen gegenüber passiv. In der Technik nimmt

ein Subjekt dagegen eine Erwartungshaltung gegenüber sich entfaltenden85 affekti-

ven Krisen ein, um sie so anzunehmen, zu bearbeiten, zu inkorporieren und zu ent-

falten, sich ihnen gegenüber zu öffnen.86 Ein solchesÖffnen kultiviert den kritischen

Effekt einer affektiven Krise und ermöglicht es, die Grenze zwischen den gelebten

Existenzweisen eines Subjektes und ihrenAlternativen zu erkennen,umsich diesen

künftig gegenüber zu verhalten.

Ich setztedamit voraus,dass solcheKrisennicht gut oder schlecht sindundauch

das Leben eines Menschen nicht notwendig mit einem Schlag aus den Angeln he-

ben. Stattdessen folge ich Lauren Berlant in ihrer Auffassung, demnach Krisen Be-

standteil alltäglichen Lebens sind (crisis ordinariness) und darin ein Subjekt ›ergrei-

fen‹ respektive affizieren.87 Ich möchte daher von affektiven Krisen sprechen, die für

ein Subjekt von Bedeutung sind, wenn sie sich inmitten seines alltäglichen Lebens

entfalten.88

Um mit solchen affektiven Krisen umzugehen, greift ein Subjekt, wie Berlant

darlegt, auf Erwartungsmuster zurück, die sich jeweils durch gewisse Gefühlsmodi

bestimmen lassen. Sie fasst solche Erwartungsmuster unter dem Begriff desGenres

zusammen:

»Genres provide an affective expectation of the experience ofwatching something

unfold, whether that thing is in life or in art. The waning of genre frames different

kinds of potential openings within and beyond the impasse of adjustment that

constant crisis creates.«89

84 Vgl. Stederoth 2011, S. 1348.

85 Hinsichtlich der Zeitlichkeit dieser Technik handelt es sich somit um einen zukunftsge-

wandten Zugriff auf sich aktuell ereignende und bereits ereignete affektive Krisen (vgl.

Kapitel 4.3).

86 Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31–37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

87 Vgl. Berlant 2011, S. 10ff. Berlant schreibt dazu im Detail: »A traumatic event is simply an

event that has the capacity to induce trauma. My claim is that most such happenings that

force people to adapt to an unfolding chance are better described by a notion of systematic

crisis or ›crisis ordinariness‹ and followed out with an eye to seeing how the affective im-

pact takes form, becomes mediated. Crisis is not exceptional to history or consciousness

but a process embedded in the ordinary that unfolds in stories about navigating what’s

overwhelming« (Berlant 2011, S. 10).

88 Vgl. Berlant 2011, S. 5.

89 Berlant 2011, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

In ihrem Buch Cruel Optimism untersucht Berlant Genres wie Konversationen, Ge-

wohnheiten oderRituale90, die auf jeweils unterschiedlicheArtenundWeisen affek-

tive Krisen be- und verarbeiten.91 Auch bei der Technik des Öffnens handelt es sich

um ein solches Genre, das dadurch bestimmt ist, eine affektive Krise in einerWeise

zu kultivieren, die es ermöglicht, ihr einen kritischenEffekt auf die eigenenGefühle

abzugewinnen.

In Bezug auf eine kritische Haltung, wie ich sie hier skizziere, bietet die Tech-

nik des Öffnens die Möglichkeit, die alltäglichen Krisenerfahrungen in einer Weise

zu kanalisieren, welche ein weiterführendes Untersuchen der immanenten Genese

dieser Gefühle oder ein Experimentieren an diesen motiviert. Die Technik des Öff-

nens ist somit ein zentraler Impulsgeber für die kritische Haltung als solche, da sie

dieWogen affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnisse kritisch wen-

det. Butler fasst diese Initiation passend zusammen:

»Man geht nicht für eine erregende Erfahrung an die Grenzen oder weil Grenzen

gefährlich und sexy sind oder weil uns das in prickelnde Nähe zum Bösen bringt.

Man fragt nach den Grenzen von Erkenntnisweisen, weil man bereits innerhalb des epis-

temologischen Feldes in eine Krise des epistemologischen Feldes geraten ist, in dem man

lebt. Die Kategorien, mit denen das soziale Leben geregelt ist, bringt eine gewis-

se Inkohärenz oder ganze Bereiche des Unaussprechlichen hervor. Und von dieser

Bedingung, vom Riss im Gewebe unseres epistemologischen Netzes her entsteht

die Praxis der Kritik mit dem Bewusstsein, dass hier kein Diskurs angemessen ist

oder dass unsere Diskurse in eine Sackgasse geführt haben.«92

Wie bereits unter dem vierten Impuls erläutert, stehen insbesondere Brian Massu-

mi und Eve Kosofsky Sedgwick diesemGedanken Pat:innen. Beide betonen in ihren

Auffassungen, dass sich ein kritischer Effekt auch unabhängig vom aktiven Zutun

90 Vgl. Berlant 2011, S. 45, 57ff.

91 Um ein Beispiel für ein solches Genre zu geben, möchte ich das Drama anführen, durch das

ein Subjekt sein mögliches Scheitern angesichts einer hintergründigen Krise bearbeitet. In

der Untersuchung des Romans Two Girls, Fat and Thin beschreibt Berlant dieses Genre wie

folgt: »All genres produce drama from their moments of potential failure. (What, the ro-

mance might not pan out, or its failure might not affirm the beauty of the elusive ideal?

The hero might not survive, or the rule of law that his survival affirms might not be af-

firmed by his death?) Just as thinking and eating turn out to be ways of managing formally

the risk of sociability, sex works dynamically in this novel. It wears its ordinary dress as the

site in which the subject’s structuring drama is repeated; it functions as a site of metacom-

mentary about traumatic repetition; and it points to what it takes not to negate it but to

break the stride of ordinary beings’s will to reproduce itself, its patterns« (Berlant 2011,

S. 148).

92 Butler 2013, S. 226f. Herv. F.M.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 199

eines Subjektes für dieses entfalten kann.93 Affektive Erfahrungen ermöglichen da-

bei alterierende Zugänge zum eigenen Selbst und einem Subjekt so neue Arten und

Weisen des Denkens, Fühlens, Handelns und Verhaltens.

Allerdings weisen affektive Krisen nicht notwendig einen kritischen Effekt auf,

wie Alain Badiou schildert. Aus seiner Sicht gibt es drei Weisen, mit solchen Kri-

senerfahrungen umzugehen, die einemSubjektMöglichkeiten eröffnen, von denen

es zuvor nichts wusste94: Ein Subjekt mag sich gleichgültig gegenüber der affektiven

Krise verhalten. Implizit wird einer affektiven Krise hierbei jedweder Effekt abge-

sprochen. Demgegenüber erkennen feindselige Subjekte den sich eröffnendenMög-

lichkeitsraum an, betrachten diesen aber als genuin gefährlich, weshalb sie um den

Erhalt der eigenenaffektivenVerfasstheit bemüht sind. ImVergleichdazu sindSub-

jekte, die sich der Technik des Öffnens bedienen, treu gegenüber denMöglichkeiten

gefühlspolitischer Selbst-Bildung,die in den alltäglichenKrisen angelegt sind.95 Sie

inkorporieren die affektiven Krisen, indem sie sich diesen gegenüber öffnen.

Wie aber, so stellt sich auch hier die Frage, vollzieht sich das Öffnen als kritische

Technik politischer Gefühle gefühlt?

DasElement derGestimmtheit: Bei diesemElement geht es umdieGefühlsdisposi-

tionen, in denen ein Subjekt eine Krisenerfahrungmacht, und wie diese wiederum

auf die Krisenerfahrung zurückwirken.Mit der Technik des Öffnens ist ein Subjekt

nicht in steter Alarmbereitschaft aufgrundnahender affektiverKrisen.DieBezeich-

nung der Technik als Erwartungsmuster – als Genre im Sinne Berlants –mag daher

zunächst irritieren, denn weder verhindert oder initiiert das Öffnen bestimmte af-

fektive Krisen, noch bereitet es auf deren Eintreten vor. Die Technik findet dagegen

ihre Anwendung stets erst während oder im Nachgang affektiver Krisen, indem sie

einem Subjekt ein Muster bietet, das die Effekte einer solchen Krise erwartbar und

somit umgänglichmacht.Konkret lässt dasÖffnen einSubjekt denkritischenEffekt

erkennen, der in einer Krisenerfahrung angelegt ist, und zur Gestaltung des eige-

nen Selbst kultivieren. Ebenso wenig, wie sich affektive Krisen auf eine bestimmte

Gefühlsqualität reduzieren lassen,96 kann die Technik des Öffnens auf eine gewisse

Gestimmtheit zurückgeführt werden. Sie ist –wie auch die anderen beiden Techni-

ken – in ihrer Gefühlsqualität variabel. Wichtig ist hier lediglich, dass die Gefühls-

93 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.; Sedgwick 2003a; Berlant 1999, S. 1–49, 121. Es

gilt darauf hinzuweisen, dass in Massumis Auffassung das, was ich hier als Experimentieren

und Öffnen bezeichne, ineinander übergeht. Seiner affirmativen Kritik folgend, begibt sich

ein Subjekt aktiv in neue Situationen, um affektive Erfahrungen zu machen. Zugleich aber

hat es seine diskursiven Erwartungen an jene affektiven Erfahrungen bestmöglich zu re-

duzieren und sich auf diese einzulassen.

94 Vgl. Badiou, Truong 2015, S. 31–37; Badiou, Tarby 2012, S. 17.

95 Badiou, Wäckerle 2010, S. 85f.

96 Vgl. hierzu den Hinweis zum Umschlagen des Experimentierens in eine nicht-kritische

Technik im vorangegangenen Unterkapitel 5.2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

dispositionen eines Subjekts eine affektive Krisenerfahrung nicht von vornherein

verhindern.

Element gebrochener Immanenzverhältnisse: Dieses Element betrifft das Verhältnis

zwischen einer affektiven Krise eines Subjektes und den es umgebenden Imma-

nenzverhältnissen. Wie die untersuchten Kritiken politischer Gefühle nahelegen,

sind Immanenzverhältnisse nicht statisch, sondern stellen dynamische und sich

stetig verändernde Formationen dar. Die affektive Krise eines Subjektes ist also

nicht notwendig Ausdruck einer Krise der Immanenzverhältnisse, sondern ledig-

lich seiner leiblich eingeschriebenenGefühlsdispositionen.AffektiveKrisenkönnen

somit als inhärenter Bestandteil flexibler, anpassungsfähiger und dynamischer Im-

manenzverhältnisse aufgefasst werden.97 Die Technik des Öffnens variiert somit

hinsichtlich des Umfangs, der konkreten Ausgestaltung und der zur Disposition

gestellten Gefühle der jeweiligen subjektiven Krise. Die Variabilität des Öffnens

bezieht sich jedoch nicht nur auf den offenen Ausgang und die variablen Umgangs-

weisen mit affektiven Krisen, sondern hat sich zudem auf die zuvor erwähnten

Schutzfunktionen der Immanenzverhältnisse zu beziehen, die vom Unbehagen bis

zum gefühlten Ausnahmezustand reichen können.

Element der Resilienz: Während das Experimentieren vor allem durch den Mut

motiviertwird, stehtdieTechnikdesÖffnensmit derResilienzgegenüberdenaffek-

tiven Krisen in Zusammenhang. Begriffen als eine affektiv-leibliche Widerstands-

fähigkeit gegenüber affektiven Krisen, erlaubt erst Resilienz einem Subjekt, sich ge-

genüber den krisenhaften Gefühlserfahrungen zu öffnen, sie nicht in Gleichgültig-

keit oder Feindschaft zu negieren und sie so in Rückbezug auf die anderen beiden

Techniken weiter kritisch zu bearbeiten.Weiterführend zu untersuchen wäre Resi-

lienz auf ihr Entstehen im Zusammenhang mit der Technik, setzt diese einerseits

Resilienz voraus, führt aberwomöglich zugleich zur Ausbildung dieser. Es ist davon

auszugehen, dass Resilienz für alle drei Techniken und damit für das Einnehmen

einer kritischenHaltung insgesamt relevant ist. Aufgrund der vorausgesetzten pas-

siven Rolle des Subjektes kommt ihr aber insbesondere bei der Technik des Öffnens

eine weitreichende Bedeutung zu.

5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefühle

Untersuchen,ExperimentierenundÖffnen–diese drei kritischenTechnikenpoliti-

scher Gefühle finden sich vereinzelt und in variierenden Schwerpunktsetzungen im

untersuchtenTheoriefeld der Kritiken politischer Gefühle. Sie kommen teils unab-

hängig voneinander zurAnwendung,wobei jedederdrei Techniken spezifischeVor-

und Nachteile mit sich bringt. Das Untersuchen droht per se in einen abstrakten

97 Vgl. Mühlhoff 2018b, S. 355ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 201

Umgang zu entgleiten, der von Gefühlserfahrungen abgeschnitten ist. Das ande-

re Extrem beanspruchend, tendiert das Experimentieren zu Gefühlserfahrungen,

die eine weiterführende Einordnung notwendig werden lassen. Durch das Öffnen

erwartet und bearbeitet ein Subjekt die affektiven Krisen, die es zunächst passiv er-

fahren hat.

Mit meinen theoretischen Überlegungen, die ich in diesem Ausblick in geraff-

ten Zügen dargelegt habe, schlage ich schließlich vor, die drei Techniken mitein-

ander verschränkt zu begreifen.98 Konkret erlaubt die Technik des Untersuchens,

dieGefühlserfahrungendesExperimentierensunddesÖffnenszuhinterfragenund

vor demHintergrund der persönlichen Biografie und der sozialen Entstehung eige-

ner affektiver Dispositionen einzuordnen. Das Experimentieren ermöglicht einem

Subjekt hingegen, die Einsichten des Untersuchens und Erfahrungen des Öffnens

durch praktische Erprobungen fortzuführen. Schließlich zeigt die Technik des Öff-

nens, dass sich die Kritik politischer Gefühle in affektiven, politischen und sozialen

Immanenzverhältnissen ereignet und als solche kultiviert werden kann. Durch die

in ihr angenommenen affektiven Krisenerfahrungen bietet sie Kritiken politischer

Gefühle überhaupt erst einen Ausgangspunkt. Alle drei Techniken erlauben es ei-

nem Subjekt, gegenüber der phänomenalen Vielfalt von Gefühlen offen zu bleiben

unddiesen gegenüber zugleich neueErkenntnisse zu ermöglichen.99 Die Techniken

akzentuieren zudem verschiedene Formen von Zeitlichkeit, die ich ausmeiner Ana-

lyse ableiten konnte: Der Ausgangspunkt bei allen drei Techniken stellt ein gegen-

wärtiges, meist aktuelles Moment dar. Von hieraus verfährt das Untersuchen ver-

gangenheitsbezogen, während sich das Experimentieren primär auf die gegenwär-

tige Erfahrung bezieht und das Öffnen zukunftsorientiert operiert.100 Zusammen-

genommen generieren die drei Techniken eine Haltung, die Gefühle an dieWelt, in

denen sie sich formieren, zurückbindet, um sie so einermöglichenVeränderbarkeit

zugänglich zumachen.Das Zusammenspiel dieser drei kritischen Techniken politi-

98 Eine solche kritisch ergänzende Verschränkung ist von Sedgwicks Verknüpfung unter-

schiedlicher Affekttheorien inspiriert (vgl. hierzu Kapitel 3.6.2).

99 Es wäre freilich nicht zu kurz gegriffen, die hiesige Studie daher nicht nur als einen politik-

und bildungstheoretischen Beitrag zu lesen, sondern ihn auch als einen Beitrag zu einer

Erkenntnistheorie der Gefühle aufzufassen. Besonders die vorgeschlagene Skizze einer kri-

tischen Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung in diesem letzten Kapitel 5. versteht sich

entsprechend als grundlegend transdisziplinär.

100 Ich unterscheide hierbei die Zeitlichkeiten der Techniken von denen der in diesen wirk-

samen Affekttheorien und beschränke mich zur Nachvollziehbarkeit zunächst auf erstere.

Es ist jedoch anzunehmen, dass sich beispielsweise das Experimentieren anders entfaltet,

wenn es von paranoiden statt depressiven Subjekten erprobt wird. Diese affektive Trägheit

gilt es in weiterführender Theoriearbeit zu diskutieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

scher Gefühle, someineThese, resultiert in ihrer wiederholten Anwendung in einer

Haltung, nicht dermaßen von politischen Gefühlen regiert zu werden.101

Fassenwir diese kritischeHaltung zurNachvollziehbarkeit entlang der bekann-

tenDimensionen zuKritikundGefühl zusammen:102 InmeinemVorschlag einerKri-

tikpolitischerGefühlenutzt einkritisierendesSubjekt diedrei Techniken,die jeweils

eigenständigen und aufeinander verweisenden affektivenModi folgen, zur Kritik an

den eigenen politischen Gefühlen (Objekt), die im Kontext affektiver, politischer und

sozialer Immanenzverhältnisse reproduziert werden. Das leitende Kriterium einer

solchen Kritik besteht in der Erkenntnis des Entstehens und der Gestaltbarkeit der

eigenen Existenzweisen und der darin verorteten Gefühle. Es handelt sich zudem

um eine Theorieskizze, die den ontologischen Status von Gefühlen nicht klärt, son-

dern darauf ausgerichtet ist, was Gefühle politisch tun. In diesem Zusammenhang

ist dieseSelbst-Kritikdaran interessiert,wieGefühledieArtenundWeisendesDen-

kens, Fühlens, Handelns und Verhaltens formen (epistemischer Status) und wie auf

Basis dessen mittels der Techniken mit ihnen umgegangen werden kann (ethischer

Status).

An dieser Stelle mag man zwei Fragen an meinen Vorschlag richten, die sich

auch bereits an Foucault richteten. Zum einen: Inwiefern handelt es sich bei einer

solchen Haltung um ein individuelles Projekt? Schließt es denn nicht kollektive Er-

fahrungen aus, wenn ein Subjekt diese Techniken für und an sich zur Anwendung

bringt? Zum anderen und grundlegender noch: Was ist die Basis einer solchen

Haltung, von welchem axiomatischen Punkt geht diese Kritik politischer Gefühle

aus?103

Auf die erste Fragemöchte ich zweierlei antworten. Zunächst basiert die vorge-

schlageneHaltung auf der Annahme,dass Subjektivität imAllgemeinenundGefüh-

le im Besonderen Effekte affektiver, politischer und sozialer Immanenzverhältnis-

se sind. Der Leib des Subjektes ist nicht nur Speicher der individuellen Biografie,

101 Vgl. Foucault 1992, S. 12. Für Foucault stellt eine solche kritische Haltung, wie er schreibt,

eine Tugend im Allgemeinen dar. In meinen Ausführungen gehe ich nicht weiter auf die Tu-

gendhaftigkeit der vorgeschlagenen kritischen Haltung ein. Es wäre aber ein anzustreben-

des Projekt, diese Skizze in Verbindung mit der englischsprachigen Debatte über virtue epis-

temology zu bringen. In dieser wird Epistemologie als eine normative Disziplin aufgefasst,

welche von spezifischen Erkenntnistugenden abhängt. Dadurch wird der Erkenntnisprozess

an die Eigenschaften einzelner Menschen oder Gruppen rückgebunden. Wie auch in der

vorliegenden Arbeit argumentiert, ist die Frage damit nicht ›welche Methoden ermöglichen

die Erkenntnis?‹, sondern ›welche Eigenschaften fördern wie und welche Erkenntnisse?‹

Die Anschlussfähigkeit meiner Ausführungen wäre dabei insbesondere zu einem Debat-

tenstrang zu prüfen, der sich epistemic emotions widmet (vgl. Turri, Alfano, Greco 2021).

102 Vgl. hierzu Kapitel 1. und 2. sowie die Übersicht der anderen Ansätze in Kapitel 3.8.

103 Vgl. Butler 2013, S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 203

sondern der Verhältnisse, die es als Subjekt erst hervorbringen.104 In Immanenz-

verhältnissen an den eigenen Gefühlen zu arbeiten, bedeutet zugleich qua partiel-

ler Veränderungen auch, einen Beitrag zur Veränderung dieser Verhältnisse zu leis-

ten. Ob dies nun ausreicht, Gesellschaft im Gesamten zu transformieren, vermag

ich nicht einzuschätzen. Ohne die Bildung des eigenen Selbst ist es jedoch kaum

möglich, Politiken der Gefühle zu formieren oder ihnen zu widerstehen.105

Zudem stellt diese Haltung einen Vorschlag dar, kollektive Erfahrungen gegen-

über gesellschaftlichen Individualisierungstendenzenüberhaupt erst für jene zu er-

möglichen, für die sie kaum zugänglich sind und die sich daher jenseits der episte-

mischen Grenzen eines Subjektes befinden. Die Fragen, die sich also stellen, sind

damit etwa diese: Wie kann eine neue, solidarische Beziehungsweise bei denjeni-

gen Anklang finden, deren Existenzweisen von Individualismus und Konkurrenz

geprägt sind?106 Wie eine Beziehungsweise mit jenen formieren, die auf Demons-

trationen und angesichts kollektiver Solidarität Unbehagen anstatt eines »erheben-

denGefühls« empfinden?107Mein Vorschlag lässt sich in Anlehnung an Bini Adamc-

zak als eine Transformation affektiver Beziehungsweisen108 lesen, in die ein Subjekt

eingebunden ist.109 Die sechs untersuchten Kritiken politischer Gefühle im Allge-

meinen sowie die vonmir vorgeschlageneHaltung bieten genau hierfür ein theore-

tisches Versatzstück, dass betreffenden Subjekten die Grenzen ihrer individualisti-

schen Existenzweisen zeigen mag, um kollektive Gefühlserfahrungen als Möglich-

keitsraum zu erschließen. Meine Skizze will nicht einen Individualismus versteti-

gen, sondern – von diesem ausgehend – kollektive Erfahrungen für jene eröffnen,

denen eben solcheErfahrungen fremdsind.Sie ermöglicht ein anderes, einwomög-

lich solidarisches Fühlen qua Untersuchen, Experimentieren und Öffnen.110

104 Vgl. Lorey, Ludwig, Sonderegger 2016, S. 12f. sowie Kapitel 3.1.

105 Vgl. Foucault 2005, S. 703–705.

106 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 156–159; Bröckling 2013a, S. 278–282.

107 Adamczak 2018, S. 260.

108 So fasst Adamczak ihren Begriff der Beziehungsweise an einer Stelle wie folgt zusam-

men: »Beziehungsweise. Es geht darum, sich auf die Beziehung selbst zu beziehen, sie

nicht als Effekt, als Funktion des Bezogenen misszuverstehen. Zwar gibt es keine Relation

ohne Relata, aber es gibt auch keine Relata, die außerhalb von Relationen existieren kön-

nten […]. So verstanden, setzt sich die Welt nicht aus Einheiten zusammen, sondern aus

Beziehungen, nicht aus Atomen also, sondern aus Phänomenen« (Adamczak 2018, S. 242).

Ich möchte einwenden, dass sich eine solche Beziehungsweise zwar theoretisch setzen

lässt und sich daraus neue solidarische Perspektiven erschließen lassen. Allerdings bed-

ingt ebendiese Perspektive bereits den Gang an die epistemologischen Grenzen durch jene,

die Beziehungsweisen für sich noch nicht erschlossen haben. Genau hier will eine kritische

Haltung politischer Gefühle einhaken.

109 Vgl. Adamczak 2018, S. 242–245.

110 Vgl. Adamczak 2018, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Die zweite Frage betrifft den axiomatischenAusgangspunkt dieser Kritik politi-

scher Gefühle, also der kritischenHaltung –eine Frage, die nur schwer vollumfäng-

lich im Rahmen einer Skizze wie dieser zu klären ist. Interessanterweise hüllt sich

auch Michel Foucault, der meinen Überlegungen in diesem Ausblick Pate steht, in

Schweigen zur Grundlage einer Haltung der Aufklärung. Er schneidet sie mit einer

hypothetischen Formulierung lediglich an:

»Ich werde folglich das der kritischen Ontologie unserer selbst eigene philoso-

phische ethos als eine historisch-praktische Erprobung der Grenzen, die wir über-

schreiten können, und damit als Arbeit von uns selbst an uns selbst, insofern wir

freie Wesen sind, charakterisieren.«111

Auch ich kann mit meinen Ausführungen nicht sicher von einer grundlegenden

Freiheit des Subjektes ausgehen, wenn dieses und dessen Gefühle konstitutiv in

die Immanenzverhältnisse eingebunden sind und darin politisch formiert werden.

Aber ebenso wenig kann ich sie grundlegend ausschließen, würde es den Kritiken

politischer Gefühle und dem von mir vorgebrachten Vorschlag die Sinnhaftig-

keit entziehen. Ein zentraler Punkt, an dem sich eine solche Freiheit womöglich

entfaltet, scheint mir an denWidersprüchen innerhalb sowie zwischen den Imma-

nenzverhältnissen zu liegen.Wie Sedgwick dargelegt hat, sind dieseWidersprüche

in je spezifischer Weise affekttheoretisch konnotiert. Kritiken der Gefühle im All-

gemeinen können dabei Genres bieten, Umgangsweisen, solche Widersprüche zu

inkorporieren oder gar zugunsten der präferierten Existenzweise zu kultivieren,

um sich aus den Immanenzverhältnissen zumindest ein Stück zu befreien.112

Schließlich scheint mir die Frage nach einem zugrundeliegenden Axiom der

von mir vorgeschlagenen Skizze ein nachrangiges theoretisches Unterfangen,

denn es geht mir gerade um die praktische Bedeutung meines Vorschlags: Anstatt

einer theoretischen Letztbegründung will ich die gefühlspolitische Haltung in

der Lebenspraxis der Subjekte verortet wissen, an der sie sich entfaltet. Auf diese

Weise kommen wir zu einer Vielzahl möglicher Ausgangspunkte einer Kritik po-

litischer Gefühle – das Miterleben eines Unrechtes, das Streben nach Freiheit, ein

Bauchgefühl oder die bloße Erfahrung als solche.113

5.5 Eine kritische Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung

Wie ich darlegen konnte, ist die Haltung eine, die sich zum einen kritisch auf Ge-

fühle richtet und diese so zu ihrem Objekt macht. Gefühle werden auf diese Weise

111 Foucault 2005, S. 697 Herv. i. O.

112 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 134.

113 Vgl. Sayer 2011, S. 23–58; Massumi 2010, S. 339; Walzer 2000, S. 714f.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 205

ihres Anscheins der Richtigkeit, Natürlichkeit oder Normalität beraubt und einem

Subjekt so als veränderbar zugänglich. Dieser kritische Umgang entfaltet sein Po-

tenzial insbesondere dort, wo politische Gefühle – im Sinne von Politik, le politique –

solche epistemischen Effekte hervorrufen, wie sie auch Berlant und Illouz in unter-

schiedlichen Schwerpunktsetzungen untersuchten.114 Diese kritische Haltung im-

pliziert zum anderen selbst wiederum Gefühlserfahrungen auf unterschiedlichen

Ebenen,115 die sich in den Techniken entfalten – wie Unbehagen oder Mut. Diesem

doppelten Genitiv einer kritischen Haltung an und durch Gefühle liegt die Auffas-

sung zugrunde, dass solche politischen Gefühle in affektiven, politischen und so-

zialen Immanenzverhältnissen entstehen.116

Eine solchekritischeHaltung ist somit einegefühlspolitische Intervention indie

vorherrschenden Immanenzverhältnisse und–darinmanifestiert –die Verfassung

des eigenen Selbst; denn die kritischen Techniken politischer Gefühle setzen genau

anderVerbindungzwischen ImmanenzverhältnissenundaffektiverVerfasstheit ei-

nesSubjektes an, setzen es aufs Spiel.117 Esuntersucht seineGefühlserfahrungenund

verfolgt deren affektive, politische und soziale Genese; es experimentiert an politi-

schen Gefühlen und den sie auslösenden Existenzweisen und es öffnet sich gegen-

über den affektiven Krisen, die politische Gefühle in Widerspruch geraten lassen.

Die wiederholte Anwendung dieser drei Techniken trägt zur Herausbildung einer

kritischen Haltung bei, die einem Subjekt nicht nur einen kritischen Umgang mit

den eigenen Gefühlen ermöglicht, sondern auch sich selbst in einer Art und Weise

zu gestalten, die es für erstrebenswert hält. In dieser Hinsicht bietet meine Skizze

eineAntwort auf die Frage,wie sich ein Subjekt ameigenenSchopf aus dem ›Sumpf‹

seiner politischen Gefühle ziehen kann: indem sich ein Subjekt durch Anwendung

der Techniken und das daraus resultierende Einnehmen der kritischen Haltung ge-

fühlspolitisch selbst bildet.118

Eine solche gefühlspolitische Selbst-Bildung will jedoch keinesfalls das Leitbild

eines moralisch richtigen oder gar mündigen Umgangs mit Gefühlen vorzeichnen.

Nicht nur sind solche Leitbilder selbst unlängst zumGegenstand politischen Streits

und einer darauf folgenden Bedeutungsentleerung geworden;119 die anhaltende

114 Eine auf Politiken wahrer Gefühle gerichtete Untersuchung bietet Berlant 2005. Für eine

Untersuchung und Kritik der ökonomischen Produktion wahrer Gefühle vgl. Illouz 2018b

sowie Kapitel 3.3.

115 Vgl. de Sousa 2016, S. 74f. sowie Kapitel 1.1.

116 Vgl. Bargetz 2014, S. 129–133 sowie Kapitel 3.1.

117 Vgl. Butler 2013, S. 234, 244.

118 Vgl. Foucault 2015, S. 18–21; Butler 2013, S. 246; Bünger 2013, S. 214–220. Unter Selbst-Bildung

verstehe ich in dieser Hinsicht alle von einem Subjekt intendierten Praktiken, durch die es

versucht, das eigene Selbst zu verändern (vgl. Alkemeyer, Budde, Freist 2013, S. 21).

119 Bauer 2013, S. 27f.; vgl. Eis 2013, S. 72–74.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Transformation des Selbst macht es zudem schwer, eine statische Figur wie das

eines politisch mündigen Subjektes aufrechtzuerhalten.

Meine Auffassung gefühlspolitischer Selbst-Bildung versteht sich dagegen

als eine gefühlstheoretische Erweiterung einer politischen Bildung, die sich der

Lebenspraxis der Menschen zuwendet und darin allein der Zielsetzung folgt,

ein Subjekt dabei zu unterstützen, gefühlspolitische Möglichkeitsräume zu er-

schließen.120 Eine gefühlspolitische Selbst-Bildung vollzieht sich somit an der

Subjektivität und der sie umgebenden Immanenzverhältnisse in unabgeschlossener

Anwendung, wobei die inhaltliche Ausgestaltung der kritischen Techniken vom

jeweiligen Subjekt abhängen. Roland Reichenbach bringt dies auf den Punkt:

»Bildungsprozesse sind Transformationsprozesse mit unbekanntem Verlauf, keine

Vervollkommnungsprozesse.«121 Zudemerlauben die Verschränkungder Techniken

sowie ihr Bezug zur subjektiven Lebenswelt, dass die Techniken und die darin zum

Tragen kommenden Gefühle selbst für einen kritischen Umgang erschlossen wer-

den. Auf dieseWeise lässt sich das Problem des aporetischen Charakters von Kritik

zwar nicht theoretisch auflösen, jedoch zumindest pragmatisch eindämmen.

Als einKonzept der Selbst-Bildung handelt es sich hier zunächst nachrangig um

ein vermittelndes Konzept, da die Selbstbezüglichkeit des Bildungsprozesses hier

grundlegend ist.Manmag also zunächst annehmen, dass eine Rollendifferenz zwi-

schen Lehrenden und Lernenden, wie es vorwiegend Diskurse um institutionelle

Bildung in SchulenundUniversitäten betrifft, keineRolle spielt.Allerdings gilt es zu

fragen,wie einSubjekt von solchenTechnikenerfährt,wie es sie auf sichbezieht, für

sich anwenden lernt und übt. Zu berücksichtigen ist ein solch initiales Lernen auch

hinsichtlich eines möglichen Umkippens, durch welches mit politischen Gefühlen

eher un- oder antikritisch umgegangen wird, beispielsweise indem bestimmte Ge-

fühlsnormengezielt stabilisiertwerden oder das Primat des Subjektes unter das der

›richtigen‹ Technik gestellt wird.

Vor diesem Hintergrund will ich einige wenige Ansatzpunkte nennen, von de-

nen aus die kritischenTechniken in einemFolgeprojekt didaktisch-methodisch auf-

bereitetwerdenkönnen:So ließe sichdieTechnikdesUntersuchensan sozialbiogra-

fische Lehr-Lern-Methoden knüpfen, wobei unter dem Fokus auf die individuellen

Gefühle stets die Verknüpfung zwischen diesen und den affektiven, politischen und

sozialen Immanenzverhältnissen herzustellen wäre. Beispielsweise ließe sich eine

120 Mein Argument ist somit ein grundlagentheoretisches, von dem aus weitere Arbeiten

zu einer didaktisch-methodischen Aufbereitung von Kritiken politischer Gefühle folgen.

Damit knüpfe ich an einige der Arbeiten an, die sich der fachdidaktischen Rolle von

Gefühlen (vgl. Petri 2018, S. 123ff.) und ihrer Bedeutung für schulische Bildungspraxis bere-

its widmeten (vgl. Breit 2016).

121 Reichenbach 1999, S. 417ff., hier S. 418 Herv. i. O.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst-Bildung? 207

politische Gefühlsbiografie in einer Lebenslinie festhalten, wobei die konkrete Aus-

gestaltung den Lernenden frei stünde: Da Begriffskompositionen wie ›Politik der

Gefühle‹ nicht alltagssprachlich sind, liegt es nahe, von einemAnfertigen einer per-

sönlichen Biografie mit zentralen Lebensereignissen auszugehen, um diese in Fol-

geschritten einerseits um die individuellen Gefühlserfahrungen und andererseits

die Immanenzverhältnisse als ›Untersuchungsraster‹ zu erweitern. Es handelt sich

also nicht auf Anhieb um ein theoretisch ausgeklügeltes Untersuchen, sondern um

eine erste, fragende Annäherung an die eigenen Gefühle. Da es zudem vorausset-

zungsreich ist, die eigenen Gefühle zu erkennen und für sich zu benennen, liegt ein

schrittweises Vorgehen nahe.

Die Technik des Experimentierens findet Anknüpfungspunkte bei anderen,

experimentellen Lerngelegenheiten122 wie kreativen Protestformen123, Praktiken

des Verlernens124 oder Krisenexperimenten.125 Solch ein Experimentieren ist ge-

kennzeichnet von Erfahrungen mit Gefühlen wie Unbehagen oder Angst, welche

die jeweiligen Immanenzverhältnisse aufrechterhalten. Es empfiehlt sich daher

zum einen auf Grundlage der Ergebnisse des Untersuchens bestimmte Gefühls-

erfahrungen auszuwählen, die einen Anlass für das Experimentieren bieten; zum

anderen können Gruppenkonstellationen dabei helfen, den schützenden Gefüh-

len der Immanenzverhältnisse zu begegnen und Mut zu fassen. So berichteten

auch die Studierenden meines Seminars zu Krisenexperimenten, dass ihnen die

Durchführung ihres »Unruhestiftens«126, wie Garfinkel es nennt, durch das geteilte

Gruppenerlebnis leichter fiel. Diese Gruppen können zudem einen Möglichkeits-

raum schaffen, die gemachten Gefühlserfahrungen untersuchend einzuordnen.

Die Technik desÖffnens ist hingegennur schwer in ein Lehr-Lern-Setting zu in-

tegrieren, sind die Effekte affektiver Krisen auf das Subjekt wie auch ihr Zugang zu

diesen kaumabsehbar.EineMöglichkeit bestünde aber imgemeinsamenAustausch

mit anderenLernenden,umdieTechniküberhaupt erst zuerschließen.Dabei könn-

ten die Erfahrungen aus vorherigem Experimentieren dazu genutzt werden, vom

aktiven Evozieren einer Kritik zum passiven Erfahren affektiver Krisen überzuge-

hen. Zu diskutieren wäre hierbei, welche affektiven Krisen sie bislang erlebt haben,

inwiefern es sich um kleine alltagsbezogene oder große, lebensverändernde Krisen

handelt und wie sich diese wiederum in die jeweilige gefühlspolitische Biografie

einfügen. Für ein erstes Einüben der Technik des Öffnens ist dagegen zu thema-

tisieren, welche Umgangsweisen es in undmit solchen affektiven Krisen gibt, ohne

122 Einen anregenden Einblick in verschiedene experimentelle Lehr-Lern-Formen bietet unter

anderem der Sammelband von Bee, Egert 2020.

123 Vgl. bspw. Rigamonti 2020, S. 113ff.

124 Vgl. bspw. Sternfeld 2014, S. 13–21; hooks 1994, S. 38.

125 Vgl. Garfinkel 1973.

126 Garfinkel 1973, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

dabei in einenDiskurs der Krisenprävention abzurutschen.Von hier aus ließen sich

verschiedene Genres zu den affektiven Krisen diskutieren, um durch die Pluralität

unterschiedlicher Zugänge überhaupt die Möglichkeit eines treuen Zugangs zu er-

schließen.

Diese didaktisch-methodischen Überlegungen können nur ein erster Impuls

zur Entwicklung eines Lehr-Lern-Settings sein, durch das Subjekte eine kritische

Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung entwickeln. Eine politische Bildung

darf sich dabei nicht darin erschöpfen, Gefühle auf ein Oberflächenphänomen

politischer Verhältnisse oder eine lerntheoretische Dimension zu reduzieren.127

Ebenso verkürzt wäre es, Gefühle zum ideellen Zentrum zu erklären, von dem

politische Bildung auszugehen habe. Wie ich in dieser Arbeit darlegt habe, sind

Gefühle als politische Facette sozialen Zusammenlebens ernst zu nehmen. Das gilt

nicht nur für eine theoretische Vorarbeit wie die vorliegende, sondern auch für eine

umfassende didaktisch-methodische Aufbereitung der hiesigen Skizze.

Mitmeiner vorliegendenStudie habe ich gezeigt,welcheMöglichkeiten sichuns

für einen kritischen Umgang mit politischen Gefühlen bieten, wenn wir auf das

Theoriefeld der Kritik politischer Gefühle blicken. Meine abschließende Skizze hat

vor diesem Hintergrund deutlich gemacht, wie sich solche Kritiken in eine kriti-

sche Haltung gefühlspolitischer Selbst-Bildung integrieren lassen. Diese erlaubt es

einem Subjekt, seine Gefühlserfahrungen in ihrer reproduktiven Bedeutung für af-

fektive, politische und soziale Immanenzverhältnisse zu erfahren, zu befragen und

so die eigenen gefühlten Existenzweisen zu gestalten. Damit drängt es sich gera-

dezu auf zu fragen: Sind wir offen für Veränderung128 undwagen wir den schweren

und erschreckenden Schritt heraus aus unserer »Richtung des Lebens«?129

127 Vgl. Besand 2014, S. 380f.

128 Vgl. Berlant 2011, S. 122.

129 Musil 1980, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

Abramovic,Marina 1974. Rhythm 0.

Adamczak, Bini 2018. Beziehungsweise Revolution. 1917, 1869 und kommende. Berlin:

Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1970. »Erziehung nach Auschwitz«, in Stichworte. Kritische Mo-

delle 2, hg. v. Adorno,TheodorW. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 85–101.

Adorno,TheodorW. 1972. »Theorie der Halbbildung«, in Gesammelte Schriften. Sozio-

logische Schriften I, hg. v. Adorno,TheodorW. 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 93–121.

Adorno,TheodorW. 1979. »Zur Logik der Sozialwissenschaften«, inDer Positivismus-

streit in der deutschen Soziologie, hg. v. Adorno,TheodorW. et al. 9. Aufl. Neuwied:

Luchterhand, S. 125–144.

Adorno, Theodor W. 2003. »Kritik«, in Gesammelte Schriften. Kulturkritik und Gesell-

schaft II, hg. v. Adorno,TheodorW. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 785–793.

Agamben, Giorgio et al. (Hg.) 2012. Demokratie? Eine Debatte. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Ahmed, Sara 2008a. »Open Forum Imaginary Prohibitions«, in European Journal of

Women’s Studies 15, 1, S. 23–39.

Ahmed,Sara 2008b.»THEPOLITICSOFGOODFEELING«, inAustralianCriticalRace

andWhiteness Studies Association 4, S. 1–18.

Ahmed, Sara 2014a. »Not in the Mood«, inNew Formations, 82, S. 13–28.

Ahmed, Sara 2014b.TheCultural Politics of Emotion.Edinburgh: EdinburghUniversity

Press.

Alkemeyer,Thomas; Budde,Gunilla; Freist,Dagmar 2013. »Einleitung«, in Selbst-Bil-

dungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, hg. v. Alkemeyer, Tho-

mas; Budde, Gunilla; Freist, Dagmar. Bielefeld: transcript, S. 9–32.

Anderson, Ben 2009. »Affective atmospheres«, in Emotion, Space and Society, 2,

S. 77–81.

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita (Hg.) 2017a. Critique and Postcritique.Durham, Lon-

don: Duke University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita 2017b. »Introduction«, in Critique and Postcritique,

hg. v. Anker, Elizabeth S.; Felski, Rita. Durham, London: Duke University Press,

S. 1–28.

Arias-Maldonado,Manuel 2017. »DIE AFFEKTIVEWENDE. Postsouveräne Subjek-

tivität und das rationale Subjekt des Liberalismus«, in Lettre International, 119,

S. 31–36.

Asad, Talal 2009. »Free Speech, Blasphemy, and Secular Criticism«, in Is Critique Se-

cular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, hg. v. Asad, Talal et al. Berkeley: Univer-

sity of California Press, S. 20–63.

Augustinus, Aurelius 1977. VomGottesstaat. (De civitate dei).München: Deutscher Ta-

schenbuch Verlag.

Badiou,Alain; Tarby, Fabien 2012.DiePhilosophie unddasEreignis.Mit einer kurzenEin-

führung in die Philosophie Alain Badious.Wien: Turia + Kant.

Badiou, Alain; Truong, Nicolas 2015. Lob der Liebe, hg. v. Engelmann, Peter. Wien:

Passagen Verlag.

Badiou,Alain;Wäckerle,Thomas2010.ZweitesManifest fürdiePhilosophie.Wien:Turia

+ Kant.

Baier, Angelika et al. (Hg.) 2014. Affekte und Geschlecht. Eine einführende Anthologie.

Wien: Zaglossus.

Barad, Karen; Dolphijn, Rick; van der Tuin, Iris 2012. »›Matter feels, converses, suf-

fers, desires, yearns and remembers‹. Interview with Karen Barad«, inNewMa-

terialism. Interviews & Cartographies, hg. v. Dolphijn, Rick; van der Tuin, Iris. Ann

Arbor,Michigan: Open Humanities Press, S. 48–70.

Barbalet, Jack M. 2004. EMOTION, SOCIAL THEORY AND SOCIAL STRUCTURE. A

Macrosociological Approach. Cambridge: Cambridge University Press.

Bargetz, Brigitte 2012. » WUTBÜRGERINNEN? Zum Verhältnis von Politik ,

Emotionen und Geschlecht«, in E-Motions. Transformationsprozesse in der Gegen-

wartskultur, hg. v. Mixa, Elisabeth; Vogl, Patrick. Wien, Berlin: Turia + Kant,

S. 176–188.

Bargetz, Brigitte 2014. »Jenseits emotionaler Eindeutigkeit. Überlegungen zu einer

politischenGrammatikderGefühle«, inAffekteundGeschlecht.Eine einführendeAn-

thologie, hg. v. Baier, Angelika et al.Wien: Zaglossus, S. 117–136.

Bargetz, Brigitte 2015a. Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierungen für eineTheorie des

Politischen.Hawthorne: transcript.

Bargetz, Brigitte 2015b. »The Distribution of Emotions: Affective Politics of Eman-

cipation«, inHypatia 30, 3, S. 580–596.

Bargetz,Brigitte 2018. »Der sentimentale Vertrag.Eine PolitischeTheorie der Affek-

te und das unvollendete liberale Projekt«, in Leviathan 46, 1, S. 37–58.

Bargetz,Brigitte 2019a. »Longing for agency:Newmaterialisms’wrestlingwith des-

pair«, in European Journal ofWomen’s Studies 26, 2, S. 181–194.

› ‹

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 211

Bargetz, Brigitte 2019b. »Welche Politik der Gefühle? Affektive Fakten und feminis-

tische Kritik?«, in Frauen.Wissen.Wien, 8, S. 37–50.

Bargetz, Brigitte 2020. Eine politische Grammatik der Gefühle. Affekttheorie als politische

Theorie.Wien.

Bargetz, Brigitte; Sanos, Sandrine 2020. »Feminist matters, critique and the future

of the political«, in FeministTheory 21, 4, S. 501–516.

Bargetz, Brigitte; Sauer, Birgit 2010. »Politik, Emotionen und die Transformation

des Politischen. Eine feministisch-machtkritische Perspektive«, in Österreichi-

sche Zeitschrift für Politikwissenschaft 39, 2, S. 141–155.

Bargetz, Brigitte; Sauer, Birgit 2015. »Der affective turn. Das Gefühlsdispositiv und

die Trennung von öffentlich und privat«, in Femina Politica – Zeitschrift für feminis-

tische Politikwissenschaft, 1, S. 93–102.

Barthes, Roland 2016. Am Nullpunkt der Literatur. Literatur oder Geschichte. Kritik und

Wahrheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Baschek, Nicklas 2014. «Engagement ist Mangel an Talent.«. Zur Entkernung der

Kritik in der Kritischen Systemtheorie und dem Postfundamentalismus«, in Le-

viathan 42, 4, S. 494–507.

Bauer, Christoph 2013. »Das mündige Subjekt?«, in Was heißt heute kritische politi-

scheBildung?, hg. v.Widmaier,Benedikt; Overwien,Bernd.Schwalbach/Ts.:Wo-

chenschau Verlag, S. 26–34.

Bedorf,Thomas 2010. »Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz«, in

Das Politische und die Politik, hg. v. Bedorf,Thomas. Berlin: Suhrkamp, S. 13–37.

Bee, Julia; Egert, Gerko (Hg.) 2020. Experimente lernen, Techniken tauschen. Ein speku-

latives Handbuch.Weimar, Berlin: Nocturne.

Berlant, Lauren G. 1999. »The Subject of True Feeling: Pain, Privacy, and Politics«, in

Cultural Pluralism, Identity Politics, and the Law, hg. v. Sarat, Austin; Kearns, Tho-

mas R.Michigan:The University of Michigan Press, S. 49–84.

Berlant, Lauren G. 2005. »The Epistemology of State Emotions«, in Dissent in Dan-

gerous Times, hg. v. Sarat, Austin. Michigan: The University of Michigan Press,

S. 46–78.

Berlant, Lauren G. 2011.Cruel Optimism.Durham,NC: Duke University Press.

Berlant, Lauren G.; Edelman, Lee 2019. »What Survives«, in Reading Sedgwick, hg. v.

Berlant, Lauren G. Durham, London: Duke University Press, S. 37–62.

Besand, Anja 2014. »Gefühle über Gefühle. Zum Verhältnis von Emotionalität und

Rationalität in der politischen Bildung«, in Zeitschrift für Politikwissenschaft 24, 3,

S. 373–383.

Bogner, Alexander 2021. Die Epistemisierung des Politischen. Wie die Macht des Wissens

die Demokratie gefährdet. Ditzingen: Reclam.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik.Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Chiapello, Ève 2006. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK

Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Boltanski, Luc; Honneth, Axel 2013. »Soziologie der Kritik oder Kritische Theorie?

EinGesprächmitRobinCelikates«, inWas istKritik?,hg. v. Jaeggi,Rahel;Wesche,

Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 81–116.

Bourdieu, Pierre 1998. »Postscriptum«, inDas Elend derWelt. Zeugnisse undDiagnosen

alltäglichen Leidens an der Gesellschaft, hg. v. Bourdieu, Pierre; et al. 2. Aufl. Kon-

stanz: UVK Verlag, S. 823–826.

Bourdieu, Pierre 2002. Ein soziologischer Selbstversuch. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre; et al. (Hg.) 1998.Das Elend derWelt. Zeugnisse undDiagnosen alltägli-

chen Leidens an der Gesellschaft. 2. Aufl. Konstanz: UVK Verlag.

Brachtendorf, Johannes 2008. »Augustinus: Die Ambivalenz der Affekte zwischen

Natürlichkeit und Tyrannei«, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Witt-

genstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter,

S. 141–162.

Braidotti, Rosi 2018. Politik der Affirmation.Berlin: Merve Verlag.

Braidotti, Rosi 2019. »ATheoretical Framework for the Critical Posthumanities«, in

Theory, Culture & Society 36, 6, S. 31–61.

Brandt, Horst D.; Smith, Adam (Hg.) 2010.Theorie der ethischen Gefühle. Hamburg:

Meiner.

Breit, Gotthard 2016.Mit Leidenschaft und Augenmaß zugleich. Zum Spannungsverhält-

nis vonRationalitätundEmotionalität imPolitikunterricht.Schwalbach/Ts.:Wochen-

schau Verlag.

Bröckling, Ulrich 2013a. Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-

form. 5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bröckling, Ulrich 2013b. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritik«, in Le-

viathan 41., 2, S. 309–323.

Bröckling, Ulrich 2017. »Die Umkehrung des Genitivs. Thesen zur Kritik«, in Gute

Hirten führen sanft.ÜberMenschenregierungskünste, hg. v.Bröckling,Ulrich.Berlin:

Suhrkamp, S. 383–391.

Bröckling, Ulrich; Peter, Tobias 2014. »Mobilisieren und Optimieren«, in Zeitschrift

für Erziehungswissenschaft 17, 3, S. 129–147.

Buddensiek, Friedemann 2008. »Stoa undEpikur: Affekte als Defekte oder alsWelt-

bezug?«, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Land-

weer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 69–94.

Bünger, Carsten 2011. »Politische Bildung nach dem ›Tod des Subjekts‹«, in Kritische

politische Bildung, hg. v. Lösch, Bettina;Thimmel, Andreas. Bonn: Lizenzausgabe

für die Bundeszentrale der politischen Bildung, S. 315–325.

Bünger,Carsten 2013.Die offene Frage derMündigkeit. Studien zur Politizität der Bildung.

Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Butler, Judith 1991.Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith 2013. »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, in Was ist

Kritik?, hg. v. Jaeggi,Rahel;Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,S. 221–246.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 213

Butler, Judith 2017.DieMacht der Geschlechternormen und die Grenzen desMenschlichen.

4. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverständigung und

kritischeTheorie. Frankfurt a.M.: Campus Verlag.

Chmilewski, Katja; Hajek, Katharina 2018. »Mobilizing affects about intimate rela-

tionships«, in Affective inequalities in intimate relationships, hg. v. Juvonen, Tuula;

Kolehmainen,Marjo. Abingdon, Oxon, New York: Routledge, S. 171–185.

Clough, Patricia T. 2010. »The Affective Turn: Political Economy, Biomedia, and Bo-

dies«, in THEAFFECT THEORYREADER, hg. v. Gregg,Melissa; Seigworth, Gre-

gory J. Durham, London: Duke University Press, S. 206–228.

Clough,Patricia T.;Halley, Jean 2007.TheAffectiveTurn.Theorizing theSocial.Durham,

London: Duke University Press.

Comtesse, Dagmar et al. 2019. »Einleitung«, in Radikale Demokratietheorie. EinHand-

buch, hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 11–26.

Conradi,Tobias;Muhle,Florian2011. »Verbindenoder trennen?Überdas schwierige

Verhältnis der Akteur-Netzwerk-Theorie zur Kritik«, in Strukturentstehung durch

Verflechtung. Akteur-Netzwerk-Theorie(n) und Automatismen, hg. v. Conradi, Tobias;

Derwanz, Heike; Muhle, Florian.München: Wilhelm Fink Verlag, S. 313–333.

Cvetkovich, Ann 2012.Depression. A public feeling.Durham,NC: Duke Univ. Press.

Cvetkovich, Ann 2014. »Depression ist etwas Alltägliches: Öffentliche Gefühle und

Saidiya Hartmans Lose Your Mother«, in Affekte und Geschlecht. Eine einführende

Anthologie, hg. v. Baier, Angelika et al.Wien: Zaglossus, S. 57–85.

Dahrendorf,Ralf 1979. »AnmerkungenzurDiskussion«, inDerPositivismusstreit inder

deutschen Soziologie, hg. v. Adorno, Theodor W. et al. 9. Aufl. Neuwied: Luchter-

hand, S. 145–154.

Damasio, Antonio R. 2012. Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Ge-

hirn. 7. Aufl. München: List Verlag.

Dammer, Karl-Heinz; Wortmann, Elmar 2014.Mündigkeit. Didaktische, bildungstheo-

retische und politische Überlegungen zu einem schwierigen Begriff. Baltmannsweiler:

Schneider-Verlag.

de Beauvoir, Simone 1983. Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau.Hamburg:

Rowohlt Taschenbuch Verlag.

de Boer, Karin; Sonderegger, Ruth 2012. »Introduction«, in Conceptions of Critique in

Modern and Contemporary Philosophy, hg. v. de Boer, Karin; Sonderegger, Ruth.

Houndmills BasingstokeHampshire UK,NewYork: PalgraveMacmillan, S. 1–9.

deMan, Paul 1978. »The Epistemology ofMetaphor«, in Critical Inquiry 5, 1, S. 13–30.

de Sousa, Ronald 2011. Emotional Truth.Oxford: Univ. Press.

de Sousa, Ronald 2015. Love. A very short introduction.Oxford: Oxford Univ. Press.

de Sousa, Ronald 2016.Die Rationalität des Gefühls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles 1988. Spinoza. Praktische Philosophie.Berlin: Merve Verlag.

Deleuze, Gilles 2015.Kritik und Klinik. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix 1977. Rhizom.Berlin: Merve Verlag.

Demirović, Alex 2010. »Kritik undWahrheit. Für einen neuenModus der Kritik«, in

Kunst der Kritik. REPUBLICART 10, hg. v. Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Rau-

nig, Gerald.Wien, Berlin: Turia + Kant, 85–103.

Descartes, René 2009. Meditationen. Über die Grundlage der Philosophie. Hamburg:

Meiner Verlag.

Detjen, Joachim 2016. »›Mit der Demokratie verbinde ich in erster Linie den de-

mokratischen Verfassungsstaat, den ich für die bedeutendste politische Erfin-

dungderMenschheit halte.‹«, in InterviewszurPolitikdidaktik,hg. v.Pohl,Kerstin.

Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 122–139.

Dhawan, Nikita 2019. »Die affirmative Sabotage der Aufklärung: Die postkoloniale

Zwickmühle«, in Zeitschrift für Politik 66, 2, S. 183–198.

Ehrenberg, Alain 2004. »Depression: Unbehagen in der Kultur oder neue Formen

der Sozialität«, inDieErfindung des Ich.EineTheorie der Identität, hg. v.Kaufmann,

Jean-Claude. Konstanz: UVK Verlag, S. 52–62.

Eis, Andreas 2013. »Mythos Mündigkeit oder Erziehung zum funktionalen Sub-

jekt?«, inWas heißt heute kritische politische Bildung?, hg. v. Widmaier, Benedikt;

Overwien, Bernd. Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 69–77.

Eis, Andreas et al. 2015. FRANKFURTER ERKLÄRUNG. Für eine kritisch-emanzipatori-

sche Politische Bildung.

Eis, Andreas; Metje, Frederik 2019. »Zur Rolle von Wut und Empörung im Politi-

schen«, in Politische Bildung mit Gefühl, hg. v. Besand, Anja; Overwien, Bernd;

Zorn, Peter. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung, S. 189–199.

Engel, Antke 2010. »Akzeptanzschwierigkeiten?Dimensionen und Strategien quee-

rer Kritik«, in Das Subjekt – zwischen Krise und Emanzipation, hg. v. Demirović,

Alex; Kaindl, Christina; Krovoza, Alfred. Münster: Westfälisches Dampfboot,

S. 65–84.

Eribon, Didier 2016. Rückkehr nach Reims.Berlin: Suhrkamp.

Eribon, Didier 2017. Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identitäten, Wege. Berlin: Suhr-

kamp.

Eribon, Didier 2018.Grundlagen eines kritischen Denkens.Wien: Turia + Kant.

Fawaz, Ramzi 2019. »An OpenMesh of Possibilities«:TheNecessity of Eve Sedgwick

in Dark Times«, in Reading Sedgwick, hg. v. Berlant, Lauren G.Durham, London:

Duke University Press, S. 6–33.

Felski, Rita 2012. »Critique and theHermeneutics of Suspicion«, inM/C Journal 15, 1.

Felski, Rita 2015. The limits of critique. Chicago, London: The University of Chicago

Press.

Feyerabend, Paul K.; Jung, Joachim 2002. »Das letzte Interview«, in absolute Paul Fe-

yerabend, hg. v. Oberschelp,Malte. Freiburg: orange-press, S. 210–220.

Flügel-Martinsen, Oliver 2019. »Kritik«, in Radikale Demokratietheorie. EinHandbuch,

hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 576–583.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 215

Foucault, Michel 1992.Was ist Kritik? Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel 2003. »Folter ist Vernunft«, in Michel Foucault. Schriften in vier

Bänden, hg. v. Defert, Daniel; Ewald, François. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 505–514.

Foucault,Michel 2005. »Was ist Aufklärung?«, inMichel Foucault. Schriften in vier Bän-

den, hg. v. Defert, Daniel; Ewald, François. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 687–707.

Foucault,Michel 2012.DerWille zumWissen.Sexualität undWahrheit 1. 12.Aufl. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2015. Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. 12. Aufl.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Freud, Sigmund 1900.Die Traumdeutung. Leipzig &Wien: F. Deuticke.

Freud, Sigmund 1991. »Das Unbewusste«, in Werke aus den Jahren 1913 – 1917, hg. v.

Freud, Sigmund. 8. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag, S. 264–305.

Frevert, Ute 2012.Gefühlspolitik: Friedrich II. alsHerr über dieHerzen? Göttingen:Wall-

stein Verlag.

Galenus 2018. Galen. Works on human nature. Cambridge, New York, NY, Port Mel-

bourne, New Delhi, Singapore: Cambridge University Press.

Garfinkel, Harold 1973. »Studien über die Routinegrundlagen von Alltagshandeln«,

in Symbolische Interaktion. Arbeiten zu einer reflexiven Soziologie, hg. v. Steinert,

Heinz. Stuttgart: Ernst Klett Verlag, S. 280–293.

Gill, Christopher 2008. »Die antike medizinische Tradition: Die körperliche Basis

emotionaler Dispositionen«, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Witt-

genstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter,

S. 95–120.

Gilon, Daniel 2018. »Das Kino als Gefühlsware. Über Horrorfilme und die Kommo-

difizierung der Angst«, in Wa(h)re Gefühle. Authentizität im Konsumkapitalismus,

hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 112–141.

Goffman, Erving 1975. Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gould,DeborahB. 2009.MovingPolitics. Emotion andACTUP’s fight against AIDS.Chi-

cago:The University of Chicago Press.

Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory J. 2010a. »An Inventory of Shimmers«, in THE

AFFECTTHEORYREADER,hg. v.Gregg,Melissa; Seigworth,Gregory J.Durham,

London: Duke University Press, S. 1–28.

Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory J. (Hg.) 2010b. THE AFFECT THEORY READER.

Durham, London: Duke University Press.

Gürses, Hakan 2010. »Kein Kommentar. Was ist »atopische« Kritik?«, in Kunst der

Kritik.REPUBLICART10, hg. v.Mennel,Birgit; Nowotny,Stefan; Raunig,Gerald.

Wien, Berlin: Turia + Kant, S. 175–196.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Hampe, Michael 2013. »Wissenschaft und Kritik. Einige historische Beobachtun-

gen«, inWas ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, S. 353–371.

Haraway, Donna 1988. »Situated Knowledges: The Science Question in Feminism

and the Privilege of Partial Perspective«, in Feminist Studies 14, 3, S. 575–599.

Hark, Sabine 2009. »Was ist und wozu Kritik? Über Möglichkeiten und Grenzen fe-

ministischer Kritik heute«, in Feministische Studien, 1, S. 22–35.

Häseler,Verena2019.MomentederVerantwortungbei JacquesDerrida.Nordhausen:Ver-

lag Traugott Bautz.

Hebekus,Uwe;Völker, Jan 2012.NeuePhilosophiendesPolitischenzurEinführung.Ham-

burg: Junius.

Heckmann, Heinz-Dieter (Hg.) 2006. Qualia. Ausgewählte Beiträge. 2. Aufl. Pader-

born: Mentis.

Heidenreich, Felix 2012. »Versuch eines Überblicks: PolitischeTheorie und Emotio-

nen«, in Politische Theorie und Emotionen. Schriftenreihe der Sektion Politische Theo-

rie und Ideengeschichte in der Deutschen Vereinigung für PolitischeWissenschaft, hg. v.

Heidenreich, Felix; Schaal, Gary S. Baden-Baden: Nomos Verlag, S. 9–28.

Heidenreich, Felix; Schaal, Gary S. (Hg.) 2012. PolitischeTheorie und Emotionen. Schrif-

tenreihe der Sektion PolitischeTheorie und Ideengeschichte in der Deutschen Vereinigung

für PolitischeWissenschaft. Baden-Baden: Nomos Verlag.

Hessisches Kultusministerium 2022.Kerncurriculum gymnasiale Oberstufe. Politik und

Wirtschaft. https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hess

en.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf (Zugriff vom 25.02.2022).

Hildebrand, Ina 2018. Atheistischer Aktivist Amed Sherwan – »Es muss normal sein, nicht

mehr zu glauben«. https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivis

t-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html (Zugriff vom 05.03.2022).

Hochschild, Arlie R. 1979. »Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structure«, in

American Journal of Sociology 85, 3, S. 551–575.

Honneth, Axel 2000. »Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem

Vorbehalt.Zur Ideeder »Kritik« in der Frankfurter Schule«, inDeutscheZeitschrift

für Philosophie 48, 5, 729–237.

Honneth, Axel 2002. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im

Zeitalter desnormalisierten Intellektuellen«, inDerdemokratischeNationalstaat in

denZeiten derGlobalisierung. Politische Leitideen für das 21. Jahrhundert, hg. v.Münk-

ler, Herfried; Llanque, Marcus; Stepina, Clemens K. Berlin: Akademie Verlag,

S. 241–252.

Honneth, Axel 2018. »Vorwort«, inWa(h)re Gefühle. Authentizität im Konsumkapitalis-

mus, hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 7–12.

hooks, bell 1994. Teaching to Transgress. Education as the Practice of Freedom. New York:

Routledge.

hooks, bell 2001. All about love. New visions.New York: Harper Perennial.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/2021-07/kcgo_powi.pdf
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/atheistischer-aktivist-amed-sherwan-es-muss-normal-sein-100.html


Literatur 217

Horkheimer, Max 1987. »Anfange der bürgerlichen Geschichtsphilosophie«, in Phi-

losophische Frühschriften. 1922 – 1932, hg. v. Schmid Noerr, Gunzelin; Schmidt, Al-

fred; Horkheimer,Max. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag, S. 177–268.

Hostettler, Karin 2014. »Under (Post)colonial Eyes: Kant, Foucault, and Critique«, in

Decolonizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a

PostcolonialWorld, hg. v.Dhawan,Nikita; NikitaDhawan (ed.).Opladen: Barbara

Budrich, S. 79–92.

Huber, Jörg et al. (Hg.) 2007a. Ästhetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung. Zürich, Wien,

New York: Springer-Verlag.

Huber, Jörg et al. 2007b. »Wenn die Kritik verdeckt ermittelt: Einleitende Überle-

gungen zu einer Ästhetik der Kritik«, in Ästhetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung,

hg. v. Huber, Jörg et al. Zürich,Wien, New York: Springer-Verlag, S. 7–20.

Illouz, Eva 2011.Warum Liebe weh tut. Eine soziologische Erklärung. Berlin: Suhrkamp.

Illouz,Eva2015.Gefühle inZeitendesKapitalismus.FrankfurterAdorno-Vorlesungen2004.

5. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Illouz, Eva 2018a. »Einleitung –Gefühle alsWaren«, inWa(h)re Gefühle. Authentizität

im Konsumkapitalismus, hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 13–50.

Illouz, Eva 2018b. »Fazit: Auf dem Weg zu einer postnormativen Kritik der emo-

tionalen Authentizität«, inWa(h)re Gefühle. Authentizität im Konsumkapitalismus,

hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 268–291.

Iser, Matthias 2011. »Gesellschaftskritik«, in Politische Theorie. 25 umkämpfte Begriffe

zur Einführung, hg. v. Göhler, Gerhard; Iser,Matthias; Kerner, Ina. 2. Aufl.Wies-

baden: Springer VS, S. 142–157.

Jaeggi, Rahel 2013. »Was ist Ideologiekritik?«, inWas ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel;

Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 266–298.

Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo 2013. »Einführung: Was ist Kritik?«, in Was ist Kritik?,

hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

James,William 1884. »What is an Emotion?«, inMind 9, 34.

Kant, Immanuel 1969.»BeantwortungderFrage:Was istAufklärung?«, inAusgewähl-

te kleine Schriften, hg. v. Kant, Immanuel. Hamburg: Felix Meiner Verlag, S. 1–9.

Kant, Immanuel 2019.Kritik der reinenVernunft 1.Werksausgabe.21.Aufl.Berlin: Suhr-

kamp.

Karl, Michaela 2016.Die Geschichte der Frauenbewegung. Stuttgart: Reclam.

Klein, Ansgar; Legrand, Jupp; Leif, Thomas (Hg.) 1999. Masse — Macht — Emotion.

Wiesbaden: Springer VS.

Kneer, Georg; Moebius, Stephan 2010. »Vorwort«, in Soziologische Kontroversen. Bei-

träge zu einer anderen Geschichte derWissenschaft vom Sozialen, hg. v. Kneer, Georg;

Moebius, Stephan. Berlin: Suhrkamp, S. 7–13.

Kochinka, Alexander 2004. Emotionstheorien. Begriffliche Arbeit am Gefühl. Bielefeld:

transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Koivunen, Anu 2010. »An affective turn? Reimagining the subject of feminist theo-

ry«, inWorking with Affects in Feminist Readings: Disturbing Differences, hg. v. Lilje-

ström,Marianne; Paasonen, Susanne. London, New York: Routledge, 8–28.

Korte, Karl-Rudolf 2015a. »Emotionen und Politik. Begründungen, Konzeptionen

und Praxisfelder einer politikwissenschaftlichen Emotionsforschung«, in Emo-

tionen und Politik. Begründungen, Konzeptionen und Praxisfelder einer politikwissen-

schaftlichen Emotionsforschung, hg. v. Korte, Karl-Rudolf. 1. Aufl. Baden-Baden:

Nomos Verlag, S. 11–26.

Korte, Karl-Rudolf (Hg.) 2015b.Emotionen undPolitik. Begründungen, Konzeptionen und

Praxisfelder einer politikwissenschaftlichen Emotionsforschung. Baden-Baden: No-

mos Verlag.

Koselleck, Reinhart 1982. »Krise«, in Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon

zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hg. v. Brunner, Otto; Conze,Werner;

Koselleck, Reinhart. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 617–650.

Kurbjuweit,Dirk 2010. »DerWutbürger. Stuttgart 21 und Sarrazin-Debatte:Warum

die Deutschen so viel protestieren«, inDer Spiegel, 41, S. 26–27.

Laclau, Ernesto 2013. »Was haben leere Signifikantenmit Politik zu tun?«, in Eman-

zipationundDifferenz, hg. v. Laclau,Ernesto.Wien,Berlin: Turia +Kant, S. 65–79.

Lammers, Britta; Eis, Andreas 2015. »Subjektanalyse und Subjektkritik im Zeichen

der Krise: Transformationen des Selbst als Lernproblematik«, inGesellschaftliche

Umbrüche gestalten. Transformationen in der Politischen Bildung, hg. v. Eis, Andreas;

Salomon, David. Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag, S. 106–115.

Landweer, Hilge 2010. »Affekt/Affektlehre«, in Enzyklopädie Philosophie. In drei Bän-

denmit einer CD-ROM, hg. v. Sandkühler,Hans J. et al. Hamburg: Meiner Verlag,

S. 30–37.

Landweer, Hilge; Renz, Ursula 2008. »Zur Geschichte philosophischer Emotions-

theorien«, in Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Land-

weer, Hilge; Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 1–18.

Latour, Bruno 2007. Elend der Kritik. VomKrieg um Fakten zu Dingen von Belangen. Zü-

rich, Berlin: diaphanes.

Latour, Bruno 2018.Das terrestrischeManifest.Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno; Roßler, Gustav 2007. Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Ein-

führung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lemmings, David; Brooks, Ann 2014. »The Emotional Turn in the Humanities and

Social Sciences«, in Emotions and Social Change. Historical and Sociological Perspec-

tives, hg. v. Lemmings, David; Brooks, Ann. New York, NY: Routledge, S. 3–18.

Loh, Janina 2019. Trans- und Posthumanismus.Hamburg: Junius Verlag.

Lorde, Audre 2019. Sister outsider.New York: Penguin Books.

Lorde,Audre;Nölle,Karin2012.ZAMI.EineneueSchreibweisemeinesNamens.Münster,

Westf: Unrast.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 219

Lorey, Isabell 2008.Versuch, das Plebejische zu denken.Exodus undKonstituierung alsKri-

tik. https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de (Zugriff vom 26.06.2020).

Lorey, Isabell 2010. »Konstituierende Kritik. Die Kunst, den Kategorien zu ent-

gehen«, in Das Subjekt – zwischen Krise und Emanzipation, hg. v. Demirović,

Alex; Kaindl, Christina; Krovoza, Alfred. Münster: Westfälisches Dampfboot,

S. 47–64.

Lorey, Isabell; Ludwig,Gundula; Sonderegger,Ruth2016.»FoucaultsGegenwart.Se-

xualität – Sorge – Revolution«, in Foucaults Gegenwart, hg. v. Lorey, Isabell; Lud-

wig, Gundula; Sonderegger, Ruth.Wien, Linz: transversal, S. 9–14.

Love,Heather 2010. »Truth andConsequences:OnParanoidReadingandReparative

Reading«, in Criticism 52, 2, S. 235–241.

Marchart, Oliver 2013. Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der

Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Martin, Lioba 2021. »Eine affekttheoretische Betrachtung der #MeToo-Bewegung«,

in diskurs, 6.

Martinsen, Franziska 2019. »Politik und Politisches«, in Radikale Demokratietheorie.

EinHandbuch, hg. v. Comtesse, Dagmar et al. Berlin: Suhrkamp, S. 583–592.

Marx,Karl 1983.»Einleitung.Zuden»GrundrissenderKritikderpolitischenÖkono-

mie«, inWerke, hg. v.Marx, Karl; Engels, Friedrich. Berlin: Dietz Verlag, 15–45.

Massumi, Brian 2002a. »Introduction: Concrete Is as Concrete Doesn’t«, in PA-

RABELS FOR THE VIRTUAL. Movement, Affect, Sensation, hg. v. Massumi, Brian.

Durham, London: Duke University Press, S. 1–22.

Massumi, Brian (Hg.) 2002b. PARABELS FOR THEVIRTUAL.Movement, Affect, Sensa-

tion.Durham, London: Duke University Press.

Massumi, Brian 2002c. »TheAutonomy of Affect«, in PARABELSFORTHEVIRTUAL.

Movement, Affect, Sensation, hg. v. Massumi, Brian. Durham, London: Duke Uni-

versity Press, S. 23–45.

Massumi, Brian 2010. »On Critique«, in Inflexions, 4, S. 337–340.

Massumi, Brian; Manning, Erin; Weigel, Claudia 2010. Ontomacht. Kunst, Affekt und

das Ereignis des Politischen.Berlin: Merve Verlag.

Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Raunig, Gerald (Hg.) 2010. Kunst der Kritik. REPU-

BLICART 10.Wien, Berlin: Turia + Kant.

Metje, Frederik 2019. »DieWahrheit und das Affektive. Ein Rückblick auf denMarch

for Science«, in diskurs, 4, S. 60–85.

Mixa, Elisabeth 2016. »I feel good! Über Paradoxien des Wohlfühl-Imperativs im

Wellness-Diskurs«, in Un-Wohl-Gefühle. Eine Kulturanalyse gegenwärtiger Befind-

lichkeiten, hg. v.Mixa, Elisabeth et al. Bielefeld: transcript, S. 95–129.

Mixa,Elisabeth et al. (Hg.) 2016.Un-Wohl-Gefühle.EineKulturanalyse gegenwärtigerBe-

findlichkeiten. Bielefeld: transcript.

Mixa, Elisabeth; Vogl, Patrick (Hg.) 2012.E-Motions. Transformationsprozesse in derGe-

genwartskultur.Wien, Berlin: Turia + Kant.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de
https://transversal.at/transversal/0808/lorey/de


220 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Moebius, Stephan; Reckwitz, Andreas 2013. »Einleitung. Poststrukturalismus und

Sozialwissenschaften: Eine Standortbestimmung«, in Poststrukturalistische Sozi-

alwissenschaften, hg. v. Moebius, Stephan; Reckwitz, Andreas. 2. Aufl. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, S. 7–23.

Morsbach,H.; Tyler,W. J. 1986. »A Japanese Emotion: Amae«, inThesocial construction

of emotions, hg. v. Harré, Rom. Oxford: Blackwell, S. 289–308.

Mühlhoff, Rainer 2018a. »Affekte der Wahrheit. Über autoritäre Sensitivitäten von

der Aufklärung bis zu 4Chan, Trump und der Alt-Right«, in BEHEMOTHA Jour-

nal on Civilisation 11, 2, S. 74–95.

Mühlhoff, Rainer 2018b. Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Foucault.

Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Musil, Robert 1980. Der Mann ohne Eigenschaften. 2. Aufl. Berlin: ex libris Volk und

Welt.

Neuhaus, Stefan 2004. Literaturkritik. Eine Einführung. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht.

Neumayr, Agnes 2007a. »Einleitung«, in Kritik der Gefühle. Feministische Positionen,

hg. v. Neumayr, Agnes, S. 10–29.

Neumayr, Agnes (Hg.) 2007b.Kritik der Gefühle. Feministische Positionen.

Nietzsche, Friedrich 2015. Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne, hg. v.

Sina, Kai. Stuttgart: Reclam.

Nussbaum,Martha C. 2016. Politische Emotionen.WarumLiebe für Gerechtigkeit wichtig

ist. Berlin: Suhrkamp.

Ono, Yoko 1964. Cut Piece. https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI (Zugriff

vom 13.04.2022).

Penz, Otto; Sauer, Birgit 2016. Affektives Kapital. Die Ökonomisierung der Gefühle im Ar-

beitsleben. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Pessoa, Fernando 2019. Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares.

Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Petri, Annette 2018. Emotionssensibler Politikunterricht: Konsequenzen aus der Emotions-

forschung fürTheorie und Praxis politischer Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau

Verlag.

Popper, Karl R. 1982. Logik der Forschung. 7. Aufl. Tübingen: Mohr.

Popper, Karl. R. 1979. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Der Positivismusstreit

in der deutschenSoziologie, hg. v.Adorno,TheodorW.et al. 9.Aufl.Neuwied: Luch-

terhand, S. 103–124.

Raffnsøe, Sverre 2017. »What is Critique? Critical Turns in the Age of Criticism«, in

OUTLINES – CRITICAL PRACTICE STUDIES 18, 1, S. 28–60.

Rancière, Jacques 2014. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 5. Aufl. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI
https://www.youtube.com/watch?v=f-P-x97bwrI


Literatur 221

Rapp, Christof 2008. »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, in

Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Landweer, Hilge;

Renz, Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 45–68.

Reichenbach,Roland 1999.DEMOKRATISCHESSELBSTUNDDILETTANTISCHES

SUBJEKT.DEMOKRATISCHEBILDUNGUNDERZIEHUNGINDERSPÄTMO-

DERNE.Habilitationsschrift.

Reiner 2007. »Ethos«, in Historisches Wörterbuch der Philosophie. 13 Bände, 1971 –

2007, hg. v. Ritter, Joachim. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

S. 812–816.

Reisigl, Martin 2019. »Kritik der Sprache der Kritik«, in Diskursanalyse und Kritik,

hg. v. Langer, Antje; Nonhoff, Martin; Reisigl, Martin.Wiesbaden: Springer VS,

S. 89–120.

Renz, Ursula 2008. »Spinoza: PhilosophischeTherapeutik der Emotionen«, in Klas-

sische Emotionstheorien. Von Platon bis Wittgenstein, hg. v. Landweer, Hilge; Renz,

Ursula. Berlin, New York: De Gruyter, S. 309–330.

Rettenmaier, Simon 2019. Philosophischer Anarchismus oder anarchistische Philosophie?

Marburg: Büchner-Verlag.

Ricoeur,Paul; Savage,Denis 1977.FreudandPhilosophy:AnEssay on Interpretation.Yale:

Yale University Press.

Rigamonti, Nora. 2020. »›Aggressiver Humanismus‹: PolitischerWiderstand im 21.

Jahrhundert«, in diskurs, 6, S. 105–127.

Röttgers,Kurt 1972.Kritik undPraxis. ZurGeschichte desKritikbegriffs vonKant bisMarx.

Berlin, New York: De Gruyter.

Röttgers, Kurt 1982. »Kritik«, in Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur

politisch-sozialen Sprache inDeutschland, hg. v. Brunner,Otto; Conze,Werner; Ko-

selleck, Reinhart. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 651–675.

Saar,Martin 2011. »Subjekt«, inPolitischeTheorie. 25umkämpfteBegriffe zurEinführung,

hg. v. Göhler, Gerhard; Iser,Matthias; Kerner, Ina. 2. Aufl.Wiesbaden: Springer

VS, S. 356–371.

Saar,Martin 2013. »Genealogische Kritik«, inWas ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel;We-

sche, Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 247–265.

Sauer, Birgit 1997. »Geschlecht, Gefühl und Politik«, in Institut für Höhere Studien

(IHS), 46.

Sauer, Birgit 1999. »›Politik wird mit dem Kopfe gemacht.‹. Überlegungen zu ei-

ner geschlechtersensiblen Politologie der Gefühle«, in Masse —Macht — Emoti-

on, hg. v. Klein, Ansgar; Legrand, Jupp; Leif, Thomas. Wiesbaden: Springer VS,

S. 200–218.

Sauer, Birgit 2016. »Affektive Gouvernementalität. Eine geschlechtertheoretische

Perspektive«, in Un-Wohl-Gefühle. Eine Kulturanalyse gegenwärtiger Befindlichkei-

ten, hg. v.Mixa, Elisabeth et al. Bielefeld: transcript, S. 147–162.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Sayer, Andrew 2011.WhyThings Matter to People. Social Science, Values and Ethical Life.

Cambridge: Cambridge University Press.

Schaal, Gary S.; Heidenreich, Felix 2013. »Zur Rolle von Emotionen in der Demokra-

tie«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 63, 32–33, S. 3–11.

Scheff,Thomas 2015. »Toward Defining Basic Emotions«, inQualitative Inquiry 21, 2,

S. 111–121.

Scheler, Max 1954. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Ver-

such der Grundlegung eines ethischen Personalismus, hg. v. Scheler, Maria. 4. Aufl.

Bern: Francke.

Schmitter, Amy M. 2010. 17th and 18th Century Theories of Emotions. https://pla

to.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas (Zugriff vom

19.06.2018).

Schmitz, Sigrid; Ahmed, Sara 2014. »Affect/Emotion: Orientation Matters. A Con-

versation between Sigrid Schmitz and Sara Ahmed«, in Freiburger Zeitschrift für

GeschlechterStudien 20, 2, S. 97–108.

Schröder,Achim2016. »Emotionale und intersubjektiveDimensionender (jugendli-

chen)Urteilsbildung.ZurKritik am»Neutralitätsgebot« desBeutelsbacherKon-

sens«, in Brauchen wir den Beutelsbacher Konsens? Eine Debatte der politischen Bil-

dung, hg. v. Widmaier, Benedikt; Zorn, Peter. Bonn: Bundeszentrale für politi-

sche Bildung, S. 303–313.

Schwarz,Ori 2018. »EmotionaleOhrentropfen.DieMusikindustrie unddie Techno-

logie der Gefühlssteuerung«, inWa(h)reGefühle. Authentizität imKonsumkapitalis-

mus, hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 81–111.

Sedgwick, Eve K. 2003a. »Paranoid Reading and Reparative Reading, or, You’re So

Paranoid You ProbablyThinkThis Essay Is About You«, in Touching Feeling. Affect,

Pedagogy, Performativity, hg. v. Sedgwick, Eve K. Durham, NC: Duke University

Press, S. 123–151.

Sedgwick, Eve K. (Hg.) 2003b. Touching Feeling. Affect, Pedagogy, Performativity.

Durham,NC: Duke University Press.

Sedgwick,EveK.; Frank,Adam2003. »Shame in theCybernetic Fold: Reading Silvan

Tomkins«, in TouchingFeeling. Affect, Pedagogy, Performativity, hg. v. Sedgwick,Eve

K. Durham,NC: Duke University Press, S. 93–122.

Seel, Martin 2007. »Gestalten der Kritik«, in Ästhetik der Kritik. Verdeckte Ermittlung,

hg. v. Huber, Jörg et al. Zürich,Wien, New York: Springer-Verlag, S. 21–28.

Senge, Konstanze 2013. »Die Wiederentdeckung der Gefühle. Zur Einleitung«, in

Hauptwerke der Emotionssoziologie, hg. v. Senge, Konstanze; Schützeichel, Rainer.

Wiesbaden: Springer VS, S. 11–32.

Seyd, Benjamin C. 2015. »Das Politische Fühlen. Der Poststrukturalismus, das Poli-

tische und die Wende zum Gefühl«, in Emotionen und Politik, hg. v. Korte, Karl-

Rudolf. Baden-Baden: Nomos Verlag, S. 113–136.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas
https://plato.stanford.edu/entries/emotions-17th18th/#ConEarModThePas


Literatur 223

Shachak, Mattan 2018. »(Aus)tausch der Gefühle. Über die Kommodifizierung von

Emotionen in der Psychotherapie«, inWa(h)re Gefühle. Authentizität im Konsum-

kapitalismus, hg. v. Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 203–236.

Sherwan, Amed; Hoop, Katrine 2020. Kāfir. Allah sei Dank bin ich Atheist.Hamburg:

Edition Nautilus.

Slaby, Jan 2018. »Drei Haltungen der Affect Studies«, in Stimmungen und Atmosphä-

ren. Zur Affektivität des Sozialen, hg. v. Pfaller, Larissa; Wiesse, Basil. Wiesbaden:

Springer VS, S. 53–81.

Solomon, Robert C. 1998a. »EMOTIONS, NATURE OF«, in Routledge Encyclopedia of

PHILOSOPHY, hg. v. Craig, Edward. London, New York: Routledge, 281–285.

Solomon, Robert C. 1998b. »EMOTIONS, PHILOSOPHY OF«, in Routledge Encyclo-

pedia of PHILOSOPHY, hg. v. Craig, Edward. London, New York: Routledge,

S. 285–290.

Sonderegger, Ruth 2013. »Wie diszipliniert ist (Ideologie-)Kritik? Zwischen Philoso-

phie, Soziologie und Kunst«, inWas ist Kritik?, hg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 55–80.

Sonderegger, Ruth 2016. »Foucaults Kyniker_innen. Auf dem Weg zu einer kreati-

venundaffirmativenKritik«, inFoucaultsGegenwart,hg. v.Lorey, Isabell; Ludwig,

Gundula; Sonderegger, Ruth.Wien, Linz: transversal, S. 47–76.

Sonderegger,Ruth2019.VomLebenderKritik.KritischePraktiken–unddieNotwendigkeit

ihrer geopolitischen Situierung.Wien: Zaglossus.

Spinner,Helmut F. 1982. Ist der Kritische Rationalismus amEnde? Auf der Suche nach den

verlorenenMaßstäbendesKritischenRationalismus für eine offeneSozialphilosophieund

kritische Sozialwissenschaft.Weinheim, Basel: Beltz.

Spinoza, Baruch de 2015. Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Lateinisch –

Deutsch. Hamburg: Meiner Verlag.

Spivak,Gayatri C. 2008.Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Artiku-

lation. Berlin,Wien: Turia + Kant.

Stederoth, Dirk 2011. »Kritik«, inNeuesHandbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. v.

Krings, Hermann et al. Freiburg i.Br.: Alber Verlag, S. 1346–1357.

Sternfeld, Nora 2014. »Verlernen vermitteln«, in Kunstpädagogische Positionen, hg. v.

Sabisch, Andrea; Meyer, Torsten; Sturm, Eva. Hamburg: Lüdke, S. 9–24.

Thym, Anika 2019. »Herrschaftskritik privilegierter Personen: Das Potential multi-

dimensionaler Hegemonieselbstkritik«, inOpen Gender Journal, S. 1–20.

Tomkins, Silvan S. 2008.Affect Imagery Consciousness.TheComplete Edition.New York:

Springer Publishing Company.

Turri, John; Alfano,Mark; Greco, John 2021. Virtue Epistemology. https://plato.stanfo

rd.edu/entries/epistemology-virtue/ (Zugriff vom 15.04.2022).

van Dyk, Silke 2010. »Grenzüberschreitung als Norm? Zur »Vereinnahmung« von

Gegenstrategien im Kapitalismus und den Konsequenzen für eine Soziologie

des Widerständigen«, in Grenzverschiebungen des Kapitalismus. Umkämpfte Räume

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/
https://plato.stanford.edu/entries/epistemology-virtue/


224 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

und Orte des Widerstands, hg. v. Becker, Karina et al. Frankfurt a.M., New York:

Campus Verlag, S. 33–54.

Vogelmann, Frieder 2016. »Postfaktisch«.https://soziopolis.de/verstehen/wie-sprich

t-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/ (Zugriff vom 19.01.2018).

Vogelmann, Frieder 2017a. Foucault lesen.Wiesbaden: Springer VS.

Vogelmann, Frieder 2017b. »Measuring, Disrupting, Emancipating: Three Pictures

of Critique«, in Constellations 24, 1, S. 101–112.

Vogelmann, Frieder 2018. »The Problem of Post-Truth. Rethinking the Relations-

hip between Truth and Politics«, in BEHEMOTH A Journal on Civilisation 11, 2,

S. 18–37.

Vogelmann, Frieder 2019. »›Es gibt keineWahrheit‹ kann nicht die Antwort sein«, in

diskurs, 4, S. 46–59.

Vogelmann, Frieder 2022. Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Epistemologie.

Berlin: Suhrkamp.

Walser,Martin 2011. Tod eines Kritikers.Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Walzer, Michael 1990. Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik. Berlin:

Rotbuch Verlag.

Walzer, Michael 1991. Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert.

Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Walzer,Michael 2000. »Mut,Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik

und der Nutzen von Gesellschaftstheorie«, in Deutsche Zeitschrift für Philosophie

48, 5, S. 709–718.

Walzer, Michael; Wördemann, Karin 1999. Vernunft, Politik und Leidenschaft. Defizite

liberalerTheorie. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.

Wesche, Tilo 2013. »Reflexion,Therapie, Darstellung. Formen der Kritik«, inWas ist

Kritik?, hg. v. Jaeggi,Rahel;Wesche,Tilo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,S. 193–220.

West, Emily 2018. »Authentizität in kommerziellen Glückwünschen.Die Grußkarte

als Gefühlsware«, inWa(h)re Gefühle. Authentizität im Konsumkapitalismus, hg. v.

Illouz, Eva. Berlin: Suhrkamp, S. 171–202.

Wetherell, Margaret 2012. Affect and Emotion. A New Social Science Understanding. Los

Angeles: SAGE.

Wiegman, Robyn 2014. »The times we’re in: Queer feminist criticism and the repa-

rative ›turn‹«, in FeministTheory 15, 1, 4–25.

Wolin, Sheldon S. 1996. »Fugitive Democracy«, in Democracy and difference. Contes-

ting the Boundaries of the Political, hg. v. Benhabib, Seyla. Princeton, New Jersey:

Princeton University Press, S. 31–45.

Wuggenig, Ulf 2010. »Paradoxe Kritik«, in Kunst der Kritik. REPUBLICART 10, hg. v.

Mennel, Birgit; Nowotny, Stefan; Raunig, Gerald. Wien, Berlin: Turia + Kant,

S. 105–124.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/
https://soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/artikel/postfaktisch/


Literatur 225

Wuth, Marie 2019. »Affektive Netze. Politische Partizipaton mit Spinoza«, in Af-

fekt Macht Netz, hg. v. Mühlhoff, Rainer; Breljak, Anja; Slaby, Jan: transcript,

S. 269–290.

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 Knut Bergmann (Hg.) 

 »Mehr Fortschritt wagen«?  
Parteien, Personen, Milieus und Modernisierung: 
Regieren in Zeiten der Ampelkoalition  

Juni 2022, 492 S., kart., 27 Farbabbildungen, 2 SW-Abbildungen
30,00  €  (DE), 978-3-8376-6307-5
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6307-9
 ISBN 978-3-7328-6307-5 

 Pola Lehmann, Theres Matthieß, 
Sven Regel, Bernhard Weßels 

 Die Ampelkoalition  
Wie wird aus unterschiedlichen Zielen 
ein gemeinsames Regierungsprogramm?  

Juli 2022, 200 S., kart., 12 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
19,50  €  (DE), 978-3-8376-6332-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6332-1
 ISBN 978-3-7328-6332-7 

 Ralf Fücks, Rainald Manthe (Hg.) 

 Liberalismus neu denken  
Freiheitliche Antworten 
auf die Herausforderungen unserer Zeit  

Juni 2022, 202 S., kart.
19,50  €  (DE), 978-3-8376-6319-8
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6319-2
 ISBN 978-3-7328-6319-8 

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 BICC Bonn International Centre for Conflict Studies, 
HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und 
Konfliktforschung, IFSH Institut für Friedensforschung 
und Sicherheitspolitik an der Universität Hamburg, 
INEF Institut für Entwicklung und Frieden 

 Friedensgutachten 2022  
Friedensfähig in Kriegszeiten  

Juni 2022, 152 S., kart., 25 Farbabbildungen
15,00  €  (DE), 978-3-8376-6403-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6403-8 

 Mihnea Tanasescu 

 Understanding the Rights of Nature  
A Critical Introduction  

February 2022, 168 p., pb.
40,00  €  (DE), 978-3-8376-5431-8
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5431-2 

 Gregor Ritschel 

 Freie Zeit  
Eine politische Idee von der Antike bis zur Digitalisierung  

2021, 274 S., kart.
28,00  €  (DE), 978-3-8376-5572-8
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5572-2
 ISBN 978-3-7328-5572-8 

https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467480 - am 14.02.2026, 13:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Vom Gefühl…
	…zur Kritik
	Gefühl meets Kritik: über ein Theoriefeld
	Ausblickhafte Überlegungen zu einer gefühlspolitischen Selbst‐Bildung
	Methodik und Stil dieser Arbeit

	1. Gefühl
	1.1 Gefühle begreifen
	1.2 Zum ontologischen Status: Was ist das Wesen der Gefühle?
	1.3 Zum epistemischen Status: Was lässt sich über Gefühle wissen?
	1.4 Zum ethischen Status: Wie umgehen mit Gefühlen?
	1.5 Differenz  Gefühl – Zwischenfazit

	2. Kritik
	2.1 Kritik im Age of Criticism
	2.2 Zur Dimensionalität von Kritik
	2.2.1 Subjekt: Wer oder was kritisiert?
	a)Wer oder was kann kritisieren?
	b)Von welcher subjektiven Position aus lässt sich kritisieren?

	2.2.2 Objekt: Was wird kritisiert?
	c)Was lässt sich kritisieren?
	d)Was soll kritisiert werden?

	2.2.3 Kriterium: Was ist ein Kriterium?
	e)Welche Geltung können Kriterien beanspruchen?

	2.2.4 Modus: Auf welche Art und Weise vollzieht sich Kritik?
	f)Wie verbindet ein Modus Subjekt, Objekt und Kriterium?
	g)Was ist eine kritische Praxis?

	2.2.5 Kontext: Wie ist Kritik ausgerichtet?
	h)Wie richten soziale Kontexte Kritik aus?
	i)In was für einem Verhältnis stehen Sprache und Kritik?
	j)Wie richten historische Kontexte Kritik aus?


	2.3 Zur Assemblage der Kritik – Zwischenfazit

	3. Kritiken politischer Gefühle
	3.1 Zu Auswahl und Eingrenzung des Theoriefeldes der Kritiken politischer Gefühle
	3.2 Michael Walzer: verbunden‐interpretative Gesellschaftskritik mitLeidenschaft
	3.2.1 Tugendhafte Gesellschaftskritik wider den radikalen Abstand
	3.2.2 Walzers Gesellschaftskritik untersucht

	3.3 Eva Illouz: eine postnormative Kritik authentischer Gefühle
	3.3.1 Authentizität, postnormative Kritik  das Dilemma, Gefühlezukritisieren
	3.3.2 Illouz’ postnormative Kritik untersucht

	3.4 Didier Eribon: Hontoanalyse und das kritische Denken der Scham
	3.4.1 Scham kritisch Denken, Selbst analysieren
	3.4.2 Eribons kritisches Denken untersucht

	3.5 Brian Massumi: affirmative Kritik wider die Kritik
	3.5.1 Affekt – Emotion – Kritik
	3.5.2 Massumis affirmative Kritik untersucht

	3.6 Eve Kosofsky Sedgwick: reparatives Lesen von und mit Paranoia
	3.6.1 Von der paranoiden zur reparativen Lesart und zurück
	3.6.2 Sedgwicks Lesarten untersucht

	3.7 Brigitte Bargetz: eine politische Grammatik der Gefühle
	3.7.1 Grundrisse einer kritisch machtsensiblen Affekttheorie
	3.7.2 Bargetz’ kritisch machtsensible Affekttheorie untersucht

	3.8 Kritiken politischer Gefühle: eine vergleichende Übersicht

	4. Vier Impulse: ein Fazit auf dem Weg zu einer Kritik politischer Gefühle
	4.1 Erster Impuls: gefühlstheoretische Involviertheit
	4.2 Zweiter Impuls: Immanenzverhältnisse
	4.3 Dritter Impuls: Zeitlichkeit
	4.4 Vierter Impuls: konzeptionelle Offenheit
	4.5 Weiterführende Forschungsfragen

	5. Ausblick: Kritik politischer Gefühle als gefühlspolitische Selbst‐Bildung?
	5.1 Untersuchen
	5.2 Experimentieren
	5.3 Öffnen
	5.4 Zu den kritischen Techniken politischer Gefühle
	5.5 Eine kritische Haltung gefühlspolitischer Selbst‐Bildung

	Literatur

