IV. Transzendentalitit und Praxis

Husserls Auffassungen von der Pluralitét der Einstellungen, der un-
aufhebbaren Eigenstdndigkeit der eidetischen Reduktion auch in-
nerhalb der transzendentalen Phanomenologie und schlieBlich der
nicht vorgezeichneten Méglichkeit eines Ubergangs von der mun-
danen in die transzendentale Einstellung verwiesen auf Schnittstel-
len von Transzendentalitdt und Mundanitét. Ferner deutete sich an,
daB auch beim Ubertritt in die transzendentalphé@nomenologische
Einstellung eidetisch-transzendentale Theorie auf spezifische Weise
an die Mundanitdt gekniipft ist. Die ndhere Bestimmung dieser
,verharrenden Praxis‘ soll deutlich machen, da} Praxis dem Tran-
szendentalen nicht ausgeliefert wird und der Phdnomenologe auch
im ,Uberschreiten* der Praxis an sie gebunden bleibt. Ist dies in der
Tat zu belegen, dann erweisen sich die Schnittflichen von Mun-
danitit und Transzendentalitit nicht lediglich als Uberschneidungen
von transzendentalem und mundanem Sein, als Ort der Verschmel-
zung beider Seinsbereiche, sondern bestdtigen vor allem, daB8 das
transzendentale Sein nur in einer eigentiimlichen Bindung an die
Mundanitét erschlossen werden kann: dal der phanomenologische
Zuschauer nicht auf solche Weise Eintritt in die Transzendentalitit
erlangt, da} er ganz in ihr aufginge. Damit aber wird die Phanome-
nologie selbst zum Schnittpunkt zwischen transzendentalem und
mundanem Sein in dem Sinn, daB sie beides miteinander vermittelt.
Zugleich ist ein Vorschlag zur Auflésung jener Paradoxie formu-
liert, wie es vorstellbar sei, daf} transzendentale Theorie eine Funk-
tion fiir die Praxis ausiibt, wenn sie sich von aller Praxis absetzen
muf, um sich selbst zu griinden: Denn nun ist deutlich geworden,
dal} dieses Absetzen ein relationales ist; der Phinomenologe stoBt
sich zwar in der Tat von aller Praxis ab, indem er die Generalthesis
der Welt einklammert, doch erfolgt diese AbstoBung nicht toto coe-

245

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lo: Sie wird nur beziiglich dieser Thesis und eines bestimmten re-
flexiven Verhaltens des phanomenologisierenden Ego unternom-
men. Nur so vermag Phéanomenologie als vermittelnde Instanz zwi-
schen Transzendentalitdt und Mundanitit zu fungieren.

Auf dieser Basis kann die Praxisfunktion der transzendentalen
Theorie im Sinn Husserls bestimmt und die eingangs formulierte
These bekréftigt werden. Zunéchst gilt es jedoch nach derjenigen
Disziplin zu fragen, die die Moglichkeit zur Realisierung dieser Pra-
xisfunktion zum Thema macht. Kann dies noch Aufgabe der Praktik
im Husserlschen Sinn sein? Verfahrt nicht die Praktik als regionale
Ontologie, ja selbst in ihrer extremen Form als universale Vernunft-
lehre, noch vortranszendental? Zur Gewinnung eines Leitfadens sei
die folgende These formuliert: In seiner Spéatphilosophie hebt Hus-
serl den friiher von ihm definierten Aufgabenbereich von Ethik und
Praktik auf und laBt die ethische Fragestellung in ein teleologisch-
metaphysisches Gesamtkonzept einmiinden. Das Problem von End-
lichkeit und Unendlichkeit erweist sich dabei als das Problemfeld,
in dem sich die Aufhebung von Ethik in Teleologie vollzieht. So-
dann ist der Sinn jener ,verharrenden Praxis‘, die den Phanomeno-
logen an die Mundanitdt bindet, deutlicher herauszustellen. Dies
soll dadurch geleistet werden, daB das Geschehen von Entweltli-
chung und Wiederverweltlichung einer gegeniiber den bisherigen
Ausfithrungen vertieften Priifung unterzogen wird. SchlieBlich wird
klarzulegen sein, wie einerseits der Sachverhalt einer derart sich
durchhaltenden Praxis mit der Differenz von Transzendentalitdt und
Mundanitit sowie andererseits die Relationalitit des phanomeno-
logischen Zugriffs mit der absoluten, universalen transzendentalen
Teleologie, in die die Praktik aufhoben wurde, vereinbar sind; d. h.,
es wird um die Problematik von Einheit und Vielheit vor dem Hin-
tergrund des Husserlschen Differenzdenkens gehen miissen.

Dieser Teil diskutiert drei Problembereiche: 1. Der erste Ab-
schnitt behandelt die Mundanitit in Relation auf die Transzendenta-
litat: Als erstes soll in Husserls Werk die fortschreitende Aufhebung
der Ethik in transzendentale Teleologie aufgewiesen werden. Als
zweites riickt, am Leitfaden der Problematik von Endlichkeit und
Unendlichkeit, die Blickrichtung der transzendentalen Phanomeno-
logie auf die transzendentale Subjektivitdt nach zwei wesentlichen

246

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Seiten hin ins Thema: einmal beziiglich des Idealisierungsprozesses
neuzeitlicher Wissenschaft und zum anderen beziiglich der teleolo-
gischen Geschichte der transzendentalen Subjektivitit als solcher. 2.
Im zweiten Abschnitt wird die Transzendentalitdt in Relation auf
die Mundanitdt in den Blick zu nehmen sein. Der genauere Nach-
weis, wie sich die Praxisgebundenheit des Phdnomenologen auch
bei seinem Ubertritt in die transzendentale Einstellung durchhilt,
verschafft die Basis, die vermittelnde Stellung der Phanomenologie
zwischen Transzendentalitit und Mundanitdt zu kennzeichnen. In
einem zweiten Schritt soll dargelegt werden, wie diese Position der
Phinomenologie mit Husserls Auffassung des Verhiltnisses von
Universalitdt und Pluralitdt zusammenstimmt und eines das andere
zu erhellen vermag. SchlieBlich gilt es, die Praxisfunktion der tran-
szendentalen Theorie abschliefend zu bestimmen und nach den
Grundstrukturen der solcherart durch Phénomenologie verwandel-
ten Praxis zu fragen. 3. Wird auf diese Weise die Verwandlung der
Praxis iiber die Instanz der Phdnomenologie als vermittelt gedacht,
so gehen wir zum Schlu} der Frage nach, ob ein derartiges Ver-
wandlungsgeschehen auch als Resultat einer direkten Modifikation
der Praxis nachzuweisen ist, fragen also nach der Weise, wie Tran-
szendentalitét in Praxis unvermittelt einbrechen kann.

1. Transzendentale Theorie und Praktik
1.1. Teleologie und Praktik

Fragt man nach dem Ort der Ethik in Husserls Werk der dreiBiger
Jahre, gerdt man in Verlegenheit. Man konstatiert das Paradox, daf}
Husserl in dieser Zeit zwar Themen von ethischer Relevanz behan-
delte, aber kaum mehr von ,Ethik‘ sprach. Im folgenden soll dieses
Paradox expliziert und ein Vorschlag zu seiner Auflésung formu-
liert werden. Die These lautet, da Husserl im Spitwerk die Ethik
bis an ihre Aufhebung fiihrte und daB der Grund hierfiir in der von
ihm vorgenommenen engen Verkniipfung der ethischen mit der te-
leologischen Fragestellung und in der gesteigerten Dominanz seines
teleologischen Konzepts zu suchen ist. Ethik als philosophische

247

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Disziplin wurde auf diese Weise selbst implizit problematisiert und
in eine neue Gestalt iibergefithrt. Wir versuchen einen Problem-
komplex zu ertrtern, der, obgleich er fiir Husserls spdtes Philoso-
phieren den Rahmen abgab, nur bruchstiickhaft seine literarische
Fassung fand und anhand dieser Bruchstiicke zusammengefligt wer-
den muB. Da aber Husserl Teleologie und Ethik nicht erst im Spat-
werk miteinander konfrontierte, ist jene Zusammenfiigung nur
durchzufiihren, wenn deutlich wird, inwiefern die spite Konzeption
aus den Vorstufen resultierte. Daher sollen zuerst die Hauptent-
wicklungsphasen umrissen werden, in denen Husserl zum Verhalt-
nis von Teleologie und Ethik Stellung bezog. Hierbei wird mehr-
fach an die Ergebnisse des zweiten Teils anzukniipfen sein. Wir he-
ben in der Entwicklung des Verhiltnisses von Ethik und Teleologie
bei Husserl vier Abschnitte heraus: Symptomatisch fiir Husserls
friihe Auffassung von Teleologie und Ethik kdnnen die Ausfiithrun-
gen gelten, die in Zusammenhang mit seinen Ethikvorlesungen von
1911 stehen. Wesentliche Relaisstellen fiir sein spateres Ethik-
Verstindnis bilden einerseits die Kaizo-Aufsitze von 1922/1923
und der Anfangsteil der Vorlesung ,,Einleitung in die Philosophie*
aus derselben Zeit sowie andererseits das Manuskript iiber
,universale Ethik™ von 1931 (A V 22); dieser Text leitet iiber zu
Husserls spater Auffassung von Teleologie und Ethik, wie sie an-
satzweise vor allem in den Manuskripten der E III-Gruppe (aus den
Jahren 1931 bis 1934) dargelegt ist.

1. Der die Vorlesung iiber Grundprobleme der Ethik und Wertlehre
vom Sommersemester 1911 (Hua XXVIII, 163 ff.) einleitende Ab-
schnitt expliziert die Idee der Philosophie. Das Ergebnis dieser
Bestimmung sei hier zusammengefaflt. Husserl bestimmt Philoso-
phie als Wissenschaft von der Idee vollkommener, absoluter Er-
kenntnis (ebd. 164), und zwar denkt er diese Idee als ein im Unend-
lichen liegendes Regulativ, auf das die Philosophie sich in einem
bewuBten Streben zubewegt.”>® Dreierlei ist an dieser Bestimmung

235 ,Philosophie ist die Wissenschaft, in der die im Wesen aller Erkenntnis griin-
dende Tendenz auf absolute, auf denkbar vollkommenste Erkenntnis zum bewuft
leitenden Ziel geworden ist.* (Hua XX VIII, 171)

248

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hervorzuheben: zum einen, daf3 Husserl schon hier konstatiert, daf3
das rein theoretische Interesse vor und auferhalb von Philosophie
von einer Teleologie, einem ,,philosophischen Zug® (ebd. 170), be-
herrscht wird, wenngleich diese Teleologie nur als ,verborgene
Tendenz“ (ebd. 165) waltet; des weiteren, da} diese Tendenz, die
den Zwecksinn von Philosophie dunkel antizipiert, immanent da-
nach ,verlangt‘, in Stufen der Entwicklung theoretischer Erkenntnis
(ebd. 170) zum willentlich ergriffenen Ziel zu werden; und schlief3-
lich, dal die Abzielung auf die im Unendlichen liegende Idee
allumspannender Erkenntnis zugleich eine zunehmende systemati-
sierende Vereinheitlichung der Theorie unter der leitenden ,,Idee
der obersten Einheit der Erkenntnis® (ebd. 171) intendiert, d. h.,
Husserl legt die Idee der Vollkommenheit von Erkenntnis so aus,
daf} sie zugleich deren Einheit impliziert. Diese Leitidee der Einheit
von Erkenntnis besagt fiir ihn nicht, daB letztlich eine einzige Wis-
sensart dominieren soll, sondern daf} es eine teleologisch auszuwei-
sende Kohdrenz zwischen den Wissensarten gibt, die es in fort-
schreitender Evidenz aufzudecken gilt. Auf diese Kohirenz bezie-
hen sich die Fragen nach der Idee einheitlicher, vollkommenster Er-
kenntnis und ihrer Korrelatidee eines einheitlichen vollkommensten
Seins, die fuir Husserl die Gottesidee ist (vgl. ebd. 176, 225). Die
philosophische Frage nach dem Ganzen des Seienden spaltet
Husserl auf in die Fragerichtungen der philosophischen Wissensar-
ten, die korrelativ die nicht aufeinander riickfiihrbaren, obersten
Dimensionen von BewulBtsein und Sein erfassen sollen. In zwei
kiirzeren Texten, die vermutlich in Zusammenhang mit der Ethik-
vorlesung von 1911 verfalit wurden, konzipiert Husserl die Archi-
tektonik der philosophischen Grunddisziplinen. Die Grundunter-
scheidung - die etwa der spiteren Unterscheidung in Erster und
Zweiter Philosophie entspricht - ist diejenige zwischen ,,reiner Phi-
losophie® und ,,Metaphysik“ (ebd. 229) bzw. ,,philosophischer Ide-
enwissenschaft“ und ,,philosophischer Tatsachenwissenschaft
(ebd. 226), korrelativ zur Grundunterscheidung von idealem und
faktischem Sein.

Die reine Philosophie gliedert Husserl in zwei Themenbereiche:
das Thema der reinen Idee vollkommenen BewuBtseins iiberhaupt,
bei der von aller Faktizitit abgesehen ist, sowie korrelativ das The-

249

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ma der reinen Idee vollkommenen Seins (vgl. ebd. 230). Die Idee
des vollkommenen Bewufitseins ist Gegenstand samtlicher formaler
wie materialer Ontologien und der ihnen entsprechenden vernunft-
kritischen (transzendentalen) Disziplinen;**® die Idee des vollkom-
menen Seins bezeichnet das Thema einer ,,konstruktiven®, apriori-
schen Teleologie (ebd. 172), die in den regionalen Ontologien griin-
det: Auf deren Grund unternimmt jene eine ,,apriorische Konstruk-
tion der Idee einer in jeder Hinsicht allervollkommensten Welt und
der zu dieser Idee gehorigen Korrelate und Normen® (ebd. 172). Die
regionalen Ontologien unterteilt Husserl in zwei groe Gruppen, die
wissenschaftstheoretischen und - hier ist der Ort von Ethik und
Axiologie - die axiologisch-praktischen Prinzipienlehren; beide
Gruppen umfassen je formale und materiale ontologische Dis-
ziplinen. Die wissenschaftstheoretischen Prinzipienlehren (wie etwa
Logik, Gegenstandslehre, Apophantik, Ontologie der Natur) sind
geleitet von der Idee vollkommener Erkenntnis, ihr Gegenstand ist
die theoretische Vernunft, wiahrend den Gegenstand der axiolo-
gisch-praktischen Prinzipienlehren, die auf die Idee vollkommenen
Wertens und Strebens gerichtet sind, die praktische Vernunft bildet.
Formale Praktik (Ethik) und Axiologie sind hier die obersten forma-
len Disziplinen. Dieser symmetrische Aufbau der reinen Philoso-
phie verdeutlicht, warum es Husserl in seinen frilhen Vorlesungen
zur Ethik vor allem darum ging, Praktik und Axiologie in Analogie
zur reinen Logik zu setzen: Diese Analogie griindet in der Auffas-
sung von der Analogie der wissenschaftstheoretischen und der
axiologisch-praktischen Prinzipienlehren, die zueinander nicht nur
in Analogie stehen, sondern als Regionen einer Vernunft miteinan-
der ,,innigst verflochten sind* (ebd. 183). Was die Metaphysik in
diesem Schema betrifft, so sind deren Abschnitte in den ihnen ent-
sprechenden Stufen der reinen Philosophie fundiert: den materialen

256 7w dieser Zeit unterteilte Husserl auch die ,vernunftkritische®, die transzendenta-
le Seite der Philosophie noch in ,regionale Disziplinen, die mit den entsprechenden
ontologischen Disziplinen, deren Seinssetzungen sie konstitutiv aufkldren, korre-
spondieren (vgl. die Ausfithrungen in der Ethikvorlesung von 1908/1909, besonders
die Paragraphen 8 bis 11).

250

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wissenschaftstheoretischen Prinzipienlehren entspricht die absolute
Tatsachenwissenschaft von der physischen und psychischen Natur,
die normativen Prinzipienlehren ermdglichen die Erkenntnis der
Faktizitdt unter axiologischen und praktischen Gesichtspunkten,
und die apriorische Teleologie ist Grundlage fiir die ,,h6chste philo-
sophische Wissenschaft der faktischen Wirklichkeit“: fiir die empi-
rische Teleologie und Theologie (ebd. 230).

Fiir unsere Frage nach dem Verhiltnis von Teleologie und Ethik
halten wir von dieser Konzeption der Philosophie Folgendes fest: a.
Es gibt fiir Husserl zwei Bereiche teleologischen Denkens, im Auf-
bau der reinen Philosophie und in der Konzeption der Metaphysik.
b. Dabei besteht zwischen beiden Bereichen ein Fundierungsver-
hdltnis derart, daB3 die apriorische Teleologie fiir die Teleologie in
metaphysischer Hinsicht Grundlage ist. c. Ethik und Axiologie
weist Husserl einem anderen Feld als die Teleologie zu, sie bilden
aber als ideenwissenschaftliche Prinzipienlehren die Basis fiir die
apriorische Teleologie. Damit wird ersichtlich, daBl den normativen
Disziplinen eine wesentliche Grundlegungsfunktion fiir die apriori-
sche Teleologie und damit (iiber diese) fiir die Teleologie in meta-
physischer Hinsicht zukommt. d. Was hier noch fehlt, ist ein Auf-
weis des Verhéltnisses von transzendentaler Phdnomenologie und
den normativen und teleologischen Disziplinen. Ferner wird nicht
deutlich, in welchen Relationen die Bereiche teleologischen Den-
kens zueinander stehen (vor allem die Teleologie der Intentionalitat
in bezug zu den genannten teleologischen Disziplinen); Husserl be-
zieht hier die teleologischen Disziplinen lediglich auf Sein, noch
nicht auf BewuBtsein (allenfalls indirekt, iiber die Prinzipienlehren).
Er nennt hier die ,verborgene Tendenz‘, die die Entwicklung der
theoretischen Erkenntnis (bzw. des BewuBtseinslebens iiberhaupt)
auf das Ideal der Vollkommenheit bezieht, aber er bringt deren Te-
leologie nicht in Zusammenhang mit den teleologischen Diszipli-
nen; und er erkennt den einheitsstiftenden Sinn jener Tendenz, be-
fragt ihn selbst aber noch nicht teleologisch.

2. Betrachtet man Husserls Ethik in ihrem gut zehn Jahre spiteren

Stand, so hat sich Wesentliches in ihrem Verhiltnis zur Teleologie
verdndert. Es zeigte sich bereits, wie Husserl in der Vorlesung ,,Ein-

251

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

leitung in die Philosophie® vom Wintersemester 1922/1923, die in
threm Anfangsstiick (Ms. B I 37) Fragen der Ethik behandelt, Ethik
als eine ,universale Vernunftlehre® bestimmte (vgl. oben II.1.2.).
Husserls Charakterisierung dieser Vernunftlehre sei kurz rekapitu-
liert: Die universale Vernunftlehre soll die gesamte Subjektivitit in
all ihren Beziigen moglicher Vernunftnormen sowie die Vernunft
selbst und alle ihre Vernunftarten korrelativ nach Akt und Aktgehalt
zum Thema zu machen. Bereits in der Bezeichnung der Ethik als ei-
ner universalen Vernunftlehre ist schon ein Bezug von Ethik und
BewuBtseinsteleologie angedeutet: Da ,Vernunft® fiir Husserl ein
Problemtitel fiir Synthesen der Erfiillung aufgrund evidenter Selbst-
gebung ist und da alle BewulBtseinsintentionen auf Evidenz ausge-
richtet sind und sich darin der teleologische Charakter des Bewuf3t-
seins zeigt,”’ weist Vernunft selbst eine teleologische Struktur auf.
Die Aufgabe der universalen Vernunftlehre liegt fiir Husserl genau-
er darin, daB Ethik die normative Seite von sdmtlichen Weisen der
Erfillung als Befriedigung einer Intention zum Thema macht. So-
fern alle Erfiillungssysteme normativ befragbar sind, ist Ethik als
Vernunftlehre in der Tat ,universal‘. Ihr gegeniiber ist, Husserl zu-
folge, die reine Logik als ,,universale Wissenschaftslehre eine be-
sondere Vernunftlehre. Ethik umspannt also Logik, aber diese auch
die Ethik, sofern Ethik als Theorie selbst unter wissenschafts-
theoretischen Normen steht. Husserl formuliert damit wie schon in
der Vorlesung von 1911 das Aufeinanderbezogensein der einzelnen
Vernunftarten, doch erhalt hier die Ethik gegeniiber der Logik mehr
Gewicht: Zwar ist fuir die theoretische Gestalt der Ethik als Theorie
die Logik zustandig, nicht aber fiir alle Vernunftarten, sondern eben
nur fiir die theoretische Vernunft. Die Ethik hingegen kann sich auf
alle Vernunftarten, auch die der Logik, beziehen, und zwar in nor-
mativ-praktischer Hinsicht. Mit der Fassung als universale Ver-
nunftlehre erhdlt die Ethik als Praktik nicht nur eine Aufwertung
gegeniiber der Axiologie (die fortan zu einem ihr immanenten Mo-

57 Zu Husserls Auffassung von Teleologie sowie zu seiner Bestimmung der teleo-
logischen VerfaBtheit des BewuBtseins als eines intentionalen vgl. die grundlegende
Arbeit von G. Hoyos Vasquez, [ntentionalitat als Verantwortung, a.a.O.

252

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ment wird) wie vor allem gegeniiber samtlichen anderen ontologi-
schen Disziplinen (den fritheren ,Prinzipienlehren®), sondern wird
zudem in einen engen Bezug zur Teleologie des Bewufitseins ge-
setzt.

Diese Aufwertung und Umdeutung der Ethik macht die Gestalt
verstandlich, in der die Ethik in den Untersuchungen der Kaizo-
Artikel auftritt. Auch hier sei der wesentliche Gedankengang kurz
wiederholt. Die Haltung der Kritik, in der gesetzte Ziele und einge-
schlagene Wege der Realisierung stets aufs neue gepriift werden
und die sich nicht mehr von egoistischen Motiven im weitesten Sinn
bestimmen 14Bt, sondern auf Sachzusammenhinge und objektive
Griinde, also auf herausstellbare Evidenzen, sich bezieht, verwan-
delt fiir Husserl das willkiirliche Streben nach Gliick in ein ,,Ver-
nunftstreben®, das ersteres nicht aufhebt, sondern im Gegenteil mit
seinen radikaleren Mitteln zu erfiillen sucht: sofern gesichertere und
somit standhaltendere Erzielung solche aufgrund von ausgewiesener
Evidenz ist. Dieses Vernunftstreben in Form permanenter Kritik der
eigenen Ziele kennzeichnet fiir Husserl das Ideal des ethischen Le-
bens, seine Annahme die Entscheidung zur Erneuerung. Indem die-
ses Ideal die kategorische Forderung besagt, in jeder Situation nach
bestem Wissen und Gewissen zu verfahren und von Situation zu
Situation ,,immer besser zu werden®, regelt es in universaler Weise
alle Zwecksetzung und -verwirklichung, ist damit als das Unbeding-
te aller teleologischen Prozesse von iibergreifender teleologischer
Relevanz.

Das aber bedeutet, dal Ethos und Telos in einem ersten Schritt
zur Deckung kommen. Das Telos konstituiert das Ethos, und dieses
ist nur als teleologische Entitit, welche die Aneignung der teleolo-
gischen Verfassung des Menschseins in einem teleologischen Pro-
zef} besagt: Die teleologische Grundstruktur menschlicher Praxis,
namlich stets auf Erzielung von Befriedigung gerichtet zu sein, soll
im Horizont ihrer teleologischen Tiefendimension des nicht abzu-
schlieBenden Vernunftstrebens geregelt und damit in ihrer teleologi-
schen Effizienz radikalisiert werden. Reine Ethik wird so zur Wis-
senschaft, welche die teleologische Faktizitdt der Subjektivitét in
praktischer Hinsicht aufdeckt und die appellativen Implikate, die
dieser Faktizitit selbst inhdrent sind, formuliert.

253

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es wurde ferner gezeigt, da} das sozialethische Leben der Er-
neuerung flir Husserl konsequent aus dem individualethischen
folgt.*® Das vermittelnde Moment ist das Vernunftstreben selbst,
das die Tendenz zu immer breiterer Evidenzgewinnung besitzt und
per se eine Begrenzung auf individuelles Sein nicht zuldft. Die Te-
leologie der Vernunft denkt Husserl in Stufen, die in praktischer
Hinsicht Stufen der Entwicklung ethischer Haltungen sind. Da das
ethische Ideal schon des individuellen Lebens in der Intensivierung
des Vernunftstrebens und damit in der Maximierung gewonnener
Evidenz besteht, wird deutlich, dal diesem Ideal dort am ent-
schiedensten entsprochen werden kann, wo eine grotmdogliche Per-
fektionierung des Vernunftstrebens garantiert wird: fiir Husserl in
der Gemeinschaftsform der Philosophie als universaler Wissen-
schaft, zumal fiir ihn Vernunft als iiberindividuelle in sich auf inter-
subjektive Zusammenhdnge verweist. Damit wird Theorie zu einer
selbst ethisch geforderten Funktion fiir die Erneuerung von Ge-
meinschaften, ja in Husserls Auffassung fiir die Erneuerung des
korrelativen Sozialgebildes von Vernunft selbst: der ,,Menschheit®.
Damit, daf} Philosophie und die durch sie zu ermdglichende ,,phi-
losophische Kultur“ zu den entscheidenden Garanten fiir ein ethi-
sches Leben werden, kulminiert die teleologisch konzipierte Ethik,
immanent-teleologisch zwingend, nicht nur in Philosophie, sondern
Ethik und ihre Teleologie werden, da Philosophie auch geschicht-
lich ist, in eine geschichtliche Dimension versetzt, ohne dafl Husserl
hier diese Historizitdt mit dem gleichwohl bestehenden ontologi-
schen Status von Ethik und Teleologie ausdiskutiert. Auch sieht
Husserl zu dieser Zeit noch keinen AnlaB, die Ethik, die weiterhin
als Ontologie konzipiert ist, mit dem Transzendentalen zu konfron-
tieren: Ihre Teleologie bleibt mundan, ihre Geschichtlichkeit ist
weltliche Historie. Das bedeutet, dal Husserl seine zur gleichen
Zeit in den genetisch-phdnomenologischen Analysen zur passiven
Synthesis im Rahmen des GroBprojekts einer transzendentalen Lo-
gik (vgl. Hua XI) gewonnene Einsicht in die Struktur transzendenta-

258 Somit liegt schon in der teleologischen VerfaBtheit der Vernunft als solcher fiir
Husserl ein wesentliches Argument gegen den Solipsismus.

254

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ler Teleologie, in die teleologische Verfaitheit transzendentaler
Subjektivitit, offenbar noch nicht mit seiner Auffassung von der
mundanen Teleologie praktischer Vernunft in Beziehung brachte.

3. Den Ubergang zu Husserls spiter Auffassung von Teleologie und
Ethik verdeutlichen Ausfiihrungen in dem bereits zitierten Manu-
skript A V 22 (Januar 1931). In diesem Text mit dem Titel ,,Uni-
versale Ethik* zeichnet sich eine Radikalisierung des Verhiltnisses
von Ethik und Teleologie dadurch ab, dal Husserl Ethik auf die
Totalitdat von Welt bezieht (vgl. oben II.1.2.). Die Fragen einer uni-
versalen Ethik, so hief} es hier, seien Fragen der Moglichkeit einer
»universalen Teleologie®, deren Willensquelle in der universalen
Sorge des Menschen liege, ein Leben in standhaltender Befriedi-
gung zu erzielen und korrelativ eine Welt, die bejaht werden kann.
Da fiir Husserl der fortschreitende Gewinn echter apodiktischer
Evidenz Irrationalitidten der Welt aufzulsen vermag, ist es fiir ihn
hier die fundamentale Aufgabe der Ethik, diesen ProzeB des Ver-
nunftstrebens unter Fixierung der Ideen eines ethischen Daseins und
der das faktische Dasein umzugestaltenden Moglichkeiten zu regeln
(vgl. ebd. 27). Die Frage nach dem Sinn des Telos fiihrt ihn zum
Zugestiandnis der Notwendigkeit einer universalen ontologischen
Besinnung hinsichtlich der Differenz, die zwischen dem faktischen
und dem ethisch geforderten Dasein und ihren korrelativen Welt-
formen besteht. Aus diesem Grund ist er jetzt der Ansicht, dafl die
universale Ethik simtliche Weltwissenschaften (Ideal- und Tatsa-
chenwissenschaften) voraussetzen mufl, um zu wissen, wie Welt
faktisch ist und welche Moglichkeiten sie beziiglich der ethischen
Idee in sich birgt (ebd.). Sofern Ethik als Wesenswissenschaft so-
wohl zu einer ideal moglichen Welt als auch zur faktischen Welt
und sofern zu den Méglichkeiten der realen Welt auch Ethik gehort,
miindet diese in eine ,,ethisch-teleologische Weltbetrachtung®, eine
,universale Weltwissenschaft* (ebd. 28).25 ’

2% Noch in E III 8 (Mérz 1934) spricht Husserl in diesem Sinn von einer
»universalen Weltbesinnung®, die ,,universale Kosmologie* oder ,.kosmologische
Weltbesinnung* (unter Abstraktion von allen axiotisch-praktischen Fragestellun-
gen) und , ethisch-praktische personale Welt- und Selbstbesinnung™ umfafit.

255

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hier ist der Ort, wo die Verwandlung von Ethik in Teleologie in
einem zweiten Schritt vollzogen ist: Ethik ist nicht mehr nur univer-
sale Vernunftlehre, die alle besonderen Vernunftlehren umspannt
und selbst eine mundanteleologische Gestalt erhélt. Dadurch, dal3
sie simtliche Weltwissenschaften umfaf3t, verwandelt sie sich in ei-
ne solche Metadisziplin, die in sich alles Weltwissen in praktischer
Hinsicht in Gestalt einer ontologischen Teleologie aufnimmt. Wiir-
de eine solche Wissenschaft noch ,Ethik‘ heiflen, waren Begriff und
Sinngehalt von Ethik als philosophischer Disziplin iiberstrapaziert.
Die ethisch-teleologische Weltwissenschaft stellt implizit den iiber-
lieferten Disziplinentitel in Frage, insofern sie indirekt seine Ab-
straktion, seine Abgelostheit von der Historizitdt, der Welt-Ge-
schichte, desavouiert.

Doch noch ein weiterer Schritt kiindigt sich hier an: In A V 22
nimmt Husserl kurz auf die transzendentale Subjektivitidt Bezug. Er
ist der Ansicht, daf} auch diese in der Verwirklichung von Moglich-
keiten lebt, in denen sie sich ,,zur Identitét konstituiert™ (ebd.), doch
so, daB sie nur in diesen Moglichkeiten isz. Der transzendentalen
Subjektivitit eine Freiheit zuzusprechen, sich so oder so verhalten
zu konnen, wire demnach widersinnig. Freiheit gibt es nur in der
Welt fiir den Menschen. Daher kann Husserl sagen, dafl der
Mensch, als ethische Person, nur im Willen zum wahren Sein ist
(ebd. 31), d. h. die ideale ethische Moglichkeit schlechterdings nie
ist, aber gleichwohl sich fiir sie entscheiden kann. Aber gerade dies,
daBl mundane Subjektivitit sich die ethische Moglichkeit nie aneig-
nen kann - ebensowenig, wie sie sich die Totalitdt der Moglich-
keitshorizonte ihres Weltlebens sich je einzuverleiben vermag - und
daB, korrelativ, die Welt nie in Identitdt resp. nie als vollkommene
Identitdt fiir ihn ist - gerade dies bezeichnet, vom Standpunkt des
Transzendentalen aus, eine Weise, wie die transzendentale Sub-
jektivitdt in der Verwirklichung ihrer Moglichkeiten, und zwar in
der Konstitution der Welt, isz. Diesen Sachverhalt hat Husserl im
Blick, wenn er sagt: ,,Die Phanomenologie macht evident, da3 die
Menschheit ein absolutes Wesen hat, das sie rein in sich und fiir
sich seiend enthiillen kann und das sie in threm Sein selbst nur ist
als horizonthaft seiend bzw. als seiend in seinen Vermoglichkeiten.
(Ebd.) Dies soll heifien: Das absolute Wesen des Menschen griindet

256

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in der transzendentalen Subjektivitit, die in ihrem Sein von der
Transzendentalphanomenologie enthiillt werden kann; der Mensch
kann aber dieses sein transzendentales Wesen nie sein, da er seinem
Wesen nach in die Welt eingelassen ist und Welt ihn nicht absolut
sein 14Bt, sondern ihn, im Spielraum der in seinem Wesen griinden-
den Mdglichkeiten, von Horizont zu Horizont verweist.

Damit ist die Perspektive von Husserls spéter Auffassung des
Verhiltnisses von Teleologie und Ethik er6ffnet: Ist Welt ein Kon-
stitutionsgebilde absoluter Subjektivitdt und vermag Theorie in ih-
rer radikalen Form, d. h. fiir Husserl als transzendentale Phinome-
nologie, ihre Funktion im Vernunftstreben am zielgerechtesten zu
erfiillen, so geniigt selbst eine universale Weltwissenschaft, ver-
standen als mundanontologische Teleologie, nicht mehr, um das
ethische Grundproblem der Bedingungen der Moglichkeit eines
vollkommenen Lebens und einer vollkommenen Welt zu 6sen. Ge-
fordert sind jetzt die transzendentale Phdnomenologie und Philoso-
phie selbst.

4. Die Entwicklung, die sich im Manuskript A V 22 andeutete, ist
kurze Zeit spater abgeschlossen: In Texten ab 1931 macht Husserl
die ethische Problematik des Vernunftstrebens im Rahmen einer
Teleologie zum Thema, die als Besinnung auf das absolute Faktum
der transzendentalen Subjektivitit und aufbauend auf phdnome-
nologische Befunde ontologische und metaphysische Gesichtspunk-
te miteinander verkniipft.

Da fiir das Weltleben alle Ziele und Zwecke im Totalhorizont der
Welt liegen, ist auch jeder Sinn einer mundanen Teleologie, eines
mundanen Vollkommenheitsideals an die Grenze des universalen
Welthorizonts gekniipft. Wird transzendentalphdnomenologisch
dieser Horizont selbst ansichtig, wird Welt also zum Phidnomen,
dann modifiziert sich auch entscheidend der Sinn der Teleologie
und des ihr inhdrenten Vollkommenheitsideals. Teleologischer Ver-
lauf und Ideal terminieren nicht mehr in der Welt, sondern ,Welt*
selbst wird, als transzendentales Konstitutionsgebilde, in der Teleo-
logie derjenigen Synthesen sichtbar, die korrelativ Einheit und
GlaubensgewiBheit von Welt konstituieren und damit die transzen-
dentalen Bedingungen der Moglichkeit aller mundanen Teleologie

257

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und ihrer Idealititen ausmachen. Diese Teleologie in der universa-
len Synthesis der Weltkonstitution ist fiir Husserl die Art und Wei-
se, wie transzendentale Subjektivitit als Intersubjektivitit ist, d. h.,
auch die transzendentale Subjektivitdt steht in einer Teleologie,
besitzt eine teleologisch verfafite transzendentale Geschichtlichkeit
(vgl. unten 1.3.).

Die Frage nach der Maglichkeit ethischen Lebens fiihrte Husserl
zur Anerkennung eines Vernunftstrebens, dessen immanenter teleo-
logischer Sinn auf die Uberschreitung der Welt-Grenze durch die
Phidnomenologie zielte. Die Welt-Grenze ist sozusagen der Spiegel,
der die Ideale mundaner teleologischer Entwiirfe reflektiert. Im
Uberstieg iiber diese Grenze, in der Losung vom Gespiegelten hin
zum Aufweis dessen, was in der Tiefe mundanen Entwerfens diese
,Bilder* auf die Oberflache des Spiegelns projiziert, entdeckt die
Phénomenologie die Unendlichkeit des teleologischen Strebens der
transzendentalen Subjektivitét in ihrer permanenten Verendlichung
zur mundanen Subjektivitdt und darin das letzte ,MaB‘ fiir das ethi-
sche Leben: Das Vollkommenheitsideal ist deswegen ein unerreich-
bares (daf8 es unerreichbar war, wufite bereits die mundane teleolo-
gische Betrachtung), weil die transzendentale Intersubjektivitit in
der Konstitution von Welt selbst an kein Ende kommt. Deswegen
geniigt es nicht, sich auf das Vollkommenheitsideal im Sinn einer
mundanen Ethik, im Horizont des Mundanen, zuzubewegen, es muf}
iiberstiegen werden - hin auf die Ubernahme der GewiBheit, daB die
universale Teleologie als ,Form aller Formen® (Hua XV, 380)
selbst nie als vollendet zu denken ist.

Die Krisis der europdischen Wissenschaften ist fiir Husserl das
weltgeschichtliche Exemplum dafiir, daB eine bestimmte Apperzep-
tionsweise im Glauben an ihre End-Giiltigkeit festgefahren ist. Der
naive Glaube an ein Ansich der Welt, der Objektivismus der Wis-
senschaft, der vermeintlich sichere Besitz des gewohnheitsmaBig
Verfligbaren, das einen Riickgang auf die Sinnquellen scheinbar
tiberfliissig macht und sich im ,,Formelsinn® der neuzeitlichen ma-
thematisierten Wissenschaft ausdriickt, sind fiir Husser! Indizien fiir
jene Verfestigung im Endlichen. Die transzendentalphilosophisch
aufgehellte Genese wissenschaftlicher Weltapperzeption, die in der
natiirlichen vorwissenschaftlichen Apperzeption griindet, wird fur

258

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserl zu einem Stiick der Beschreibung dessen, wie transzenden-
tale Subjektivitdt in Stufen ihrer Weltkonstitution geschichtlich ist
und sich mundan vergeschichtlicht.

Als Medium der Aufhebung von ontologischer Ethik in tran-
szendentale Teleologie erweist sich somit das Problem von End-
lichkeit und Unendlichkeit. Dies ist nicht beildufig: Hat es die Hus-
serlsche Ethik als Praktik mit teleologischen Konzepten von ganz-
heitlichen Lebensentwiirfen und individuellen wie sozialen Aufga-
benideen, kurzweg mit Vollkommenheitsidealen zu tun, so ist ihr
schon als mundaner Theorie die Ausrichtung auf Pole, die im Un-
endlichen liegen, inhirent. Es deutete sich schon an, daB die Uber-
fithrung von Ethik in Teleologie im wesentlichen darin ihr Movens
besitzt, daf} fiir Husserl die transzendentale Teleologie dem Streben
nach Unendlichkeit entschiedener zu entsprechen vermag, sofern sie
belegt, daB die schon im natiirlichen Weltverhiltnis intendierte Un-
endlichkeit von diesem begrenzt wird. Aller Verendlichung entzo-
gen, zeigt sich nach Aufthebung der Grenze durch Phdanomenologie
das unendliche Streben der transzendentalen Subjektivitit als sol-
ches. Dies gilt es im folgenden auszuweisen. Die Problematik von
Endlichkeit und Unendlichkeit gibt vor allem AnlaB, das Raum-
Verhiltnis in den Blick zu nehmen, das mit der Setzung von Aufga-
benideen und unendlichen Polideen eroffnet wird. Es wird somit
konkret zu fragen sein: In welchem genauen Verhiltnis steht die auf
Unendlichkeit bezogene Aufgabenidee der Philosophie als tran-
szendentaler Phinomenologie zur Radikalisierung der Endlosigkeit
natiirlicher Weltapperzeption in der auf Unendlichkeit bezogenen
neuzeitlichen Mathematisierung der Natur einerseits sowie zur Un-
endlichkeit transzendentaler Weltkonstitution andererseits? Mit
welchen Weisen des Strebens nach ,Vervollkommnung* korrelieren
jeweils die Beziige von mathematischer Naturwissenschaft, Phano-
menologie und transzendentaler Subjektivitdt auf Unendlichkeit? Im
folgenden wird die auf ideale Polideen bezogene transzendentale
Phdnomenologie dadurch abzuheben sein, daf} sie einerseits mit
dem von ihr analysierten IdealisierungsprozeB neuzeitlicher Wis-
senschaft konfrontiert, andererseits in Beziehung zu der ebenfalls
von ihr aufgewiesenen Bewegungsrichtung der transzenentalen
Subjektivitdt auf Unendlichkeit gesetzt wird.

239

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Teleologie und Theorie

Bekanntlich hatte Husserl in der Entdeckung der Unendlichkeit
seitens der neuzeitlichen Wissenschaft das Hauptmoment der Ma-
thematisierung der Lebenswelt erblickt. Doch der Begriff der Un-
endlichkeit ist hierbei mehrdeutig. Denn partizipiert nicht auch das
natiirliche, aulerwissenschaftliche Weltleben in gewissem Sinn an
einer Unendlichkeit, sofern es in den offen-endlosen Welthorizont
hineinlebt? Steht nicht erst recht die transzendentale Subjektivitit in
einer Unendlichkeit der Weltkonstitution? Was besagt dann aber im
Fall der mathematisierten Wissenschaft die Stiftung von Unend-
lichkeit?

Gegeniiber der Endlichkeit des natiirlichen, aulerwissenschaftli-
chen Lebens mit seinen Relativititen und Situationswahrheiten
sucht die neuzeitliche Wissenschaft, so Husserl, ein Irrelatives, ein
Wabhres an sich, und greift darin auf Konzepte der antiken Geome-
trie und Mathematik zuriick, die schon endliche Erfahrung zu ent-
grenzen suchten. In Galileis Anwendung der reinen Mathematik auf
die anschaulich gegebene Natur erblickt Husserl in zweifacher Hin-
sicht eine Verunendlichung der endlichen Horizonte natiirlichen
Lebens: zum einen in der Idealisierung der Gestaltqualititen des
Raums, der Dauer, der Bewegungen, die zugleich, und zum ande-
ren, die ,,Mitidealisierung* der zugehodrigen Sinnesqualitéten, der
,sinnlichen Fiillen® (Hua VI, 37), zur Folge haben. Die ,,Unend-
lichkeit, die mit der Idealisierung der sinnlichen Erscheinungen sub-
struiert war®, bedeute in eins ,,eine Substruktion von Unendlichkei-
ten fiir die eo ipso mitsubstituierten Fiillequalititen* (ebd.). Husserl
bezeichnet diese Idealisierung der Sinnesqualititen, die an sich
selbst ,,keine mathematisierbare Weltform* besitzen, als ,,, indirekte *
Mathematisierung™ (ebd. 33). Diese indirekte Mathematisierung der
Sinnesqualititen sei nur aufgrund einer allgemeinen Hypothese
moglich geworden, ndmlich ,,daB eine universale Induktivitat in der
anschaulichen Welt herrsche®, eine, die sich in alltidglichen Erfah-
rungen bekunde, aber ,,in ihrer Unendlichkeit” verborgen ist (ebd.
37 f,; vgl. 64 ff.). Diese Induktivitdt bezeichnet Husserl auch als
,universale idealisierte Kausalitdt”, die ,alle faktischen Gestalten
und Fiillen in ihrer idealisierten Unendlichkeit* umgreift (ebd. 37).

260

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese universale Hypothese stellt fiir Husserl ein Kriterium dar,
mit dem die neuzeitliche Idealisierung von den Idealisierungsbestre-
bungen der Antike zu unterscheiden ist (vgl. ebd. 340 f.). Galileis
Mathematisierung beziehe sich im Gegensatz zur antiken Geometrie
auf die Natur im ganzen und gestalte sie selbst zu einer ,mathe-
matischen Mannigfaltigkeit“ um (ebd. 20). Die neuzeitliche Ma-
thematisierung betrifft den Weltsinn selbst, indem Welt selbst als
mathematische GroBe berechenbar wird. Da jedoch wie fiir alles
Weltleben, so auch fiir die Wissenschaft Welt die absolute, uniiber-
steigbare Grenze bedeutet, ist die Mathematisierung der Welt nicht
dort zu bestitigen, worauf sie in ihrer Universalisierung zielt: ndm-
lich eben auf Welt als solche. Daher ist die Mathematisierung gera-
de aufgrund ihrer Universalitdt, d. h. ihrer Bezogenheit auf Welt
selbst, ,nur’ Hypothese, denn sie ist durch Erfahrung und Kenntnis
in der Welt, die nicht an den ,Ort* von Welt selbst gelangen, nie
einlosbar. Die allgemeine Hypothese einer universalen Induktivitét
kann sich also vermdge dieser Induktivitét selbst nie zur bestétigten
These wandeln. Solange die universale Induktivitdt angesetzt ist, ist
sie nur als Hypothese anzusetzen, da ihr Limes, die idealisierte Un-
endlichkeit, tiber alle Erfahrungen und Erfahrbarkeit hinausliegt.
Husserl stellt daher fest, da die Hypothese ,.frotz der Bewdhrung
auch weiter und fiir immer Hypothese* bleiben muf}, die Bewih-
rung ist ,.ein unendlicher Gang von Bewdhrungen®: ,Es ist das ei-
gene Wesen der Naturwissenschaft, es ist a priori ihre Seinsweise,
ins Unendliche Hypothese und ins Unendliche Bewdhrung zu sein.”
(Ebd. 41) Damit wird ,,wahre Natur“ der mathematisierten Natur-
wissenschaft zu einer ,,Unendlichkeit von Theorien®, ist selbst nur
denkbar als Bewihrung, bezogen ,auf einen unendlichen histori-
schen Prozef der Approximation (ebd. 41 £.).

Die idealisierte Unendlichkeit hat somit auch hier einen zweiten
Sinn von Unendlichkeit zur Folge: ndmlich die Unendlichkeit der
Annidherungsschritte an den im Unendlichen liegenden Pol. Die er-
ste Unendlichkeit bezeichnet das iiber allem Faktischen Hinaussein
der Polidee als solcher, die zweite verweist auf die Unbegrenztheit
der faktischen Anndherung an die Polidee, zeigt mithin an, da8 noch
so viele zuriickgelegte Schritte diese Polidee nie erreichen konnen.
Die Hypothese verklammert nun beide Sinngehalte von Unend-

261

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lichkeit: Sie bezieht sich inhaltlich auf die idealisierte Unendlich-
keit und ist (und bleibt) Hypothese vermoge der zweiten Unend-
lichkeit. Zugleich wird deutlich, dal beide Bestimmungen von Un-
endlichkeit eng aufeinander verwiesen sind: Die Ansetzung der im
Unendlichen liegenden Polidee als Polidee ist nur in Korrelation zu
einem ins Unendliche auf sie hinzielenden Approximationsweg
moglich. Diese letztere Unendlichkeit des Approximationsweges ist
eine Unendlichkeit, die ihrerseits an die Endlichkeit eines bestimm-
ten faktische Natur erfahrenden Lebens gebunden ist. Somit weist
auch die Polidee noch einen Schatten von Endlichkeit auf, da sie ja
mit ersterem, dem Approximationsweg, untrennbar verbunden ist.
Die Hypothese einer idealisierten Unendlichkeit besitzt zudem mit
ithrer von Husserl aufgezeigten Genealogie aus der natiirlichen,
vorwissenschaftlichen Welterfahrung ein weiteres Fundament in
endlichen Beziigen. Wie kann einsichtig gemacht werden, daf3 die
Mathematisierung der Natur nicht nur in der Lebenswelt griindet,
auf ihr aufbaut, wie Husserl wiederholt betonte, sondern in einer
wesentlichen Hinsicht gar nicht aus einer bestimmten grundlegen-
den Struktur der Lebenswelt herauskommt - ja schlieBlich diese, in
einem noch anderen Sinn, in einer der Lebenswelt fremden Art und
Weise verendlicht?

Die Fundierung der idealisierten Unendlichkeit in lebensweltli-
chen Idealisierungen zeigt Husserl mit dem bereits erwidhnten Be-
griff der Induktion an. Es geht dabei um die Stiftung einer eigen-
tiimlichen Zeitlichkeit, einer solchen, die der aktuellen Gegenwir-
tigkeit mit ihren okkasionellen Erinnerungs- und Erwartungshori-
zonten eine groBere praktische Verfligbarkeit in Hinblick auf zu
Leistendes gestattet. ,Induktion‘ bezeichnet hier Erweiterung der ins
Kiinftige gerichteten Sicht, der Voraus-Sicht.*® Ihre generelle
Maoglichkeit, ihre Motivation, liegt in einer bestimmten Struktur des
welterfahrenden Lebens. Sofern Welterfahrung fiir Husserl dadurch
ausgezeichnet ist, daB sie in ihrer Situiertheit und Relativitdt in Ho-

260 Auf Voraussicht, wir konnen dafiir sagen, auf Induktion, beruht alles Leben. In

primitivster Weise induziert schon die SeinsgewiBheit einer jeden schlichten Erfah-
rung.” (Hua VI, 51; vgl. Hua XXIX, 390)

262

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rizonten steht, in die sie prinzipiell eindringen kann, lebt sie in einer
eigentiimlichen Verbindung von Endlichkeit und Unendlichkeit:
Trotz ihrer umweltlichen Begrenztheit durch Traditions- und Situa-
tionsbindungen und der daraus entspringenden je nur relativen
Geltungsbereiche lebensweltlicher Wahrheiten®' kann sie diese
Begrenzungen iiberschreiten. Die Uberschreitung wird dadurch
motiviert, daf} alle Traditions- und Situationsbindung in Horizonten
steht, die prinzipiell die Sinngehalte dieser Festlegungen transzen-
dieren. Diesen Sachverhalt bezeichnet der erste Sinn einer Verhiil-
lung von Unendlichkeit in der Endlichkeit des Weltlebens, den
Husserl in einem Text von 1931 mit folgenden Worten benennt:
Der Mensch ,,lebt horizonthaft®, das ist, er , lebt im BewuBtsein der
Endlichkeit in eine unendliche Welt hinein“ (Hua XV, 389; vgl.
auch Hua VIII, 341 f.). Damit kommt dem Menschen zugleich, als
in Endlichkeiten stehend, auch ein Wissen um Unendlichkeit zu.
Das menschliche Sein sei daher, so Husserl, ,,Sein in der Endlich-
keit derart, daB} es bestdndiges Sein im BewuBtsein der Unendlich-
keit* ist (ebd.); d. h., das mundane Leben ist endlich beziiglich der
absoluten Grenze des Welthorizonts, aber gerade aufgrund dieses
Horizontes unendlich: Zum Weltleben gehort wesentlich das Kon-
nen, in nicht abzuschlieBende Erfahrungshorizonte hineinzuleben.
Weil schon fiir das natiirliche, aulerwissenschaftliche Leben in sei-
nem Wissen um seine Endlichkeit zugleich ein Wissen um sein in-
duktives Verwiesensein auf unendliche Horizonte mitschwingt,
besitzt die in der Mathematisierung entworfene Unendlichkeit hier,
im welterfahrenden Leben, einen Ansatz- und Ausgangspunkt.
Damit erweist sich die idealisierte Unendlichkeit, in Husserls In-
terpretation, selbst als eine spezifische Verunendlichung der an sich
schon unendlichen Horizonte weltlicher Erfahrung. Mathemati-
sierung der Natur ermdgliche, so Husserl, ,eine ins Unendliche er-
weiterte Voraussicht“ (Hua VI, 51; vgl. EU 42). Die Mathemati-

2! Dem auBerwissenschaftlichen Leben ist sein ,,offen endloser Horizont* noch
»hicht erschlossen® (d. h. in und fiir die Praxis angeeignet): ,[...] alles bewegt sich
in endlich iiberschaubarer Umweltlichkeit.“ (Hua VI, 324) ,Die Welt, die endlos
offen und doch nicht ,unendlich® ist im Sinne der neuzeitlich mathematischen Na-
tur. (Hua XXIX, 67 £; vgl. auch Hua XV, 388 f)

263

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sierung idealisiert somit die selbst schon auf Kiinftigkeit bezogene
Welterfahrung. Die jede Tatsdchlichkeit tibersteigende Idealitét die-
ser Mathematisierung ist damit nicht lediglich ein Apriori im Sinn
einer vor-tatsichlichen Allzeitlichkeit. Sie gewinnt vielmehr ihren
idealen Gehalt aus der entrealisierten Horizontstruktur des Weltle-
bens, wird damit selbst zu einem idealisierten Horizontbezug, der in
Kiinftigkeit, in einem nach-tatsichlichen Idealen, einem idealen,
doch auf Faktizitit bezogenen Pol, kulminiert. Noch in der Struktur
ihrer ideellen VerfaBitheit ,spiegelt® somit die Mathematisierung ihre
Herkunft aus dem vorwissenschaftlich-mundanen Leben mit seinem
Hineinleben in den unendlich-endlosen Welthorizont wider.

Diese Abkiinftigkeit der mathematischen Idealisierung der Natur
aus der Weltstruktur der Lebenswelt wird dort noch deutlicher, wo
Husserl den genealogischen ProzeB3 dieser Abkiinftigkeit zu rekon-
struieren sucht. Im Schlufteil der Erstfassung der Krisis-Schrift
(1935), unterscheidet Husserl diesbeziiglich zwei Stufen der Ideali-
sierung. Die erste Stufe ist dadurch bezeichnet, dal im Ubergang
von einer mythischen zu einer rationalen Weltsicht, wie Husserl
schreibt, ,,das zur endlichen Umwelt gehdrige Schema von Nahum-
welten und Fernumwelten (die man [beide] erwandern kann) als ins
Unendliche fortsetzbar gedacht wurde®, obgleich fiir diese Fortsetz-
barkeit in infinitum eine Erfahrbarkeit nicht mehr besteht (Hua
XXIX, 141). Im Gegensatz dazu sei in der mythischen Weltsicht vor
aller Idealisierung die Allheit der endlichen, sichtbaren und erfa3ba-
ren Dinge mit dem Gestaltlosen verschmolzen: mit der, wie es bei
Husserl weiter heif}t, ,,Erde als dem Erdboden, der prinzipiell nicht
als ein ,Ding‘ erfahrbar ist (Gaia), dem Himmel, dem endlosen
Meer, der Luft, der Nacht, dem (konkret erfiillten) alles umspanen-
den Raum, der allesumspannenden Zeit“; das Umgreifbare (péras)
und das Gestaltlose (apeiron) sei in einem endlichen Weltverstind-
nis somit derart verbunden, daB beides mogliche Erfahrung nicht
transzendiert (ebd.). Diesen Weltbegriff sprengt die Idealisierung
erster Stufe; sie ist zugleich, wie Husserl hervorhebt, , Idealisierung
unserer Vermoglichkeit”, uns in der uns gegebenen Welt allseitig
bewegen zu kénnen, und ,ldealisierung unserer Erfahrung®, nidm-
lich im Fortgang stets immer wieder auf Dinge zu stofen (ebd.). Die
erste Stufe der Idealisierung erzeugt mithin die verfliigbare Beweg-

264

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lichkeit unserer Erfahrungsorgane und diese im voraus als ins Un-
endliche erstreckt angesetzte Ding-Typik alles Erfahrbaren.’®* Die
zweite Stufe der Idealisierung stelle, so Husserl, die Mathematisie-
rung der Natur dar. Beziiglich der Genealogie der beiden Stufen be-
merkt Husserl: Die Annahme, sich von jeder Stelle aus fortbewegen
und das Erfahrbare transzendieren zu konnen, 146t sich umkehren
und auf die Nahdinge selbst anwenden; und zwar in dem Sinn, daf3
den Nahdingen selbst eine Unendlichkeit unterlegt wird, die eine
unendliche Anndherung an ihr wahres Sein an sich besagt. ,,Als das
wirkliche und wahre Ding gilt nun ein erst in unendlicher Annéhe-
rung (und kontinuierlicher Selbstkorrektur) zu gewinnendes Nah-
ding - also ein ,Limes‘.” (ebd. 141 f.) Diese Limes-Idealisierung ist
vollends universalisierbar dadurch, daB sie sich auf alle Dinge, also
auch auf die Ferndinge, beziehen 1aBt (vgl. ebd. 140).

Dreierlei wird hier deutlich: Zum einen erwichst die Limes-
Vorzeichnung der induktiven Horizontstruktur der umweltlich ori-
entierten natiirlichen Erfahrung (vgl. auch Hua VI, 499), und zwar
nicht nur dadurch, da das Immer-weiter-Gehen-Ko6nnen unter ma-
thematische Ideen gestellt wird; sondern in dem noch radikaleren
Sinn, daB die Ding-Struktur selbst, das Verweisungssystem ihres
Innenhorizontes, Ausgangspunkt einer Idealisierung ist, die auf die
gesamte Erfahrungswelt anwendbar wird. Der Limes selbst wird
dabei vorgestellt als Ding - und verdinglicht-objektiviert so die ge-
samte mogliche unendliche Erscheinungsreihe, die in ihm kulmi-
niert. Zugleich konstituiert sich mit dem unendlichen Dingpol ein
Mafstab irrelativer Wahrheit, an dem gemessen alle Situations- und
Horizontwahrheit, die sich nicht in ihn einfiigen 14Bt, als bloB relati-
ve Wahrheit eingestuft wird (vgl. Hua XXIX, 67). Der Wahrheits-
begriff der Idealisierung nimmt damit eine Giiltigkeit in Anspruch,
die in Widerspruch zu seiner transzendentalphinomenologischen
Genese steht, sofern er, als selbst durch Idealisierung lebens-
weltlicher Wahrheit erwachsen und vom Wahrheitsszil des prakti-

262 Vgl. Hua VI, 340 f. ,Das Altertum ging voran, und mit seiner Mathematik voll-
zog sich zugleich die erste Entdeckung unendlicher Ideale und unendlicher Aufga-
ben.” (341)

265

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schen Lebens Gebrauch machend (vgl. Hua XXVII, 233), eben die-
se Wahrheit in ihrem angestammten Bereich relativiert.

Zum zweiten zeigt sich nun deutlicher, wie in der Idealisierung
zwei Wirklichkeitsbereiche miteinander verschmelzen: namlich ma-
thematisch-ideales und faktisch-reales Sein.’*> Die Idealisierung
entwiéchst somit nicht nur der Erfahrungswelt, sie vermischt sich in
einem bestimmten Sinn auch mit ihr, indem sie die endlos induktive
Erfahrungsreihe unter mathematische Ideen stellt. Dies ist der noch
genauere Sinn der von Husserl herausgestellten ,Hypothese® der
Mathematisierung der Natur: Daff Natur ideell mathematisierbar ist,
ist nicht durch Erfahrung zu beweisen, denn Tatsachenerfahrung
vermag Ideelles nicht auszuweisen; es ist aber andererseits auch
nicht mathematisch zu begriinden, da beziiglich der Erfahrungswelt
das ,,Ideenkleid” der Mathematik nur Konstruktion ist, ihr im Pro-
zef} der Idealisierung nur supponiert wurde, nicht in ihr als phino-
menaler Bestandteil der Induktivitit der Welterfahrung liegt.

SchlieBlich zeigt sich die Differenz von Polidee und Eidos: Eine
Limes-Idee ist weder eine Typik im Sinn einer lebensweltlichen
Allgemeinheit noch eine Wesensallgemeinheit im Sinn der Phino-
menologie. Im Fall von Typik und Wesensallgemeinem liegt die
Allgemeinheit nicht in einem als solchem unerreichbaren Pol. Wih-
rend fiir eidetische Gehalte der Horizont des moglichen Durchlau-
fens eine Variabilitdt darstellt, beziiglich der das Eidos die Konstan-
te bezeichnet, dem Horizont der Moglichkeiten als das konstant
Bleibende entnommen werden kann, ist die Polidee nicht etwas, das
sich in den Horizonten ,darstellt’, sondern den Fluchtpunkt von
Horizontbeziigen markiert. Auch beziiglich der Polidee wird man
Unterschiede beziiglich der Einstellung feststellen miissen, in der
sie ihre Giiltigkeit besitzen. Sind empirische Allgemeinheiten mit
dem Charakter der Prasumtivitit behaftet und weist demzufolge die

263 Konstruierbar ist die Natur als idealisierte, sie ist dadurch faktische Wirklich-
keit einer ontologischen, und zwar mathematischen unbedingten Allgemeinheit
[...]1“ (Hua VI, 295, Anm.) ,,Die Unfdhigkeit im Beginn der Neuzeit, die rationale
mathematische Erklarung (die rein mathematische und angewandte) zu scheiden
von der kausalen Erklarung, die, als rationale, die Natur mathematisierte, unter ma-
thematischen Limes-Ideen betrachtete.” (Hua VII, 319)

266

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

empirische Typik eine Wirklichkeitsthesis auf, so gilt dies analog
fiir die Polidee des Idealisierungsprozesses: Auch hier wird - anders
als im Fall von regulativen Ideen - die Polidee auf ein faktisches
Fortschreitenkénnen bezogen und selbst als ein unerreichbares
Faktum gesetzt bzw., in der Mathematisierung, wie gezeigt mit dem
Faktischen verkoppelt. Demgegeniiber erwichst die regulative Idee
im Kantischen Sinn weder empirischen Horizontvorzeichnungen
noch stellt sie faktisch Seiendes unter Ideen, sondern entwirft in
reiner Moglichkeit ein ,,a priori bestimmtes Kontinuum von Er-
scheinungen® (vgl. Hua IlI, 297 £.).

Wie ist dieses Nicht-los-kommen-Konnen des Idealisierungs-
prozesses von der Welt der Erfahrung auszuweisen? Diese Frage
fordert dazu auf, Idealisierung und Vollkommenheitsstreben mit
dem Selbsterhaltungs- und Vernunftstreben zu konfrontieren. Wir
kniipfen an ein weiteres, noch grundlegenderes, obgleich von Hus-
serl nicht kohédrent diskutiertes Moment der Verwurzelung von
Idealisierung und Mathematisierung in der natiirlichen Welterfah-
rung an. Dieses Moment ist sozusagen ein ,Tiefenmoment* des In-
duktionsstils natiirlicher Welterfahrung. Es ist letztlich zuriickge-
bunden an eine Differenz, die zundchst fiir eine raumzeitlich orga-
nisierte, verweltlichte Subjektivitdt besteht: ndmlich an die Diffe-
renz von Intention und Erfiillung. Diese Differenz besagt, daf3 ich
im Welthorizont immer schon auf solches verwiesen bin, von dem
ich keine oder noch keine evident ausweisende Erfahrung habe.
Schon hier zeigt sich, dal Weltleben beziiglich dessen, worauf es
sich bezieht, was es intendiert, in einem nichtwissenschaftlichen
Sinn hypothetisch verfahrt, entsprechend seiner Struktur so verfah-
ren muB. Die Induktivitit der Welterfahrung selbst ist also genuin
hypothetisch organisiert in dem Sinn, dal sie immer erneut und
immer weiter Setzungen vollzieht, die nicht oder je nur zu einem
Teil in Evidenz ausgewiesen sind. Den iterativen ProzeB, daf3 fiir
die Welterfahrung je nur bestimmte Teile des Intendierten evident
eingeldst sind, daB aber die Gewinnung von Evidenz immer weiter
zu treiben ist, bezeichnet Husserl, wie schon erwidhnt (vgl. oben
1.4.3)), als ,,Bewahrheitung“. Dies besagt nicht nur, da3 die Wahr-
heiten, die dem Boden der Welterfahrung entstammen, nicht unver-
dnderliche Wahrheiten an sich sind, dal Wahrheit in einem Prozef3

267

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Bewahrheitung errungen wird und wieder verlorengehen kann.
Vor allem besagt dies, dal fur Husserl der Proze der Bewahr-
heitung vermoge der Intentionalitdtsstruktur der Erfahrung auf
Wahrheit an sich in einem noch vorwissenschaftlichen Sinn aus ist,
daB sich bereits natiirliches Erfahren, wie oben ebenfalls schon be-
merkt, implizit auf Grenzbereiche bezieht, auf Grenzbereiche erfiill-
ter Wahrheit im Kiinftigen (Wahrnehmung) oder Vergangenen
(Erinnerung): den im Unendlichen liegenden Limes im Fall der
Wahrnehmung und den im Endlichen liegenden Limes im Fall der
Erinnerung (vgl. Hua XI, 20, 274 f., 113). Wohlgemerkt ist dieser
zweifache Limes das Korrelat der transzendentalphdnomeno-
logischen Aufweisung, die damit einen das Weltleben betreffenden
Befund feststellt, der jedoch als solcher nicht fiir das Weltleben ist.
Welterfahrung ist gemafl diesem Befund organisiert, ohne daf} sie
diese Struktur selbst schon als Thema hat. In dieser transzendental
aufgekldrten VerfaBitheit der Welterfahrung, auf Erweis von Wahr-
heit aus zu sein, wofiir letztlich das ,System* von Intention und Er-
fiilllung bestimmend ist, griindet offenbar die Motivation, eine Ma-
ximierung dieses Strebens nach ausgewiesener Wahrheit zu betrei-
ben. Der transzendental aufgewiesene doppelseitige Limes kann
aber in anderem Gewand in der natiirlichen Erfahrung und fur diese
thematisch werden. Da das Weltleben Wahrheit nicht schon hat,
sondern erringen muf, konstituiert es schon vorwissenschaftlich
ideale Orte, an denen Wahrheit als ganz erreicht gedacht werden
kann: Ideale der Vollkommenheit und korrelativ ein Streben nach
,»Vervollkommnung: Mathematische Idealisierung stellt insofern
eine Radikalisierung dieses Vollkommenheitsstrebens dar, als sie,
wie Husserl in Beilage II der Krisis bemerkt, ,ein Vollkom-
menheitsideal aufgrund einer Konzeption der Unendlichkeit von
Unvollkommenheit* konzipiert. Auf diese Weise werde dem der
Welterfahrung eigenen ,,Gang iterativer Vervollkommnung® ,.eine
schlechthinnige Unendlichkeit der Iteration substruiert (Hua VI,
361). Mathematisierung konstituiert ihr Vollkommenheitsideal
demnach so, daB sie die iterative Vervollkommnung der Welterfah-
rung ihrerseits verunendlicht.

Es wurde gezeigt, da} sich das Streben nach Vervollkommnung
fir Husserl nicht nur und primér nicht auf zu erringende Wahrhei-

268

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten bezieht. Damit es diesen Bezug ausbilden kann, muB3 es vorweg
,mehr sein als ein Wahrheitsstreben: Es griindet selbst noch in der
Lebenssorge, in der Selbsterhaltung. Das in der mathematisierenden
Idealisierung maximierte natiirliche Wahrheitsstreben besteht als
solches nur aufgrund einer Urrdumlichkeit, beziiglich der die Diffe-
renz von Intention und Erfiillung entfaltet ist, die alle reale und
imaginierte Rdumlichkeit erst entwerfen und erfahren lat. In dieser
Urrdumlichkeit griindet lebensweltlich-existenziell gesprochen eine
Erstrecktheit der Welterfahrung, in der diese sich als ungesichert er-
fahrt. Vor diesem Hintergrund erweist sich jedes Wahrheitsstreben
als eine Funktion der Lebensvorsorge als einer transzendentalen
Struktur, die auf jenen Urraum zuriickweist, in dem fiir die Welter-
fahrung die unaufhebbare Diskrepanz von Entwurf und Erlangung
beschlossen ist. Der Bezug auf ideale Pole verdeutlicht jetzt, wie
solche Idealisierungsvorgénge selbst noch eine Funktion der Selbst-
erhaltung sind, indem sie dem Leben in seiner ,Ausgesetztheit* in
jene Urrdumlichkeit ihrerseits Rdume erdffnen, in denen fiir das
Leben inmitten der stindigen Gefahr der Modalisierung aller Ge-
wiBheit und der Enttduschung aller Hoffnung sichere Bahnen des
Erwarten- und Handelnkénnens vorgezeichnet werden.

Beziiglich der Diskrepanz zwischen Vorzeichnung und Erfiill-
barkeit wird alle Welterfahrung trotz ihrer offenen Endlosigkeit vor
aller wissenschaftlichen Theorie endlich genannt werden miissen,
denn diese Diskrepanz markiert fiir sie eine nicht iiberwindbare
Grenze. Zugleich verweist diese Diskrepanz das Weltleben in die
offene Endlosigkeit seines Erlebens und ist so der Grund dafiir, da3
in der Welt volle Befriedigung nicht zu erlangen ist, da nicht nur
Enttauschung und Scheitern drohen, sondern schon jede Erfiillung
nur vereinzelte Erfiillung ist, die in weiterverweisenden Horizonten
steht. Mehr noch: Befriedigung selbst ist es, die jene Diskrepanz
austragt. Denn Streben nach Befriedigung besitzt vermoge der im
Faktischen nicht moglichen absoluten Erfiillung eine durchgéngig
intentionale Struktur, die in sich auf die die Endlichkeit iiberstei-
genden absoluten Erfiillungsformen von ,.Lebenstotalitdt und per-
sonaler Seinstotalitdt“ (Hua XV, 404) bezogen ist und somit dafiir
aufkommt, daB} bereits im Horizont der Mundanitit ideale Orte der
Vollkommenheit konstruiert werden.

269

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie aber verhilt sich die in der Welterfahrung so tief verwur-
zelte und sich doch in der Konstitution einer mathematisierten Un-
endlichkeit iiber sie erhebende Idealisierung zu dieser Grenze? Ist
sie in der Lage, diese Grenze zu iibersteigen? Ihr Uberstieg ist ein
scheinbarer. Sie iiberwindet die Prasumtivitdt der Welterfahrung
und bereitet so dem Verwiesensein von Erfahrungshorizont zu Er-
fahrungshorizont ein Ende, da sie die ganze Reihe der Horizontver-
weisungen mit dem Bezug auf einen idealisierten Pol unter sich
laBt. Sie iiberwindet jedoch die Prasumtivitdt nicht eigentlich: Da
die Prasumtivitdt an den mit der Konstitution von Welt er6ffneten
Urraum in der Diskrepanz von Entwurf und Erfiillung zuriickge-
bunden ist, miiBte ihre wirkliche Aufhebung iiber die Konstitution
von Welt steigen, was der Uberstieg iiber die Gesamtheit der Er-
scheinungsreihen nicht leistet. Die maximierte Wahrheitssicherung
der mathematisierenden Idealisierung und die durch sie ermoglichte
Perfektionierung der Voraussicht kdnnen somit die Sorgestruktur
des Lebens als solche weder aufheben noch sie iiberhaupt ,treffen®,
da diese in ihrem transzendentalen Ursprung ebenfalls mit jenem
Urraum verkniipft ist. Dies hat zur Folge, da} die Idealisierung, die
die Prasumtivitdt der Welterfahrung als Merkmal von deren End-
lichkeit autheben wollte, selbst eine Verendlichung darstellt und die
Welterfahrung als solche verkiirzt. Denn sie besagt nicht nur, da3
das auflerwissenschaftliche Vollkommenheitsstreben Vollkommen-
heit prinzipiell nicht erlangen kann, sondern nimmt dem Leben die
Chance, seine Endlichkeit und die in ihm griindenden unendlichen
Horizonte selbst zu iibernehmen. Nichtsdestoweniger ist die Ma-
thematisierung selbst noch vom Streben nach Vollkommenheit mo-
tiviert, das in der Welterfahrung seinen Ursprung hat. Die idealisi-
erte Unendlichkeit enthiillt sich dem ,iber der Geltungsvorge-
gebenheit der Welt“ (Hua VI, 153) befindlichen transzendentalen
Standpunkt in mehrfacher Hinsicht als Verendlichung: 1. Die idea-
lisierte Unendlichkeit fixiert mit der Ansetzung eines idealisierten
Pols eine Grenze. Sie ist Grenze, weil sie selbst nicht mehr auf
weiteres verweist, im Gegenteil die Verweisungssysteme weltlicher
Erfahrung integriert. Sie kann mithin allenfalls eine Unendlichkeit
sozusagen unterhalb oder beziiglich dieser Grenze in Anspruch
nehmen. 2. Die Idealisierung verfestigt sich als Grenze, weil sie ihre

270

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eigene Intentionalitdt mit dieser Grenzbestimmung in einer objektiv
gedachten Idee als Ansich zum Stillstand bringt. 3. Da sie in ihrem
IdealisierungsprozeB die Tiefenschicht der Welterfahrung nicht er-
reicht, ist ihr Intentionalsystem endlich, da es in dieser Hinsicht
,unter’ der Endlosigkeit der Welterfahrung verbleibt. 4. Die Ideali-
sierung ist endlich, weil sie hypothetisch ist, weil sie mit ideellen
Mitteln die tatscchlich-reale Uberwindung der Prasumtivitit der
Welterfahrung intendiert.

Die erkldrte Absicht der Transzendentalphdnomenologie ist es
demgegeniiber, den in der Diskrepanz von Entwurf und Erfiillung
angelegten unendlichen Horizont in seiner Unendlichkeit zu expli-
zieren. Sie unternimmt dies, indem sie zum einen ihre Aufgabenidee
nicht aus einer Idealisierung des Faktischen entspringen 1at und
zum anderen sich iiber den Welthorizont stellt. Sie gibt keine Hypo-
these, weil sie sich nicht auf die natiirliche Welt als solche bezieht,
sondern im Vorgehen der Epoché von aller Welterfahrung zuriick-
tritt und sich an die Urspriinge des Hypothesen und Thesen bilden-
den Lebens zuriicksetzt. Wenn sie hierzu auch keine Motivation im
Weltleben besitzt, so besteht fiir sie doch jene Grenz,moglichkeit’,
sich aus dem Weltleben herauszunehmen. Beziiglich der Problema-
tik von Endlichkeit und Unendlichkeit bedeutet dies: Dem Weltle-
ben ist in seiner Endlichkeit die Unendlichkeit ,,verhiillt“ (Hua XV,
388 f.), d. h. in der unabschliebaren Folge der Horizonte erschlos-
sen. Verhiillt ist ihm die transzendentale Subjektivitit zwar auch,
doch das Verhiilltsein der Transzendentalitét ist von anderer Natur.
Es ist dem Weltleben ,,nicht vorgegeben® dergestalt, wie Welt in ih-
rer Endlosigkeit dem Weltleben vorgegeben ist, und im Weltleben
doch ,,,verhiillt, sofern der Mensch [...] transzendentale Reduktion
vollziehen und seine Weltlichkeit durchbrechen kann*“ (ebd. 389).
Das aber bedeutet, da3 sich dem Phanomenologen die Unendlich-
keit nicht mehr nur als die Unendlichkeit des Welthorizonts zeigt.
Indem er ,Welt* als endkonstituiert erkennt, ,verldngert* sich gleich-
sam Unendlichkeit nach ,riickwirts‘ in die transzendentale Genese
dieses Konstitutionsprozesses: Auch beziiglich dieses Prozesses, im
transzendentalen Strémen, ist nicht ein Anfangs- und nicht ein End-
punkt auszumachen.

271

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Da der phianomenologische Zuschauer beziiglich seines Themas,
der Universalkorrelation von Subjektivitdit und Welt, in keiner
Seinstendenz steht, prasentieren sich ithm die intentionalen Systeme
unverkiirzt und in ihrer ganzen Erstreckung; denn sie terminieren
nun nicht mehr - wie noch in der natiirlichen Einstellung ein-
schlieBlich aller positiv-wissenschaftlichen Einstellung - in Gegen-
stindlichem. Nur so kann die phdnomenologische Analyse die
Verldaufe der Intentionalsysteme, ihre jeweilige Teleologie, in ihrer
ganzen Ersteckung zu rekonstruieren versuchen - was nicht moéglich
wire, wenn sie beziiglich ihrer Objekte in einer Tendenz stiinde, da
sie dann ebenfalls nur auf das darin intendierte Gegenstandliche be-
zogen wire. Sofern sich der phanomenologische Blick auf die In-
tentionalerstreckungen als solche richtet, gibt es fiir das Themati-
sche dieses Blickes kein Dariiber-Hinaus mehr: Denn alles Hinaus-
meinen erfolgt nur in Intentionen. In diesem Sinn erhilt die phéno-
menologisch aufgewiesene universale Teleologie den Status einer
»absolut totalen Wesensform der transzendentalen Subjektivitat
(Hua VIII, 270), jener ,,Form aller Formen*: Es gibt nichts, was
Jhinter® den teleologischen Systemen noch stiinde, alle Sinnstiftung
vollzieht sich in ihnen. Die ,Form aller Formen‘ bezeichnet damit
den Grundsinn von Unendlichkeit, der beziiglich der transzendenta-
len Subjektivitdt ausgesagt werden kann: Es ist die Form, die trans-
zendentale Subjektivitdt selbst in der Unendlichkeit ihrer Welt-
konstitution ausbildet.

1.3. Teleologie und Transzendentalitdt

Husserls spite Auffassung tendiert dahin, daB absolute Faktizitit
und Eidos transzendentaler Subjektivitit zu einer universalen trans-
zendentalen Teleologie verschmelzen, die Gegenstand einer pha-
nomenologisch unterbauten Transzendentalphilosophie neuen Stils
sein soll. Dies stimmt mit Husserls Standpunkt in der Krisis tiber-
ein, daB die transzendentale Phanomenologie und Philosophie selbst
die apriorische Theorie sei, und hat seinen Grund in der Weise, wie
Husserl das Sein der transzendentalen Subjektivitit auffafit: Demzu-
folge ist diese nur in ihren Moglichkeiten, in denen sich ihre Identi-

272

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tat verwirklicht. Thre Moglichkeiten sind jedoch zugleich auf sie als
absolutes Faktum zuriickgebunden. Damit stellt sie einen Sonderfall
im Verhiltnis von Wesen (Wesensmoglichkeit) und Faktum dar:
Wihrend, wie Husserl betont, das Sein eines Eidos gewohnlich von
Sein oder Nichtsein seiner Verwirklichungen unabhéngig ist, ver-
hdlt es sich bei der transzendentalen Subjektivitidt gerade umge-
kehrt: ,,Das Eidos transzendentales Ich ist undenkbar ohne trans-
zendentales Ich als faktisches” (Hua XV, 385). Transzendentale
Subjektivitit setzt sich aber nicht nur als Faktum voraus, sondern ist
teleologisch, da ihre Teleologie schon in der im Faktum beschlosse-
nen Urkonstitution aufgrund von Triebintentionalitdt vor der konsti-
tuierten Weltlichkeit griindet (vgl. ebd.). Die Teleologie ist damit
als ,,ontologische Form“ (ebd. 378) die Weise, wie transzendentale
Subjektivitit ist, wie sie ihre Identitdt in der Konstitution von Welt
selbst konstituiert. So ist es auch zu verstehen, wenn Husserl die
Endlichkeit des Weltbewuftseins als eine ,,Form der Unendlichkeit*
bezeichnet (ebd. 379): Lebt der Mensch ,,im BewuBtsein der End-
lichkeit“, so ist dies eine Weise der transzendentalen Subjektivitét
zu sein, d. h. ein Stil, in dem sie sich verweltlicht, eine Form ihrer
LAllform*, eine ontologische Form ihres unendlichen Sichvoll-
ziehens. Die hier genannte ,Unendlichkeit® bezieht sich also auf die
Seinsform der transzendentalen Subjektivitit selbst.”®

Die phidnomenologisch ausgewiesene Weltkonstitution wird zu
einem Indiz fir die metaphysisch-teleologische Frage nach der
Selbstkonstituition der transzendentalen Subjektivitit. Es darf nicht
iibersehen werden, daB sich hier ein Blickpunktwechsel vollzieht.
Der Standpunkt, der den unendlichen Selbstvollzug der transzen-
dentalen Subjektivitdt in den Blick nimmt, ist weder die regressiv
verfahrende Phanomenologie der transzendentalen Rekonstruktion
der Weltkonstitution noch der Blick auf diese Rekonstruktion in ei-
ner Phanomenologie der Phdnomenologie (vgl. VI Cartesianische

264 Menschliche Natur und Geschichte wird zum transzendentalen Index der Ein-
heit einer transzendentalen Geschichte, in welcher die transzendentale Subjektivitat
wesensmiBig gewordene ist und wird und in diesem Werdend-gewordensein ihr
standiges Sein hat, in ewiger transzendentaler Genesis ins Unendliche werdend.
(Hua XV, 392)

273

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Meditation). Hier versetzt sich der Phanomenologe sozusagen in
den Selbstvollzug der transzendentalen Subjektivitit. Da dieser
Standpunkt jedoch nur fiktiv eingenommen werden kann, handelt es
sich hier nicht mehr um Phanomenologie, sondern Metaphysik, al-
lerdings um eine Metaphysik, die auf den phanomenologischen Be-
funden, wie transzendentale Subjektivitit Welt konstituiert, direkt
aufbaut.’®® Husserl hat den metaphysischen Standpunkt seiner Phi-
losophie nicht systematisch diskutiert, er hinterlieB Fragmente, die
man zusammensetzen muf.**

Husserl analysiert hier nicht mehr die Tendenzitsitdt der ver-
weltlichten, mundanen Subjektivitdt durch transzendentale Aufkla-
rung ihres Weltbezugs, sondern zieht von dieser Tendenzidsitét so-
zusagen einen Riickschluf} auf die Bewegungsform der sich unent-
wegt verweltlichenden transzendentalen Subjektivitdt selbst in ih-
rem fortwdhrenden ProzeB der Weltkonstitution. So stellt Husserl
fest, daB3 transzendentale Subjektivitit von ihrer Weltkonstitution
nicht abzukoppeln ist, sie ist nur seiend ,,in der ihr notwendigen
Form der Weltlichkeit (ebd. 378); sie lebt selbst in einer ,,stédndi-
gen, urspriinglichen Tendenzitsitdt (HuaDok II/1, 194) der Welt-
konstitution, ist darin selbst auf ,Vollkommenheit‘, ,wahre Selbster-
haltung gerichtet (Hua XV, 378, 388, 404). Husserl setzt diese Be-
griffe in Anfiihrungszeichen, um anzuzeigen, daB sie nicht im Sinn
einer mundanen Teleologie verstanden werden diirfen. Es ist fiir ihn
das nicht zu iiberwindende Handicap der Transzendentalphiloso-
phie, daB sie mit dem ungeniigenden Riistzeug der mundanen Spra-
che das alle Mundanitit Ubersteigende bezeichnen muB.

Auch die Tendenziositdt der transzendentalen Subjektivitat selbst
zielt fiir Husserl ins Unendliche (vgl. ebd. 378, 388), aber nicht,
weil Transzendentalitdt selbst in Welthorizonten stiinde - sie ist ja
ihre Moglichkeiten -, sondern weil diese in der Konstitution von

265 [...] erodffnet sich auf phinomenologischem Boden eine weiter nicht mehr zu
interpretierende Problematik: die der Irrationalitdt des transzendentalen Faktums,
das sich in der Konstitution der faktischen Welt und des faktischen Geisteslebens
ausspricht: also Metaphysik in einem neuen Sinn.“ (Hua VII, 188, Anm.)

268 Dieser Aufgabe hatte sich friih schon L. Landgrebe gewidmet. Vgl. Der Weg der
Phdnomenologie, a.a.0., Kap. IV (,,Phdnomenologische BewufBtseinsanalyse und
Metaphysik"); Faktizitdt und Individuation, a.a.O.

274

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt Unendlichkeit mitkonstituiert: Sie verendlicht sich in der
Weltkonstitution und erdffnet damit deren unendliche Fortsetzung.
Die teleologische Bewegung dieser Unendlichkeit der Weltkon-
stitution bildet die offen-unendliche ,Geschichte der transzenden-
talen Subjektivitit, in der alle Formen der teleologischen Universal-
form, auch die entscheidende Form des ,,Erwachens der transzen-
dentalen Allsubjektivitdt (ebd. 380) in der phanomenologischen
Reduktion, ,aufgehoben‘ sind. Es zeigt sich nun deutlicher: Das
Faktische (,,Irrationale®) transzendentaler Subjektivitdt ist fiir Hus-
serl eine letzte und als solche eine absolute Konkretion (,,konkrete
Unendlichkeit®, Hua VIII, 269), die selbst nicht in Horizonten steht,
sondern in der Selbstbewegung weltbildender Subjektivitit erst-
urspriinglich ,Horizonte* der Weltkonstitution aus sich entwirft, die
es in ihren Potentialititen erst gestatten, Wesensstrukturen abzu-
nehmen (vgl. ebd. 269 £.)

Diese universale Teleologie, das ,Vollkommenheitsstreben‘ der
transzendentalen Subjektivitdt, verweltlicht sich in der Weltkon-
stitution zu mundanteleologischen Prozessen. Die transzendentale
Subjektivitdt verendlicht sich in ihrer unendlichen Bewegung, in-
dem sie mit der Konstitution von Welt fir das Weltleben Endlich-
keit als jene Form ihrer Unendlichkeit konstituiert, und zwar eine
zweifache Endlichkeit: die (in der natiirlichen Weltsicht nicht vor-
gegebene) Endlichkeit, daB3 das Weltleben gerade aufgrund der (ihm
zunichst verhiillten) Endlosigkeit seiner Erfahrung die in der Glau-
bensgewiBheit ,Welt® intendierte Grenze nie erreichen kann, und die
Endlichkeit dieser Grenze selbst: den Anschein definitiver Vollend-
barkeit von Erzieltem und damit einer standhaltenden Befriedigung
der Lebenssorge, die das an sich Unerreichbare zu erlangen glaubt.
Damit wird die Differenz zwischen dem Glauben des Erlangenkon-
nens und dem Unerreichbaren mitkonstituiert, was selbst wiederum
die Moglichkeit der Enttduschung begriindet, in der fiir Husserl das
(im Mundanen ebenfalls nicht vorgegebene) Motiv liegt, durch die
Annahme der Teleologie des Vernunftstrebens jenem Anschein
entgegenzuwirken, bis hin zu der Moglichkeit, den Schleier der
Maja zu liiften - durch Phéanomenologie. Husserls Teleologiever-
standnis ist gemessen an der philosophischen Tradition revolutio-
ndr. ,Selbsterhaltung® besagt fiir ihn nicht wie fiir Spinoza die Kli-

275

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rung der Bedingungen, denenzufolge sich Seiendes maximal selbst
erhalten kann. Der Terminus wird fiir ihn gerade zum Problemtitel,
um nach der Grenze dieses natiirlichen Selbsterhaltungsstrebens
und den Moglichkeiten seiner Uberwindung zu fragen. Er denkt die
Aufhebung dieser mundanen Tendenz der Selbsterhaltung jedoch
auch nicht unter einer metaphysischen Voraussetzung, wie Scho-
penhauer, der annahm, dall der Selbsterhaltungswille grundlos ist.
Wenn Husserl formuliert: ,,In der erschlossenen Unendlichkeit [des
natiirlichen Lebenshorizontes] ist Gliickseligkeit ein Widersinn®
(Hua XV, 406), dann erinnert dies an Schopenhauer. Doch im Ge-
gensatz zu diesem hebt fiir Husserl die Abstreifung des Scheins des
Vollendbaren das Streben nach Vollkommenheit und das Recht die-
ses Strebens nicht auf; der Schleier der Maja tauscht nicht generell,
er verdeckt nur eine tiefere Schicht der Selbsterhaltung, die der
Transzendentalphilosoph ans Licht holen kann.

Jeder Versuch, in der Welt vollkommene Erfiillung, ein wahres
Ansich zu erlangen, eine die Zufilligkeiten umgreifende Unend-
lichkeit zu konstruieren, kann vom transzendentalen Standpunkt aus
somit nur ein Anschein von Erfiillbarkeit sein, da die iiber allem
Mundanen hinausliegende Weltkonstitution selbst zu keinem Ende
kommt. Aus diesem Grund sucht Husserl die in der Mathemati-
sierung angesetzte Unendlichkeit, die sich als Verendlichung er-
wies, in die ganze Lénge ihres teleologischen Verlaufs riickzuiiber-
setzen. Es zeigt sich dann, dal die mit der Urstiftung der Philoso-
phie angepeilte Idee einer irrelativen Wahrheit nicht auf das Welt-
leben, das in Horizonten steht und Situationstypiken entwirft, bezo-
gen werden kann: Hier herrscht unbegrenzte Modalisierbarkeit aller
einmal gewonnenen Evidenz. Auch eidetische Allgemeinheiten auf
dem Weltboden konnen diese Vorzeichnung nicht erfiillen: Sie sind
zwar independent gegeniiber ihren faktischen Vereinzelungen, ver-
bleiben aber diesseits des geltenden Welthorizonts. In ihrer Giiltig-
keit sind sie wie alle dinglich-objektiven Entititen an die Ge-
neralthesis gekniipft; solcherart sind sie jedoch von den sie kon-
stituierenden subjektiven Strukturen abhingig. DaB die Idee irrela-
tiver Wahrheit im Unendlichen liegt, geniigt ebenfalls nicht zur
,Erfilllung* dieser Vorzeichnung, wie das Beispiel der Idealisierung

276

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Natur belegt, wenn der Sinn von Unendlichkeit auf den Wel-
thorizont aller Termini begrenzt wird oder wie im Fall der Mathe-
matisierung zudem auf das Mundan-Faktische Anwendung findet.
Erst die transzendentale Phanomenologie erfiillt Husserls Auffas-
sung nach diese Vorzeichnung der Urstiftung der Philosophie als
universaler Wissenschaft, da sie den eigentlichen ,Terminus‘ irrela-
tiver Wahrheit dort festmacht, wo er selbst seinen Ursprung hat: in
der TendenziGsitdt der weltkonstituierenden transzendentalen Sub-
jektivitdt: Der mundanteleologische Prozef europdischer Philoso-
phiegeschichte tendiert Husserl zufolge somit gegen eine mundane
Geschichtlichkeit erdffnende Polidee (der Irrelativitdt, allgemeiner
der Vollkommenbheit), die sich transzendental betrachtet als endkon-
stituiertes Produkt einer transzendentalen Teleologie erweist, das
seine transzendentale Geschichte ,hinter sich hat. Die von Husserl
fir die Philosophie propagierte, phanomenologisch durchhellte
,,Aufgabenidee“ entspricht nun genau beiden teleologischen Verldu-
fen in der Einheit ihres transzendentalen Ursprungs. Die eigentliche
Aufgabenidee der Philosophie kann demnach primér nicht mehr die
Gewinnung von seienden Irrelativititen meinen, sie betrifft die
Aufhellung der transzendentalen Bedingung von Polidee als sol-
cher. Zugleich bezieht sie sich selbst auf eine Polidee, verfahrt un-
endlich; und zwar nicht nur aus dem Grund, weil konstituierende
Subjektivitit selbst unendlich ist und fortwahrend Welt konstituiert,
deren Leistungsgebilde Phianomenologie nachkommend analysiert,
sondern weil universale Wissenschaft in der Ausbildung von theo-
retischen Systemen wie in ihren Praxisbeziigen Aufgaben in und
beziiglich der Welt hat. Auch transzendental aufgehelllte universale
Wissenschaft ist somit weiterhin mit einer ,,Unendlichkeit von Auf-
gaben“ (Hua VI, 323) konfrontiert, nur dall der Sinn dieses Bezugs
auf Unendlichkeit im Riickbezug auf die Unendlichkeit transzen-
dentaler Konstitution aufgeklart ist. Dergestalt ist universale Wis-
senschaft unendlich in dem tieferen Sinn, daf} sie von sich her keine
Fixierung des Unendlichen innerhalb des Horizontes von Welt mehr
zuldBt, sondern ihr Unendlich-sein-Konnen letztlich aus der Bewe-
gung der transzendentalen Subjektivitit versteht. Entsprechend die-
ses tieferen Sinnes von Unendlichkeit bezeichnet die von der Pha-
nomenologie angeeignete unendliche Aufgabenidee der Philosophie

277

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einen Anfang, den Anfang einer Entwicklung auf einen Unendlich-
keitspol hin, dessen Unendlichkeit mit der unendlichen Bewegung
der transzendentalen Subjektivitit gewissermaBen zur Deckung ge-
kommen ist (vgl. Hua XXIX, 408; Hua VI, 274).

Hier zeigt sich der von Husserl in Anspruch genommene weltge-
schichtliche Einschnitt der Phanomenologie, indem sie - als
»~Entwicklungsstufe der transzendentalen Subjektivitit selbst, die
des Durchbruchs der transzendentalen Selbsterkenntnis der trans-
zendentalen Allsubjektivitat (Hua XV, 393) - mundanteleologische
Geschichte und ,Geschichte® der transzendentalen Subjektivitit zur
Deckung bringt, ohne sie jedoch faktisch zur Deckung bringen zu
konnen. Vom Standpunkt des transzendentalen Lebens aus, den der
Phianomenologie eben nur fiktiv einzunehmen vermag, kann formu-
liert werden, daB3 dadurch die transzendentale Subjektivitdt zu sich
selbst komme, indem Weltleben als transzendentales Leben erwie-
sen wird. Doch vom Standpunkt des Weltlebens ergibt sich Diffe-
renz, wo es zuvor nur einheitliches (mundanes) Verstehen gab:
Weltleben weifl nun von seiner transzendentalen Natur, ohne sich
doch in Transzendentalitdt auflosen zu konnen. Dies wird noch né-
her zu explizieren sein.

Fiir die mundane Subjektivitédt ist diese im neuen Anfang der
Phianomenologie von ihr angeeignete Aufgabenidee universaler
Wissenschaft von ethisch-praktischer Bedeutung, da durch sie der
Malfistab eines ethischen Lebens, der Sinn mundanen Strebens nach
Vollkommenheit, mittels der Bestimmung des transzendentalen
Sinns von Unendlichkeit neu festgelegt wird. Hier wird deutlich,
warum vom Standpunkt der Transzendentalphilosophie eine Ethik
als Regionalontologie, selbst als mundanteleologische Disziplin,
nicht mehr ausreicht. Die von der Ethik indizierten teleologischen
Probleme weisen nicht nur von sich ins Transzendentale, sie sind
fiir Husserl auch nur dort einer Losung zuzufiihren. Doch wie soll in
der Transzendentalphilosophie noch eine Ethik moglich sein, wenn
erstere der Welt ihren Boden entzieht und letztere doch nur auf die-
sem Boden ihre praktische Moglichkeit besitzt? Obwohl die teleo-
logische Bewegung der transzendentalen Subjektivitit an sich nicht
ethisch relevant ist, weil in dieser zwar jeder Raum der Praxis
konstituiert wird, sie selbst aber nicht in praktischen Rdumen lebt,

278

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

soll die Teleologie des Transzendentalen doch den Garanten fiir die
Losung des ethischen Universalproblems Husserls: den Bedingun-
gen eines ethischen Lebens, abgeben.

2. Transzendentale Theorie und transzendental bestimmte Praxis

Aufgrund der Untersuchungen zur Aufthebung der Ethik in eine uni-
versale Teleologie im Spatwerk Husserls kann die Praxisfunktion
der transzendentalen Theorie in ihren Grundstrukturen expliziert
werden. Es wurde bereits in Umrissen deutlich, worin fiir Husserl
die Praxisfunktion von reiner Theorie besteht: darin, dal Theorie
mit ihren Mitteln der Vernunftklarung dem universalen Interesse
des Lebens, seinem universales Streben nach standhaltender Siche-
rung, zu entsprechen sucht. Dieser Befund ist im folgenden ab-
schlieBend zu kldren. In der die Ausfithrungen des dritten Teils lei-
tenden Frage, wiefern die transzendentale Theorie bei ihrer Aus-
schaltung allen Weltlebens ihre Funktion fiir die Praxis noch {iber-
nehmen konne, wurde ein radikaler Bruch in der mundanen Welt-
haltung beim Ubertritt in die transzendentale Einstellung vorausge-
setzt. Ist diese Voraussetzung gerechtfertigt? Sie ist in der Tat nur
zum Teil einlosbar, denn im Geschehen der Entweltlichung im
Vollzug der Epoché lassen sich zwei einander entgegengesetzte
Momente ausmachen: ein entziehendes und ein dagegen verharren-
des Moment.

2.1. Praxis in transzendentaler Theorie

Es zeigte sich, dal das universale Lebensinteresse mit der Enttau-
schung seines Strebens, im Horizont der Welt Erfiillung zu finden,
in die extreme Situation gelangt, ein Sprungbrett fiir die Erschlie-
Bung des Transzendentalen zu erhalten, so daB es sich zwar seiner
Selbstvergewisserung im Transzendentalen ndhern kann, sich damit
aber gegen sich selbst als mundane Praxis entscheiden mufl. Doch
diese Betonung einer sich selbst verschlingenden Praxis ist einsei-
tig. Dabei ist zwar der mogliche Weg, der iiber das Erfiillungsstre-

279

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ben der Praxis selbst in die transzendentale Theorie fiihrt, offenge-
legt. Zugleich ist jedoch zu beachten, daBl auf diese Weise nicht nur
die transzendentale Subjektivitit zu sich selbst kommt, dafl der
Phianomenologe nicht nur erkennt, daB mundane Subjektivitit eine
Selbstapperzeption der transzendentalen ist und nur in Selbstverhiil-
lung als mundane erschien; und es geniigt nicht, lediglich formal
festzustellen, dafl dadurch auch die Praxis zu sich komme, daBB mit
der Aufdeckung des Transzendentalen die Struktur ihres Begehrens
in gewissem Sinn erfiillt werde - was niitzte dies dem Weltleben,
wenn es fortan nicht mehr aktualisierbar wire? Der Gesichtspunkt
der hierbei ebenfalls zu sich selbst kommenden Praxis konnte je-
doch ein Ausgangspunkt fiir eine Losung dieses Problems sein.
Unsere hier zu vertretende These lautet, daf} die Praxis auch nach
der universalen transzendentalphdnomenologischen Epoché auf be-
stimmte Weise weiterhin Bestand hat. Dies ist nur nachzuweisen,
wenn bei der Behandlung der Epoché das Interesse nicht aus-
schlieBlich der Freilegung des Mundanen als des verdeckt Tran-
szendentalen gilt, sondern sich zugleich darauf richtet, wie im Voll-
zug der Epoché Mundanitit verbleibt. Die Frage danach zu stellen
heiBt zugleich, nach der Praxis desjenigen zu fragen, der die Epoché
vollzieht, dem Phanomenologen. Denn zunichst nur in dieser Praxis
ereignet sich der Ubertritt in das Transzendentale und stellt sich
tiberhaupt das Problem einer sich durchhaltenden Praxis. Dal} der
Blick nicht nur darauf gerichtet zu werden vermag, wie vom Aus-
gang des welterfahrenden Lebens die transzendentale Dimension zu
erschlieBen sei, sondern auch gefragt werden kann, ob hierbei noch
ein Weltbezug des Phdanomenologen im Spiel ist, griindet in dem
Faktum, dafl der Phidnomenologe, der den Absprung ins Transzen-
dentale unternimmt, immer der Mensch in der Welt ist, der seinen
Ort im Weltleben voriibergehend verldft, dann aber ins Weltleben
zuriickkehren muf. Einen anderen Phinomenologen als diesen ken-
nen wir nicht. Die Frage nach einer auch wahrend der Epoché ver-
harrenden Praxis ist moglich, weil im Geschehen des zeitweiligen
Ubertritts in die transzendentale Einstellung als Korrelat des Ich des
Phénomenologen die Einheit seines Lebens verbleibt. Bereits in den
Ausfithrungen zur transzendentalphdnomenologischen Epoché wur-
de deutlich (vgl. oben 1.4.2.), da} fiir Husserl der Akt der tran-

280

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

szendentalen Epoché in das einheitliche Erleben der Person als in
einer Seinsthesis verbleibender eingebunden ist. Somit ist die Aus-
schaltung der Welt nur moglich auf dem Grund ihres weiterhin
Geltens.

Hier geht es darum, die oben getroffenen Feststellungen weiter
zu differenzieren. Husserl selbst gibt Hinweise darauf, daf3 die Insel
des Setzungsfreien nicht auf den die Weltthesis neutralisierenden
Akt der Epoché begrenzt ist. So konstatiert er einen Habitus des
Phidnomenologen als Phanomenologen (Hua XIII, 208), einen
Habitus, in dem die Epoché durchgehalten wird und der somit nicht
mit demjenigen Habitus identisch ist, in dem sich im Aufbau einer
Personlichkeit die Moglichkeit zur Einnahme der Epoché habituali-
siert. Beides konnte man ,Habitualisierung der Epoché‘ nennen,
wobei die Sachlage einer zur ,Habe® gewordenen Epoché einmal
mundan, das andere Mal transzendental in den Blick genommen ist.
Genau besehen sind jedoch drei Formen einer Habitualisierung der
Epoché zu unterscheiden: In der Einheit der Person in threm mun-
danen Weltbezug bleibt das Vermodgen zum Vollzug der Epoché als
eine immer erneut zu ergreifende Moglichkeit verwahrt (und die
Konstitution dieses Vermogens kann Thema einer transzendental-
phanomenologischen Analyse sein) (1). Demgegeniiber besagt Ha-
bitualisierung der Epoché in transzendentaler Hinsicht zum einen
die aktuelle Durchfiihrung und Durchfiihrbarkeit der Epoché selbst
(2), zum anderen, in einem weiteren Sinn, das Festhalten der Epo-
ché, wobei der Akt der Neutralisierung in der Haltung der Uninter-
essiertheit dem Neutralisierten gegeniiber zwar nicht mehr aktuell
vollzogen, aber noch in derselben Gegenwart im Griff behalten ist
(3). Bei den Formen 1 und 3 der Habitualisierung wird der Vollzug
der Epoché in ein groBeres Erlebnis- und damit Zeitfeld des Ich des
Phianomenologen hineingestellt. Im dritten, nicht mehr im ersten
Fall ist der Erlebende noch transzendental eingestellt, die Epoché
noch aktiviert, wenn auch nicht aktuell vollzogen. Indem sie im Ge-
genwartshorizont festgehalten ist, trifft der Phanomenologe Feststel-
lungen auf dem Grund ihres Vollzogenseins; das Hintergrundwissen
ihrer Vollziehbarkeit kann dabei jederzeit in einem erneuten Voll-
zug bewidhrt werden. Auf die hier unterschiedenen Formen 2 und 3
des Habitus der Epoché trifft Husserls Kennzeichnung des Habitus

281

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Epoché als eines ,thematischen® zu:*’ Im zweiten Fall erfolgt,
wie oben gezeigt, die Ausschaltung des Weltglaubens im Themati-
schen. Im dritten Fall gibt das mittels der Epoché freigelegte the-
matische Feld dem Phidnomenologen weiterhin seine Themen vor,
auch wenn er sich nun deren Explikation zuwendet, d. h. die Epo-
ché, obgleich sie festhaltend, nicht mehr als solche aktuell vollzieht.

Das Habituelle der Epoché in dieser (dritten) Form ist, sofern in
ihm die Neutralisierung der Seinsthesis wirksam bleibt, per se nicht
Signum fiir eine Bindung an die Mundanitét. Zugleich wird aber
deutlich, daf der Phanomenologe als theoretisch Aufweisender und
Urteilender™® trotz der von der Epoché erteilten Klammer von
Strategien Gebrauch machen muB, die er nur aus seinem mundanen

7 Der Habitus der phinomenologischen Epoché ist ein thematischer Habitus, um
gewisse Themen, Wahrheitserkenntnisse, theoretische und praktische, zu erkennen
und ein gewisses rein in sich geschlossenes Erkenntnissystem.* (Hua XIII, 208)

6% Wenngleich man diesbeziiglich nicht formulieren konnte, wie dies Husserl in
anderem Zusammenhang ausdriickt, da3 hier der Phdnomenologe ,als Aktsubjekt
interessiert [ist] am Sein* (Hua VIII, 96), so miiite es doch analog heiflen, daf} er
interessiert ist am ,Sein‘, am eingeklammerten Sein. Entsprechend gilt, wieder im
Modus der Klammer, folgende Feststellung Husserls: ,,Es ist selbst eine phédnome-
nologische Einsicht, dal das thematisch Gerichtetsein auf ein Seiendes oder, was
dasselbe <ist>, In-einer-tendenziosen Erkenntniseinstellung-sein so viel besagt: Das
betreffende urteilende Ich richtet seinen Blick auf das Gesetzte, und zwar so, daf3 es
nicht nur dieses selbe in mannigfaltigen neuen Setzungen als dasselbe setzt und
fortgehend neu bestimmt, sondern daB es seinen Satz und die fortgehenden Be-
stimmungen der betreffenden Substrate durch Bewahrung (Identitédtssynthesen der
Erfiillung) zu Endgiiltigkeiten zu gestalten sucht. (Hua XIII, 205) Dabei darf nicht
iibersechen werden, daf3 die ,tendenziose Einstellung* des Phinomenologen auf-
grund festgehaltener Epoché sich auf die Vollziige des erkennenden, urteilenden
etc. phanomenologischen Ich bezieht und nicht auf das darin Erkannte, Geurteilte,
das vermoge der thematischen Epoché in keiner Seinstendenz steht. - Hier zeichnet
sich eine Maoglichkeit ab, die differenten Auffassungen, die in der Sechsten Carte-
sianischen Meditation Husserl und Fink beziiglich des ,Seins‘ des phénomeno-
logischen Zuschauers vertreten, im Aufweis ihrer unterschiedlichen Bezugsfelder zu
klaren: Finks meontische These wire demnach nur auf den obengenannten zweiten
Fall zu beziehen, nur der neutralisierende Aktvollzug der Epoché selbst untersteht -
wie korrelativ sein thematischer Gegenstand - nicht einer Seinsthesis. Wird der
Phinomenologe auf diesem Grund theoretisch titig, was nur dadurch méglich ist,
daf er die Epoché im Griff behalt, aber nicht mehr aktuell vollzieht, so operiert er
mit dem mundanen Handwerkszeug der Theorie, nur eben im Modus der durch die
weiterhin festgehaltene Epoché erteilten Klammer. Dieser Klammerbezug ist ein
strukturell anderer als der selbst die Klammern erteilende Vollzug der Epoché.

282

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leben kennt. So liefert ihm dieses Leben wenn auch nicht den Bo-
den fiir seine Explikationen, so doch die ,Ausstattung‘. Husserl
bringt dies zum Ausdruck, wenn er von ,transzendentaler Erfah-
rung® spricht:>® Als Erfahrung verfihrt die transzendentale Phi-
nomenologie analog wie im Weltleben, auch sie steht wie mundanes
Leben in Horizonten, die mit ihren unerfiillten Vorzeichnungen den
Gang der weiteren Erfahrungen in Bahnen lenken. Insofern der
transzendentale Horizont des Phanomenologen nicht wie im Welt-
leben vorgegeben ist, sondern aufgrund der vollzogenen Epoché
,gebildet’ wird, spricht Husserl davon, daB hier transzendentale
Subjektivitdat ,,produktiv¢ einen neuen unendlichen Horizont*
schaffe, eine ,,Unendlichkeit evidenter transzendentaler Ausle-
gung“ (Hua XV, 390). Schon Husserls Rede, daB nach der Epoché
Welt zum Weltphdnomen geworden ist, weist auf die Anschau-
barkeit der transzendentalen Strukturen hin, und Anschauung ist
solche stets nur in einem Horizont weiterer potentieller Anschauun-
gen. Aus diesem Grund kann der phdnomenologischen Analyse das
Faktum der transzendentalen Subjektivitdt als solches nie gegeben
sein. Andererseits ist die transzendentale Erfahrung gegeniiber der
mundanen Erfahrung vollkommen umgewertet, da alle Erfahrungs-
ergebnisse unter der Voraussetzung der Neutralisierung gewonnen
werden. Da der Phanomenologe aber gar nicht anders kann, als so
zu verfahren, wie wenn er auf dem Boden der Welt stiinde, zeigt
sich gerade darin eine eigentiimliche Bindung an die Mundanitt
bzw. eine sich im Transzendentalen durchhaltende Praxis. Dies ist
eine noch genauere Fassung des oben angedeuteten Sachverhalts,
daf der Phianomenologe von der natiirlichen Sprache Gebrauch ma-
chen muB. Jetzt ist dem noch hinzuzufiigen: nicht nur von der Spra-
che, sondern von der formalen Struktur der Erfahrung, wobei das

269 Unendlichkeit wirklicher und méglicher transzendentaler Erfahrung* (Hua
VI, 156); ,transzendentaler Erfahrungs- und Erkenntniszusammenhang® (Hua VIII,
479); (transzendentales) ,,Erfahrungswissen* (Hua I, 73); ,transzendentale Erfah-
rung, die den Geltungsboden herstellt fiir theoretische (und praktische) Mittel-
barkeiten* (Hua XV, 70); ,transzendentaler Boden* (Hua VIII, 440). ,,[...] ist mein
Ich und sein erfahrendes Leben [...] nichts weniger als aufier Geltung gesetzt. Im
Gegenteil: es ist so sehr fir mich in bestdndiger wirksamer Geltung, daBl Selbst-
erfahrung mir den ganzen Boden herstellt, auf dem sich meine Betrachtung be-
wegt.“ (Ebd., 74 £))

283

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verhiltnis von Sprache und Erfahrung, wie es sich gerade im
Blickwinkel der mundanen Gebundenheit des Phinomenologen
zeigt, hier von uns nicht weiter diskutiert werden kann.

Wenn, vom Standpunkt der transzendentalen Subjektivitdt aus
gesprochen, diese dadurch zu sich selbst kommt, daB der phanome-
nologische Zuschauer die mundane Subjektivitdt als Selbstapper-
zeption der transzendentalen erfahrt, so miifite sich dieses Verhalt-
nis von transzendentaler und mundaner Subjektivitdt dhnlich auch
fiir den Standpunkt letzterer zeigen, da der Phinomenologe beiden
Einstellungen verpflichtet ist.””® Erfihrt sich das Weltleben mittels
des Phanomenologen als transzendentales Leben, so stellt sich auch
hier eine Deckung zwischen mundanem und transzendentalem Le-
ben her, aber zugleich dergestalt, daB auf dem Grund dieser Dek-
kung die Diskrepanz zwischen transzendentaler und mundaner Ein-
stellung fiir diese sich erst zeigt und fiir sie bestehen bleibt: Die
Selbstfindung geschieht in der Erkenntnis einer wesenhaften
Selbstdifferenz, wie diese hinwiederum nur moglich ist auf dem
Grund einer Deckung,”’' beziiglich der sie sich entzweit. Lebte das
naive Weltleben in einer Einheit, die nur scheinbare Einheit war, da
sich darunter die nicht eingeholte Diskrepanz zu seiner tran-
szendentalen Tiefenschicht verbarg, so ist nach Eroffnung des
Transzendentalen die Identifizierung von Mundanitdt und Tran-
szendentalitdt zwar vollzogen, fir das Weltleben aber nicht durch-
haltbar, da der Phanomenologe Mensch-in-der-Welt bleibt und sich
nicht in Transzendentalitdt autheben kann. Zu fliichtig ist der Au-
genblick, da der Phanomenologe in wirklichem Vollzug der Identi-
fizierung seines mundanen mit seinem transzendentalen Ich lebt.
Beim Eintritt in die Transzendentalitdt lebt er auf Zeit das Leben

7 Mit der Durchfiihrung der transzendentalphénomenologischen Epoché zerspal-
tet sich das Ich: Der Phanomenologe erblickt die Differenz zwischen transzendenta-
lem Ich und seinem endkonstituierten mundanen Ich (vgl. Hua VIII, 89, 424 f,
HuaDok IL1, 12, 25 f)).

270 [..] in jeder Reflexion finde ich mich, und dasselbe Ich, in notwendiger Selbst-
deckung.“ (Hua VIII, 411) - ,[...] in der Kontrastierung heifit es doch Ich, ich bin
derselbe als ego und als menschliche Person. [...] Und doch wieder, ich bin nicht
derselbe, weil mein menschliches Ich-bin ein Titel fiir ein geschlossenes System von
Aussagen der Positivitdt ist, und das transzendentale ego ein Titel fiir ein ganz ande-
res System [...].“ (Hua XV, 540 f; vgl. Hua XIII, 206 f.)

284

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des phianomenologisierenden Ich, das das konstituierende Ich zum
Thema macht, und er wei3, da} dieses Leben die Tiefenschicht des
mundanen ist, das mundane Leben dieses selbst ist. Dieses Wissen
verbleibt ihm beim Wiedereintritt in die Mundanitét. In der Einheit
seines Erlebens durchliduft er die mundane, dann die transzendentale
und tritt erneut in die mundane Einstellung ein. Dieser Ablauf des
Erlebens ist die Basis fiir das Zu-sich-selbst-Kommen des munda-
nen Lebens als des letztlich transzendentalen im Horizont der Welt.

2.2. Transzendentalitit in Praxis

Vom Standpunkt der Mundanitdt aus stellt sich die Sachlage mithin
so dar, daB3 mit der Epoché die Praxis nicht generell verlassen wird,
nicht Praxis und Transzendentalitit einander gegeniiberstehen, son-
dern Praxis und Transzendentalitdt in der Praxis (im Ausgang von
der Praxis und auf diese hin erschlossene Transzendentalitét), und
Praxis den Zwiespalt fortan in sich auszutragen hat. Da3 das Welt-
leben fiir es selbst erhalten bleibt, bedeutet nicht nur, da3 nun eine
Moglichkeit besteht, transzendentale Theorie und Praxis einander
zu vermitteln, sondern dal mit der ErschlieBung des Transzenden-
talen das universale Interesse des Weltlebens an den Anfang seiner
Erfilllung kommen und die Theorie, die fiir diese Er6ffnung ver-
antwortlich zeichnet, ihre universale Funktion fiir die Praxis iiber-
nehmen kann. Wie aber wird dem Weltleben seine transzendentale
Tiefendimension erdffnet? Wie denkt Husserl folglich die Vermitt-
lung von transzendentaler Erkenntnis an die Mundanitt?

Diese Vermittlung erfordert jenen bereits erwidhnten Vorgang,
den Husserl als Verweltlichung transzendentaler Erkenntnisse, als
»Wiederverweltlichung™ der Leistungsgebilde des phdnomenologi-
schen Zuschauers, bezeichnet: Weil der Phanomenologe (zeitwei-
lig) transzendental Phanomenologisierender und Mensch-in-der-
Welt ist und weil Mensch-in-der-Welt-zu-Sein fiir ihn letzter realer
Bezugspunkt bleibt - er wird in der Welt als mundanes Subjekt ge-
boren und stirbt in ihr als solches -, werden alle transzendentalen
Erkenntnisse ins Weltleben transponiert: Mit der Riickkehr des
Phianomenologen in die mundane Einstellung flieBen sie in diese

285

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein, werden so verweltlicht und in der Welt mitteilbar.’”> Wie aber
wird das transzendental Erkannte ins Weltleben hiniibergerettet,
wenn der transzendentale Standpunkt wieder verlassen wird? Das
Wiedereintauchen des Phanomenologen in die Welt ist fiir Husserl
als Akt der Verweltlichung selbst ein transzendentalkonstitutiver
Vorgang, der wie jedes Aktgeschehen den Fonds konstitutiver Sinn-
gehalte bereichert. Kann das Konstituierte dieser Art aber dem
schon in der Welt Konstituierten einfach zugeschlagen werden,
wenn ersteres doch Konstituiertes aufgrund des transzendental auf-
geklarten Seinssinnes ist? Wie ist dieser konstitutive Vorgang zu
verstehen?

In jeder Verweltlichung apperzipiert sich transzendentale Sub-
jektivitdt in Anbindung an den Leib als mundanes, psychisches
Subjekt. Der wesentliche Unterschied zwischen Wiederverweltli-
chung und urspriinglicher Verweltlichung der transzendentalen Sub-
jektivitat liegt darin, dal im Fall der Verweltlichung phdnomeno-
logischer Erkenntnis nach ,,Einstromen® dieser Erkenntnis in den
Welthorizont um die transzendentale Herkunft des mundanen Welt-
bezugs gewuf3t wird (vgl. HuaDok II, 1, 125/392; Hua XV, 537). Die
mundane Einstellung besitzt jetzt, nach dem Durchgang durch die
Epoché, ,,ihren transzendentalen Horizont™ (HuaDok II,1, 126/396;
Hua VIII, 450, Hua XXIX, 208): Transzendentalitit erscheint in
Mundanitit. Wenn sich das phanomenologisierende Ich und seine
Bestidnde verweltlichen, so besagt diese Riickkehr in die mundane
Einstellung fiir Husserl zweierlei: Es kann einmal die Preisgabe der
Epoché bedeuten, die Einnahme einer Haltung, die Welt erneut als
den terminierenden Horizont aller Betdtigung setzt. Es kann aber
auch ein spezifisches Beibehalten der Epoché mit ihrem Korrelat
der Welt als Weltphdnomen besagen, ein Beibehalten, das nicht
mehr im aktuellen Vollzug der Epoché steht, aber ,,in der relativen
Thematik der stets als Phdnomen genommenen Welt* (HuaDok II,1,

22 Das weltlich Abstrakte ist von der transzendental ihm zugewachsenen psycho-
physischen Konkretion durch phanomenologische Reduktion zu befreien. Aber in-
dem das transzendentale Ich sich in ihr zur Seinsgeltung bringt, ist ein neues tran-
szendentales GeltungsbewuBtsein erwachsen, das sich ohne weiteres wieder objek-
tiviert, wieder ins Weltphanomen einordnet als ein neues psychisches Tun meines
menschlichen Ich. (Hua XV, 550; Hua XIII, 206)

286

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120/384). Scheinbar paradox formuliert Husserl: ,,Wenn ich in die
natiirliche Einstellung ,zuriickkehre‘, wihrend ich in Reduktion
bleibe, wenn ich ,die Lebens-Welt der natiirlichen Einstellung® on-
tisch auslege und darin Menschen und ihr Psychisches, so ist natiir-
liche Einstellung eine transzendentale und als transzendentale eine
bewuBte Haltung des Ego, das fiir sich selbst thematisch geworden
ist“ (ebd. 189). In der Wiederverweltlichung des Phanomenologen
bei thematisch festgehaltener Epoché ist ,,das Weltkonstituierende
verweltlicht als Psychisches und positiv wissenschaftlich in For-
schung als Psychologisches“. Als psychologisch gebe sich dann
auch das Phanomenologisieren, wenngleich mit dem ausdriicklichen
Wissen, daB eine weltliche Psychologie ,,in Wahrheit unmoglich ist
und ihre Universalitit sich aufhebt in der Phanomenologie®
(ebd.).”” Die Wiederverweltlichung liefert auch die Basis fiir die
Einbeziehung der mundanen Psychologie in die transzendentale
Wissenschaft und zugleich dafiir, dal auch nach der Epoché die
Psychologie (relativ) selbstandig bleibt.

Das thematische Festhalten der Epoché im Vorgang der Wieder-
verweltlichung darf nicht mit dem im Ganzen der transzendentalen
Einstellung Im-Griff-Behalten der nicht aktuell vollzogenen Epoché
(dem oben genannten dritten Punkt) verwechselt werden: Bei der
Wiederverweltlichung steht Theorie nicht mehr auf dem Boden der
transzendentalen Subjektivitdt, sondern entwirft im (transzendental
durchhellten) Welthorizont das System mundaner Wissenschaft
(mundane Ontologien und positive Tatsachenwissenschaften) in
Hinblick auf die erschlossene Transzendentalitit: ,Das ist ja die
Art, wie in der Phanomenologie von neuem alle positiven Wissen-
schaften ihre Stelle finden, nur der naiven Verabsolutierung be-
raubt®, ,,nur eben nicht in der Naivitit, sondern als transzendentales

28 Fink, Entwurf zur Fortsetzung der Krisis: ,.Der Horizont der konstituierten
Selbstobjektivation (wenn auch der transzendental ,durchsichtigen‘) bestimmt das
legitime Problemreich der Psychologie nach der Selbstauflosung in die Phinomeno-
logie: Sie wird jetzt eine thematisch beschrdnkte phdnomenologische Problemsphd-
re, aber eine solche, in die wiederum doch alles ,hineingehért® (Problem des
,Einstromens‘). Die Transzendentalphilosophie hat gegeniiber dem begrenzten, an
die Weite der Selbstobjektivation gebundenen Horizont der Psychologie (nach der
Reduktion) den eigentlichen absoluten Horizont* (Hua VI, S. 516).

287

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Thema, als Teilgebiet der konstitutiven Phanomenologie* (ebd.).
Damit ist deutlich, daB8 die Bedingung der Moglichkeit fiir das Ein-
bezogenwerden aller Wissenschaften in den Aufri der transzen-
dentalen Phinomenologie im Vollzug der Wiederverweltlichung
transzendentaler Erkenntnis liegt. Das heiflt: Universale transzen-
dentale Wissenschaft realisiert sich im Mundanen, aber doch nur,
insofern in ihr die transzendentale Erkenntnis zur Auswirkung
kommt. Eben dies gewihrleistet die Wiederverweltlichung.

Fiir Husserl gilt es als gewiB, daB3 trotz des Seinsgegensatzes von
Transzendentalitdt und Mundanitét transzendentales Sein als ge-
wulltes, als ,transzendentaler Horizont, in der Welt seinen Ort er-
hdlt - vom transzendentalen Standpunkt aus gesehen als umgriffen
von der absoluten Einheit des konstituierenden transzendentalen
Lebens. Die Rede vom ,transzendentalen Horizont® bezieht sich zu-
néachst auf die in der neueingenommenen mundanen Einstellung
thematisch festgehaltene Reduktion des Phanomenologen, der den
Aufri} universaler Wissenschaft im transzendentalen Horizont des
Weltlebens unternimmt. Auch im anderen Fall der Wiederverweltli-
chung, wenn die Epoché nicht mehr beibehalten und Welt wieder
als terminierender Universalhorizont gesetzt wird, muf3 das welt-
erfahrende Leben gegeniiber seinem vortranszendentalen Stand we-
senhaft modifiziert sein, wenn die einmal vollzogene Epoché eine
bleibende Habe im Gesamthabitus derjenigen Person, die zugleich
Phianomenologe ist, stiften und selbst jederzeit wieder durchfiihrbar
sein soll.

Husserl spricht in Hinblick auf die Wiederverweltlichung auch
von einer ,,notwendigen ,Lokalisierung* (HuaDok II,1, 134/428)
des Transzendentalen in der Welt. Fink legt in der VI Cartesiani-
schen Meditation diese Notwendigkeit so aus, da} das Thematisch-
werden der Weltkonstitution in der phanomenologischen Reduktion
vom konstituierenden Leben in seinem konstituierten Zeitzusam-
menhang umgriffen und mitgerissen wird - ,,in einer sekundéren
mitgehenden Konstitution®, wie Husserl dazu anmerkt (ebd. 142,
vgl. 143). Jene scheinbare Paradoxie in Husserls oben zitierter Au-
Berung verweist somit auf eine Zwiespiltigkeit im Konstitu-
tionsprozef der Verweltlichung transzendentaler Ergebnisse selbst.
Zum einen ist diese Verweltlichung dem stindig weltkon-

288

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stituierenden Leben eingeordnet: Die natiirliche Welt erhdlt durch
die Phianomenologie ,,zuwachsenden Seinssinn“; die iterativ voll-
ziehbare phianomenologische Reflexion fiihrt in der Verweltlichung
zu einer entsprechend iterativen Folge von solchen Zuwiichsen (vgl.
ebd. 214). In diesem Sinn bedeutet die Psychologisierung der tran-
szendentalen Erkenntnisse eine , Fortkonstitution der Welt“ (ebd.
213), aber eine solche, durch die Welt ,,im voraus einen neuen
Seinssinn® annimmt, ,,als unendlicher Horizont der ihr sich einle-
genden und einzulegenden Transzendentalitdt (ebd. 214). Zum an-
deren ist damit die Einordnung der Verweltlichung transzendentaler
Erkenntnisse in den Prozefl der Weltkonstitution von der Art, daf}
jene Erkenntnisse in ithrem Seinssinn stdndig gegen den Seinssinn
der natiirlichen Weltkonstitution revoltieren, ohne sich aber von
dem Mitgetragenwerden in diesem Konstitutionsproze3 l6sen zu
konnen. So schreibt Husserl in einer Anmerkung zur Sechsten
Meditation: ,,In der Welt [...] hat die konstitutive Erkenntnis, hat
auch die Welt als aufgekldrtes Phdanomen nichts zu suchen. Die
Verweltlichung aller transzendentalen Erkenntnis und transzenden-
tal Seienden [...] ist in diesem Sinn uneigentliche Verweltlichung,
namlich sie ergibt nichts weltlich Seiendes.* (Ebd. 147/488)

Phianomenologie organisiert sich somit, indem sie wieder welt-
lich wird und universale Theorie entwirft, in einer eigentiimlichen,
notwendigen Widerspriichlichkeit: Weltlich seiend hebt sie im vor-
hinein alle Seinsbindung auf. Noch diese Widerspriichlichkeit kiin-
det von ihrer uniiberwindbaren Verankerung im Weltleben. Der mit
der Wiederverweltlichung bezeichnete Schnittpunkt zwischen Tran-
szendentalitdt und Mundanitét ist die Transzendentalphilosophie
selbst, die in ihrem transzendentalen Bezug origindre ErschlieBung
des Transzendentalen besagt, in ihrem mundanen Bezug alle mun-
danen Wissenschaften zu einem universalen transzendentalen Wis-
senschaftsganzen umfaflt und alle ihre Erkenntnisse im Gebiet des
Psychologischen an das Weltliche zur Erfiillung der Praxisfunktion
von Theorie weitergibt.

Mit Blick auf das sich im Ausgang von der Mundanitit, im
Durchgang durch die Transzendentalitit und im Wiedereintritt in
die Mundanitét durchhaltende Erleben wird nun der strukturelle
Charakter der Funktion, die Theorie fiir die Praxis iibernehmen soll,

289

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deutlich: Die Theorie, in ihrer vollen Form als transzendentale, ist
das einwirkende und verdndernde Moment in einem sich durchhal-
tenden, aber durch ihre Einwirkung sich gerade in seinem Selbst
vergewissernden Erlebnisablauf: der Praxis. Funktional einwirkend
auf diesen Ablauf gibt Theorie ihm im Vorgang der Verweltlichung
eine neue Bestimmung - zundchst im Erfahrungsleben des Phéno-
menologen selbst.

Sich durchhaltendes Erleben (wie Praxis in Transzendentalitét
hineinragt) und die Bildung eines transzendentalen Horizontes des
Weltlebens aufgrund einer sekundiren Konstitution (wie Tran-
szendentalitét in Praxis wirksam wird) sind die beiden Bedingungen
dafiir, daB die Praxis zu sich selbst kommen kann; sie sind zugleich
Bedingung fiir die Moglichkeit, die im Transzendentalen erfolgte
Identifikation von mundaner und transzendentaler Subjektivitit in
Form der von der Praxis auszutragenden Dualitdt von transzenden-
taler und mundaner Einstellung in die Mundanitét hiniiberzuretten
sowie fiir die Verweltlichung transzendentaler Erkenntnisse im
Ausbau einer Transzendentalphilosophie als universaler Wissen-
schaft. Beide Bedingungen zeigen Moglichkeiten auf, wie patent
gewordenes Transzendentales in die Mundanitét einstrémen und
universale Wissenschaft als absolute Wissenschaft vom Transzen-
dentalen die Praxisfunktion von Theorie trotz ihrer alle Mundanitit
tibersteigenden Grundlegung iibernehmen kann: Sie ist selbst nur im
Schnittpunkt von Transzendentalitdt und Weltleben moglich.

Damit ist die zu Beginn des dritten Teils gestellte Frage, wie
transzendentale Theorie, die sich doch von allem Weltleben entfer-
nen muf}, dennoch ihre Funktion fiir die Praxis iibernehmen konne,
beantwortet. Es wurde deutlich, dal diese Entfernung, unbeschadet
ihrer Radikalitét, eine nur relative, auf dem Untergrund eines sich
im Ubergang von Mundanitit in Transzendentalitit und wieder in
Mundanitdt sich durchhaltenden Erlebens sich vollziehende ist.
Dieses sich durchhaltende Erleben bewirkt eine von Husserl nicht
beachtete Endlichkeit der Erkenntnisgewinnung in der Unendlich-
keit der Erfahrung. Die Endlichkeit besagt, daB3 der Phanomenologe
immer nur von der Mundanitét aus ins Transzendentale eintreten
kann und daB dieser Eintritt fiir ihn nur in der Weise moglich ist,
daB er sich nie stets oder auch nur in den jeweiligen Abschnitten

290

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

seines Eintretens vollig im Transzendentalen befinde. Ein Anzei-
chen fiir dieses Gebundensein an die Praxis erblickten wir bereits in
Husserls Bestimmung der Theorieform transzendentaler Forschung,
insbesondere hinsichtlich ihres apriorischen Charakters; die Unab-
geschlossenheit der transzendentalen Erfahrung mit ihrer Kette der
iterativen Verweltlichungen transzendentaler Erkenntnisse wire ein
weiteres Indiz,”’* ebenso der Umstand, daB die wirkliche Erfiillung
des universalen Lebensinteresses mit der Freilegung des transzen-
dentalen Zu-sich-selbst-Kommens nur den Anfang eines Wegs mar-
kiert, der ebensowenig wie der Erkenntnisweg abzuschliefen ist;
ein Anzeichen dafiir ist schlieBlich auch die prinzipielle Differenz,
die im Weltleben nach der Entdeckung des Transzendentalen (zu-
nichst nur fiir den Phanomenologen) aufspringt, die Differenz in
seinem Ich, die im Weltleben nie mehr aufgehoben werden kann -
weder ist die alte Naivitét zuriickzugewinnen, noch kann eine nur
im Transzendentalen zu erlangende Identitdt im Weltleben als sol-
che verwirklicht werden. Unsere These lautet, daB3 gerade aus dieser
Differenz der spezifische Funktionssinn entspringt, den transzen-
dentale Theorie fiir die Praxis iibernimmt. Diese These gilt es im
folgenden zu bekriftigen.

2.3. Transzendentale Theorie fiir Praxis

Vorab sei der Versuch unternommen, das Verhiltnisgefiige von
Sorgestruktur einerseits und Vernunftstreben andererseits zu syste-
matisieren. Die Sorgestruktur, als aus der Differenz von Intention
und Erfiillung entsprungen, korreliert mit derjenigen Form trans-
zendentaler Subjektivitdt, in der diese Differenz in der Konstitution
von Welt aufbrach: mit Mundanitit als endkonstituierter Subjektivi-
tit; sofern sie sich zudem auf die handelnde mundane Aktivitit be-

7% Ebenso die Unendlichkeit der iterativen Kette moglicher Aufweisungen der je-
weils latent bleibenden Aktvollziige: Daf3 fur Husserl die Epoché nur im Themati-
schen unternommen wird, hat zur Folge, daf} der fungierende Vollzug des Thema-
tisch-Machens latent bleibt, in einer emeuten Blickwendung jedoch ins Thema riik-
ken kann, wobei erneut der leistende Vollzug anonym fungiert, aber ebenso wieder
patent gemacht werden kann usw. (vgl. Hua XXIX, 369).

291

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zieht, korreliert sie auch mit Praxis. Entspringt die Sorge aus der
Differenz von Intention und Erfiillung, so markiert der Welthorizont
die Grenze ihres Ausgriffs, wenn anders das Weltverhltnis mit dem
Intention-Erfuillungs-System gestiftet wird: ,Welt® als das Schlecht-
hin-Dariiberhinaus ist Erscheinungsform derjenigen Differenz, die
fiir mundane Subjektivitit Erfiillung der Intention stets voraussein
1aBt. Das Vernunftstreben hingegen ist ,Ausdruck‘ des Systems von
Intention und Erfiillung selbst, es deckt sich mit der Bewegungs-
richtung von Intention zu Erfiillung; es ist Intentionalitdt, die sich
im Aufweis vollkommener Evidenz zu befriedigen sucht. Die Sorge,
veranlaf3t von der Differenz von Intention und Erfiillung und ver-
wiesen an den Welthorizont, verbleibt innerhalb dieses Verwei-
sungsbezugs. Das Vernunftstreben als solches hingegen kennt diese
Grenze nicht. Da seine Voraussetzung nicht jene Differenz, sondern
die ,vor* dieser Differenz liegende Erfiilltheit ist, steckt die Welt fur
es nicht die Grenze ab. Das Vernunftstreben korreliert somit zu-
nichst ebenso wie die Sorge mit dem Weltleben, doch nicht nur als
einem endkonstituierten Modus transzendentaler Subjektivitit, son-
dern schon als der (zunéchst verdeckten) konstituierenden transzen-
dentalen Subjektivitit als solcher. Sofern es auf Erfiillung primér
nicht im Modus der Sorge, sondern im Modus der Schau bezogen
ist, korreliert es zudem mit Doxa, doxischer Aktivitit. Sofern Ver-
nunftstreben zunichst auch im Weltleben operiert, steht es mehr
oder minder im Umwillen der Sorge (Gegensatz Doxa und Episte-
me), wie auch der Subjektivitit im Weltverhdltnis der Sorge erst
dank des Vernunftstrebens ihr Sorgecharakter enthiillt ist, da das
Verunftstreben die Moglichkeit vollkommenen Erflilltwerdenko6n-
nens vorzeichnet, das stets an der Grenze des Welthorizonts zer-
schellt. Solcherart sind Sorge wie Vernunftstreben auf Vollkom-
menheit gerichtet: Sorge im Modus der Sicherung, da sie Vollkom-
menheit als Abwesenheit erfihrt, das Vernunftstreben im Modus
einer sich intensivierenden Schau. Die Schau vermag sich nur zu
intensivieren, weil ihr die Sorge Grenzen zieht, indem sie die Siche-
rung der Praxis im Horizont der Welt besorgt. Vernunftstreben in
Form der Theorie sucht mithin die Grenzen, die ihr die Praxis in
Form der Sorge zieht, stufenweise zu iiberschreiten. Das Telos, das
ihm vorgezeichnet ist, liegt dort, wo es zugleich seinen Ursprung

292

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hat: in der konstituierenden transzendentalen Subjektivitit, doch im
,Modus* ihrer vollen Patenz. Dies hat zur Folge, daB Sorge Voll-
kommenheit im Welthorizont auslegt, d. h. mit den Mitteln des auf
Binnenweltliches bezogenen Verstehens das eigentlich ,Vollkom-
mene‘, Unendliche: die transzendentale Subjektivitdt in ihrer un-
aufhorlichen Selbstkonstitution, substantialisiert und verendlicht,
wihrend das Vernunftstreben dahin tendiert, diese Unendlichkeit
des Transzendentalen patent zu machen.

Das Vernunftstreben vom Weltleben aus vermag jedoch nie, auch
nicht im extremen Fall der transzendentalen Phdnomenologie, zu
einer vollkommenen Deckung mit dem Transzendentalen zu gelan-
gen: Fiir die Phdanomenologie gelingt die Deckung nur im Gegen-
tiber ihres Themas und in der Zeit ihres Vollzugs. M. a. W., Doxa
vermag sich nie so zu intensivieren, daB sie Praxis auflgst. Dies
wiederum besagt, daB3 die fiir das Weltleben bestimmende, mit dem
System von Intention und Erfiillung gesetzte Differenz nicht toto
coelo, sondern nur in bestimmter Hinsicht modifiziert zu werden
vermag. Die transzendentale Subjektivitdt in der Deutung Husserls
ist somit nicht so ,weltlos‘, wie Heidegger und Fink versichern
wollen: Weder ist, wie gezeigt, konstituierende transzendentale
Subjektivitdt von ihrer Weltkonstitution abzukoppeln, noch kann
gar Phianomenologie den Welthorizont in jeder Hinsicht iiber-
schreiten. Die Phdnomenologie besitzt ithren Ort mithin in einer
bestimmten Relation zum Welthorizont, indem sie zu jener Diffe-
renz tritt, die die Ausbildung der Sorgestruktur veranlaft, in ein
neues Verhdltnis tritt. Dieses Verhiltnis ist durchaus ein solches
allgefahrdeter Labilitdt: Bis in die transzendentale Forschung hinein
muB3 der Phianomenologie das Handgepdck der Praxis mit sich
schleppen, und auch in der Praxis verschmilzt die transzendentale
Erkenntnis mit der fiir das Weltleben kennzeichnenden intentiona-
len Struktur des HorizontbewuBtseins. Doch gerade dadurch er-
moglicht der Phdnomenologe die Begegnung von Transzendentalem
und Mundanem.

Diese Begegnung spiegelt eine Husserls Werk durchziehende
Denkfigur wider, mit der er implizit und explizit das Verhiltnis von
Einheiten zueinander bzw. von Vielheiten und Einheit zu fassen
sucht: Vernunftmanifestationen durchdenkt. Diese Denkfigur be-

293

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

legt, wie sich Phanomenologie im Zwischen von Transzendentalit4t
und Mundanitdt hilt und wirft ihrerseits Licht darauf, wie sich
Husserls Vernunftbegriff einer Vereinnahmung durch monistische
(universalistische) oder pluralistische Deutungsmuster entzieht. Es
gilt daher, das diesbeziiglich bereits Ausgefiihrte (II.1.2. und
II1.2.1.) in bezug auf die Position der Phdnomenologie im Zwischen
von Transzendentalitit und Mundanitit zu vertiefen.

,Vernunft‘ korreliert Husserl zufolge mit all dem, was in Evidenz
gegeben ist, also vor allem mit den drei groBen Bereichen evidenten
Seins, die Husserl aufzuweisen suchte: dem natiirlich-faktischen,
dem natiirlich-idealen und dem transzendental-faktischen Bereich,
letzterer erfaflt in seiner Idealitdt. Dies schliefit alle Seinsregionen
ein, wobei der Pluralitdt dieser Regionen auf der BewuBtseinsseite
eine Pluralitdit der Weisen einsichtiger Vernunfterkenntnis ent-
spricht. Diese Weisen sind die phanomenologisch aufgewiesenen
Einstellungen: Jede Region verlangt zu ihrer Erfassung die korrela-
tive Einstellung, in der und nur in der ihr Vernunftsinn erfahrbar
wird. Sofern Husserl einerseits eine Pluralitdt von Einstellungen
konstatiert und andererseits zumindest zwei Arten der Vernunft ein
letztes Recht einrdumt, indem die eine als universale Vernunftlehre
(Ethik) und die andere als universale Wissenschaftslehre (Logik)
alle Vernunftarten umspannt, vermag er eine Pluralitdt von Aktbe-
ziigen zu denken, ohne daf} diese Pluralitdt in einen schrankenlosen
Pluralismus miindet: Stets sind fiir Husserl die Bahnen, wie sich
BewuBtsein den Sachen zuwendet, von diesen vorgegeben. So
machte Husserl schon in seiner Deutung des Verhiltnisses von
theoretischer und praktischer Vernunft, von Vernunft- und Wissen-
schaftslehre, deutlich, dal Vernunft nicht in Teilen auseinanderfillt,
sondern aus Perspektiven, Relationen besteht, die jeweils einander
umfassen.

Ist gegeniiber einem solchen Denken in ,absoluten Relationen‘
nicht jedoch Skepsis angebracht, wenn Husserl letztlich eine Relati-
on, die der transzendentalen Subjektivitdt, als die im Vergleich zu
allen anderen Relationen ,absolute‘ dominieren l46t? Denn wird
nicht das einander Umgreifende von Vernunft- und Wissenschafts-
lehre hinfillig, wenn Ethik in transzendentaler Teleologie und Lo-
gik in transzendentaler Logik, wenn also Ethik und Logik im Sel-

294

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ben: der transzendentalen Subjektivitdt, kulminieren? Und hebt
nicht die transzendentale Einstellung alle anderen Einstellungen in
sich auf, so daB alle personale, naturale, natiirliche, lebensweltliche,
praktische etc. Einstellung in ihrem Grund transzendental, ndmlich
transzendentale Sinnbestimmtheit, ist? Steuerte Husserl nicht schon
in den Prolegomena mit dem Hinweis auf die fehlende Einheit von
Wissenschaft auf eine monistische Theorie, die ,universale Wissen-
schaft‘, hin, die er spiter der Monas der transzendentalen Subjek-
tivitdt anzugleichen suchte, so wenn er in der Formalen und tran-
szendentalen Logik der phénomenologischen ,,Ursprungsbegriin-
dung“ die Aufgabe zuweist, allen Wissenschaften ,Einheit als
Zweige konstitutiver Leistung aus der einen transzendentalen Sub-
jektivitat (Hua XVII, 278 f.) zu verleihen? Somit wire alles Seien-
de relativ auf die transzendentale Subjektivitdt und diese allein -
eben als ,Form aller Formen* - ,,in sich und fiir sich“ (ebd. 279).
Hierzu stimmt auch die Stelle in der Krisis-Schrift, wo es heif3t,
,daB Vernunft keine Unterscheidung in ,theoretische‘, ,praktische*
und ,dsthetische‘ und was immer zuldBt“ (Hua VI, 275).
Andererseits behélt gerade fiir den spateren Husserl alle Welt-
wabhrheit, die relativ-endliche der vor- und aulerwissenschaftlichen
Lebenswelt wie auch die ideelle Wahrheit der mathematisierten
Wissenschaft, ihr Recht (vgl. Hua XVII, 284). Relative Wahrheit
und ideale, absolute Wahrheit, sei es die Wahrheit der mathemati-
sierten Naturwissenschaft oder der transzendentalen Phanomenolo-
gie, hdtten somit alle ihre ihnen jeweils zukommende Befugnis,
wihrend die Alternative ,,skeptischer Relativismus® vs. ,logischer
Absolutismus® fiir Husserl unannehmbar ist (ebd.). Absolutismus
und Relativismus sind fiir ihn in ihrer Verabsolutierung Konstrukte,
in denen Wabhrheit, die fir die transzendentale Phinomenologie
stets nur in Horizonten ist, auf ein absolutes Ansichsein bezogen
wird, wobei der Relativismus solches Ansichsein negiert, wiahrend
es der Absolutismus behauptet. Vor dem Hintergrund des teleologi-
schen Angelegt- und Ausgerichtetseins transzendentaler Subjektivi-
tdt erscheinen schrankenlose Verabsolutierungen wie diejenigen
seitens des logischen Absolutismus und des skeptischen Relativis-
mus als unzuldssige Verkiirzungen, Verendlichungen. Dem tran-
szendentalen Standpunkt entspricht zwar nur die eine Vernunft, die

295

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in der Tat keine Unterscheidung in theoretische, praktische und was
immer kennt. Aber diese Feststellung bedeutet nicht, da3 es nur die-
se Vernunft gibe. Nur sie gibt es so wenig wie es nur die transzen-
dentale Seinsweise resp. transzendentale Einstellung des Phéanome-
nologen gibt. Denn auf dem Weltboden sieht die Sachlage ganz an-
ders aus. So wird Husserls Aussage, daB alle Wissenschaft Einheit
aus der einen transzendentalen Subjektivitdt gewinne und daB3 es nur
eine transzendentale Vernunft gebe, phdnomenologisch selbst als
eine Relation anzusehen sein, wenn vielleicht auch als eine beson-
dere Relation, die als solche, aber eben nur als solche: ,nur‘ in einer
bestimmten Hinsicht, alle anderen Relationen in sich befafit.

Wenn wir diese Deutung zugrunde legen, ist Husserls Aussage,
daB Vernunft eine einheitliche ist, gerade als Ausdruck von Plurali-
tit zu nehmen: Denn diese Aussage ist dann selbst eine Relation.*”
In dieser Relation, beziiglich der transzendentalen Subjektivitit, gibt
es nur eines: das Vernunftgeschehen der transzendentalen Intersub-
jektivitét selbst. Doch besteht nicht nur diese Relation. Die Labilitat
der Phanomenologie belegt, was es mit der vermuteten Festigkeit,
Eindeutigkeit und einheitlichen Giiltigkeit dieser Relation auf sich
hat. Auch fiir den Phanomenologen verbleiben somit zwei grundle-
gende Dimensionen, Transzendentalitit und Mundanitdt, und mit
dieser auch die Pluralitdt aller weiteren Aktbeziige. Nur in einer
bestimmten Einstellung, der transzendentalen, erweist sich tran-
szendentale Subjektivitit als ,absolute‘. Nach der Epoché weif3 sich
das Weltleben als im Grunde identisch mit der transzendentalen
Subjektivitit: Es ist transzendentale Subjektivitdt und ist als mun-
dane doch zugleich das andere der Transzendentalitit. Diese
,Selbstfindung‘ des Weltlebens bedeutet in eins allererst die Mog-
lichkeit der Anerkennung einer wesenhaften Selbst-Differenz, die,

25 Vorschnelle Deutungen finden hierin einen Beleg fiir einen Monismus, der
Husserls Vernunftkonzeption unterschoben wird. Vgl. z. B. Wolfgang Welsch, Un-
sere postmoderne Moderne, 3. Aufl. Weinheim 1991, S. 264 f. ,,Die Weite des Ver-
nunftbegriffs [Husserls] war nur ein vorldufiges Zugestindnis, am Ende geht es um
unteilbare Einheit.“ (Ebd.) - Vgl. hierzu auch die kldrenden Ausfiihrungen bei Ivan
Blecha, ,Kritik der pluralen Vernunft. Phanomenologie versus Postmoderne®, in:
Emesto Garzon Valdés und Ruth Zimmerling (Hg.), Facetten der Wahrheit. Fest-
schrift fiir Meinolf Wewel, Freiburg/Miinchen 1995, 379-397.

296

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

solange es Menschen gibt, die als solche stets Menschen-in-der-
Welt sind, unaufhebbar ist. Im Verhiltnis des Phdanomenologen zum
Mundanen, zum Transzendentalen und wieder zum Mundanen zeigt
sich somit Differenz, letzte Einheit aller Differenz und schlieSlich
wieder Differenz, die diese Einheit noch mitumgreift, ohne sie je-
doch aufheben zu kdnnen.

Das Verhiltnis von Universalitdt und Pluralitét kann - abgesehen
von dem Fall, daB Mannigfaltigkeit Einheitlichkeit generell aus-
schlieBit - auf zweifache Weise begriffen werden: einmal derart, da3
Einheitlichkeit in sich Mannigfaltigkeit ermdglicht und zweitens,
dafl Mannigfaltigkeit einerseits und Einheitlichkeit mit integrierter
Mannigfaltigkeit andererseits wenn auch nicht zugleich, in der Ein-
heit desselben subjektiven Bezugs, bestehen, so doch je wechseln-
den Einstellungen zuginglich werden.”’® Letzteres trifft auf das
Denkmuster zu, mit dem bei Husserl das Verhiltnis von Einheit und
Vielheit bestimmt wird: da} eines das andere umgreift oder eines
das andere in sich trdgt, wie die Praxis die Theorie und vice versa,
wie praktische Vernunft die theoretische und vice versa, wie Ver-
nunftlehre die Wissenschaftslehre und vice versa, so auch Trans-
zendentalitdt die Mundanitét und vice versa: Fiir den transzendenta-
len Standpunkt ist Mundanitdt Transzendentalitdt, im Weltleben ist
Transzendentalitdt nicht nur das im Sinn des Nichtvorgegebenen
Verhiillte, sondern - nach der Wiederverweltlichung - als Horizont
impliziert. Diese Differenz ist schlechthin unauthebbar, oder anders
gewendet: Praxis und Doxa bzw. Sorge und Vernunft sind einander
nicht aufzurechnen.

Die dem Phidnomenologen eroffnete ,Dialektik von Tran-
szendentalitdt und Mundanitét ist nicht nur das Urbeispiel fiir das
eigentiimliche Verhiltnis, in dem Husserl Einheit und Vielheit zu-
sammendenkt. Umgekehrt driickt dieser Standpunkt zum Verhéltnis

216 Diese ,Dialektik® ist nicht eine solche der . dialektischen Selbstbeziehung des
Ganzen, die die Vielheit der Teile impliziert und in Form eines redundanten Prozes-
ses expliziert”, welche K. Gloy und E Rudolph als eine Erklarungsmoglichkeit des
Verhiltnisses von Einheit und Vielheit nennen (K. Gloy und E. Rudolph [Hg],
Einheit als Grundfrage der Philosophie, Darmstadt 1985, S. XIII); denn hierbei ist
Einheit schon vorausgesetzt, wihrend es in unserem Fall um ein Wechselspiel geht,
in dem das Prinzip von Einheit selbst zur Disposition steht.

297

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Einheit und Vielheit exakt die Weise aus, wie sich Phidnome-
nologie zu der mit dem System von Intention und Erfiillung er6ffne-
ten Raumlichkeit verhalt: daB sie dieser Grenze ansichtig wird, ohne
sie jedoch faktisch iiberschreiten zu konnen. Die Labilitdt der Pha-
nomenologie besagt, daf} sie nie ganz in der Mundanitit und nie
ganz im Transzendentalen aufgehen kann. In ihrer Sicht sind Mun-
danitdt und Transzendentalitdt zwei ,Systeme‘, die absolut eins und
absolut zwei zugleich sind. Sie besagt zudem, daB Phdnomenologie
nicht einen Standpunkt einnehmen kann, der neben dem mundanen
Weltverhiltnis und dem stehend-stromenden ,Sein‘ der transzenden-
talen Subjektivitit eine eindeutige dritte Position zukdme. Indem
Phanomenologie an Mundanitit riickgebunden bleibt und sich zu-
gleich in die Transzendentalitdt einschreibt, verkorpert sie nicht ei-
ne iiber beidem zu lokalisierende absolute Position. Sofern sie im-
mer nur eines vom anderen aus und eines im anderen zu verstehen
versucht, verfihrt sie in einem weitesten Sinn hermeneutisch.
Zugleich ermdglicht diese Labilitdt der phdnomenologischen Po-
sition, da} Phanomenologie eine Funktion fiir das Weltleben tiber-
nehmen kann. Denn die Labilitdt besagt ja, dal die Verbindung zur
Mundanitit nie vollig durchschnitten wird. Wie aber kann transzen-
dentale Erkenntnis nach Einstromen in das Weltleben ihre von
Husserl postulierte Reformkraft entfalten? Hierzu gibt Husserl nur
sparliche, verstreute Hinweise. Allgemein wird man sagen konnen,
daB die Phianomenologie bestrebt ist, ihre Erfahrung beziiglich der
Sorgestruktur des Weltlebens, die relative Entschriankung des durch
die Sorge gebundenen Weltlebens, an dieses weiterzugeben. Die
Weitergabe erfolgt, da Phanomenologie Wissenschaft und nicht
Weltanschauung ist, auf dem Weg iiber Theorie: Fiir Husserl ver-
mittelt die Phdnomenologie in ihrer Doppelgestalt als transzenden-
tales Sein erschlieBende Philosophie und als praktische Kulturge-
stalt im Vorgang der Verweltlichung ihrer transzendentalen Erfah-
rung transzendentales und weltlich-praktisches Sein. In der Ver-
weltlichung transzendentaler Erfahrung erblickt Husserl einen Zu-
wachs an besonderem Wissen: Der in die natiirliche Einstellung Zu-
riickgekehrte weil3 fortan um die transzendentale Herkunft seines
Seins. Es ist das Eigentiimliche, dal jedoch nicht Theorie den
Grund fiir diese Umstellung legte, sondern die Epoché in der Er-

298

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

moglichung der faktischen Einnahme eines neuen Seinsbodens,
wenngleich in der thematischen Schau des theoretisierenden Blicks.
Insbesondere bei der Frage nach der praktischen Funktion der Pha-
nomenologie sind daher sowohl praktische Beziige von dem mit ih-
nen verwobenen theoretischen Bezug wie auch der Bezug auf eine
einzelne Existenz (den Phanomenologen) von dem Bezug auf die
Existenz einer Gemeinschaft (die Mitphdnomenologisierenden und
die Nichtphdnomenologen) zu unterscheiden. Transzendentalphé-
nomenologische Theorie iibernimmt ihre Funktion fiir die Praxis auf
zweifache Weise in einer vermittelten, indirekten Form: Zum einen
bewirkt sie eine Modifikation im mundanen Erleben, die mittels der
Einstellung der Phdnomenologie auf ihr Thema erfolgt (1). Zum
zweiten wird diese Wandlung, die zundchst den Phanomenologen
betrifft, iiber die Neuorganisation von Wissenschaft an das gemein-
schaftliche Weltleben weitergegeben (2).

1. Obgleich die verweltlichten phanomenologischen Erkenntnisse
im Welthorizont keinen angestammten Ort besitzen, ist der Vorgang
der Wiederverweltlichung doch die einzige Weise, wie Phanomeno-
logie auf dem Weltboden Ful3 fassen und auf Praxis einwirken
kann. Sofern der Welthorizont verhindert, daB mundane Subjektivi-
tat auf ihren eigenen Grund als transzendentalen hin sich entwirft,
lebt mundane Subjektivitdt in einem Modus der unvollkommenen
Selbsthabe: Das ,Ganze®, das sie als transzendentale ist, ist ihr ver-
schlossen. Die Aufgabe, die Husserl dem Phinomenologen iiber-
tragt, lautet somit, dieses Ganze im Medium der transzendentalen
Theorie zu rekonstruieren und nach Wegen zu suchen, mundane
Subjektivitit dem theoretischen Aufrifl entsprechend faktisch zu re-
konstruieren. In einem Zusatztext zur VI Cartesianischen Meditati-
on weist Husserl darauf hin, daB die Rekonstruktion transzen-
dentaler Strukturen in der Theorie eine Rekonstruktion der ,Welt-
seelen in der Praxis impliziere: ,,Die Seelen sind sozusagen in der
naiven Natiirlichkeit in Unfertigkeit stecken geblieben.” Und er fligt
hinzu: ,,Durch die phdnomenologisierende Aktivitit, die die natiirli-
che Welt iibersteigt, kommen sie in Bewegung, ihr Seinssinn be-
kommt stindig neue Zuwiichse in Form der neuen Verweltlichun-
gen des Transzendentalen (HuaDok IL1, 214; vgl. Hua XXIX,

299

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

208). Der Adressat dieser Verwandlung ist der Phdanomenologe, der
»durch Einstromen der transzendentalen Ergebnisse in die frither
naiv apperzipierte Subjektivitit eine transzendentale ,Innerlichkeit’
erhdlt (Hua XXIX, 268). Sein seelisches Sein in der Welt verwan-
delt sich dadurch, daB es in einem neuen Horizontbezug steht (ebd.).
Darin terminiert es zwar wieder in der Welt, doch dieses Terminie-
ren ist insofern modifiziert, als dabei das Hintergrundwissen vor-
herrscht, daB Welt als Universalhorizont nicht vorgegeben, sondern
Produkt einer Konstitutionsleistung ist. Der aufgrund der Wieder-
verweltlichung ausgebildete ,transzendentale Horizont™ besagt also
des nidheren eine Modifikation des Horizonts ,Welt‘. Im Text Nr. 7
des Ergénzungsbandes zur Krisis diskutiert Husserl diese Wandlung
des Seinssinns von Welt. Dabei umschlieBe der neue Sinn den frii-
her geltenden, der in ihm fortgilt, und zugleich nehme das Neue
,wieder die kategoriale Form des Alten* an (ebd. 77): Der tran-
szendental aufgehellte Sinn von Welt impliziert den in der natiirli-
chen Einstellung apperzipierten Weltsinn und iiberlagert ihn, indem
er ihn als von sich abkiinftig erweist. Gleichzeitig korreliert munda-
ne Einstellung notwendigerweise mit Welt als Universalhorizont, d.
h., das Wissen um die transzendentale Herkunft dieses Horizonts
erscheint in der Mundanitit nur in der Weise, daB es in diesen selbst
,eingeordnet’, vom Welthorizont eingenommen wird. Alles in allem
fiihrt dies Husserl zufolge zu einer ,,Umschopfung der Welt“: | Die
Welt selbst verwandelt sich.” (Ebd., 79). Das, was gegen die Auf-
fassung einer Giiltigkeit von Welt-schlechthin spricht, kann in der
Mundanitét nur so erscheinen, da3 es im Ganzen dieser Auffassung,
gegen die es sich wendet, selbst auftritt. Fiir die Mundanitit bedeu-
tet dies, daB sie sich als Selbstapperzeption der transzendentalen
Subjektivitdt erkannt und daB sich ihr endliches Terminieren auf
Ziele, auch Vollkommenbheitsziele im Welthorizont, auf unendliche
Erzielungen erweitert hat. Damit soll ein ,,wahres transzendental-
menschliches Sein“ (E III 1, 3) erméglicht werden, das dem Tran-
szendentalen und seinem Streben nach Vollkommenheit gegeniiber
er6ffnet ist.

Der Auffassung, dall es sich bei Epoché und Wiederverweltli-
chung nur um thematische Anderungen handelt, scheinen jene Au-
Berungen Husserls zu widersprechen, in denen nicht nur von einer

300

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anderung des Stils der Weltapperzeption die Rede ist, sondern auch
davon, daB mit dem Phanomenologisieren ,,die Seinsweise des Ego
selbst™ ,,eine Wendung“ genommen habe, so, ,,dal nun nicht mehr
das natiirlich-naive Ego, sondern das fiir sich selbst thematisch und
patent gewordene sich mundanisieren muf} als Mensch®. Weiter
heif3it es: ,,Der Mensch verwandelt sich damit auch, in seine Seele
tritt eo ipso alles transzendental-phdnomenologisierende Geschehen
ein“ (HuaDok 11,1, 136/433). In der Krisis heif}t es, ,,daB} die totale
phianomenologische Einstellung und die ihr zugehérige Epoché zu-
nédchst wesensmaBig eine vollige personale Wandlung zu erwirken
berufen ist, die zu vergleichen wire zundchst mit einer religidsen
Umkehrung, die aber dariiber hinaus die Bedeutung der grofiten
existenziellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit als
Menschheit aufgegeben ist“ (Hua VI, 140).

Sind diese AuBerungen so zu interpretieren, daB Husserl im Ge-
schehen von Entweltlichung und Wiederverweltlichung eine Modi-
fikation der Erlebnisse des Ego erblickt, dafl es sich hier doch nicht
nur eine thematische, sondern um eine Vollzugsmodifikation des
phdnomenologisierenden Ich der Epoché handelt, um eine Wand-
lung seines Aktvollzugs, die vor jedem thematischen Wissen liegt,
ja dieses erst fundiert? Das Ziel der Ausschaltung des Weltglaubens
ist die radikale Begriindung universaler Philosophie, und die Riick-
kehr des phianomenologisierenden Ich in den Weltzusammenhang
soll die Ausbildung der transzendentalphanomenologischen Philo-
sophie im Funktionszusammenhang des praktischen Weltlebens er-
moglichen. In diesem Sinn ist stets das philosophische Wissen die
Grundlage fiir eine Anderung aller Praxis. Da der Phanomenologe
in der thematischen Haltung der Epoché auf die ,,Umschopfung der
Welt“ bezogen ist, erfolgt diese personale Wandlung seines Welt-
bezugs iiber das Medium dieser Thematik, erfolgt im Medium eines
thematischen Wissens: Der Phanomenologe weil3, dafl die natiirli-
che Welthaltung eine Weise der Selbstapperzeption der transzen-
dentalen Subjektivitit ist, und dieses Wissen ist es, das ihn, da es
sich auf alles Weltliche bezieht, in einer dergestalt ,universalen®
Weise verwandelt.

301

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. ,,Zundchst” ist diese Wandlung, wie es in dem zitierten Text
heiflt, mithin eine Verwandlung des Phdnomenologisierenden al-
lein, der fiir sich in der ,Einsamkeit der transzendentalen Reduktion®
das Sein der transzendentalen Subjektivitat erschlieft, ,,dariiber hin-
aus“ impliziere sie eine Verwandlung der ,,Menschheit®. Dies will
offenbar besagen: Die Wandlung des Phidnomenologisierenden
bleibt nicht auf ihn beschrinkt, weil sie, die eben in einem Wissen
erfolgt und in diesem Wissen sich mitteilen kann, einen Zuwachs an
philosophisch-theoretischer Kenntnis bedeutet und weil Philosophie
auch in ihrer praktischen Funktion die Beziehung auf andere inten-
diert.

Da jedoch diese Funktion zunéchst nur in einem einzelnen, dem
Phianomenologen selbst, wirksam wird, lautet die Frage, wie jener
Mafstab auch denen vermittelt werden kann, die nicht Phinomeno-
logen sind.””” Diese Frage betrifft die praktische Funktion der Phi-
nomenologie als in der Welt auftretender Wissensform. Husserl hat
diese Frage offensichtlich beschiftigt,”’® wenngleich er zu ihr kaum
konkret Stellung nahm. Es ist zu vermuten, daB er die praktische
und damit auch ethisch relevante Funktion der Transzendentalphilo-
sophie in einer Neukonzeption des gesamten Wissenschaftsgefiiges
erblickte, die von der Erkenntnis der Notwendigkeit, Verfestigun-
gen im Sinn von Verendlichungen aufzulGsen, geleitet ware. Da der
Phénomenologe nur zeitweilig der Epoché Ubende, der ins Tran-
szendentale Eintretende ist, der erstlich und letztlich Biirger dieser
Welt ist und bleibt,279 stellt sich die Frage, wie seine transzendenta-
len Erkenntnisse ins Mundane hiniibergerettet werden. Verldft er

21" Husserl erwihnt die | fortschreitende Entwicklung einer phanomenologisieren-
den Gemeinschaft durch Erweckung von Nicht-Phdnomenologen zu Phénomenolo-
en" (HuaDok IL, 1, 216).

8 Vgl. die Schlufipassage von Beilage XIII sowie die Beilage XV zur VI. Carte-
sianischen Meditation (HuaDok II/1, 214 und 216) (1933/1934).

2 Husserl spricht in Hinblick auf die Wiederverweltlichung von einer ,.notwen-
digen ,Lokalisierung*** (HuaDok II,1, 134, Anm. 428) des Transzendentalen in der
Welt. Eugen Fink legt in der VI Cartesianischen Meditation diese Notwendigkeit
so aus, daB das Thematischwerden der Weltkonstitution in der phdanomenologischen
Reduktion vom konstituierenden Leben in seinem konstituierten Zeitzusammen-
hang umgriffen und mitgerissen wird - ,in einer sekundéren mitgehenden Konstitu-
tion*, wie Husserl dazu anmerkt (142, vgl. 143).

302

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die transzendentale Einstellung unter Festhaltung der Epoché (vgl.
HuaDok II,1, 120, Anm. 384; 189), setzt er wieder Welt als den
universalen letzten Horizont all seiner Abzielungen, ist er in der La-
ge, alle positiven Wissenschaften, normierend an der transzendenta-
len Erkenntnis, neu zu konzipieren, d. h. die Verengungen und Ver-
absolutierungen ihres zufillig-faktischen Entwicklungsverlaufs zu
korrigieren. Auf diese Weise wiirde, da Wissenschaft die Lebens-
welt gestaltet, auch diese in eine neue Form der Weltapperzeption
tibergeleitet werden konnen. Damit erfiillt er bereits seinen Auftrag
fiir die Praxis, da Theorie fiir Husserl ja selbst schon eine Weise der
Praxis, eine theoretische Praxis, darstellt und somit immer schon,
im Guten wie im Schlechten, auf die Praxis wirkt, und weil jetzt ei-
ne Theorie moglich geworden ist, die das eigentliche Telos der
Praxis erkannt hat und tiber die Realisierung universaler Wissen-
schaft auch zum Austrag zu bringen vermag.

Doch geniigt diese so verstandene Praxisfunktion universaler
Wissenschaft? Wo bleibt in diesem Konzept die Ethik, die noch we-
sentlich weitergehen und die Bedingungen einer Beurteilung von
Praxis nach einsichtig zu rechtfertigenden Normen und ins-
besondere unter einer ,rationalen Leitung der Praxis® aufzeigen
miiite, wie Husserl noch in den Kaizo-Aufsitzen forderte (Hua
XXVII, 7)? Hierzu macht Husserl lediglich Andeutungen.”® Magli-
cherweise hitte dies ein letzter Abschnitt der Krisis-Schrift behan-
delt, denn der erste Teil der Krisis, der die Praxisfunktion universa-
ler Wissenschaft als deren letzten Zwecksinn zum Thema macht,
besitzt keine Entsprechung am SchluB.*®' Husserls zentrale These
lautet, daB der Grund fiir das Abdriften der Wissenschaft von ihrem
von ihr selbst gestifteten Telos in einer vorgidngigen universalen
Selbstapperzeption der Subjektivitit liegt, die sich darin selbst als
mundane in einer Weltpraxis setzt. Diese 'Naturalisierung' der Sub-
jektivitdt hat fiir Husserl zur Folge, daB im Weltleben alle Stre-
bensziele beziiglich dem in der natiirlichen Selbstapperzeption ge-

20 ygl. z.B. einige sparliche AuBerungen Husserls in den Beilagen zur Sechsten
Cartesianischen Meditation (HuaDok IL,1, Beilagen XIII und XV).

281 Wenn auch editorisch in dieser Form kaum zu vertreten, so hat doch die An-
stiickung des nicht aus dem eigentlichen Krisis-Manuskript stammenden Textes des
SchluBparagraphen 73 durch den Herausgeber ein gewisses sachliches Recht.

303

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

setzten und in ihr unhintersteigbaren Horizont der Welt verendlicht
werden. Aus diesem Grunde kann keine Weltwissenschaft, und dar-
um auch keine Ethik als Regionalontologie, die Griinde fiir die Kri-
sis der Wissenschaft aufdecken: Denn die in der Mundanitit vor-
findlichen Strebensziele weisen in sich selbst ins Transzendentale.
Obgleich dies deutlich macht, warum die transzendentale Besin-
nung die ethische Besinnung fortsetzt (vgl. oben 1.1.), kann ande-
rerseits Transzendentalphilosophie Ethik nicht ersetzen. Dies hat
Husserl gesehen, wenn auch in der Konsequenz nicht mehr konkre-
tisiert. So besitzt die im ersten Teil der Krisis geforderte Besinnung
eine ethische Relevanz, wenn diese auch von Husserl hier nicht
weiter reflektiert wurde. Nach dem Durchgang durch die transzen-
dentale Klarung, nach der Ubernahme der unverkiirzten Strebens-
ziele durch die universale Wissenschaft, sollte eine Besinnung dar-
tiber erfolgen, wie auf dem Boden des gewonnenen vollen theoreti-
schen Zwecksinns von Wissenschaft nun auch ihr praktisches Telos
im Horizont des Weltlebens an den Anfang der Realisierung ge-
bracht werden konnte. Auch dies miiite von einer theoretischen
Reflexion begleitet sein, die man ,Ethik‘ nennen konnte. Da die
Krisis-Schrift unvollendet ist, konnte allenfalls die in Eugen Finks
Plan einer Fortsetzung der Krisis-Schrift erwidhnte Neugriindung ei-
ner mundanen Psychologie einen Hinweis auf den Ort dieser Ethik
geben (vgl. Hua VI, 515 f.). Denkbar wire eine materiale Ethik (und
Padagogik), evtl. als Sonderdisziplin der ontologischen Psycholo-
gie; wie diese hitte sie ihre apriorische Wissenschaft in der Tran-
szendentalphilosophie (Phidnomenologie und Metaphysik) selbst
und stiinde trotz ihrer mundanen Gebundenheit wie diese im ,tran-
szendentalen Horizont".

Das Weltleben ist aufgrund dieses Wissens dem transzendentalen
Leben ein Stiick ndhergeriickt. Das aber heif3t, daB fur Husserl die
Vermittlung zwischen Transzendentalitdt und Praxis nur iiber ein
Drittes, das phanomenologisierende Ich und die Verweltlichung
seiner Erfahrung im Ausbau und in der Mitteilung einer transzen-
dentalen Wissenschaft als universaler Philosophie, denkbar ist. In-
folge dieses vermittelnden Moments treten Transzendentalitdt und
Praxis wieder auseinander: Fiir Husserl bleibt dieser Gegensatz
zwischen dem transzendentalen und dem mundan-prakischen Sein

304

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach Ent- und Wiederverweltlichung bestehen. Der neue Stil des
Lebens ist ein ,,weltlicher* (HuaDok II,1, 143/469), und als solcher
ist er dem Transzendentalen nach wie vor entgegengesetzt, auch
wenn das Transzendentale als neuer Horizont in der Welt erscheint.

3. Transzendentale Praxis?

Die Mathematisierung der Natur, ihr ,,physikalistischer Objekti-
vismus®, verursacht mit dem Sinn von Unendlichkeit, den sie stiftet,
eine Verendlichung im weltkonstituierenden ProzeB der Subjektivi-
tat und ruft eine Verkiirzung des Telos universaler Wissenschaft
hervor. Wenn dies, Husserl zufolge, zu einer Krisis der Wissen-
schaften und nachfolgend der Lebenswelt fiihrt, konnte jede ent-
sprechende Verendlichung den Charakter einer Krisis aufweisen.
Damit wird Krisis selbst zu einem wesentlichen Grundmerkmal des
Weltlebens, denn alles Weltleben in natiirlicher Haltung tendiert,
zumindest auf bestimmter Stufe, in Vergegenstandlichung und Ob-
jektivierung. Wird die Verendlichung aufgrund von Vergegenstiand-
lichung und Fixierung des teleologischen Prozesses gar an ihren
letzten Grund verwiesen, so ist schon mit der Verendlichung,
Selbstverendlichung der transzendentalen Subjektivitit in ihrer Ver-
weltlichung als Mensch-in-der-Welt der Raum der Krisis eroffnet.
Krisis besagt dann die Ur-Scheidung von Mundanitdt und Tran-
szendentalitét selbst, eine Differenz, mit der sich zugleich die Ur-
rdaumlichkeit konstituiert, in der die Entfaltung der Sorgestruktur
und des Intention-Erfiillungssystems griinden. Krisis verliert damit
den negativwertigen Aspekt, denn so bestimmt ist Krisis unautheb-
bar: Das Leben ist in diesem Sinn stets ein Leben in der Krisis. Dies
betrifft einen urspriinglichen, mit der AufschlieBung jener Urrdum-
lichkeit gestifteten Sinn von Krisis. Dieser urspriingliche Sinn muf3
jedoch von mannigfachen Krisisformen, die als je bestimmte Kon-
stellationen der Sorgestruktur und des Intentions-Erfiillungssystems
auftreten, unterschieden werden. Beziiglich der Urrdumlichkeit sind
diese Krisen Erscheinungsweisen: Weisen, wie der mit der Eroft-
nung der Urdifferenz von Transzendentalitit und Mundanitit miter-
schlossene Krisis-Raum in Gestalt von bestimmten teleologischen

305

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verldaufen im Horizont der mundanen Raumzeitlichkeit in Er-
scheinung tritt. Eine Krisis-Erscheinung ist demnach nicht einem
bloBen Schein gleichzusetzen, sie ist nicht nichts. Sie verkorpert
vielmehr eine handfeste Weise, wie transzendentale Subjektivitit
sich verweltlicht, ist Erscheinung beziiglich desselben, namlich des-
selben als der Ur-Scheidung von Transzendentalitdt und Mundani-
tat.

Der Versuch der Phdanomenologie, Subjektivitit als solcherart der
Krisis ausgesetzt zu erfassen, mufl nicht nur als ein vermittelter,
sondern iiberdies als ein nachtraglicher und partieller bezeichnet
werden. Er ist vermittelt, da die Auflosung der Krisis-Erschei-
nungen mittels des phdnomenologisch-theoretischen Aufweises er-
folgt, der vermittelnd auf die Praxis der Auflosung zielt, in der jene
Krisissymptome und ihre Auflésung letztlich manifest werden. Er
ist nachtraglich, sofern phdanomenologische Analyse sich stets auf
ein bereits vollzogenes Aktgeschehen richtet, und er ist schlieBlich
partiell, da er nur im Thematischen Krisis-Erscheinungen auflost
und der Vorgang der thematischen Auflosung ein zeitlich begrenz-
ter ist: eingeschrankt ndmlich auf diejenige Zeitlichkeit, in der der
Phanomenologe als transzendentaler Zuschauer operiert. Gegeniiber
dem Ort, wo Krisis besteht, also in der durch die Sorgestruktur er-
Offneten und durch das Intention-Erfiillungssystem bezeichneten
Raumlichkeit, ist der thematisch-phdnomenologische Blickpunkt
ein Un-Ort, ein A-Topos, ein utopischer Ort. Obgleich die tran-
szendentale Subjektivitit im phdnomenologischen Zuschauer ,zu
sich selbst kommt‘, ist ihr der mundane Standpunkt nach wie vor
entfremdet. Denn der Phdnomenologe muf} ja, um die transzen-
dentale Subjektivitdt vor den Blick zu bringen, die natiirliche Ein-
stellung verlassen haben. Ist sein Ort als solcher, trotz der sich im
Phianomenologisieren durchhaltenden Praxisbeziige, im Horizont
der Mundanitit schlechterdings abwesend, so ist das Wissen um die
Identitdt von transzendentaler und mundaner Subjektivitit nach der
Verweltlichung des phénomenologischen Subjekts, nach dessen
,Wiedereintreten‘ in die Mundanitit, nur ein indirektes Wissen:
Denn es ist vermittelt durch den phidnomenologischen Zuschauer
und fortan im Mundanen nur als jene unerfiillte und hier unerfiillba-
re Horizontvorzeichnung prasent.

306

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.



https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Erfahrung der Identitdt von transzendentaler und mundaner
Subjektivitdt wird auf diese Weise nicht in der Mundanitit selbst,
im lebendigen Aktgeschehen, vollzogen, sondern erst im Uberstieg
tiber die Mundanitdt, in der transzendentalphdnomenologischen
Einstellung, mittelbar thematisch gewonnen. Damit wird der Krisis-
Raum iibersprungen und alle Einwirkung auf Krisis-Erscheinungen
ist in der gekennzeichneten Weise indirekt. Die Einheitsstiftung der
transzendentalen Phdnomenologie und die in ihr vorgenommene
Identifizierung von transzendentaler und mundaner Subjektivitit
verlduft somit ,auBBerhalb® der Differenz, die sie betrifft, aulerhalb
des Raums der Krisis, und ,trifft* diese nicht in derselben Gegen-
wart.

Versucht man jedoch das Geschehen der Epoché primér als ein
Aktvollzugsgeschehen zu denken, so wird das Verhiltnis der (vom
mundanen Standpunkt aus betrachtet) einander ausschlieBenden Be-
reiche von Transzendentalitidt und Praxis zum Problem, denn in der
Modifikation des Lebensvollzugs schlieit sich beides zusammen:
Das Transzendentale ereignet sich selbst im Aktvollzug und er-
scheint nicht ausschlieBlich iiber die Thematik einer Wissenschaft
in der Welt. Die Differenz von Mundanitdt und Transzendentalit4t
fordert aufgrund ihrer faktisch nicht zu iibersteigenden Endlichkeit
von sich selbst her eine ,Identifizierung’, in der die Identitét der Dif-
ferenz aufspringt, in der sich diese Differenz, jene Ur-Scheidung, in
derselben Gegenwart inne wird. Diese Art von Identifizierung be-
sagt eine ErschlieBung des Transzendentalen im Horizont der Mun-
danitit: Im Aktgeschehen des Epoché-Vollzugs selbst - und nicht
erst in seinem thematischen Blickfeld - erfolgt ein Aufbrechen des
Zirkels mundanen Verstehens. Wie ist ein solches Aufbrechen zu
bestimmen? Hier kann es nur darum gehen, Ansatzpunkte fiir ent-
sprechende weiterfiihrende Analysen zu bezeichnen.

Husserl zeigte, wie Epoché Doxa frei von allen Einmengungen
der Praxis freilegen will. Bei diesem Aufweis war fiir Husserl der
Vorblick auf eine radikal zu griindende Theorie leitend: Epoché und
Reduktionen sollen ein Gegenstandsfeld abstecken, das fiir den
Aufbau einer solchen Theorie ein fundamentum inconcussum bie-
tet. Durchfiihrung der Epoché wie Charakterisierung ihres Vollzugs

307

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

standen fiir Husserl mithin von vormnherein unter dieser Direktive,
die als solche jedoch keineswegs selbstverstdndlich ist. So ist die
Freisetzung aufgrund der Epoché nicht ohne weiteres schon auf
Theorie zu beziehen. Es handelt sich bei dieser ,Befreiung* nicht um
eine Verinderung, die von transzendentalphanomenologischer Re-
flexion bewirkt wire; sie 148t sich umgekehrt als eine solche ,Um-
stellung® im transzendentalen BewuBtseinsstrom selbst fassen, die
aller thematischen Epoché zugrunde liegt, so dal der thematische
Blick nur das finden kann, wohinein er vorgédngig schon gestellt ist.
Das aber bedeutet, dal} es eine Voraussetzung ist (wobei iiber die
RechtméBigkeit und Grenze dieser Voraussetzung noch keine Aus-
sage getroffen ist), wenn Epoché und Reduktion im thematischen
Aufweis reiner Vernunftbestinde kulminieren. Der Vollzug der
Epoché ist ,breiter* angelegt, als Husserls Phanomenologie von ihm
Gebrauch macht: Diese nimmt eine bestimmte Auslegung von Mog-
lichkeiten vor, die jener Vollzug er6ffnet. Wird diese Auslegung der
Epoché, die sie als Organon im Zusammenhang einer absoluten
Griindung der Theorie festschreibt, ihrerseits in Klammern gesetzt,
so enthiillt sie sich als ein Verwandlungsgeschehen, das den Welt-
bezug der Person, die in diese Verwandlung einbezogen ist, um-
stiirzt: Die Person hat nicht mehr dieses und jenes im Gegeniiber,
sondern ist, da der Horizont aller Gegenstandlichkeit entgleitet, mit
nichts konfrontiert. Dieses nichts markiert das Aufbrechen des Zir-
kels mundanen Verstehens und 148t den Weltbezug sichtbar werden.
Diese Sichtbarkeit besagt, dal der Zirkel des Weltlebens durch-
brochen, doch nicht verlassen ist, da3 hier die extreme Mdoglichkeit
erwichst, sich im Weltverhdltnis gegen dieses, im Sinn eines
(relativen) Freiwerdens von ihm, zu stellen. Fiir die Analyse dieses
Geschehens mag die Transzendentalphdnomenologie Husserls ein
unabdingbarer Anlaf sein, doch ihr Riistzeug reicht zur phanome-
nologischen Erfassung dieses Weltverhéltnisses nicht aus. Wird der
Akt der Epoché nicht mehr am Themeninteresse der transzendenta-
len Phianomenologie festgemacht, nicht mehr von der Sache ihres
Themas ihm sein Charakter zugesprochen, so vermag er als ein Ge-
schehen erfallt zu werden, zu dessen Moglichkeiten es lediglich
unter anderem gehort, auch auf ein Thema und schlieBlich das Uni-
versalthema der Welt bezogen zu werden. Solcherart riickt der ge-

308

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

samte hermeneutische Bezug, in dem die Person, die die Epoché
vollzieht, in dem gekennzeichneten paradoxen Verhiltnis zur Welt
steht, ins Thema einer anderen Phdnomenologie der Epoché. Die
Bestimmung des Aktgeschehens der Epoché wird hier mit einem
Begriff von Welt zusammenzubringen sein, der einerseits "Welt'
nicht lediglich als Korrelat konstituierender Subjektivitit denkt;
denn Epoché ist noch in ihrer Wendung gegen die Uberméchtigkeit
von Welt als eine Gabe von Welt zu denken. Andererseits reicht die
Moglichkeit zur Epoché in eine Tiefe des Selbst hinab, besitzt ihren
Ursprung auch in einer ,,absoluten Selbstaffektion* (Michel Henry),
wenn Epoché die Kraft aufbringt, gegen Welt zu revoltieren. Diese
Tiefe verweist auf eine passive ,Geschichte’ der Epoché, die nicht
nur ihre im thematischen Blick der Transzendentalphdnomenologie
unbeachtete Breite im Ganzen derselben Gegenwart umfafit, son-
dern ihre verschlungenen Vorformen, die mehr oder minder blind
auf die explizite Epoché ausgreifen, die auch Formen ihrer Variati-
on in differenten kulturellen Kontexten sein mogen. Das solcherart
aufgewiesene ,Ich® der Epoché wire in keinem Fall weltlos; zu-
gleich wire es aber nicht so in Welt verfugt wie Heidegger frith
schon Leben in der , Selbstgeniigsamkeit*® eines geschlossenen
Umkreises bestimmt. Die Moglichkeit der Epoché erweist vielmehr
das Leben als ein solches, das, als Leben selbst, sich in der Welt
zugleich auf der Scheitellinie von Welt zu bewegen vermag: Der
Auf-Bruch der Epoché iiberschreitet den Zirkel nicht, so daB Mun-
danitit nicht in Transzendentalitdt aufgehoben wird. Er markiert als
ein duBerstes Selbstverhalten des mundanen Verstehens eine radika-
le Selbsterfahrung: namlich die Erfahrung des Hineingehaltenseins
in einen Raum der Differenz als des Krisis-Raums. Erfahren wird,
daB3 diese Differenz selbst ihre Verdeckung bewirkt und zugleich
das Entdecken ihrer selbst ermdglicht. Der Auf-Bruch belegt zu-
dem, daB Krisis hier Scheidung, und zwar sowohl Unter-scheidung
wie auch Ent-scheidung besagt. Krisis verweist nicht nur auf die
grundlegende Unterscheidung von Mundanitét und Transzendentali-
tdt, indem sie als Moglichkeit mit dem Horizont der Mundanitit ge-

22 vgl. Heidegger, Grundprobleme der Phdanomenologie (1919/20) (Gesamtaus-
gabe Bd. 58), hg. von H.-H. Gander, Frankfurt am Main 1993, § 7a und passim.

309

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

setzt ist. Sie erdffnet vielmehr einen Raum der Entscheidung, also
der Freiheit, sich in diesem oder jenem Sinn zu den teleogischen
Sinnsystemen, an denen man partizipiert, zu verhalten, und im be-
sonderen, sozusagen im hoherstufigen Fortgang, Verendlichungen
phéanomenologisch zu rechtfertigen, ungerechtfertigte Verendli-
chungen aufzulgsen. Solches Selbstverhalten bezeichnet dann nicht
nur ein Verhalten, das sein Verhalten-konnen jener vorgingigen
Freiheit verdankt, sondern auf sich selbst gerade in dem Sinn bezo-
gen ist, daB es sich zu seiner eigenen Ermoglichung als besténdiges
Sein in der Krisis verhdlt. Dieses Selbstverhalten wire iiberdies
nicht nur ein Reflex der Endlichkeit des Lebens, sofern es das Fak-
tum, in der Krisis zu sein, nie hintersteigen kann; es wiirde so auch
dieses Faktum annehmen. Zugleich nidhme es die offenen Horizonte
an, in die es in seiner Freiheit, seinem Sein im Raum der Krisis, ge-
halten ist.

310

hittps://dol.org/10.5771/9783495886706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43.


https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Transzendentale Theorie und Praktik
	1.1. Teleologie und Praktik
	1.2. Teleologie und Theorie
	1.3. Teleologie und Transzendentalität

	2. Transzendentale Theorie und transzendental bestimmte Praxis
	2.1. Praxis in transzendentaler Theorie
	2.2. Transzendentalität in Praxis
	2.3. Transzendentale Theorie für Praxis

	3. Transzendentale Praxis?

