
IV. Transzendentalität und Praxis

Husserls Auffassungen von der Pluralität der Einstellungen, der un­
aufhebbaren Eigenständigkeit der eidetischen Reduktion auch in­
nerhalb der transzendentalen Phänomenologie und schließlich der 
nicht vorgezeichneten Möglichkeit eines Übergangs von der mun- 
danen in die transzendentale Einstellung verwiesen auf Schnittstel­
len von Transzendentalität und Mundanität. Ferner deutete sich an, 
daß auch beim Übertritt in die transzendentalphänomenologische 
Einstellung eidetisch-transzendentale Theorie auf spezifische Weise 
an die Mundanität geknüpft ist. Die nähere Bestimmung dieser 
»verharrenden Praxis4 soll deutlich machen, daß Praxis dem Tran­
szendentalen nicht ausgeliefert wird und der Phänomenologe auch 
im »Überschreiten1 der Praxis an sie gebunden bleibt. Ist dies in der 
Tat zu belegen, dann erweisen sich die Schnittflächen von Mun­
danität und Transzendentalität nicht lediglich als Überschneidungen 
von transzendentalem und mundanem Sein, als Ort der Verschmel­
zung beider Seinsbereiche, sondern bestätigen vor allem, daß das 
transzendentale Sein nur in einer eigentümlichen Bindung an die 
Mundanität erschlossen werden kann: daß der phänomenologische 
Zuschauer nicht auf solche Weise Eintritt in die Transzendentalität 
erlangt, daß er ganz in ihr aufginge. Damit aber wird die Phänome­
nologie selbst zum Schnittpunkt zwischen transzendentalem und 
mundanem Sein in dem Sinn, daß sie beides miteinander vermittelt. 
Zugleich ist ein Vorschlag zur Auflösung jener Paradoxie formu­
liert, wie es vorstellbar sei, daß transzendentale Theorie eine Funk­
tion für die Praxis ausübt, wenn sie sich von aller Praxis absetzen 
muß, um sich selbst zu gründen: Denn nun ist deutlich geworden, 
daß dieses Absetzen ein relationales ist; der Phänomenologe stößt 
sich zwar in der Tat von aller Praxis ab, indem er die Generalthesis 
der Welt einklammert, doch erfolgt diese Abstoßung nicht toto coe- 

245

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Io: Sie wird nur bezüglich dieser Thesis und eines bestimmten re­
flexiven Verhaltens des phänomenologisierenden Ego unternom­
men. Nur so vermag Phänomenologie als vermittelnde Instanz zwi­
schen Transzendentalität und Mundanität zu fungieren.

Auf dieser Basis kann die Praxisfunktion der transzendentalen 
Theorie im Sinn Husserls bestimmt und die eingangs formulierte 
These bekräftigt werden. Zunächst gilt es jedoch nach derjenigen 
Disziplin zu fragen, die die Möglichkeit zur Realisierung dieser Pra­
xisfunktion zum Thema macht. Kann dies noch Aufgabe der Praktik 
im Husserlschen Sinn sein? Verfährt nicht die Praktik als regionale 
Ontologie, ja selbst in ihrer extremen Form als universale Vernunft­
lehre, noch vortranszendental? Zur Gewinnung eines Leitfadens sei 
die folgende These formuliert: In seiner Spätphilosophie hebt Hus­
serl den früher von ihm definierten Aufgabenbereich von Ethik und 
Praktik auf und läßt die ethische Fragestellung in ein teleologisch­
metaphysisches Gesamtkonzept einmünden. Das Problem von End­
lichkeit und Unendlichkeit erweist sich dabei als das Problemfeld, 
in dem sich die Aufhebung von Ethik in Teleologie vollzieht. So­
dann ist der Sinn jener ,verharrenden Praxis1, die den Phänomeno- 
logen an die Mundanität bindet, deutlicher herauszustellen. Dies 
soll dadurch geleistet werden, daß das Geschehen von Entweltli- 
chung und Wiederverweltlichung einer gegenüber den bisherigen 
Ausführungen vertieften Prüfung unterzogen wird. Schließlich wird 
klarzulegen sein, wie einerseits der Sachverhalt einer derart sich 
durchhaltenden Praxis mit der Differenz von Transzendentalität und 
Mundanität sowie andererseits die Relationalität des phänomeno­
logischen Zugriffs mit der absoluten, universalen transzendentalen 
Teleologie, in die die Praktik aufhoben wurde, vereinbar sind; d. h., 
es wird um die Problematik von Einheit und Vielheit vor dem Hin­
tergrund des Husserlschen Differenzdenkens gehen müssen.

Dieser Teil diskutiert drei Problembereiche: 1. Der erste Ab­
schnitt behandelt die Mundanität in Relation auf die Transzendenta­
lität: Als erstes soll in Husserls Werk die fortschreitende Aufhebung 
der Ethik in transzendentale Teleologie aufgewiesen werden. Als 
zweites rückt, am Leitfaden der Problematik von Endlichkeit und 
Unendlichkeit, die Blickrichtung der transzendentalen Phänomeno­
logie auf die transzendentale Subjektivität nach zwei wesentlichen 

246

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seiten hin ins Thema: einmal bezüglich des Idealisierungsprozesses 
neuzeitlicher Wissenschaft und zum anderen bezüglich der teleolo­
gischen Geschichte der transzendentalen Subjektivität als solcher. 2. 
Im zweiten Abschnitt wird die Transzendentalität in Relation auf 
die Mundanität in den Blick zu nehmen sein. Der genauere Nach­
weis, wie sich die Praxisgebundenheit des Phänomenologen auch 
bei seinem Übertritt in die transzendentale Einstellung durchhält, 
verschafft die Basis, die vermittelnde Stellung der Phänomenologie 
zwischen Transzendentalität und Mundanität zu kennzeichnen. In 
einem zweiten Schritt soll dargelegt werden, wie diese Position der 
Phänomenologie mit Husserls Auffassung des Verhältnisses von 
Universalität und Pluralität zusammenstimmt und eines das andere 
zu erhellen vermag. Schließlich gilt es, die Praxisfunktion der tran­
szendentalen Theorie abschließend zu bestimmen und nach den 
Grundstrukturen der solcherart durch Phänomenologie verwandel­
ten Praxis zu fragen. 3. Wird auf diese Weise die Verwandlung der 
Praxis über die Instanz der Phänomenologie als vermittelt gedacht, 
so gehen wir zum Schluß der Frage nach, ob ein derartiges Ver­
wandlungsgeschehen auch als Resultat einer direkten Modifikation 
der Praxis nachzuweisen ist, fragen also nach der Weise, wie Tran­
szendentalität in Praxis unvermittelt einbrechen kann.

1. Transzendentale Theorie und Praktik

1.1. Teleologie und Praktik

Fragt man nach dem Ort der Ethik in Husserls Werk der dreißiger 
Jahre, gerät man in Verlegenheit. Man konstatiert das Paradox, daß 
Husserl in dieser Zeit zwar Themen von ethischer Relevanz behan­
delte, aber kaum mehr von ,Ethik4 sprach. Im folgenden soll dieses 
Paradox expliziert und ein Vorschlag zu seiner Auflösung formu­
liert werden. Die These lautet, daß Husserl im Spätwerk die Ethik 
bis an ihre Aufhebung führte und daß der Grund hierfür in der von 
ihm vorgenommenen engen Verknüpfung der ethischen mit der te­
leologischen Fragestellung und in der gesteigerten Dominanz seines 
teleologischen Konzepts zu suchen ist. Ethik als philosophische 

247

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Disziplin wurde auf diese Weise selbst implizit problematisiert und 
in eine neue Gestalt übergeführt. Wir versuchen einen Problem­
komplex zu erörtern, der, obgleich er für Husserls spätes Philoso­
phieren den Rahmen abgab, nur bruchstückhaft seine literarische 
Fassung fand und anhand dieser Bruchstücke zusammengefügt wer­
den muß. Da aber Husserl Teleologie und Ethik nicht erst im Spät­
werk miteinander konfrontierte, ist jene Zusammenfügung nur 
durchzuführen, wenn deutlich wird, inwiefern die späte Konzeption 
aus den Vorstufen resultierte. Daher sollen zuerst die Hauptent­
wicklungsphasen umrissen werden, in denen Husserl zum Verhält­
nis von Teleologie und Ethik Stellung bezog. Hierbei wird mehr­
fach an die Ergebnisse des zweiten Teils anzuknüpfen sein. Wir he­
ben in der Entwicklung des Verhältnisses von Ethik und Teleologie 
bei Husserl vier Abschnitte heraus: Symptomatisch für Husserls 
frühe Auffassung von Teleologie und Ethik können die Ausführun­
gen gelten, die in Zusammenhang mit seinen Ethikvorlesungen von 
1911 stehen. Wesentliche Relaisstellen für sein späteres Ethik- 
Verständnis bilden einerseits die Kaizo-Aufsätze von 1922/1923 
und der Anfangsteil der Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“ 
aus derselben Zeit sowie andererseits das Manuskript über 
„Universale Ethik“ von 1931 (A V 22); dieser Text leitet über zu 
Husserls später Auffassung von Teleologie und Ethik, wie sie an­
satzweise vor allem in den Manuskripten der E III-Gruppe (aus den 
Jahren 1931 bis 1934) dargelegt ist.

1. Der die Vorlesung über Grundprobleme der Ethik und Wertlehre 
vom Sommersemester 1911 (Hua XXVIII, 163 ff.) einleitende Ab­
schnitt expliziert die Idee der Philosophie. Das Ergebnis dieser 
Bestimmung sei hier zusammengefaßt. Husserl bestimmt Philoso­
phie als Wissenschaft von der Idee vollkommener, absoluter Er­
kenntnis (ebd. 164), und zwar denkt er diese Idee als ein im Unend­
lichen liegendes Regulativ, auf das die Philosophie sich in einem 
bewußten Streben zubewegt.255 Dreierlei ist an dieser Bestimmung 

255 „Philosophie ist die Wissenschaft, in der die im Wesen aller Erkenntnis grün­
dende Tendenz auf absolute, auf denkbar vollkommenste Erkenntnis zum bewußt 
leitenden Ziel geworden ist.“ (Hua XXVIII, 171)

248

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hervorzuheben: zum einen, daß Husserl schon hier konstatiert, daß 
das rein theoretische Interesse vor und außerhalb von Philosophie 
von einer Teleologie, einem „philosophischen Zug“ (ebd. 170), be­
herrscht wird, wenngleich diese Teleologie nur als „verborgene 
Tendenz“ (ebd. 165) waltet; des weiteren, daß diese Tendenz, die 
den Zwecksinn von Philosophie dunkel antizipiert, immanent da­
nach ,verlangt“, in Stufen der Entwicklung theoretischer Erkenntnis 
(ebd. 170) zum willentlich ergriffenen Ziel zu werden; und schließ­
lich, daß die Abzielung auf die im Unendlichen liegende Idee 
allumspannender Erkenntnis zugleich eine zunehmende systemati­
sierende Vereinheitlichung der Theorie unter der leitenden „Idee 
der obersten Einheit der Erkenntnis“ (ebd. 171) intendiert, d. h„ 
Husserl legt die Idee der Vollkommenheit von Erkenntnis so aus, 
daß sie zugleich deren Einheit impliziert. Diese Leitidee der Einheit 
von Erkenntnis besagt für ihn nicht, daß letztlich eine einzige Wis­
sensart dominieren soll, sondern daß es eine teleologisch auszuwei­
sende Kohärenz zwischen den Wissensarten gibt, die es in fort­
schreitender Evidenz aufzudecken gilt. Auf diese Kohärenz bezie­
hen sich die Fragen nach der Idee einheitlicher, vollkommenster Er­
kenntnis und ihrer Korrelatidee eines einheitlichen vollkommensten 
Seins, die für Husserl die Gottesidee ist (vgl. ebd. 176, 225). Die 
philosophische Frage nach dem Ganzen des Seienden spaltet 
Husserl auf in die Fragerichtungen der philosophischen Wissensar­
ten, die korrelativ die nicht aufeinander rückführbaren, obersten 
Dimensionen von Bewußtsein und Sein erfassen sollen. In zwei 
kürzeren Texten, die vermutlich in Zusammenhang mit der Ethik­
vorlesung von 1911 verfaßt wurden, konzipiert Husserl die Archi­
tektonik der philosophischen Grunddisziplinen. Die Grundunter­
scheidung - die etwa der späteren Unterscheidung in Erster und 
Zweiter Philosophie entspricht - ist diejenige zwischen „reiner Phi­
losophie“ und „Metaphysik“ (ebd. 229) bzw. „philosophischer Ide­
enwissenschaft“ und „philosophischer Tatsachenwissenschaft“ 
(ebd. 226), korrelativ zur Grundunterscheidung von idealem und 
faktischem Sein.

Die reine Philosophie gliedert Husserl in zwei Themenbereiche: 
das Thema der reinen Idee vollkommenen Bewußtseins überhaupt, 
bei der von aller Faktizität abgesehen ist, sowie korrelativ das The­

249

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ma der reinen Idee vollkommenen Seins (vgl. ebd. 230). Die Idee 
des vollkommenen Bewußtseins ist Gegenstand sämtlicher formaler 
wie materialer Ontologien und der ihnen entsprechenden vernunft­
kritischen (transzendentalen) Disziplinen;256 die Idee des vollkom­
menen Seins bezeichnet das Thema einer „konstruktiven“, apriori­
schen Teleologie (ebd. 172), die in den regionalen Ontologien grün­
det: Auf deren Grund unternimmt jene eine „apriorische Konstruk­
tion der Idee einer in jeder Hinsicht allervollkommensten Welt und 
der zu dieser Idee gehörigen Korrelate und Normen“ (ebd. 172). Die 
regionalen Ontologien unterteilt Husserl in zwei große Gruppen, die 
wissenschaftstheoretischen und - hier ist der Ort von Ethik und 
Axiologie - die axiologisch-praktischen Prinzipienlehren; beide 
Gruppen umfassen je formale und materiale ontologische Dis­
ziplinen. Die wissenschaftstheoretischen Prinzipienlehren (wie etwa 
Logik, Gegenstandslehre, Apophantik, Ontologie der Natur) sind 
geleitet von der Idee vollkommener Erkenntnis, ihr Gegenstand ist 
die theoretische Vernunft, während den Gegenstand der axiolo­
gisch-praktischen Prinzipienlehren, die auf die Idee vollkommenen 
Wertens und Strebens gerichtet sind, die praktische Vernunft bildet. 
Formale Praktik (Ethik) und Axiologie sind hier die obersten forma­
len Disziplinen. Dieser symmetrische Aufbau der reinen Philoso­
phie verdeutlicht, warum es Husserl in seinen frühen Vorlesungen 
zur Ethik vor allem darum ging, Praktik und Axiologie in Analogie 
zur reinen Logik zu setzen: Diese Analogie gründet in der Auffas­
sung von der Analogie der wissenschaftstheoretischen und der 
axiologisch-praktischen Prinzipienlehren, die zueinander nicht nur 
in Analogie stehen, sondern als Regionen einer Vernunft miteinan­
der „innigst verflochten sind“ (ebd. 183). Was die Metaphysik in 
diesem Schema betrifft, so sind deren Abschnitte in den ihnen ent­
sprechenden Stufen der reinen Philosophie fundiert: den materialen

256 Zu dieser Zeit unterteilte Husserl auch die ,vemunftkritische‘, die transzendenta­
le Seite der Philosophie noch in ,regionale4 Disziplinen, die mit den entsprechenden 
ontologischen Disziplinen, deren Seinssetzungen sie konstitutiv aufklären, korre­
spondieren (vgl. die Ausführungen in der Ethikvorlesung von 1908/1909, besonders 
die Paragraphen 8 bis 11).

250

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaftstheoretischen Prinzipienlehren entspricht die absolute 
Tatsachenwissenschaft von der physischen und psychischen Natur, 
die normativen Prinzipienlehren ermöglichen die Erkenntnis der 
Faktizität unter axiologischen und praktischen Gesichtspunkten, 
und die apriorische Teleologie ist Grundlage für die „höchste philo­
sophische Wissenschaft der faktischen Wirklichkeit“: für die empi­
rische Teleologie und Theologie (ebd. 230).

Für unsere Frage nach dem Verhältnis von Teleologie und Ethik 
halten wir von dieser Konzeption der Philosophie Folgendes fest: a. 
Es gibt für Husserl zwei Bereiche teleologischen Denkens, im Auf­
bau der reinen Philosophie und in der Konzeption der Metaphysik, 
b. Dabei besteht zwischen beiden Bereichen ein Fundierungsver­
hältnis derart, daß die apriorische Teleologie für die Teleologie in 
metaphysischer Hinsicht Grundlage ist. c. Ethik und Axiologie 
weist Husserl einem anderen Feld als die Teleologie zu, sie bilden 
aber als ideenwissenschaftliche Prinzipienlehren die Basis für die 
apriorische Teleologie. Damit wird ersichtlich, daß den normativen 
Disziplinen eine wesentliche Grundlegungsfunktion für die apriori­
sche Teleologie und damit (über diese) für die Teleologie in meta­
physischer Hinsicht zukommt, d. Was hier noch fehlt, ist ein Auf­
weis des Verhältnisses von transzendentaler Phänomenologie und 
den normativen und teleologischen Disziplinen. Ferner wird nicht 
deutlich, in welchen Relationen die Bereiche teleologischen Den­
kens zueinander stehen (vor allem die Teleologie der Intentionalität 
in bezug zu den genannten teleologischen Disziplinen); Husserl be­
zieht hier die teleologischen Disziplinen lediglich auf Sein, noch 
nicht auf Bewußtsein (allenfalls indirekt, über die Prinzipienlehren). 
Er nennt hier die ,verborgene Tendenz1, die die Entwicklung der 
theoretischen Erkenntnis (bzw. des Bewußtseinslebens überhaupt) 
auf das Ideal der Vollkommenheit bezieht, aber er bringt deren Te­
leologie nicht in Zusammenhang mit den teleologischen Diszipli­
nen; und er erkennt den einheitsstiftenden Sinn jener Tendenz, be­
fragt ihn selbst aber noch nicht teleologisch.

2. Betrachtet man Husserls Ethik in ihrem gut zehn Jahre späteren 
Stand, so hat sich Wesentliches in ihrem Verhältnis zur Teleologie 
verändert. Es zeigte sich bereits, wie Husserl in der Vorlesung „Ein­

251

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leitung in die Philosophie“ vom Wintersemester 1922/1923, die in 
ihrem Anfangsstück (Ms. B I 37) Fragen der Ethik behandelt, Ethik 
als eine „universale Vemunftlehre“ bestimmte (vgl. oben II. 1.2.). 
Husserls Charakterisierung dieser Vemunftlehre sei kurz rekapitu­
liert: Die universale Vemunftlehre soll die gesamte Subjektivität in 
all ihren Bezügen möglicher Vemunftnormen sowie die Vernunft 
selbst und alle ihre Vemunftarten korrelativ nach Akt und Aktgehalt 
zum Thema zu machen. Bereits in der Bezeichnung der Ethik als ei­
ner universalen Vemunftlehre ist schon ein Bezug von Ethik und 
Bewußtseinsteleologie angedeutet: Da ,Vernunft1 für Husserl ein 
Problemtitel für Synthesen der Erfüllung aufgrund evidenter Selbst- 
gebung ist und da alle Bewußtseinsintentionen auf Evidenz ausge­
richtet sind und sich darin der teleologische Charakter des Bewußt­
seins zeigt,257 weist Vernunft selbst eine teleologische Struktur auf. 
Die Aufgabe der universalen Vemunftlehre liegt für Husserl genau­
er darin, daß Ethik die normative Seite von sämtlichen Weisen der 
Erfüllung als Befriedigung einer Intention zum Thema macht. So­
fern alle Erfiillungssysteme normativ befragbar sind, ist Ethik als 
Vemunftlehre in der Tat,universal1. Ihr gegenüber ist, Husserl zu­
folge, die reine Logik als „universale Wissenschaftslehre“ eine be­
sondere Vemunftlehre. Ethik umspannt also Logik, aber diese auch 
die Ethik, sofern Ethik als Theorie selbst unter wissenschafts­
theoretischen Normen steht. Husserl formuliert damit wie schon in 
der Vorlesung von 1911 das Aufeinanderbezogensein der einzelnen 
Vemunftarten, doch erhält hier die Ethik gegenüber der Logik mehr 
Gewicht: Zwar ist für die theoretische Gestalt der Ethik als Theorie 
die Logik zuständig, nicht aber für alle Vemunftarten, sondern eben 
nur für die theoretische Vernunft. Die Ethik hingegen kann sich auf 
alle Vemunftarten, auch die der Logik, beziehen, und zwar in nor­
mativ-praktischer Hinsicht. Mit der Fassung als universale Ver­
nunftlehre erhält die Ethik als Praktik nicht nur eine Aufwertung 
gegenüber der Axiologie (die fortan zu einem ihr immanenten Mo­

257 Zu Husserls Auffassung von Teleologie sowie zu seiner Bestimmung der teleo­
logischen Verfaßtheit des Bewußtseins als eines intentionalen vgl. die grundlegende 
Arbeit von G. Hoyos Vasquez, Intentionalität als Verantwortung, a.a.O.

252

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ment wird) wie vor allem gegenüber sämtlichen anderen ontologi­
schen Disziplinen (den früheren ,Prinzipienlehren4), sondern wird 
zudem in einen engen Bezug zur Teleologie des Bewußtseins ge­
setzt.

Diese Aufwertung und Umdeutung der Ethik macht die Gestalt 
verständlich, in der die Ethik in den Untersuchungen der Kaizo- 
Artikel auftritt. Auch hier sei der wesentliche Gedankengang kurz 
wiederholt. Die Haltung der Kritik, in der gesetzte Ziele und einge­
schlagene Wege der Realisierung stets aufs neue geprüft werden 
und die sich nicht mehr von egoistischen Motiven im weitesten Sinn 
bestimmen läßt, sondern auf Sachzusammenhänge und objektive 
Gründe, also auf herausstellbare Evidenzen, sich bezieht, verwan­
delt für Husserl das willkürliche Streben nach Glück in ein „Ver­
nunftstreben“, das ersteres nicht aufhebt, sondern im Gegenteil mit 
seinen radikaleren Mitteln zu erfüllen sucht: sofern gesichertere und 
somit standhaltendere Erzielung solche aufgrund von ausgewiesener 
Evidenz ist. Dieses Vemunftstreben in Form permanenter Kritik der 
eigenen Ziele kennzeichnet für Husserl das Ideal des ethischen Le­
bens, seine Annahme die Entscheidung zur Erneuerung. Indem die­
ses Ideal die kategorische Forderung besagt, in jeder Situation nach 
bestem Wissen und Gewissen zu verfahren und von Situation zu 
Situation „immer besser zu werden“, regelt es in universaler Weise 
alle Zwecksetzung und -Verwirklichung, ist damit als das Unbeding­
te aller teleologischen Prozesse von übergreifender teleologischer 
Relevanz.

Das aber bedeutet, daß Ethos und Telos in einem ersten Schritt 
zur Deckung kommen. Das Telos konstituiert das Ethos, und dieses 
ist nur als teleologische Entität, welche die Aneignung der teleolo­
gischen Verfassung des Menschseins in einem teleologischen Pro­
zeß besagt: Die teleologische Grundstruktur menschlicher Praxis, 
nämlich stets auf Erzielung von Befriedigung gerichtet zu sein, soll 
im Horizont ihrer teleologischen Tiefendimension des nicht abzu­
schließenden Vemunftstrebens geregelt und damit in ihrer teleologi­
schen Effizienz radikalisiert werden. Reine Ethik wird so zur Wis­
senschaft, welche die teleologische Faktizität der Subjektivität in 
praktischer Hinsicht aufdeckt und die appellativen Implikate, die 
dieser Faktizität selbst inhärent sind, formuliert.

253

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es wurde ferner gezeigt, daß das sozialethische Leben der Er­
neuerung für Husserl konsequent aus dem individualethischen 
folgt.258 Das vermittelnde Moment ist das Vemunftstreben selbst, 
das die Tendenz zu immer breiterer Evidenzgewinnung besitzt und 
per se eine Begrenzung auf individuelles Sein nicht zuläßt. Die Te­
leologie der Vernunft denkt Husserl in Stufen, die in praktischer 
Hinsicht Stufen der Entwicklung ethischer Haltungen sind. Da das 
ethische Ideal schon des individuellen Lebens in der Intensivierung 
des Vemunftstrebens und damit in der Maximierung gewonnener 
Evidenz besteht, wird deutlich, daß diesem Ideal dort am ent­
schiedensten entsprochen werden kann, wo eine größtmögliche Per­
fektionierung des Vemunftstrebens garantiert wird: für Husserl in 
der Gemeinschaftsform der Philosophie als universaler Wissen­
schaft, zumal für ihn Vernunft als überindividuelle in sich auf inter­
subjektive Zusammenhänge verweist. Damit wird Theorie zu einer 
selbst ethisch geforderten Funktion für die Erneuerung von Ge­
meinschaften, ja in Husserls Auffassung für die Erneuerung des 
korrelativen Sozialgebildes von Vernunft selbst: der „Menschheit“. 
Damit, daß Philosophie und die durch sie zu ermöglichende „phi­
losophische Kultur“ zu den entscheidenden Garanten für ein ethi­
sches Leben werden, kulminiert die teleologisch konzipierte Ethik, 
immanent-teleologisch zwingend, nicht nur in Philosophie, sondern 
Ethik und ihre Teleologie werden, da Philosophie auch geschicht­
lich ist, in eine geschichtliche Dimension versetzt, ohne daß Husserl 
hier diese Historizität mit dem gleichwohl bestehenden ontologi­
schen Status von Ethik und Teleologie ausdiskutiert. Auch sieht 
Husserl zu dieser Zeit noch keinen Anlaß, die Ethik, die weiterhin 
als Ontologie konzipiert ist, mit dem Transzendentalen zu konfron­
tieren: Ihre Teleologie bleibt mund an, ihre Geschichtlichkeit ist 
weltliche Historie. Das bedeutet, daß Husserl seine zur gleichen 
Zeit in den genetisch-phänomenologischen Analysen zur passiven 
Synthesis im Rahmen des Großprojekts einer transzendentalen Lo­
gik (vgl. Hua XI) gewonnene Einsicht in die Struktur transzendenta­

258 Somit liegt schon in der teleologischen Verfaßtheit der Vernunft als solcher ftir 
Husserl ein wesentliches Argument gegen den Solipsismus.

254

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ler Teleologie, in die teleologische Verfaßtheit transzendentaler 
Subjektivität, offenbar noch nicht mit seiner Auffassung von der 
mundanen Teleologie praktischer Vernunft in Beziehung brachte.

3. Den Übergang zu Husserls später Auffassung von Teleologie und 
Ethik verdeutlichen Ausführungen in dem bereits zitierten Manu­
skript A V 22 (Januar 1931). In diesem Text mit dem Titel „Uni­
versale Ethik“ zeichnet sich eine Radikalisierung des Verhältnisses 
von Ethik und Teleologie dadurch ab, daß Husserl Ethik auf die 
Totalität von Welt bezieht (vgl. oben 11.1.2.). Die Fragen einer uni­
versalen Ethik, so hieß es hier, seien Fragen der Möglichkeit einer 
„universalen Teleologie“, deren Willensquelle in der universalen 
Sorge des Menschen liege, ein Leben in standhaltender Befriedi­
gung zu erzielen und korrelativ eine Welt, die bejaht werden kann. 
Da für Husserl der fortschreitende Gewinn echter apodiktischer 
Evidenz Irrationalitäten der Welt aufzulösen vermag, ist es für ihn 
hier die fundamentale Aufgabe der Ethik, diesen Prozeß des Ver­
nunftstrebens unter Fixierung der Ideen eines ethischen Daseins und 
der das faktische Dasein umzugestaltenden Möglichkeiten zu regeln 
(vgl. ebd. 27). Die Frage nach dem Sinn des Telos führt ihn zum 
Zugeständnis der Notwendigkeit einer universalen ontologischen 
Besinnung hinsichtlich der Differenz, die zwischen dem faktischen 
und dem ethisch geforderten Dasein und ihren korrelativen Welt­
formen besteht. Aus diesem Grund ist er jetzt der Ansicht, daß die 
universale Ethik sämtliche Weltwissenschaften (Ideal- und Tatsa­
chenwissenschaften) voraussetzen muß, um zu wissen, wie Welt 
faktisch ist und welche Möglichkeiten sie bezüglich der ethischen 
Idee in sich birgt (ebd.). Sofern Ethik als Wesenswissenschaft so­
wohl zu einer ideal möglichen Welt als auch zur faktischen Welt 
und sofern zu den Möglichkeiten der realen Welt auch Ethik gehört, 
mündet diese in eine „ethisch-teleologische Weltbetrachtung“, eine 
„universale Weltwissenschaft“ (ebd. 28).259

259 Noch in E III 8 (März 1934) spricht Husserl in diesem Sinn von einer 
„universalen Weltbesinnung“, die „universale Kosmologie“ oder „kosmologische 
Weltbesinnung“ (unter Abstraktion von allen axiotisch-praktischen Fragestellun­
gen) und „ethisch-praktische personale Welt- und Selbstbesinnung“ umfaßt.

255

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hier ist der Ort, wo die Verwandlung von Ethik in Teleologie in 
einem zweiten Schritt vollzogen ist: Ethik ist nicht mehr nur univer­
sale Vemunftlehre, die alle besonderen Vemunftlehren umspannt 
und selbst eine mundanteleologische Gestalt erhält. Dadurch, daß 
sie sämtliche Weltwissenschaften umfaßt, verwandelt sie sich in ei­
ne solche Metadisziplin, die in sich alles Weltwissen in praktischer 
Hinsicht in Gestalt einer ontologischen Teleologie aufnimmt. Wür­
de eine solche Wissenschaft noch ,Ethik6 heißen, wären Begriff und 
Sinngehalt von Ethik als philosophischer Disziplin überstrapaziert. 
Die ethisch-teleologische Weltwissenschaft stellt implizit den über­
lieferten Disziplinentitel in Frage, insofern sie indirekt seine Ab­
straktion, seine Abgelöstheit von der Historizität, der Welt-Ge­
schichte, desavouiert.

Doch noch ein weiterer Schritt kündigt sich hier an: In A V 22 
nimmt Husserl kurz auf die transzendentale Subjektivität Bezug. Er 
ist der Ansicht, daß auch diese in der Verwirklichung von Möglich­
keiten lebt, in denen sie sich „zur Identität konstituiert66 (ebd.), doch 
so, daß sie nur in diesen Möglichkeiten ist. Der transzendentalen 
Subjektivität eine Freiheit zuzusprechen, sich so oder so verhalten 
zu können, wäre demnach widersinnig. Freiheit gibt es nur in der 
Welt für den Menschen. Daher kann Husserl sagen, daß der 
Mensch, als ethische Person, nur im Willen zum wahren Sein ist 
(ebd. 31), d. h. die ideale ethische Möglichkeit schlechterdings nie 
ist, aber gleichwohl sich für sie entscheiden kann. Aber gerade dies, 
daß mundane Subjektivität sich die ethische Möglichkeit nie aneig­
nen kann - ebensowenig, wie sie sich die Totalität der Möglich­
keitshorizonte ihres Weltlebens sich je einzuverleiben vermag - und 
daß, korrelativ, die Welt nie in Identität resp. nie als vollkommene 
Identität für ihn ist - gerade dies bezeichnet, vom Standpunkt des 
Transzendentalen aus, eine Weise, wie die transzendentale Sub­
jektivität in der Verwirklichung ihrer Möglichkeiten, und zwar in 
der Konstitution der Welt, ist. Diesen Sachverhalt hat Husserl im 
Blick, wenn er sagt: „Die Phänomenologie macht evident, daß die 
Menschheit ein absolutes Wesen hat, das sie rein in sich und für 
sich seiend enthüllen kann und das sie in ihrem Sein selbst nur ist 
als horizonthaft seiend bzw. als seiend in seinen Vermöglichkeiten.66 
(Ebd.) Dies soll heißen: Das absolute Wesen des Menschen gründet 

256

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der transzendentalen Subjektivität, die in ihrem Sein von der 
Transzendentalphänomenologie enthüllt werden kann; der Mensch 
kann aber dieses sein transzendentales Wesen nie sein, da er seinem 
Wesen nach in die Welt eingelassen ist und Welt ihn nicht absolut 
sein läßt, sondern ihn, im Spielraum der in seinem Wesen gründen­
den Möglichkeiten, von Horizont zu Horizont verweist.

Damit ist die Perspektive von Husserls später Auffassung des 
Verhältnisses von Teleologie und Ethik eröffnet: Ist Welt ein Kon­
stitutionsgebilde absoluter Subjektivität und vermag Theorie in ih­
rer radikalen Form, d. h. für Husserl als transzendentale Phänome­
nologie, ihre Funktion im Vemunftstreben am zielgerechtesten zu 
erfüllen, so genügt selbst eine universale Weltwissenschaft, ver­
standen als mundanontologische Teleologie, nicht mehr, um das 
ethische Grundproblem der Bedingungen der Möglichkeit eines 
vollkommenen Lebens und einer vollkommenen Welt zu lösen. Ge­
fordert sind jetzt die transzendentale Phänomenologie und Philoso­
phie selbst.

4. Die Entwicklung, die sich im Manuskript A V 22 andeutete, ist 
kurze Zeit später abgeschlossen: In Texten ab 1931 macht Husserl 
die ethische Problematik des Vemunftstrebens im Rahmen einer 
Teleologie zum Thema, die als Besinnung auf das absolute Faktum 
der transzendentalen Subjektivität und aufbauend auf phänome­
nologische Befunde ontologische und metaphysische Gesichtspunk­
te miteinander verknüpft.

Da für das Weltleben alle Ziele und Zwecke im Totalhorizont der 
Welt liegen, ist auch jeder Sinn einer mundanen Teleologie, eines 
mundanen Vollkommenheitsideals an die Grenze des universalen 
Welthorizonts geknüpft. Wird transzendentalphänomenologisch 
dieser Horizont selbst ansichtig, wird Welt also zum Phänomen, 
dann modifiziert sich auch entscheidend der Sinn der Teleologie 
und des ihr inhärenten Vollkommenheitsideals. Teleologischer Ver­
lauf und Ideal terminieren nicht mehr in der Welt, sondern ,Welt‘ 
selbst wird, als transzendentales Konstitutionsgebilde, in der Teleo­
logie derjenigen Synthesen sichtbar, die korrelativ Einheit und 
Glaubensgewißheit von Welt konstituieren und damit die transzen­
dentalen Bedingungen der Möglichkeit aller mundanen Teleologie 

257

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ihrer Idealitäten ausmachen. Diese Teleologie in der universa­
len Synthesis der Weltkonstitution ist für Husserl die Art und Wei­
se, wie transzendentale Subjektivität als Intersubjektivität ist, d. h., 
auch die transzendentale Subjektivität steht in einer Teleologie, 
besitzt eine teleologisch verfaßte transzendentale Geschichtlichkeit 
(vgl. unten 1.3.).

Die Frage nach der Möglichkeit ethischen Lebens führte Husserl 
zur Anerkennung eines Vemunftstrebens, dessen immanenter teleo­
logischer Sinn auf die Überschreitung der Welt-Grenze durch die 
Phänomenologie zielte. Die Welt-Grenze ist sozusagen der Spiegel, 
der die Ideale mundaner teleologischer Entwürfe reflektiert. Im 
Überstieg über diese Grenze, in der Lösung vom Gespiegelten hin 
zum Aufweis dessen, was in der Tiefe mundanen Entwerfens diese 
,Bilder4 auf die Oberfläche des Spiegelns projiziert, entdeckt die 
Phänomenologie die Unendlichkeit des teleologischen Strebens der 
transzendentalen Subjektivität in ihrer permanenten Verendlichung 
zur mundanen Subjektivität und darin das letzte ,Maß‘ für das ethi­
sche Leben: Das Vollkommenheitsideal ist deswegen ein unerreich­
bares (daß es unerreichbar war, wußte bereits die mundane teleolo­
gische Betrachtung), weil die transzendentale Intersubjektivität in 
der Konstitution von Welt selbst an kein Ende kommt. Deswegen 
genügt es nicht, sich auf das Vollkommenheitsideal im Sinn einer 
mundanen Ethik, im Horizont des Mundanen, zuzubewegen, es muß 
überstiegen werden - hin auf die Übernahme der Gewißheit, daß die 
universale Teleologie als „Form aller Formen“ (Hua XV, 380) 
selbst nie als vollendet zu denken ist.

Die Krisis der europäischen Wissenschaften ist für Husserl das 
weltgeschichtliche Exemplum dafür, daß eine bestimmte Apperzep­
tionsweise im Glauben an ihre End-Gültigkeit festgefahren ist. Der 
naive Glaube an ein Ansich der Welt, der Objektivismus der Wis­
senschaft, der vermeintlich sichere Besitz des gewohnheitsmäßig 
Verfügbaren, das einen Rückgang auf die Sinnquellen scheinbar 
überflüssig macht und sich im „Formelsinn“ der neuzeitlichen ma- 
thematisierten Wissenschaft ausdrückt, sind für Husserl Indizien für 
jene Verfestigung im Endlichen. Die transzendentalphilosophisch 
aufgehellte Genese wissenschaftlicher Weltapperzeption, die in der 
natürlichen vorwissenschaftlichen Apperzeption gründet, wird für 

258

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserl zu einem Stück der Beschreibung dessen, wie transzenden­
tale Subjektivität in Stufen ihrer Weltkonstitution geschichtlich ist 
und sich mundan vergeschichtlicht.

Als Medium der Aufhebung von ontologischer Ethik in tran­
szendentale Teleologie erweist sich somit das Problem von End­
lichkeit und Unendlichkeit. Dies ist nicht beiläufig: Hat es die Hus- 
serlsche Ethik als Praktik mit teleologischen Konzepten von ganz­
heitlichen Lebensentwürfen und individuellen wie sozialen Aufga­
benideen, kurzweg mit Vollkommenheitsidealen zu tun, so ist ihr 
schon als mundaner Theorie die Ausrichtung auf Pole, die im Un­
endlichen liegen, inhärent. Es deutete sich schon an, daß die Über­
führung von Ethik in Teleologie im wesentlichen darin ihr Movens 
besitzt, daß für Husserl die transzendentale Teleologie dem Streben 
nach Unendlichkeit entschiedener zu entsprechen vermag, sofern sie 
belegt, daß die schon im natürlichen Weltverhältnis intendierte Un­
endlichkeit von diesem begrenzt wird. Aller Verendlichung entzo­
gen, zeigt sich nach Aufhebung der Grenze durch Phänomenologie 
das unendliche Streben der transzendentalen Subjektivität als sol­
ches. Dies gilt es im folgenden auszuweisen. Die Problematik von 
Endlichkeit und Unendlichkeit gibt vor allem Anlaß, das Raum- 
Verhältnis in den Blick zu nehmen, das mit der Setzung von Aufga­
benideen und unendlichen Polideen eröffnet wird. Es wird somit 
konkret zu fragen sein: In welchem genauen Verhältnis steht die auf 
Unendlichkeit bezogene Aufgabenidee der Philosophie als tran­
szendentaler Phänomenologie zur Radikalisierung der Endlosigkeit 
natürlicher Weltapperzeption in der auf Unendlichkeit bezogenen 
neuzeitlichen Mathematisierung der Natur einerseits sowie zur Un­
endlichkeit transzendentaler Weltkonstitution andererseits? Mit 
welchen Weisen des Strebens nach Vervollkommnung4 korrelieren 
jeweils die Bezüge von mathematischer Naturwissenschaft, Phäno­
menologie und transzendentaler Subjektivität auf Unendlichkeit? Im 
folgenden wird die auf ideale Polideen bezogene transzendentale 
Phänomenologie dadurch abzuheben sein, daß sie einerseits mit 
dem von ihr analysierten Idealisierungsprozeß neuzeitlicher Wis­
senschaft konfrontiert, andererseits in Beziehung zu der ebenfalls 
von ihr aufgewiesenen Bewegungsrichtung der transzenentalen 
Subjektivität auf Unendlichkeit gesetzt wird.

259

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2. Teleologie und Theorie

Bekanntlich hatte Husserl in der Entdeckung der Unendlichkeit 
seitens der neuzeitlichen Wissenschaft das Hauptmoment der Ma- 
thematisierung der Lebenswelt erblickt. Doch der Begriff der Un­
endlichkeit ist hierbei mehrdeutig. Denn partizipiert nicht auch das 
natürliche, außerwissenschaftliche Weltleben in gewissem Sinn an 
einer Unendlichkeit, sofern es in den offen-endlosen Welthorizont 
hineinlebt? Steht nicht erst recht die transzendentale Subjektivität in 
einer Unendlichkeit der Weltkonstitution? Was besagt dann aber im 
Fall der mathematisierten Wissenschaft die Stiftung von Unend­
lichkeit?

Gegenüber der Endlichkeit des natürlichen, außerwissenschaftli- 
chen Lebens mit seinen Relativitäten und Situationswahrheiten 
sucht die neuzeitliche Wissenschaft, so Husserl, ein Irrelatives, ein 
Wahres an sich, und greift darin auf Konzepte der antiken Geome­
trie und Mathematik zurück, die schon endliche Erfahrung zu ent­
grenzen suchten. In Galileis Anwendung der reinen Mathematik auf 
die anschaulich gegebene Natur erblickt Husserl in zweifacher Hin­
sicht eine Verunendlichung der endlichen Horizonte natürlichen 
Lebens: zum einen in der Idealisierung der Gestaltqualitäten des 
Raums, der Dauer, der Bewegungen, die zugleich, und zum ande­
ren, die „Mitidealisierung“ der zugehörigen Sinnesqualitäten, der 
„sinnlichen Füllen“ (Hua VI, 37), zur Folge haben. Die „Unend­
lichkeit, die mit der Idealisierung der sinnlichen Erscheinungen sub- 
struiert war“, bedeute in eins „eine Substruktion von Unendlichkei­
ten für die eo ipso mitsubstituierten Fw//equalitäten“ (ebd.). Husserl 
bezeichnet diese Idealisierung der Sinnesqualitäten, die an sich 
selbst „keine mathematisierbare Weltform“ besitzen, als „.indirekte ‘ 
Mathematisierung“ (ebd. 33). Diese indirekte Mathematisierung der 
Sinnesqualitäten sei nur aufgrund einer allgemeinen Hypothese 
möglich geworden, nämlich „daß eine universale Induktivität in der 
anschaulichen Welt herrsche“, eine, die sich in alltäglichen Erfah­
rungen bekunde, aber „in ihrer Unendlichkeit“ verborgen ist (ebd. 
37 f.; vgl. 64 ff.). Diese Induktivität bezeichnet Husserl auch als 
„universale idealisierte Kausalität“, die „alle faktischen Gestalten 
und Füllen in ihrer idealisierten Unendlichkeit“ umgreift (ebd. 37).

260

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese universale Hypothese stellt für Husserl ein Kriterium dar, 
mit dem die neuzeitliche Idealisierung von den Idealisierungsbestre­
bungen der Antike zu unterscheiden ist (vgl. ebd. 340 f.). Galileis 
Mathematisierung beziehe sich im Gegensatz zur antiken Geometrie 
auf die Natur im ganzen und gestalte sie selbst zu einer „mathe­
matischen Mannigfaltigkeit“ um (ebd. 20). Die neuzeitliche Ma­
thematisierung betrifft den Weltsinn selbst, indem Welt selbst als 
mathematische Größe berechenbar wird. Da jedoch wie für alles 
Weltleben, so auch für die Wissenschaft Welt die absolute, unüber­
steigbare Grenze bedeutet, ist die Mathematisierung der Welt nicht 
dort zu bestätigen, worauf sie in ihrer Universalisierung zielt: näm­
lich eben auf Welt als solche. Daher ist die Mathematisierung gera­
de aufgrund ihrer Universalität, d. h. ihrer Bezogenheit auf Welt 
selbst, ,nur‘ Hypothese, denn sie ist durch Erfahrung und Kenntnis 
in der Welt, die nicht an den ,Ort‘ von Welt selbst gelangen, nie 
einlösbar. Die allgemeine Hypothese einer universalen Induktivität 
kann sich also vermöge dieser Induktivität selbst nie zur bestätigten 
These wandeln. Solange die universale Induktivität angesetzt ist, ist 
sie nur als Hypothese anzusetzen, da ihr Limes, die idealisierte Un­
endlichkeit, über alle Erfahrungen und Erfahrbarkeit hinausliegt. 
Husserl stellt daher fest, daß die Hypothese ..trotz der Bewährung 
auch weiter und für immer Hypothese“ bleiben muß, die Bewäh­
rung ist „ein unendlicher Gang von Bewährungen“'. „Es ist das ei­
gene Wesen der Naturwissenschaft, es ist a priori ihre Seinsweise, 
ins Unendliche Hypothese und ins Unendliche Bewährung zu sein“ 
(Ebd. 41) Damit wird „wahre Natur“ der mathematisierten Natur­
wissenschaft zu einer ..Unendlichkeit von Theorien“, ist selbst nur 
denkbar als Bewährung, bezogen „auf einen unendlichen histori­
schen Prozeß der Approximation“ (ebd. 41 f.).

Die idealisierte Unendlichkeit hat somit auch hier einen zweiten 
Sinn von Unendlichkeit zur Folge: nämlich die Unendlichkeit der 
Annäherungsschritte an den im Unendlichen liegenden Pol. Die er­
ste Unendlichkeit bezeichnet das über allem Faktischen Hinaussein 
der Polidee als solcher, die zweite verweist auf die Unbegrenztheit 
der faktischen Annäherung an die Polidee, zeigt mithin an, daß noch 
so viele zurückgelegte Schritte diese Polidee nie erreichen können. 
Die Hypothese verklammert nun beide Sinngehalte von Unend­

261

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit: Sie bezieht sich inhaltlich auf die idealisierte Unendlich­
keit und ist (und bleibt) Hypothese vermöge der zweiten Unend­
lichkeit. Zugleich wird deutlich, daß beide Bestimmungen von Un­
endlichkeit eng aufeinander verwiesen sind: Die Ansetzung der im 
Unendlichen liegenden Polidee als Polidee ist nur in Korrelation zu 
einem ins Unendliche auf sie hinzielenden Approximationsweg 
möglich. Diese letztere Unendlichkeit des Approximationsweges ist 
eine Unendlichkeit, die ihrerseits an die Endlichkeit eines bestimm­
ten faktische Natur erfahrenden Lebens gebunden ist. Somit weist 
auch die Polidee noch einen Schatten von Endlichkeit auf, da sie ja 
mit ersterem, dem Approximationsweg, untrennbar verbunden ist. 
Die Hypothese einer idealisierten Unendlichkeit besitzt zudem mit 
ihrer von Husserl aufgezeigten Genealogie aus der natürlichen, 
vorwissenschaftlichen Welterfahrung ein weiteres Fundament in 
endlichen Bezügen. Wie kann einsichtig gemacht werden, daß die 
Mathematisierung der Natur nicht nur in der Lebenswelt gründet, 
auf ihr aufbaut, wie Husserl wiederholt betonte, sondern in einer 
wesentlichen Hinsicht gar nicht aus einer bestimmten grundlegen­
den Struktur der Lebenswelt herauskommt - ja schließlich diese, in 
einem noch anderen Sinn, in einer der Lebenswelt fremden Art und 
Weise verendlichf!

Die Fundierung der idealisierten Unendlichkeit in lebensweltli­
chen Idealisierungen zeigt Husserl mit dem bereits erwähnten Be­
griff der Induktion an. Es geht dabei um die Stiftung einer eigen­
tümlichen Zeitlichkeit, einer solchen, die der aktuellen Gegenwär­
tigkeit mit ihren okkasionellen Erinnerungs- und Erwartungshori­
zonten eine größere praktische Verfügbarkeit in Hinblick auf zu 
Leistendes gestattet.,Induktion4 bezeichnet hier Erweiterung der ins 
Künftige gerichteten Sicht, der Voraus-Sicht.260 Ihre generelle 
Möglichkeit, ihre Motivation, liegt in einer bestimmten Struktur des 
welterfahrenden Lebens. Sofern Welterfahrung für Husserl dadurch 
ausgezeichnet ist, daß sie in ihrer Situiertheit und Relativität in Ho­

260 „Auf Voraussicht, wir können dafür sagen, auf Induktion, beruht alles Leben. In 
primitivster Weise induziert schon die Seinsgewißheit einer jeden schlichten Erfah­
rung.“ (Hua VI, 51; vgl. Hua XXIX, 390)

262

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rizonten steht, in die sie prinzipiell eindringen kann, lebt sie in einer 
eigentümlichen Verbindung von Endlichkeit und Unendlichkeit: 
Trotz ihrer umweltlichen Begrenztheit durch Traditions- und Situa­
tionsbindungen und der daraus entspringenden je nur relativen 
Geltungsbereiche lebensweltlicher Wahrheiten261 kann sie diese 
Begrenzungen überschreiten. Die Überschreitung wird dadurch 
motiviert, daß alle Traditions- und Situationsbindung in Horizonten 
steht, die prinzipiell die Sinngehalte dieser Festlegungen transzen­
dieren. Diesen Sachverhalt bezeichnet der erste Sinn einer Verhül­
lung von Unendlichkeit in der Endlichkeit des Weltlebens, den 
Husserl in einem Text von 1931 mit folgenden Worten benennt: 
Der Mensch „lebt horizonthaft“, das ist, er „lebt im Bewußtsein der 
Endlichkeit in eine unendliche Welt hinein“ (Hua XV, 389; vgl. 
auch Hua VIII, 341 f.). Damit kommt dem Menschen zugleich, als 
in Endlichkeiten stehend, auch ein Wissen um Unendlichkeit zu. 
Das menschliche Sein sei daher, so Husserl, „Sein in der Endlich­
keit derart, daß es beständiges Sein im Bewußtsein der Unendlich­
keit“ ist (ebd.); d. h., das mundane Leben ist endlich bezüglich der 
absoluten Grenze des Welthorizonts, aber gerade aufgrund dieses 
Horizontes unendlich: Zum Weltleben gehört wesentlich das Kön­
nen, in nicht abzuschließende Erfahrungshorizonte hineinzuleben. 
Weil schon für das natürliche, außerwissenschaftliche Leben in sei­
nem Wissen um seine Endlichkeit zugleich ein Wissen um sein in­
duktives Verwiesensein auf unendliche Horizonte mitschwingt, 
besitzt die in der Mathematisierung entworfene Unendlichkeit hier, 
im welterfahrenden Leben, einen Ansatz- und Ausgangspunkt.

Damit erweist sich die idealisierte Unendlichkeit, in Husserls In­
terpretation, selbst als eine spezifische Verunendlichung der an sich 
schon unendlichen Horizonte weltlicher Erfahrung. Mathemati­
sierung der Natur ermögliche, so Husserl, „eine ins Unendliche er­
weiterte Voraussicht1 (Hua VI, 51; vgl. EU 42). Die Mathemati- 

261 Dem außerwissenschaftlichen Leben ist sein „offen endloser Horizont“ noch 
„nicht erschlossen“ (d. h. in und für die Praxis angeeignet): „[...] alles bewegt sich 
in endlich überschaubarer Umweltlichkeit.“ (Hua VI, 324) „Die Welt, die endlos 
offen und doch nicht .unendlich* ist im Sinne der neuzeitlich mathematischen Na­
tur.“ (Hua XXIX, 67 f.; vgl. auch Hua XV, 388 f.)

263

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sierung idealisiert somit die selbst schon auf Künftigkeit bezogene 
Welterfahrung. Die jede Tatsächlichkeit übersteigende Idealität die­
ser Mathematisierung ist damit nicht lediglich ein Apriori im Sinn 
einer vor-tatsächlichen Allzeitlichkeit. Sie gewinnt vielmehr ihren 
idealen Gehalt aus der entrealisierten Horizontstruktur des Weltle­
bens, wird damit selbst zu einem idealisierten Horizontbezug, der in 
Künftigkeit, in einem nach-tatsächlichen Idealen, einem idealen, 
doch auf Faktizität bezogenen Pol, kulminiert. Noch in der Struktur 
ihrer ideellen Verfaßtheit,spiegelt6 somit die Mathematisierung ihre 
Herkunft aus dem vorwissenschaftlich-mundanen Leben mit seinem 
Hineinleben in den unendlich-endlosen Welthorizont wider.

Diese Abkünftigkeit der mathematischen Idealisierung der Natur 
aus der Weltstruktur der Lebenswelt wird dort noch deutlicher, wo 
Husserl den genealogischen Prozeß dieser Abkünftigkeit zu rekon­
struieren sucht. Im Schlußteil der Erstfassung der Xrww-Schrift 
(1935), unterscheidet Husserl diesbezüglich zwei Stufen der Ideali­
sierung. Die erste Stufe ist dadurch bezeichnet, daß im Übergang 
von einer mythischen zu einer rationalen Weitsicht, wie Husserl 
schreibt, „das zur endlichen Umwelt gehörige Schema von Nahum­
welten und Femumwelten (die man [beide] erwandern kann) als ins 
Unendliche fortsetzbar gedacht wurde46, obgleich für diese Fortsetz- 
barkeit in infinitum eine Erfahrbarkeit nicht mehr besteht (Hua 
XXIX, 141). Im Gegensatz dazu sei in der mythischen Weitsicht vor 
aller Idealisierung die Allheit der endlichen, sichtbaren und erfaßba­
ren Dinge mit dem Gestaltlosen verschmolzen: mit der, wie es bei 
Husserl weiter heißt, „Erde als dem Erdboden, der prinzipiell nicht 
als ein ,Ding6 erfahrbar ist (Gaia), dem Himmel, dem endlosen 
Meer, der Luft, der Nacht, dem (konkret erfüllten) alles umspanen­
den Raum, der allesumspannenden Zeit66; das Umgreifbare (peras) 
und das Gestaltlose (äpeiron) sei in einem endlichen Weltverständ­
nis somit derart verbunden, daß beides mögliche Erfahrung nicht 
transzendiert (ebd.). Diesen Weltbegriff sprengt die Idealisierung 
erster Stufe; sie ist zugleich, wie Husserl hervorhebt, „Idealisierung 
unserer Vermöglichkeit66, uns in der uns gegebenen Welt allseitig 
bewegen zu können, und „Idealisierung unserer Erfahrung66, näm­
lich im Fortgang stets immer wieder auf Dinge zu stoßen (ebd.). Die 
erste Stufe der Idealisierung erzeugt mithin die verfügbare Beweg­

264

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit unserer Erfahrungsorgane und diese im voraus als ins Un­
endliche erstreckt angesetzte Ding-Typik alles Erfahrbaren.262 Die 
zweite Stufe der Idealisierung stelle, so Husserl, die Mathematisie- 
rung der Natur dar. Bezüglich der Genealogie der beiden Stufen be­
merkt Husserl: Die Annahme, sich von jeder Stelle aus fortbewegen 
und das Erfahrbare transzendieren zu können, läßt sich umkehren 
und auf die Nahdinge selbst anwenden; und zwar in dem Sinn, daß 
den Nahdingen selbst eine Unendlichkeit unterlegt wird, die eine 
unendliche Annäherung an ihr wahres Sein an sich besagt. „Als das 
wirkliche und wahre Ding gilt nun ein erst in unendlicher Annähe­
rung (und kontinuierlicher Selbstkorrektur) zu gewinnendes Nah­
ding - also ein ,Limes4.“ (ebd. 141 f.) Diese Limes-Idealisierung ist 
vollends universalisierbar dadurch, daß sie sich auf alle Dinge, also 
auch auf die Ferndinge, beziehen läßt (vgl. ebd. 140).

Dreierlei wird hier deutlich: Zum einen erwächst die Limes- 
Vorzeichnung der induktiven Horizontstruktur der umweltlich ori­
entierten natürlichen Erfahrung (vgl. auch Hua VI, 499), und zwar 
nicht nur dadurch, daß das Immer-weiter-Gehen-Können unter ma­
thematische Ideen gestellt wird; sondern in dem noch radikaleren 
Sinn, daß die Ding-Struktur selbst, das Verweisungssystem ihres 
Innenhorizontes, Ausgangspunkt einer Idealisierung ist, die auf die 
gesamte Erfahrungswelt anwendbar wird. Der Limes selbst wird 
dabei vorgestellt als Ding - und verdinglicht-objektiviert so die ge­
samte mögliche unendliche Erscheinungsreihe, die in ihm kulmi­
niert. Zugleich konstituiert sich mit dem unendlichen Dingpol ein 
Maßstab irrelativer Wahrheit, an dem gemessen alle Situations- und 
Horizontwahrheit, die sich nicht in ihn einfugen läßt, als bloß relati­
ve Wahrheit eingestuft wird (vgl. Hua XXIX, 67). Der Wahrheits­
begriff der Idealisierung nimmt damit eine Gültigkeit in Anspruch, 
die in Widerspruch zu seiner transzendentalphänomenologischen 
Genese steht, sofern er, als selbst durch Idealisierung lebens­
weltlicher Wahrheit erwachsen und vom Wahrheitssri/ des prakti- 

262 Vgl. Hua VI, 340 f. „Das Altertum ging voran, und mit seiner Mathematik voll­
zog sich zugleich die erste Entdeckung unendlicher Ideale und unendlicher Aufga­
ben.“ (341)

265

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sehen Lebens Gebrauch machend (vgl. Hua XXVII, 233), eben die­
se Wahrheit in ihrem angestammten Bereich relativiert.

Zum zweiten zeigt sich nun deutlicher, wie in der Idealisierung 
zwei Wirklichkeitsbereiche miteinander verschmelzen: nämlich ma­
thematisch-ideales und faktisch-reales Sein.263 Die Idealisierung 
entwächst somit nicht nur der Erfahrungswelt, sie vermischt sich in 
einem bestimmten Sinn auch mit ihr, indem sie die endlos induktive 
Erfahrungsreihe unter mathematische Ideen stellt. Dies ist der noch 
genauere Sinn der von Husserl herausgestellten ,Hypothese4 der 
Mathematisierung der Natur: Daß Natur ideell mathematisierbar ist, 
ist nicht durch Erfahrung zu beweisen, denn Tatsachenerfahrung 
vermag Ideelles nicht auszuweisen; es ist aber andererseits auch 
nicht mathematisch zu begründen, da bezüglich der Erfahrungswelt 
das „Ideenkleid44 der Mathematik nur Konstruktion ist, ihr im Pro­
zeß der Idealisierung nur supponiert wurde, nicht in ihr als phäno­
menaler Bestandteil der Induktivität der Welterfahrung liegt.

Schließlich zeigt sich die Differenz von Polidee und Eidos: Eine 
Limes-Idee ist weder eine Typik im Sinn einer lebensweltlichen 
Allgemeinheit noch eine Wesensallgemeinheit im Sinn der Phäno­
menologie. Im Fall von Typik und Wesensallgemeinem liegt die 
Allgemeinheit nicht in einem als solchem unerreichbaren Pol. Wäh­
rend für eidetische Gehalte der Horizont des möglichen Durchlau­
fens eine Variabilität darstellt, bezüglich der das Eidos die Konstan­
te bezeichnet, dem Horizont der Möglichkeiten als das konstant 
Bleibende entnommen werden kann, ist die Polidee nicht etwas, das 
sich in den Horizonten ,darstellt4, sondern den Fluchtpunkt von 
Horizontbezügen markiert. Auch bezüglich der Polidee wird man 
Unterschiede bezüglich der Einstellung feststellen müssen, in der 
sie ihre Gültigkeit besitzen. Sind empirische Allgemeinheiten mit 
dem Charakter der Präsumtivität behaftet und weist demzufolge die 

263 „Konstruierbar ist die Natur als idealisierte, sie ist dadurch faktische Wirklich­
keit einer ontologischen, und zwar mathematischen unbedingten Allgemeinheit 
[...].“ (Hua VI, 295, Anm.) „Die Unfähigkeit im Beginn der Neuzeit, die rationale 
mathematische Erklärung (die rein mathematische und angewandte) zu scheiden 
von der kausalen Erklärung, die, als rationale, die Natur mathematisierte, unter ma­
thematischen Limes-Ideen betrachtete.“ (Hua VII, 319)

266

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


empirische Typik eine Wirklichkeitsthesis auf, so gilt dies analog 
für die Polidee des Idealisierungsprozesses: Auch hier wird - anders 
als im Fall von regulativen Ideen - die Polidee auf ein faktisches 
Fortschreitenkönnen bezogen und selbst als ein unerreichbares 
Faktum gesetzt bzw., in der Mathematisierung, wie gezeigt mit dem 
Faktischen verkoppelt. Demgegenüber erwächst die regulative Idee 
im Kantischen Sinn weder empirischen Horizontvorzeichnungen 
noch stellt sie faktisch Seiendes unter Ideen, sondern entwirft in 
reiner Möglichkeit ein „a priori bestimmtes Kontinuum von Er­
scheinungen“ (vgl. Hua III, 297 f.).

Wie ist dieses Nicht-los-kommen-Können des Idealisierungs­
prozesses von der Welt der Erfahrung auszuweisen? Diese Frage 
fordert dazu auf, Idealisierung und Vollkommenheitsstreben mit 
dem Selbsterhaltungs- und Vemunftstreben zu konfrontieren. Wir 
knüpfen an ein weiteres, noch grundlegenderes, obgleich von Hus­
serl nicht kohärent diskutiertes Moment der Verwurzelung von 
Idealisierung und Mathematisierung in der natürlichen Welterfah­
rung an. Dieses Moment ist sozusagen ein ,Tiefenmoment1 des In­
duktionsstils natürlicher Welterfahrung. Es ist letztlich zurückge­
bunden an eine Differenz, die zunächst für eine raumzeitlich orga­
nisierte, verweltlichte Subjektivität besteht: nämlich an die Diffe­
renz von Intention und Erfüllung. Diese Differenz besagt, daß ich 
im Welthorizont immer schon auf solches verwiesen bin, von dem 
ich keine oder noch keine evident ausweisende Erfahrung habe. 
Schon hier zeigt sich, daß Weltleben bezüglich dessen, worauf es 
sich bezieht, was es intendiert, in einem nichtwissenschaftlichen 
Sinn hypothetisch verfahrt, entsprechend seiner Struktur so verfah­
ren muß. Die Induktivität der Welterfahrung selbst ist also genuin 
hypothetisch organisiert in dem Sinn, daß sie immer erneut und 
immer weiter Setzungen vollzieht, die nicht oder je nur zu einem 
Teil in Evidenz ausgewiesen sind. Den iterativen Prozeß, daß für 
die Welterfahrung je nur bestimmte Teile des Intendierten evident 
eingelöst sind, daß aber die Gewinnung von Evidenz immer weiter 
zu treiben ist, bezeichnet Husserl, wie schon erwähnt (vgl. oben 
1.4.3.), als „Bewahrheitung“. Dies besagt nicht nur, daß die Wahr­
heiten, die dem Boden der Welterfahrung entstammen, nicht unver­
änderliche Wahrheiten an sich sind, daß Wahrheit in einem Prozeß 

267

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Bewahrheitung errungen wird und wieder verlorengehen kann. 
Vor allem besagt dies, daß für Husserl der Prozeß der Bewahr­
heitung vermöge der Intentionalitätsstruktur der Erfahrung auf 
Wahrheit an sich in einem noch vorwissenschaftlichen Sinn aus ist, 
daß sich bereits natürliches Erfahren, wie oben ebenfalls schon be­
merkt, implizit auf Grenzbereiche bezieht, auf Grenzbereiche erfüll­
ter Wahrheit im Künftigen (Wahrnehmung) oder Vergangenen 
(Erinnerung): den im Unendlichen liegenden Limes im Fall der 
Wahrnehmung und den im Endlichen liegenden Limes im Fall der 
Erinnerung (vgL Hua XI, 20, 274 f., 113). Wohlgemerkt ist dieser 
zweifache Limes das Korrelat der transzendentalphänomeno­
logischen Aufweisung, die damit einen das Weltleben betreffenden 
Befund feststellt, der jedoch als solcher nicht für das Weltleben ist. 
Welterfahrung ist gemäß diesem Befund organisiert, ohne daß sie 
diese Struktur selbst schon als Thema hat. In dieser transzendental 
aufgeklärten Verfaßtheit der Welterfahrung, auf Erweis von Wahr­
heit aus zu sein, wofür letztlich das ,System4 von Intention und Er­
füllung bestimmend ist, gründet offenbar die Motivation, eine Ma­
ximierung dieses Strebens nach ausgewiesener Wahrheit zu betrei­
ben. Der transzendental aufgewiesene doppelseitige Limes kann 
aber in anderem Gewand in der natürlichen Erfahrung und für diese 
thematisch werden. Da das Weltleben Wahrheit nicht schon hat, 
sondern erringen muß, konstituiert es schon vorwissenschaftlich 
ideale Orte, an denen Wahrheit als ganz erreicht gedacht werden 
kann: Ideale der Vollkommenheit und korrelativ ein Streben nach 
„Vervollkommnung66: Mathematische Idealisierung stellt insofern 
eine Radikalisierung dieses Vollkommenheitsstrebens dar, als sie, 
wie Husserl in Beilage II der Krisis bemerkt, „ein Vollkom­
menheitsideal aufgrund einer Konzeption der Unendlichkeit von 
Unvollkommenheit66 konzipiert. Auf diese Weise werde dem der 
Welterfahrung eigenen „Gang iterativer Vervollkommnung66 „eine 
schlechthinnige Unendlichkeit der Iteration substruiert“ (Hua VI, 
361). Mathematisierung konstituiert ihr Vollkommenheitsideal 
demnach so, daß sie die iterative Vervollkommnung der Welterfah­
rung ihrerseits verunendlicht.

Es wurde gezeigt, daß sich das Streben nach Vervollkommnung 
für Husserl nicht nur und primär nicht auf zu erringende Wahrhei­

268

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten bezieht. Damit es diesen Bezug ausbilden kann, muß es vorweg 
,mehr‘ sein als ein Wahrheitsstreben: Es gründet selbst noch in der 
Lebenssorge, in der Selbsterhaltung. Das in der mathematisierenden 
Idealisierung maximierte natürliche Wahrheitsstreben besteht als 
solches nur aufgrund einer Urräumlichkeit, bezüglich der die Diffe­
renz von Intention und Erfüllung entfaltet ist, die alle reale und 
imaginierte Räumlichkeit erst entwerfen und erfahren läßt. In dieser 
Urräumlichkeit gründet lebensweltlich-existenziell gesprochen eine 
Erstrecktheit der Welterfahrung, in der diese sich als ungesichert er­
fährt. Vor diesem Hintergrund erweist sich jedes Wahrheitsstreben 
als eine Funktion der Lebensvorsorge als einer transzendentalen 
Struktur, die auf jenen Urraum zurückweist, in dem für die Welter­
fahrung die unaufhebbare Diskrepanz von Entwurf und Erlangung 
beschlossen ist. Der Bezug auf ideale Pole verdeutlicht jetzt, wie 
solche Idealisierungsvorgänge selbst noch eine Funktion der Selbst­
erhaltung sind, indem sie dem Leben in seiner ,Ausgesetztheit1 in 
jene Urräumlichkeit ihrerseits Räume eröffnen, in denen für das 
Leben inmitten der ständigen Gefahr der Modalisierung aller Ge­
wißheit und der Enttäuschung aller Hoffnung sichere Bahnen des 
Erwarten- und Handelnkönnens vorgezeichnet werden.

Bezüglich der Diskrepanz zwischen Vorzeichnung und Erfüll­
barkeit wird alle Welterfahrung trotz ihrer offenen Endlosigkeit vor 
aller wissenschaftlichen Theorie endlich genannt werden müssen, 
denn diese Diskrepanz markiert für sie eine nicht überwindbare 
Grenze. Zugleich verweist diese Diskrepanz das Weltleben in die 
offene Endlosigkeit seines Erlebens und ist so der Grund dafür, daß 
in der Welt volle Befriedigung nicht zu erlangen ist, da nicht nur 
Enttäuschung und Scheitern drohen, sondern schon jede Erfüllung 
nur vereinzelte Erfüllung ist, die in weiterverweisenden Horizonten 
steht. Mehr noch: Befriedigung selbst ist es, die jene Diskrepanz 
austrägt. Denn Streben nach Befriedigung besitzt vermöge der im 
Faktischen nicht möglichen absoluten Erfüllung eine durchgängig 
intentionale Struktur, die in sich auf die die Endlichkeit überstei­
genden absoluten Erfüllungsformen von „Lebenstotalität und per­
sonaler Seinstotalität“ (Hua XV, 404) bezogen ist und somit dafür 
aufkommt, daß bereits im Horizont der Mundanität ideale Orte der 
Vollkommenheit konstruiert werden.

269

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie aber verhält sich die in der Welterfahrung so tief verwur­
zelte und sich doch in der Konstitution einer mathematisierten Un­
endlichkeit über sie erhebende Idealisierung zu dieser Grenze? Ist 
sie in der Lage, diese Grenze zu übersteigen? Ihr Überstieg ist ein 
scheinbarer. Sie überwindet die Präsumtivität der Welterfahrung 
und bereitet so dem Verwiesensein von Erfahrungshorizont zu Er­
fahrungshorizont ein Ende, da sie die ganze Reihe der Horizontver­
weisungen mit dem Bezug auf einen idealisierten Pol unter sich 
läßt. Sie überwindet jedoch die Präsumtivität nicht eigentlich: Da 
die Präsumtivität an den mit der Konstitution von Welt eröffneten 
Urraum in der Diskrepanz von Entwurf und Erfüllung zurückge­
bunden ist, müßte ihre wirkliche Aufhebung über die Konstitution 
von Welt steigen, was der Überstieg über die Gesamtheit der Er­
scheinungsreihen nicht leistet. Die maximierte Wahrheitssicherung 
der mathematisierenden Idealisierung und die durch sie ermöglichte 
Perfektionierung der Voraussicht können somit die Sorgestruktur 
des Lebens als solche weder aufheben noch sie überhaupt,treffen1, 
da diese in ihrem transzendentalen Ursprung ebenfalls mit jenem 
Urraum verknüpft ist. Dies hat zur Folge, daß die Idealisierung, die 
die Präsumtivität der Welterfahrung als Merkmal von deren End­
lichkeit aufheben wollte, selbst eine Verendlichung darstellt und die 
Welterfahrung als solche verkürzt. Denn sie besagt nicht nur, daß 
das außerwissenschaftliche Vollkommenheitsstreben Vollkommen­
heit prinzipiell nicht erlangen kann, sondern nimmt dem Leben die 
Chance, seine Endlichkeit und die in ihm gründenden unendlichen 
Horizonte selbst zu übernehmen. Nichtsdestoweniger ist die Ma- 
thematisierung selbst noch vom Streben nach Vollkommenheit mo­
tiviert, das in der Welterfahrung seinen Ursprung hat. Die idealisi­
erte Unendlichkeit enthüllt sich dem „über der Geltungsvorge­
gebenheit der Welt“ (Hua VI, 153) befindlichen transzendentalen 
Standpunkt in mehrfacher Hinsicht als Verendlichung: 1. Die idea­
lisierte Unendlichkeit fixiert mit der Ansetzung eines idealisierten 
Pols eine Grenze. Sie ist Grenze, weil sie selbst nicht mehr auf 
weiteres verweist, im Gegenteil die Verweisungssysteme weltlicher 
Erfahrung integriert. Sie kann mithin allenfalls eine Unendlichkeit 
sozusagen unterhalb oder bezüglich dieser Grenze in Anspruch 
nehmen. 2. Die Idealisierung verfestigt sich als Grenze, weil sie ihre 

270

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigene Intentionalität mit dieser Grenzbestimmung in einer objektiv 
gedachten Idee als Ansich zum Stillstand bringt. 3. Da sie in ihrem 
Idealisierungsprozeß die Tiefenschicht der Welterfahrung nicht er­
reicht, ist ihr Intentionalsystem endlich, da es in dieser Hinsicht 
,unter4 der Endlosigkeit der Welterfahrung verbleibt. 4. Die Ideali­
sierung ist endlich, weil sie hypothetisch ist, weil sie mit ideellen 
Mitteln die tatsächlich-reale Überwindung der Präsumtivität der 
Welterfahrung intendiert.

Die erklärte Absicht der Transzendentalphänomenologie ist es 
demgegenüber, den in der Diskrepanz von Entwurf und Erfüllung 
angelegten unendlichen Horizont in seiner Unendlichkeit zu expli­
zieren. Sie unternimmt dies, indem sie zum einen ihre Aufgabenidee 
nicht aus einer Idealisierung des Faktischen entspringen läßt und 
zum anderen sich über den Welthorizont stellt. Sie gibt keine Hypo­
these, weil sie sich nicht auf die natürliche Welt als solche bezieht, 
sondern im Vorgehen der Epoche von aller Welterfahrung zurück­
tritt und sich an die Ursprünge des Hypothesen und Thesen bilden­
den Lebens zurücksetzt. Wenn sie hierzu auch keine Motivation im 
Weltleben besitzt, so besteht für sie doch jene Grenz,möglichkeit4, 
sich aus dem Weltleben herauszunehmen. Bezüglich der Problema­
tik von Endlichkeit und Unendlichkeit bedeutet dies: Dem Weltle­
ben ist in seiner Endlichkeit die Unendlichkeit „verhüllt“ (Hua XV, 
388 f), d. h. in der unabschließbaren Folge der Horizonte erschlos­
sen. Verhüllt ist ihm die transzendentale Subjektivität zwar auch, 
doch das Verhülltsein der Transzendentalität ist von anderer Natur. 
Es ist dem Weltleben „nicht vorgegeben“ dergestalt, wie Welt in ih­
rer Endlosigkeit dem Weltleben vorgegeben ist, und im Weltleben 
doch ,„verhüllt‘, sofern der Mensch [...] transzendentale Reduktion 
vollziehen und seine Weltlichkeit durchbrechen kann“ (ebd. 389). 
Das aber bedeutet, daß sich dem Phänomenologen die Unendlich­
keit nicht mehr nur als die Unendlichkeit des Welthorizonts zeigt. 
Indem er ,Welt‘ als endkonstituiert erkennt, verlängert4 sich gleich­
sam Unendlichkeit nach ,rückwärts4 in die transzendentale Genese 
dieses Konstitutionsprozesses: Auch bezüglich dieses Prozesses, im 
transzendentalen Strömen, ist nicht ein Anfangs- und nicht ein End­
punkt auszumachen.

271

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Da der phänomenologische Zuschauer bezüglich seines Themas, 
der Universalkorrelation von Subjektivität und Welt, in keiner 
Seinstendenz steht, präsentieren sich ihm die intentionalen Systeme 
unverkürzt und in ihrer ganzen Erstreckung; denn sie terminieren 
nun nicht mehr - wie noch in der natürlichen Einstellung ein­
schließlich aller positiv-wissenschaftlichen Einstellung - in Gegen­
ständlichem. Nur so kann die phänomenologische Analyse die 
Verläufe der Intentionalsysteme, ihre jeweilige Teleologie, in ihrer 
ganzen Ersteckung zu rekonstruieren versuchen - was nicht möglich 
wäre, wenn sie bezüglich ihrer Objekte in einer Tendenz stünde, da 
sie dann ebenfalls nur auf das darin intendierte Gegenständliche be­
zogen wäre. Sofern sich der phänomenologische Blick auf die In­
tentionalerstreckungen als solche richtet, gibt es für das Themati­
sche dieses Blickes kein Darüber-Hinaus mehr: Denn alles Hinaus­
meinen erfolgt nur in Intentionen. In diesem Sinn erhält die phäno­
menologisch aufgewiesene universale Teleologie den Status einer 
„absolut totalen Wesensform der transzendentalen Subjektivität“ 
(Hua VIII, 270), jener „Form aller Formen“: Es gibt nichts, was 
,hinter* den teleologischen Systemen noch stünde, alle Sinnstiftung 
vollzieht sich in ihnen. Die ,Form aller Formen* bezeichnet damit 
den Grundsinn von Unendlichkeit, der bezüglich der transzendenta­
len Subjektivität ausgesagt werden kann: Es ist die Form, die trans­
zendentale Subjektivität selbst in der Unendlichkeit ihrer Welt­
konstitution ausbildet.

1.3. Teleologie und Transzendentalität

Husserls späte Auffassung tendiert dahin, daß absolute Faktizität 
und Eidos transzendentaler Subjektivität zu einer universalen trans­
zendentalen Teleologie verschmelzen, die Gegenstand einer phä­
nomenologisch unterbauten Transzendentalphilosophie neuen Stils 
sein soll. Dies stimmt mit Husserls Standpunkt in der Krisis über­
ein, daß die transzendentale Phänomenologie und Philosophie selbst 
die apriorische Theorie sei, und hat seinen Grund in der Weise, wie 
Husserl das Sein der transzendentalen Subjektivität auffaßt: Demzu­
folge ist diese nur in ihren Möglichkeiten, in denen sich ihre Identi­

272

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tät verwirklicht. Ihre Möglichkeiten sind jedoch zugleich auf sie als 
absolutes Faktum zurückgebunden. Damit stellt sie einen Sonderfall 
im Verhältnis von Wesen (Wesensmöglichkeit) und Faktum dar: 
Während, wie Husserl betont, das Sein eines Eidos gewöhnlich von 
Sein oder Nichtsein seiner Verwirklichungen unabhängig ist, ver­
hält es sich bei der transzendentalen Subjektivität gerade umge­
kehrt: „Das Eidos transzendentales Ich ist undenkbar ohne trans­
zendentales Ich als faktisches64 (Hua XV, 385). Transzendentale 
Subjektivität setzt sich aber nicht nur als Faktum voraus, sondern ist 
teleologisch, da ihre Teleologie schon in der im Faktum beschlosse­
nen Urkonstitution aufgrund von Triebintentionalität vor der konsti­
tuierten Weltlichkeit gründet (vgl. ebd.). Die Teleologie ist damit 
als „ontologische Form44 (ebd. 378) die Weise, wie transzendentale 
Subjektivität ist, wie sie ihre Identität in der Konstitution von Welt 
selbst konstituiert. So ist es auch zu verstehen, wenn Husserl die 
Endlichkeit des Weltbewußtseins als eine „Form der Unendlichkeit44 
bezeichnet (ebd. 379): Lebt der Mensch „im Bewußtsein der End­
lichkeit44, so ist dies eine Weise der transzendentalen Subjektivität 
zu sein, d. h. ein Stil, in dem sie sich verweltlicht, eine Form ihrer 
,Allform4, eine ontologische Form ihres unendlichen Sichvoll- 
ziehens. Die hier genannte ,Unendlichkeit4 bezieht sich also auf die 
Seinsform der transzendentalen Subjektivität selbst.264

Die phänomenologisch ausgewiesene Weltkonstitution wird zu 
einem Indiz für die metaphysisch-teleologische Frage nach der 
Selbstkonstituition der transzendentalen Subjektivität. Es darf nicht 
übersehen werden, daß sich hier ein Blickpunktwechsel vollzieht. 
Der Standpunkt, der den unendlichen Selbstvollzug der transzen­
dentalen Subjektivität in den Blick nimmt, ist weder die regressiv 
verfahrende Phänomenologie der transzendentalen Rekonstruktion 
der Weltkonstitution noch der Blick auf diese Rekonstruktion in ei­
ner Phänomenologie der Phänomenologie (vgl. VI. Cartesianische 

264 „Menschliche Natur und Geschichte wird zum transzendentalen Index der Ein­
heit einer transzendentalen Geschichte, in welcher die transzendentale Subjektivität 
wesensmäßig gewordene ist und wird und in diesem Werdend-gewordensein ihr 
ständiges Sein hat, in ewiger transzendentaler Genesis ins Unendliche werdend.“ 
(Hua XV, 392)

273

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Meditation). Hier versetzt sich der Phänomenologe sozusagen in 
den Selbstvollzug der transzendentalen Subjektivität. Da dieser 
Standpunkt jedoch nur fiktiv eingenommen werden kann, handelt es 
sich hier nicht mehr um Phänomenologie, sondern Metaphysik, al­
lerdings um eine Metaphysik, die auf den phänomenologischen Be­
funden, wie transzendentale Subjektivität Welt konstituiert, direkt 
aufbaut.265 Husserl hat den metaphysischen Standpunkt seiner Phi­
losophie nicht systematisch diskutiert, er hinterließ Fragmente, die 
man zusammensetzen muß.266

Husserl analysiert hier nicht mehr die Tendenziösität der ver­
weltlichten, mundanen Subjektivität durch transzendentale Aufklä­
rung ihres Weltbezugs, sondern zieht von dieser Tendenziösität so­
zusagen einen Rückschluß auf die Bewegungsform der sich unent­
wegt verweltlichenden transzendentalen Subjektivität selbst in ih­
rem fortwährenden Prozeß der Weltkonstitution. So stellt Husserl 
fest, daß transzendentale Subjektivität von ihrer Weltkonstitution 
nicht abzukoppeln ist, sie ist nur seiend „in der ihr notwendigen 
Form der Weltlichkeit“ (ebd. 378); sie lebt selbst in einer „ständi­
gen, ursprünglichen Tendenziösität“ (HuaDok II/l, 194) der Welt­
konstitution, ist darin selbst auf,Vollkommenheit4,,wahre Selbster­
haltung4 gerichtet (Hua XV, 378, 388, 404). Husserl setzt diese Be­
griffe in Anführungszeichen, um anzuzeigen, daß sie nicht im Sinn 
einer mundanen Teleologie verstanden werden dürfen. Es ist für ihn 
das nicht zu überwindende Handicap der Transzendentalphiloso­
phie, daß sie mit dem ungenügenden Rüstzeug der mundanen Spra­
che das alle Mundanität Übersteigende bezeichnen muß.

Auch die Tendenziösität der transzendentalen Subjektivität selbst 
zielt für Husserl ins Unendliche (vgl. ebd. 378, 388), aber nicht, 
weil Transzendentalität selbst in Welthorizonten stünde - sie ist ja 
ihre Möglichkeiten -, sondern weil diese in der Konstitution von 

265 „[...] eröffnet sich auf phänomenologischem Boden eine weiter nicht mehr zu 
interpretierende Problematik: die der Irrationalität des transzendentalen Faktums, 
das sich in der Konstitution der faktischen Welt und des faktischen Geisteslebens 
ausspricht: also Metaphysik in einem neuen Sinn.“ (Hua VII, 188, Anm.)
266 Dieser Aufgabe hatte sich früh schon L. Landgrebe gewidmet. Vgl. Der Weg der 
Phänomenologie, a.a.O., Kap. IV („Phänomenologische Bewußtseinsanalyse und 
Metaphysik“); Faktizität und Individuation, a.a.O.

274

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Welt Unendlichkeit mitkonstituiert: Sie verendlicht sich in der 
Weltkonstitution und eröffnet damit deren unendliche Fortsetzung. 
Die teleologische Bewegung dieser Unendlichkeit der Weltkon­
stitution bildet die offen-unendliche ,Geschichte4 der transzenden­
talen Subjektivität, in der alle Formen der teleologischen Universal­
form, auch die entscheidende Form des „Erwachens der transzen­
dentalen Allsubjektivität“ (ebd. 380) in der phänomenologischen 
Reduktion, ,aufgehoben4 sind. Es zeigt sich nun deutlicher: Das 
Faktische („Irrationale“) transzendentaler Subjektivität ist für Hus­
serl eine letzte und als solche eine absolute Konkretion („konkrete 
Unendlichkeit“, Hua VIII, 269), die selbst nicht in Horizonten steht, 
sondern in der Selbstbewegung weltbildender Subjektivität erst­
ursprünglich ,Horizonte4 der Weltkonstitution aus sich entwirft, die 
es in ihren Potentialitäten erst gestatten, Wesensstrukturen abzu­
nehmen (vgl. ebd. 269 f.)

Diese universale Teleologie, das ,Vollkommenheitsstreben4 der 
transzendentalen Subjektivität, verweltlicht sich in der Weltkon­
stitution zu mundanteleologischen Prozessen. Die transzendentale 
Subjektivität verendlicht sich in ihrer unendlichen Bewegung, in­
dem sie mit der Konstitution von Welt für das Weltleben Endlich­
keit als jene Form ihrer Unendlichkeit konstituiert, und zwar eine 
zweifache Endlichkeit: die (in der natürlichen Weitsicht nicht vor­
gegebene) Endlichkeit, daß das Weltleben gerade aufgrund der (ihm 
zunächst verhüllten) Endlosigkeit seiner Erfahrung die in der Glau­
bensgewißheit ,Welt‘ intendierte Grenze nie erreichen kann, und die 
Endlichkeit dieser Grenze selbst: den Anschein definitiver Vollend­
barkeit von Erzieltem und damit einer standhaltenden Befriedigung 
der Lebenssorge, die das an sich Unerreichbare zu erlangen glaubt. 
Damit wird die Differenz zwischen dem Glauben des Erlangenkön­
nens und dem Unerreichbaren mitkonstituiert, was selbst wiederum 
die Möglichkeit der Enttäuschung begründet, in der für Husserl das 
(im Mundanen ebenfalls nicht vorgegebene) Motiv liegt, durch die 
Annahme der Teleologie des Vemunftstrebens jenem Anschein 
entgegenzuwirken, bis hin zu der Möglichkeit, den Schleier der 
Maja zu lüften - durch Phänomenologie. Husserls Teleologiever­
ständnis ist gemessen an der philosophischen Tradition revolutio­
när. ,Selbsterhaltung4 besagt für ihn nicht wie für Spinoza die Klä­

275

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung der Bedingungen, denenzufolge sich Seiendes maximal selbst 
erhalten kann. Der Terminus wird für ihn gerade zum Problemtitel, 
um nach der Grenze dieses natürlichen Selbsterhaltungsstrebens 
und den Möglichkeiten seiner Überwindung zu fragen. Er denkt die 
Aufhebung dieser mundanen Tendenz der Selbsterhaltung jedoch 
auch nicht unter einer metaphysischen Voraussetzung, wie Scho­
penhauer, der annahm, daß der Selbsterhaltungswille grundlos ist. 
Wenn Husserl formuliert: „In der erschlossenen Unendlichkeit [des 
natürlichen Lebenshorizontes] ist Glückseligkeit ein Widersinn“ 
(Hua XV, 406), dann erinnert dies an Schopenhauer. Doch im Ge­
gensatz zu diesem hebt für Husserl die Abstreifung des Scheins des 
Vollendbaren das Streben nach Vollkommenheit und das Recht die­
ses Strebens nicht auf; der Schleier der Maja täuscht nicht generell, 
er verdeckt nur eine tiefere Schicht der Selbsterhaltung, die der 
Transzendentalphilosoph ans Licht holen kann.

Jeder Versuch, in der Welt vollkommene Erfüllung, ein wahres 
Ansich zu erlangen, eine die Zufälligkeiten umgreifende Unend­
lichkeit zu konstruieren, kann vom transzendentalen Standpunkt aus 
somit nur ein Anschein von Erfüllbarkeit sein, da die über allem 
Mundanen hinausliegende Weltkonstitution selbst zu keinem Ende 
kommt. Aus diesem Grund sucht Husserl die in der Mathemati- 
sierung angesetzte Unendlichkeit, die sich als Verendlichung er­
wies, in die ganze Länge ihres teleologischen Verlaufs rückzuüber­
setzen. Es zeigt sich dann, daß die mit der Urstiftung der Philoso­
phie angepeilte Idee einer irrelativen Wahrheit nicht auf das Welt­
leben, das in Horizonten steht und Situationstypiken entwirft, bezo­
gen werden kann: Hier herrscht unbegrenzte Modalisierbarkeit aller 
einmal gewonnenen Evidenz. Auch eidetische Allgemeinheiten auf 
dem Weltboden können diese Vorzeichnung nicht erfüllen: Sie sind 
zwar independent gegenüber ihren faktischen Vereinzelungen, ver­
bleiben aber diesseits des geltenden Welthorizonts. In ihrer Gültig­
keit sind sie wie alle dinglich-objektiven Entitäten an die Ge­
neralthesis geknüpft; solcherart sind sie jedoch von den sie kon­
stituierenden subjektiven Strukturen abhängig. Daß die Idee irrela­
tiver Wahrheit im Unendlichen liegt, genügt ebenfalls nicht zur 
,Erfüllung4 dieser Vorzeichnung, wie das Beispiel der Idealisierung 

276

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Natur belegt, wenn der Sinn von Unendlichkeit auf den Wel­
thorizont aller Termini begrenzt wird oder wie im Fall der Mathe- 
matisierung zudem auf das Mundan-Faktische Anwendung findet.

Erst die transzendentale Phänomenologie erfüllt Husserls Auffas­
sung nach diese Vorzeichnung der Urstiftung der Philosophie als 
universaler Wissenschaft, da sie den eigentlichen ,Terminus4 irrela­
tiver Wahrheit dort festmacht, wo er selbst seinen Ursprung hat: in 
der Tendenziösität der weltkonstituierenden transzendentalen Sub­
jektivität: Der mundanteleologische Prozeß europäischer Philoso­
phiegeschichte tendiert Husserl zufolge somit gegen eine mundane 
Geschichtlichkeit eröffnende Polidee (der Irrelativität, allgemeiner 
der Vollkommenheit), die sich transzendental betrachtet als endkon­
stituiertes Produkt einer transzendentalen Teleologie erweist, das 
seine transzendentale Geschichte ,hinter1 sich hat. Die von Husserl 
für die Philosophie propagierte, phänomenologisch durchhellte 
„Aufgabenidee“ entspricht nun genau beiden teleologischen Verläu­
fen in der Einheit ihres transzendentalen Ursprungs. Die eigentliche 
Aufgabenidee der Philosophie kann demnach primär nicht mehr die 
Gewinnung von seienden Irrelativitäten meinen, sie betrifft die 
Aufhellung der transzendentalen Bedingung von Polidee als sol­
cher. Zugleich bezieht sie sich selbst auf eine Polidee, verfährt un­
endlich; und zwar nicht nur aus dem Grund, weil konstituierende 
Subjektivität selbst unendlich ist und fortwährend Welt konstituiert, 
deren Leistungsgebilde Phänomenologie nachkommend analysiert, 
sondern weil universale Wissenschaft in der Ausbildung von theo­
retischen Systemen wie in ihren Praxisbezügen Aufgaben in und 
bezüglich der Welt hat. Auch transzendental aufgehelllte universale 
Wissenschaft ist somit weiterhin mit einer „Unendlichkeit von Auf­
gaben“ (Hua VI, 323) konfrontiert, nur daß der Sinn dieses Bezugs 
auf Unendlichkeit im Rückbezug auf die Unendlichkeit transzen­
dentaler Konstitution aufgeklärt ist. Dergestalt ist universale Wis­
senschaft unendlich in dem tieferen Sinn, daß sie von sich her keine 
Fixierung des Unendlichen innerhalb des Horizontes von Welt mehr 
zuläßt, sondern ihr Unendlich-sein-Können letztlich aus der Bewe­
gung der transzendentalen Subjektivität versteht. Entsprechend die­
ses tieferen Sinnes von Unendlichkeit bezeichnet die von der Phä­
nomenologie angeeignete unendliche Aufgabenidee der Philosophie 

277

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen Anfang, den Anfang einer Entwicklung auf einen Unendlich­
keitspol hin, dessen Unendlichkeit mit der unendlichen Bewegung 
der transzendentalen Subjektivität gewissermaßen zur Deckung ge­
kommen ist (vgl. Hua XXIX, 408; Hua VI, 274).

Hier zeigt sich der von Husserl in Anspruch genommene weltge­
schichtliche Einschnitt der Phänomenologie, indem sie - als 
„Entwicklungsstufe der transzendentalen Subjektivität selbst, die 
des Durchbruchs der transzendentalen Selbsterkenntnis der trans­
zendentalen Allsubjektivität“ (Hua XV, 393) - mundanteleologische 
Geschichte und ,Geschichte1 der transzendentalen Subjektivität zur 
Deckung bringt, ohne sie jedoch faktisch zur Deckung bringen zu 
können. Vom Standpunkt des transzendentalen Lebens aus, den der 
Phänomenologie eben nur fiktiv einzunehmen vermag, kann formu­
liert werden, daß dadurch die transzendentale Subjektivität zu sich 
selbst komme, indem Weltleben als transzendentales Leben erwie­
sen wird. Doch vom Standpunkt des Weltlebens ergibt sich Diffe­
renz, wo es zuvor nur einheitliches (mundanes) Verstehen gab: 
Weltleben weiß nun von seiner transzendentalen Natur, ohne sich 
doch in Transzendentalität auflösen zu können. Dies wird noch nä­
her zu explizieren sein.

Für die mundane Subjektivität ist diese im neuen Anfang der 
Phänomenologie von ihr angeeignete Aufgabenidee universaler 
Wissenschaft von ethisch-praktischer Bedeutung, da durch sie der 
Maßstab eines ethischen Lebens, der Sinn mundanen Strebens nach 
Vollkommenheit, mittels der Bestimmung des transzendentalen 
Sinns von Unendlichkeit neu festgelegt wird. Hier wird deutlich, 
warum vom Standpunkt der Transzendentalphilosophie eine Ethik 
als Regionalontologie, selbst als mundanteleologische Disziplin, 
nicht mehr ausreicht. Die von der Ethik indizierten teleologischen 
Probleme weisen nicht nur von sich ins Transzendentale, sie sind 
für Husserl auch nur dort einer Lösung zuzufuhren. Doch wie soll in 
der Transzendentalphilosophie noch eine Ethik möglich sein, wenn 
erstere der Welt ihren Boden entzieht und letztere doch nur auf die­
sem Boden ihre praktische Möglichkeit besitzt? Obwohl die teleo­
logische Bewegung der transzendentalen Subjektivität an sich nicht 
ethisch relevant ist, weil in dieser zwar jeder Raum der Praxis 
konstituiert wird, sie selbst aber nicht in praktischen Räumen lebt, 

278

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


soll die Teleologie des Transzendentalen doch den Garanten für die 
Lösung des ethischen Universalproblems Husserls: den Bedingun­
gen eines ethischen Lebens, abgeben.

2. Transzendentale Theorie und transzendental bestimmte Praxis

Aufgrund der Untersuchungen zur Aufhebung der Ethik in eine uni­
versale Teleologie im Spätwerk Husserls kann die Praxisfunktion 
der transzendentalen Theorie in ihren Grundstrukturen expliziert 
werden. Es wurde bereits in Umrissen deutlich, worin für Husserl 
die Praxisfunktion von reiner Theorie besteht: darin, daß Theorie 
mit ihren Mitteln der Vemunftklärung dem universalen Interesse 
des Lebens, seinem universales Streben nach standhaltender Siche­
rung, zu entsprechen sucht. Dieser Befund ist im folgenden ab­
schließend zu klären. In der die Ausführungen des dritten Teils lei­
tenden Frage, wiefern die transzendentale Theorie bei ihrer Aus­
schaltung allen Weltlebens ihre Funktion für die Praxis noch über­
nehmen könne, wurde ein radikaler Bruch in der mundanen Welt­
haltung beim Übertritt in die transzendentale Einstellung vorausge­
setzt. Ist diese Voraussetzung gerechtfertigt? Sie ist in der Tat nur 
zum Teil einlösbar, denn im Geschehen der Entweltlichung im 
Vollzug der Epoche lassen sich zwei einander entgegengesetzte 
Momente ausmachen: ein entziehendes und ein dagegen verharren­
des Moment.

2.1. Praxis in transzendentaler Theorie

Es zeigte sich, daß das universale Lebensinteresse mit der Enttäu­
schung seines Strebens, im Horizont der Welt Erfüllung zu finden, 
in die extreme Situation gelangt, ein Sprungbrett für die Erschlie­
ßung des Transzendentalen zu erhalten, so daß es sich zwar seiner 
Selbstvergewisserung im Transzendentalen nähern kann, sich damit 
aber gegen sich selbst als mundane Praxis entscheiden muß. Doch 
diese Betonung einer sich selbst verschlingenden Praxis ist einsei­
tig. Dabei ist zwar der mögliche Weg, der über das Erfüllungsstre­

279

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben der Praxis selbst in die transzendentale Theorie fuhrt, offenge­
legt. Zugleich ist jedoch zu beachten, daß auf diese Weise nicht nur 
die transzendentale Subjektivität zu sich selbst kommt, daß der 
Phänomenologe nicht nur erkennt, daß mundane Subjektivität eine 
Selbstapperzeption der transzendentalen ist und nur in Selbstverhül­
lung als mundane erschien; und es genügt nicht, lediglich formal 
festzustellen, daß dadurch auch die Praxis zu sich komme, daß mit 
der Aufdeckung des Transzendentalen die Struktur ihres Begehrens 
in gewissem Sinn erfüllt werde - was nützte dies dem Weltleben, 
wenn es fortan nicht mehr aktualisierbar wäre? Der Gesichtspunkt 
der hierbei ebenfalls zu sich selbst kommenden Praxis könnte je­
doch ein Ausgangspunkt für eine Lösung dieses Problems sein.

Unsere hier zu vertretende These lautet, daß die Praxis auch nach 
der universalen transzendentalphänomenologischen Epoche auf be­
stimmte Weise weiterhin Bestand hat. Dies ist nur nachzuweisen, 
wenn bei der Behandlung der Epoche das Interesse nicht aus­
schließlich der Freilegung des Mundanen als des verdeckt Tran­
szendentalen gilt, sondern sich zugleich darauf richtet, wie im Voll­
zug der Epoche Mundanität verbleibt. Die Frage danach zu stellen 
heißt zugleich, nach der Praxis desjenigen zu fragen, der die Epoche 
vollzieht, dem Phänomenologen. Denn zunächst nur in dieser Praxis 
ereignet sich der Übertritt in das Transzendentale und stellt sich 
überhaupt das Problem einer sich durchhaltenden Praxis. Daß der 
Blick nicht nur darauf gerichtet zu werden vermag, wie vom Aus­
gang des welterfahrenden Lebens die transzendentale Dimension zu 
erschließen sei, sondern auch gefragt werden kann, ob hierbei noch 
ein Weltbezug des Phänomenologen im Spiel ist, gründet in dem 
Faktum, daß der Phänomenologe, der den Absprung ins Transzen­
dentale unternimmt, immer der Mensch in der Welt ist, der seinen 
Ort im Weltleben vorübergehend verläßt, dann aber ins Weltleben 
zurückkehren muß. Einen anderen Phänomenologen als diesen ken­
nen wir nicht. Die Frage nach einer auch während der Epoche ver­
harrenden Praxis ist möglich, weil im Geschehen des zeitweiligen 
Übertritts in die transzendentale Einstellung als Korrelat des Ich des 
Phänomenologen die Einheit seines Lebens verbleibt. Bereits in den 
Ausführungen zur transzendentalphänomenologischen Epoche wur­
de deutlich (vgl. oben I.4.2.), daß für Husserl der Akt der tran­

280

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


szendentalen Epoche in das einheitliche Erleben der Person als in 
einer Seinsthesis verbleibender eingebunden ist. Somit ist die Aus­
schaltung der Welt nur möglich auf dem Grund ihres weiterhin 
Geltens.

Hier geht es darum, die oben getroffenen Feststellungen weiter 
zu differenzieren. Husserl selbst gibt Hinweise darauf, daß die Insel 
des Setzungsfreien nicht auf den die Weltthesis neutralisierenden 
Akt der Epoche begrenzt ist. So konstatiert er einen Habitus des 
Phänomenologen als Phänomenologen (Hua XIII, 208), einen 
Habitus, in dem die Epoche durchgehalten wird und der somit nicht 
mit demjenigen Habitus identisch ist, in dem sich im Aufbau einer 
Persönlichkeit die Möglichkeit zur Einnahme der Epoche habituali- 
siert. Beides könnte man ,Habitualisierung der Epoche4 nennen, 
wobei die Sachlage einer zur ,Habe‘ gewordenen Epoche einmal 
mundan, das andere Mal transzendental in den Blick genommen ist. 
Genau besehen sind jedoch drei Formen einer Habitualisierung der 
Epoche zu unterscheiden: In der Einheit der Person in ihrem mun- 
danen Weltbezug bleibt das Vermögen zum Vollzug der Epoche als 
eine immer erneut zu ergreifende Möglichkeit verwahrt (und die 
Konstitution dieses Vermögens kann Thema einer transzendental­
phänomenologischen Analyse sein) (1). Demgegenüber besagt Ha­
bitualisierung der Epoche in transzendentaler Hinsicht zum einen 
die aktuelle Durchführung und Durchführbarkeit der Epoche selbst
(2) , zum anderen, in einem weiteren Sinn, das Festhalten der Epo­
che, wobei der Akt der Neutralisierung in der Haltung der Uninter­
essiertheit dem Neutralisierten gegenüber zwar nicht mehr aktuell 
vollzogen, aber noch in derselben Gegenwart im Griff behalten ist
(3) . Bei den Formen 1 und 3 der Habitualisierung wird der Vollzug 
der Epoche in ein größeres Erlebnis- und damit Zeitfeld des Ich des 
Phänomenologen hineingestellt. Im dritten, nicht mehr im ersten 
Fall ist der Erlebende noch transzendental eingestellt, die Epoche 
noch aktiviert, wenn auch nicht aktuell vollzogen. Indem sie im Ge­
genwartshorizont festgehalten ist, trifft der Phänomenologe Feststel­
lungen auf dem Grund ihres Vollzogenseins; das Hintergrundwissen 
ihrer Vollziehbarkeit kann dabei jederzeit in einem erneuten Voll­
zug bewährt werden. Auf die hier unterschiedenen Formen 2 und 3 
des Habitus der Epoche trifft Husserls Kennzeichnung des Habitus 

281

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Epoche als eines „thematischen64 zu:267 Im zweiten Fall erfolgt, 
wie oben gezeigt, die Ausschaltung des Weltglaubens im Themati­
schen. Im dritten Fall gibt das mittels der Epoche freigelegte the­
matische Feld dem Phänomenologen weiterhin seine Themen vor, 
auch wenn er sich nun deren Explikation zuwendet, d. h. die Epo­
che, obgleich sie festhaltend, nicht mehr als solche aktuell vollzieht.

Das Habituelle der Epoche in dieser (dritten) Form ist, sofern in 
ihm die Neutralisierung der Seinsthesis wirksam bleibt, per se nicht 
Signum für eine Bindung an die Mundanität. Zugleich wird aber 
deutlich, daß der Phänomenologe als theoretisch Aufweisender und 
Urteilender268 trotz der von der Epoche erteilten Klammer von 
Strategien Gebrauch machen muß, die er nur aus seinem mundanen 

267 „Der Habitus der phänomenologischen Epoche ist ein thematischer Habitus, um 
gewisse Themen, Wahrheitserkenntnisse, theoretische und praktische, zu erkennen 
und ein gewisses rein in sich geschlossenes Erkenntnissystem.“ (Hua XIII, 208)
268 Wenngleich man diesbezüglich nicht formulieren könnte, wie dies Husserl in 
anderem Zusammenhang ausdrückt, daß hier der Phänomenologe „als Aktsubjekt 
interessiert [ist] am Sein“ (Hua VIII, 96), so müßte es doch analog heißen, daß er 
interessiert ist am ,Sein‘, am eingeklammerten Sein. Entsprechend gilt, wieder im 
Modus der Klammer, folgende Feststellung Husserls: „Es ist selbst eine phänome­
nologische Einsicht, daß das thematisch Gerichtetsein auf ein Seiendes oder, was 
dasselbe <ist>, In-einer-tendenziösen Erkenntniseinstellung-sein so viel besagt: Das 
betreffende urteilende Ich richtet seinen Blick auf das Gesetzte, und zwar so, daß es 
nicht nur dieses selbe in mannigfaltigen neuen Setzungen als dasselbe setzt und 
fortgehend neu bestimmt, sondern daß es seinen Satz und die fortgehenden Be­
stimmungen der betreffenden Substrate durch Bewährung (Identitätssynthesen der 
Erfüllung) zu Endgültigkeiten zu gestalten sucht.“ (Hua XIII, 205) Dabei darf nicht 
übersehen werden, daß die „tendenziöse Einstellung“ des Phänomenologen auf­
grund festgehaltener Epoche sich auf die Vollzüge des erkennenden, urteilenden 
etc. phänomenologischen Ich bezieht und nicht auf das darin Erkannte, Geurteilte, 
das vermöge der thematischen Epoche in keiner Seinstendenz steht. - Hier zeichnet 
sich eine Möglichkeit ab, die differenten Auffassungen, die in der Sechsten Carte- 
sianischen Meditation Husserl und Fink bezüglich des ,Seins4 des phänomeno­
logischen Zuschauers vertreten, im Aufweis ihrer unterschiedlichen Bezugsfelder zu 
klären: Finks meontische These wäre demnach nur auf den obengenannten zweiten 
Fall zu beziehen, nur der neutralisierende Aktvollzug der Epoche selbst untersteht - 
wie korrelativ sein thematischer Gegenstand - nicht einer Seinsthesis. Wird der 
Phänomenologe auf diesem Grund theoretisch tätig, was nur dadurch möglich ist, 
daß er die Epoche im Griff behält, aber nicht mehr aktuell vollzieht, so operiert er 
mit dem mundanen Handwerkszeug der Theorie, nur eben im Modus der durch die 
weiterhin festgehaltene Epoche erteilten Klammer. Dieser Klammerbezug ist ein 
strukturell anderer als der selbst die Klammem erteilende Vollzug der Epoche.

282

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leben kennt. So liefert ihm dieses Leben wenn auch nicht den Bo­
den für seine Explikationen, so doch die ,Ausstattung*. Husserl 
bringt dies zum Ausdruck, wenn er von „transzendentaler Erfah­
rung“ spricht:269 Als Erfahrung verfahrt die transzendentale Phä­
nomenologie analog wie im Weltleben, auch sie steht wie mundanes 
Leben in Horizonten, die mit ihren unerfüllten Vorzeichnungen den 
Gang der weiteren Erfahrungen in Bahnen lenken. Insofern der 
transzendentale Horizont des Phänomenologen nicht wie im Welt­
leben vorgegeben ist, sondern aufgrund der vollzogenen Epoche 
,gebildet* wird, spricht Husserl davon, daß hier transzendentale 
Subjektivität „,produktiv* einen neuen unendlichen Horizont“ 
schaffe, eine „Unendlichkeit evidenter transzendentaler Ausle­
gung“ (Hua XV, 390). Schon Husserls Rede, daß nach der Epoche 
Welt zum Weltphänomen geworden ist, weist auf die Anschau- 
barkeit der transzendentalen Strukturen hin, und Anschauung ist 
solche stets nur in einem Horizont weiterer potentieller Anschauun­
gen. Aus diesem Grund kann der phänomenologischen Analyse das 
Faktum der transzendentalen Subjektivität als solches nie gegeben 
sein. Andererseits ist die transzendentale Erfahrung gegenüber der 
mundanen Erfahrung vollkommen umgewertet, da alle Erfahrungs­
ergebnisse unter der Voraussetzung der Neutralisierung gewonnen 
werden. Da der Phänomenologe aber gar nicht anders kann, als so 
zu verfahren, wie wenn er auf dem Boden der Welt stünde, zeigt 
sich gerade darin eine eigentümliche Bindung an die Mundanität 
bzw. eine sich im Transzendentalen durchhaltende Praxis. Dies ist 
eine noch genauere Fassung des oben angedeuteten Sach Verhalts, 
daß der Phänomenologe von der natürlichen Sprache Gebrauch ma­
chen muß. Jetzt ist dem noch hinzuzufügen: nicht nur von der Spra­
che, sondern von der formalen Struktur der Erfahrung, wobei das 

269 „Unendlichkeit wirklicher und möglicher transzendentaler Erfahrung'“ (Hua 
VI, 156); „transzendentaler Erfahrungs- und Erkenntniszusammenhang“ (Hua VIII, 
479); (transzendentales) „Erfahrungswissen“ (Hua I, 73); „transzendentale Erfah­
rung, die den Geltungsboden herstellt für theoretische (und praktische) Mittel­
barkeiten“ (Hua XV, 70); „transzendentaler Boden“ (Hua VIII, 440). „[...] ist mein 
Ich und sein erfahrendes Leben [...] nichts weniger als außer Geltung gesetzt. Im 
Gegenteil: es ist so sehr für mich in beständiger wirksamer Geltung, daß Selbst­
erfahrung mir den ganzen Boden herstellt, auf dem sich meine Betrachtung be­
wegt.“ (Ebd., 74 f.)

283

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verhältnis von Sprache und Erfahrung, wie es sich gerade im 
Blickwinkel der mundanen Gebundenheit des Phänomenologen 
zeigt, hier von uns nicht weiter diskutiert werden kann.

Wenn, vom Standpunkt der transzendentalen Subjektivität aus 
gesprochen, diese dadurch zu sich selbst kommt, daß der phänome­
nologische Zuschauer die mundane Subjektivität als Selbstapper­
zeption der transzendentalen erfährt, so müßte sich dieses Verhält­
nis von transzendentaler und mundaner Subjektivität ähnlich auch 
für den Standpunkt letzterer zeigen, da der Phänomenologe beiden 
Einstellungen verpflichtet ist.270 Erfährt sich das Weltleben mittels 
des Phänomenologen als transzendentales Leben, so stellt sich auch 
hier eine Deckung zwischen mundanem und transzendentalem Le­
ben her, aber zugleich dergestalt, daß auf dem Grund dieser Dek- 
kung die Diskrepanz zwischen transzendentaler und mundaner Ein­
stellung für diese sich erst zeigt und für sie bestehen bleibt: Die 
Selbstfindung geschieht in der Erkenntnis einer wesenhaften 
Selbstdifferenz, wie diese hinwiederum nur möglich ist auf dem 
Grund einer Deckung,271 bezüglich der sie sich entzweit. Lebte das 
naive Weltleben in einer Einheit, die nur scheinbare Einheit war, da 
sich darunter die nicht eingeholte Diskrepanz zu seiner tran­
szendentalen Tiefenschicht verbarg, so ist nach Eröffnung des 
Transzendentalen die Identifizierung von Mundanität und Tran­
szendental ität zwar vollzogen, für das Weltleben aber nicht durch­
haltbar, da der Phänomenologe Mensch-in-der-Welt bleibt und sich 
nicht in Transzendentalität aufheben kann. Zu flüchtig ist der Au­
genblick, da der Phänomenologe in wirklichem Vollzug der Identi­
fizierung seines mundanen mit seinem transzendentalen Ich lebt. 
Beim Eintritt in die Transzendentalität lebt er auf Zeit das Leben 

270 Mit der Durchführung der transzendentalphänomenologischen Epoche zerspal­
tet sich das Ich: Der Phänomenologe erblickt die Differenz zwischen transzendenta­
lem Ich und seinem endkonstituierten mundanen Ich (vgl. Hua VIII, 89, 424 f., 
HuaDokII,l, 12, 25 f.).
271 „[...] in jeder Reflexion finde ich mich, und dasselbe Ich, in notwendiger Selbst­
deckung.“ (Hua VIII, 411) - „[...] in der Kontrastierung heißt es doch Ich, ich bin 
derselbe als ego und als menschliche Person. [...] Und doch wieder, ich bin nicht 
derselbe, weil mein menschliches Ich-bin ein Titel für ein geschlossenes System von 
Aussagen der Positivität ist, und das transzendentale ego ein Titel für ein ganz ande­
res System (Hua XV, 540 f.; vgl. Hua XIII, 206 f.)

284

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des phänomenologisierenden Ich, das das konstituierende Ich zum 
Thema macht, und er weiß, daß dieses Leben die Tiefenschicht des 
mundanen ist, das mundane Leben dieses selbst ist. Dieses Wissen 
verbleibt ihm beim Wiedereintritt in die Mundanität. In der Einheit 
seines Erlebens durchläuft er die mundane, dann die transzendentale 
und tritt erneut in die mundane Einstellung ein. Dieser Ablauf des 
Erlebens ist die Basis für das Zu-sich-selbst-Kommen des munda­
nen Lebens als des letztlich transzendentalen im Horizont der Welt.

2.2. Transzendentalität in Praxis

Vom Standpunkt der Mundanität aus stellt sich die Sachlage mithin 
so dar, daß mit der Epoche die Praxis nicht generell verlassen wird, 
nicht Praxis und Transzendentalität einander gegenüberstehen, son­
dern Praxis und Transzendentalität in der Praxis (im Ausgang von 
der Praxis und auf diese hin erschlossene Transzendentalität), und 
Praxis den Zwiespalt fortan in sich auszutragen hat. Daß das Welt­
leben für es selbst erhalten bleibt, bedeutet nicht nur, daß nun eine 
Möglichkeit besteht, transzendentale Theorie und Praxis einander 
zu vermitteln, sondern daß mit der Erschließung des Transzenden­
talen das universale Interesse des Weltlebens an den Anfang seiner 
Erfüllung kommen und die Theorie, die für diese Eröffnung ver­
antwortlich zeichnet, ihre universale Funktion für die Praxis über­
nehmen kann. Wie aber wird dem Weltleben seine transzendentale 
Tiefendimension eröffnet? Wie denkt Husserl folglich die Vermitt­
lung von transzendentaler Erkenntnis an die Mundanität?

Diese Vermittlung erfordert jenen bereits erwähnten Vorgang, 
den Husserl als Verweltlichung transzendentaler Erkenntnisse, als 
„Wiederverweltlichung“ der Leistungsgebilde des phänomenologi­
schen Zuschauers, bezeichnet: Weil der Phänomenologe (zeitwei­
lig) transzendental Phänomenologisierender und Mensch-in-der- 
Welt ist und weil Mensch-in-der-Welt-zu-Sein für ihn letzter realer 
Bezugspunkt bleibt - er wird in der Welt als mundanes Subjekt ge­
boren und stirbt in ihr als solches -, werden alle transzendentalen 
Erkenntnisse ins Weltleben transponiert: Mit der Rückkehr des 
Phänomenologen in die mundane Einstellung fließen sie in diese 

285

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein, werden so verweltlicht und in der Welt mitteilbar.272 Wie aber 
wird das transzendental Erkannte ins Weltleben hinübergerettet, 
wenn der transzendentale Standpunkt wieder verlassen wird? Das 
Wiedereintauchen des Phänomenologen in die Welt ist für Husserl 
als Akt der Verweltlichung selbst ein transzendentalkonstitutiver 
Vorgang, der wie jedes Aktgeschehen den Fonds konstitutiver Sinn­
gehalte bereichert. Kann das Konstituierte dieser Art aber dem 
schon in der Welt Konstituierten einfach zugeschlagen werden, 
wenn ersteres doch Konstituiertes aufgrund des transzendental auf­
geklärten Seinssinnes ist? Wie ist dieser konstitutive Vorgang zu 
verstehen?

In jeder Verweltlichung apperzipiert sich transzendentale Sub­
jektivität in Anbindung an den Leib als mundanes, psychisches 
Subjekt. Der wesentliche Unterschied zwischen Wiederverweltli­
chung und ursprünglicher Verweltlichung der transzendentalen Sub­
jektivität liegt darin, daß im Fall der Verweltlichung phänomeno­
logischer Erkenntnis nach „Einströmen44 dieser Erkenntnis in den 
Welthorizont um die transzendentale Herkunft des mundanen Welt­
bezugs gewußt wird (vgl. HuaDok 11,1, 125/392; Hua XV, 537). Die 
mundane Einstellung besitzt jetzt, nach dem Durchgang durch die 
Epoche, „ihren transzendentalen Horizont44 (HuaDok 11,1, 126/396; 
Hua VIII, 450, Hua XXIX, 208): Transzendentalität erscheint in 
Mundanität. Wenn sich das phänomenologisierende Ich und seine 
Bestände verweltlichen, so besagt diese Rückkehr in die mundane 
Einstellung für Husserl zweierlei: Es kann einmal die Preisgabe der 
Epoche bedeuten, die Einnahme einer Haltung, die Welt erneut als 
den terminierenden Horizont aller Betätigung setzt. Es kann aber 
auch ein spezifisches Beibehalten der Epoche mit ihrem Korrelat 
der Welt als Weltphänomen besagen, ein Beibehalten, das nicht 
mehr im aktuellen Vollzug der Epoche steht, aber „in der relativen 
Thematik der stets als Phänomen genommenen Welt44 (HuaDok 11,1, 

272 „Das weltlich Abstrakte ist von der transzendental ihm zugewachsenen psycho­
physischen Konkretion durch phänomenologische Reduktion zu befreien. Aber in­
dem das transzendentale Ich sich in ihr zur Seinsgeltung bringt, ist ein neues tran­
szendentales Geltungsbewußtsein erwachsen, das sich ohne weiteres wieder objek­
tiviert, wieder ins Weltphänomen einordnet als ein neues psychisches Tun meines 
menschlichen Ich.“ (Hua XV, 550; Hua XIII, 206)

286

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120/384). Scheinbar paradox formuliert Husserl: „Wenn ich in die 
natürliche Einstellung ,zurückkehre*, während ich in Reduktion 
bleibe, wenn ich ,die Lebens-Welt der natürlichen Einstellung* on- 
tisch auslege und darin Menschen und ihr Psychisches, so ist natür­
liche Einstellung eine transzendentale und als transzendentale eine 
bewußte Haltung des Ego, das für sich selbst thematisch geworden 
ist“ (ebd. 189). In der Wiederverweltlichung des Phänomenologen 
bei thematisch festgehaltener Epoche ist „das Weltkonstituierende 
verweltlicht als Psychisches und positiv wissenschaftlich in For­
schung als Psychologisches**. Als psychologisch gebe sich dann 
auch das Phänomenologisieren, wenngleich mit dem ausdrücklichen 
Wissen, daß eine weltliche Psychologie „in Wahrheit unmöglich ist 
und ihre Universalität sich aufhebt in der Phänomenologie** 
(ebd.).273 Die Wiederverweltlichung liefert auch die Basis für die 
Einbeziehung der mundanen Psychologie in die transzendentale 
Wissenschaft und zugleich dafür, daß auch nach der Epoche die 
Psychologie (relativ) selbständig bleibt.

Das thematische Festhalten der Epoche im Vorgang der Wieder­
verweltlichung darf nicht mit dem im Ganzen der transzendentalen 
Einstellung Im-Griff-Behalten der nicht aktuell vollzogenen Epoche 
(dem oben genannten dritten Punkt) verwechselt werden: Bei der 
Wiederverweltlichung steht Theorie nicht mehr auf dem Boden der 
transzendentalen Subjektivität, sondern entwirft im (transzendental 
durchhellten) Welthorizont das System mundaner Wissenschaft 
(mundane Ontologien und positive Tatsachenwissenschaften) in 
Hinblick auf die erschlossene Transzendentalität: „Das ist ja die 
Art, wie in der Phänomenologie von neuem alle positiven Wissen­
schaften ihre Stelle finden, nur der naiven Verabsolutierung be­
raubt**, „nur eben nicht in der Naivität, sondern als transzendentales 

273 Fink, Entwurf zur Fortsetzung der Krisis'. „Der Horizont der konstituierten 
Selbstobjektivation (wenn auch der transzendental durchsichtigen ‘) bestimmt das 
legitime Problemreich der Psychologie nach der Selbstauflösung in die Phänomeno­
logie: Sie wird jetzt eine thematisch beschränkte phänomenologische Problemsphä­
re, aber eine solche, in die wiederum doch alles ,hineingehört‘ (Problem des 
,Einströmens4). Die Transzendentalphilosophie hat gegenüber dem begrenzten, an 
die Weite der Selbstobjektivation gebundenen Horizont der Psychologie (nach der 
Reduktion) den eigentlichen absoluten Horizont (Hua VI, S. 516).

287

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Thema, als Teilgebiet der konstitutiven Phänomenologie“ (ebd.). 
Damit ist deutlich, daß die Bedingung der Möglichkeit für das Ein­
bezogenwerden aller Wissenschaften in den Aufriß der transzen­
dentalen Phänomenologie im Vollzug der Wiederverweltlichung 
transzendentaler Erkenntnis liegt. Das heißt: Universale transzen­
dentale Wissenschaft realisiert sich im Mundanen, aber doch nur, 
insofern in ihr die transzendentale Erkenntnis zur Auswirkung 
kommt. Eben dies gewährleistet die Wiederverweltlichung.

Für Husserl gilt es als gewiß, daß trotz des Seinsgegensatzes von 
Transzendentalität und Mundanität transzendentales Sein als ge­
wußtes, als transzendentaler Horizont4, in der Welt seinen Ort er­
hält - vom transzendentalen Standpunkt aus gesehen als umgriffen 
von der absoluten Einheit des konstituierenden transzendentalen 
Lebens. Die Rede vom transzendentalen Horizont1 bezieht sich zu­
nächst auf die in der neueingenommenen mundanen Einstellung 
thematisch festgehaltene Reduktion des Phänomenologen, der den 
Aufriß universaler Wissenschaft im transzendentalen Horizont des 
Weltlebens unternimmt. Auch im anderen Fall der Wiederverweltli­
chung, wenn die Epoche nicht mehr beibehalten und Welt wieder 
als terminierender Universalhorizont gesetzt wird, muß das welt­
erfahrende Leben gegenüber seinem vortranszendentalen Stand we­
senhaft modifiziert sein, wenn die einmal vollzogene Epoche eine 
bleibende Habe im Gesamthabitus derjenigen Person, die zugleich 
Phänomenologe ist, stiften und selbst jederzeit wieder durchführbar 
sein soll.

Husserl spricht in Hinblick auf die Wiederverweltlichung auch 
von einer „notwendigen Lokalisierung1“ (HuaDok II, 1, 134/428) 
des Transzendentalen in der Welt. Fink legt in der VI. Cartesiani- 
schen Meditation diese Notwendigkeit so aus, daß das Thematisch­
werden der Weltkonstitution in der phänomenologischen Reduktion 
vom konstituierenden Leben in seinem konstituierten Zeitzusam­
menhang umgriffen und mitgerissen wird - „in einer sekundären 
mitgehenden Konstitution“, wie Husserl dazu anmerkt (ebd. 142, 
vgl. 143). Jene scheinbare Paradoxie in Husserls oben zitierter Äu­
ßerung verweist somit auf eine Zwiespältigkeit im Konstitu­
tionsprozeß der Verweltlichung transzendentaler Ergebnisse selbst. 
Zum einen ist diese Verweltlichung dem ständig weltkon­

288

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stituierenden Leben eingeordnet: Die natürliche Welt erhält durch 
die Phänomenologie „zuwachsenden Seinssinn“; die iterativ voll­
ziehbare phänomenologische Reflexion fuhrt in der Verweltlichung 
zu einer entsprechend iterativen Folge von solchen Zuwüchsen (vgl. 
ebd. 214). In diesem Sinn bedeutet die Psychologisierung der tran­
szendentalen Erkenntnisse eine „Fortkonstitution der Welt“ (ebd. 
213), aber eine solche, durch die Welt „im voraus einen neuen 
Seinssinn“ annimmt, „als unendlicher Horizont der ihr sich einle­
genden und einzulegenden Transzendentalität“ (ebd. 214). Zum an­
deren ist damit die Einordnung der Verweltlichung transzendentaler 
Erkenntnisse in den Prozeß der Weltkonstitution von der Art, daß 
jene Erkenntnisse in ihrem Seinssinn ständig gegen den Seinssinn 
der natürlichen Weltkonstitution revoltieren, ohne sich aber von 
dem Mitgetragenwerden in diesem Konstitutionsprozeß lösen zu 
können. So schreibt Husserl in einer Anmerkung zur Sechsten 
Meditation: „In der Welt [...] hat die konstitutive Erkenntnis, hat 
auch die Welt als aufgeklärtes Phänomen nichts zu suchen. Die 
Verweltlichung aller transzendentalen Erkenntnis und transzenden­
tal Seienden [...] ist in diesem Sinn uneigentliche Verweltlichung, 
nämlich sie ergibt nichts weltlich Seiendes.“ (Ebd. 147/488)

Phänomenologie organisiert sich somit, indem sie wieder welt­
lich wird und universale Theorie entwirft, in einer eigentümlichen, 
notwendigen Widersprüchlichkeit: Weltlich seiend hebt sie im vor­
hinein alle Seinsbindung auf. Noch diese Widersprüchlichkeit kün­
det von ihrer unüberwindbaren Verankerung im Weltleben. Der mit 
der Wiederverweltlichung bezeichnete Schnittpunkt zwischen Tran­
szendentalität und Mundanität ist die Transzendentalphilosophie 
selbst, die in ihrem transzendentalen Bezug originäre Erschließung 
des Transzendentalen besagt, in ihrem mundanen Bezug alle mun- 
danen Wissenschaften zu einem universalen transzendentalen Wis­
senschaftsganzen umfaßt und alle ihre Erkenntnisse im Gebiet des 
Psychologischen an das Weltliche zur Erfüllung der Praxisfunktion 
von Theorie weitergibt.

Mit Blick auf das sich im Ausgang von der Mundanität, im 
Durchgang durch die Transzendentalität und im Wiedereintritt in 
die Mundanität durchhaltende Erleben wird nun der strukturelle 
Charakter der Funktion, die Theorie für die Praxis übernehmen soll, 

289

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deutlich: Die Theorie, in ihrer vollen Form als transzendentale, ist 
das einwirkende und verändernde Moment in einem sich durchhal­
tenden, aber durch ihre Einwirkung sich gerade in seinem Selbst 
vergewissernden Erlebnisablauf: der Praxis. Funktional einwirkend 
auf diesen Ablauf gibt Theorie ihm im Vorgang der Verweltlichung 
eine neue Bestimmung - zunächst im Erfahrungsleben des Phäno- 
menologen selbst.

Sich durchhaltendes Erleben (wie Praxis in Transzendentalität 
hineinragt) und die Bildung eines transzendentalen Horizontes des 
Weltlebens aufgrund einer sekundären Konstitution (wie Tran­
szendentalität in Praxis wirksam wird) sind die beiden Bedingungen 
dafür, daß die Praxis zu sich selbst kommen kann; sie sind zugleich 
Bedingung für die Möglichkeit, die im Transzendentalen erfolgte 
Identifikation von mundaner und transzendentaler Subjektivität in 
Form der von der Praxis auszutragenden Dualität von transzenden­
taler und mundaner Einstellung in die Mundanität hinüberzuretten 
sowie für die Verweltlichung transzendentaler Erkenntnisse im 
Ausbau einer Transzendentalphilosophie als universaler Wissen­
schaft. Beide Bedingungen zeigen Möglichkeiten auf, wie patent 
gewordenes Transzendentales in die Mundanität einströmen und 
universale Wissenschaft als absolute Wissenschaft vom Transzen­
dentalen die Praxisfunktion von Theorie trotz ihrer alle Mundanität 
übersteigenden Grundlegung übernehmen kann: Sie ist selbst nur im 
Schnittpunkt von Transzendentalität und Weltleben möglich.

Damit ist die zu Beginn des dritten Teils gestellte Frage, wie 
transzendentale Theorie, die sich doch von allem Weltleben entfer­
nen muß, dennoch ihre Funktion für die Praxis übernehmen könne, 
beantwortet. Es wurde deutlich, daß diese Entfernung, unbeschadet 
ihrer Radikalität, eine nur relative, auf dem Untergrund eines sich 
im Übergang von Mundanität in Transzendentalität und wieder in 
Mundanität sich durchhaltenden Erlebens sich vollziehende ist. 
Dieses sich durchhaltende Erleben bewirkt eine von Husserl nicht 
beachtete Endlichkeit der Erkenntnisgewinnung in der Unendlich­
keit der Erfahrung. Die Endlichkeit besagt, daß der Phänomenologe 
immer nur von der Mundanität aus ins Transzendentale eintreten 
kann und daß dieser Eintritt für ihn nur in der Weise möglich ist, 
daß er sich nie stets oder auch nur in den jeweiligen Abschnitten 

290

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seines Eintretens völlig im Transzendentalen befände. Ein Anzei­
chen für dieses Gebundensein an die Praxis erblickten wir bereits in 
Husserls Bestimmung der Theorieform transzendentaler Forschung, 
insbesondere hinsichtlich ihres apriorischen Charakters; die Unab­
geschlossenheit der transzendentalen Erfahrung mit ihrer Kette der 
iterativen Verweltlichungen transzendentaler Erkenntnisse wäre ein 
weiteres Indiz,274 ebenso der Umstand, daß die wirkliche Erfüllung 
des universalen Lebensinteresses mit der Freilegung des transzen­
dentalen Zu-sich-selbst-Kommens nur den Anfang eines Wegs mar­
kiert, der ebensowenig wie der Erkenntnisweg abzuschließen ist; 
ein Anzeichen dafür ist schließlich auch die prinzipielle Differenz, 
die im Weltleben nach der Entdeckung des Transzendentalen (zu­
nächst nur für den Phänomenologen) aufspringt, die Differenz in 
seinem Ich, die im Weltleben nie mehr aufgehoben werden kann - 
weder ist die alte Naivität zurückzugewinnen, noch kann eine nur 
im Transzendentalen zu erlangende Identität im Weltleben als sol­
che verwirklicht werden. Unsere These lautet, daß gerade aus dieser 
Differenz der spezifische Funktionssinn entspringt, den transzen­
dentale Theorie für die Praxis übernimmt. Diese These gilt es im 
folgenden zu bekräftigen.

2.3. Transzendentale Theorie für Praxis

Vorab sei der Versuch unternommen, das Verhältnisgefüge von 
Sorgestruktur einerseits und Vernunftstreben andererseits zu syste­
matisieren. Die Sorgestruktur, als aus der Differenz von Intention 
und Erfüllung entsprungen, korreliert mit derjenigen Form trans­
zendentaler Subjektivität, in der diese Differenz in der Konstitution 
von Welt aufbrach: mit Mundanität als endkonstituierter Subjektivi­
tät; sofern sie sich zudem auf die handelnde mundane Aktivität be­

274 Ebenso die Unendlichkeit der iterativen Kette möglicher Aufweisungen der je­
weils latent bleibenden Aktvollzüge: Daß für Husserl die Epoche nur im Themati­
schen unternommen wird, hat zur Folge, daß der fungierende Vollzug des Thema- 
tisch-Machens latent bleibt, in einer erneuten Blickwendung jedoch ins Thema rük- 
ken kann, wobei erneut der leistende Vollzug anonym fungiert, aber ebenso wieder 
patent gemacht werden kann usw. (vgl. Hua XXIX, 369).

291

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zieht, korreliert sie auch mit Praxis. Entspringt die Sorge aus der 
Differenz von Intention und Erfüllung, so markiert der Welthorizont 
die Grenze ihres Ausgriffs, wenn anders das Weltverhältnis mit dem 
Intention-Erfüllungs-System gestiftet wird: ,Weltc als das Schlecht- 
hin-Darüberhinaus ist Erscheinungsform derjenigen Differenz, die 
für mundane Subjektivität Erfüllung der Intention stets voraussein 
läßt. Das Vemunftstreben hingegen ist,Ausdruck4 des Systems von 
Intention und Erfüllung selbst, es deckt sich mit der Bewegungs­
richtung von Intention zu Erfüllung; es ist Intentionalität, die sich 
im Aufweis vollkommener Evidenz zu befriedigen sucht. Die Sorge, 
veranlaßt von der Differenz von Intention und Erfüllung und ver­
wiesen an den Welthorizont, verbleibt innerhalb dieses Verwei­
sungsbezugs. Das Vemunftstreben als solches hingegen kennt diese 
Grenze nicht. Da seine Voraussetzung nicht jene Differenz, sondern 
die ,vof dieser Differenz liegende Erfülltheit ist, steckt die Welt für 
es nicht die Grenze ab. Das Vernunftstreben korreliert somit zu­
nächst ebenso wie die Sorge mit dem Weltleben, doch nicht nur als 
einem endkonstituierten Modus transzendentaler Subjektivität, son­
dern schon als der (zunächst verdeckten) konstituierenden transzen­
dentalen Subjektivität als solcher. Sofern es auf Erfüllung primär 
nicht im Modus der Sorge, sondern im Modus der Schau bezogen 
ist, korreliert es zudem mit Doxa, doxischer Aktivität. Sofern Ver­
nunftstreben zunächst auch im Weltleben operiert, steht es mehr 
oder minder im Umwillen der Sorge (Gegensatz Doxa und Episte- 
me), wie auch der Subjektivität im Weltverhältnis der Sorge erst 
dank des Vemunftstrebens ihr Sorgecharakter enthüllt ist, da das 
Vemunftstreben die Möglichkeit vollkommenen Erfülltwerdenkön­
nens vorzeichnet, das stets an der Grenze des Welthorizonts zer­
schellt. Solcherart sind Sorge wie Vernunftstreben auf Vollkom­
menheit gerichtet: Sorge im Modus der Sicherung, da sie Vollkom­
menheit als Abwesenheit erfährt, das Vemunftstreben im Modus 
einer sich intensivierenden Schau. Die Schau vermag sich nur zu 
intensivieren, weil ihr die Sorge Grenzen zieht, indem sie die Siche­
rung der Praxis im Horizont der Welt besorgt. Vernunftstreben in 
Form der Theorie sucht mithin die Grenzen, die ihr die Praxis in 
Form der Sorge zieht, stufenweise zu überschreiten. Das Telos, das 
ihm vorgezeichnet ist, liegt dort, wo es zugleich seinen Ursprung 

292

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hat: in der konstituierenden transzendentalen Subjektivität, doch im 
,Modus4 ihrer vollen Patenz. Dies hat zur Folge, daß Sorge Voll­
kommenheit im Welthorizont auslegt, d. h. mit den Mitteln des auf 
Binnenweltliches bezogenen Verstehens das eigentlich Vollkom­
mene4, Unendliche: die transzendentale Subjektivität in ihrer un­
aufhörlichen Selbstkonstitution, substantialisiert und verendlicht, 
während das Vemunftstreben dahin tendiert, diese Unendlichkeit 
des Transzendentalen patent zu machen.

Das Vernunftstreben vom Weltleben aus vermag jedoch nie, auch 
nicht im extremen Fall der transzendentalen Phänomenologie, zu 
einer vollkommenen Deckung mit dem Transzendentalen zu gelan­
gen: Für die Phänomenologie gelingt die Deckung nur im Gegen­
über ihres Themas und in der Zeit ihres Vollzugs. M. a. W., Doxa 
vermag sich nie so zu intensivieren, daß sie Praxis auflöst. Dies 
wiederum besagt, daß die für das Weltleben bestimmende, mit dem 
System von Intention und Erfüllung gesetzte Differenz nicht toto 
coelo, sondern nur in bestimmter Hinsicht modifiziert zu werden 
vermag. Die transzendentale Subjektivität in der Deutung Husserls 
ist somit nicht so ,weltlos4, wie Heidegger und Fink versichern 
wollen: Weder ist, wie gezeigt, konstituierende transzendentale 
Subjektivität von ihrer Weltkonstitution abzukoppeln, noch kann 
gar Phänomenologie den Welthorizont in jeder Hinsicht über­
schreiten. Die Phänomenologie besitzt ihren Ort mithin in einer 
bestimmten Relation zum Welthorizont, indem sie zu jener Diffe­
renz tritt, die die Ausbildung der Sorgestruktur veranlaßt, in ein 
neues Verhältnis tritt. Dieses Verhältnis ist durchaus ein solches 
allgefahrdeter Labilität-, Bis in die transzendentale Forschung hinein 
muß der Phänomenologie das Handgepäck der Praxis mit sich 
schleppen, und auch in der Praxis verschmilzt die transzendentale 
Erkenntnis mit der für das Weltleben kennzeichnenden intentiona­
len Struktur des Horizontbewußtseins. Doch gerade dadurch er­
möglicht der Phänomenologe die Begegnung von Transzendentalem 
und Mundanem.

Diese Begegnung spiegelt eine Husserls Werk durchziehende 
Denkfigur wider, mit der er implizit und explizit das Verhältnis von 
Einheiten zueinander bzw. von Vielheiten und Einheit zu fassen 
sucht: Vemunftmanifestationen durchdenkt. Diese Denkfigur be­

293

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


legt, wie sich Phänomenologie im Zwischen von Transzendentalität 
und Mundanität hält und wirft ihrerseits Licht darauf, wie sich 
Husserls Vemunftbegriff einer Vereinnahmung durch monistische 
(universalistische) oder pluralistische Deutungsmuster entzieht. Es 
gilt daher, das diesbezüglich bereits Ausgefuhrte (II. 1.2. und 
III.2.1.) in bezug auf die Position der Phänomenologie im Zwischen 
von Transzendentalität und Mundanität zu vertiefen.

,Vernunft4 korreliert Husserl zufolge mit all dem, was in Evidenz 
gegeben ist, also vor allem mit den drei großen Bereichen evidenten 
Seins, die Husserl aufzuweisen suchte: dem natürlich-faktischen, 
dem natürlich-idealen und dem transzendental-faktischen Bereich, 
letzterer erfaßt in seiner Idealität. Dies schließt alle Seinsregionen 
ein, wobei der Pluralität dieser Regionen auf der Bewußtseinsseite 
eine Pluralität der Weisen einsichtiger Vemunfterkenntnis ent­
spricht. Diese Weisen sind die phänomenologisch aufgewiesenen 
Einstellungen: Jede Region verlangt zu ihrer Erfassung die korrela­
tive Einstellung, in der und nur in der ihr Vemunftsinn erfahrbar 
wird. Sofern Husserl einerseits eine Pluralität von Einstellungen 
konstatiert und andererseits zumindest zwei Arten der Vernunft ein 
letztes Recht einräumt, indem die eine als universale Vemunftlehre 
(Ethik) und die andere als universale Wissenschaftslehre (Logik) 
alle Vemunftarten umspannt, vermag er eine Pluralität von Aktbe­
zügen zu denken, ohne daß diese Pluralität in einen schrankenlosen 
Pluralismus mündet: Stets sind für Husserl die Bahnen, wie sich 
Bewußtsein den Sachen zuwendet, von diesen vorgegeben. So 
machte Husserl schon in seiner Deutung des Verhältnisses von 
theoretischer und praktischer Vernunft, von Vernunft- und Wissen­
schaftslehre, deutlich, daß Vernunft nicht in Teilen auseinanderfallt, 
sondern aus Perspektiven, Relationen besteht, die jeweils einander 
umfassen.

Ist gegenüber einem solchen Denken in ,absoluten Relationen4 
nicht jedoch Skepsis angebracht, wenn Husserl letztlich eine Relati­
on, die der transzendentalen Subjektivität, als die im Vergleich zu 
allen anderen Relationen ,absolute4 dominieren läßt? Denn wird 
nicht das einander Umgreifende von Vernunft- und Wissenschafts­
lehre hinfällig, wenn Ethik in transzendentaler Teleologie und Lo­
gik in transzendentaler Logik, wenn also Ethik und Logik im Sel­

294

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben: der transzendentalen Subjektivität, kulminieren? Und hebt 
nicht die transzendentale Einstellung alle anderen Einstellungen in 
sich auf, so daß alle personale, naturale, natürliche, lebensweltliche, 
praktische etc. Einstellung in ihrem Grund transzendental, nämlich 
transzendentale Sinnbestimmtheit, ist? Steuerte Husserl nicht schon 
in den Prolegomena mit dem Hinweis auf die fehlende Einheit von 
Wissenschaft auf eine monistische Theorie, die ,universale Wissen­
schaft4, hin, die er später der Monas der transzendentalen Subjek­
tivität anzugleichen suchte, so wenn er in der Formalen und tran­
szendentalen Logik der phänomenologischen „Ursprungsbegrün­
dung“ die Aufgabe zuweist, allen Wissenschaften „Einheit als 
Zweige konstitutiver Leistung aus der einen transzendentalen Sub­
jektivität“ (Hua XVII, 278 f.) zu verleihen? Somit wäre alles Seien­
de relativ auf die transzendentale Subjektivität und diese allein - 
eben als ,Form aller Formen4 - „in sich und für sich“ (ebd. 279). 
Hierzu stimmt auch die Stelle in der Xrazs-Schrift, wo es heißt, 
„daß Vernunft keine Unterscheidung in theoretische4, praktische4 
und »ästhetische4 und was immer zuläßt“ (Hua VI, 275).

Andererseits behält gerade für den späteren Husserl alle Welt­
wahrheit, die relativ-endliche der vor- und außerwissenschaftlichen 
Lebenswelt wie auch die ideelle Wahrheit der mathematisierten 
Wissenschaft, ihr Recht (vgl. Hua XVII, 284). Relative Wahrheit 
und ideale, absolute Wahrheit, sei es die Wahrheit der mathemati­
sierten Naturwissenschaft oder der transzendentalen Phänomenolo­
gie, hätten somit alle ihre ihnen jeweils zukommende Befugnis, 
während die Alternative „skeptischer Relativismus“ vs. „logischer 
Absolutismus“ für Husserl unannehmbar ist (ebd.). Absolutismus 
und Relativismus sind für ihn in ihrer Verabsolutierung Konstrukte, 
in denen Wahrheit, die für die transzendentale Phänomenologie 
stets nur in Horizonten ist, auf ein absolutes Ansichsein bezogen 
wird, wobei der Relativismus solches Ansichsein negiert, während 
es der Absolutismus behauptet. Vor dem Hintergrund des teleologi­
schen Angelegt- und Ausgerichtetseins transzendentaler Subjektivi­
tät erscheinen schrankenlose Verabsolutierungen wie diejenigen 
seitens des logischen Absolutismus und des skeptischen Relativis­
mus als unzulässige Verkürzungen, Verendlichungen. Dem tran­
szendentalen Standpunkt entspricht zwar nur die eine Vernunft, die 

295

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Tat keine Unterscheidung in theoretische, praktische und was 
immer kennt. Aber diese Feststellung bedeutet nicht, daß es nur die­
se Vernunft gäbe. Nur sie gibt es so wenig wie es nur die transzen­
dentale Seinsweise resp. transzendentale Einstellung des Phänome- 
nologen gibt. Denn auf dem Weltboden sieht die Sachlage ganz an­
ders aus. So wird Husserls Aussage, daß alle Wissenschaft Einheit 
aus der einen transzendentalen Subjektivität gewinne und daß es nur 
eine transzendentale Vernunft gebe, phänomenologisch selbst als 
eine Relation anzusehen sein, wenn vielleicht auch als eine beson­
dere Relation, die als solche, aber eben nur als solche: ,nur‘ in einer 
bestimmten Hinsicht, alle anderen Relationen in sich befaßt.

Wenn wir diese Deutung zugrunde legen, ist Husserls Aussage, 
daß Vernunft eine einheitliche ist, gerade als Ausdruck von Plurali­
tät zu nehmen: Denn diese Aussage ist dann selbst eine Relation.275 
In dieser Relation, bezüglich der transzendentalen Subjektivität, gibt 
es nur eines: das Vemunftgeschehen der transzendentalen Intersub­
jektivität selbst. Doch besteht nicht nur diese Relation. Die Labilität 
der Phänomenologie belegt, was es mit der vermuteten Festigkeit, 
Eindeutigkeit und einheitlichen Gültigkeit dieser Relation auf sich 
hat. Auch für den Phänomenologen verbleiben somit zwei grundle­
gende Dimensionen, Transzendentalität und Mundanität, und mit 
dieser auch die Pluralität aller weiteren Aktbezüge. Nur in einer 
bestimmten Einstellung, der transzendentalen, erweist sich tran­
szendentale Subjektivität als ,absolute4. Nach der Epoche weiß sich 
das Weltleben als im Grunde identisch mit der transzendentalen 
Subjektivität: Es ist transzendentale Subjektivität und ist als mun- 
dane doch zugleich das andere der Transzendentalität. Diese 
,Selbstfindung4 des Weltlebens bedeutet in eins allererst die Mög­
lichkeit der Anerkennung einer wesenhaften Selbst-Differenz, die, 

275 Vorschnelle Deutungen finden hierin einen Beleg für einen Monismus, der 
Husserls Vemunftkonzeption unterschoben wird. Vgl. z. B. Wolfgang Welsch, Un­
sere postmoderne Moderne, 3. Aufl. Weinheim 1991, S. 264 f. „Die Weite des Ver­
nunftbegriffs [Husserls] war nur ein vorläufiges Zugeständnis, am Ende geht es um 
unteilbare Einheit.“ (Ebd.) - Vgl. hierzu auch die klärenden Ausführungen bei Ivan 
Blecha, „Kritik der pluralen Vernunft. Phänomenologie versus Postmoderne“, in: 
Ernesto Garzon Valdes und Ruth Zimmerling (Hg.), Facetten der Wahrheit. Fest­
schrift für Meinolf Wewel, Freiburg/München 1995, 379-397.

296

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


solange es Menschen gibt, die als solche stets Menschen-in-der- 
Welt sind, unaufhebbar ist. Im Verhältnis des Phänomenologen zum 
Mundanen, zum Transzendentalen und wieder zum Mundanen zeigt 
sich somit Differenz, letzte Einheit aller Differenz und schließlich 
wieder Differenz, die diese Einheit noch mitumgreift, ohne sie je­
doch aufheben zu können.

Das Verhältnis von Universalität und Pluralität kann - abgesehen 
von dem Fall, daß Mannigfaltigkeit Einheitlichkeit generell aus­
schließt - auf zweifache Weise begriffen werden: einmal derart, daß 
Einheitlichkeit in sich Mannigfaltigkeit ermöglicht und zweitens, 
daß Mannigfaltigkeit einerseits und Einheitlichkeit mit integrierter 
Mannigfaltigkeit andererseits wenn auch nicht zugleich, in der Ein­
heit desselben subjektiven Bezugs, bestehen, so doch je wechseln­
den Einstellungen zugänglich werden.276 Letzteres trifft auf das 
Denkmuster zu, mit dem bei Husserl das Verhältnis von Einheit und 
Vielheit bestimmt wird: daß eines das andere umgreift oder eines 
das andere in sich trägt, wie die Praxis die Theorie und vice versa, 
wie praktische Vernunft die theoretische und vice versa, wie Ver­
nunftlehre die Wissenschaftslehre und vice versa, so auch Trans- 
zendentalität die Mundanität und vice versa: Für den transzendenta­
len Standpunkt ist Mundanität Transzendentalität, im Weltleben ist 
Transzendentalität nicht nur das im Sinn des Nichtvorgegebenen 
Verhüllte, sondern - nach der Wiederverweltlichung - als Horizont 
impliziert. Diese Differenz ist schlechthin unaufhebbar, oder anders 
gewendet: Praxis und Doxa bzw. Sorge und Vernunft sind einander 
nicht aufzurechnen.

Die dem Phänomenologen eröffnete ,Dialektik1 von Tran­
szendentalität und Mundanität ist nicht nur das Urbeispiel für das 
eigentümliche Verhältnis, in dem Husserl Einheit und Vielheit zu­
sammendenkt. Umgekehrt drückt dieser Standpunkt zum Verhältnis 

276 Diese .Dialektik* ist nicht eine solche der „dialektischen Selbstbeziehung des 
Ganzen, die die Vielheit der Teile impliziert und in Form eines redundanten Prozes­
ses expliziert“, welche K. Gloy und E Rudolph als eine Erklärungsmöglichkeit des 
Verhältnisses von Einheit und Vielheit nennen (K. Gloy und E. Rudolph [Hg.], 
Einheit als Grundfrage der Philosophie, Darmstadt 1985, S. XIII); denn hierbei ist 
Einheit schon vorausgesetzt, während es in unserem Fall um ein Wechselspiel geht, 
in dem das Prinzip von Einheit selbst zur Disposition steht.

297

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Einheit und Vielheit exakt die Weise aus, wie sich Phänome­
nologie zu der mit dem System von Intention und Erfüllung eröffne­
ten Räumlichkeit verhält: daß sie dieser Grenze ansichtig wird, ohne 
sie jedoch faktisch überschreiten zu können. Die Labilität der Phä­
nomenologie besagt, daß sie nie ganz in der Mundanität und nie 
ganz im Transzendentalen aufgehen kann. In ihrer Sicht sind Mun­
danität und Transzendentalität zwei ,Systeme6, die absolut eins und 
absolut zwei zugleich sind. Sie besagt zudem, daß Phänomenologie 
nicht einen Standpunkt einnehmen kann, der neben dem mundanen 
Weltverhältnis und dem stehend-strömenden ,Sein6 der transzenden­
talen Subjektivität eine eindeutige dritte Position zukäme. Indem 
Phänomenologie an Mundanität rückgebunden bleibt und sich zu­
gleich in die Transzendentalität einschreibt, verkörpert sie nicht ei­
ne über beidem zu lokalisierende absolute Position. Sofern sie im­
mer nur eines vom anderen aus und eines im anderen zu verstehen 
versucht, verfährt sie in einem weitesten Sinn hermeneutisch.

Zugleich ermöglicht diese Labilität der phänomenologischen Po­
sition, daß Phänomenologie eine Funktion für das Weltleben über­
nehmen kann. Denn die Labilität besagt ja, daß die Verbindung zur 
Mundanität nie völlig durchschnitten wird. Wie aber kann transzen­
dentale Erkenntnis nach Einströmen in das Weltleben ihre von 
Husserl postulierte Reformkraft entfalten? Hierzu gibt Husserl nur 
spärliche, verstreute Hinweise. Allgemein wird man sagen können, 
daß die Phänomenologie bestrebt ist, ihre Erfahrung bezüglich der 
Sorgestruktur des Weltlebens, die relative Entschränkung des durch 
die Sorge gebundenen Weltlebens, an dieses weiterzugeben. Die 
Weitergabe erfolgt, da Phänomenologie Wissenschaft und nicht 
Weltanschauung ist, auf dem Weg über Theorie: Für Husserl ver­
mittelt die Phänomenologie in ihrer Doppelgestalt als transzenden­
tales Sein erschließende Philosophie und als praktische Kulturge­
stalt im Vorgang der Verweltlichung ihrer transzendentalen Erfah­
rung transzendentales und weltlich-praktisches Sein. In der Ver­
weltlichung transzendentaler Erfahrung erblickt Husserl einen Zu­
wachs an besonderem Wissen: Der in die natürliche Einstellung Zu­
rückgekehrte weiß fortan um die transzendentale Herkunft seines 
Seins. Es ist das Eigentümliche, daß jedoch nicht Theorie den 
Grund für diese Umstellung legte, sondern die Epoche in der Er­

298

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


möglichung der faktischen Einnahme eines neuen Seinsbodens, 
wenngleich in der thematischen Schau des theoretisierenden Blicks. 
Insbesondere bei der Frage nach der praktischen Funktion der Phä­
nomenologie sind daher sowohl praktische Bezüge von dem mit ih­
nen verwobenen theoretischen Bezug wie auch der Bezug auf eine 
einzelne Existenz (den Phänomenologen) von dem Bezug auf die 
Existenz einer Gemeinschaft (die Mitphänomenologisierenden und 
die Nichtphänomenologen) zu unterscheiden. Transzendentalphä­
nomenologische Theorie übernimmt ihre Funktion für die Praxis auf 
zweifache Weise in einer vermittelten, indirekten Form: Zum einen 
bewirkt sie eine Modifikation im mundanen Erleben, die mittels der 
Einstellung der Phänomenologie auf ihr Thema erfolgt (1). Zum 
zweiten wird diese Wandlung, die zunächst den Phänomenologen 
betrifft, über die Neuorganisation von Wissenschaft an das gemein­
schaftliche Weltleben weitergegeben (2).

1. Obgleich die verweltlichten phänomenologischen Erkenntnisse 
im Welthorizont keinen angestammten Ort besitzen, ist der Vorgang 
der Wiederverweltlichung doch die einzige Weise, wie Phänomeno­
logie auf dem Weltboden Fuß fassen und auf Praxis einwirken 
kann. Sofern der Welthorizont verhindert, daß mundane Subjektivi­
tät auf ihren eigenen Grund als transzendentalen hin sich entwirft, 
lebt mundane Subjektivität in einem Modus der unvollkommenen 
Selbsthabe: Das ,Ganze4, das sie als transzendentale ist, ist ihr ver­
schlossen. Die Aufgabe, die Husserl dem Phänomenologen über­
trägt, lautet somit, dieses Ganze im Medium der transzendentalen 
Theorie zu rekonstruieren und nach Wegen zu suchen, mundane 
Subjektivität dem theoretischen Aufriß entsprechend faktisch zu re­
konstruieren. In einem Zusatztext zur VI. Cartesianischen Meditati­
on weist Husserl darauf hin, daß die Rekonstruktion transzen­
dentaler Strukturen in der Theorie eine Rekonstruktion der Reit­
seelen4 in der Praxis impliziere: „Die Seelen sind sozusagen in der 
naiven Natürlichkeit in Unfertigkeit stecken geblieben.44 Und er fügt 
hinzu: „Durch die phänomenologisierende Aktivität, die die natürli­
che Welt übersteigt, kommen sie in Bewegung, ihr Seinssinn be­
kommt ständig neue Zuwüchse in Form der neuen Verweltlichun­
gen des Transzendentalen“ (HuaDok 11,1, 214; vgl. Hua XXIX, 

299

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208). Der Adressat dieser Verwandlung ist der Phänomenologe, der 
„durch Einströmen der transzendentalen Ergebnisse in die früher 
naiv apperzipierte Subjektivität eine transzendentale ,Innerlichkeit4 
erhält44 (Hua XXIX, 268). Sein seelisches Sein in der Welt verwan­
delt sich dadurch, daß es in einem neuen Horizontbezug steht (ebd.). 
Darin terminiert es zwar wieder in der Welt, doch dieses Terminie­
ren ist insofern modifiziert, als dabei das Hintergrundwissen vor­
herrscht, daß Welt als Universalhorizont nicht vorgegeben, sondern 
Produkt einer Konstitutionsleistung ist. Der aufgrund der Wieder­
verweltlichung ausgebildete „transzendentale Horizont44 besagt also 
des näheren eine Modifikation des Horizonts ,Welt4. Im Text Nr. 7 
des Ergänzungsbandes zur Krisis diskutiert Husserl diese Wandlung 
des Seinssinns von Welt. Dabei umschließe der neue Sinn den frü­
her geltenden, der in ihm fortgilt, und zugleich nehme das Neue 
„wieder die kategoriale Form des Alten44 an (ebd. 77): Der tran­
szendental aufgehellte Sinn von Welt impliziert den in der natürli­
chen Einstellung apperzipierten Weltsinn und überlagert ihn, indem 
er ihn als von sich abkünftig erweist. Gleichzeitig korreliert munda- 
ne Einstellung notwendigerweise mit Welt als Universalhorizont, d. 
h., das Wissen um die transzendentale Herkunft dieses Horizonts 
erscheint in der Mundanität nur in der Weise, daß es in diesen selbst 
,eingeordnet4, vom Welthorizont eingenommen wird. Alles in allem 
führt dies Husserl zufolge zu einer „Umschöpfung der Welt44: „Die 
Welt selbst verwandelt sich.44 (Ebd., 79). Das, was gegen die Auf­
fassung einer Gültigkeit von Welt-schlechthin spricht, kann in der 
Mundanität nur so erscheinen, daß es im Ganzen dieser Auffassung, 
gegen die es sich wendet, selbst auftritt. Für die Mundanität bedeu­
tet dies, daß sie sich als Selbstapperzeption der transzendentalen 
Subjektivität erkannt und daß sich ihr endliches Terminieren auf 
Ziele, auch Vollkommenheitsziele im Welthorizont, auf unendliche 
Erzielungen erweitert hat. Damit soll ein „wahres transzendental­
menschliches Sein44 (E III 1, 3) ermöglicht werden, das dem Tran­
szendentalen und seinem Streben nach Vollkommenheit gegenüber 
eröffnet ist.

Der Auffassung, daß es sich bei Epoche und Wiederverweltli­
chung nur um thematische Änderungen handelt, scheinen jene Äu­
ßerungen Husserls zu widersprechen, in denen nicht nur von einer

300

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Änderung des Stils der Weltapperzeption die Rede ist, sondern auch 
davon, daß mit dem Phänomenologisieren „die Seinsweise des Ego 
selbst“ „eine Wendung“ genommen habe, so, „daß nun nicht mehr 
das natürlich-naive Ego, sondern das für sich selbst thematisch und 
patent gewordene sich mundanisieren muß als Mensch“. Weiter 
heißt es: „Der Mensch verwandelt sich damit auch, in seine Seele 
tritt eo ipso alles transzendental-phänomenologisierende Geschehen 
ein“ (HuaDok 11,1, 136/433). In der Krisis heißt es, „daß die totale 
phänomenologische Einstellung und die ihr zugehörige Epoche zu­
nächst wesensmäßig eine völlige personale Wandlung zu erwirken 
berufen ist, die zu vergleichen wäre zunächst mit einer religiösen 
Umkehrung, die aber darüber hinaus die Bedeutung der größten 
existenziellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit als 
Menschheit aufgegeben ist“ (Hua VI, 140).

Sind diese Äußerungen so zu interpretieren, daß Husserl im Ge­
schehen von Entweltlichung und Wiederverweltlichung eine Modi­
fikation der Erlebnisse des Ego erblickt, daß es sich hier doch nicht 
nur eine thematische, sondern um eine Vollzugsmodifikation des 
phänomenologisierenden Ich der Epoche handelt, um eine Wand­
lung seines Aktvollzugs, die vor jedem thematischen Wissen liegt, 
ja dieses erst fundiert? Das Ziel der Ausschaltung des Weltglaubens 
ist die radikale Begründung universaler Philosophie, und die Rück­
kehr des phänomenologisierenden Ich in den Weltzusammenhang 
soll die Ausbildung der transzendentalphänomenologischen Philo­
sophie im Funktionszusammenhang des praktischen Weltlebens er­
möglichen. In diesem Sinn ist stets das philosophische Wissen die 
Grundlage für eine Änderung aller Praxis. Da der Phänomenologe 
in der thematischen Haltung der Epoche auf die „Umschöpfung der 
Welt“ bezogen ist, erfolgt diese personale Wandlung seines Welt­
bezugs über das Medium dieser Thematik, erfolgt im Medium eines 
thematischen Wissens: Der Phänomenologe weiß, daß die natürli­
che Welthaltung eine Weise der Selbstapperzeption der transzen­
dentalen Subjektivität ist, und dieses Wissen ist es, das ihn, da es 
sich auf alles Weltliche bezieht, in einer dergestalt ,universalen6 
Weise verwandelt.

301

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. „Zunächst66 ist diese Wandlung, wie es in dem zitierten Text 
heißt, mithin eine Verwandlung des Phänomenologisierenden al­
lein, der für sich in der,Einsamkeit der transzendentalen Reduktion6 
das Sein der transzendentalen Subjektivität erschließt, „darüber hin­
aus66 impliziere sie eine Verwandlung der „Menschheit66. Dies will 
offenbar besagen: Die Wandlung des Phänomenologisierenden 
bleibt nicht auf ihn beschränkt, weil sie, die eben in einem Wissen 
erfolgt und in diesem Wissen sich mitteilen kann, einen Zuwachs an 
philosophisch-theoretischer Kenntnis bedeutet und weil Philosophie 
auch in ihrer praktischen Funktion die Beziehung auf andere inten­
diert.

Da jedoch diese Funktion zunächst nur in einem einzelnen, dem 
Phänomenologen selbst, wirksam wird, lautet die Frage, wie jener 
Maßstab auch denen vermittelt werden kann, die nicht Phänomeno­
logen sind.277 Diese Frage betrifft die praktische Funktion der Phä­
nomenologie als in der Welt auftretender Wissensform. Husserl hat 
diese Frage offensichtlich beschäftigt,278 wenngleich er zu ihr kaum 
konkret Stellung nahm. Es ist zu vermuten, daß er die praktische 
und damit auch ethisch relevante Funktion der Transzendentalphilo­
sophie in einer Neukonzeption des gesamten Wissenschaftsgefüges 
erblickte, die von der Erkenntnis der Notwendigkeit, Verfestigun­
gen im Sinn von Verendlichungen aufzulösen, geleitet wäre. Da der 
Phänomenologe nur zeitweilig der Epoche Übende, der ins Tran­
szendentale Eintretende ist, der erstlich und letztlich Bürger dieser 
Welt ist und bleibt,279 stellt sich die Frage, wie seine transzendenta­
len Erkenntnisse ins Mundane hinübergerettet werden. Verläßt er 

277 Husserl erwähnt die „fortschreitende Entwicklung einer phänomenologisieren­
den Gemeinschaft durch Erweckung von Nicht-Phänomenologen zu Phänomenolo­
gen“ (HuaDok 11,1,216).

78 Vgl. die Schlußpassage von Beilage XIII sowie die Beilage XV zur VI. Carte- 
sianischen Meditation (HuaDok II/l, 214 und 216) (1933/1934).
279 Husserl spricht in Hinblick auf die Wiederverweltlichung von einer „notwen­
digen Lokalisierung4“ (HuaDok 11,1, 134, Anm. 428) des Transzendentalen in der 
Welt. Eugen Fink legt in der VI. Cartesianischen Meditation diese Notwendigkeit 
so aus, daß das Thematischwerden der Weltkonstitution in der phänomenologischen 
Reduktion vom konstituierenden Leben in seinem konstituierten Zeitzusammen­
hang umgriffen und mitgerissen wird - „in einer sekundären mitgehenden Konstitu­
tion“, wie Husserl dazu anmerkt (142, vgl. 143).

302

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die transzendentale Einstellung unter Festhaltung der Epoche (vgl. 
HuaDok 11,1, 120, Anm. 384; 189), setzt er wieder Welt als den 
universalen letzten Horizont all seiner Abzielungen, ist er in der La­
ge, alle positiven Wissenschaften, normierend an der transzendenta­
len Erkenntnis, neu zu konzipieren, d. h. die Verengungen und Ver­
absolutierungen ihres zufällig-faktischen Entwicklungsverlaufs zu 
korrigieren. Auf diese Weise würde, da Wissenschaft die Lebens­
welt gestaltet, auch diese in eine neue Form der Weltapperzeption 
übergeleitet werden können. Damit erfüllt er bereits seinen Auftrag 
für die Praxis, da Theorie für Husserl ja selbst schon eine Weise der 
Praxis, eine theoretische Praxis, darstellt und somit immer schon, 
im Guten wie im Schlechten, auf die Praxis wirkt, und weil jetzt ei­
ne Theorie möglich geworden ist, die das eigentliche Telos der 
Praxis erkannt hat und über die Realisierung universaler Wissen­
schaft auch zum Austrag zu bringen vermag.

Doch genügt diese so verstandene Praxisfunktion universaler 
Wissenschaft? Wo bleibt in diesem Konzept die Ethik, die noch we­
sentlich weitergehen und die Bedingungen einer Beurteilung von 
Praxis nach einsichtig zu rechtfertigenden Normen und ins­
besondere unter einer „rationalen Leitung der Praxis“ aufzeigen 
müßte, wie Husserl noch in den Xazzo-Aufsätzen forderte (Hua 
XXVII, 7)? Hierzu macht Husserl lediglich Andeutungen.280 Mögli­
cherweise hätte dies ein letzter Abschnitt der Ärzszs-Schrift behan­
delt, denn der erste Teil der Krisis, der die Praxisfunktion universa­
ler Wissenschaft als deren letzten Zwecksinn zum Thema macht, 
besitzt keine Entsprechung am Schluß.281 Husserls zentrale These 
lautet, daß der Grund für das Abdriften der Wissenschaft von ihrem 
von ihr selbst gestifteten Telos in einer vorgängigen universalen 
Selbstapperzeption der Subjektivität liegt, die sich darin selbst als 
mundane in einer Weltpraxis setzt. Diese Naturalisierung’ der Sub­
jektivität hat für Husserl zur Folge, daß im Weltleben alle Stre­
bensziele bezüglich dem in der natürlichen Selbstapperzeption ge­

280 Vgl. z.B. einige spärliche Äußerungen Husserls in den Beilagen zur Sechsten 
Cartesianischen Meditation (HuaDok 11,1, Beilagen XIII und XV).
281 Wenn auch editorisch in dieser Form kaum zu vertreten, so hat doch die An- 
stückung des nicht aus dem eigentlichen Ärzszs-Manuskript stammenden Textes des 
Schlußparagraphen 73 durch den Herausgeber ein gewisses sachliches Recht.

303

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


setzten und in ihr unhintersteigbaren Horizont der Welt verendlicht 
werden. Aus diesem Grunde kann keine Weltwissenschaft, und dar­
um auch keine Ethik als Regionalontologie, die Gründe für die Kri­
sis der Wissenschaft aufdecken: Denn die in der Mundanität vor- 
findlichen Strebensziele weisen in sich selbst ins Transzendentale. 
Obgleich dies deutlich macht, warum die transzendentale Besin­
nung die ethische Besinnung fortsetzt (vgl. oben 1.1.), kann ande­
rerseits Transzendentalphilosophie Ethik nicht ersetzen. Dies hat 
Husserl gesehen, wenn auch in der Konsequenz nicht mehr konkre­
tisiert. So besitzt die im ersten Teil der Krisis geforderte Besinnung 
eine ethische Relevanz, wenn diese auch von Husserl hier nicht 
weiter reflektiert wurde. Nach dem Durchgang durch die transzen­
dentale Klärung, nach der Übernahme der unverkürzten Strebens­
ziele durch die universale Wissenschaft, sollte eine Besinnung dar­
über erfolgen, wie auf dem Boden des gewonnenen vollen theoreti­
schen Zwecksinns von Wissenschaft nun auch ihr praktisches Telos 
im Horizont des Weltlebens an den Anfang der Realisierung ge­
bracht werden könnte. Auch dies müßte von einer theoretischen 
Reflexion begleitet sein, die man ,Ethik6 nennen könnte. Da die 
ÄHszs-Schrift unvollendet ist, könnte allenfalls die in Eugen Finks 
Plan einer Fortsetzung der Xrazs-Schrift erwähnte Neugründung ei­
ner mundanen Psychologie einen Hinweis auf den Ort dieser Ethik 
geben (vgl. Hua VI, 515 f.). Denkbar wäre eine materiale Ethik (und 
Pädagogik), evtl, als Sonderdisziplin der ontologischen Psycholo­
gie; wie diese hätte sie ihre apriorische Wissenschaft in der Tran­
szendentalphilosophie (Phänomenologie und Metaphysik) selbst 
und stünde trotz ihrer mundanen Gebundenheit wie diese im tran­
szendentalen Horizont6.

Das Weltleben ist aufgrund dieses Wissens dem transzendentalen 
Leben ein Stück nähergerückt. Das aber heißt, daß für Husserl die 
Vermittlung zwischen Transzendentalität und Praxis nur über ein 
Drittes, das phänomenologisierende Ich und die Verweltlichung 
seiner Erfahrung im Ausbau und in der Mitteilung einer transzen­
dentalen Wissenschaft als universaler Philosophie, denkbar ist. In­
folge dieses vermittelnden Moments treten Transzendentalität und 
Praxis wieder auseinander: Für Husserl bleibt dieser Gegensatz 
zwischen dem transzendentalen und dem mundan-prakischen Sein 

304

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nach Ent- und Wiederverweltlichung bestehen. Der neue Stil des 
Lebens ist ein „weltlicher“ (HuaDok 11,1, 143/469), und als solcher 
ist er dem Transzendentalen nach wie vor entgegengesetzt, auch 
wenn das Transzendentale als neuer Horizont in der Welt erscheint.

3. Transzendentale Praxis?

Die Mathematisierung der Natur, ihr „physikalistischer Objekti­
vismus“, verursacht mit dem Sinn von Unendlichkeit, den sie stiftet, 
eine Verendlichung im weltkonstituierenden Prozeß der Subjektivi­
tät und ruft eine Verkürzung des Telos universaler Wissenschaft 
hervor. Wenn dies, Husserl zufolge, zu einer Krisis der Wissen­
schaften und nachfolgend der Lebenswelt fuhrt, könnte jede ent­
sprechende Verendlichung den Charakter einer Krisis aufweisen. 
Damit wird Krisis selbst zu einem wesentlichen Grundmerkmal des 
Weltlebens, denn alles Weltleben in natürlicher Haltung tendiert, 
zumindest auf bestimmter Stufe, in Vergegenständlichung und Ob­
jektivierung. Wird die Verendlichung aufgrund von Vergegenständ­
lichung und Fixierung des teleologischen Prozesses gar an ihren 
letzten Grund verwiesen, so ist schon mit der Verendlichung, 
Selbstverendlichung der transzendentalen Subjektivität in ihrer Ver­
weltlichung als Mensch-in-der-Welt der Raum der Krisis eröffnet. 
Krisis besagt dann die Ur-Scheidung von Mundanität und Tran- 
szendentalität selbst, eine Differenz, mit der sich zugleich die Ur­
räumlichkeit konstituiert, in der die Entfaltung der Sorgestruktur 
und des Intention-Erfullungssystems gründen. Krisis verliert damit 
den negativwertigen Aspekt, denn so bestimmt ist Krisis unaufheb­
bar: Das Leben ist in diesem Sinn stets ein Leben in der Krisis. Dies 
betrifft einen ursprünglichen, mit der Aufschließung jener Urräum­
lichkeit gestifteten Sinn von Krisis. Dieser ursprüngliche Sinn muß 
jedoch von mannigfachen Krisisformen, die als je bestimmte Kon­
stellationen der Sorgestruktur und des Intentions-Erfüllungssystems 
auftreten, unterschieden werden. Bezüglich der Urräumlichkeit sind 
diese Krisen Erscheinungsweisen'. Weisen, wie der mit der Eröff­
nung der Urdifferenz von Transzendental ität und Mundanität miter­
schlossene Krisis-Raum in Gestalt von bestimmten teleologischen 

305

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verläufen im Horizont der mundanen Raumzeitlichkeit in Er­
scheinung tritt. Eine Krisis-Erscheinung ist demnach nicht einem 
bloßen Schein gleichzusetzen, sie ist nicht nichts. Sie verkörpert 
vielmehr eine handfeste Weise, wie transzendentale Subjektivität 
sich verweltlicht, ist Erscheinung bezüglich desselben, nämlich des­
selben als der Ur-Scheidung von Transzendentalität und Mundani- 
tät.

Der Versuch der Phänomenologie, Subjektivität als solcherart der 
Krisis ausgesetzt zu erfassen, muß nicht nur als ein vermittelter. 
sondern überdies als ein nachträglicher und partieller bezeichnet 
werden. Er ist vermittelt, da die Auflösung der Krisis-Erschei­
nungen mittels des phänomenologisch-theoretischen Aufweises er­
folgt, der vermittelnd auf die Praxis der Auflösung zielt, in der jene 
Krisissymptome und ihre Auflösung letztlich manifest werden. Er 
ist nachträglich, sofern phänomenologische Analyse sich stets auf 
ein bereits vollzogenes Aktgeschehen richtet, und er ist schließlich 
partiell, da er nur im Thematischen Krisis-Erscheinungen auflöst 
und der Vorgang der thematischen Auflösung ein zeitlich begrenz­
ter ist: eingeschränkt nämlich auf diejenige Zeitlichkeit, in der der 
Phänomenologe als transzendentaler Zuschauer operiert. Gegenüber 
dem Ort, wo Krisis besteht, also in der durch die Sorgestruktur er­
öffneten und durch das Intention-Erfüllungssystem bezeichneten 
Räumlichkeit, ist der thematisch-phänomenologische Blickpunkt 
ein Un-Ort, ein A-Topos, ein utopischer Ort. Obgleich die tran­
szendentale Subjektivität im phänomenologischen Zuschauer ,zu 
sich selbst kommt6, ist ihr der mundane Standpunkt nach wie vor 
entfremdet. Denn der Phänomenologe muß ja, um die transzen­
dentale Subjektivität vor den Blick zu bringen, die natürliche Ein­
stellung verlassen haben. Ist sein Ort als solcher, trotz der sich im 
Phänomenologisieren durchhaltenden Praxisbezüge, im Horizont 
der Mundanität schlechterdings abwesend, so ist das Wissen um die 
Identität von transzendentaler und mundaner Subjektivität nach der 
Verweltlichung des phänomenologischen Subjekts, nach dessen 
,Wiedereintreten6 in die Mundanität, nur ein indirektes Wissen: 
Denn es ist vermittelt durch den phänomenologischen Zuschauer 
und fortan im Mundanen nur als jene unerfüllte und hier unerfüllba­
re Horizontvorzeichnung präsent.

306

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Erfahrung der Identität von transzendentaler und mundaner 
Subjektivität wird auf diese Weise nicht in der Mundanität selbst, 
im lebendigen Aktgeschehen, vollzogen, sondern erst im Überstieg 
über die Mundanität, in der transzendentalphänomenologischen 
Einstellung, mittelbar thematisch gewonnen. Damit wird der Krisis- 
Raum übersprungen und alle Einwirkung auf Krisis-Erscheinungen 
ist in der gekennzeichneten Weise indirekt. Die Einheitsstiftung der 
transzendentalen Phänomenologie und die in ihr vorgenommene 
Identifizierung von transzendentaler und mundaner Subjektivität 
verläuft somit »außerhalb4 der Differenz, die sie betrifft, außerhalb 
des Raums der Krisis, und ,trifft4 diese nicht in derselben Gegen­
wart.

Versucht man jedoch das Geschehen der Epoche primär als ein 
Aktvollzugsgeschehen zu denken, so wird das Verhältnis der (vom 
mundanen Standpunkt aus betrachtet) einander ausschließenden Be­
reiche von Transzendentalität und Praxis zum Problem, denn in der 
Modifikation des Lebensvollzugs schließt sich beides zusammen: 
Das Transzendentale ereignet sich selbst im Aktvollzug und er­
scheint nicht ausschließlich über die Thematik einer Wissenschaft 
in der Welt. Die Differenz von Mundanität und Transzendentalität 
fordert aufgrund ihrer faktisch nicht zu übersteigenden Endlichkeit 
von sich selbst her eine »Identifizierung4, in der die Identität der Dif­
ferenz aufspringt, in der sich diese Differenz, jene Ur-Scheidung, in 
derselben Gegenwart inne wird. Diese Art von Identifizierung be­
sagt eine Erschließung des Transzendentalen im Horizont der Mun­
danität: Im Aktgeschehen des Epoche-Vollzugs selbst - und nicht 
erst in seinem thematischen Blickfeld - erfolgt ein Aufbrechen des 
Zirkels mundanen Verstehens. Wie ist ein solches Aufbrechen zu 
bestimmen? Hier kann es nur darum gehen, Ansatzpunkte für ent­
sprechende weiterführende Analysen zu bezeichnen.

Husserl zeigte, wie Epoche Doxa frei von allen Einmengungen 
der Praxis freilegen will. Bei diesem Aufweis war für Husserl der 
Vorblick auf eine radikal zu gründende Theorie leitend: Epoche und 
Reduktionen sollen ein Gegenstandsfeld abstecken, das für den 
Aufbau einer solchen Theorie ein fiindamentum inconcussum bie­
tet. Durchführung der Epoche wie Charakterisierung ihres Vollzugs 

307

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


standen für Husserl mithin von vornherein unter dieser Direktive, 
die als solche jedoch keineswegs selbstverständlich ist. So ist die 
Freisetzung aufgrund der Epoche nicht ohne weiteres schon auf 
Theorie zu beziehen. Es handelt sich bei dieser,Befreiung* nicht um 
eine Veränderung, die von transzendentalphänomenologischer Re­
flexion bewirkt wäre; sie läßt sich umgekehrt als eine solche ,Um­
stellung* im transzendentalen Bewußtseinsstrom selbst fassen, die 
aller thematischen Epoche zugrunde liegt, so daß der thematische 
Blick nur das finden kann, wohinein er vorgängig schon gestellt ist. 
Das aber bedeutet, daß es eine Voraussetzung ist (wobei über die 
Rechtmäßigkeit und Grenze dieser Voraussetzung noch keine Aus­
sage getroffen ist), wenn Epoche und Reduktion im thematischen 
Aufweis reiner Vemunftbestände kulminieren. Der Vollzug der 
Epoche ist,breiter* angelegt, als Husserls Phänomenologie von ihm 
Gebrauch macht: Diese nimmt eine bestimmte Auslegung von Mög­
lichkeiten vor, die jener Vollzug eröffnet. Wird diese Auslegung der 
Epoche, die sie als Organon im Zusammenhang einer absoluten 
Gründung der Theorie festschreibt, ihrerseits in Klammem gesetzt, 
so enthüllt sie sich als ein Verwandlungsgeschehen, das den Welt­
bezug der Person, die in diese Verwandlung einbezogen ist, um­
stürzt: Die Person hat nicht mehr dieses und jenes im Gegenüber, 
sondern ist, da der Horizont aller Gegenständlichkeit entgleitet, mit 
nichts konfrontiert. Dieses nichts markiert das Aufbrechen des Zir­
kels mundanen Verstehens und läßt den Weltbezug sichtbar werden. 
Diese Sichtbarkeit besagt, daß der Zirkel des Weltlebens durch­
brochen, doch nicht verlassen ist, daß hier die extreme Möglichkeit 
erwächst, sich im Weltverhältnis gegen dieses, im Sinn eines 
(relativen) Freiwerdens von ihm, zu stellen. Für die Analyse dieses 
Geschehens mag die Transzendentalphänomenologie Husserls ein 
unabdingbarer Anlaß sein, doch ihr Rüstzeug reicht zur phänome­
nologischen Erfassung dieses Weltverhältnisses nicht aus. Wird der 
Akt der Epoche nicht mehr am Themeninteresse der transzendenta­
len Phänomenologie festgemacht, nicht mehr von der Sache ihres 
Themas ihm sein Charakter zugesprochen, so vermag er als ein Ge­
schehen erfaßt zu werden, zu dessen Möglichkeiten es lediglich 
unter anderem gehört, auch auf ein Thema und schließlich das Uni­
versalthema der Welt bezogen zu werden. Solcherart rückt der ge­

308

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


samte hermeneutische Bezug, in dem die Person, die die Epoche 
vollzieht, in dem gekennzeichneten paradoxen Verhältnis zur Welt 
steht, ins Thema einer anderen Phänomenologie der Epoche. Die 
Bestimmung des Aktgeschehens der Epoche wird hier mit einem 
Begriff von Welt zusammenzubringen sein, der einerseits 'Weit' 
nicht lediglich als Korrelat konstituierender Subjektivität denkt; 
denn Epoche ist noch in ihrer Wendung gegen die Übermächtigkeit 
von Welt als eine Gabe von Welt zu denken. Andererseits reicht die 
Möglichkeit zur Epoche in eine Tiefe des Selbst hinab, besitzt ihren 
Ursprung auch in einer „absoluten Selbstaffektion“ (Michel Henry), 
wenn Epoche die Kraft aufbringt, gegen Welt zu revoltieren. Diese 
Tiefe verweist auf eine passive »Geschichte4 der Epoche, die nicht 
nur ihre im thematischen Blick der Transzendentalphänomenologie 
unbeachtete Breite im Ganzen derselben Gegenwart umfaßt, son­
dern ihre verschlungenen Vorformen, die mehr oder minder blind 
auf die explizite Epoche ausgreifen, die auch Formen ihrer Variati­
on in differenten kulturellen Kontexten sein mögen. Das solcherart 
aufgewiesene ,Ich‘ der Epoche wäre in keinem Fall weltlos; zu­
gleich wäre es aber nicht so in Welt verfugt wie Heidegger früh 
schon Leben in der „Selbstgenügsamkeit“282 eines geschlossenen 
Umkreises bestimmt. Die Möglichkeit der Epoche erweist vielmehr 
das Leben als ein solches, das, als Leben selbst, sich in der Welt 
zugleich auf der Scheitellinie von Welt zu bewegen vermag: Der 
Auf-Bruch der Epoche überschreitet den Zirkel nicht, so daß Mun- 
danität nicht in Transzendentalität aufgehoben wird. Er markiert als 
ein äußerstes Selbstverhalten des mundanen Verstehens eine radika­
le Selbsterfahrung: nämlich die Erfahrung des Hineingehaltenseins 
in einen Raum der Differenz als des Krisis-Raums. Erfahren wird, 
daß diese Differenz selbst ihre Verdeckung bewirkt und zugleich 
das Entdecken ihrer selbst ermöglicht. Der Auf-Bruch belegt zu­
dem, daß Krisis hier Scheidung, und zwar sowohl Unterscheidung 
wie auch Entscheidung besagt. Krisis verweist nicht nur auf die 
grundlegende Unterscheidung von Mundanität und Transzendentali­
tät, indem sie als Möglichkeit mit dem Horizont der Mundanität ge­

282 Vgl. Heidegger, Grundprobleme der Phänomenologie (1919/20) (Gesamtaus­
gabe Bd. 58), hg. von H.-H. Gander, Frankfurt am Main 1993, § 7a und passim.

309

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


setzt ist. Sie eröffnet vielmehr einen Raum der Entscheidung, also 
der Freiheit, sich in diesem oder jenem Sinn zu den teleogischen 
Sinnsystemen, an denen man partizipiert, zu verhalten, und im be­
sonderen, sozusagen im höherstufigen Fortgang, Verendlichungen 
phänomenologisch zu rechtfertigen, ungerechtfertigte Verendli­
chungen aufzulösen. Solches Selbstverhalten bezeichnet dann nicht 
nur ein Verhalten, das sein Verhalten-können jener vorgängigen 
Freiheit verdankt, sondern auf sich selbst gerade in dem Sinn bezo­
gen ist, daß es sich zu seiner eigenen Ermöglichung als beständiges 
Sein in der Krisis verhält. Dieses Selbstverhalten wäre überdies 
nicht nur ein Reflex der Endlichkeit des Lebens, sofern es das Fak­
tum, in der Krisis zu sein, nie hintersteigen kann; es würde so auch 
dieses Faktum annehmen. Zugleich nähme es die offenen Horizonte 
an, in die es in seiner Freiheit, seinem Sein im Raum der Krisis, ge­
halten ist.

310

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Transzendentale Theorie und Praktik
	1.1. Teleologie und Praktik
	1.2. Teleologie und Theorie
	1.3. Teleologie und Transzendentalität

	2. Transzendentale Theorie und transzendental bestimmte Praxis
	2.1. Praxis in transzendentaler Theorie
	2.2. Transzendentalität in Praxis
	2.3. Transzendentale Theorie für Praxis

	3. Transzendentale Praxis?

