
Digitale Erregungen
Das Ressentiment im Zeitalter des Internets

Christian Thies

Die Welt verändert sich schneller als gedacht, und zwar auf bedenkliche
Weise.1 Große Besorgnis erregt vor allem die Krise der liberalen Demokra-
tie. Außerhalb des westlichen Kulturkreises setzen sich eher andere Staats-
formen durch; im Inneren sprechen viele von einer Bedrohung durch den
Rechtspopulismus. Wie lässt sich diese Situation verstehen und erklären?
Offensichtlich bedarf es neuer und anspruchsvoller Zeitdiagnosen. Dazu
möchte ich einen bescheidenen philosophischen Beitrag leisten, der sich
auf zwei Faktoren konzentriert, die mir für unsere Gegenwart relevant zu
sein scheinen.

Der erste Faktor sind negative soziale Gefühle, auf die in den letzten Jah-
ren schon in vielen gegenwartskritischen Schriften aufmerksam gemacht
wurde: der Zorn2 und das Ressentiment3. Insbesondere der Begriff des
Ressentiments lässt sich, so meine ich, fruchtbar machen, muss aber ge-
klärt werden, und zwar nicht isoliert, sondern im Rahmen einer Theorie
menschlicher Emotionen (1). Hierbei kann ich mich auf eigene Vorarbei-
ten stützen.4 Zweitens beeinflussen die großen Veränderungen, die unter
dem Begriff der Digitalisierung zusammengefasst werden, unser Leben
enorm. Ohne das Internet sähe wohl auch die politische Welt anders aus.
Mich interessiert hier aber nur die Frage, inwiefern durch digitale Kom-
munikation bereits vorhandene Ressentiments verstärkt werden (2) – und
was man vielleicht dagegen tun könnte (3).5 Angesichts der komplexen
Thematik ist dieser Aufsatz nicht mehr als ein philosophischer Essay, der
vor allem verständlich, plausibel und anregend sein sollte.

1 Für hilfreiche Hinweise danke ich Anne Deremetz, Ilka Düsterhöft, Beatrix Gott-
hold-Thies, Elmar Holenstein, Vittorio Hösle und Lea Watzinger.

2 Vgl. Sloterdijk (2006); Appadurai (2009); Mishra (2017); Koppetsch (2019); außer-
dem Neckel (1999).

3 Vgl. Olschanski (2015); Rehberg (2017); Fassin (2019); Müller (2019); Grosse
(2020); außerdem Todorov (2010); Nullmeier (2016) und Hösle (2019).

4 Vgl. Thies (2013: S. 66–75); Thies (2018a: S. 76–97).
5 In Weiterführung von Thies (2018b).

173

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was ist ein Ressentiment?

In den meisten gesellschaftstheoretischen Analysen werden die tief veran-
kerten Vorprogrammierungen menschlichen Verhaltens kaum berücksich-
tigt. Man ignoriert unsere in langen evolutionären Prozessen entstandenen
biologischen Prägungen. Darüber hinaus sind die Menschenbilder häufig
zu optimistisch, wie schon die klassischen Definitionen zoon logon echon
und animal rationale belegen. Gewiss, Menschen sind sprach- und ver-
nunftbegabte Wesen; darüber hinaus sind wir sogar ultrasozial, was uns
durch unsere Fähigkeit zu Empathie ermöglicht wird. Aber allzu oft spie-
len Rationalität, kommunikative Verständigung und Einfühlungsvermö-
gen gar keine Rolle. Wir Menschen sind nämlich auch dumm, verführbar,
egozentrisch und tendenziell böse.

Auf jeden Fall ist menschliches Handeln nicht nur durch Vernunft be-
stimmt, sondern auch abhängig von Affekten, Emotionen, Stimmungen
und Leidenschaften, kurz: von Gefühlen. Deren empirische Erforschung
hat in den letzten Jahren große Fortschritte erzielt. Dazu haben viele Wis-
senschaften beigetragen, von der Neurobiologie über die Psychologie bis
zur Soziologie. Aufgabe der Philosophischen Anthropologie, der ich mich
hier anschließe, sollte es sein, solche empirischen Resultate zu bündeln
und mit unserem Selbstverständnis in Verbindung zu setzen. Das gilt auch
für das komplexe negative soziale Gefühl des Ressentiments. Im Folgen-
den fasse ich einige diesbezügliche Überlegungen thesenartig zusammen.

Einfache Gefühle sind Empfindungen, die entweder mit Lust oder mit
Unlust verbunden sind. Zur ersten Art gehören einfache sinnliche Glücks-
empfindungen. Dem steht die Unlust des Schmerzes gegenüber, vom
dumpfen Hungergefühl bis zu schrecklichen Qualen. Zu nennen ist aber
auch die Furcht, etwa bei einem Gewitter oder an einem Abgrund. Ein
weiteres einfaches Gefühl, auf das später zurückzukommen sein wird, ist
der Ekel. Solche Gefühle erfordern keine anspruchsvollen kognitiven, in-
terpretativen und evaluativen Leistungen; sie sind kaum mehr als Reflexe
auf sinnliche Wahrnehmungen.

Komplexe Gefühle bilden sich vor allem in sozialen Zusammenhängen.
Man kann auch hier zwischen positiven und negativen Varianten unter-
scheiden, für die beispielhaft Freude und Trauer stehen. Beide gehören,
wie auch der Ekel, zu den Basisemotionen, die nach neuerer empirischer
Forschung weltweit verbreitet sind und für die es sogar transkulturelle
Ausdrucksbewegungen gibt, die von allen Menschen verstanden werden

1.

Christian Thies

174

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


können.6 Uns interessiert hier vor allem eine weitere dieser Basisemotio-
nen: der Ärger (engl. anger). Man kann über vieles verärgert sein: über das
Wetter, die Tücke des Objekts, verspätete Verkehrsmittel, eigene Missge-
schicke, Niederlagen einer geliebten Fußballmannschaft, politische Zu-
stände usw. Wird der Ärger dauerhaft, sieht man die Welt unter negativem
Vorzeichen und es verbreitet sich schlechte Laune.

Wichtiger für unser Zusammenleben ist aber der Ärger, mit dem wir
auf Mitmenschen reagieren, konkret auf soziale Handlungen, die uns di-
rekt betreffen. Oft sind es Kleinigkeiten, die uns bei anderen Personen är-
gern, etwa irgendeine Marotte oder ein schlechter Witz. Interessanter sind
moralisch relevante Handlungen. Wenn wir diese gefühlsmäßig negativ
beurteilen, investieren wir immer schon bestimmte normative Vorannah-
men, die nicht erfüllt worden sind. Eine moralanthropologische Universa-
lie ist das Prinzip der Gegenseitigkeit (Reziprozität). Deshalb ärgern wir
uns über die Verletzung wechselseitiger Verpflichtungen, etwa das Nicht-
einhalten eines Versprechens oder die Undankbarkeit des Anderen für ei-
genes freiwilliges Wohltun. Dann entsteht in uns ein moralischer Affekt,
den ich Groll nenne. Besonders anfällig sind Freundschaften mit ihren ho-
hen reziproken Erwartungen: Wir sind extrem verärgert, wenn uns eine
gute Freundin vor anderen Leuten unnötigerweise bloßstellt. Wer grollt,
fühlt sich moralisch schlecht behandelt, ja als Person verletzt.7 Im Engli-
schen steht dafür auch das Wort ‚resentment‘, das aber noch nicht dem Ge-
fühl des Ressentiments entspricht, von dem später die Rede sein wird.

Groll ist nicht der einzige negative moralische Affekt. Man kann, orien-
tiert am System unserer Personalpronomina, drei Gruppen solcher Gefüh-
le unterscheiden. Dabei ist der Groll an die Perspektive der zweiten Person
gebunden, also immer auf ein Du gerichtet. Nur kurz zu den anderen bei-
den Perspektiven: Auf uns selbst gerichtet, also in erster Person, kennen
wir zwei wichtige negative moralische Gefühle, nämlich Scham und
Schuld. Es gibt Handlungen, für die wir uns schämen, und andere, für die
wir uns schuldig fühlen. Scham, die uns erröten lässt, besteht immer ge-
genüber einem Anderen, entweder mit Bezug auf mich selbst (wie beim
Paradebeispiel der Nacktheit) oder mit Bezug auf den Anderen (etwa bei
Ehrverletzungen). Schuld, die uns erbleichen lässt, erfordert nicht die An-
wesenheit des Anderen, bezieht sich aber in der Regel auf andere Perso-
nen, denen man Unrecht getan hat. Beide Affekte können sich im Gefühl

6 Vgl. Ekman (1999).
7 Vgl. den inzwischen klassischen Aufsatz von Strawson (1974), dem ich mich auch

im Folgenden anschließe.

Digitale Erregungen

175

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Reue verstetigen. Schließlich gibt es noch die Perspektive der dritten
Person: Richtet man sich auf soziale Situationen, an denen man selbst
nicht direkt beteiligt ist, die man aber, aus welchen Gründen auch immer,
als moralisch inakzeptabel empfindet, vor allem als ungerecht, reagiert
man emotional mit Entrüstung oder Empörung. Dieses wichtige morali-
sche Gefühl kann sich zum Zorn verstetigen.

An dieser Stelle ist ein weiteres, oft unterschätztes negatives soziales Ge-
fühl zu ergänzen: der Neid.8 Wer neidisch ist, ärgert sich darüber, dass eine
andere Person über mehr oder bessere Güter verfügt als man selbst. Neid
ist zunächst einmal Missgunst; man gönnt dem Anderen etwas nicht. Es
muss sich nicht um materielle Güter handeln, es kann auch um politische
Positionen, verwandtschaftliche Verhältnisse oder sportliche Erfolge ge-
hen. Eine besondere Variante des Neides ist die Eifersucht, die sich auf mi-
krosoziale Beziehungen richtet: A ist eifersüchtig auf Bs Verhältnis zu C.
Als Ursituation des Neides erzählt die Bibel die Geschichte von Kain und
Abel. Nach tiefenpsychologischer Auffassung entwickelt sich die Anlage
zum Neid in familiären Konstellationen, in denen die väterliche Autorität
verblasst ist und die Kinder um die elterliche Aufmerksamkeit konkurrie-
ren.9 Nicht umsonst gehört der Neid zu den sieben Todsünden; vielleicht
ist er heutzutage sogar das wichtigste dieser Laster und damit der stärkste
Ausdruck des Bösen.10 Zu Recht zählt Kant den Neid zusammen mit der
Undankbarkeit und der Schadenfreude zu den „der Menschenliebe gerade
(contrario) entgegengesetzten Lastern des Menschenhasses“.11

Zwischen Groll und Neid gibt es wichtige Unterschiede: Anders als
Groll kann sich Neid auf Menschen richten, mit denen man gar nicht di-
rekt interagiert. Oft steht man selbst sogar besser da oder verfügt über
mehr Güter, gerade weil es die beneidete Person mit ihren Eigenschaften
gibt. Manchmal kann man mit den beneideten Gütern gar nichts anfan-
gen. Trotzdem ärgert man sich; man will nur, dass es den Anderen schlech-
ter geht. Im Extremfall ist man neidisch auf die bloße Existenz der anderen
Person.

Zudem kann Groll berechtigt sein, Neid ist es nie. Zwar gibt es auch il-
legitimen Groll. Nehmen wir ein Standardbeispiel der enttäuschten Rezi-
prozitätserwartung: Jemand erscheint nicht zu einer Verabredung. Wir
sind verärgert, aber wir könnten kognitiv, interpretativ oder evaluativ

8 Hervorragend: Rawls (1975: S. 575–587); sehr gut: Paris (2010).
9 Vgl. Mitscherlich (1973: S. 326–329).

10 Vgl. Epstein (2011).
11 Kant (1977: Tugendlehre, § 36).

Christian Thies

176

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


falsch liegen. Unsere Erinnerung trügt uns, wir haben die Situation falsch
gedeutet, die andere Person ist aus guten Gründen verhindert. Oft aber ist
Groll legitim; jedes Opfer eines Gewaltverbrechens fühlt ihn. Beim Neid
ist es anders. Zwar sprechen wir beispielsweise von beneidenswerten Erfol-
gen, lehnen aber trotzdem in der Regel selbst in diesem Kontext eine nei-
dische Einstellung ab und fordern eher die Hochschätzung der entspre-
chenden Leistung. Aus meiner Sicht gibt es keine Rahmenbedingungen,
die Neid legitimieren könnten. Neid beruht allein darauf, dass man dem
Anderen etwas nicht gönnt.

Jedoch kennen wir ein dem Neid ähnliches Gefühl, das ich in Ermange-
lung eines besseren Begriffs als Unzufriedenheit bezeichne.12 Man fühlt sich
unfair behandelt, nicht wie beim Groll nach dem Gegenseitigkeitsprinzip,
sondern nach komplexeren Gerechtigkeitsmaßstäben. Beispielsweise meint
ein Schüler, er hätte eine zu schlechte Zensur erhalten; eine Frau beklagt,
dass sie für ihre Arbeit zu wenig Geld bekomme; ein alter Mann meint,
dass seine Krankenkasse ihm höhere Leistungen bewilligen sollte. Die be-
troffenen Personen empfinden keinen Groll gegenüber einer bestimmten
Person; eher meinen sie, diese hätte allgemeine normative Regeln nicht
eingehalten. Sie werden versuchen, ihre Unzufriedenheit zu begründen
und eine gerechte Beurteilung zu erreichen. Bleiben alle Bemühungen er-
folglos, wächst die Wut. Viele unzufriedene Menschen richten sich jedoch
in ihrer Lage ein, weil sie sich an sie gewöhnt haben. Unzufriedenheit
kann aber auch Ansporn sein, sich in Konkurrenzsituationen stärker anzu-
strengen, um selbst in eine bessere Position zu kommen. Einen solchen
Wetteifer (zelos) stellt Aristoteles dem Neid gegenüber.13

Groll und Neid sind, so meine These, die wichtigsten Wurzeln des Res-
sentiments. Durch drei Komponenten unterscheidet sich dieses von den ur-
sprünglichen Emotionen. Der erste Unterschied betrifft den zeitlichen As-
pekt. Groll und Neid sind eher kurzzeitige Affekte, während Ressenti-
ments auf Dauer gestellt sind. Sie können über Jahre und Jahrzehnte an-
halten. Sie haben sich hinabgesenkt in ein verletztes Gemüt; es handelt
sich um „eine seelische Selbstvergiftung“.14 Wenn es ein Schlüsselerlebnis
gab, eine momentane Verärgerung, so ist diese längst in den Hintergrund
getreten. Deshalb enthält das Ressentiment eine moralisch besonders ver-
werfliche Komponente: Menschen mit Ressentiments sind nachtragend.
Ihre Gefühlslage bleibt einer Situation verbunden, die für die Person(en),

12 Vgl. Rawls (1975: S. 578, S. 586).
13 Vgl. Aristoteles (1999: 1388a, 29–35).
14 Scheler (1955: S. 38).

Digitale Erregungen

177

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auf die sie sich richtet, wahrscheinlich schon längst vergessen ist. Zwar
mag der Groll zu Anfang berechtigt gewesen sein; man sollte sich aber hü-
ten, daraus ein Ressentiment werden zu lassen. Allerdings können Ressen-
timents auch wieder abklingen; manchmal heilt die Zeit die Wunden.

Der zweite Unterschied betrifft den sozialräumlichen Aspekt. Während
sich Groll und Neid auf einzelne Personen beziehen, haben sich Ressenti-
ments gegenüber diesen verselbständigt und richten sich auf ganze soziale
Gruppen. Sie haben damit die typische Struktur von Vorurteilen: Man
schließt fälschlicherweise vom Einzelnen auf das Allgemeine. Selbst wer
einmal eine schlechte Erfahrung mit Person A aus M gemacht hat, darf
diese deshalb nicht auf alle Personen aus M übertragen. Meistens geht es
beim Ressentiment auch gar nicht mehr um bestimmte Güter: Der Neid
richtete sich noch auf das größere Auto, das Ressentiment auf das gesamte
Wohlleben anderer sozialer Gruppen. Auch in dieser Hinsicht wird von
der Ausgangssituation abstrahiert.

Der dritte wichtige Punkt ist, dass Ressentiments immer mit fehlender
Macht, ja mit Ohnmacht assoziiert sind. Wenn der Groll wegen der eigenen
Ohnmacht erstickt werden muss und nie ausgelebt werden kann, entwi-
ckeln sich Ressentiments. Beim Neid ist dies offensichtlich: Da Neid im-
mer abzulehnen ist, wird er meistens versteckt. Im seelischen Untergrund
kann er wachsen und gedeihen. Ressentiments stauen sich auf, weil es
nicht möglich ist, sich im „Vorgemach ausschimpfen“15 zu können.

Das Ressentiment kann sich steigern zum Hass.16 Hass ist zu unterschei-
den von Zorn und Wut, die auf Empörung und Unzufriedenheit beruhen.
Hass ist auch zu unterscheiden von der Verachtung, die sich von ihren Ob-
jekten abwendet. Wer jemanden verachtet, will mit ihm nichts zu tun ha-
ben und lässt ihn einfach stehen. Hass hingegen wendet sich seinen Objek-
ten zu, will diese vernichten und ist deshalb zur Tat bereit.

Alle wichtigen Gefühle sind biologisch verankert, haben aber auch
einen soziokulturellen Index, den eine Historische Anthropologie erfor-
schen kann. Neid steigert sich, wenn die sozialen Differenzen größer wer-
den; wenn alle gleich sind, gibt es nichts zu beneiden. Dabei ist es uner-
heblich, ob die vertikale materielle Ungleichheit, um die es in erster Linie
geht, tatsächlich gewachsen ist. Hier ist nicht von rationalen Abwägungen
die Rede, sondern von heftigen Emotionen; deshalb reicht die gefühlte so-
ziale Ungleichheit. Beim Ressentiment kommen, wie wir gesehen haben,
weitere Komponenten sozialer Art hinzu. Ressentiments sind typisch für

15 Scheler (1955: S. 41).
16 Immer noch lesenswert: Lipps (1941: S. 126–130).

Christian Thies

178

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


moderne Gesellschaften und werden wahrscheinlich durch die kapitalisti-
sche Produktionsweise befördert. In traditionalen stratifizierten Gesell-
schaften wird es diese Gefühlslagen kaum gegeben haben: Sowohl Groll
als auch Neid, erst recht das sich daraus entwickelnde Ressentiment setzen
anspruchsvolle normative Erwartungen an Reziprozität und Gerechtigkeit
voraus. Deshalb ist zu vermuten, dass Sklave und Knecht keine Ressenti-
ments gegenüber dem Herrn hegen. In seiner unübertroffenen Schrift zu
diesem Thema heißt es deshalb bei Scheler zu Recht:

Die äußerste Ladung von Ressentiment muß demnach eine solche Ge-
sellschaft besitzen, in der, wie in der unsrigen, ungefähr gleiche politi-
sche und sonstige Rechte resp. öffentlich anerkannte, formale soziale
Gleichberechtigung mit sehr großen Differenzen der faktischen
Macht, des faktischen Besitzes und der faktischen Bildung Hand in
Hand gehen: In der jeder das ‚Recht‘ hat, sich mit jedem zu verglei-
chen, und sich doch ‚faktisch nicht vergleichen kann‘. Hier ist – ganz
abgesehen von den Individualcharakteren und -erlebnissen – schon
durch die Struktur der Sozietät eine mächtige Ladung mit Ressentiment
der Gesellschaft gewiß.17

Damit wird ein weiterer Aspekt angesprochen, der sich als Folge aus den
oben genannten drei anderen Punkten ergibt: Menschen mit Ressenti-
ments sind ‚geladen‘ bzw. leben in ständiger Reizbarkeit. Jeder Mensch är-
gert sich manchmal über etwas, er grollt und ist neidisch. Wer aber ein
Ressentiment entwickelt hat, fühlt sich immerfort verletzt oder benachtei-
ligt. Denn die emotionale Disposition hat sich, wie oben ausgeführt, von
konkreten Situationen abgelöst. Schon wieder, so das Gefühl, hat eine an-
dere Person etwas gemacht, was sie eigentlich nicht hätte tun dürfen;
schon wieder bekommt jemand etwas, was man auch gerne hätte. In unse-
ren reichen Gesellschaften geht es dabei immer weniger um materielle
Dinge, sondern eher um symbolische: Ironische Bemerkungen werden als
Beleidigungen gewertet; extravagantes Verhalten gilt als Arroganz; wer ge-
wisse Sprachregelungen nicht befolgt, wird gemaßregelt. Dass sich das Res-
sentiment auf solche Vorkommnisse kapriziert, hängt mit seiner struktu-
rellen Ohnmacht zusammen.

Aber Ressentiments können politisch organisiert werden. Es ist sogar
die These vertreten worden, dass alle politischen Gruppen (von Parteien
über soziale Bewegungen bis zu Nationen) durch kollektive Gefühlszu-
stände dieser Art bestimmt sind. Geschickten politischen Akteuren gelingt

17 Scheler (1955: S. 43; Herv. i. Orig.).

Digitale Erregungen

179

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


es, die verstreuten Ressentiments zu artikulieren, zu verstärken und zu or-
ganisieren. Das führt zum Erfolg rechtspopulistischer Bewegungen und
Parteien. Soziologische Forschungen in Deutschland, Frankreich und den
USA scheinen zu zeigen, dass sich bei sehr vielen Menschen dort Groll
und Neid zu Ressentiments verhärtet haben. Man fühlt sich betrogen und
ausgetrickst; man glaubt, dass sich andere Gruppen vorgedrängelt haben;
man möchte sich deshalb rächen und sei es nur auf einem Wahlschein
oder im Internet.18

Bedauerlicherweise verbindet sich das Ressentiment noch mit zwei an-
deren psychischen Phänomenen. Das erste ist der kollektive Narzissmus.
Narzissmus, in seiner tiefenpsychologischen Bedeutung, ist Eigenliebe aus
Schwäche. Menschen, die unter einem Minderwertigkeitskomplex leiden,
neigen dazu, sich selbst in besonderer Weise zu verehren. Der Stolz auf
sich selbst ist aber brüchig, weil niemand vollkommen ist und jeder
Mensch mit hohen Ich-Idealen ständig durch die Realität widerlegt wird.
Deshalb überträgt man den eigenen Narzissmus auf die Kollektive, denen
man angehört, sei es die Familie, die Berufsgruppe oder den Fußballverein.
Wird die angebliche Ehre dieser Kollektive verletzt, reagiert man verärgert.
Trägerin des kollektiven Narzissmus ist in Europa seit dem 19. Jahrhun-
dert vor allem die Nation. Dabei gehört nicht viel historische Bildung da-
zu, um die kontingenten Eigenschaften der verschiedenen Nationen zu er-
kennen. Vor allem aber ist kaum eine Nation ethnisch, sprachlich und kul-
turell homogen. Selbst wenn man bereit wäre, solchen Kollektiven einen
moralischen Status zuzuschreiben, so ist dieser doch dem Wert der Indivi-
duen nachgeordnet, was im Prinzip der Menschenwürde und der liberalen
Konzeption individueller Menschenrechte kodifiziert ist.

Das zweite Phänomen ist die Verehrung starker Führungspersönlichkeiten.
Offensichtlich ist diese Neigung tief in der menschlichen Seele verankert.
Nach dem Genie-Kult der Romantik schwelgte das 19. Jahrhundert, von
Hegel zu Nietzsche, in der Wertschätzung großer Männer. Am Ende steht
das Führerprinzip des Nationalsozialismus. Schon vorher meinten die
Deutschen, von Luther über Friedrich II. bis zu Bismarck eine besonders
illustre Reihe beisammen zu haben. Dagegen lässt Thomas Mann 1939 sei-
nen Goethe sagen: „Der große Mann ist ein öffentliches Unglück.“19 Nach
1945 dachte man, dies in der westlichen Welt überwunden zu haben: Über
den verbrecherischen Charakter von Hitler und bald auch von Stalin wa-
ren sich alle im Klaren. Churchill bekam 1945 bei den Briten keine Mehr-

18 Vgl. Koppetsch (2019: S. 153–157).
19 Mann (1990: S. 367).

Christian Thies

180

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heit, die Wiederwahlmöglichkeiten für US-Präsidenten wurden einge-
schränkt. Aber zu Beginn des 21. Jahrhunderts treten die starken Männer
wieder auf – und sie werden gewählt, obwohl sie bereit sind, Gewalt einzu-
setzen und sich über das Gesetz zu stellen.

Schließlich noch eine letzte Ergänzung zu der skizzierten philoso-
phisch-anthropologischen Theorie der Gefühle: Wir sprachen über das
Ressentiment, das sich auf die Verärgerung stützt. Neben dem Ärger gibt
es, wie erwähnt, weitere Basisemotionen. Ein besonders interessanter Fall
ist der Ekel.20 Naturgeschichtlich handelt es sich um eine körperliche Ab-
wehrreaktion, die dazu dient, den eigenen Leib sauber zu halten. Aber es
kann zu einer doppelten Transformation kommen: Zum einen werden
nicht nur physische, sondern auch psychische Gefahren vermieden; man
ist bestrebt, auch die Seele vor vermeintlicher Verschmutzung zu bewah-
ren. Zum anderen gibt es einen Transfer vom individuellen zum sozialen
Ekel: Man will mit bestimmten Personen nichts zu tun haben, vor allem
nicht in direktem Kontakt. Die eigene, meist hierarchisch organisierte
Gruppe soll rein bleiben; Menschen mit anderer Hautfarbe, anderer Kör-
pergestalt oder anderer sexueller Orientierung werden ausgeschlossen. Ver-
härtet sich diese Gefühlslage, ist das Ergebnis kein Ressentiment, sondern
Rassismus.

Die digitale Welt

Hier braut sich in modernen Gesellschaften also möglicherweise ein ge-
fährliches psychosoziales Syndrom zusammen, bestehend aus Ressenti-
ments, kollektivem Narzissmus und der Verehrung starker Männer,
schlimmstenfalls noch gesteigert durch Hass und Rassismus. Das könnte
die Krise der liberalen Demokratie verstärken. Gefühle und erst recht Res-
sentiments sind jedoch Phänomene, die sich schwer empirisch erfassen
oder gar quantifizieren lassen. Gibt es heute wirklich mehr Ressentiments
als früher? Haben Antisemitismus und Rassismus tatsächlich in den letzten
Jahren oder Jahrzehnten zugenommen? Einige Studien bezweifeln das.21

Was auch immer der Fall sein mag, zusätzlich stellt sich die Frage nach
den primär verantwortlichen Ursachen, auf die es ebenfalls keine einfa-
chen Antworten gibt. Dass aber die Digitalisierung zu den Megatrends un-
serer Gegenwart gehört, wird niemand bestreiten. Deshalb möchte ich in

2.

20 Vgl. Hübl (2019: S. 14 f., S. 79, S. 89–111, S. 206–212, S. 269–277).
21 Vgl. Benz (2015: S. 12); Pinker (2018: S. 277–284).

Digitale Erregungen

181

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


diesem Abschnitt einige zeitdiagnostische Überlegungen zu der Frage an-
stellen, inwiefern die Digitalisierung zu mehr oder stärkeren Ressenti-
ments führen könnte. Es geht dabei um plausible Zusammenhänge, die als
Forschungshypothesen dienen könnten.

Erstens führt das mobile und anwendungsfreundliche Internet dazu,
dass die Mauern zwischen verschiedenen Kommunikationswelten niedri-
ger oder durchlässiger werden. Meist wird dabei nur zwischen Privatsphäre
und Öffentlichkeit unterschieden. Aber eine weitere Differenzierung ist er-
forderlich, die man durch konzentrische Kreise veranschaulichen kann.
Gleichsam am Nullpunkt steht der innere Dialog, den die Seele mit sich
selbst führt und der fast überall möglich ist. Aber wohl jeder Mensch
braucht auch ein eigenes Zimmer. Dann kommt die intime Kommunikati-
on, in der zwei Menschen ihre Seelen füreinander öffnen. Der nächste
Kreis ist die Privatsphäre, die sich in eigenen Räumen und zu bestimmten
Zeiten konstituiert. Der traditionale Haushalt (oikos) war größer, weil er
auch einen Teil der Arbeitswelt umfasste. Darüber hinaus gehen Freundes-
kreise; gerade diese sollten durch die neuen sozialen Medien einfacher und
schneller miteinander kommunizieren können. Es folgt die formell orga-
nisierte Gemeinschaftssphäre, etwa von Vereinen, Firmen und Institutio-
nen, die dafür digital ein Intranet bereitstellen. Noch größer ist die Gesell-
schaftssphäre, die früher immer nationalstaatlich begrenzt war, so wie
auch die Reichweite der jeweiligen öffentlich-rechtlichen Medien. Länder
mit Sprachen, die wir nicht verstehen, bleiben uns ohnehin verschlossen.
Inzwischen hat sich aber das Englische als weltweite Verkehrssprache
durchgesetzt; zudem kann man über das Internet sehr gut mit (bewegten)
Bildern kommunizieren. Der größte Kreis ist global und umfasst die ge-
samte Menschheit. Einzelne Versuche, mit Außerirdischen zu kommuni-
zieren, sind bisher erfolglos geblieben.

Der entscheidende Punkt in unserem Zusammenhang ist das Ver-
schwimmen der Grenzlinien. In der analogen Lebenswelt mögen die Sphä-
ren abgrenzbar sein, auch noch bei den elektronischen Massenmedien des
20. Jahrhunderts; aber in der digitalen Kommunikationswelt ist das nicht
mehr der Fall. Früher wurden Ressentiments privat am Küchentisch oder
im Freundeskreis am Stammtisch geäußert; von Wutausbrüchen im Auto
bekam keiner etwas mit. Jetzt sitzen aber zahllose Menschen am Küchen-
tisch, vor dem Fernsehen, in öffentlichen Verkehrsmitteln oder in der
Kneipe mit einem Smartphone und kommunizieren über alle Grenzen
hinweg. Insofern ist das Internet im doppelten Sinne indiskret: Zum einen
verschwindet jegliche Diskretion, weil auch das Intimste und Privateste of-
fenbart wird. Zum anderen sind alle Sphären zusammengewachsen; das
einst Getrennte ist nicht mehr diskret, sondern verbunden. Die Kommuni-

Christian Thies

182

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kationswissenschaft spricht von „Disintermediation“22. Hinzu kommt
noch, dass früher die Grenzlinien von so genannten Gatekeepern bewacht
wurden: Nicht jeder alte Freund gehört zum Stammtisch; ausgebildete Re-
dakteurinnen entscheiden, was in die Zeitung oder ins Fernsehen kommt.
Jetzt aber kann jeder halbwegs begabte Mensch auf Twitter seine Meinun-
gen hinausposaunen oder einen eigenen Blog betreiben, oft noch unter
dem Schutz der Anonymität. Früher wurden ordinäre Witze bloß an die
Innentüren öffentlicher Toiletten gekritzelt; heute ist das Internet voll von
solchen Klotüren, die, um im Bild zu bleiben, nur bullshit enthalten und
shitstorms auslösen können.

Zweitens führt das Internet zu einer gesteigerten Möglichkeit des Ver-
gleichs, und zwar von dekontextualisierten Vergleichen.23 Dadurch kann
sich der Neid ins Grenzenlose steigern. Es gab immer schon die Reichen,
die Schönen und die Erfolgreichen. Aber sie können sich jetzt noch per-
fekter darstellen als früher, durch imposante Webseiten, retuschierte Fotos
und aufgepeppte Publikationslisten. Vor allem haben wir im Internet po-
tenziell kommunikative Kontakte mit der ganzen Welt. Gerade weil wir
jetzt die anderen Kulturen besser kennenlernen, wird man sich der eige-
nen Besonderheiten stärker bewusst. Auch entstehen Ressentiments nicht
dann, wenn Gruppen völlig separat leben, wie in den normativ abzuleh-
nenden Systemen der Apartheid oder einer Kastengesellschaft. Sie werden
vielmehr dann stärker, wenn sich diese Gruppen räumlich und sozial an-
einander annähern, wenn also die Integration funktioniert. Ein gutes Bei-
spiel dafür ist wohl der sich steigernde Antisemitismus in der Weimarer
Republik – obwohl gerade in den 1920er Jahren der Prozentsatz der jüdi-
schen Minderheit sank, sich ihr größter Teil stärker der Lebensweise der
deutschen Mehrheitsbevölkerung anpasste und sogar der jüdische Vor-
sprung im Bildungssystem zurückging.24 So ergeht es heute in Deutsch-
land, ohne falsche Parallelen ziehen zu wollen, Personen mit türkischem
Migrationshintergrund. Inzwischen sind viele beruflich erfolgreich; einige
sitzen im Bundestag, spielen in der deutschen Fußballnationalmannschaft
oder drehen sehenswerte Kinofilme. Aber gerade weil die Integration rela-
tiv gut gelungen ist, entstehen neidgestützte Ressentiments.25

Drittens ist das Internet kein geordnetes System, sondern dezentral,
chaotisch und ohne sinnvolle Wertigkeiten – eher eine riesige Rumpel-

22 Vgl. Pörksen (2018: S. 12 f., S. 64).
23 Vgl. ebd. (S. 116–118).
24 Vgl. Wehler (2003: S. 498–500); Aly (2011: S. 296–301).
25 Vgl. Sutterlüty (2010).

Digitale Erregungen

183

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kammer als ein Archiv. Gerade deshalb werden Suchmaschinen benötigt,
mit denen alle alles finden. Nun sind wir Menschen aber Wesen, die im-
mer mit bestimmten Vorannahmen an Gegenstände herangehen: Der Kan-
tianismus spricht von Kategorien, die Hermeneutik vom Vorverständnis,
die Psychologie von Schemata und die Soziologie von Rahmung
(Framing). Diese Muster können erkenntnisfördernd sein oder nicht. Wir
sind aber epistemisch so veranlagt, dass wir primär nach positiven Belegen
für unsere Vorannahmen suchen und Gegenbeispiele gern ignorieren. Die-
se kognitive Verzerrung wird als Bestätigungsfehler bezeichnet. Aufgrund
weniger Beispiele, an die man sich erinnert, wird beispielsweise die Wahr-
scheinlichkeit bestimmter Phänomene massiv überschätzt (Verfügbarkeits-
heuristik).26 Das Internet vermehrt und erleichtert solche Irrtümer, auch
bei den abwegigsten Auffassungen. Deshalb bleiben Vorurteile und Res-
sentiments erhalten, die eigentlich schnell zu widerlegen wären: Im analo-
gen Raum können fremdenfeindliche Stereotypen potenziell durch per-
sönlichen Kontakt widerlegt werden, während der Echokammer-Effekt im
digitalen Raum solche Vorurteile eher bestätigt. Digitale Ressentiments
sind oft gar nicht mehr durch lebensweltliche Erfahrungen gestützt. Be-
reits der Kritische Rationalismus hatte es nahegelegt: Verifikationen sind
leicht zu haben; immer gibt es irgendetwas, was den eigenen Theorien ent-
spricht. Selbst die Astrologie kann auf einzelne erstaunliche positive Bele-
ge verweisen, etwa Keplers korrekte Vorhersage von Wallensteins Todes-
jahr 1634. Bekanntlich forderte deshalb Popper, nach Falsifikationen zu
suchen und diese als Widerlegung zu nehmen; nur dann seien Lernfort-
schritte möglich.

Was kann man gegen digital verstärkte Ressentiments tun?

Ja, wenn ich das wüsste. Niemand hat eine Zauberformel oder kennt eine
bewährte Strategie. Die Sehnsucht nach einer einfachen Lösung vergrößert
sogar das Problem. Unter Rückgriff auf philosophische Traditionen seien
trotzdem in aller Kürze drei Ansatzpunkte genannt, drei Bs: Besonnenheit,
Bildung, Bei-sich-selbst-Sein im Anderen.

Erstens ist es erforderlich, unsere Gefühle zu reflektieren und zu lenken.
Auch der beste Mensch der Welt empfindet einmal Mordgelüste; Neid
kommt immer wieder hoch; manchmal entstehen daraus Ressentiments.
Aber wir sind moralisch verpflichtet, diese Gefühle zu kontrollieren. Die-

3.

26 Vgl. Zimbardo/Gerrig (1999: S. 299–307).

Christian Thies

184

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ses Gebot besteht nicht nur gegenüber anderen, sondern auch gegenüber
uns selbst, um die oben erwähnte Selbstvergiftung zu verhindern. Ganz si-
cher hilft es nicht, Affekt gegen Affekt zu setzen. Im Internet finden wir
nicht nur Hass gegen Hass, sondern auch den Hass auf den Hass der Ande-
ren, also einen Hass zweiter Ordnung. Das setzt fatale Erregungsspiralen in
Kraft. Eine der ältesten Tugenden der Menschheit ist hingegen die Selbst-
beherrschung: nicht jedem Impuls folgen, nicht jeden Affekt ausdrücken,
nicht jede Leidenschaft steigern. Für die alten Griechen war dies sophro-
syne, für die Römer temperantia, die Mäßigung; die heutige Psychologie er-
forscht die Mechanismen der Selbstregulation; die Soziologie spricht von
Selbstzwängen und Zivilisierung. Ein schöner deutscher Begriff ist Beson-
nenheit. Denn wer besonnen ist, muss sich besinnen, d. h. innehalten und
nachdenken. Besonnenheit ist, wie Platon im Dialog Charmides vorführt,
eng verbunden mit reflexiver Selbsterkenntnis; bei Aristoteles steht sie zwi-
schen Zügellosigkeit und Stumpfheit.27 So sollten wir unsere Mediennut-
zung gestalten. Auch in früheren Epochen gab es Menschen, die fast den
ganzen Tag nur Zeitung gelesen, Radio gehört oder ferngesehen haben.
Die neuen digitalen Welten machen den Zugang zu den Medien einfacher
und deren Vielfalt größer. Vor allem aber beschleunigen sie alles. Deshalb
mein Slogan: erst nachdenken, dann digital aktiv werden.

Zweitens ist Bildung unverzichtbar. Sie ist wichtiger als Medienkompe-
tenz, Faktenwissen oder technische Fertigkeiten. Es gibt viele verschiedene
Begriffe von Bildung. In unserem Zusammenhang seien nur folgende zwei
Aspekte hervorgehoben: Zum einen hat ein gebildeter Mensch (denn Bil-
dung ist immer an Personen gebunden) strukturiertes Wissen zu relevanten
Themen seiner Zeit. Ob diese epistemischen Zusammenhänge logisch-be-
grifflich, empirisch-theoretisch oder historisch aufgebaut sind, ist zweitran-
gig. Dadurch ist es möglich, Wesentliches vom Unwesentlichen zu unter-
scheiden und somit der Informationsüberflutung standzuhalten, um die
digitalen Medien sinnvoll zu nutzen. Die vielen Quizsendungen im Fern-
sehen und das ziellose Surfen durch Wikipedia tragen jedenfalls nichts zur
Bildung bei, auch nicht das sture Auswendiglernen für Prüfungen in Schu-
le und Hochschule. Zum anderen interessiert sich ein gebildeter Mensch
für Themengebiete um ihrer selbst willen. Ihm geht es gerade nicht um
sich, die Steigerung seiner Kompetenzen oder seinen materiellen Reich-
tum, sondern er schätzt den inneren Wert der Bildungsgüter, welcher Art
auch immer. Bei Menschen mit Ressentiments ist es genau umgekehrt: Al-

27 Vgl. Platon (1957: 164d-165b); Aristoteles (2017: 1107b 4–8, 1117b 22–1119b 19).

Digitale Erregungen

185

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


les hat bloß einen instrumentellen Wert, vieles dient bloß der Bestätigung
der eigenen Vorurteile.

Drittens stehen den negativen sozialen Gefühlen andere gegenüber, vor
allem moralische Affekte wie Mitleid und Wohlwollen. Scheler analysierte
parallel zu den Ressentiments die Sympathiegefühle.28 Sie reichen von der
Empathie über den Respekt bis zur Bewunderung. Entscheidend ist, dass
man sich nicht ständig mit anderen vergleicht und irgendjemanden nie-
derringen will, sondern sich mit ihnen verbunden fühlt. Diese Veranla-
gung wird wahrscheinlich in kleineren Sozialverbänden aufgebaut, primär
der Familie, aber auch in Schulen, Freundeskreisen und Arbeitsgruppen.
Erforderlich ist die direkte Kommunikation. Bei Briefen hat man noch
einen mit Aura aufladbaren Gegenstand, zudem die Handschrift als Aus-
druck der Persönlichkeit; beim Telefonieren hört man noch die Stimme
des Anderen. Jetzt ist alles entkörperlicht, multidirektional und oft auf we-
nige Zeilen bzw. 280 Zeichen reduziert. Wie soll da interpersonales Ver-
trauen entstehen? Dieses setzt offensichtlich die Ko-Präsenz des Anderen
voraus.29 Viele Erregungsspiralen hätten durch ein persönliches Gespräch
frühzeitig gestoppt werden können. Wenn aber eine Gesellschaft nur noch
aus Individuen und Subsystemen besteht, zerbröselt der soziale Kitt. Da-
rüber hinaus muss man die Perspektive des Anderen, sogar des politischen
und ideologischen Gegners einnehmen können. Feindschaften sind zu ver-
meiden. Viele reden jetzt über den Zusammenhalt unserer Gesellschaft,
zeigen aber zugleich mit dem Finger auf diejenigen, die nicht dazugehören
sollen. So kann wechselseitige Anerkennung nicht funktionieren. Für die
richtige Einstellung haben die Hegelianer eine schöne Formulierung ge-
funden: Bei-sich-selbst-Sein im Anderen.30

Literaturverzeichnis

Aly, Götz (2011): Warum die Deutschen? Warum die Juden? Gleichheit, Neid und
Rassenhass 1800–1933. Frankfurt am Main: Fischer.

Appadurai, Arjun (2009): Die Geographie des Zorns. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Aristoteles (1999): Rhetorik. Hg. von Gernot Krapinger. Stuttgart: Reclam.
Aristoteles (2017): Nikomachische Ethik. Hg. von Gernot Krapinger. Ditzingen:

Reclam.

28 Vgl. Scheler (1973).
29 Vgl. Ess (2011).
30 Vgl. Hegel (1976, § 7, Zusatz: S. 91).

Christian Thies

186

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benz, Wolfgang (2015): Antisemitismus. Präsenz und Tradition eines Ressenti-
ments. Schwalbach am Taunus: Wochenschau.

Ekman, Paul (1999): „Basic Emotions“. In: Dalgleish, Tim/Power, Michael (Hrsg.):
Handbook of Cognition and Emotion. Chichester: Wiley, S. 45–60.

Epstein, Josef (2011): Neid. Die böseste Todsünde. Berlin: Wagenbach.
Ess, Charles (2011): „Self, Community, and Ethics in Digital Mediatized Worlds“.

In: Ess, Charles/Thorseth, May (Hrsg.): Trust and Virtual Worlds. Contempo-
rary Perspectives. New York: Peter Lang, S. 3–30.

Fassin, Éric (2019): Revolte oder Ressentiment. Über den Populismus. Berlin: Au-
gust.

Grosse, Jürgen (2020): „Metamorphosen des Ressentiments“. In: Sinn und Form 72
(1), S. 91–102.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1976): Grundlinien der Philosophie des Rechts
oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse (1821). Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Hösle, Vittorio (2019): Globale Fliehkräfte. Eine geschichtsphilosophische Kartie-
rung der Gegenwart. Freiburg und München: Alber.

Hübl, Philipp (2019): Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral
prägen und die Polarisierung verstärken. München: Bertelsmann.

Kant, Immanuel (1977): Die Metaphysik der Sitten. In: Ders.: Werkausgabe, Bd.
VIII. Hg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Koppetsch, Cornelia (2019): Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im glo-
balen Zeitalter. Bielefeld: transcript.

Lipps, Hans (1941): Die menschliche Natur. Frankfurt am Main: Klostermann.
Mann, Thomas (1990): Lotte in Weimar. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Mishra, Pankaj (2017): Das Zeitalter des Zorns. Eine Geschichte der Gegenwart.

Frankfurt am Main: Fischer.
Mitscherlich, Alexander (1973): Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen

zur Sozialpsychologie. München: Piper.
Müller, Robert (2019): Ressentiment. Wiege des Populismus. Dresden: Text & Dia-

log.
Neckel, Sighard (1999): „Blanker Neid, blinde Wut? Sozialstruktur und kollektive

Gefühle“. In: Leviathan. Zeitschrift für Sozialwissenschaft 27, S. 145–165.
Nullmeier, Frank (2016): „Politische Theorie des Komparativs. Soziale Vergleiche

und gerechte Gesellschaft“. In: Mittelweg 36 25 (2), S. 56–73.
Olschanski, Reinhard (2015): Ressentiment. Über die Vergiftung des europäischen

Geistes. Paderborn: Wilhelm Fink.
Paris, Rainer (2010): Neid. Von der Macht eines versteckten Gefühls. Waltrop und

Leipzig: Manuscriptum.
Pinker, Steven (2018): Aufklärung jetzt. Für Vernunft, Wissenschaft, Humanismus

und Fortschritt. Eine Verteidigung. Frankfurt am Main: Fischer.
Platon (1957): Charmides. In: Ders.: Sämtliche Werke, Bd. 1. Hg. von Friedrich

Schleiermacher. Reinbek: Rowohlt, S. 127–150.

Digitale Erregungen

187

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Pörksen, Bernhard (2018): Die große Gereiztheit. Wege aus der kollektiven Erre-
gung. München: Carl Hanser.

Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Rehberg, Karl-Siegbert (2017): „Ressentiment-‚Politik‘. PEGIDA zwischen Provinz-
aufstand und Krisenwelten“. In: Zeitschrift für Politik (ZfP) 64 (1), S. 39–58.

Scheler, Max (1955): „Das Ressentiment im Aufbau der Moralen“ (1915). In: Ders.:
Gesammelte Werke, Bd. 3. Hg. von Maria Scheler. Bern: Francke, S. 33–147.

Scheler, Max (1973): „Wesen und Formen der Sympathie. In: Ders.: Gesammelte
Werke, Bd. 7. Hg. von Manfred S. Frings. Bern: Francke, S. 7-258.

Sloterdijk, Peter (2006): Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Strawson, Peter F. (1974): „Freedom and Resentment“. In: Ders. (Hrsg.): Freedom
and Resentment and other Essays. London: Methuen, S. 1–28.

Sutterlüty, Ferdinand (2010): In Sippenhaft. Negative Klassifikationen in ethni-
schen Konflikten. Frankfurt am Main und New York: Campus.

Thies, Christian (2013): Einführung in die philosophische Anthropologie. Darm-
stadt: WBG.

Thies, Christian (2018a): Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen. Weilers-
wist: Velbrück.

Thies, Christian (2018b): „Verantwortung im digitalen Weltsystem. Grundsätzliche
Überlegungen zu einem neuen Bereich angewandter Ethik“. In: Burk, Steffen et
al. (Hrsg.): Privatheit in der digitalen Gesellschaft. Berlin: Duncker & Humblot,
S. 137–152.

Todorov, Tzvetan (2010): Die Angst vor den Barbaren. Kulturelle Vielfalt versus
Kampf der Kulturen. Hamburg: Hamburger Edition.

Wehler, Hans-Ulrich (2003): Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Vom Beginn des
Ersten Weltkriegs bis zur Gründung der beiden deutschen Staaten, Bd. 4. Mün-
chen: C.H. Beck.

Zimbardo, Philip G./Gerrig, Richard J. (1999): Psychologie. 7. Aufl. Hg. von Sieg-
fried Hoppe-Graf und Irma Engel. Berlin u. a.: Springer.

Christian Thies

188

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173 - am 19.01.2026, 19:38:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659378-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Das Ressentiment im Zeitalter des Internets
	1. Was ist ein Ressentiment?
	2. Die digitale Welt
	3. Was kann man gegen digital verstärkte Ressentiments tun?
	Literaturverzeichnis


