
IV. Zur Situierung rassismuskritischer  
Philosophie im deutschsprachigen Raum

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165

Yoko Arisaka

Die Etablierung von Philosophy of Race in 
einem deutschsprachigen Kontext? 

Eine vergleichende  
(philosophiehistorische) Betrachtung

Philosophy of Race ist in den USA ein etabliertes Teilgebiet der Philoso-
phie. Kann es auch im deutschsprachigen Raum eine Philosophy of Race 
geben? Wenn ja, wie würde diese aussehen? In den folgenden Überlegun-
gen werde ich zunächst auf die Entstehung der Philosophy of Race in den 
USA eingehen, wie ich dies in meiner Zeit als associate professor, also ab 
dem Jahr 1996, wahrgenommen habe. Philosophy of Race ist zwar ein 
theoretisches Forschungsgebiet der Philosophie, steht in den USA jedoch 
auch für die Kontinuität eines antirassistischen Aktivismus, der maßgeb-
lich von Philosophierenden of Color vorangebracht wurde bzw. wird. Es 
handelt sich dabei klarerweise um eine politische Praxis, wenngleich sie 
innerhalb der akademischen Welt stattfindet. Ich denke, dass sich Phi-
losophy of Race, wie sie in den USA existiert und praktiziert wird, an-
gesichts der historischen Besonderheiten nicht ohne Weiteres auf andere 
historische, kulturelle und vor allem auch sprachliche Kontexte übertra-
gen lässt. Wenn also Philosophy of Race in Deutschland etabliert werden 
soll – welche Kategorien und Schwierigkeiten sind dann zu berücksich-
tigen? Wie sähe eine entsprechende Praxis aus und wie könnte sie einen 
Platz in der deutschsprachigen Philosophie finden? Die hier vorgestell-
ten Überlegungen eröffnen einen Raum, um neue Richtungen und Prak-
tiken des Philosophierens zu konzipieren.

Die Genese der Philosophy of Race in den USA

Wie der feministischen Philosophie liegt auch der Philosophy of Race1 
ein kritisches Engagement – insbesondere gegen Rassismus – zugrunde. 

1	  		 Philosophy of Race wird im Folgenden nicht übersetzt. Der Begriff race be-
zieht sich im Englischen vor allem auf die politische Identität einer rassifi-
zierten Gruppe und hat im Deutschen keine genaue Entsprechung. Der Be-
griff ›Rasse‹ hat im Deutschen eine stark biologistische Konnotation sowie 
Bezüge zur Rassenpolitik des Nationalsozialismus und gilt inzwischen, au-
ßer in der Zoologie, als veraltet. Für eine Diskussion über die Ähnlichkeiten 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166

Als Fachgebiet deckt sie derzeit alle Bereiche der US-amerikanischen Phi-
losophielandschaft ab.2 Innerhalb der Philosophy of Race jedoch lassen 
sich mindestens drei Strömungen unterscheiden. Erstens gibt es Ansät-
ze, die sich insbesondere mit der Analyse der Begriffe race und Rassis-
mus beschäftigen und hauptsächlich in der ›analytischen Philosophie‹ 
verankert sind. Zweitens gibt es Ansätze zur Analyse von Rassismus in 
der Philosophiegeschichte. Den umfangreichsten Bereich bilden drittens 
solche Ansätze, die race und Rassismus auf soziopolitischer und struk-
tureller Ebene sowie auf Ebene der Erfahrung verhandeln – hauptsäch-
lich vertreten in der Sozialphilosophie, der politischen Philosophie, der 
Phänomenologie, dem Existenzialismus und der kritischen Theorie so-
wie im Neomarxismus.

Sehen wir uns die einzelnen Bereiche genauer an. In ersterem Bereich 
ist die Ebene der persönlichen Erfahrung nicht primär. In diesen Dis-
kussionen finden sich vor allem Beiträge zu Metaphysik, Erkenntnis-
theorie, Ethik, Moralphilosophie, Wissenschaftsphilosophie, Philosophie 
der Biologie und Sprachphilosophie. Im Rahmen der Metaphysik wer-
den etwa die Ontologie und Semantik von race behandelt. Diese De-
batten umfassen die Positionen des Essentialismus, des Konstruktivis-
mus und des Eliminativismus, bei denen es um die Frage geht, ob es so 
etwas wie race überhaupt gibt und, wenn ja, was damit gemeint ist.3 In 
der Erkenntnistheorie werden unter dem Stichwort ›Epistemologien des 
Nichtwissens‹4 die Wissensformen analysiert, die mit race und Rassismus 

und Unterschiede zwischen den Begriffen ›Rasse‹ und race, vgl. Kurt Erbach 
et al., »A comparative corpus study of race and Rasse«, Journal of Applied 
Corpus Linguistics (2023/1), https://doi.org/10.1016/j.acorp.2023.100044 
(Zugriff: 30.10.2024).

2	  		 Es gibt einige gute Sammelbände, die diese verschiedenen Ansätze der Phi-
losophy of Race behandeln. Vgl. z.B. Kristina Lepold/Marina Martinez Ma-
teo (Hg.), Critical Philosophy of Race, Berlin: Suhrkamp 2021; Naomi Zack 
(Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy and Race, New York/Oxford: 
Oxford University Press 2017; und Paul Taylor/Linda Martín Alcoff/Luvelle 
Anderson (Hg.), The Routledge Companion to Philosophy of Race, New 
York/London: Routledge 2018.

3	  		 Vgl. z.B. Chike Jeffers et al. (Hg.), What is Race? Four Philosophical Views, 
Oxford: Oxford University Press 2019. Sally Haslangers Sozialkonstrukti-
vismus, der auch die Kategorie race thematisiert, ist auch auf Deutsch zu-
gänglich: Sally Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen: Soziale Konstruk-
tion und Sozialkritik, Berlin: Suhrkamp 2021, hrsg. v. Daniel James.

4	  		 Vgl. z.B. Charles Mills, Der Racial Contract, Frankfurt am Main/New York: 
Campus 2023, S. 49–76; Charles Mills, »Weißes Nichtwissen«, in: Lepold/
Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race, S. 180–216; und Shan-
non Sullivan/Nancy Tuana (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance, 
Albany: State University of New York Press 2007.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1016/j.acorp.2023.100044
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.1016/j.acorp.2023.100044


167

verbunden sind: Das (weiße, teilweise intentionale) ›Nichtwissen‹ über 
Prozesse der Rassifizierung5 führe dazu, dass das Phänomen des Rassis-
mus nicht erkannt wird. Im Kontext von Ethik und Moralphilosophie 
wird diskutiert, was Rassismus ethisch besonders verwerflich macht und 
worin die moralische Psychologie des rassistischen Denkens liegt.6 In 
der Wissenschaftsphilosophie, insbesondere in der Philosophie der Bio-
logie, wird nach dem biologischen Status von race und nach den Bedin-
gungen für eine plausible Anwendung dieser Kategorie gefragt, etwa in 
der Medizin.7 In der Sprachphilosophie werden unter anderem die Se-
mantik von race oder die Bedeutung rassistischer bzw. antirassistischer 
Sprechakte diskutiert.8

Im Bereich der Philosophiegeschichte wurde einige Arbeit geleistet, um 
die Bedeutung von Rassismus in der Geschichte der europäischen Philoso-
phie aufzuarbeiten und zu diskutieren, inwiefern sich diese in den Schrif-
ten von Hume, Kant, Hegel und anderen zeigt.9 Die dritte Gruppe von 
Ansätzen ist in der Sozialphilosophie und Phänomenologie verortet und 
analysiert die negativen Auswirkungen von Rassismus mit den Methoden 
der strukturellen Gesellschafts- und Lebensweltanalyse. Sie versteht sich 
dezidiert als antirassistisches Projekt und wird häufig als Critical Philo-
sophy of Race bezeichnet.10 Dabei beziehen sich phänomenologische und 

5	  		 Nach Mark Terkessidis beinhaltet Rassifizierung den Prozess der ›Rassen-
konstruktion‹, bei dem bestimmte biologische Merkmale hervorgehoben 
werden, um Menschen in stereotyper und negativer Weise zusammenzufas-
sen. Dieser Prozess bildet eine der Grundlagen des soziopolitischen ›Appa-
rats‹ des Rassismus. Vgl. Mark Terkessidis, Die Banalität des Rassismus: 
Migranten zweiter Generation entwickeln eine neue Perspektive, Bielefeld: 
transcript 2004, S. 98–100. 

6	  		 Vgl. z.B. Lawrence Blum, »I’m Not a Racist, But...«. The Moral Quandary 
of Race. Ithaca: Cornell University Press 2002, und David Kim, »Contempt 
and Ordinary Inequality«, in: Susan Babbit/Sue Campbell (Hg.), Racism and 
Philosophy, Ithaca: Cornell University Press 1999, S.108–123.

7	  		 Vgl. z.B. Stephen G. Morris, »Preserving the Concept of Race: A Medical 
Expedient, a Sociological Necessity«, Philosophy of Science (2011/5), S. 
1260–1271.

8	  		 Vgl. z.B. Sally Haslanger, »Language, Politics, and ›The Folk‹: Looking for 
the ›Meaning‹ of ›Race‹«, The Monist (2010/2), S. 169–187.

9	  		 Vgl. Robert Bernasconi/Tommy Lott, The Idea of Race, Indianapolis: Hack-
ett Publishing 2000, und Peter Park, Africa, Asia, and the History of Philos-
ophy, Albany: State University of New York Press 2014. Für eine umfangre-
iche Analyse zu Kant und Rassismus vgl. Huaping Lu-Adler, Kant, Race, and 
Racism: A View from Somewhere, Oxford: Oxford University Press 2023.

10	 		 Als Einführung ist Linda Martín Alcoffs Eintrag in der Stanford Encyclope-
dia of Philosophy zu empfehlen. Vgl. https://plato.stanford.edu/entries/critical-
phil-race/ (Zugriff: 05.12.2023). Für weitere Diskussionen vgl. Philomena Es-
sed, Theo Goldberg, Race Critical Theories, Malden: Wiley-Blackwell 2002, 

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/


168

existenzialphilosophische Beiträge11 oft auf Denker wie Frantz Fanon 
oder Maurice Merleau-Ponty, da sich deren Ansätze als besonders geeig-
net erwiesen haben, um die Artikulationen derjenigen philosophisch auf-
zunehmen und zu reflektieren, die von Rassismus betroffen sind. Wichtig 
sind in diesem Kontext auch interdisziplinäre Verbindungen zu den Cri-
tical Race Studies, zu Ansätzen der feministischen Theorie, zur Anthro-
pologie, den Ethnic Studies,12 Africana Studies, Asian-American Studies, 
Latinx Studies,13 Native American Studies und anderen. 

Grundsätzlich ist die Critical Philosophy of Race in ihrer politisch-the-
oretischen Ausrichtung sowohl dem klassischen Liberalismus, der Begriffe 
wie Gleichheit und Individualität sowie Freiheit und Autonomie voraus-
setzt, als auch daran anknüpfenden Debatten um Multikulturalismus und 
Vielfalt oder Diversität gegenüber kritisch eingestellt.14 Paradoxerweise, so 
argumentiert Charles Mills in Multiculturalism as/and/or Anti-Racism?,15 

und Robert Bernasconi, Critical Philosophy of Race, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2023.

11	 		 Vgl. z.B. Emily Lee (Hg.), Race as Phenomenal: Between Phenomenology 
and Philosophy of Race, Albany: Rowman & Littlefield International 2019; 
Helen Ngo, The Habits of Racism: A Phenomenology of Racism and Ra-
cialized Embodiment, Lanham: Lexington Books 2017; Mariana Ortega, 
In-Between: Latina Feminist Phenomenology, Multiplicity, and the Self, Al-
bany: State University of New York Press 2016; Lewis Gordon (Hg.), Ex-
istence in Black: An Anthology of Black Existential Philosophy, London: 
Routledge 1997. 

12	 		 Ethnic Studies ist ein interdisziplinäres Fachgebiet, das verschiedene Pro-
zesse der Rassifizierung und der darauf basierenden politischen Margina-
lisierung analysiert. Es wurde erstmals 1968 als Fachbereich an der San 
Francisco State University im Rahmen von Studierendenstreiks und der For-
derungen der Black Student Union, der Latin American Students Organiza-
tion, der Asian American Political Alliance, der Filipino American Collegi-
ate Endeavor und der Native American Students Union eingerichtet. In der 
Folgezeit wurden in vielen anderen Staaten Fakultäten für Ethnic Studies 
eingerichtet.

13	 		 Der Ausdruck Latinx wurde Mitte der 2000er Jahre als gender-neutraler Be-
griff von Akademiker:innen eingeführt, wird aber häufig von nicht-akade-
mischen Menschen, die sich selbst als Hispanic identifizieren, abgelehnt, da 
er zu unspezifisch ist. Jede einzelne Hispanic-Identität (Chicano/a, Puerto 
Rican, Mexicano/a, Colombian, usw.) hat ihre eigene Geschichte mit kultu-
rellen Erzählungen und Diskursen. 

14	 		 Für eine detaillierte Analyse vgl. Yoko Arisaka, »Paradox of Dignity: Eve-
ryday Racism and the Failure of Multiculturalism«, Ethik und Gesellschaft 
(2010/2), https://doi.org/10.18156/eug-2-2010-art-3 (Zugriff: 30.10.2024).

15	 		 Charles Mills, »Multiculturalism as/and/or Anti-Racism?« in: Anthony 
Laden/David Owen (Hg.), Multiculturalism and Political Theory, Cambridge: 
Cambridge University Press 2007, S. 89–114.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.18156/eug-2-2010-art-3
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.18156/eug-2-2010-art-3


169

verschleiert die Anwendung eines farbenblinden,16 abstrakten und univer-
salistischen Begriffs von ›Gleichheit‹ reale und konkrete politische Beherr-
schung sowie strukturellen Rassismus. Insofern müsse der Schwerpunkt 
weniger auf der Proklamierung einer abstrakten Gleichheit als vielmehr 
auf der konkreten Herbeiführung politischer und gesellschaftlicher Struk-
turveränderungen sowie auf der Bewusstseinsbildung zur Förderung eines 
solchen Wandels liegen.

Philosophy of Race ist heute, wie eben gezeigt, ein etabliertes Arbeits-
feld in der US-amerikanischen Philosophie, aber sie ist viel mehr als nur 
eine akademische Disziplin. Das Fachgebiet steht für eine zutiefst enga-
gierte, antirassistische, aktivistische Tradition mit entsprechender Ge-
schichte, die über einen langen Zeitraum von Schwarzen Aktivist:in-
nen und Intellektuellen – nicht nur aus den USA – entwickelt wurde 
und erst seit jüngerer Zeit auch von Akademiker:innen of Color vor-
angetrieben wird. Zu den frühen aktivistischen Denker:innen, die diese 
Tradition beeinflusst haben, gehören etwa Sojourner Truth (Abolitionis-
tin und Bürgerrechtlerin, 1797–1883), Frederick Douglass (Abolitionist 
und Schriftsteller, 1817 oder 1818–1895), W.E.B. Du Bois (Soziologe 
und Historiker, 1868–1963), Alain Locke (Philosoph und Schriftstel-
ler, 1885–1954), James Baldwin (Schriftsteller, 1924–1987), Martin 
Luther King, Jr. (Pfarrer, Philosoph, Aktivist, 1929–1968), Malcolm X 
(Schwarzer muslimischer Pfarrer, Aktivist, 1925–1965) sowie in Afrika, 
der Karibik und Europa unter anderem Frantz Fanon (Psychiater und 
marxistischer Philosoph, 1925-1961), Aimé Césaire (Schriftsteller und 
Politiker, 1913–2008) und Albert Memmi (Schriftsteller und Soziologe, 
1920–2020). Im US-amerikanischen Kontext richten sich diese früheren 
Arbeiten etwa auf die Abschaffung der Sklaverei sowie auf ›Wiedergut-
machung‹ für die Nachfahren derjenigen, die unter der Sklaverei gelit-
ten haben. Sie kritisieren anti-Schwarzen Rassismus und weiße Vorherr-
schaft [white supremacy]. Im europäischen Kontext waren es vor allem 
Fragen des Kolonialismus und des anti-kolonialen Widerstands sowie 
die damit einhergehenden Kämpfe gegen Rassismus und europäische 
bzw. weiße Vorherrschaft, die insbesondere im 19. und 20. Jahrhundert 
diskutiert wurden und die Philosophie stark beeinflussten.

16	 		 Der Ausdruck Farbenblindheit (color-blindness) wurde ursprünglich im 
Rahmen der Forderungen nach Gleichberechtigung während der Bürger-
rechtsbewegung verwendet, um Menschen positiv als Menschen zu be-
zeichnen – ›unabhängig von ihrer Hautfarbe‹. Heute meint er jedoch oft 
›die Farbe ignorieren‹ und die daraus resultierende ›Blindheit in Bezug auf 
Rassismus‹. Für Diskussionen über ›farbenblinden Rassismus‹ vgl. Eduardo 
Bonilla-Silva, Racism Without Racists: Color-Blind Racism and Racial In-
equality in Contemporary America, Lanham: Rowman & Littlefield 2010; 
M. Brown et al., Whitewashing Race: The Myth of a Color-Blind Society, 
Berkeley: University of California Press 2003.

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170

Während der Ära der Bürgerrechtsbewegung in den späten 1960er 
und dann in den 1970er bis 90er Jahren verstanden sich Schwarze Phi-
losoph:innen in den USA weiterhin als Teil eines engagierten akademi-
schen Aktivismus und Widerstands. Sie wurden damit zu den Pionier:in-
nen der heutigen US-amerikanischen Philosophy of Race. Angela Davis, 
bell hooks, Audre Lorde, Cornel West, Leonard Harris, Bernard Boxill und 
Lucius Outlaw waren nur einige von ihnen. Die US-amerikanische Philo-
sophie blieb als akademischer Bereich zu dieser Zeit allerdings entschie-
den unpolitisch: Bereits seit den frühen 1950er Jahren fegte der antikom-
munistische McCarthyismus in den USA durch die akademische Welt und 
viele, die verdächtigt wurden, mit dem Kommunismus zu sympathisieren, 
wurden zensiert oder anderweitig aus dem akademischen Betrieb ausge-
schlossen.17 Auch deshalb gewann der logische Positivismus in der Philo-
sophie immer mehr an Popularität. Man begann, sich entschieden der ana-
lytischen Philosophie zuzuwenden, und vermied Themen, die mit sozialem 
und politischem Denken, insbesondere dem Marxismus, verbunden waren. 
So beseitigte die Philosophie auch einen großen Teil ihrer einstmals star-
ken Tradition des Pragmatismus, die sich mit gesellschaftlichen Themen 
befasste. Denn die Philosophie in den USA sollte in ihrer Betonung von 
Logik und Rationalität im analytischen Verständnis ›rein theoretisch‹ sein. 

Neben dem anhaltenden öffentlich-gesellschaftlichen Rassismus gegen 
People of Color wurden Schwarze Philosoph:innen auch innerhalb der 
Philosophie weitgehend akademisch marginalisiert. Um akademischen 
Rassismus innerhalb und gesellschaftlichen Rassismus außerhalb der Phi-
losophie zu bekämpfen, bildeten Schwarze Philosoph:innen eigene Netz-
werke, wie die 1976 in New York City gegründete Society for the Study 
of Africana Philosophy, die von ihrer Gründung durch Alfred Prettyman 
an in seinem Haus beherbergt und zu einem wichtigen Forum für Schwar-
ze Philosoph:innen und politisch engagierte Laien wurde, die sich trafen, 
um über akademische Ausgrenzung, über Mangel an Diversität sowie über 
Rassismus in der Philosophie zu diskutieren. Die Gesellschaft bot Unter-
stützung, Verbindungen, Allianzen, Netzwerke, Mentor:innenschaft und 
Ermutigung sowohl für die Teilnehmenden als auch für die nachfolgenden 
Generationen. In den 1970er Jahren wurden an vielen Universitäten Black 
Studies, African-American Studies, Africana Studies und ähnliche Studi-
engänge eingerichtet, die sich mit der systematischen Analyse der Situa-
tion und Geschichte der Schwarzen Bevölkerung und Kultur befassten.18 

17	 		 Vgl. John McCumber, Time in the Ditch: American Philosophy and the Mc-
Carthy Era, Evanston: Northwestern University Press 2001 für eine ausführ-
liche Diskussion darüber, wie die Philosophie in den USA weitgehend ana-
lytisch wurde und sich von sozialen und politischen Ansprüchen entfernte.

18	 		 Zur Geschichte der Black Studies vgl. Abdul Alkalimat, The History of 
Black Studies, London: Pluto Press 2021; vgl. auch Michael Omi/Howard 
Winant, Racial Formation in the United States, New York: Routledge 1986, 

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171

Während viele Fächer (etwa Geschichte, Literatur, Politikwissenschaft, So-
ziologie oder Amerikanistik) ihre Lehrpläne nach und nach umgestalte-
ten, um diesem Wandel Rechnung zu tragen, blieb die Philosophie wegen 
ihres analytischen Schwerpunkts, der sich mehr auf logische und natur-
wissenschaftliche Ansätze konzentrierte, als Disziplin hartnäckig unverän-
dert. Themen wie Rassismus wurden der Politik und eben nicht der Phi-
losophie zugeordnet. 

In diesem Zusammenhang möchte ich einen Philosophen besonders 
hervorheben, der in dieser Zeit einen großen Einfluss auf die Entwick-
lung der Philosophy of Race hatte: Im Jahr 1989 veröffentlichte der 
Schwarze Philosoph Cornel West The American Evasion of Philosophy: 
A Genealogy of Pragmatism. Darin arbeitet er heraus, dass die Philoso-
phie in den USA im Kern immer stark soziopolitisch geprägt war, auch 
in der Tradition des Pragmatismus.19 Unter Bezugnahme auf die Debat-
ten klassischer US-amerikanischer Philosophen wie Ralph Waldo Emer-
son, John Dewey, Sidney Hook und W.E.B. Du Bois argumentiert West, 
dass Philosoph:innen organische Intellektuelle sein sollten, die sich dar-
auf konzentrieren, gesellschaftspolitische Herausforderungen ihrer Zeit 
zu erkennen und die Gesellschaft zum Besseren zu verändern.20 Wie viele 
seiner Vorgänger betrachtete West Rassismus als das augenfälligste po-
litische Problem der Gegenwart. Philosoph:innen sollten als engagierte 
Bürger:innen tätig sein, die die Philosophie nutzen, um dieses Problem 
anzugehen. Dies kann als Aufruf an die akademische Philosophie gele-
sen werden, sich stärker politisch zu engagieren. Wests philosophische 
Arbeit blieb in der Fachwelt weitgehend unbeachtet, erst sein 1993 ver-
öffentlichtes Buch Race Matters, das er für ein breites Publikum verfass-
te, brachte in den USA das Thema Rassismus als ein Thema der Philoso-
phie in die öffentliche Diskussion.21

In diesem Buch argumentiert West, dass Rassismus nicht nur ein ›Problem 
Schwarzer Menschen‹ sei, sondern ein strukturelles, existentiell-politisches 

die einen umfassenden Überblick über den Stand der Race Studies in den 
USA bieten. Diese Studie trug entscheidend dazu bei, die akademische Land-
schaft sowohl in der Forschung als auch in der Lehre in den Sozial- und ins-
besondere in den Geisteswissenschaften zu verändern.

19	 		 Cornel West, The American Evasion of Philosophy: A Genealogy of Prag-
matism, Madison: University of Wisconsin Press 1989; vgl. auch Chad 
Kautzer/Eduardo Mendieta (Hg.), Pragmatism, Nation, and Race: Com-
munity in the Age of Empire, Bloomington: Indiana University Press 2009.

20	 		 Für eine Einführung in Cornel West auf Deutsch, vgl. Jürgen Manemann et. 
al., Prophetischer Pragmatismus. Eine Einführung in das Denken von Cor-
nel West, Stuttgart: Fink 2015.

21	 		 Cornel West, Race Matters, New York: Beacon Press 1993. Das Buch machte 
ihn zu einem der profiliertesten öffentlichen Intellektuellen im Engagement 
gegen Rassismus. Der Titel hat eine doppelte Bedeutung. Race ›matters‹, wie 

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172

Problem gesellschaftlicher Gewalt gegen die Menschheit. Zwar sei es die 
gesamte Existenz Schwarzer Menschen, die über Generationen hinweg 
immer zutiefst von Rassismus geprägt war, doch stelle dies ein Problem 
für die gesamte Gesellschaft dar, da durch Rassismus allgemeine mensch-
liche Werte wie Fürsorge und Liebe vernachlässigt werden. West nennt 
diesen Zustand ›Schwarzen Nihilismus‹; es ist »die gelebte Erfahrung, 
mit einem Leben von erschreckender Sinnlosigkeit, Hoffnungslosigkeit 
und (vor allem) Lieblosigkeit zurechtkommen zu müssen«.22 Race spielt 
in Amerika tatsächlich eine existenzielle, alle betreffende Rolle: Armut, 
Verzweiflung, Gewalt und Paranoia in der Gesellschaft entstehen durch 
Rassismus und betreffen alle, ob Schwarz oder nicht. Rassismus kann 
bis heute als eine echte Krise der Demokratie bezeichnet werden. Wenn 
wir die durch Rassismus verursachten Probleme nicht als ein Versagen 
der Demokratie im Ganzen verstehen und uns in dieser grundlegenden 
Weise damit auseinandersetzen, wird die Gesellschaft immer in einem 
Zustand der Orientierungslosigkeit verbleiben.

Indem West ›Rassismus‹ als ein Thema der Philosophie adressier-
te, trug er entscheidend dazu bei, dass sich die Philosophy of Race in 
den 1990er Jahren in den akademischen Diskursen der USA immer 
mehr durchsetzte. So waren es die Beiträge von Theo Goldberg, Nao-
mi Zack, K. Anthony Appiah, Lucius Outlaw, Kwasi Wiredu und an-
deren, die einen Weg zu einem erkennbaren Platz innerhalb des Fachs 
öffneten. Dennoch marginalisierte die akademische Philosophie alles, 
was in irgendeiner Form mit race zu tun hatte – man konnte sich zwar 
auf Theorien der (Un-)Gerechtigkeit spezialisieren, sobald man aber 
Diskussionen um Rassismus einbezog, handelte es sich nicht mehr um 
›ernsthafte Philosophie‹, sondern um Politik.23 Es galt als unumstöß-
lich, dass sich die Philosophie mit universalistischen (und rationalen) 
Grundsätzen zu befassen habe, während Themen wie race und Rassis-
mus als partikular (nur für bestimmte Personen oder eine bestimmte 
Gruppe relevant) angesehen wurden und daher in andere Disziplinen, 
etwa in die Politikwissenschaft oder Soziologie gehörten. Es galt zudem 
als ›riskant‹ für die eigene Karriere; das Thema Rassismus wurde des-
halb nicht nur von weißen Philosoph:innen gemieden, die es für ›phi-
losophisch unwichtig‹ hielten, sondern auch von Philosoph:innen und 

etwa in ›it matters = es ist wichtig‹, und ›race matters‹ wie in ›die Sache race‹. 
Einige der in dem Buch erörterten politischen Themen sind heute vielleicht 
veraltet, aber die Kernthesen bleiben aktuell. Vgl. auch Democracy Matters, 
New York: Penguin 2004.

22	 		 West, Race Matters, S. 22–23.
23	 		 Für eine Auseinandersetzung mit der (idealen) Theorie der Gerechtigkeit von 

John Rawls bezogen auf das Problem des (realen) Rassismus, vgl. Charles 
Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism, Ox-
ford: Oxford University Press 2017, insbesondere S. 139–215.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173

Doktorand:innen of Color, die sich ohnehin in einer marginalisierten, 
prekären Position befanden.24

Erst in den späten 1990er- und frühen 2000er-Jahren wurde Philoso-
phy of Race zu einem etablierten Teilbereich der US-amerikanischen Phi-
losophie. Philosoph:innen wie Linda Martín Alcoff, Robert Bernasconi, 
Charles Mills, Lewis Gordon und George Yancy, die heute als führende 
Philosoph:innen auf dem Gebiet der Critical Philosophy of Race bekannt 
sind, machten die Disziplin Philosophy of Race sichtbar. Ihre Arbeit hat 
in den letzten 20 Jahren einer explosionsartigen Zunahme junger Philo-
soph:innen in den USA Raum gegeben, die sich in allen Bereichen der 
Philosophie auf Philosophy of Race zu spezialisieren begannen. Konkre-
te Strategien, etwa die aktive Rekrutierung von Promovierenden of Color, 
wurden tatkräftig umgesetzt.25 Die Debatten in der Philosophie verlager-
ten sich von historischen Zugängen, die sich überwiegend auf anti-Schwar-
zen Rassismus konzentrierten (und sich vornehmlich mit der Zeit nach der 
Sklaverei auseinandersetzten und Fragen der Wiedergutmachung und der 
weißen Vorherrschaft adressierten), hin zu viel breiteren demografischen 
und strukturellen Anliegen. Die Veröffentlichung von Alcoffs Visible Iden-
tities: Race, Gender, and the Self im Jahr 2005 etwa zeigte erstmals die 
Möglichkeit auf, breitere Diskussionen zu eröffnen. Die sich neu heraus-
bildenden Debatten um Rassismus nahmen auch asiatische, arabische, in-
digene sowie lateinamerikanische Perspektiven mit jeweils unterschiedli-
chen Schwerpunkten auf: Die entsprechenden Gruppen sind schließlich 
mit komplexen unterschiedlichen Formen des Rassismus konfrontiert.26 

24	 		 Vgl. z. B. die persönlichen Beiträge zum Thema racial diversity in der Phi-
losophie in den Leiter Reports: A Philosophy Blog, einem bekannten 
Online-Forum zu verschiedenen Themen der akademischen Philosophie. 
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-
racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html (Zugriff: 30.10.2024).

25	 		 Laut der Humanities Indicators waren 2014 7,9% der abgeschlossenen Pro-
motionen von POCs verfasst, etwa drei Mal so viele wie 1995, https://www.
amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-
degrees-philosophy (Zugriff: 30.10.2024). Bis zum Jahr 2000 gab es genau 
eine Universität, die University of Hawaii at Manoa, an der man in nicht-west-
licher (konkret: mit einem Schwerpunkt in ›asiatischer‹) Philosophie promo-
vieren konnte. Im Jahr 2021 gab es bereits 48 Universitäten, an denen man 
in außereuropäischen Philosophien sowie zu Themen um race promovieren 
konnte – darunter in Africana, lateinamerikanischer, Native American, Asian 
American und dekolonialer Philosophie sowie in Philosophy of Race.

26	 		 Zu anti-hispanischen Formen des Rassismus vgl. z.B. Linda Martín Alcoff, 
»Anti-Latino Racism«, in: A.M. Isasi-Diaz/Eduardo Mendieta (Hg.), De-
colonizing Epistemologies: Latina/o Theology and Philosophy, New York: 
Fordham University Press 2012, S. 107–126. Zu anti-arabischem Rassis-
mus vgl. Steven Salaita, Anti-Arab Racism in the USA, London: Pluto Press 

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy


174

So werden etwa ›Asiat:innen‹27 (und Asian-Americans) sowie Arab- und 
Hispanic Americans häufig als ›fremd‹ angesehen und sind von Fremden-
feindlichkeit, Vorwürfen des Antinationalismus, anti-muslimischer Diskri-
minierung, politischer Ausgrenzung und Rassismus betroffen. Unter den 
›asiatischen‹ Menschen gelten ›Ostasiat:innen‹ (aus Japan, Korea, China) 
oftmals als white adjacent (weiß-angrenzend), assimiliert und aufstiegsori-
entiert (so der Mythos der Model Minority) und erfahren deshalb zum Teil 
eventuell weniger Rassismus (sind dafür aber häufig Zielscheibe von Neid), 
während ›Süd‹- und ›Südostasiat:innen‹ (mit dunklerer Hautfarbe) eher 
einem auf Hautfarbe beruhenden Rassismus ausgesetzt sind.28 Während 
Asian, Arab und Hispanic Americans als ›Ausländer:innen‹ gelten, werden 
Schwarze und Native Americans als ›Amerikaner:innen‹ betrachtet, sind 
jedoch mit intra-amerikanischen Formen des Rassismus konfrontiert, die 
historisch gesehen älter sind und mit massiverer Gewalt verknüpft waren.

Um dieser Vielfalt gerecht zu werden, wurde im Jahr 2004 in San 
Francisco der California Roundtable on Philosophy and Race als Treff-
punkt für Philosoph:innen mit Interesse an race-Fragen gegründet, der 
der Vernetzung und dem Austausch von Ideen dienen sollte.29 Diese 
Plattform ist damit die erste und bis heute einzige philosophische Ge-
sellschaft, die race und Philosophie zum Fokus hat. Bis in die 2000er war 
Philosophy of Race überwiegend ›East-Coast und schwarz-weiß‹ geprägt 
– so haben wir es in Kalifornien wahrgenommen. Zum Beispiel konzen
trierte sich die bereits erwähnte Society for the Study of Africana Philos
ophy in erster Linie auf anti-Schwarzen Rassismus. In Kalifornien, wo 

2006. Zum Verhältnis von anti-arabischem Rassismus und US-Nationalis-
mus nach dem 11. September 2001 vgl. Alia Al-Saji, »Muslim Women and 
the Rhetoric of Freedom«, in: Mariana Ortega/Linda Martín Alcoff (Hg.), 
Constructing the Nation. A Race and Nationalism Reader, Albany: State 
University of New York Press 2009, S. 65–87. Zu anti-asiatischem Rassis-
mus vgl. David Kim/Ron Sundstrom, »Anti-Asian Racism«, American Phil-
osophical Quarterly 60:4 (2023), S. 411–424.

27	 		 Ähnlich wie andere pseudorassistische und essentialisierende Kategorien wie 
›hispanisch‹ und ›afrikanisch‹ ist ›asiatisch‹ eine Kategorie, die verschiede-
ne Nationen, Traditionen, Sprachen und Geschichten in Nordost-, Südost- 
und Südasien zusammenfasst. Für eine Diskussion über die problematische 
Natur dieser Bezeichnung, vgl. Yoko Arisaka, »Asian Women: Invisibility, 
Locations, and Claims to Philosophy«, in: Naomi Zack (Hg.), Women of 
Color in Philosophy, New York: Wiley-Blackwell 2000, S. 219–223.

28	 		 Vgl. Claire Jean Kim, »The Racial Triangulation of Asian Americans«, Politik 
& Gesellschaft (1999/1), S. 105–138. Eine kurze Zusammenfassung der Ge-
schichte des Rassismus gegen asiatische Menschen findet man unter https://
www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states 
(Zugriff: 30.10.2024).

29	 		 Vgl. https://caroundtable.org/ (Zugriff: 30.10.2024).

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://caroundtable.org/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://caroundtable.org/


175

viele Menschen historisch Hispanic oder asiatisch sind, wurde Rassismus 
jedoch ›West-Coast und divers‹ debattiert, etwa stärker mit Fremden-
feindlichkeit verbunden. Entsprechend versuchte der California Round-
table die Begriffe über die Schwarz-weiß-Binarität hinaus zu erweitern.30

Diese Ausweitung der race-Debatten ist jedoch nicht unumstrit-
ten; etwa weil viele ›Asiat:innen‹ von weißen sowie Schwarzen Ame-
rikaner:innen als privilegiert, weiß-identifiziert oder weiß-angrenzend, 
konservativ und gut ausgebildet und nicht als ›Opfer‹ von Rassismus 
wahrgenommen werden. Manche sagen sogar, dass es keinen Rassismus 
gegen Asiat:innen gibt. Wenn der primäre Rahmen der race-Forschung 
Schwarz und weiß ist, passen ›Asiat:innen‹ nicht wirklich hinein. Der bi-
näre Rahmen verstellt somit den Blick auf die lange Geschichte von anti-
asiatischem Rassismus. Latinx sind besonders Zielscheibe von Anti-Ein-
wanderungs-Nationalismus und Fremdenfeindlichkeit, in einem Maß, in 
dem es Schwarze US-Amerikaner:innen nicht sind, da sie als ›Amerika-
ner:innen‹ gelten.31 Wenn die Rahmungen von Rassismusdebatten haupt-
sächlich Schwarz-weiß sind, dann können auch Latinx, wie Asiat:innen, 
nicht so leicht zugeordnet werden. Allerdings sind Schwarze US-Ame-
rikaner:innen und Native Americans in Bezug auf ökonomische Ver-
hältnisse sowie auf das historische Erbe, das den Zugang zu Ressour-
cen bestimmt, in der Tat bis heute mit unmenschlichen Bedingungen 
konfrontiert, und sowohl das Erbe der Sklaverei als auch die Land- und 
Entschädigungsfragen von Native Americans sind nach wie vor unge-
klärt. Die heutige US-amerikanische Gesellschaft und Ökonomie basie-
ren auf einer Geschichte der Sklaverei und der gewaltsamen Umsiedlung 
und Vernichtung von Native Americans. Diejenigen, die lange zu anti-
Schwarzem Rassismus gearbeitet und geforscht haben, haben also die 

30	 		 Zu den Arbeiten der jüngeren Generation, die diesen breiteren demografi-
schen Wandel widerspiegeln, gehören etwa David Haekwon Kim, »Alterity, 
Analectics, and the Challenges of Epistemic Decolonization«, The Southern 
Journal of Philosophy (2019), S. 37–62; Emily Lee (Hg.), Race as Phenom-
enal: Between Phenomenology and Philosophy of Race, Albany: Rowman 
& Littlefield International 2019; Helen Ngo, The Habits of Racism: A Phe-
nomenology of Racism and Racialized Embodiment, Lanham: Lexington 
Books 2017; José-Antonio Orosco, Toppling the Melting Pot: Immigration 
and Multiculturalism in American Pragmatism, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 2016; Mariana Ortega, In-Between: Latina Feminist Phenom-
enology, Multiplicity, and the Self, Albany: State University of New York 
Press 2016; Falguni Sheth, Toward a Political Philosophy of Race, Albany: 
State University of New York Press 2009; Ron Sundstrom, The Browning 
of America and the Evasion of Social Justice, Albany 2008.

31	 		 Für eine Diskussion der Unterschiede zwischen ›Latinx‹ und ›Schwarzen‹ 
vgl. Jorge Gracia (Hg.), Race or Ethnicity? On Black and Latino Identity, 
Ithaca: Cornell University Press 2007.

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


176

Frage gestellt, warum race-Debatten ›verwässert‹ werden sollten, indem 
alle anderen ›ethnischen‹ Gruppen mit all ihren Unterschieden zum allge-
meinen Phänomen Rassismus gezählt werden.32 Anti-Schwarzer und an-
ti-Native Rassismus sind schließlich noch immer die hervorstechendsten 
Erscheinungen des amerikanischen Rassismus. So kritisierte beispiels-
weise Charles Mills die Ersetzung von race durch ›Ethnizität‹. Bei ›eth-
nischen‹ Identitäten gehe es meist um kulturelle Identitäten, Rassismus 
bedeute aber Entmenschlichung, und dabei ginge es eben nicht ›nur‹ um 
kulturelle Unterschiede, sondern um die fundamentalste aller ontologi-
schen Unterscheidungen überhaupt.33 

Die Begriffe race und ›Ethnizität‹ verweisen in der Tat auf zwei unter-
schiedliche Diskussionen, die in den USA geführt werden. Bei der ›ethni-
schen‹ Zugehörigkeit liegt der Schwerpunkt häufig auf ›kulturellen Merk-
malen‹; Hispanics sprechen Spanisch und haben ihre eigene Subkultur; 
›Asiat:innen‹ haben ihre eigenen Sprachen, Speisen und kulturellen Prak-
tiken. Diese Bevölkerungsgruppen stehen häufig im Zentrum der Debat-
ten um Multikulturalismus, in denen es darum geht, dass alle kulturellen 
Identitäten und Praktiken als gleichwertig respektiert werden sollen. Die-
se Debatten stützen sich jedoch häufig auf den Rahmen des politischen 
Liberalismus, der mit Begriffen wie Respekt, Autonomie und Anerken-
nung der einzelnen Personen operiert und damit auch Forderungen nach 
Respekt und Anerkennung verschiedener kultureller Identitäten ins Zent-
rum stellt.34 Wenn versucht wird, den Rahmen des Multikulturalismus zu 
nutzen, um Rassismus zu bekämpfen, liegt insofern der Fehlschluss vor, 
dass gleicher Respekt für Personen aus verschiedenen kulturellen Grup-
pen automatisch auch Rassismus abschaffen kann. Wie Charles Mills je-
doch in Multiculturalism als/oder Anti-Rassismus? (2007) argumentiert, 
ist Rassismus keineswegs eine Frage der kulturellen Anerkennung und des 
damit verbundenen Respekts, sondern es geht, wie bereits angemerkt, um 
das viel tiefere Problem der Entmenschlichung. Laut Mills sind historisch 
rassifizierte Individuen von vornherein und immer schon aus den postu-
lierten Bedingungen des Liberalismus ausgeschlossen.35

32	 		 Für eine Verteidigung der Schwarz-weiß-Binarität vgl. Joe Faegin, Systemic 
Racism: A Theory of Oppression, New York: Routledge 2006. Für eine Dis-
kussion darüber, wie dieser Rahmen anti-asiatischen Rassismus verschleiert, 
vgl. Kim und Sundstrom, »Anti-Asian Racism«.

33	 		 Charles Mills, »Multikulturalismus als/und/oder Anti-Rassismus?«, S. 105–
107.

34	 		 Charles Taylors Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Ber-
lin: Suhrkamp 2009 war entscheidend für die Etablierung der liberal gepräg-
ten Diskussionen um Multikulturalismus in der politischen Philosophie.

35	 		 Vgl. auch Arisaka, »Paradox of Dignity«, für eine detaillierte Analyse der 
Gründe, warum der liberale Multikulturalismus bei der Bekämpfung von 
Rassismus versagt.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


177

Es stellt sich die Frage, ob der Begriff des ›kulturellen Rassismus‹ die 
von Mills angesprochenen Probleme adressieren kann.36 Wenn andere 
rassifizierte ›ethnische‹ Gruppen zur Zielscheibe von Rassismus werden, 
geht es auch dort um mehr als ›nur‹ um die Nichtanerkennung kultu-
reller Identitäten und Praktiken: Die rassifizierten ›ethnischen‹ Anderen 
werden nach ihrem biologischen Erscheinungsbild beurteilt, etwa nach 
ihrer dunklen (›roten‹, ›gelben‹) Hautfarbe und ihren körperlichen Merk-
malen (›schräge‹ Augen) – und sie werden als ›weniger zivilisiert‹ ange-
sehen (z.B. im Fall der ›Südasiat:innen‹). Diesem Argument folgend lässt 
sich annehmen, dass auch ›ethnische‹ Gruppen ›echten‹ (entmenschli-
chenden) Rassismus erfahren können und deshalb Teil der entsprechen-
den Diskussionen sein sollten.37

Philosophy of Race ist heute, vor allem nachdem Black Lives Matter 
zu einer globalen politischen Bewegung geworden ist, aus der akademi-
schen Philosophie der USA also nicht mehr wegzudenken, und es ist zu er-
warten, dass sich die aufgezeigte Entwicklung stabilisiert und Studierende 
sich immer mehr in diesem Bereich spezialisieren können. Die American 
Philosophical Association (APA), die größte philosophische Gesellschaft 
in den USA, hat seit 1998 verschiedene sogenannte Diversity Committees 
and Newsletters eingerichtet, die sich mit den unterschiedlichen Anliegen 
verschiedener Gruppen befassen.38 1999 folgte dann die zweitgrößte phi-
losophische Gesellschaft, die Society for Phenomenology and Existential 
Philosophy, mit ihrem Diversity Committee.

Die Diversitätskomitees befassen sich mit ungerechten Praktiken der 
Marginalisierung und gestalten die Umsetzung verschiedener Diversitäts-
bemühungen an philosophischen Fakultäten im ganzen Land, indem sie 
Umfragen durchführen und organisatorische Unterstützung leisten (z.B. 
durch das Angebot von Sommerschulen mit Diversitätsbezug, an denen 
Studierende of Color teilnehmen können und die von Dozierenden of Co-
lor durchgeführt werden). Die Ausschüsse kontrollieren, dass Diversität 
unterstützt und in Zukunft besser gefördert wird; zusätzlich wird durch 
Diversity Sessions auf Philosophiekongressen mehr Sichtbarkeit geschaf-
fen. So soll der status quo schrittweise immer weiter verbessert werden.

36	 		 Für die Unterschiede zwischen Rassismus und kulturellem Rassismus, 
vgl. Tariq Modood, »›Difference‹, Cultural Racism and Anti-Racism«, in: 
Bernard Boxill (Hg.), Race and Racism, Oxford: Oxford University Press 
2001, S. 238–256.

37	 		 Für eine Diskussion über die Probleme der Schwarz-weiß-Binarität vgl. Ron 
Sundstrom, The Browning of America, S. 65–91.

38	 		 Für weitere Einzelheiten zu den Komitees und den Diversitätsausschüs-
sen sowie zur Liste der diversitätsbezogenen Maßnahmen in der APA vgl. 
https://www.apaonline.org/page/divmenu (Zugriff: 30.10.2024) sowie Yoko 
Arisaka, »Der Prozess der Diversifizierung der Philosophieinstitute in den 
USA«, Polylog (2021/2), S. 103–115.

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.apaonline.org/page/divmenu
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.apaonline.org/page/divmenu


178

Wie nun deutlich geworden ist, wurde Philosophy of Race über die 
Jahrzehnte zu einem sichtbaren Teil der US-amerikanischen Philosophie. 
Dies ist das Ergebnis jahrzehntelanger, harter Arbeit von Philosoph:in-
nen of Color, die trotz eines feindseligen Umfelds nicht aufgegeben ha-
ben. Philosophy of Race bietet als Teilgebiet der akademischen Philoso-
phie einen Raum, in dem Studierende of Color sich sicher fühlen können, 
ohne ständigem Rechtfertigungsdruck ausgesetzt zu sein. Dennoch steht 
die Philosophy of Race aufgrund des allgegenwärtigen Rassismus in der 
Gesellschaft immer wieder unter Druck und wird weiterhin politisch be-
droht. Durch Druck von rechts und durch starke Gegenreaktionen nach 
der Black Lives Matter-Bewegung wurden Rassismus und Diversität von 
einem vieldiskutierten politischen Thema zu einem der kontroversesten 
überhaupt. Die Rechte beklagt, dass die Linke in Identitätspolitik und 
anti-whiteness verfallen sei, und fordert ein Ende der race-basierten po-
litischen Koalitionen. So bewilligte die Legislative von Florida im März 
2022 einen Gesetzesentwurf, der es Lehrenden verbietet, Critical Race 
Theory zu unterrichten. Dies bedeutet, dass etwa Sklaverei, Wiedergut-
machung, Anti-Einwanderung und andere Themenfelder, die weiße Vor-
herrschaft kritisieren, aus den Lehrplänen ausgeschlossen werden sollen. 
Obwohl an vielen philosophischen Fakultäten der Liberal-Arts-Univer-
sitäten (die keine Masterstudiengänge und keine Promotion anbieten) 
sowie an staatlichen Universitäten diversifizierte Lehrpläne eingeführt 
wurden und mittlerweile race- und Rassismus-bezogene Themen durch-
aus gelehrt werden, hat sich die Situation seit Kurzem wieder deutlich 
verschlechtert. Die philosophischen Fakultäten an großen Forschungs-
universitäten sind nach wie vor überwiegend analytisch ausgerichtet. Sie 
scheuen ›politische‹ Themen wie Rassismus und vermeiden sogenannte 
engagierte Philosophie. Trotz der zu beobachtenden kleinen Fortschrit-
te anti-rassistischer Bewegungen ist die politische Situation nicht besser 
geworden – rassistische Angriffe, Armut, Gewalt sowie die Spaltung der 
Gesellschaft sind nach wie vor ernsthafte Probleme der US-amerikani-
schen Gesellschaft oder haben sich teilweise sogar verschlimmert. Ras-
sismus bleibt deshalb ein drängendes Problem, das auch in der akademi-
schen Welt und insofern auch in der Philosophie behandelt werden sollte.

Philosophie und race im deutschsprachigen Kontext?

Auf den ersten Blick scheint ein Äquivalent zur Philosophy of Race im 
deutschsprachigen Raum durchaus möglich. Philosophische Analysen 
zu den Begriffen race und ›Rasse‹ oder zu Rassismus und Rassifizierung 
können aus dem deutschsprachigen Raum heraus durchgeführt wer-
den und werden es teilweise auch schon. Eine bestimmte Heuristik und 
entsprechende Methoden (wenn auch nicht konkrete Inhalte) können 

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179

teilweise den US-amerikanischen Debatten entlehnt und mit Modifika-
tionen und Anpassungen auf den deutschsprachigen Raum übertragen 
werden. Kritische meta-philosophische Analysen, etwa dazu, warum 
Themen wie race und Rassismus sich in der deutschsprachigen Philo-
sophie bisher nicht durchsetzen konnten, können durchgeführt werden. 
Besonders im Feld der Geschichte der Philosophie, aber auch in der Phä-
nomenologie und politischen Philosophie, lassen sich bereits eine gan-
ze Reihe von Ansätzen aus dem deutschsprachigen Raum verzeichnen.39

Ebenso ist Rassismusforschung im deutschsprachigen Raum außer-
halb der Philosophie, zum Beispiel in den Sozialwissenschaften, den Li-
teraturwissenschaften und der Pädagogik, schon lange gut etabliert.40 

39	 		 Das Thema ›Kant und Rassismus‹ wurde beispielsweise im Deutschlandfunk 
behandelt: https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-
philosoph-immanuel-kant-ein-100.html. (Zugriff: 30.10.2024); vgl. auch 
Karlfriedlich Herb, »Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Ver-
nunft«, Zeitschrift für Politik (2018/4), S. 381–398; Karin Hostettler, Kritik, 
Selbstaffirmation, Othering. Immanuel Kants Denken der Zweckmäßigkeit 
und die koloniale Episteme, Bielefeld: transcript 2020; Alex Sutter, »Kant 
und die ›Wilden‹. Zum impliziten Rassismus in der Kantischen Geschichts-
philosophie«, Prima Philosophica (1989), S. 241–266; Peggy Piesche, »Der 
›Fortschritt‹ der Aufklärung – Kants ›Race‹ und die Zentrierung des weißen 
Subjekts«, in: Maureen Maischa et al., (Hg.), Mythen, Masken und Subjek-
te. Kritische Weißseinsforschung in Deutschland, Münster: Unrast 2017 S. 
30–39. Zur Diskussion der Rassismen Kants und Hegels im Kontext des 18. 
Jahrhunderts und ihrer Auswirkungen auf die afrikanische Philosophie vgl. 
Anke Graneß, Philosophie in Afrika: Herausforderungen einer globalen Phi-
losophiegeschichte, Berlin: Suhrkamp 2023, S. 500–536. In Bezug auf Hegels 
Rassismus vgl. Daniel James/Franz Knappik, »Exploring the Metaphysics of 
Hegel’s Racism: The Teleology of the ›Concept‹ and the Taxonomy of Races«, 
Hegel Bulletin (2023/1), https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-
bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-
the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3E
BE584F62 (Zugriff: 30.11.2024); vgl. auch das DFG-Projekt, »Wie umge-
hen mit Rassismus, Sexismus und Antisemitismus in Werken der Klassischen 
Deutschen Philosophie?« (2022–2027), https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.
de/ (Zugriff: 30.11.2024). In der Phänomenologie, vgl. Thomas Bedorf, »Si-
tuierte Körper: Phänomenologien der Rassifizierung«, in: Irina Gradinari/Ivo 
Ritzer (Hg.), Genre und Race, Mediale Interdependenzen von Ästhetik und 
Politik, Wiesbaden: Springer 2021; In der politischen Philosophie vgl. Ina 
Kerner, Differenzen und Macht: Zur Anatomie von Rassismus und Sexismus, 
Frankfurt am Main/New York: Campus 2009 und die Beiträge von Robin Ce-
likates, z.B. https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-
eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln (Zugriff: 30.10.2024).

40	 		 Vgl. z.B. Susan Arndt, Rassismus begreifen: Vom Trümmerhaufen der Ge-
schichte zu neuen Wegen, München: C.H. Beck 2021 und dies., Rassistisches 

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln


180

Auch in eher populärwissenschaftlichen Büchern ist Rassismus als The-
ma durchaus präsent.41 Rassismuskritische Forschung und akademi-
schen Aktivismus (ähnlich wir für den US-amerikanischen Kontext be-
schrieben) gibt es ebenfalls in der dekolonialen politischen Theorie sowie 
in den Migrations- und Postmigrationsstudien.42 Etabliert ist zudem die 
sogenannte kritische Weißseinsforschung (Critical Whiteness Studies).43 

Warum also gibt es in der Philosophie des deutschsprachigen Raums 
noch kaum Forschung beziehungsweise wenig Bewusstsein zu den The-
men und Anliegen der Philosophy of Race, wie sie in den USA seit Jahr-
zehnten sichtbar sind? Im Folgenden einige Überlegungen. 

Erstens der Faktor Sprache: Der US-amerikanische race discourse, der 
die systematische Analyse race-bezogener Diskurse betreibt, um die Re-
levanz von race und Rassismus in öffentlichen Debatten hervorzuheben, 

Erbe. Wie wir mit der kolonialen Vergangenheit unserer Sprache umgehen, 
Berlin: Duden 2022; Detlev Claussen, Was heißt Rassismus?, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1994; Wulf D. Hund, Rassismus, Bielefeld: 
transcript 2007; Claus Melter/Paul Mecheril (Hg.), Rassismuskritik, Schwal-
bach: Wochenschau 2009; und Mark Terkessidis, Die Banalität des Rassismus.

41	 		 May Ayim/Katharina Oguntoye/Dagmar Schultz (Hg.), Farbe bekennen: Af-
ro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, Berlin: Orlanda 1989, 
war die erste Sammlung von persönlichen Geschichten und Perspektiven auf 
Rassismus in Deutschland; vgl. auch May Ayim, Blues in schwarz weiss: Ge-
dichte, Berlin: Orlanda 1995; Aladin El-Mafaalani, Wozu Rassismus? Köln: 
KiWi-Taschenbuch 2021; Alice Hasters, Was weiße Menschen nicht über 
Rassismus hören wollen, aber wissen sollten, München: hanserblau 2020; 
Tupoka Ogette, exit Racism: rassismuskritisch denken lernen, Münster: Un-
rast 2018; Noah Sow, Deutschland Schwarz Weiss: Der alltägliche Rassismus, 
München: Bertelsmann 2009. Diese Bücher fokussieren alle auf anti-schwar-
zen Rassismus. Hami Nguyen, Das Ende der Unsichtbarkeit: Warum wir über 
anti-asiatischen Rassismus sprechen müssen, Berlin: Ullstein 2023, themati-
siert Asiat:innen in Deutschland besonders aus feministischer Perspektive.

42	 		 Vgl. z.B. Kein Nghi Ha/Nicola Lauré al-Samarai/Sheila Mysorekar (Hg.), 
re/visionen: Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus, 
Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Münster: Unrast 2016; Tiffa-
ny Florvil, Black Germany: Schwarz, deutsch, feministisch - die Geschichte 
einer Bewegung, Berlin: Ch. Links 2020, und Fatma El-Tayeb, Undeutsch: 
Die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen Gesellschaft, Bie-
lefeld: transcript 2016. Einzigartig ist Coretta Ehrenfelds Philosophie der 
transnationalen Migration: Implikationen einer kopernikanischen Wende, 
Bielefeld: transcript 2022. Es bietet eine philosophische Analyse von Mig-
ration und Transnationalität als Bedingungen soziopolitischer Subjektivität.

43	 		 Vgl. Martina Tißberger et al. (Hg.), Weiß – Weißsein – Whiteness: Kritische 
Studien zu Gender und Rassismus, Berlin: Peter Lang 2009; für ein Sach-
buch vgl. Jule Bönkost, Kritisch weiß sein: eine Anleitung zum Mitmachen, 
Münster: Unrast 2023.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181

kann aufgrund der Unterschiede, die bereits im Begriff ›Rasse‹ angelegt 
sind, nicht direkt ins Deutsche übertragen werden. ›Rasse‹, ein im Deut-
schen weitgehend veralteter biologistischer Begriff, kann heute nicht pro-
blemlos als Ersatz für race verwendet werden, um gesellschaftliche rassis-
tische Verhältnisse effektiv zu diskutieren, da der Begriff zu sehr mit den 
spezifischen Assoziationen der biologistisch begründeten Rassenpolitik 
des Nationalsozialismus ›aufgeladen‹ ist. Allein die Verwendung des Wor-
tes ›Rasse‹ zur Bezeichnung des hier besprochenen Teilgebiets Philosophy 
of Race kann leicht als rassistisch (oder als rechtsextremistisch) eingestuft 
werden. Bereits dieser historische Hintergrund wirft Fragen auf, die spezi-
ell für den deutschsprachigen Kontext geklärt werden müssen. 

Der englischsprachige Begriff race ist in erster Linie politisch und so-
zial zu verstehen und bezeichnet seit der Ära der Bürgerrechtsbewegung 
eine politische Orientierung. Race wurde zu einem unverzichtbaren Be-
griff der Identitätsbildung, und das Sprechen über oder die Benennung 
von race consciousness (im Sinn des Marxschen Klassenbewusstseins), 
race pride (Stolz in Bezug auf die eigene rassifizierte Gruppe, wie black 
is beautiful), racial justice (auf Rassismus fokussierte Gerechtigkeit), race 
competence (Kompetenz oder politisches Wissen zuden Themen race und 
Rassismus) und racial empowerment (Ermächtigung der eigenen rassi-
fizierten Gruppe, wie beispielsweise in Black Power) wurden zu wich-
tigen Instrumenten für Koalitionsbildungen in Communities of Color. 
Alle diese Ausdrücke können in der deutschen Sprache nicht wirklich 
gebildet werden, ohne rassistisch oder hochgradig politisch problema-
tisch zu klingen (man denke nur an ›Rassenstolz‹). Es ist also schwierig, 
den Begriff ›Rasse‹ zu verwenden, um Menschen politisch zu kategorisie-
ren, selbst wenn es zu einem antirassistischen Zweck ist. In der Literatur 
werden deshalb oft die englischen Ausdrücke oder alternative Begriffe 
wie ›Rassifizierung‹ und ›rassifiziert‹ verwendet. Generell wird der Be-
griff ›Rasse‹ im deutschsprachigen Kontext meist ganz vermieden. In der 
Philosophie des deutschsprachigen Raums (aber auch generell) werden 
Menschen vermeintlich gleichwertig und damit ›farbenblind‹ betrachtet. 
Einerseits ist dies natürlich durchaus richtig: Es muss Teil des Ziels blei-
ben, alle Menschen als gleichwertig zu betrachten und damit den Begriff 
›Rasse‹ obsolet zu machen. Paradoxerweise ist es aber so, dass das Pro-
blem des Rassismus ohne die Verwendung des Begriffs ›Rasse‹ oder race 
überhaupt nicht adressiert werden kann. Womöglich lässt sich ohne die-
sen Begriff gar nicht die Realität des Alltagsrassismus erkennen, den vie-
le Menschen täglich erfahren. Gerade weil der Glaube an Gleichheit oft 
so stark ist, wird man dazu verführt anzunehmen, es gäbe keinen Ras-
sismus mehr, was aber natürlich nicht der Fall ist.44 

44	 		 Zum Zusammenhang zwischen einem Glauben an die Gleichheit und 
der Persistenz von Rassismus vgl. Claudia Dalbert/Andreas Zick/Daniela 

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182

Zweitens der Faktor Geschichte und Kontext: Philosophy of Race ist 
in den USA eher im Sinne einer Lobbybewegung und eines akademischen 
›Aktivismus von unten‹ zu verstehen, der in erster Linie von Schwar-
zen Philosoph:innen als Betroffenen betrieben wird, denn als ein farben-
blindes, konzeptionell-intellektuelles Unternehmen, wie es im deutsch-
sprachigen Raum oft verstanden wird. Es ist beim Thema Rassismus 
entscheidend, wer die Forschung betreibt, die eigene Position ist not-
wendigerweise ein wesentlicher Bestandteil des Arguments.45 Der per-
sönliche Hintergrund von Philosoph:innen tritt immer auch in deren 
Philosophie hervor: Obwohl Philosophy of Race ein akademisches Teil-
gebiet der Philosophie ist, entstand es, wie oben beschrieben, zunächst 
aus dem Schmerz, der Wut, der Verzweiflung und schließlich der Hoff-
nung auf eine bessere Zukunft seitens der von Rassismus Betroffenen. 
Es handelt sich bei einer solchen Philosophie also um politisches Enga-
gement von ehemals Ausgeschlossenen und ermöglicht es, Ungerechtig-
keiten aus Perspektive derer, die es tatsächlich betrifft, aufzuzeigen. Das 
Feld bietet rassifizierten und marginalisierten Studierenden und Promo-
vierenden einen sicheren Hafen, in dem sie zu Themen forschen können, 
die sie persönlich interessieren. Somit ist das Bekenntnis zu diesem For-
schungsgebiet immer auch ein Akt der Solidarität und des Engagements 
für den Antirassismus, der von engagierten Akademiker:innen of Color 
trotz Marginalisierung und Ausgrenzung vorangetrieben wird. In meiner 
Zeit als Doktorandin und Assistentin sowie als associate professor habe 
ich aus dem Netzwerk von Kolleg:innen und Mentor:innen of Color un-
schätzbare Unterstützung erhalten.46 Wir konnten freimütig und offen 
miteinander über Marginalisierungserfahrungen sowie über die ›weiße 
Welt‹ der Philosophie (die wir deutlich als eine solche wahrgenommen 
haben) sprechen. In diesem Sinne war Philosophy of Race für uns kein 
Teil der ›normalen‹ Philosophie, sondern eine Möglichkeit, sich direkt 

Krause, »Die Leute bekommen, was ihnen zusteht. Der Glaube an eine ge-
rechte Welt und die Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit«, in: Wilhelm 
Heitmeyer (Hg.), Deutsche Zustände 8, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 87–106. 

45	 		  In George Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy: Bodies of 
Color, Bodies of Knowledge, Albany: State University of New York Press 
2012, reflektieren siebzehn einflussreiche Philosoph:innen of Color, darun-
ter Linda Martín Alcoff, Charles Mills, Lewis Gordon, Ofelia Schutte, Nel-
son Maldonaldo-Torres u.a., über ihre Philosophie als Philosoph:innen of 
Color. Wie der Titel bereits andeutet, geht es dabei darum zu zeigen, wie 
Philosophie anders, nämlich unter Einbeziehung rassifizierter persönlicher 
Hintergründe, betrieben werden kann, um die Relevanz dieser Erfahrungen 
für die Forschung und berufliche Praxis aufzuzeigen.

46	 		  Für die Unterstützung während meiner Zeit in den USA bedanke ich mich 
besonders bei Linda Martín Alcoff, Eduardo Mendieta, Charles Mills, Lew-
is Gordon, Cornel West und Naomi Zack.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183

und philosophisch über Rassismuserfahrungen auszutauschen. Wir er-
lebten uns als Community, als Teil einer Gemeinschaft, in der wir uns 
(im Gegensatz zu anderen Teilen der akademischen Philosophie) verstan-
den und sicher gefühlt haben und in der wir uns gegenseitig Mut ma-
chen konnten, ohne uns dafür rechtfertigen zu müssen, dass wir Philo-
sophie betreiben.47

Im deutschsprachigen Raum sieht die Situation noch grundsätzlich an-
ders aus: So gibt es zwar einige Philosoph:innen, die über race und Ras-
sismus forschen, aber noch kaum PoC und andere ›nicht-Deutsch‹ gelese-
ne Philosoph:innen, die eigene persönliche Hintergründe thematisieren. 
Es gibt keine aktiven philosophiespezifischen Communities oder Netz-
werke von Akademiker:innen of Color, und die Studierenden und Pro-
movierenden of Color, die in der Philosophie sind, sind bisher kaum ver-
netzt. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Situation deutlich von der 
›Philosophy of Race-Szene‹ in den USA, wo sich die Gemeinschaft regel-
mäßig bei verschiedenen Tagungen zum Austausch und zur gegenseitigen 
Unterstützung trifft – etwa zu den APA-Kongressen oder anderen Ver-
anstaltungen der philosophischen Fachgesellschaften. Im deutschspra-
chigen Raum sind solche akademischen und politischen Praktiken nicht 
ausgeschlossen, im Moment ist dies aufgrund der geringen Anzahl von 
Philosoph:innen of Color und von Personen, die in der Philosophie ent-
sprechende Ansätze verfolgen, allerdings noch schwer vorstellbar. Dies 
sollte uns aber nicht entmutigen: Wie die Konferenz ›Philosophie und 
Rassismus‹ 2022 in Münster zeigte, gibt es im deutschsprachigen Raum 
durchaus bereits eine kritische Masse an interessierten Philosoph:innen, 
die sich Themen um race und Rassismus zuwenden.48 Es gibt also im-
mer Veränderungspotenzial – und auch weiß-gelesene Philosoph:innen 
(Charles Mills würde sie als white renegades, also als ›weiße Abtrünnige‹ 
bezeichnen)49 können im deutschsprachigen Raum Studierende of Col-
or aktiv fördern und unterstützen sowie entsprechende Diversitätsstra-
tegien in Gremien und Institutionen stärken. 

Zusätzlich ist die Inklusion von Philosoph:innen of Color besonders 
für die Änderung der Machtstrukturen wichtig: Wenn ›weiße‹, oder 

47	 		 Ein Grund, warum ich in Deutschland (seit 2007) keine Philosophy of Race 
mehr machen wollte, war der Kommentar eines emeritierten Professors nach 
einem meiner Vorträge: »Alles, was die Amerikaner machen, ist vollkomme-
ner Quatsch, das ist alles keine Philosophie«. Diese Erlebnisse prägen uns, 
stellen uns infrage, verunsichern uns. Gerade hier kann der Kontakt mit an-
deren Betroffenen helfen.

48	 		 Vgl. https://philosophieundrassismus.weebly.com/ (Zugriff: 30.10.2024).
49	 		  Mills schreibt in der Widmung zu seinem Buch Der Racial Contract: »Die-

ses Buch ist den Schwarzen, Roten, Braunen und Gelben gewidmet, die Wi-
derstand gegen den Racial Contract geleistet haben, und den Weißen Ab-
trünnigen und Race-Verrätern, die ihn abgelehnt haben«, k.S.

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://philosophieundrassismus.weebly.com/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://philosophieundrassismus.weebly.com/


184

nicht-betroffene Akademiker:innen sich philosophisch mit race und Ras-
sismusauseinandersetzen und ›für die Betroffenen‹ sprechen, besteht die 
Gefahr, dass Rassismus performativ reproduziert wird. Es handelt es sich 
hier um das alte Problem des white takeover: Wer wird noch ernst genom-
men und gehört und wer wird ausgegrenzt, ignoriert und zum Schweigen 
gebracht? Wenn zum Beispiel ein weißer Philosoph (egal ob in den USA 
oder im deutschsprachigen Raum) über rassistische Ungerechtigkeiten 
spricht, dann wird das meist als respektabler und lobenswerter Ausdruck 
politischer Empörung in Solidarität verstanden. Die Diskussionen bleiben 
dann aber meist theoretisch oder akademisch. Es muss nicht immer ›weiß 
vs. PoC‹ sein, aber das Problem liegt in der performativen Reproduktion, 
dass Nicht-Betroffene denjenigen (meist PoCs), die eventuell persönlich 
mit Rassismus konfrontiert sind und über Erfahrungen aus erster Hand 
berichten könnten, erklären, was Rassismus bedeutet. Wenn wir als Akade-
miker:innen of Color jedoch über Rassismus sprechen oder dieses Thema 
lehren, machen wir oft die Erfahrung, dass die Inhalte vom Publikum als 
persönlich und emotionalisiert wahrgenommen werden. Damit bekommt 
die Diskussion einen anderen Charakter als ein rein akademischer Disput 
und philosophische Aussagen werden etwa als ›Stimmen der Opfer‹, als be-
sondere und ausschließende Betroffenenperspektiven oder als persönliche 
›Rache gegen Weiße‹ gedeutet. Die Lage ist oft angespannt, das Verhältnis 
von Täter:in und Opfer steht im Raum, manche fühlen sich angegriffen 
oder bedroht, manche schuldig und traurig, manche werden defensiv. Die-
se Dynamik produziert insgesamt einen deutlich ›weniger akademischen‹ 
Eindruck – zumindest wird es oft so wahrgenommen und eingeschätzt, 
wenn Akademiker:innen of Color über Rassismus sprechen. Einerseits sind 
wir natürlich ›Expert:innen‹, die auf jeden Fall über Rassismus sprechen 
sollten (dafür bekommen wir Anerkennung), andererseits wirkt diese Re-
produktion der ›Rollen‹ für Akademiker:innen of Color nicht immer posi-
tiv, da die Themen race und Rassismus sowie Akademiker:innen of Color 
selbst in der Philosophie ohnehin bereits marginalisiert sind.

In diesem Sinne verstehe ich Philosophy of Race als weit mehr denn 
nur als eine fachliche Untersuchung von Begriffen und Theorien. Es han-
delt sich vielmehr um eine reflexive Praxis, die nicht nur Solidarität, 
sondern auch kritische, meta-philosophische und akademisch-politische 
Überlegungen, auch zur Schaffung neuer Möglichkeiten in der akademi-
schen Praxis für die an den Debatten Beteiligten umfasst. In den von der 
APA organisierten Sessions (bei den APA-Kongressen) wurde viel Arbeit 
in die Entwicklung von good practices investiert, um solche Themen di-
rekt zu besprechen oder das Programm im Sinne einer fairen Repräsenta-
tion zu gestalten.50 Ein mögliches Vorbild ist also bereits vorhanden und 

50	 		  Ich habe 1999–2001 bei dem Programm Committee der APA Pacific mit-
gewirkt sowie 2000–2003 bei dem Diversity Committee der Society for 

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


185

teilweise auch bereits im deutschsprachigen Raum umgesetzt. So kann 
die institutionelle Lobbyarbeit der Vorstands-AG ›Philosophie und Di-
versität‹ der Deutschen Gesellschaft für Philosophie51 als ein Beispiel für 
die Gestaltung von good practices gewertet werden.

Ein weiterer Aspekt, der eine Praxis der Philosophy of Race im 
deutschsprachigen Raum beeinflusst und verkompliziert, sind die Kon-
textfaktoren, die die Verwendung von Kategorien und die Benennung 
relevanter Gruppen erschweren. Wer sind die betroffenen Gruppen im 
deutschsprachigen Raum und wie sind sie betroffen? Was kann das an-
gestrebte Ziel einer Philosophy of Race im deutschen Sprachraum sein 
und was wären dazu angemessene oder effektive Methoden? Solche The-
men werden in anderen Forschungsfeldern schon lange diskutiert, aber 
noch nicht in der Philosophie. Da Philosophy of Race bisher eher ein US-
amerikanisches Unterfangen ist, werden hauptsächlich kontextrelevante 
Kategorien wie ›Schwarz‹, ›asiatisch‹, ›Latino/a‹, Native American, ›ara-
bisch‹ usw. verwendet. Die Debatten drehen sich historisch und politisch 
hauptsächlich um Probleme, die für den Kontext und die Geschichte der 
USA relevant sind. Im deutschsprachigen Raum werden, abgesehen von 
Schwarzen Menschen, auch muslimische, nordafrikanische, arabische 
und asiatische Gruppen rassifiziert (d.h. durch eine dunklere Hautfar-
be markiert – obwohl die konkreten Rassismuserfahrungen sehr unter-
schiedlich sein können). Zugleich gibt es Sinti und Roma, Menschen aus 
Mittel- und Osteuropa, aus Russland (in der Nazi-Rassenkunde als ›Sla-
wen‹ bezeichnet) sowie aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus Griechen-
land, der Türkei oder anderen südeuropäischen Ländern, die als mar-
ginalisiert oder (zu ihrem Nachteil) als ›nicht-deutsch‹ wahrgenommen 
werden. Diese Menschen gelten klassischerweise nicht als PoC. Hier stel-
len sich jedoch allerlei Fragen: Können Menschen anders ›weiß‹ sein und 
damit anders rassifiziert werden? Oder handelt es sich dabei vielleicht 
gar nicht um Rassifizierung, sondern um eine Marginalisierung als ›kul-
turell Andere‹? (Und wenn es um kulturelle Unterschiede und Marginali-
sierung geht, was ist mit Menschen aus der ehemaligen DDR?) Wie ist es 
mit jüdischen Menschen – ist Antisemitismus eine Art der Rassifizierung? 
Oder sind hier nicht vielmehr die Folgen von Marginalisierung, Ausgren-
zung und Hierarchisierung das Hauptproblem? ›Kultureller Rassismus‹ 
ist eine Form des Rassismus, bei dem Menschen aufgrund ihrer kultu-
rellen Merkmale (z.B. Kleidung, Religion, traditionelle Praktiken, Essen) 
rassifiziert werden; d.h. diese kulturellen Merkmale erscheinen wie pseu-
dobiologische physische Eigenschaften, etwa wie eine dunkle Hautfarbe. 

Phenomenology and Existential Philosophy. Fragen der Repräsentation 
wurden dort offen diskutiert.

51	 		 https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet (Zugriff: 
30.10.2024).

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet


186

Es könnte also durchaus sein, dass dieser Ansatz für rassismuskritische 
Forschung im deutschsprachigen Raum besser geeignet ist als die Über-
nahme der Kategorien, Begriffe und Methoden aus den USA. So erweist 
es sich als notwendig, für den deutschsprachigen Raum die Kategorien 
zu erweitern oder zu verschieben, in denen über Rassismus gesprochen 
wird. Philosophy of Race könnte sich im deutschsprachigen Kontext 
also durchaus grundlegend ändern und zu einem eigenen dynamischen 
und gesellschaftlich inspirierenden Arbeitsfeld werden.

Drittens der Faktor des Philosophieverständnisses: Die Geschichte der 
Philosophie, wie sie in Europa als selbstverständlich gilt (die Philoso-
phie hat ihren einen Ursprung im antiken Griechenland und erreichte 
ihren Höhepunkt in der Geschichte der europäischen Zivilisation), ist in 
Wirklichkeit relativ jung und wird erst seit dem späten 19. Jahrhundert 
so erzählt. Die europäische Philosophiegeschichtsschreibung vor dem 
19. Jahrhundert umfasste durchaus viele außereuropäische Philosophie-
traditionen wie die indische, chinesische, chaldäische, ägyptische, tür-
kische und arabische Philosophie. Erst im Laufe des 18. und 19. Jahr-
hunderts – und als spezifisch deutschsprachiges Unterfangen – wurde 
die Philosophie immer eurozentrischer.52 Drei miteinander verbundene 
Faktoren, die diese Entwicklung beeinflussten, können genannt werden: 
Erstens waren es der europäische Kolonialismus, der damit verbundene 
Versklavungshandel und Rassismus sowie das zeitlich-entwicklungsbe-
zogene Verständnis von Geschichte als Zivilisationsprozess, der in Eu-
ropa kulminiert (Hegel), was die Auffassung von Philosophie als wis-
senschaftliche, europäische Disziplin festigte.53 Zweitens ging mit dem 
Aufkommen eines neuen Wissenschaftsverständnisses die Präferenz für 
eine Methodologie einher, die Rationalität und Objektivität in den Vor-
dergrund stellt.54 Und drittens spielt hier die Systematisierung der Uni-

52	 		  Vgl. das Koselleck-Projekt der DFG ›Geschichten der Philosophie in globa-
ler Perspektive‹ (2019–2024) an der Universität Hildesheim: https://www.
uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/ (Zugriff: 30.10.2024). Einige der 
Ergebnisse sind in Polylog (2021/2) zusammengefasst: Geschichten der Phi-
losophie in globaler Perspektive. Vgl. ebenso Rolf Elberfeld, Dekoloniales 
Philosophieren. Versuch über philosophische Verantwortung und Kritik im 
Horizont der europäischen Expansion, Hildesheim: Georg Olms 2021.

53	 		  Thomas McCarthy, Rassismus, Imperialismus, und die Idee menschlicher 
Entwicklung, Berlin: Suhrkamp 2015; vgl. auch Park, Africa, Asia, and the 
History of Philosophy. Für eine Analyse der Entwicklung der Philosophie 
jenseits der ›westlichen‹ Philosophie, vgl. Josh Platzky Miller/Lea Cantor, 
»The Future of the History of Philosophy«, The Philosopher 2023, https://
www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy 
(Zugriff: 30.10.2024).

54	 		  Z.B. Friedrich Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie von 
Thales bis auf die Gegenwart. 3 Bde. (Antike, Mittelalter, Neuzeit), Berlin: 

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy


187

versitäten durch die Einrichtung verschiedener voneinander abgegrenz-
ter Fakultäten eine Rolle, wodurch beispielsweise religiöse Philosophien 
in der Theologie und indische sowie buddhistische Philosophien in der 
Philologie verortet wurden. 

Obwohl die Philosophie gemeinhin als theoretisches und abstraktes 
Fach verstanden und daher für politisch unschuldig gehalten wird, trägt 
sie in ihrem Kern immer das Erbe von Rassismus und Ausgrenzung mit 
sich. Gerade der Fokus auf Rationalität wurde als Grund für rassistische 
Ausgrenzung angeführt und genutzt. Das Selbstverständnis der Philoso-
phie als wissenschaftliche Disziplin, die rational, universell und objek-
tiv sein sollte, bestimmt auch heute noch, welche Philosophietraditionen 
und welche Art von Diskussionen methodisch bevorzugt werden. Wie 
bereits erwähnt, wird Philosophy of Race häufig als eine partikulare und 
›besondere‹ Art von Philosophie angesehen, die rassifizierten Gruppen ei-
gen ist. Noch immer ist es eine Herausforderung für alle und alles, was 
sich diesem rationalen, objektiven und wissenschaftlichen Bild wider-
setzt, einen Platz in der Philosophie zu finden.

Überlegungen für die Zukunft

Es sollte nun klar geworden sein, dass Philosophy of Race nicht einfach 
aus den USA in den deutschsprachigen Raum importiert werden kann. 
Als Teildisziplin ist sie in ihrem jeweiligen historischen und politischen 
Kontext verwurzelt. Auseinandersetzungen mit Rassismus in der Ge-
schichte der Philosophie bleiben auch für den deutschsprachigen Raum 
ebenso ein wichtiges Thema wie philosophische Diskussionen zu den 
Themen race und Rassismus. Doch sollten auch die Muster und For-
men der ›Wissensproduktion‹ bei Überlegungen zur Möglichkeit einer 
deutschsprachigen Philosophy of Race keinesfalls vernachlässigt wer-
den: Wir (re-)produzieren ›unsere‹ Disziplin, das ›Fach Philosophie‹, im-
mer durch Prozesse der Inklusion und Exklusion. Akademiker:innen, 

E.S. Mittler und Sohn 1863: »Der sogenannten Philosophie der Orientalen 
fehlt die Tendenz zu strenger Beweisführung und daher der wissenschaftli-
che Charakter. Was sich bei ihnen von philosophischen Elementen findet, ist 
mit den religiösen Anschauungen so ganz verschmolzen, dass die Mitthei-
lung füglich der Religionsgeschichte überlassen werden darf. Dazu kommt, 
dass auch nach den verdienstlichen Forschungen der Neuzeit unsere Kennt-
nis des altorientalischen Denkens (besonders bei den Aegyptern) für eine 
von willkürlichen Voraussetzungen freie zusammenhängende Darstellung 
noch viel zu lückenhaft und ungesichert ist. Es dürfte angemessen sein, in 
diesem ›Grundriss‹ von der sogenannten ›orientalischen Philosophie‹ abzu-
sehen.« (Band 1, S. 13f.)

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188

die sich dem Fach Philosophie zugehörig fühlen, können sich bewusst 
machen, wie inklusive akademische Praktiken, etwa die Betreuung von 
Studierenden und Promovierenden of Color, unterstützt und gestärkt 
werden können. Race und Rassismus sind nach wie vor stark margina-
lisierte Randthemen der Disziplin. Dabei gibt es (wie bereits erwähnt) 
auch im deutschsprachigen Raum, wenngleich in anderen Disziplinen, 
seit langem umfangreiche Forschungen und Diskussionen zu Rassismus 
und verwandten Themen. Philosoph:innen müssen daher das Rad nicht 
neu erfinden. Sie täten gut daran, von den in anderen Bereichen bereits 
durchgeführten Forschungsansätzen zu lernen und die Debatten in den 
Kontext ihrer eigenen Disziplin einzuordnen.

Dies betrifft zwar auch den US-amerikanischen Kontext, für den 
deutschsprachigen Raum fällt jedoch auf, dass die Diskussionen um race 
und Rassismus besonders persönlich geführt und moralisch aufgeladen 
werden und deswegen nicht als ›theoretisch‹ oder ›rational‹ gelten. Es ist 
zu vermuten, dass dies vor allem mit der Verknüpfung dieses Themas mit 
der Rassenpolitik der NS-Zeit zusammenhängt. Entsprechende Diskus-
sionen sind meistens von ermüdend wiederholten Beteuerungen geprägt, 
dass Rassismus oder Rassist:innen ›böse‹ sind. Die Auseinandersetzung 
mit Rassismus wird häufig im Modus der Schuldzuweisung geführt.55 
All diese moralisierenden Haltungen und Diskurse lenken jedoch von 
konstruktiven Bemühungen ab. Es ist effektiver, sich pragmatisch auf 
die kleinen Ziele und Veränderungen zu konzentrieren, die wir tatsäch-
lich erreichen können. So gibt es zum Beispiel viel zu tun, um zu verän-
dern, wer überhaupt Philosophie studieren und dabei bleiben kann und 
welche Themen und Autor:innen in Lehre und Forschung einbezogen 
werden und welche nicht. Wenn die akademische Praxis der Philosophie 
als politisch relevant betrachtet wird, sollten darüber hinaus auch Ver-
änderungen der Lehrpläne, Initiativen zur Förderung von Studierenden 
mit Migrationsgeschichte, Mentor:innenprogramme und andere konkre-
te Maßnahmen angestrebt und durchgeführt werden, um mehr Inklusion 

55	 		  In den USA, wo Rassismus historisch-politisch (und konkret geographisch) 
etabliert ist, ist es eventuell einfacher, Rassismus auch konkret als strukturell 
zu betrachten; vgl., z.B. Michelle Alexander, The New Jim Crow: Mass In-
carceration in the Age of Colorblindness, New York: The New Press 2019; 
Ruth Wilson Gilmore, Golden Gulag: Prisons, Surplus, Crisis, and Oppo-
sition in Globalizing California, Berkeley: University of California Press 
2007; Douglas Massey/Nancy Denton, American Apartheid: Segregation 
and the Making of the Underclass, Cambridge: Harvard University Press 
1993; Doroceta Taylor, Toxic Communities: Environmental Racism, Indus-
trial Pollution, and Residential Mobility, New York: NYU Press 2014. Diese 
Forschungen zeigen, dass Rassismus viel mehr als ein persönliches, theore-
tisches oder akademisches Problem ist, sondern so konkret ist, wie es auch 
Immobilien sind.

YOKO ARISAKA

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


189

zu erreichen. Um die akademische Praxis zu verändern, sind die Stim-
men der Betroffenen unverzichtbar und dürfen nicht marginalisiert wer-
den. Man muss aber auch bereit sein anzuerkennen, dass man (als weiße 
Mehrheit) die Kontrolle über die Diskussionen verlieren kann und wird.

Wenn Philosophy of Race auch im deutschsprachigen Raum zu ei-
nem anerkannten Teilgebiet der Philosophie werden soll, sind all die-
se Veränderungen notwendig. Wenn wir uns damit begnügen, die Dis-
kussion auf intellektueller, ›wissenschaftlicher‹ und farbenblinder Ebene 
zu führen, dann mag das zwar eine mögliche Sichtweise auf Philosophy 
of Race sein, doch, verglichen mit dem ursprünglichen Geist von anti-
rassistischem Aktivismus und Anspruch, der das Feld in den USA cha-
rakterisiert, eine deutlich verarmte.56 Vielleicht ist ein solcher Anspruch 
in der deutschsprachigen Philosophie weder möglich noch besonders 
erwünscht. Ein kleiner Anfang kann in der Zukunft aber dennoch zu 
großen Veränderungen führen: eine deutschsprachige Variante von Phi-
losophy of Race könnte gesellschaftlich unverzichtbare Fragen und Dis-
kussionen spezifisch für den europäischen Kontext aufwerfen, von denen 
›wir‹ alle profitieren würden. Auch die deutschsprachige akademische 
Philosophie kann so nur gewinnen: eine pluralere, inklusivere und di-
versitätsbejahende Disziplin kann der globalisierten Welt, in der wir le-
ben, sicher deutlich gerechter werden.57

56			  Im Januar 2025 erließ Präsident Trump Durchführungsverordnungen gegen 
Diversitäts-, Gleichstellungs- und Inklusionsmaßnahmen (DEI) im öffentli-
chen und privaten Sektor, wodurch viele Universitäten gezwungen waren, 
Diversitätsprogramme und -studiengänge einzustellen. Damit hat sich die 
Situation in den USA seit Verfassen dieses Aufsatzes deutlich verschlechtert.

57	 		 Ich bedanke mich bei Marina Martinez Mateo, Lara Hofner und Benedict 
Kenyah-Damptey für ihre hilfreichen Kommentare und die Textbearbei-
tung; bei Ron Sundstrom, einer der Gründer des California Roundtable on 
Philosophy and Race, für ein Gespräch über die Entstehungsgeschichte der 
Gesellschaft sowie über verwandte Themen; und bei David H. Kim für un-
seren Ideenaustausch.

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

