IV. Zur Situierung rassismuskritischer
Philosophie im deutschsprachigen Raum

https://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748062816-165

m 16.01.2026, 00:05:05.



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Die Etablierung von Philosophy of Race in
einem deutschsprachigen Kontext?

Eine vergleichende
(philosophiehistorische) Betrachtung

Philosophy of Race ist in den USA ein etabliertes Teilgebiet der Philoso-
phie. Kann es auch im deutschsprachigen Raum eine Philosophy of Race
geben? Wenn ja, wie wiirde diese aussehen? In den folgenden Uberlegun-
gen werde ich zunidchst auf die Entstehung der Philosophy of Race in den
USA eingehen, wie ich dies in meiner Zeit als associate professor, also ab
dem Jahr 1996, wahrgenommen habe. Philosophy of Race ist zwar ein
theoretisches Forschungsgebiet der Philosophie, steht in den USA jedoch
auch fiir die Kontinuitit eines antirassistischen Aktivismus, der mafSgeb-
lich von Philosophierenden of Color vorangebracht wurde bzw. wird. Es
handelt sich dabei klarerweise um eine politische Praxis, wenngleich sie
innerhalb der akademischen Welt stattfindet. Ich denke, dass sich Phi-
losophy of Race, wie sie in den USA existiert und praktiziert wird, an-
gesichts der historischen Besonderheiten nicht ohne Weiteres auf andere
historische, kulturelle und vor allem auch sprachliche Kontexte tibertra-
gen ldsst. Wenn also Philosophy of Race in Deutschland etabliert werden
soll — welche Kategorien und Schwierigkeiten sind dann zu beriicksich-
tigen? Wie sihe eine entsprechende Praxis aus und wie konnte sie einen
Platz in der deutschsprachigen Philosophie finden? Die hier vorgestell-
ten Uberlegungen eréffnen einen Raum, um neue Richtungen und Prak-
tiken des Philosophierens zu konzipieren.

Die Genese der Philosophy of Race in den USA

Wie der feministischen Philosophie liegt auch der Philosophy of Race*
ein kritisches Engagement — insbesondere gegen Rassismus — zugrunde.

1 Philosophy of Race wird im Folgenden nicht tibersetzt. Der Begriff race be-
zieht sich im Englischen vor allem auf die politische Identitit einer rassifi-
zierten Gruppe und hat im Deutschen keine genaue Entsprechung. Der Be-
griff >Rasse< hat im Deutschen eine stark biologistische Konnotation sowie
Beztige zur Rassenpolitik des Nationalsozialismus und gilt inzwischen, au-
er in der Zoologie, als veraltet. Fiir eine Diskussion iiber die Ahnlichkeiten

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Als Fachgebiet deckt sie derzeit alle Bereiche der US-amerikanischen Phi-
losophielandschaft ab.> Innerhalb der Philosophy of Race jedoch lassen
sich mindestens drei Stromungen unterscheiden. Erstens gibt es Ansit-
ze, die sich insbesondere mit der Analyse der Begriffe race und Rassis-
mus beschiftigen und hauptsichlich in der >analytischen Philosophie«
verankert sind. Zweitens gibt es Ansitze zur Analyse von Rassismus in
der Philosophiegeschichte. Den umfangreichsten Bereich bilden drittens
solche Ansitze, die race und Rassismus auf soziopolitischer und struk-
tureller Ebene sowie auf Ebene der Erfahrung verhandeln — hauptsich-
lich vertreten in der Sozialphilosophie, der politischen Philosophie, der
Phianomenologie, dem Existenzialismus und der kritischen Theorie so-
wie im Neomarxismus.

Sehen wir uns die einzelnen Bereiche genauer an. In ersterem Bereich
ist die Ebene der personlichen Erfahrung nicht primir. In diesen Dis-
kussionen finden sich vor allem Beitrage zu Metaphysik, Erkenntnis-
theorie, Ethik, Moralphilosophie, Wissenschaftsphilosophie, Philosophie
der Biologie und Sprachphilosophie. Im Rahmen der Metaphysik wer-
den etwa die Ontologie und Semantik von race behandelt. Diese De-
batten umfassen die Positionen des Essentialismus, des Konstruktivis-
mus und des Eliminativismus, bei denen es um die Frage geht, ob es so
etwas wie race uberhaupt gibt und, wenn ja, was damit gemeint ist.’ In
der Erkenntnistheorie werden unter dem Stichwort >Epistemologien des
Nichtwissens< die Wissensformen analysiert, die mit race und Rassismus

und Unterschiede zwischen den Begriffen sRasse< und race, vgl. Kurt Erbach
et al., » A comparative corpus study of race and Rasse«, Journal of Applied
Corpus Linguistics (2023/1), https://doi.org/to.1016/j.acorp.2023.100044
(Zugriff: 30.10.2024).

2 Es gibt einige gute Sammelbinde, die diese verschiedenen Ansitze der Phi-
losophy of Race behandeln. Vgl. z.B. Kristina Lepold/Marina Martinez Ma-
teo (Hg.), Critical Philosophy of Race, Berlin: Suhrkamp 2021; Naomi Zack
(Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy and Race, New York/Oxford:
Oxford University Press 2017; und Paul Taylor/Linda Martin Alcoff/Luvelle
Anderson (Hg.), The Routledge Companion to Philosophy of Race, New
York/London: Routledge 2018.

3 Vgl.z.B. Chike Jeffers et al. (Hg.), What is Race? Four Philosophical Views,
Oxford: Oxford University Press 2019. Sally Haslangers Sozialkonstrukti-
vismus, der auch die Kategorie race thematisiert, ist auch auf Deutsch zu-
ganglich: Sally Haslanger, Der Wirklichkeit widersteben: Soziale Konstruk-
tion und Sozialkritik, Berlin: Suhrkamp 2021, hrsg. v. Daniel James.

4  Vgl. z.B. Charles Mills, Der Racial Contract, Frankfurt am Main/New York:
Campus 2023, S. 49—76; Charles Mills, »Weifles Nichtwissen«, in: Lepold/
Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race, S. 180-216; und Shan-
non Sullivan/Nancy Tuana (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance,
Albany: State University of New York Press 2007.

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.1016/j.acorp.2023.100044
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.1016/j.acorp.2023.100044

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

verbunden sind: Das (weifle, teilweise intentionale) >Nichtwissen« iiber
Prozesse der Rassifizierung’ fithre dazu, dass das Phanomen des Rassis-
mus nicht erkannt wird. Im Kontext von Ethik und Moralphilosophie
wird diskutiert, was Rassismus ethisch besonders verwerflich macht und
worin die moralische Psychologie des rassistischen Denkens liegt.¢ In
der Wissenschaftsphilosophie, insbesondere in der Philosophie der Bio-
logie, wird nach dem biologischen Status von race und nach den Bedin-
gungen fiir eine plausible Anwendung dieser Kategorie gefragt, etwa in
der Medizin.” In der Sprachphilosophie werden unter anderem die Se-
mantik von race oder die Bedeutung rassistischer bzw. antirassistischer
Sprechakte diskutiert.®

Im Bereich der Philosophiegeschichte wurde einige Arbeit geleistet, um
die Bedeutung von Rassismus in der Geschichte der europiischen Philoso-
phie aufzuarbeiten und zu diskutieren, inwiefern sich diese in den Schrif-
ten von Hume, Kant, Hegel und anderen zeigt.® Die dritte Gruppe von
Ansitzen ist in der Sozialphilosophie und Phinomenologie verortet und
analysiert die negativen Auswirkungen von Rassismus mit den Methoden
der strukturellen Gesellschafts- und Lebensweltanalyse. Sie versteht sich
dezidiert als antirassistisches Projekt und wird haufig als Critical Philo-
sophy of Race bezeichnet.'® Dabei beziehen sich phinomenologische und

5 Nach Mark Terkessidis beinhaltet Rassifizierung den Prozess der >Rassen-
konstruktion¢, bei dem bestimmte biologische Merkmale hervorgehoben
werden, um Menschen in stereotyper und negativer Weise zusammenzufas-
sen. Dieser Prozess bildet eine der Grundlagen des soziopolitischen >Appa-
rats< des Rassismus. Vgl. Mark Terkessidis, Die Banalitit des Rassismus:
Migranten zweiter Generation entwickeln eine neue Perspektive, Bielefeld:
transcript 2004, S. 98—100.

6  Vgl.z.B. Lawrence Blum, »I'm Not a Racist, But...«. The Moral Quandary
of Race. Ithaca: Cornell University Press 2002, und David Kim, » Contempt
and Ordinary Inequality«, in: Susan Babbit/Sue Campbell (Hg.), Racism and
Philosophy, Ithaca: Cornell University Press 1999, S.108-123.

7 Vgl. z.B. Stephen G. Morris, »Preserving the Concept of Race: A Medical
Expedient, a Sociological Necessity«, Philosophy of Science (2011/5), S.
1260-1271.

8  Vgl. z.B. Sally Haslanger, » Language, Politics, and >The Folk« Looking for
the > Meaning« of >Race««, The Monist (2010/2), S. 169-187.

9  Vgl. Robert Bernasconi/Tommy Lott, The Idea of Race, Indianapolis: Hack-
ett Publishing 2000, und Peter Park, Africa, Asia, and the History of Philos-
ophy, Albany: State University of New York Press 2014. Fiir eine umfangre-
iche Analyse zu Kant und Rassismus vgl. Huaping Lu-Adler, Kant, Race, and
Racism: A View from Somewhere, Oxford: Oxford University Press 2023.

10 Als Einfihrung ist Linda Martin Alcoffs Eintrag in der Stanford Encyclope-
dia of Philosophy zu empfehlen. Vgl. https://plato.stanford.edu/entries/critical-
phil-race/ (Zugriff: 05.12.2023). Fiir weitere Diskussionen vgl. Philomena Es-
sed, Theo Goldberg, Race Critical Theories, Malden: Wiley-Blackwell 2002,

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/entries/critical-phil-race/

YOKO ARISAKA

existenzialphilosophische Beitrige' oft auf Denker wie Frantz Fanon
oder Maurice Merleau-Ponty, da sich deren Ansitze als besonders geeig-
net erwiesen haben, um die Artikulationen derjenigen philosophisch auf-
zunehmen und zu reflektieren, die von Rassismus betroffen sind. Wichtig
sind in diesem Kontext auch interdisziplindre Verbindungen zu den Cri-
tical Race Studies, zu Ansitzen der feministischen Theorie, zur Anthro-
pologie, den Ethnic Studies," Africana Studies, Asian-American Studies,
Latinx Studies,”> Native American Studies und anderen.

Grundsatzlich ist die Critical Philosophy of Race in ihrer politisch-the-
oretischen Ausrichtung sowohl dem klassischen Liberalismus, der Begriffe
wie Gleichheit und Individualitit sowie Freiheit und Autonomie voraus-
setzt, als auch daran ankniipfenden Debatten um Multikulturalismus und
Vielfalt oder Diversitat gegentiber kritisch eingestellt.*+ Paradoxerweise, so
argumentiert Charles Mills in Multiculturalism as/and/or Anti-Racism? s

und Robert Bernasconi, Critical Philosophy of Race, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2023.

11 Vgl. z.B. Emily Lee (Hg.), Race as Phenomenal: Between Phenomenology
and Philosophy of Race, Albany: Rowman & Littlefield International 2o019;
Helen Ngo, The Habits of Racism: A Phenomenology of Racism and Ra-
cialized Embodiment, Lanham: Lexington Books 2017; Mariana Ortega,
In-Between: Latina Feminist Phenomenology, Multiplicity, and the Self, Al-
bany: State University of New York Press 2016; Lewis Gordon (Hg.), Ex-
istence in Black: An Anthology of Black Existential Philosophy, London:
Routledge 1997.

12 Ethnic Studies ist ein interdisziplinares Fachgebiet, das verschiedene Pro-
zesse der Rassifizierung und der darauf basierenden politischen Margina-
lisierung analysiert. Es wurde erstmals 1968 als Fachbereich an der San
Francisco State University im Rahmen von Studierendenstreiks und der For-
derungen der Black Student Union, der Latin American Students Organiza-
tion, der Asian American Political Alliance, der Filipino American Collegi-
ate Endeavor und der Native American Students Union eingerichtet. In der
Folgezeit wurden in vielen anderen Staaten Fakultiten fiir Ethnic Studies
eingerichtet.

13 Der Ausdruck Latinx wurde Mitte der 2000er Jahre als gender-neutraler Be-
griff von Akademiker:innen eingefiithrt, wird aber hiufig von nicht-akade-
mischen Menschen, die sich selbst als Hispanic identifizieren, abgelehnt, da
er zu unspezifisch ist. Jede einzelne Hispanic-Identitat (Chicano/a, Puerto
Rican, Mexicano/a, Colombian, usw.) hat ihre eigene Geschichte mit kultu-
rellen Erzahlungen und Diskursen.

14 Fur eine detaillierte Analyse vgl. Yoko Arisaka, »Paradox of Dignity: Eve-
ryday Racism and the Failure of Multiculturalism«, Ethik und Gesellschaft
(2010/2), https://doi.org/t0.18156/eug-2-2010-art-3 (Zugriff: 30.10.2024).

15 Charles Mills, »Multiculturalism as/and/or Anti-Racism?« in: Anthony
Laden/David Owen (Hg.), Multiculturalism and Political Theory, Cambridge:
Cambridge University Press 2007, S. 89-114.

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.18156/eug-2-2010-art-3
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://doi.org/10.18156/eug-2-2010-art-3

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

verschleiert die Anwendung eines farbenblinden, abstrakten und univer-
salistischen Begriffs von >Gleichheit« reale und konkrete politische Beherr-
schung sowie strukturellen Rassismus. Insofern musse der Schwerpunkt
weniger auf der Proklamierung einer abstrakten Gleichheit als vielmehr
auf der konkreten Herbeifiihrung politischer und gesellschaftlicher Struk-
turveranderungen sowie auf der Bewusstseinsbildung zur Forderung eines
solchen Wandels liegen.

Philosophy of Race ist heute, wie eben gezeigt, ein etabliertes Arbeits-
feld in der US-amerikanischen Philosophie, aber sie ist viel mehr als nur
eine akademische Disziplin. Das Fachgebiet steht fiir eine zutiefst enga-
gierte, antirassistische, aktivistische Tradition mit entsprechender Ge-
schichte, die iber einen langen Zeitraum von Schwarzen Aktivist:in-
nen und Intellektuellen — nicht nur aus den USA - entwickelt wurde
und erst seit jingerer Zeit auch von Akademiker:innen of Color vor-
angetrieben wird. Zu den frithen aktivistischen Denker:innen, die diese
Tradition beeinflusst haben, gehoren etwa Sojourner Truth (Abolitionis-
tin und Biirgerrechtlerin, 1797-1883), Frederick Douglass (Abolitionist
und Schriftsteller, 1817 oder 1818-1895), W.E.B. Du Bois (Soziologe
und Historiker, 1868-1963), Alain Locke (Philosoph und Schriftstel-
ler, 1885-1954), James Baldwin (Schriftsteller, 1924-1987), Martin
Luther King, Jr. (Pfarrer, Philosoph, Aktivist, 1929-1968), Malcolm X
(Schwarzer muslimischer Pfarrer, Aktivist, 1925-1965) sowie in Afrika,
der Karibik und Europa unter anderem Frantz Fanon (Psychiater und
marxistischer Philosoph, 1925-1961), Aimé Césaire (Schriftsteller und
Politiker, T913—2008) und Albert Memmi (Schriftsteller und Soziologe,
1920-2020). Im US-amerikanischen Kontext richten sich diese fritheren
Arbeiten etwa auf die Abschaffung der Sklaverei sowie auf >Wiedergut-
machung« fiir die Nachfahren derjenigen, die unter der Sklaverei gelit-
ten haben. Sie kritisieren anti-Schwarzen Rassismus und weifSe Vorherr-
schaft [white supremacy]. Im europdischen Kontext waren es vor allem
Fragen des Kolonialismus und des anti-kolonialen Widerstands sowie
die damit einhergehenden Kampfe gegen Rassismus und europiische
bzw. weifSe Vorherrschaft, die insbesondere im 19. und 20. Jahrhundert
diskutiert wurden und die Philosophie stark beeinflussten.

16 Der Ausdruck Farbenblindheit (color-blindness) wurde urspriinglich im
Rahmen der Forderungen nach Gleichberechtigung wihrend der Biirger-
rechtsbewegung verwendet, um Menschen positiv als Menschen zu be-
zeichnen — >unabhingig von ihrer Hautfarbe<«. Heute meint er jedoch oft
»die Farbe ignorieren< und die daraus resultierende >Blindheit in Bezug auf
Rassismus«. Fir Diskussionen tiber >farbenblinden Rassismus« vgl. Eduardo
Bonilla-Silva, Racism Without Racists: Color-Blind Racism and Racial In-
equality in Contemporary America, Lanham: Rowman & Littlefield 2010;
M. Brown et al., Whitewashing Race: The Myth of a Color-Blind Society,
Berkeley: University of California Press 2003.

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Wihrend der Ara der Biirgerrechtsbewegung in den spiten T960er
und dann in den 1970er bis goer Jahren verstanden sich Schwarze Phi-
losoph:innen in den USA weiterhin als Teil eines engagierten akademi-
schen Aktivismus und Widerstands. Sie wurden damit zu den Pionier:in-
nen der heutigen US-amerikanischen Philosophy of Race. Angela Davis,
bell hooks, Audre Lorde, Cornel West, Leonard Harris, Bernard Boxill und
Lucius Outlaw waren nur einige von ihnen. Die US-amerikanische Philo-
sophie blieb als akademischer Bereich zu dieser Zeit allerdings entschie-
den unpolitisch: Bereits seit den frithen 1950er Jahren fegte der antikom-
munistische McCarthyismus in den USA durch die akademische Welt und
viele, die verdidchtigt wurden, mit dem Kommunismus zu sympathisieren,
wurden zensiert oder anderweitig aus dem akademischen Betrieb ausge-
schlossen.’” Auch deshalb gewann der logische Positivismus in der Philo-
sophie immer mehr an Popularitat. Man begann, sich entschieden der ana-
lytischen Philosophie zuzuwenden, und vermied Themen, die mit sozialem
und politischem Denken, insbesondere dem Marxismus, verbunden waren.
So beseitigte die Philosophie auch einen grofsen Teil ihrer einstmals star-
ken Tradition des Pragmatismus, die sich mit gesellschaftlichen Themen
befasste. Denn die Philosophie in den USA sollte in ihrer Betonung von
Logik und Rationalitat im analytischen Verstandnis >rein theoretisch« sein.

Neben dem anhaltenden 6ffentlich-gesellschaftlichen Rassismus gegen
People of Color wurden Schwarze Philosoph:innen auch innerhalb der
Philosophie weitgehend akademisch marginalisiert. Um akademischen
Rassismus innerhalb und gesellschaftlichen Rassismus aufSerhalb der Phi-
losophie zu bekdmpfen, bildeten Schwarze Philosoph:innen eigene Netz-
werke, wie die 1976 in New York City gegriindete Society for the Study
of Africana Philosophy, die von ihrer Grundung durch Alfred Prettyman
an in seinem Haus beherbergt und zu einem wichtigen Forum fiir Schwar-
ze Philosoph:innen und politisch engagierte Laien wurde, die sich trafen,
um iiber akademische Ausgrenzung, iber Mangel an Diversitit sowie tiber
Rassismus in der Philosophie zu diskutieren. Die Gesellschaft bot Unter-
stiitzung, Verbindungen, Allianzen, Netzwerke, Mentor:innenschaft und
Ermutigung sowohl fiir die Teilnehmenden als auch fiir die nachfolgenden
Generationen. In den 1970er Jahren wurden an vielen Universitiaten Black
Studies, African-American Studies, Africana Studies und dhnliche Studi-
enginge eingerichtet, die sich mit der systematischen Analyse der Situa-
tion und Geschichte der Schwarzen Bevolkerung und Kultur befassten.™®

17 Vgl. John McCumber, Time in the Ditch: American Philosophy and the Mc-
Carthy Era, Evanston: Northwestern University Press 2001 fir eine ausfiihr-
liche Diskussion dartiber, wie die Philosophie in den USA weitgehend ana-
lytisch wurde und sich von sozialen und politischen Anspriichen entfernte.

18 Zur Geschichte der Black Studies vgl. Abdul Alkalimat, The History of
Black Studies, London: Pluto Press 2021; vgl. auch Michael Omi/Howard
Winant, Racial Formation in the United States, New York: Routledge 1986,

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

Wahrend viele Fiacher (etwa Geschichte, Literatur, Politikwissenschaft, So-
ziologie oder Amerikanistik) ihre Lehrpline nach und nach umgestalte-
ten, um diesem Wandel Rechnung zu tragen, blieb die Philosophie wegen
ihres analytischen Schwerpunkts, der sich mehr auf logische und natur-
wissenschaftliche Ansitze konzentrierte, als Disziplin hartnickig unverin-
dert. Themen wie Rassismus wurden der Politik und eben nicht der Phi-
losophie zugeordnet.

In diesem Zusammenhang mochte ich einen Philosophen besonders
hervorheben, der in dieser Zeit einen grofsen Einfluss auf die Entwick-
lung der Philosophy of Race hatte: Im Jahr 1989 veroffentlichte der
Schwarze Philosoph Cornel West The American Evasion of Philosophy:
A Genealogy of Pragmatism. Darin arbeitet er heraus, dass die Philoso-
phie in den USA im Kern immer stark soziopolitisch gepragt war, auch
in der Tradition des Pragmatismus.* Unter Bezugnahme auf die Debat-
ten klassischer US-amerikanischer Philosophen wie Ralph Waldo Emer-
son, John Dewey, Sidney Hook und W.E.B. Du Bois argumentiert West,
dass Philosoph:innen organische Intellektuelle sein sollten, die sich dar-
auf konzentrieren, gesellschaftspolitische Herausforderungen ihrer Zeit
zu erkennen und die Gesellschaft zum Besseren zu verandern.> Wie viele
seiner Vorganger betrachtete West Rassismus als das augenfilligste po-
litische Problem der Gegenwart. Philosoph:innen sollten als engagierte
Biirger:innen titig sein, die die Philosophie nutzen, um dieses Problem
anzugehen. Dies kann als Aufruf an die akademische Philosophie gele-
sen werden, sich starker politisch zu engagieren. Wests philosophische
Arbeit blieb in der Fachwelt weitgehend unbeachtet, erst sein 1993 ver-
offentlichtes Buch Race Matters, das er fiir ein breites Publikum verfass-
te, brachte in den USA das Thema Rassismus als ein Thema der Philoso-
phie in die 6ffentliche Diskussion.>!

In diesem Buch argumentiert West, dass Rassismus nicht nur ein >Problem
Schwarzer Menschenc sei, sondern ein strukturelles, existentiell-politisches

die einen umfassenden Uberblick iiber den Stand der Race Studies in den
USA bieten. Diese Studie trug entscheidend dazu bei, die akademische Land-
schaft sowohl in der Forschung als auch in der Lehre in den Sozial- und ins-
besondere in den Geisteswissenschaften zu verandern.

19 Cornel West, The American Evasion of Philosophy: A Genealogy of Prag-
matism, Madison: University of Wisconsin Press 1989; vgl. auch Chad
Kautzer/Eduardo Mendieta (Hg.), Pragmatism, Nation, and Race: Com-
munity in the Age of Empire, Bloomington: Indiana University Press 2009.

20 Fir eine Einfuhrung in Cornel West auf Deutsch, vgl. Jiirgen Manemann et.
al., Propbhetischer Pragmatismus. Eine Einfiibrung in das Denken von Cor-
nel West, Stuttgart: Fink 2015.

21 Cornel West, Race Matters, New York: Beacon Press 1993. Das Buch machte
ihn zu einem der profiliertesten 6ffentlichen Intellektuellen im Engagement
gegen Rassismus. Der Titel hat eine doppelte Bedeutung. Race >matters<, wie

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Problem gesellschaftlicher Gewalt gegen die Menschheit. Zwar sei es die
gesamte Existenz Schwarzer Menschen, die tiber Generationen hinweg
immer zutiefst von Rassismus gepragt war, doch stelle dies ein Problem
fiir die gesamte Gesellschaft dar, da durch Rassismus allgemeine mensch-
liche Werte wie Fursorge und Liebe vernachlissigt werden. West nennt
diesen Zustand >Schwarzen Nihilismus es ist »die gelebte Erfahrung,
mit einem Leben von erschreckender Sinnlosigkeit, Hoffnungslosigkeit
und (vor allem) Lieblosigkeit zurechtkommen zu miissen«.>* Race spielt
in Amerika tatsiachlich eine existenzielle, alle betreffende Rolle: Armut,
Verzweiflung, Gewalt und Paranoia in der Gesellschaft entstehen durch
Rassismus und betreffen alle, ob Schwarz oder nicht. Rassismus kann
bis heute als eine echte Krise der Demokratie bezeichnet werden. Wenn
wir die durch Rassismus verursachten Probleme nicht als ein Versagen
der Demokratie im Ganzen verstehen und uns in dieser grundlegenden
Weise damit auseinandersetzen, wird die Gesellschaft immer in einem
Zustand der Orientierungslosigkeit verbleiben.

Indem West >Rassismus« als ein Thema der Philosophie adressier-
te, trug er entscheidend dazu bei, dass sich die Philosophy of Race in
den 1990er Jahren in den akademischen Diskursen der USA immer
mehr durchsetzte. So waren es die Beitriage von Theo Goldberg, Nao-
mi Zack, K. Anthony Appiah, Lucius Outlaw, Kwasi Wiredu und an-
deren, die einen Weg zu einem erkennbaren Platz innerhalb des Fachs
offneten. Dennoch marginalisierte die akademische Philosophie alles,
was in irgendeiner Form mit race zu tun hatte — man konnte sich zwar
auf Theorien der (Un-)Gerechtigkeit spezialisieren, sobald man aber
Diskussionen um Rassismus einbezog, handelte es sich nicht mehr um
sernsthafte Philosophie<, sondern um Politik.>> Es galt als unumstofs-
lich, dass sich die Philosophie mit universalistischen (und rationalen)
Grundsitzen zu befassen habe, wihrend Themen wie race und Rassis-
mus als partikular (nur fir bestimmte Personen oder eine bestimmte
Gruppe relevant) angesehen wurden und daher in andere Disziplinen,
etwa in die Politikwissenschaft oder Soziologie gehorten. Es galt zudem
als >riskant« fir die eigene Karriere; das Thema Rassismus wurde des-
halb nicht nur von weifSen Philosoph:innen gemieden, die es fiir >phi-
losophisch unwichtig« hielten, sondern auch von Philosoph:innen und

etwa in »it matters = es ist wichtige, und >race matters< wie in »die Sache race«.
Einige der in dem Buch erorterten politischen Themen sind heute vielleicht
veraltet, aber die Kernthesen bleiben aktuell. Vgl. auch Democracy Matters,
New York: Penguin 2004.

22 West, Race Matters, S. 22—23.

23  Fir eine Auseinandersetzung mit der (idealen) Theorie der Gerechtigkeit von
John Rawls bezogen auf das Problem des (realen) Rassismus, vgl. Charles
Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberalism, Ox-
ford: Oxford University Press 2017, insbesondere S. 139-215.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

Doktorand:innen of Color, die sich ohnehin in einer marginalisierten,
prekidren Position befanden.*+

Erst in den spaten r99oer- und frithen 2000er-Jahren wurde Philoso-
phy of Race zu einem etablierten Teilbereich der US-amerikanischen Phi-
losophie. Philosoph:innen wie Linda Martin Alcoff, Robert Bernasconi,
Charles Mills, Lewis Gordon und George Yancy, die heute als fithrende
Philosoph:innen auf dem Gebiet der Critical Philosophy of Race bekannt
sind, machten die Disziplin Philosophy of Race sichtbar. Ihre Arbeit hat
in den letzten 20 Jahren einer explosionsartigen Zunahme junger Philo-
soph:innen in den USA Raum gegeben, die sich in allen Bereichen der
Philosophie auf Philosophy of Race zu spezialisieren begannen. Konkre-
te Strategien, etwa die aktive Rekrutierung von Promovierenden of Color,
wurden tatkriftig umgesetzt.>s Die Debatten in der Philosophie verlager-
ten sich von historischen Zugingen, die sich iberwiegend auf anti-Schwar-
zen Rassismus konzentrierten (und sich vornehmlich mit der Zeit nach der
Sklaverei auseinandersetzten und Fragen der Wiedergutmachung und der
weiflen Vorherrschaft adressierten), hin zu viel breiteren demografischen
und strukturellen Anliegen. Die Veroffentlichung von Alcoffs Visible Iden-
tities: Race, Gender, and the Self im Jahr 2005 etwa zeigte erstmals die
Moglichkeit auf, breitere Diskussionen zu eroffnen. Die sich neu heraus-
bildenden Debatten um Rassismus nahmen auch asiatische, arabische, in-
digene sowie lateinamerikanische Perspektiven mit jeweils unterschiedli-
chen Schwerpunkten auf: Die entsprechenden Gruppen sind schlieflich
mit komplexen unterschiedlichen Formen des Rassismus konfrontiert.>¢

24 Vgl. z. B. die personlichen Beitrige zum Thema racial diversity in der Phi-
losophie in den Leiter Reports: A Philosophy Blog, einem bekannten
Online-Forum zu verschiedenen Themen der akademischen Philosophie.
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-
racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html (Zugriff: 30.10.2024).

25 Laut der Humanities Indicators waren 2014 7,9% der abgeschlossenen Pro-
motionen von POCs verfasst, etwa drei Mal so viele wie 19935, https://www.
amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-
degrees-philosophy (Zugriff: 30.10.2024). Bis zum Jahr 2000 gab es genau
eine Universitat, die University of Hawaii at Manoa, an der man in nicht-west-
licher (konkret: mit einem Schwerpunkt in >asiatischer<) Philosophie promo-
vieren konnte. Im Jahr 2021 gab es bereits 48 Universititen, an denen man
in aulereuropiischen Philosophien sowie zu Themen um race promovieren
konnte — darunter in Africana, lateinamerikanischer, Native American, Asian
American und dekolonialer Philosophie sowie in Philosophy of Race.

26 Zu anti-hispanischen Formen des Rassismus vgl. z.B. Linda Martin Alcoff,
»Anti-Latino Racism«, in: A.M. Isasi-Diaz/Eduardo Mendieta (Hg.), De-
colonizing Epistemologies: Latina/o Theology and Philosophy, New York:
Fordham University Press 2012, S. 107-126. Zu anti-arabischem Rassis-
mus vgl. Steven Salaita, Anti-Arab Racism in the USA, London: Pluto Press

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://leiterreports.typepad.com/blog/2011/06/is-there-any-hope-for-the-racial-diversity-of-the-philosophy-profession.html
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy
https://www.amacad.org/humanities-indicators/higher-education/racialethnic-distribution-degrees-philosophy

YOKO ARISAKA

So werden etwa >Asiat:innen<’ (und Asian-Americans) sowie Arab- und
Hispanic Americans hiufig als >fremd< angesehen und sind von Fremden-
feindlichkeit, Vorwiirfen des Antinationalismus, anti-muslimischer Diskri-
minierung, politischer Ausgrenzung und Rassismus betroffen. Unter den
»asiatischen« Menschen gelten >Ostasiat:innen« (aus Japan, Korea, China)
oftmals als white adjacent (weif$-angrenzend), assimiliert und aufstiegsori-
entiert (so der Mythos der Model Minority) und erfahren deshalb zum Teil
eventuell weniger Rassismus (sind dafiir aber haufig Zielscheibe von Neid),
wihrend >Siid«- und >Stidostasiat:innen< (mit dunklerer Hautfarbe) eher
einem auf Hautfarbe beruhenden Rassismus ausgesetzt sind.>® Wihrend
Asian, Arab und Hispanic Americans als >Auslander:innenc« gelten, werden
Schwarze und Native Americans als >Amerikaner:innen« betrachtet, sind
jedoch mit intra-amerikanischen Formen des Rassismus konfrontiert, die
historisch gesehen alter sind und mit massiverer Gewalt verkniipft waren.

Um dieser Vielfalt gerecht zu werden, wurde im Jahr 2004 in San
Francisco der California Roundtable on Philosophy and Race als Treff-
punkt fiir Philosoph:innen mit Interesse an race-Fragen gegriindet, der
der Vernetzung und dem Austausch von Ideen dienen sollte.** Diese
Plattform ist damit die erste und bis heute einzige philosophische Ge-
sellschaft, die race und Philosophie zum Fokus hat. Bis in die 2000er war
Philosophy of Race uberwiegend >East-Coast und schwarz-weifs« gepragt
- so haben wir es in Kalifornien wahrgenommen. Zum Beispiel konzen-
trierte sich die bereits erwahnte Society for the Study of Africana Philos-
ophy in erster Linie auf anti-Schwarzen Rassismus. In Kalifornien, wo

2006. Zum Verhdltnis von anti-arabischem Rassismus und US-Nationalis-
mus nach dem 11. September 2001 vgl. Alia Al-Saji, »Muslim Women and
the Rhetoric of Freedom«, in: Mariana Ortega/Linda Martin Alcoff (Hg.),
Constructing the Nation. A Race and Nationalism Reader, Albany: State
University of New York Press 2009, S. 65-87. Zu anti-asiatischem Rassis-
mus vgl. David Kim/Ron Sundstrom, » Anti-Asian Racism«, American Phil-
osophical Quarterly 60:4 (2023), S. 411—424.

27 Ahnlich wie andere pseudorassistische und essentialisierende Kategorien wie
>hispanisch« und »afrikanische ist »asiatisch< eine Kategorie, die verschiede-
ne Nationen, Traditionen, Sprachen und Geschichten in Nordost-, Stidost-
und Siidasien zusammenfasst. Fiir eine Diskussion tiber die problematische
Natur dieser Bezeichnung, vgl. Yoko Arisaka, » Asian Women: Invisibility,
Locations, and Claims to Philosophy«, in: Naomi Zack (Hg.), Women of
Color in Philosophy, New York: Wiley-Blackwell 2000, S. 219-223.

28 Vgl. Claire Jean Kim, » The Racial Triangulation of Asian Americans«, Politik
& Gesellschaft (1999/1), S. 105-138. Eine kurze Zusammenfassung der Ge-
schichte des Rassismus gegen asiatische Menschen findet man unter https://
www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
(Zugriff: 30.10.2024).

29 Vgl https://caroundtable.org/ (Zugriff: 30.10.2024).

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://caroundtable.org/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://www.theskimm.com/news/history-of-anti-asian-racism-in-the-united-states
https://caroundtable.org/

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

viele Menschen historisch Hispanic oder asiatisch sind, wurde Rassismus
jedoch >West-Coast und divers< debattiert, etwa stirker mit Fremden-
feindlichkeit verbunden. Entsprechend versuchte der California Round-
table die Begriffe tiber die Schwarz-weif-Binaritit hinaus zu erweitern.>°

Diese Ausweitung der race-Debatten ist jedoch nicht unumstrit-
ten; etwa weil viele >Asiat:innen< von weiffen sowie Schwarzen Ame-
rikaner:innen als privilegiert, weif$-identifiziert oder weifS-angrenzend,
konservativ und gut ausgebildet und nicht als »Opfer< von Rassismus
wahrgenommen werden. Manche sagen sogar, dass es keinen Rassismus
gegen Asiat:innen gibt. Wenn der primare Rahmen der race-Forschung
Schwarz und weif ist, passen >Asiat:innen« nicht wirklich hinein. Der bi-
ndre Rahmen verstellt somit den Blick auf die lange Geschichte von anti-
asiatischem Rassismus. Latinx sind besonders Zielscheibe von Anti-Ein-
wanderungs-Nationalismus und Fremdenfeindlichkeit, in einem Mafs, in
dem es Schwarze US-Amerikaner:innen nicht sind, da sie als >Amerika-
ner:innenc gelten.’* Wenn die Rahmungen von Rassismusdebatten haupt-
sachlich Schwarz-weifS sind, dann konnen auch Latinx, wie Asiat:innen,
nicht so leicht zugeordnet werden. Allerdings sind Schwarze US-Ame-
rikaner:innen und Native Americans in Bezug auf okonomische Ver-
haltnisse sowie auf das historische Erbe, das den Zugang zu Ressour-
cen bestimmt, in der Tat bis heute mit unmenschlichen Bedingungen
konfrontiert, und sowohl das Erbe der Sklaverei als auch die Land- und
Entschadigungsfragen von Native Americans sind nach wie vor unge-
kldrt. Die heutige US-amerikanische Gesellschaft und Okonomie basie-
ren auf einer Geschichte der Sklaverei und der gewaltsamen Umsiedlung
und Vernichtung von Native Americans. Diejenigen, die lange zu anti-
Schwarzem Rassismus gearbeitet und geforscht haben, haben also die

30 Zu den Arbeiten der jiingeren Generation, die diesen breiteren demografi-
schen Wandel widerspiegeln, gehoren etwa David Haekwon Kim, » Alterity,
Analectics, and the Challenges of Epistemic Decolonization«, The Southern
Journal of Philosophy (2019), S. 37—-62; Emily Lee (Hg.), Race as Phenom-
enal: Between Phenomenology and Philosophy of Race, Albany: Rowman
& Littlefield International 2019; Helen Ngo, The Habits of Racism: A Phe-
nomenology of Racism and Racialized Embodiment, Lanham: Lexington
Books 2017; José-Antonio Orosco, Toppling the Melting Pot: Immigration
and Multiculturalism in American Pragmatism, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 2016; Mariana Ortega, In-Between: Latina Feminist Phenom-
enology, Multiplicity, and the Self, Albany: State University of New York
Press 2016; Falguni Sheth, Toward a Political Philosophy of Race, Albany:
State University of New York Press 2009; Ron Sundstrom, The Browning
of America and the Evasion of Social Justice, Albany 2008.

31 Fir eine Diskussion der Unterschiede zwischen >Latinx< und >Schwarzenc
vgl. Jorge Gracia (Hg.), Race or Ethnicity? On Black and Latino Identity,
Ithaca: Cornell University Press 2007.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Frage gestellt, warum race-Debatten >verwissert< werden sollten, indem
alle anderen ethnischen« Gruppen mit all ihren Unterschieden zum allge-
meinen Phinomen Rassismus gezihlt werden.3* Anti-Schwarzer und an-
ti-Native Rassismus sind schliefSlich noch immer die hervorstechendsten
Erscheinungen des amerikanischen Rassismus. So kritisierte beispiels-
weise Charles Mills die Ersetzung von race durch >Ethnizitit«. Bei >eth-
nischen« Identititen gehe es meist um kulturelle Identitidten, Rassismus
bedeute aber Entmenschlichung, und dabei ginge es eben nicht »nur< um
kulturelle Unterschiede, sondern um die fundamentalste aller ontologi-
schen Unterscheidungen tiberhaupt.33

Die Begriffe race und >Ethnizitdt< verweisen in der Tat auf zwei unter-
schiedliche Diskussionen, die in den USA gefiihrt werden. Bei der »ethni-
schen< Zugehorigkeit liegt der Schwerpunkt haufig auf >kulturellen Merk-
malen« Hispanics sprechen Spanisch und haben ihre eigene Subkultur;
»Asiat:innen< haben ihre eigenen Sprachen, Speisen und kulturellen Prak-
tiken. Diese Bevolkerungsgruppen stehen hiufig im Zentrum der Debat-
ten um Multikulturalismus, in denen es darum geht, dass alle kulturellen
Identitiaten und Praktiken als gleichwertig respektiert werden sollen. Die-
se Debatten stiitzen sich jedoch hiufig auf den Rahmen des politischen
Liberalismus, der mit Begriffen wie Respekt, Autonomie und Anerken-
nung der einzelnen Personen operiert und damit auch Forderungen nach
Respekt und Anerkennung verschiedener kultureller Identititen ins Zent-
rum stellt.3* Wenn versucht wird, den Rahmen des Multikulturalismus zu
nutzen, um Rassismus zu bekampfen, liegt insofern der Fehlschluss vor,
dass gleicher Respekt fiir Personen aus verschiedenen kulturellen Grup-
pen automatisch auch Rassismus abschaffen kann. Wie Charles Mills je-
doch in Multiculturalism als/oder Anti-Rassismus? (2007) argumentiert,
ist Rassismus keineswegs eine Frage der kulturellen Anerkennung und des
damit verbundenen Respekts, sondern es geht, wie bereits angemerkt, um
das viel tiefere Problem der Entmenschlichung. Laut Mills sind historisch
rassifizierte Individuen von vornherein und immer schon aus den postu-
lierten Bedingungen des Liberalismus ausgeschlossen.3s

32 Fir eine Verteidigung der Schwarz-weif§-Binaritit vgl. Joe Faegin, Systemic
Racism: A Theory of Oppression, New York: Routledge 2006. Fiir eine Dis-
kussion dariiber, wie dieser Rahmen anti-asiatischen Rassismus verschleiert,
vgl. Kim und Sundstrom, » Anti-Asian Racism«.

33 Charles Mills, »Multikulturalismus als/und/oder Anti-Rassismus?«, S. 105—
107.

34 Charles Taylors Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Ber-
lin: Suhrkamp 2009 war entscheidend fiir die Etablierung der liberal geprag-
ten Diskussionen um Multikulturalismus in der politischen Philosophie.

35 Vgl. auch Arisaka, »Paradox of Dignity«, fir eine detaillierte Analyse der
Griinde, warum der liberale Multikulturalismus bei der Bekampfung von
Rassismus versagt.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

Es stellt sich die Frage, ob der Begriff des >kulturellen Rassismus« die
von Mills angesprochenen Probleme adressieren kann.’* Wenn andere
rassifizierte »ethnische« Gruppen zur Zielscheibe von Rassismus werden,
geht es auch dort um mehr als >nur< um die Nichtanerkennung kultu-
reller Identititen und Praktiken: Die rassifizierten »ethnischen< Anderen
werden nach ihrem biologischen Erscheinungsbild beurteilt, etwa nach
ihrer dunklen (>roten<, >gelben<) Hautfarbe und ihren korperlichen Merk-
malen (>schriage< Augen) — und sie werden als >weniger zivilisiert< ange-
sehen (z.B. im Fall der >Siidasiat:innen«). Diesem Argument folgend ldsst
sich annehmen, dass auch >ethnische« Gruppen >echten« (entmenschli-
chenden) Rassismus erfahren konnen und deshalb Teil der entsprechen-
den Diskussionen sein sollten.3”

Philosophy of Race ist heute, vor allem nachdem Black Lives Matter
zu einer globalen politischen Bewegung geworden ist, aus der akademi-
schen Philosophie der USA also nicht mehr wegzudenken, und es ist zu er-
warten, dass sich die aufgezeigte Entwicklung stabilisiert und Studierende
sich immer mehr in diesem Bereich spezialisieren konnen. Die American
Philosophical Association (APA), die grofite philosophische Gesellschaft
in den USA, hat seit 1998 verschiedene sogenannte Diversity Committees
and Newsletters eingerichtet, die sich mit den unterschiedlichen Anliegen
verschiedener Gruppen befassen.’® 1999 folgte dann die zweitgrofSte phi-
losophische Gesellschaft, die Society for Phenomenology and Existential
Philosophy, mit ihrem Diversity Committee.

Die Diversitatskomitees befassen sich mit ungerechten Praktiken der
Marginalisierung und gestalten die Umsetzung verschiedener Diversitits-
bemiithungen an philosophischen Fakultiten im ganzen Land, indem sie
Umfragen durchfilhren und organisatorische Unterstiitzung leisten (z.B.
durch das Angebot von Sommerschulen mit Diversititsbezug, an denen
Studierende of Color teilnehmen konnen und die von Dozierenden of Co-
lor durchgefihrt werden). Die Ausschiisse kontrollieren, dass Diversitit
unterstiitzt und in Zukunft besser gefoérdert wird; zusitzlich wird durch
Diversity Sessions auf Philosophiekongressen mehr Sichtbarkeit geschaf-
fen. So soll der status quo schrittweise immer weiter verbessert werden.

36 Fir die Unterschiede zwischen Rassismus und kulturellem Rassismus,
vgl. Tarig Modood, » Difference, Cultural Racism and Anti-Racism«, in:
Bernard Boxill (Hg.), Race and Racism, Oxford: Oxford University Press
2001, S. 238-256.

37 Fir eine Diskussion tiber die Probleme der Schwarz-weif3-Binaritit vgl. Ron
Sundstrom, The Browning of America, S. 65-91.

38 Fiir weitere Einzelheiten zu den Komitees und den Diversitdtsausschiis-
sen sowie zur Liste der diversitiatsbezogenen MafSnahmen in der APA vgl.
https://www.apaonline.org/page/divmenu (Zugriff: 30.10.2024) sowie Yoko
Arisaka, »Der Prozess der Diversifizierung der Philosophieinstitute in den
USA«, Polylog (2021/2), S. 103-115.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://www.apaonline.org/page/divmenu
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.apaonline.org/page/divmenu

YOKO ARISAKA

Wie nun deutlich geworden ist, wurde Philosophy of Race tiber die
Jahrzehnte zu einem sichtbaren Teil der US-amerikanischen Philosophie.
Dies ist das Ergebnis jahrzehntelanger, harter Arbeit von Philosoph:in-
nen of Color, die trotz eines feindseligen Umfelds nicht aufgegeben ha-
ben. Philosophy of Race bietet als Teilgebiet der akademischen Philoso-
phie einen Raum, in dem Studierende of Color sich sicher fithlen kénnen,
ohne stindigem Rechtfertigungsdruck ausgesetzt zu sein. Dennoch steht
die Philosophy of Race aufgrund des allgegenwirtigen Rassismus in der
Gesellschaft immer wieder unter Druck und wird weiterhin politisch be-
droht. Durch Druck von rechts und durch starke Gegenreaktionen nach
der Black Lives Matter-Bewegung wurden Rassismus und Diversitit von
einem vieldiskutierten politischen Thema zu einem der kontroversesten
uberhaupt. Die Rechte beklagt, dass die Linke in Identitdtspolitik und
anti-whiteness verfallen sei, und fordert ein Ende der race-basierten po-
litischen Koalitionen. So bewilligte die Legislative von Florida im Marz
2022 einen Gesetzesentwurf, der es Lehrenden verbietet, Critical Race
Theory zu unterrichten. Dies bedeutet, dass etwa Sklaverei, Wiedergut-
machung, Anti-Einwanderung und andere Themenfelder, die weifse Vor-
herrschaft kritisieren, aus den Lehrpldnen ausgeschlossen werden sollen.
Obwohl an vielen philosophischen Fakultiten der Liberal-Arts-Univer-
sititen (die keine Masterstudienginge und keine Promotion anbieten)
sowie an staatlichen Universititen diversifizierte Lehrpldne eingefiihrt
wurden und mittlerweile race- und Rassismus-bezogene Themen durch-
aus gelehrt werden, hat sich die Situation seit Kurzem wieder deutlich
verschlechtert. Die philosophischen Fakultiten an grofSen Forschungs-
universititen sind nach wie vor tiberwiegend analytisch ausgerichtet. Sie
scheuen >politische« Themen wie Rassismus und vermeiden sogenannte
engagierte Philosophie. Trotz der zu beobachtenden kleinen Fortschrit-
te anti-rassistischer Bewegungen ist die politische Situation nicht besser
geworden - rassistische Angriffe, Armut, Gewalt sowie die Spaltung der
Gesellschaft sind nach wie vor ernsthafte Probleme der US-amerikani-
schen Gesellschaft oder haben sich teilweise sogar verschlimmert. Ras-
sismus bleibt deshalb ein drangendes Problem, das auch in der akademi-
schen Welt und insofern auch in der Philosophie behandelt werden sollte.

Philosophie und race im deutschsprachigen Kontext?

Auf den ersten Blick scheint ein Aquivalent zur Philosophy of Race im
deutschsprachigen Raum durchaus maglich. Philosophische Analysen
zu den Begriffen race und >Rasse< oder zu Rassismus und Rassifizierung
konnen aus dem deutschsprachigen Raum heraus durchgefihrt wer-
den und werden es teilweise auch schon. Eine bestimmte Heuristik und
entsprechende Methoden (wenn auch nicht konkrete Inhalte) kénnen

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

teilweise den US-amerikanischen Debatten entlehnt und mit Modifika-
tionen und Anpassungen auf den deutschsprachigen Raum iibertragen
werden. Kritische meta-philosophische Analysen, etwa dazu, warum
Themen wie race und Rassismus sich in der deutschsprachigen Philo-
sophie bisher nicht durchsetzen konnten, konnen durchgefithrt werden.
Besonders im Feld der Geschichte der Philosophie, aber auch in der Phi-
nomenologie und politischen Philosophie, lassen sich bereits eine gan-
ze Reihe von Ansitzen aus dem deutschsprachigen Raum verzeichnen.»

Ebenso ist Rassismusforschung im deutschsprachigen Raum aufSer-
halb der Philosophie, zum Beispiel in den Sozialwissenschaften, den Li-
teraturwissenschaften und der Piadagogik, schon lange gut etabliert.+

39 Das Thema >Kant und Rassismus« wurde beispielsweise im Deutschlandfunk
behandelt: https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-
philosoph-immanuel-kant-ein-10o.html. (Zugriff: 30.10.2024); vgl. auch
Karlfriedlich Herb, »Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Ver-
nunft«, Zeitschrift fiir Politik (2018/4), S. 381-398; Karin Hostettler, Kritik,
Selbstaffirmation, Othering. Immanuel Kants Denken der Zweckmdifigkeit
und die koloniale Episteme, Bielefeld: transcript 2020; Alex Sutter, »Kant
und die >Wilden<. Zum impliziten Rassismus in der Kantischen Geschichts-
philosophie«, Prima Philosophica (1989), S. 241-266; Peggy Piesche, »Der
>Fortschritt« der Aufklarung — Kants >Race« und die Zentrierung des weifSen
Subjekts«, in: Maureen Maischa et al., (Hg.), Mythen, Masken und Subjek-
te. Kritische WeifSseinsforschung in Deutschland, Miinster: Unrast 2017 S.
30—39. Zur Diskussion der Rassismen Kants und Hegels im Kontext des 18.
Jahrhunderts und ihrer Auswirkungen auf die afrikanische Philosophie vgl.
Anke Granef3, Philosophie in Afrika: Herausforderungen einer globalen Phi-
losophiegeschichte, Berlin: Suhrkamp 2023, S. 500-536. In Bezug auf Hegels
Rassismus vgl. Daniel James/Franz Knappik, » Exploring the Metaphysics of
Hegel’s Racism: The Teleology of the >Concept« and the Taxonomy of Races«,
Hegel Bulletin (2023/1), https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-
bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-
the-concept-and-the-taxonomy-of-races/tEDA6C3107B924FE625EFA3E
BE;584F62 (Zugriff: 30.11.2024); vgl. auch das DFG-Projekt, » Wie umge-
hen mit Rassismus, Sexismus und Antisemitismus in Werken der Klassischen
Deutschen Philosophie?« (2022—2027), https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.
de/ (Zugriff: 30.11.2024). In der Phanomenologie, vgl. Thomas Bedorf, »Si-
tuierte Korper: Phanomenologien der Rassifizierung«, in: Irina Gradinari/Ivo
Ritzer (Hg.), Genre und Race, Mediale Interdependenzen von Asthetik und
Politik, Wiesbaden: Springer 20215 In der politischen Philosophie vgl. Ina
Kerner, Differenzen und Macht: Zur Anatomie von Rassismus und Sexismus,
Frankfurt am Main/New York: Campus 2009 und die Beitrage von Robin Ce-
likates, z.B. https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-
eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln (Zugriff: 30.10.2024).

40 Vgl z.B. Susan Arndt, Rassismus begreifen: Vom Triimmerbaufen der Ge-
schichte zu neuen Wegen, Miunchen: C.H. Beck 2021 und dies., Rassistisches

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/wissenschaftsgeschichte-war-philosoph-immanuel-kant-ein-100.html
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://www.cambridge.org/core/journals/hegel-bulletin/article/exploring-the-metaphysics-of-hegels-racism-the-teleology-of-the-concept-and-the-taxonomy-of-races/1EDA6C3107B924FE625EFA3EBE584F62
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://wieumgehenmitrsa.uni-jena.de/
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln
https://www.philomag.de/artikel/robin-celikates-wir-sind-zeugen-eines-ideologischen-kampfes-der-mit-allen-mitteln

YOKO ARISAKA

Auch in eher populdrwissenschaftlichen Biichern ist Rassismus als The-
ma durchaus prisent.#" Rassismuskritische Forschung und akademi-
schen Aktivismus (dhnlich wir fiir den US-amerikanischen Kontext be-
schrieben) gibt es ebenfalls in der dekolonialen politischen Theorie sowie
in den Migrations- und Postmigrationsstudien.+* Etabliert ist zudem die
sogenannte kritische Weifseinsforschung (Critical Whiteness Studies).+

Warum also gibt es in der Philosophie des deutschsprachigen Raums
noch kaum Forschung beziehungsweise wenig Bewusstsein zu den The-
men und Anliegen der Philosophy of Race, wie sie in den USA seit Jahr-
zehnten sichtbar sind? Im Folgenden einige Uberlegungen.

Erstens der Faktor Sprache: Der US-amerikanische race discourse, der
die systematische Analyse race-bezogener Diskurse betreibt, um die Re-
levanz von race und Rassismus in offentlichen Debatten hervorzuheben,

Erbe. Wie wir mit der kolonialen Vergangenheit unserer Sprache umgehben,
Berlin: Duden 2022; Detlev Claussen, Was heifSt Rassismus?, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1994; Wulf D. Hund, Rassismus, Bielefeld:
transcript 2007; Claus Melter/Paul Mecheril (Hg.), Rassismuskritik, Schwal-
bach: Wochenschau 2009; und Mark Terkessidis, Die Banalitit des Rassismus.

41 May Ayim/Katharina Oguntoye/Dagmar Schultz (Hg.), Farbe bekennen: Af-
ro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, Berlin: Orlanda 1989,
war die erste Sammlung von personlichen Geschichten und Perspektiven auf
Rassismus in Deutschland; vgl. auch May Ayim, Blues in schwarz weiss: Ge-
dichte, Berlin: Orlanda 19953 Aladin El-Mafaalani, Wozu Rassismus? Koln:
KiWi-Taschenbuch 2021; Alice Hasters, Was weiffe Menschen nicht iiber
Rassismus horen wollen, aber wissen sollten, Miinchen: hanserblau 2020;
Tupoka Ogette, exit Racism: rassismuskritisch denken lernen, Munster: Un-
rast 2018; Noah Sow, Deutschland Schwarz Weiss: Der alltigliche Rassismus,
Miinchen: Bertelsmann 2009. Diese Biicher fokussieren alle auf anti-schwar-
zen Rassismus. Hami Nguyen, Das Ende der Unsichtbarkeit: Warum wir iiber
anti-asiatischen Rassismus sprechen miissen, Berlin: Ullstein 2023, themati-
siert Asiat:innen in Deutschland besonders aus feministischer Perspektive.

42 Vgl. z.B. Kein Nghi Ha/Nicola Lauré al-Samarai/Sheila Mysorekar (Hg.),
re/visionen: Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus,
Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Miinster: Unrast 2016; Tiffa-
ny Florvil, Black Germany: Schwarz, deutsch, feministisch - die Geschichte
einer Bewegung, Berlin: Ch. Links 2020, und Fatma El-Tayeb, Undeutsch:
Die Konstruktion des Anderen in der postmigrantischen Gesellschaft, Bie-
lefeld: transcript 2016. Einzigartig ist Coretta Ehrenfelds Philosophie der
transnationalen Migration: Implikationen einer kopernikanischen Wende,
Bielefeld: transcript 2022. Es bietet eine philosophische Analyse von Mig-
ration und Transnationalitit als Bedingungen soziopolitischer Subjektivitit.

43 Vgl. Martina TiSberger et al. (Hg.), Weif§ — WeifSsein — Whiteness: Kritische
Studien zu Gender und Rassismus, Berlin: Peter Lang 2009; fiir ein Sach-
buch vgl. Jule Bonkost, Kritisch weif sein: eine Anleitung zum Mitmachen,
Miinster: Unrast 2023.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

kann aufgrund der Unterschiede, die bereits im Begriff »Rasse< angelegt
sind, nicht direkt ins Deutsche iibertragen werden. >Rasse, ein im Deut-
schen weitgehend veralteter biologistischer Begriff, kann heute nicht pro-
blemlos als Ersatz fiir race verwendet werden, um gesellschaftliche rassis-
tische Verhiltnisse effektiv zu diskutieren, da der Begriff zu sehr mit den
spezifischen Assoziationen der biologistisch begriindeten Rassenpolitik
des Nationalsozialismus »aufgeladenc ist. Allein die Verwendung des Wor-
tes >Rasse« zur Bezeichnung des hier besprochenen Teilgebiets Philosophy
of Race kann leicht als rassistisch (oder als rechtsextremistisch) eingestuft
werden. Bereits dieser historische Hintergrund wirft Fragen auf, die spezi-
ell fiir den deutschsprachigen Kontext geklart werden missen.

Der englischsprachige Begriff race ist in erster Linie politisch und so-
zial zu verstehen und bezeichnet seit der Ara der Biirgerrechtsbewegung
eine politische Orientierung. Race wurde zu einem unverzichtbaren Be-
griff der Identitiatsbildung, und das Sprechen tiber oder die Benennung
von race consciousness (im Sinn des Marxschen Klassenbewusstseins),
race pride (Stolz in Bezug auf die eigene rassifizierte Gruppe, wie black
is beautiful), racial justice (auf Rassismus fokussierte Gerechtigkeit), race
competence (Kompetenz oder politisches Wissen zuden Themen race und
Rassismus) und racial empowerment (Ermachtigung der eigenen rassi-
fizierten Gruppe, wie beispielsweise in Black Power) wurden zu wich-
tigen Instrumenten fur Koalitionsbildungen in Communities of Color.
Alle diese Ausdrucke konnen in der deutschen Sprache nicht wirklich
gebildet werden, ohne rassistisch oder hochgradig politisch problema-
tisch zu klingen (man denke nur an >Rassenstolz). Es ist also schwierig,
den Begriff sRasse« zu verwenden, um Menschen politisch zu kategorisie-
ren, selbst wenn es zu einem antirassistischen Zweck ist. In der Literatur
werden deshalb oft die englischen Ausdriicke oder alternative Begriffe
wie >Rassifizierung« und >rassifiziert< verwendet. Generell wird der Be-
griff sRasse« im deutschsprachigen Kontext meist ganz vermieden. In der
Philosophie des deutschsprachigen Raums (aber auch generell) werden
Menschen vermeintlich gleichwertig und damit >farbenblind« betrachtet.
Einerseits ist dies natiirlich durchaus richtig: Es muss Teil des Ziels blei-
ben, alle Menschen als gleichwertig zu betrachten und damit den Begriff
>Rasse« obsolet zu machen. Paradoxerweise ist es aber so, dass das Pro-
blem des Rassismus ohne die Verwendung des Begriffs >Rasse< oder race
uiberhaupt nicht adressiert werden kann. Womoglich lasst sich ohne die-
sen Begriff gar nicht die Realitdt des Alltagsrassismus erkennen, den vie-
le Menschen tiglich erfahren. Gerade weil der Glaube an Gleichheit oft
so stark ist, wird man dazu verfithrt anzunehmen, es gibe keinen Ras-
sismus mehr, was aber nattirlich nicht der Fall ist.+

44 Zum Zusammenhang zwischen einem Glauben an die Gleichheit und
der Persistenz von Rassismus vgl. Claudia Dalbert/Andreas Zick/Daniela

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

Zweitens der Faktor Geschichte und Kontext: Philosophy of Race ist
in den USA eher im Sinne einer Lobbybewegung und eines akademischen
>Aktivismus von unten«< zu verstehen, der in erster Linie von Schwar-
zen Philosoph:innen als Betroffenen betrieben wird, denn als ein farben-
blindes, konzeptionell-intellektuelles Unternehmen, wie es im deutsch-
sprachigen Raum oft verstanden wird. Es ist beim Thema Rassismus
entscheidend, wer die Forschung betreibt, die eigene Position ist not-
wendigerweise ein wesentlicher Bestandteil des Arguments.+ Der per-
sonliche Hintergrund von Philosoph:innen tritt immer auch in deren
Philosophie hervor: Obwohl Philosophy of Race ein akademisches Teil-
gebiet der Philosophie ist, entstand es, wie oben beschrieben, zunachst
aus dem Schmerz, der Wut, der Verzweiflung und schliefSlich der Hoff-
nung auf eine bessere Zukunft seitens der von Rassismus Betroffenen.
Es handelt sich bei einer solchen Philosophie also um politisches Enga-
gement von ehemals Ausgeschlossenen und ermdoglicht es, Ungerechtig-
keiten aus Perspektive derer, die es tatsichlich betrifft, aufzuzeigen. Das
Feld bietet rassifizierten und marginalisierten Studierenden und Promo-
vierenden einen sicheren Hafen, in dem sie zu Themen forschen konnen,
die sie personlich interessieren. Somit ist das Bekenntnis zu diesem For-
schungsgebiet immer auch ein Akt der Solidaritit und des Engagements
fur den Antirassismus, der von engagierten Akademiker:innen of Color
trotz Marginalisierung und Ausgrenzung vorangetrieben wird. In meiner
Zeit als Doktorandin und Assistentin sowie als associate professor habe
ich aus dem Netzwerk von Kolleg:innen und Mentor:innen of Color un-
schitzbare Unterstitzung erhalten.+* Wir konnten freimiitig und offen
miteinander tiber Marginalisierungserfahrungen sowie uiber die >weifSe
Welt« der Philosophie (die wir deutlich als eine solche wahrgenommen
haben) sprechen. In diesem Sinne war Philosophy of Race fiir uns kein
Teil der snormalen< Philosophie, sondern eine Moglichkeit, sich direkt

Krause, »Die Leute bekommen, was ihnen zusteht. Der Glaube an eine ge-
rechte Welt und die Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit«, in: Wilhelm
Heitmeyer (Hg.), Deutsche Zustinde 8, Berlin: Suhrkamp 20710, S. 87-106.

45 In George Yancy (Hg.), Reframing the Practice of Philosophy: Bodies of
Color, Bodies of Knowledge, Albany: State University of New York Press
2012, reflektieren siebzehn einflussreiche Philosoph:innen of Color, darun-
ter Linda Martin Alcoff, Charles Mills, Lewis Gordon, Ofelia Schutte, Nel-
son Maldonaldo-Torres u.a., iiber ihre Philosophie als Philosoph:innen of
Color. Wie der Titel bereits andeutet, geht es dabei darum zu zeigen, wie
Philosophie anders, namlich unter Einbeziehung rassifizierter personlicher
Hintergriinde, betrieben werden kann, um die Relevanz dieser Erfahrungen
fiir die Forschung und berufliche Praxis aufzuzeigen.

46 Fur die Unterstiitzung wihrend meiner Zeit in den USA bedanke ich mich
besonders bei Linda Martin Alcoff, Eduardo Mendieta, Charles Mills, Lew-
is Gordon, Cornel West und Naomi Zack.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

und philosophisch tiber Rassismuserfahrungen auszutauschen. Wir er-
lebten uns als Community, als Teil einer Gemeinschaft, in der wir uns
(im Gegensatz zu anderen Teilen der akademischen Philosophie) verstan-
den und sicher gefiihlt haben und in der wir uns gegenseitig Mut ma-
chen konnten, ohne uns dafiir rechtfertigen zu miissen, dass wir Philo-
sophie betreiben.+

Im deutschsprachigen Raum sieht die Situation noch grundsitzlich an-
ders aus: So gibt es zwar einige Philosoph:innen, die tiber race und Ras-
sismus forschen, aber noch kaum PoC und andere >nicht-Deutsch« gelese-
ne Philosoph:innen, die eigene personliche Hintergriinde thematisieren.
Es gibt keine aktiven philosophiespezifischen Communities oder Netz-
werke von Akademiker:innen of Color, und die Studierenden und Pro-
movierenden of Color, die in der Philosophie sind, sind bisher kaum ver-
netzt. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Situation deutlich von der
sPhilosophy of Race-Szene«in den USA, wo sich die Gemeinschaft regel-
mifig bei verschiedenen Tagungen zum Austausch und zur gegenseitigen
Unterstiitzung trifft — etwa zu den APA-Kongressen oder anderen Ver-
anstaltungen der philosophischen Fachgesellschaften. Im deutschspra-
chigen Raum sind solche akademischen und politischen Praktiken nicht
ausgeschlossen, im Moment ist dies aufgrund der geringen Anzahl von
Philosoph:innen of Color und von Personen, die in der Philosophie ent-
sprechende Ansitze verfolgen, allerdings noch schwer vorstellbar. Dies
sollte uns aber nicht entmutigen: Wie die Konferenz >Philosophie und
Rassismus«< 2022 in Munster zeigte, gibt es im deutschsprachigen Raum
durchaus bereits eine kritische Masse an interessierten Philosoph:innen,
die sich Themen um race und Rassismus zuwenden.** Es gibt also im-
mer Veranderungspotenzial — und auch weifS-gelesene Philosoph:innen
(Charles Mills wiirde sie als white renegades, also als >weifSe Abtriinnige«
bezeichnen)# koénnen im deutschsprachigen Raum Studierende of Col-
or aktiv fordern und unterstiitzen sowie entsprechende Diversitatsstra-
tegien in Gremien und Institutionen stirken.

Zusitzlich ist die Inklusion von Philosoph:innen of Color besonders
fiir die Anderung der Machtstrukturen wichtig: Wenn >weifle, oder

47 Ein Grund, warum ich in Deutschland (seit 2007) keine Philosophy of Race
mehr machen wollte, war der Kommentar eines emeritierten Professors nach
einem meiner Vortrage: » Alles, was die Amerikaner machen, ist vollkomme-
ner Quatsch, das ist alles keine Philosophie«. Diese Erlebnisse pragen uns,
stellen uns infrage, verunsichern uns. Gerade hier kann der Kontakt mit an-
deren Betroffenen helfen.

48 Vgl. https://philosophieundrassismus.weebly.com/ (Zugriff: 30.10.2024).

49 Mills schreibt in der Widmung zu seinem Buch Der Racial Contract: »Die-
ses Buch ist den Schwarzen, Roten, Braunen und Gelben gewidmet, die Wi-
derstand gegen den Racial Contract geleistet haben, und den WeifSen Ab-
triinnigen und Race-Verritern, die ihn abgelehnt haben«, k.S.

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://philosophieundrassismus.weebly.com/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://philosophieundrassismus.weebly.com/

YOKO ARISAKA

nicht-betroffene Akademiker:innen sich philosophisch mit race und Ras-
sismusauseinandersetzen und >fur die Betroffenen< sprechen, besteht die
Gefahr, dass Rassismus performativ reproduziert wird. Es handelt es sich
hier um das alte Problem des white takeover: Wer wird noch ernst genom-
men und gehort und wer wird ausgegrenzt, ignoriert und zum Schweigen
gebracht? Wenn zum Beispiel ein weifSer Philosoph (egal ob in den USA
oder im deutschsprachigen Raum) tiber rassistische Ungerechtigkeiten
spricht, dann wird das meist als respektabler und lobenswerter Ausdruck
politischer Emporung in Solidaritit verstanden. Die Diskussionen bleiben
dann aber meist theoretisch oder akademisch. Es muss nicht immer >weif3
vs. PoC« sein, aber das Problem liegt in der performativen Reproduktion,
dass Nicht-Betroffene denjenigen (meist PoCs), die eventuell personlich
mit Rassismus konfrontiert sind und tiber Erfahrungen aus erster Hand
berichten konnten, erkliren, was Rassismus bedeutet. Wenn wir als Akade-
miker:innen of Color jedoch tiber Rassismus sprechen oder dieses Thema
lehren, machen wir oft die Erfahrung, dass die Inhalte vom Publikum als
personlich und emotionalisiert wahrgenommen werden. Damit bekommt
die Diskussion einen anderen Charakter als ein rein akademischer Disput
und philosophische Aussagen werden etwa als >Stimmen der Opfer, als be-
sondere und ausschliefSende Betroffenenperspektiven oder als personliche
>Rache gegen Weifse< gedeutet. Die Lage ist oft angespannt, das Verhaltnis
von Tater:in und Opfer steht im Raum, manche fihlen sich angegriffen
oder bedroht, manche schuldig und traurig, manche werden defensiv. Die-
se Dynamik produziert insgesamt einen deutlich >weniger akademischen
Eindruck — zumindest wird es oft so wahrgenommen und eingeschatzt,
wenn Akademiker:innen of Color iber Rassismus sprechen. Einerseits sind
wir natiirlich >Expert:innens, die auf jeden Fall tiber Rassismus sprechen
sollten (dafiir bekommen wir Anerkennung), andererseits wirkt diese Re-
produktion der >Rollen« fiir Akademiker:innen of Color nicht immer posi-
tiv, da die Themen race und Rassismus sowie Akademiker:innen of Color
selbst in der Philosophie ohnehin bereits marginalisiert sind.

In diesem Sinne verstehe ich Philosophy of Race als weit mehr denn
nur als eine fachliche Untersuchung von Begriffen und Theorien. Es han-
delt sich vielmehr um eine reflexive Praxis, die nicht nur Solidaritit,
sondern auch kritische, meta-philosophische und akademisch-politische
Uberlegungen, auch zur Schaffung neuer Moglichkeiten in der akademi-
schen Praxis fiir die an den Debatten Beteiligten umfasst. In den von der
APA organisierten Sessions (bei den APA-Kongressen) wurde viel Arbeit
in die Entwicklung von good practices investiert, um solche Themen di-
rekt zu besprechen oder das Programm im Sinne einer fairen Reprasenta-
tion zu gestalten.s° Ein mogliches Vorbild ist also bereits vorhanden und

so Ich habe 1999—2001 bei dem Programm Committee der APA Pacific mit-
gewirkt sowie 2000-2003 bei dem Diversity Committee der Society for

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

teilweise auch bereits im deutschsprachigen Raum umgesetzt. So kann
die institutionelle Lobbyarbeit der Vorstands-AG >Philosophie und Di-
versitit« der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophies™ als ein Beispiel fiir
die Gestaltung von good practices gewertet werden.

Ein weiterer Aspekt, der eine Praxis der Philosophy of Race im
deutschsprachigen Raum beeinflusst und verkompliziert, sind die Kon-
textfaktoren, die die Verwendung von Kategorien und die Benennung
relevanter Gruppen erschweren. Wer sind die betroffenen Gruppen im
deutschsprachigen Raum und wie sind sie betroffen? Was kann das an-
gestrebte Ziel einer Philosophy of Race im deutschen Sprachraum sein
und was waren dazu angemessene oder effektive Methoden? Solche The-
men werden in anderen Forschungsfeldern schon lange diskutiert, aber
noch nicht in der Philosophie. Da Philosophy of Race bisher eher ein US-
amerikanisches Unterfangen ist, werden hauptsachlich kontextrelevante
Kategorien wie >Schwarz, »asiatisch«, »Latino/a«, Native American, >ara-
bisch< usw. verwendet. Die Debatten drehen sich historisch und politisch
hauptsichlich um Probleme, die fiir den Kontext und die Geschichte der
USA relevant sind. Im deutschsprachigen Raum werden, abgesehen von
Schwarzen Menschen, auch muslimische, nordafrikanische, arabische
und asiatische Gruppen rassifiziert (d.h. durch eine dunklere Hautfar-
be markiert — obwohl die konkreten Rassismuserfahrungen sehr unter-
schiedlich sein konnen). Zugleich gibt es Sinti und Roma, Menschen aus
Mittel- und Osteuropa, aus Russland (in der Nazi-Rassenkunde als >Sla-
wenc¢ bezeichnet) sowie aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus Griechen-
land, der Turkei oder anderen siideuropaischen Landern, die als mar-
ginalisiert oder (zu ihrem Nachteil) als >nicht-deutsch« wahrgenommen
werden. Diese Menschen gelten klassischerweise nicht als PoC. Hier stel-
len sich jedoch allerlei Fragen: Konnen Menschen anders >weifS< sein und
damit anders rassifiziert werden? Oder handelt es sich dabei vielleicht
gar nicht um Rassifizierung, sondern um eine Marginalisierung als >kul-
turell Andere<? (Und wenn es um kulturelle Unterschiede und Marginali-
sierung geht, was ist mit Menschen aus der ehemaligen DDR?) Wie ist es
mit jiudischen Menschen — ist Antisemitismus eine Art der Rassifizierung?
Oder sind hier nicht vielmehr die Folgen von Marginalisierung, Ausgren-
zung und Hierarchisierung das Hauptproblem? >Kultureller Rassismus<
ist eine Form des Rassismus, bei dem Menschen aufgrund ihrer kultu-
rellen Merkmale (z.B. Kleidung, Religion, traditionelle Praktiken, Essen)
rassifiziert werden; d.h. diese kulturellen Merkmale erscheinen wie pseu-
dobiologische physische Eigenschaften, etwa wie eine dunkle Hautfarbe.

Phenomenology and Existential Philosophy. Fragen der Reprisentation
wurden dort offen diskutiert.

st https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet (Zugriff:
30.10.2024).

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.dgphil.de/ags/vorstand/philosophie-und-diversitaet

YOKO ARISAKA

Es konnte also durchaus sein, dass dieser Ansatz fiir rassismuskritische
Forschung im deutschsprachigen Raum besser geeignet ist als die Uber-
nahme der Kategorien, Begriffe und Methoden aus den USA. So erweist
es sich als notwendig, fiir den deutschsprachigen Raum die Kategorien
zu erweitern oder zu verschieben, in denen tiber Rassismus gesprochen
wird. Philosophy of Race konnte sich im deutschsprachigen Kontext
also durchaus grundlegend dndern und zu einem eigenen dynamischen
und gesellschaftlich inspirierenden Arbeitsfeld werden.

Drittens der Faktor des Philosophieverstandnisses: Die Geschichte der
Philosophie, wie sie in Europa als selbstverstiandlich gilt (die Philoso-
phie hat ihren einen Ursprung im antiken Griechenland und erreichte
ihren Hohepunkt in der Geschichte der europdischen Zivilisation), ist in
Wirklichkeit relativ jung und wird erst seit dem spaten 19. Jahrhundert
so erzahlt. Die europaische Philosophiegeschichtsschreibung vor dem
19. Jahrhundert umfasste durchaus viele aufSereuropaische Philosophie-
traditionen wie die indische, chinesische, chaldiische, dgyptische, tiir-
kische und arabische Philosophie. Erst im Laufe des 18. und 19. Jahr-
hunderts — und als spezifisch deutschsprachiges Unterfangen — wurde
die Philosophie immer eurozentrischer.5* Drei miteinander verbundene
Faktoren, die diese Entwicklung beeinflussten, konnen genannt werden:
Erstens waren es der europdische Kolonialismus, der damit verbundene
Versklavungshandel und Rassismus sowie das zeitlich-entwicklungsbe-
zogene Verstandnis von Geschichte als Zivilisationsprozess, der in Eu-
ropa kulminiert (Hegel), was die Auffassung von Philosophie als wis-
senschaftliche, europdische Disziplin festigte.s> Zweitens ging mit dem
Aufkommen eines neuen Wissenschaftsverstindnisses die Priferenz fiir
eine Methodologie einher, die Rationalitit und Objektivitit in den Vor-
dergrund stellt.>+ Und drittens spielt hier die Systematisierung der Uni-

52 Vgl. das Koselleck-Projekt der DFG >Geschichten der Philosophie in globa-
ler Perspektive« (2019—2024) an der Universitdt Hildesheim: https:/www.
uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/ (Zugriff: 30.10.2024). Einige der
Ergebnisse sind in Polylog (2021/2) zusammengefasst: Geschichten der Phi-
losophie in globaler Perspektive. Vgl. ebenso Rolf Elberfeld, Dekoloniales
Philosophieren. Versuch iiber philosophische Verantwortung und Kritik im
Horizont der europdischen Expansion, Hildesheim: Georg Olms 2021.

53 Thomas McCarthy, Rassismus, Imperialismus, und die Idee menschlicher
Entwicklung, Berlin: Suhrkamp 20153 vgl. auch Park, Africa, Asia, and the
History of Philosophy. Fur eine Analyse der Entwicklung der Philosophie
jenseits der >westlichen«< Philosophie, vgl. Josh Platzky Miller/Lea Cantor,
»The Future of the History of Philosophy«, The Philosopher 2023, https:/
www.thephilosopher1923.0rg/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
(Zugriff: 30.10.2024).

54 Z.B. Friedrich Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie von
Thales bis auf die Gegenwart. 3 Bde. (Antike, Mittelalter, Neuzeit), Berlin:

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.uni-hildesheim.de/histories-of-philosophy/
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-future-of-the-history-of-philosophy

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

versititen durch die Einrichtung verschiedener voneinander abgegrenz-
ter Fakultdten eine Rolle, wodurch beispielsweise religiose Philosophien
in der Theologie und indische sowie buddhistische Philosophien in der
Philologie verortet wurden.

Obwohl die Philosophie gemeinhin als theoretisches und abstraktes
Fach verstanden und daher fiir politisch unschuldig gehalten wird, tragt
sie in threm Kern immer das Erbe von Rassismus und Ausgrenzung mit
sich. Gerade der Fokus auf Rationalitdt wurde als Grund fiir rassistische
Ausgrenzung angefiithrt und genutzt. Das Selbstverstindnis der Philoso-
phie als wissenschaftliche Disziplin, die rational, universell und objek-
tiv sein sollte, bestimmt auch heute noch, welche Philosophietraditionen
und welche Art von Diskussionen methodisch bevorzugt werden. Wie
bereits erwahnt, wird Philosophy of Race hiufig als eine partikulare und
sbesondere« Art von Philosophie angesehen, die rassifizierten Gruppen ei-
gen ist. Noch immer ist es eine Herausforderung fur alle und alles, was
sich diesem rationalen, objektiven und wissenschaftlichen Bild wider-
setzt, einen Platz in der Philosophie zu finden.

Uberlegungen fiir die Zukunft

Es sollte nun klar geworden sein, dass Philosophy of Race nicht einfach
aus den USA in den deutschsprachigen Raum importiert werden kann.
Als Teildisziplin ist sie in ihrem jeweiligen historischen und politischen
Kontext verwurzelt. Auseinandersetzungen mit Rassismus in der Ge-
schichte der Philosophie bleiben auch fiir den deutschsprachigen Raum
ebenso ein wichtiges Thema wie philosophische Diskussionen zu den
Themen race und Rassismus. Doch sollten auch die Muster und For-
men der >Wissensproduktion« bei Uberlegungen zur Méglichkeit einer
deutschsprachigen Philosophy of Race keinesfalls vernachlassigt wer-
den: Wir (re-)produzieren >unsere< Disziplin, das >Fach Philosophie, im-
mer durch Prozesse der Inklusion und Exklusion. Akademiker:innen,

E.S. Mittler und Sohn 1863: »Der sogenannten Philosophie der Orientalen
fehlt die Tendenz zu strenger Beweisfiihrung und daher der wissenschaftli-
che Charakter. Was sich bei ihnen von philosophischen Elementen findet, ist
mit den religiosen Anschauungen so ganz verschmolzen, dass die Mitthei-
lung fiiglich der Religionsgeschichte tiberlassen werden darf. Dazu kommt,
dass auch nach den verdienstlichen Forschungen der Neuzeit unsere Kennt-
nis des altorientalischen Denkens (besonders bei den Aegyptern) fir eine
von willkiirlichen Voraussetzungen freie zusammenhingende Darstellung
noch viel zu liickenhaft und ungesichert ist. Es diirfte angemessen sein, in
diesem >Grundriss< von der sogenannten >orientalischen Philosophie« abzu-
sehen.« (Band 1, S. 13f.)

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

YOKO ARISAKA

die sich dem Fach Philosophie zugehorig fihlen, konnen sich bewusst
machen, wie inklusive akademische Praktiken, etwa die Betreuung von
Studierenden und Promovierenden of Color, unterstiitzt und gestarkt
werden konnen. Race und Rassismus sind nach wie vor stark margina-
lisierte Randthemen der Disziplin. Dabei gibt es (wie bereits erwihnt)
auch im deutschsprachigen Raum, wenngleich in anderen Disziplinen,
seit langem umfangreiche Forschungen und Diskussionen zu Rassismus
und verwandten Themen. Philosoph:innen miissen daher das Rad nicht
neu erfinden. Sie titen gut daran, von den in anderen Bereichen bereits
durchgefithrten Forschungsansitzen zu lernen und die Debatten in den
Kontext ihrer eigenen Disziplin einzuordnen.

Dies betrifft zwar auch den US-amerikanischen Kontext, fiir den
deutschsprachigen Raum fillt jedoch auf, dass die Diskussionen um race
und Rassismus besonders personlich gefuhrt und moralisch aufgeladen
werden und deswegen nicht als >theoretisch« oder >rational« gelten. Es ist
zu vermuten, dass dies vor allem mit der Verkniipfung dieses Themas mit
der Rassenpolitik der NS-Zeit zusammenhiangt. Entsprechende Diskus-
sionen sind meistens von ermudend wiederholten Beteuerungen gepragt,
dass Rassismus oder Rassist:innen >bose« sind. Die Auseinandersetzung
mit Rassismus wird haufig im Modus der Schuldzuweisung gefiihrt.ss
All diese moralisierenden Haltungen und Diskurse lenken jedoch von
konstruktiven Bemiihungen ab. Es ist effektiver, sich pragmatisch auf
die kleinen Ziele und Veranderungen zu konzentrieren, die wir tatsich-
lich erreichen konnen. So gibt es zum Beispiel viel zu tun, um zu verin-
dern, wer tiberhaupt Philosophie studieren und dabei bleiben kann und
welche Themen und Autor:innen in Lehre und Forschung einbezogen
werden und welche nicht. Wenn die akademische Praxis der Philosophie
als politisch relevant betrachtet wird, sollten dartiber hinaus auch Ver-
dnderungen der Lehrpline, Initiativen zur Forderung von Studierenden
mit Migrationsgeschichte, Mentor:innenprogramme und andere konkre-
te MafSnahmen angestrebt und durchgefithrt werden, um mehr Inklusion

55 In den USA, wo Rassismus historisch-politisch (und konkret geographisch)
etabliert ist, ist es eventuell einfacher, Rassismus auch konkret als strukturell
zu betrachten; vgl., z.B. Michelle Alexander, The New Jim Crow: Mass In-
carceration in the Age of Colorblindness, New York: The New Press 2019;
Ruth Wilson Gilmore, Golden Gulag: Prisons, Surplus, Crisis, and Oppo-
sition in Globalizing California, Berkeley: University of California Press
2007; Douglas Massey/Nancy Denton, American Apartheid: Segregation
and the Making of the Underclass, Cambridge: Harvard University Press
1993; Doroceta Taylor, Toxic Communities: Environmental Racism, Indus-
trial Pollution, and Residential Mobility, New York: NYU Press 2014. Diese
Forschungen zeigen, dass Rassismus viel mehr als ein personliches, theore-
tisches oder akademisches Problem ist, sondern so konkret ist, wie es auch
Immobilien sind.

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ETABLIERUNG VON PHILOSOPHY OF RACE?

zu erreichen. Um die akademische Praxis zu veridndern, sind die Stim-
men der Betroffenen unverzichtbar und diirfen nicht marginalisiert wer-
den. Man muss aber auch bereit sein anzuerkennen, dass man (als weifSe
Mehrheit) die Kontrolle tiber die Diskussionen verlieren kann und wird.

Wenn Philosophy of Race auch im deutschsprachigen Raum zu ei-
nem anerkannten Teilgebiet der Philosophie werden soll, sind all die-
se Verdnderungen notwendig. Wenn wir uns damit begniigen, die Dis-
kussion auf intellektueller, swissenschaftlicher< und farbenblinder Ebene
zu fihren, dann mag das zwar eine mogliche Sichtweise auf Philosophy
of Race sein, doch, verglichen mit dem urspriinglichen Geist von anti-
rassistischem Aktivismus und Anspruch, der das Feld in den USA cha-
rakterisiert, eine deutlich verarmte.s¢ Vielleicht ist ein solcher Anspruch
in der deutschsprachigen Philosophie weder moglich noch besonders
erwinscht. Ein kleiner Anfang kann in der Zukunft aber dennoch zu
grofsen Veranderungen fihren: eine deutschsprachige Variante von Phi-
losophy of Race konnte gesellschaftlich unverzichtbare Fragen und Dis-
kussionen spezifisch fiir den europdischen Kontext aufwerfen, von denen
>wir< alle profitieren wiirden. Auch die deutschsprachige akademische
Philosophie kann so nur gewinnen: eine pluralere, inklusivere und di-
versititsbejahende Disziplin kann der globalisierten Welt, in der wir le-
ben, sicher deutlich gerechter werden.s”

56 Im Januar 2025 erliefd Prasident Trump Durchfithrungsverordnungen gegen
Diversitits-, Gleichstellungs- und InklusionsmafSnahmen (DEI) im offentli-
chen und privaten Sektor, wodurch viele Universititen gezwungen waren,
Diversitatsprogramme und -studienginge einzustellen. Damit hat sich die
Situation in den USA seit Verfassen dieses Aufsatzes deutlich verschlechtert.

57 Ich bedanke mich bei Marina Martinez Mateo, Lara Hofner und Benedict
Kenyah-Damptey fir ihre hilfreichen Kommentare und die Textbearbei-
tung; bei Ron Sundstrom, einer der Griinder des California Roundtable on
Philosophy and Race, fiir ein Gesprach tiber die Entstehungsgeschichte der
Gesellschaft sowie iiber verwandte Themen; und bei David H. Kim fiir un-
seren Ideenaustausch.

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748962816-165 - am 16.01.2026, 00:05:05. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748962816-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

