DIE REDE VOM MENSCHEN - DIE REDE VOM

KORPER: PLESSNER UND BOURDIEU
Ulle Jdger

Die aktuelle Dekonstruktion von Begriffspaaren wie Natur-Kultur,
Mensch-Maschine oder Innen-AufRen fiihrt in verschiedenen Kontex-
ten zu einer vermehrten Rede vom Menschen, die parallel zu dessen
drohender Auflosung festzuhalten versucht, was diesen eigentlich
ausmacht. Vor allem im Zusammenhang der so genannten »Biotechno-
logien¢ wird diese Dekonstruktion begleitet von einer Diskussion um
Machbarkeit und Wiinschbarkeit bio-technischer Eingriffe. Dabei ist
dann oft auch die Rede vom Korper: Der Wunsch nach einer Begren-
zung der historisch-relativistischen Denkformen und der technologi-
schen Eingriffe richtet das Augenmerk auf einen Aspekt des Mensch-
seins, der eine Riickbindung an eine natiirliche Ordnung verspricht,
obwohl der Korper doch zugleich der Ort des Eingriffs ist. Er steht da-
mit in einem Spannungsverhdltnis, das weder in die eine noch in die
andere Richtung so einfach aufzuldsen ist.

Daher ist es ein aktuelles Anliegen der sozial- und geisteswissen-
schaftlichen Thematisierung des Korpers, diesen Gegenstand theore-
tisch und empirisch in seiner Kontingenz und zugleich in seiner Ma-
terialitdt zu fassen. Herrschte bisher eine eher polarisierende Debatte
vor, werden mittlerweile vermehrt Rufe nach einer Vermittlung laut.
So sprechen Annette Barkhaus und Anne Fleig vom »Korper als
Schnitt-Stelle« (Barkhaus/Fleig 2002), die irgendwo zwischen den
sich auflésenden bindren Oppositionen von Mensch und Maschine,
Natur und Kultur, Innen und Auf3en liegt. Trotz ihres Versuchs, in die
aktuellen Debatten die Rede vom Unverfiigharen einzufiihren, lehnen
die Autorinnen es ab, dieses Unverfiigbare in einem Versuch der Be-
stimmung des Natiirlichen genau festzulegen. Es geht vielmehr um ei-
nen »Nicht-Ort, der den Einspruch motiviert« und der zugleich auch
als »0rt der Lebendigkeit« verstanden werden kann (Barkhaus/Fleig
2002: 22). Thr Ziel ist es, bestimmte Aspekte des Menschseins nicht
vollig aus dem Blick zu verlieren, auch wenn sie nicht ldnger als na-
tiirlich und damit vermeintlich unveranderbar verstanden werden.’

99

https://dol.org/10.14361/6783839403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48. per


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle Zu diesen Aspekten gehoren m.E. auch die an die korperliche Exis-
Jiger tenz des Menschen gebundenen Perspektiven von Leiblichkeit, Le-
bendigkeit und Erfahrung. Ich vertrete im Folgenden die These, dass
diese Aspekte nicht ohne weiteres aus dem Diskurs der so genannten
Lebenswissenschaften verbannt werden sollten, auch wenn die betei-
ligten Disziplinen selbst (Biologie, Medizin, Technikwissenschaften)
mit ihrem naturwissenschaftlich fundierten Wissenschaftsverstandnis
sich nicht gerade intensiv mit dem lebendigen Erleben und Handeln

ihres Gegenstandes Mensch beschaftigen.

In diesem Zusammenhang mochte ich das Augenmerk in einem
ersten Schritt auf die Soziologie richten.? Auch hier zeichnet sich seit
einigen Jahren ein zunehmendes Interesse am Korper ab, so dass in-
zwischen ein eigenes Feld der Korpersoziologie entstanden ist (Fea-
therstone et al. 1991, Turner 1984, Turner 1997). Ein Klassiker der
Soziologie hat sich aber schon vor dem Kérperboom der 90er dieses
Themas angenommen: Bei Pierre Bourdieu findet sich ein Ansatz, der
nicht nur das lebendige Erleben und Handeln von menschlichen Ak-
teuren in einer Theorie der Praxis in den Blick nimmt, sondern auch
dem Ko6rper im Rahmen seines Theoriegebdudes eine zentrale Stellung
einrdumt — und zwar ebenfalls als »Schnittstelle«, um den Begriff von
Barkhaus/Fleig noch einmal aufzunehmen. Bourdieu unternimmt in
seinem Konzept des Habitus den Versuch, die Einschreibung sozialer
Ordnung in den Korper des Menschen zu fassen. Im Habitus eines In-
dividuums sind die gesellschaftlichen Verhiltnisse, wie Bourdieu es
ausdriickt, »Leib geworden«. Die korperlich-leibliche Verfasstheit des
Menschen wird so zur Bedingung der Mdglichkeit sozialer Ordnung
und riickt ins Zentrum seiner allgemeinen Sozialtheorie. Zugleich
geht es darum, traditionelle Gegensdtze soziologischen Denkens wie
die Opposition von Subjekt/Objekt, Individuum/Gesellschaft oder
auch sozialer Akteur/Struktur zu iiberwinden (vgl. Ebrecht/Hille-
brandt 2002; Gebauer/Wulf 1993). Durch die Thematisierung des Kor-
pers und den Versuch der Uberwindung eines Denkens in biniren
Oppositionen bietet sich das Habituskonzept als gesellschafts-
theoretischer Ansatzpunkt fiir die Rede vom Menschen und die Rede
vom Korper im Kontext aktueller Fragestellungen im Grenzbereich Na-
tur - Gesellschaft an.

Bevor ich mich der Darstellung des Habituskonzepts zuwende,
mochte ich eine begriffliche Differenzierung einfithren, die bei
Bourdieu selbst nicht zu finden ist, jedoch im weiteren Verlauf mei-
ner Arqumentation Referenzpunkt und Grundlage der Kritik sein

1 | Vgl. auch Manzei (2002, 2003).

2 | Dieser Beitrag beruht auf meiner Dissertationsschrift, die 2004 unter dem
Titel Der Korper, der Leib und die Soziologie. Entwurf einer Theorie der Inkorpo-
rierung beim Ulrike Helmer Verlag, Konigstein, erschienen ist.

100

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird. Ich spreche von der Unterscheidung zwischen Kérper und Leib.? Die Rede vom
Im Rahmen der Erkldrung von Aneignung und Funktionsweise des Menschen - die
Habitus rekurriert Bourdieu zwar auf beide Begriffe, ohne diese je- Rede vom Korper:
doch systematisch voneinander abzugrenzen.* Zur Differenzierung Plessner und
seiner Rede vom Korper unterscheide ich drei Aspekte des Gegen- Bourdieu
stands. »Korper« steht in der phdnomenologischen Unterscheidung

fiir den Korper als Objekt, also das, was ich »habe«. Plessner spricht in

diesem Zusammenhang von der Gegenstandsstellung. »Leib« rekur-

riert auf das, was ich von meinem eigenen Korper an mir selbst spiiren

kann, d.h. das, was ich selbst »bin«. Plessner spricht hier dement-

sprechend von Selbststellung. Die Tatsache, dass der Mensch gleich-

zeitig als Korper und als Leib existiert, bezeichnet Plessner mit dem

Begriff des Doppelaspekts. Als Korper ist der Mensch »ein Ding unter

Dingen an beliebigen Stellen des einen Raum-Zeitkontinuums«, als

Leib hingegen ein »um eine absolute Mitte konzentrisch geschlossen-

es System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Richtungen«

(Plessner 1975: 294). Um diesen Doppelaspekt und damit die Mdg-

lichkeit von zwei verschiedenen Perspektiven auf den einen Gegen-

stand zu markieren, spreche ich vom »kérperlichen Leib«.? Diese Dif-

ferenzierung lege ich Bourdieu in meiner Darstellung des Habitus-

konzepts sozusagen nachtrdglich in den Mund. Immer dort, wo allge-

mein vom Korper die Rede war, spreche ich also im Folgenden vom
korperlichen Leib.

Habitus, Korper und Leib

Mit dem Habituskonzept wird der korperliche Leib von Bourdieu als
Bindeglied zwischen Individuum und Gesellschaft verstanden, und
zugleich wird er nicht der Natur, sondern dem Sozialen zugerechnet.
»Der Leib ist Teil der Sozialwelt — wie die Sozialwelt Teil des Leibes«
(Bourdieu 1985: 69). Gesellschaftliche Strukturen schlagen sich in

3 | Diese Differenzierung geschieht in Anlehnung an die Phdnomenologie im
Allgemeinen und an Plessner (1975), Schmitz (1965) und Lindemann (1993;
1995) im Besonderen.

4 | Diese Tatsache wird erstaunlicherweise in den Rezeptionen des Habitus-
konzepts nicht kritisch kommentiert. Stattdessen wird die ungenaue Rede vom
Kdrper mit dem Anschluss an das Habituskonzept ibernommen (z.B. bei Eder
1989, Bohn 1991, Janning 1991, Miiller 1992, Schwingel 1993, Ebrecht 2002,
aber auch bei Featherstone et al. 1991, Turner 1984 und Shilling 1993).

5 | Dieser Begriff stammt von Hermann Schmitz, ich verwende ihn jedoch in
Verbindung mit Plessner und dem Konzept der Verschrankung von Koérper und
Leib, das weiter unten eingefiihrt wird, in einer von der urspriinglichen Bedeu-
tung bei Schmitz abweichenden Form.

101

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle zwei Formen nieder, zum einen als objektiviertes Feld, zum anderen
Jdger als inkorporierter Habitus einer Person. Zwischen diesen beiden
Aspekten besteht nach Bourdieu ein dialektisches Verhiltnis und da-
mit eine Spannung, die gelebt werden muss, aber nicht aufgehoben
werden kann. Im Entwurf einer Theorie der Praxis (Bourdieu 1979), der
als Grundlage seiner Theorie der Inkorporierung sozialer Ordnung gel-
ten kann, formuliert Bourdieu den Anspruch, der Eigenart menschli-
cher Praxis gerecht zu werden.® Der hierzu von ihm definierte Begriff
der praxeologischen Erkenntnisweise betont den Eigensinn der Praxis
im Unterschied zum Bereich der theoretischen Logik, die das wissen-
schaftliche Denken bestimmt (Bourdieu 1993: 26 £.). Bourdieu spricht
in diesem Zusammenhang vom »praktischen Sinng, der das Handeln
anleitet und dessen Grundlage unbewusste generative Schemata sind.
Die Verinnerlichung oder Einverleibung solcher Schemata im Verlaufe
der Sozialisation sorgt fiir die Herausbildung eines (klassen-, kultur-,

und geschlechtsspezifischen) Habitus einer Person.

Retrospektiv stellt Bourdieu fest, dass er auf die Bedeutung des
korperlichen Leibes fiir die Reproduktion sozialer Ordnung bereits vor
der Entwicklung des Habituskonzepts aufmerksam geworden ist, und
zwar im Rahmen seiner frithen ethnologischen Studien in der Kabylei.
Bei diesen kann Bourdieu sich des Eindrucks nicht erwehren, dass der
korperliche Leib eine zentrale Rolle im System der sozialen Ordnung
spielt, allerdings kann er noch nicht wirklich erkldren, wie er diese
Rolle erfiillt. Er schreibt:

»Allmahlich ndmlich gewann ich den Eindruck, dass es zur Erkldarung

der aus der Analyse sozusagen wie durch Zauberhand ohne jede Ord-

nungsabsicht hervorgetretenen und insofern ein wenig unglaubhaften

Bedingtheiten erforderlich war, das Ordnungsprinzip, [...] das die

Praktiken zugleich unbewusst und systematisch zu lenken imstande

war, in den einverleibten Dispositionen bzw. im Schema der Kér-

perbewegungen zu suchen. Mich hatte namlich verbliifft, dass die

Transformationsregeln, die den Wechsel vom duReren zum inneren

Raum des Hauses ermdglichen, auf die Kehrtwendung zuriickgefiihrt

werden konnen.« (Bourdieu 1993: 23 f., Hervorhebung U. J.)

Spdter greift er diese Gedanken im theoretischen Teil des Entwurfs
wieder auf, wenn er vom Habitus als einem habituellen Zustand, »be-
sonders des Korpers«, spricht (Bourdieu 1979: 446, Fn. 39). Es sind
einverleibte Dispositionen und Schemata von Bewegungen, welche

6 | Meine Analyse der Inkorporierung im Habituskonzept beruht neben dem
Entwurf vor allem auf Sozialer Sinn (Bourdieu 1993), darin besonders Kapitel
Vier, »Glaube und Leib«. Auch Die feinen Unterschiede (Bourdieu 1987) und ei-
ne Reihe von kiirzeren Texten liegen der folgenden Argumentation zugrunde
(Bourdieu 1970a, 1970b-1997c).

102

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Handlungen und Praktiken der Individuen zugleich unbewusst Die Rede vom
und dennoch systematisch lenken. Menschen - die

Der Habitus und die mit ihm verbundene Thematisierung der kdr- Rede vom Kérper:
perlich-leiblichen Verfasstheit des Menschen {ibernimmt drei wesent- Plessner und
liche Funktionen in seiner allgemeinen Sozialtheorie, und zwar die Bourdieu
der unbewussten Speicherung, der Naturalisierung und der Repro-
duktion sozialer Ordnung. Die Darstellung dieser drei Funktionen
macht deutlich, dass mit dem Habitus der korperliche Leib ins Zen-
trum der allgemeinen Sozialtheorie Bourdieus riickt, denn ohne die
korperlich-leibliche Riickgebundenheit des Habitus ware keine dieser
Funktionen zu erfiillen. Die unbewusste Speicherung stellt Bourdieu
folgendermaRen dar:

»[I]hre gegenwdrtige wie vergangene Position tragen die als phy-

sische Personen verstandenen Individuen berall und allezeit in Ge-

stalt der Habitusformen mit sich herum.« (Bourdieu 1979: 181)

Im belebten und gelebten korperlichen Leib haben friihere Erfahrun-
gen eine aktive Prdsenz, da sie sich in Form von Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata niedergeschlagen haben. Durch die
einverleibten Dispositionen hat die Vergangenheit ins Gegenwartige
hinein {iberdauert und trachtet danach, sich in die Zukunft fortzuset-
zen. Die, wie Bourdieu das nennt, »Verinnerlichung der AuRerlich-
keit« oder »Interiorisierung der Exterioritdt« ermdglicht es »den du-
Reren Kréften, Wirkung zu entfalten« (Bourdieu 1993: 102). Der kor-
perliche Leib dient Bourdieu als Raum, der den Habitus bzw. die
Dispositionen aufnimmt. Er fungiert wie eine »Geddchtnisstiitze«, wie
ein »Automat«, wie ein »Speicher« fiir die gesellschaftlichen Werte
(Bourdieu 1993: 127, 1987: 739). Im Verlauf der Sozialisation wird er
gefiillt mit operativen Schemata, die das Handeln bestimmen. Die
grundlegendsten Ordnungen der Gesellschaft werden in Form von mo-
torischen Schemata und automatischen Korperreaktionen Bestandteil
der Person, ohne dass diese der Reflexion zugdnglich waren
(Bourdieu 1993: 127). Sie werden von Praxis auf Praxis iibertragen,
ohne den Umweg iiber Diskurs und Bewusstsein zu nehmen (Bourdieu
1993: 136). Die Weitergabe vollzieht sich in Form einer praktischen
Mimesis, die nichts mit bewusstem Nachahmen zu tun hat.

Den Aspekt der Naturalisierung fasst Bourdieu so zusammen: »Als
einverleibte, zur Natur gewordene und damit als solche vergessene
Geschichte ist der Habitus wirkende Prasenz der gesamten Vergan-
genheit, die ihn erzeugt hat« (Bourdieu 1993: 105). Die im Habitus
inkorporierten Strukturen werden zur zweiten Natur des Menschen,
(Bourdieu 1997a: 168), sie sind zur Natur gewordene Geschichte, die
als solche nicht erkannt wird (Bourdieu 1979: 171). Durch die Natu-
ralisierung gerat die Kontingenz sozialer Ordnung aus dem Blick,
und zu einer dauerhaften Wirklichkeit wird die kontingente gesell-
schaftliche Ordnung nach Bourdieu erst dadurch, dass sie als natiirli-

103

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle che Ordnung erscheint. Der Naturalisierungseffekt wird direkt aus der
Jiger Inkorporierung abgeleitet: »Die Eigenschaften und Bewegungen des
Koérpers gesellschaftlich kennzeichnen heiflt zugleich die grundle-
gendsten gesellschaftlichen Entscheidungen natiirlich [...] machen«
(Bourdieu 1993: 131 £.). Es besteht sogar eine Notwendigkeit, diese
durch Einverleibung zu stabilisieren:
»Tatsdchlich muss die Unterscheidung [zwischen verschiedenen Klas-
sen], um institutionalisiert zu werden, d.h. zur harten und dauerhaf-
ten Wirklichkeit von Dingen oder Institutionen zu gehéren, auch ein-
verleibt werden, da dies der sicherste Weg ist, sie selbstverstandlich zu
machen: wenn sie von Kindesheinen an als selbstverstandlich aner-
kannt und erworben werden, erlangen die Dispositionen des Unter-
scheidens allen Anschein einer selbstverstandlich ranggestuften Na-
tur, eines in sich selbst begriindeten Unterschieds.« (Bourdieu 1993:
154)
Durch die Einverleibung wird die soziale Ordnung zur Natur des Men-
schen, wobei das Natiirliche hier im Sinne von selbstverstdndlich und
unhintergehbar zu verstehen ist. Schwingel fasst diesen Aspekt so zu-
sammen:
»Kulturell Willkiirliches, d.h. kontingente, soziokulturelle Verhaltnisse
werden im Zuge der habituellen Inkorporation zu etwas Selbstver-
standlichem, ja zu etwas vollkommen >Natiirlichem¢, dessen ge-
schichtlicher Ursprung in Vergessenheit gerdt« (Schwingel 1995: 62)
Sowohl die Speicherung als auch die Naturalisierung dienen letztend-
lich der Reproduktion sozialer Ordnung:
»[D]ie Praxisformen und Praktiken, die der Habitus [...] hervorbringt,
[werden] durch die implizite Vorwegnahme ihrer Folgen, ndmlich
durch die vergangenen Bedingungen der Produktion ihres Erzeu-
gungsprinzips derart determiniert, dass sie stets die Tendenz auf-
weisen, die objektiven Bedingungen, deren Produkte sie in letzter
Analyse sind, zu reproduzieren.« (Bourdieu 1979: 165)
Das im korperlichen Leib gespeicherte Programm leitet die Handlun-
gen des Individuums an und sorgt dafiir, dass jede vermeintlich freie
Wahl immer schon durch die von den Existenzbedingungen gepragten
Schemata vorbestimmt ist. Die Akteurin oder der Akteur beziehen aus
diesem Speicher Informationen dariiber, wie sie sich in bestimmten
Situationen verhalten sollen. Sie entwickeln einen »sozialen Sinng,
verhalten sich ihrer Position entsprechend und fallen nicht aus der
Rolle. Das Habituskonzept lasst sich auf die Grundformel »Struktur —
Habitus - Praxis« reduzieren:’ In einer dialektischen Bewegung zwi-
schen Struktur und Praxis findet durch den Habitus eine Art Transfor-

7 | So der Titel des Kapitels im Entwurf, in dem der Habitusbegriff eingefiihrt
wird (Bourdieu 1979).

104

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mation statt, die Gesellschaftliches in quasi Natiirliches verwandelt Die Rede vom
und somit fiir die Reproduktion bestehender Verhdltnisse sorgt. Menschen - die
In Bourdieus Versuch, die Reproduktion sozialer Ordnung durch Rede vom Kérper:
den Habitus zu erkldren, findet eine graduelle Verschiebung auf die Plessner und
Ebene des Leibes statt. Denn es ist vor allem der Leib, der das unbe- Bourdieu
wusste Funktionieren des Habitus garantiert:
»Der praktische Glaube ist kein >Gemiitszustand< und noch weniger ei-
ne willentliche Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifte-
ten Lehren (>Uberzeugungenc), sondern, wenn die Formulierung ge-
stattet ist, ein Zustand des Leibes« (Bourdieu 1993: 126)
Zur genaueren Bestimmung der Beziehung zwischen »Klasse, Habitus
und organischer Individualitit« (Bourdieu 1979: 187) bezieht
Bourdieu sich auf den Begriff des Unbewussten. Die Entstehung des
Habitus ist als solche nicht der Reflexion zugénglich, die Schemata
wirken unsichtbar und sind somit geschiitzt vor willkiirlichen Verdn-
derungen. Zwischen dieser prareflexiven Anerkennung gesellschaft-
licher Ordnung und der korperlich-leiblichen Verfasstheit des Men-
schen besteht ein enger Zusammenhang, denn »[d]as derart Einver-
leibte findet sich jenseits des Bewusstseinsprozesses angesiedelt, also
geschiitzt vor absichtlichen und {iiberlegten Transformationen, ge-
schiitzt selbst noch davor, explizit gemacht zu werden« (Bourdieu
1979: 200). Der »praktische Sinn« ist eine »leibliche Absicht auf die
Welt« (Bourdieu 1993: 122).
Dabei wird jedoch nicht ndher ausgefiihrt, wie der Leib die ihm
zugeschriebenen Funktionen erfiillen kann. Das mag an der man-
gelnden Unterscheidung zwischen Korper und Leib liegen, denn
Bourdieu nimmt keine Differenzierung zwischen Gegenstands- und
Selbststellung des korperlichen Leibes vor. Durch diese begriffliche
Unschaérfe bleibt eine Reihe von Fragen offen. In Bezug auf die Spei-
cherfunktion bleibt unklar, wie der korperliche Leib diese Funktion
erfiillt. Bourdieu schweigt sich in Bezug auf die Speicherfunktion
iiber die Beschaffenheit des Speichers aus, dieser hat den Charakter
einer black box. Weiterhin impliziert Bourdieu mit seiner Erkldrung
der Speicherfunktion eine kritische Phase, namlich die Zeit der
Primdrsozialisation, in der Korperlichkeit und Leiblichkeit von beson-
derer Bedeutung sind. Diese besondere Bedeutung geht verloren oder
wird zumindest nicht weiter thematisiert, wenn der Habitus sich erst
einmal gebildet hat und damit der Speicher gefiillt ist. Ab diesem
Zeitpunkt reduziert sich die Rolle des korperlichen Leibes auf ein in-
korporiertes Programm, das wie ein Computerprogramm bestimmte
Handlungsanweisungen gibt (Bourdieu 1987: 666). Der Habitus ver-
schluckt sozusagen den korperlichen Leib, wenn er sich einmal
herausgebildet hat; und dies insofern, als sich Koérperlichkeit und
Leiblichkeit des Menschen ab der Herausbildung des Habitus auf das
in diesem Habitus angelegte Programm generativer Schemata redu-

105

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle zieren.® Die Frage, wie es kommt, dass die Verschiebung auf die Ebe-
Jidger ne des Leibes zu einem Naturalisierungseffekt fiihrt, bleibt offen.
Bourdieu leitet den Naturalisierungseffekt direkt aus seiner Inkorpo-
rierungsannahme ab, ohne zu erkldren, wie es dazu kommt, dass eine
einverleibte Unterscheidung automatisch als natiirliche und damit
als selbstverstandliche und nicht weiter zu hinterfragende Unter-
scheidung erscheint.

Auch das Verhdltnis von Selbst und korperlichem Leib bleibt un-
gekldrt bzw. widerspriichlich, denn das Selbst ist zum einen die In-
stanz, die zur praktischen Nachahmung und damit zur Aneignung des
Habitus zum einen immer schon vorausgesetzt werden muss, zum an-
deren aber wird genau dieses Selbst dann vom Habitus in seinen
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata angeleitet. Dennoch
wird eine Differenz von Selbst- und Gegenstandsstellung zumindest
impliziert, wenn Bourdieu davon spricht, dass man sein Leib und da-
mit die inkorporierte Geschichte ist: »Was der Leib gelernt hat, das
besitzt man nicht wie ein wiederbetrachtbares Wissen, sondern das ist
man« (Bourdieu 1993: 135). Doch wenn Bourdieu sich diesem Aspekt
des korperlichen Leibes anndhert, spricht er nicht mehr vom Leib,
sondern vom »Organismus« und rekurriert so auf eine vorgesell-
schaftliche, natiirliche Entitdt, die mit bestimmten Eigenschaften
ausgestattet und der »spezifischen Logik der Organismen« unterwor-
fen ist (Bourdieu 1993: 102). Dieser Begriffswechsel stellt einen Re-
kurs auf die Biologie dar und steht im Widerspruch zu Bourdieus The-
se, den Leib als Teil des Sozialen zu begreifen. So wird die korperlich-
leibliche Ebene in Bourdieus sozialwissenschaftliche Analyse ein- und
gleich wieder ausgeschlossen.

Zum einen gehort die Theorie Bourdieus mit dem Habituskonzept
zu den wenigen grofRRen sozialwissenschaftlichen Ansdtzen, die dem
korperlichen Leib {iberhaupt einen Stellenwert einrdumen. Zum ande-
ren lassen sich jedoch begriffliche Schwachen aufdecken, wenn man
den Inkorporierungsaspekt im Habitus tatsdchlich wortlich nimmt.

8 | Die Darstellung dieser generativen Schemata wird lediglich als Mdglich-
keit benannt, aber nicht durchgefiihrt: »[...] schlieRlich wdre ein drittes Sche-
ma einzufiihren, das den theoretischen Raum der Arten des Habitus bzw. der
generativen Formeln reprasentierte [...], die jeder spezifischen Klasse von
Praktiken und Merkmalen zugrunde liegen, d.h. den theoretischen Raum der
Umwandlung der fiir eine bestimmte soziale Lage und Stellung kennzeichnen-
den Zwénge und Freiheitsrdume in einen distinkten und distinktiven Lebens-
stil« (Bourdieu 1987: 214). Auch von der Nachweisbarkeit einer klassenspezifi-
schen Verteilung korperlicher Eigenschaften geht Bourdieu zwar aus (Bourdieu
1987: 307), er belegt jedoch lediglich die Verteilung von Essgewohnheiten und
damit der Geschmacker, die dariiber bestimmen, was auf den Tisch kommt und
wie es gegessen wird (Bourdieu 1987: 141, 143, 301 ff.).

106

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese korper- und leibtheoretischen Schwiachen lassen sich m.E. aber Die Rede vom
durch einen Bezug auf Helmuth Plessners Theorie der exzentrischen Menschen — die
Positionalitit ausriumen.? Ich beziehe mich in meiner Darstellung auf Rede vom Korper:
Die Stufen des Organischen und der Mensch von 1928 (Plessner 1975) Plessner und
und auf einen kiirzeren Aufsatz mit dem Titel »Der Mensch als Lebe- Bourdieu
wesen«, der die Ergebnisse der Stufen noch einmal zusammenfasst

(Plessner 2000). Fragen der werkimmanenten Verdnderung von Pless-

ners Konzepten werde ich nicht erdrtern. Plessner bietet sich aus zwei

Griinden zur Erganzung des Habituskonzepts an: Zum einen nimmt er

in seinem Stufenmodell des Organischen eine Aufwertung der so ge-

nannten zentrischen Position vor, mit der das unbewusste Funktionie-

ren des Habitus auf der Ebene des Leibes erklirbar wird.'® Zum ande-

ren erlaubt seine Differenzierung zwischen Selbst- und Gegenstands-

stellung, das Verhdltnis von korperlichem Leib und Umwelt genauer

zu fassen. Die Rede von Korper und Leib wird prazisiert, und mit der

auf Plessners Theorie aufruhenden Verschrankungsthese ist es mog-

lich, Bourdieus eigenem Anspruch an eine »doppelten Frontstellung«

gegen einen mechanistischen Materialismus und einen konstruktivis-

tischen Idealismus (Ebrecht/Hillebrandt 2002: 11) in Bezug auf den
korperlichen Leib gerecht zu werden. Das Konzept der Verschrankung

rdumt die Reste an natiirlichen Setzungen im Korperverstdndnis

Bourdieus aus.

Im Folgenden geht es darum, einen direkten Bezug zwischen dem
Habituskonzept mit dem Konzept der exzentrischen Positionalitdt
herzustellen.! Dabei beginne ich, Plessners Stufenaufbau folgend,
mit der zentrischen Position und ihrer Bedeutung fiir das Ha-
bituskonzept. Danach werde ich auf das Verhdltnis von Selbst und
Umwelt in der exzentrischen Position und schlief3lich auf die Verbin-
dung von Habituskonzept und Verschrankungsthese eingehen.

Plessners Philosophische Anthropologie zeichnet sich dadurch
aus, dass es sich bei ihr nicht um eine Beschreibung des Menschen
handelt, sondern um eine genaue Bestimmung des menschlichen Um-
weltverhdltnisses. Zentral fiir Plessners Stufenmodell des Organischen
ist der Begriff der Positionalitdt. Er steht fiir eine Art Gesetztheit des

9 | Mit dieser Ergdnzungsrichtung von der philosophischen Anthropologie
hin zur Soziologie wéhle ich einen umstrittenen Weg. So geht z.B. Gebauer da-
von aus, dass es umgekehrt die philosophische Anthropologie Plessners sei,
die eine sozialwissenschaftliche Erganzung durch Bourdieu benétige (Gebauer
1998).

10 | Die Aufwertung des Zentrischen wird zwar konstatiert, ohne aber die mit
ihr einhergehenden sozialwissenschaftlichen Implikationen zu diskutieren. So
bei Arlt (2001: 114 ff.) oder bei Redeker (1993: 130).

11 | Fiir eine Verbindung von Plessners Frithwerk mit Bourdieus Darstellung
der Dialektik von Habitus und Feld vgl. Kdmpf (2001).

107

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle lebendigen Dings in eine Umwelt. Wie genau der jeweilige Organismus

Jiger in das ihn umgebende Feld gesetzt ist, und welche Wechselwirkungen

zwischen Organismus und Umgebung bestehen, ist je nach »Stufe«

unterschiedlich, d.h. bei Pflanze, Tier und Mensch existieren je unter-

schiedliche Formen von Gesetztheit oder Positionalitdt. Die Positiona-

litdt der Pflanze bezeichnet Plessner als offene Form, d.h. die Pflanze

hat kein Zentrum, das sie selbst zu ihrer eigenen Positionalitdt in ein

Verhdltnis setzt, sie ist unmittelbar in ihre Umgebung eingegliedert.

Die Form von Tier und Mensch hingegen ist nach Plessner geschlos-

sen, und zwar dadurch, das beide ein Zentrum haben, von dem aus sie

sich auf ihre Umwelt beziehen und mit dem sie zugleich der Umwelt
ausgesetzt sind.

Das Verhiltnis, in dem das Tier zu seiner Umwelt steht, bezeich-
net Plessner als zentrische Position. In dieser Position gibt es — im
Unterschied zur Pflanze — bereits ein doppelseitiges Verhdltnis: Einer-
seits richtet sich die Umwelt auf den Organismus, andererseits ist der
Organismus aber auch selbstdndig auf die ihn umgebende Umwelt ge-
richtet. Es gibt beides: ein Wirken und ein dem Wirken von Aullen
ausgesetzt sein. Das besondere und im Zusammenhang mit Bourdieu
relevante an der Stufe des Tieres ist eine mit dieser Gerichtetheit auf
die Umwelt verbundene »Verdoppelung«: Ab der Stufe des Tieres kann
namlich zwischen Korper und Leib unterschieden werden. Wie kommt
es zu dieser Verdoppelung? Wenn ein Zentralorgan vorhanden ist, wie
es mit dem zentralen Nervensystem der Fall ist, wird der Korper in die-
sem Zentrum reprasentiert. Es gibt also einmal den Kérper als Summe
seiner Organe, und zugleich die Reprasentation dieses Korpers und
seiner Organe im Zentralorgan.

»Durch die Reprdsentation der Glieder im Zentralorgan hat der Korper

einen >Leib< bekommen, der als zentral gesteuerte und reprasentierte

Einheit vom physischen Korper abgehoben ist — material aber gleich-

zeitig dieser selbe Korper ist.« (Pietrowicz 1992: 403)

Es handelt sich also nicht tatsdchlich um eine Verdoppelung des Ge-
genstandes, sondern um ein und denselben Gegenstand, der auf die-
ser Positionalitdtsstufe in doppelter Hinsicht existiert: Einmal als
Ding unter Dingen (Korper), und einmal als absolute Mitte, von der
aus das Tier auf seine Umwelt bezogen ist (Leib). Plessner beschreibt
das folgendermalflen:

»[Das Tier] steht nicht mehr direkt mit dem Medium und den Dingen

um ihn herum in Kontakt, sondern lediglich mittels seines Korpers.

Der Korper ist die Zwischenschicht zwischen dem Lebendigen und dem

Medium geworden. [...] Das Lebewesen grenzt mit seinem Kdrper an

das Medium, hat eine Realitdt >im< Krper, shinterc dem Kérper gewon-

nen und kommt deshalb nicht mehr mit dem Medium in direkten Kon-

takt. [...] Sein K&rper ist sein Leib geworden, jene konkrete Mitte, da-

108

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

durch das Lebenssubjekt mit dem Umfeld zusammenhéngt.« (Plessner Die Rede vom
1975: 230 f.) Menschen - die
Der tierische Organismus existiert positional doppelt, ndmlich einmal Rede vom Korper:
als das »der Korper selber sein« und einmal als das »im Korper sein«. Plessner und
Oder, in anderen Worten, das Tier existiert als Korper-Sein und als Bourdieu
Leib-Haben. Das Selbst des tierischen Organismus kann dementspre-
chend folgendermafRen beschrieben werden: »Einerseits ist es, als
Subjekt des Habens, vom eigenen Leibkdrper abgehoben, andererseits
fallt es aber mit dem Objekt des Habens, dem Korper, zusammen«
(Pietrowicz 1992: 404). Im Unterschied zum Menschen, der seinen
Korper hat und sein Leib ist, ist es auf der zentrischen Stufe umge-
kehrt: Das Tier ist ein Kérper und es hat seinen Leib, und zwar in dem
Sinne, dass es diesen Leib selbstdndig auf die Umwelt richten kann,
ohne sich allerdings dieser Gerichtetheit gegenwartig zu sein. Auf der
Stufe des Tieres spricht Plessner von einem »sich«, das allerdings
(noch) kein »Ich« ist. Das Selbst ist auf der Stufe des Tieres ein nicht-
relativierbarer Hier-Jetzt-Punkt, die Nullstelle des Koordinatensy-
stems Welt, die als konzentrisch das Selbst umgebend erfahren wird.
In seinem Selbst sein jedoch bleibt das Tier sich verborgen. In Pless-
ners Worten:
»Sein Existieren im Hier-Jetzt ist nicht noch einmal bezogen [...]. In-
soweit das Tier selbst ist, geht es im Hier-Jetzt auf. Dies wird ihm
nicht gegenstandlich, hebt sich nicht von ihm ab [...]. Das Tier lebt
aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte herein, aber es lebt nicht als
Mitte. Es erlebt Inhalte im Umfeld, Fremdes und Eigenes, es vermag
auch iiber den eigenen Leib Herrschaft zu gewinnen, es bildet ein auf
es selber riickbeziigliches System, ein Sich, aber es erlebt nicht -
sich.« (Plessner 1975: 288)
Man konnte auf dieser Stufe von einem »ausgeschalteten Subjektyp«
sprechen.?
Es mag befremdlich erscheinen, sich mit einer Charakterisierung
der Umweltbeziehung von Tieren zu befassen, wenn es doch eigent-
lich um menschliche und damit um gesellschaftliche Ordnungssyste-
me geht. Doch die Stufe des Tieres, so wie Plessner sie beschreibt, ist
aus zwei Griinden relevant: Zum einen werden nach Plessner die Ei-
genschaften der darunter liegenden Stufen auf der jeweils néchsten
beibehalten. Das heiRt dass das, was die besondere Umweltbeziehung
des Tieres charakterisiert, auch fiir den menschlichen Umweltbezug
gilt - wenn auch in modifizierter Form. Zum anderen zeichnet sich
gerade die Stufe des Tieres durch etwas aus, was fiir das Funktio-
nieren des Habitus von wesentlicher Bedeutung ist: das Tier handelt
auf eine bestimmte Art unbewusst. Es spiirt und merkt seinen Leib,

12 | Dieser Ausdruck zur Charakterisierung der zentrischen Position stammt
von Gesa Lindemann.

109

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle merkt aber nicht, dass es merkt. Das Merken des Merkens und damit
Jdger das volle Bewusstsein seines Selbst setzen erst auf der Stufe des Men-
schen ein. Trotz dieser Einschrankung siedelt Plessner bereits auf der
zentrischen Bewusstseinsstufe des Tieres Eigenschaften und Fahig-
keiten an, die iiblicherweise erst auf der Stufe des Menschen verortet
werden, so z.B. Erfahrung, Gedadchtnis und Lernfdhigkeit. Bereits in
der zentrischen Position kann das Selbst sein Umfeld wahrnehmen
und sich aktiv, entsprechend seiner Wahrnehmung, auf sein Umfeld
beziehen. Es kann zwischen dem, was es wahrnimmt, und seiner eige-
nen Aktivitat unterscheiden. Und es kann zwischen seiner Wahrneh-
mung und seiner Aktivitdt vermitteln, d.h. bereits auf der Stufe des
Tieres kommt es zu intelligentem Verhalten. Das Tier kann aus seinen
Erfahrungen lernen und sich seiner Umgebung anpassen, auch wenn
diese sich verandert.

Damit wird es in Plessners Modell beschreibbar, wie bereits vor der
Ausbildung eines bewussten Ich soziale Erfahrungen nicht nur ge-
macht, sondern auch im Geddchtnis gespeichert werden. In Bourdieus
Beschreibung stellen die Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, aus denen sich das Dispositionssystem Habitus zusammen-
setzt, eine Leerstelle dar. Mit Plessner konnen diese Schemata auf der
Ebene des praktischen Umweltbezugs angesiedelt werden. So verstan-
den, gehoren sie zur zentrischen Position und damit zur Ebene des
Leibes, die auch in der exzentrischen Position erhalten bleibt, wenn
auch in modifizierter Form. Das Lernen auf der unbewussten Ebene
des Leibes kann z.B. daraus bestehen, dass bestimmte Ver-
haltensweisen unterstiitzt und andere sanktioniert werden, und so
konnen bereits vor der Ausbildung eines vollen Bewusstseins z.B. ge-
schlechts- oder klassenkonforme Belohnungen und Bestrafungen vor-
genommen werden. Diese bleiben dem Selbst verborgen, denn es be-
steht lediglich ein eingeschranktes Bewusstsein. Das Tier merkt sich
zwar, aber es kann nicht »ich« zu sich sagen kann, es kann sein eige-
nes Zentrum nicht reflektieren. Die Aufwertung der zentrischen Posi-
tion und des Leibes und die gleichzeitige Einschrankung des Be-
wusstseins in der zentrischen Position konnen als Erkldrungsansatz
fiir das unbewusste Funktionieren des Habitus dienen. Die objektiven
gesellschaftlichen Strukturen machen sich fiir das Selbst auf der Ebe-
ne des Leibes und damit auf einer nur relativiert bewussten Ebene
bemerkbar und werden auf der gleichen unbewussten Ebene erinnert
und gespeichert.

Die Fahigkeit zur Reflektion des eigenen Zentrums ist erst mit der
exzentrischen Position gegeben, die charakteristisch fiir den Men-
schen ist. Durch das menschliche Bewusstsein und die Moglichkeit
der Reflexion auch seines eigenen (leiblichen) Standpunktes ist die
sphdrische Einheit zwischen Selbst und Umwelt, in der das Tier lebt,
aufgebrochen und der Mensch exzentrisch aus dem unmittelbaren

110

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Umweltbezug des Tieres herausgesetzt. »Ist das Leben des Tieres zen- Die Rede vom
trisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die Zentrierung durch- Menschen - die
brechen zu konnen, zugleich aus ihr heraus, exzentrisch« (Plessner Rede vom Kérper:
1975: 291 £.). Im Unterschied zum Tier, das sich in der zentrischen Plessner und
Position befindet und die Umwelt als konzentrisch auf das leibliche Bourdieu
Selbst organisiert erfahrt, sind Menschen aus diesem direkten Um-
weltbezug herausgesetzt. Sie erfahren nicht nur die Umwelt, sondern
sich selbst als die Umwelt erfahrend. Die zentrische Position bleibt je-
doch erhalten, und so ist der Mensch zugleich (zentrisch) in Selbst-
stellung, ein Punkt des Hier-Jetzt, von dem er sich nicht distanzieren
kann, und (exzentrisch) in Gegenstandsstellung. Er erfdhrt sich selbst
als von der Umwelt unterschieden und nimmt den eigenen Korper als
gegenstandlich wahr.

Der Mensch lebt in einem unaufhebbaren Doppelaspekt seiner
Existenz als Korper und als Leib. Er ist immer auch mit seinem Leib in
den Umweltbezug eingebunden. Dieser Leib ist es, der ihn an das
Hier-Jetzt-Prinzip fesselt. Der Mensch ist leibliches Selbst und hat zu-
gleich ein Verhdltnis zu sich als leiblichem Selbst, er ist gleichzeitig in
der Umweltbeziehung und aus ihr herausgesetzt. Auf der Stufe der Ex-
zentrizitat bleibt die zentrische Position insofern erhalten, als dass
der Mensch mit seinem Leib im Hier-und-Jetzt steht und aus seiner
Mitte heraus und in seine Mitte hinein lebt. Als Korper ist er ein »Ding
unter Dingen an beliebigen Stellen des Einen Raum-Zeitkontinuums,
als Leib ist er das »um eine absolute Mitte konzentrisch geschlossene
System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Richtungen«
(Plessner 1975: 294). Diese Differenzierung ist notwendig, denn Kor-
per und Leib sind paradoxerweise nicht dasselbe, obwohl sie ein und
derselbe Gegenstand sind. »Leib und Korper fallen, obwohl sie keine
material von einander trennbaren Systeme ausmachen, sondern Ein
und Dasselbe sind, nicht zusammen« (Plessner 1975: 294 £.).

Plessners Theorie geht neben der beschriebenen Aufwertung des
Zentrischen und damit des Leibes insofern iiber Bourdieus Ansatz
hinaus, als das Verhéltnis zwischen zentrischer und exzentrischer Po-
sition auch nach Abschluss der Sozialisation und nach Herausbildung
eines Selbst-Bewusstseins als Spannungsverhdltnis erhalten bleibt.
Das Umweltverhdltnis des Leibes bleibt weiterhin vom Hier-und-Jetzt-
Charakter gekennzeichnet. Auch in der exzentrischen Position steht
der Leib des Menschen dhnlich wie der des Tieres in einem direkten
Verhdltnis zu seiner Umwelt. In der zentrischen Position ist der Leib
sowohl aktiv und handelnd auf seine Umwelt bezogen als auch dieser
Umwelt passiv ausgesetzt. Auch wenn der Mensch in der exzentri-
schen Position aus diesem Hier-Jetzt-Punkt herausgesetzt ist, in dem
er sich selbst als Ding erfahrt und somit in Gegenstandsstellung zu
sich selbst gerdt, so bleibt er dennoch als Leib an die Selbststellung
gebunden, und damit an all die Eigenschaften, die Plessner dem in-

111

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle stinkthaften Verhalten des Tieres in der zentrischen Position zu-
Jiger schreibt. Als Leib ist der Mensch einer Pragung durch die Umwelt
ausgesetzt, die er, solange sie auf der Ebene des »ausgeschalteten«
Subjekttyps wirken, auch nach Abschluss der Sozialisation nur be-

dingt reflektieren kann.

Die Differenz zwischen Leibsein und Korperhaben hat weit-
reichende Konsequenzen fiir das Verhdltnis von Selbst und Umwelt.
Da der zentrische Umweltbezug aufgebrochen und nicht langer durch
spontanes, instinkthaftes Verhalten bestimmt ist, muss nach Plessner
das Verhiltnis zur Umwelt durch eine kulturelle Ordnung festgelegt
werden. Es gibt eine festgelegte Welt des Hundes, aber es gibt keine
festgelegte Welt des Menschen. Der Weltbezug des Menschen ist of-
fen. Die einzige Festlegung, die Plessner an dieser Stelle trifft, ist
dass der Mensch seinen Umweltbezug gestalten muss — er hat keine
andere Wahl. Die Ordnung der Instinkte muss durch eine andere Ord-
nung ersetzt werden, und zwar durch eine gesellschaftlich-kulturelle.
Diese geschaffene Ordnung schafft dann eine »Ruhelage in einer
zweiten Naivitdt« (Plessner 1975: 311). Sie ist zwar geworden, tritt
aber dann dem Menschen wiederum als feststehende gegeniiber. Hier
findet sich eine Analogie zu Bourdieus Begriff der zweiten Natur.

Zu den ordnungsstiftenden Systemen, die eine stabilisierende
und sozialisierende Funktion erfiillen, gehort nach Plessner allen vor-
an die Sprache. Zwischen das leibliche Selbst und sein Verhiltnis zu
sich und anderen (>zwischen mir und mir und zwischen mir und ihm)
tritt mit der sprachlichen eine kulturelle Ordnung, d.h. sowohl die
selbstreferentielle Struktur der leiblichen Subjektivitdt als auch das
Verhdltnis des Leibes zu seiner Umwelt sind in der exzentrischen Posi-
tion immer schon kulturell vermittelt, egal wie unmittelbar sie zu sein
scheinen. Plessner spricht in diesem Zusammenhang von »vermittel-
ter Unmittelbarkeit«. Naturhaft ist bei Plessner nur die Struktur der
Umweltbeziehung. Wie diese Struktur gefiillt wird und welche kul-
turell-gesellschaftliche Ordnung die verlorene Ruhelage der zentri-
schen Position ersetzt, bleibt offen. Die »natiirliche« Unmittelbarkeit
ist immer schon »kiinstlich«, d.h. gesellschaftlich-sozial vermittelt.

Zur Verschrankung von Korper und Leib

Wie diese Vermittlung zwischen Innen und AuRen, Individuum und
Gesellschaft, Natur und Kultur, Konstruktion und Materialitdt gedacht
werden kann, wird durch die These der Verschrankung von Kérper
und Leib erkldrbar. Die Verschrankungsthese besagt, dass ein kultu-
rell, sozial und historisch je unterschiedlich bestimmtes Wissen {iber
den Gegenstand Korper auf der Ebene des Leibes fiir das Selbst zur
Wirklichkeit wird. Der Korperdiskurs ist dabei das gestaltbare, kontin-

112

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gente Element, wahrend mit der Ebene des Leibes Aspekte des absolu- Die Rede vom
ten Hier-Jetzt, des Empfindens (und spater mit Schmitz: der Affektivi- Menschen - die
tdt) angesprochen sind. Die Inkorporierungsthese des Habituskon- Rede vom Kérper:
zepts wird so reformulierbar als Wirklichkeitseffekt eines Korperdis- Plessner und
kurses auf der Ebene des Leibes. Grundlage dieser These ist der von Bourdieu
Plessner feststellte Doppelaspekt in Bezug auf Kérper haben und Leib
sein des Menschen und die von ihm hergestellte Relation beider
Aspekte trotz ihrer Differenzierung.

Plessner selbst spricht in den Stufen nicht explizit von der Ver-
schrankung von Korper und Leib. Dieser Aspekt ist jedoch impliziert,
wenn er davon spricht, dass ein leibliches Selbst als Leib nicht-relati-
vierbar und durch den Leib an das Hier-Jetzt gebunden auf die Um-
welt bezogen und zugleich aus dieser Umweltbeziehung heraus-
gesetzt ist. Nach Plessner weil es, dass es einen Korper hat, der sich
als Ding so wie andere Dinge auch an einer relativierbaren Stelle im
Raum befindet. Wahrend in der zentrischen Position die Kohdrenz der
Struktur der Leib-Umweltbeziehung vorgegeben ist, wird sie durch
die exzentrische Position des Menschen aufgebrochen, und dort, wo
das Tier instinktgeleitet seinen Leib und die Begegnung mit der Um-
welt bewdltigt, muss der Mensch auf eine kulturelle Ordnung zuriick-
greifen, die zwischen ihm und der Umwelt vermittelt. Auch in den so
genannten »anthropologischen Grundgesetzen« der natiirlichen
Kiinstlichkeit und der vermittelten Unmittelbarkeit ist die Verschrdn-
kung von Kérper und Leib angelegt. Der Mensch ist von Natur aus ein
Kulturwesen: »Als exzentrisch organisiertes Wesen muss er sich zu
dem, was er schon ist, erst machen« (Plessner 1975: 309). Erst die
kulturelle Ordnung verschafft ihm eine »Ruhelage in einer zweiten
Naivitdt« (Plessner 1975: 311), die das aufgebrochene Verhiltnis zur
Umwelt wieder schliet. Durch das leibliche Gebundensein an das
Hier-Jetzt, aufgebrochen durch die exzentrische Position, lebt der
Mensch in einer (leiblichen) Unmittelbarkeit, die immer schon (kor-
perlich-kulturell) vermittelt ist. »D.h. einmal: seine Beziehung zu an-
deren Dingen ist zwar eine indirekte, er lebt sie aber als direkte, un-
mittelbare Beziehung ganz wie das Tier —, soweit er wie das Tier dem
Gesetz der geschlossenen Lebensform und ihrer Positionalitdt unter-
worfen ist. Und es heift zum anderen: er weil von der Indirektheit
seiner Beziehung, sie ist ihm als mittelbare gegeben« (Plessner 1975:
325). In einem Aufsatz mit dem Titel »Der Aussagewert einer philoso-
phischen Anthropologie« taucht der Ausdruck der Verschrankung von
Korper und Leib explizit bei Plessner auf. Unter der Uberschrift »Die
Verschrankung von Kérper und Leib als Schliissel zur philosophischen
Anthropologie« (Plessner 2000: 141 f.) befasst Plessner sich mit der
Doppelnatur des Menschen, die »nicht statisch zu fassen ist, sondern
eine standig zu durchlebende und zu vollziehende Verschrankung des
Leibes in den Koérper bedeutet« (Plessner 2000: 141).

113

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle Die Soziologin Gesa Lindemann ist die erste, die eine korpersozio-
Jéiger logische Wendung von Plessners Konzept der Verschrankung von Kor-
per und Leib vornimmt. In einem Aufsatz mit dem Titel »Die Ver-
schrankung von Korper und Leib als theoretische Grundlage einer So-
ziologie des Korpers und leiblicher Erfahrung« (Lindemann 1995) er-
hebt sie den Anspruch, mit Plessners Konzept der exzentrischen Posi-
tionalitdt und mit der darauf aufhauenden Verschrankung von Kérper
und Leib eine verallgemeinerbare methodische Grundlage fiir eine So-
ziologie des Korpers anzubieten.'® Lindemann fasst die Verschrin-
kungsthese folgendermalRen zusammen:
»Die Verschrankung von »Korper< und >Leib< ist wesentlich eine Ver-
schrankung von einem von Wissen und Symbolstrukturen durchzoge-
nen Korper und Leib. Der Begriff der Verschrankung besagt, dass ein
leibliches Selbst nicht-relativierbar hier-jetzt auf die Umwelt bezogen
ist und zugleich aus dieser Relation herausgesetzt ist und so erfahrt,
dass es einen Korper hat, der sich an einer relativierbaren Raum-Zeit-
Stelle befindet. Wenn es den Korper im Sinne des Wissens und Zei-
chensystems auffasst, dass es je historisch von diesem gibt, erlebt es
sich umgekehrt leiblich gemdR dem Korper, den es hat« (Lindemann
1993a: 30 f.)
Mit Plessners Theorie der exzentrischen Positionalitdt und mit Linde-
manns korpersoziologischer Wendung der Verschrankungsthese erge-
ben sich zwei Perspektiven auf den korperlichen Leib, die diesen kon-
zeptuell im Spannungsfeld von Konstruktion und Materialitdt zu fas-
sen bekommen. Einmal geht es um den Kérper, der nur zuganglich ist
iiber Kérperwissen, das in einer Gesellschaft existiert. Dieser Korper

13 | In einer Reihe von Aufsétzen fiihrt Lindemann ihre Uberlegungen weiter
aus und wendet dabei das Konzept der Verschrankung auf Fragen der Ge-
schlechtskonstruktion an. Dabei hebt sie jeweils verschiedene Aspekte hervor.
In »Die Konstruktion der Wirklichkeit und die Wirklichkeit der Konstruktion«
(1994) befasst sie sich ausfiihrlich mit dem Problem der Verankerung von
Wirklichkeitskonstruktionen, das mit der Loslosung vom materiellen Korper
auftritt. Zu der Frage, wie Diskurse die Gestalt des Kdrpers formieren konnen,
duRert sie sich in dem Aufsatz »Geschlecht und Gestalt. Der Kérper als konven-
tionelles Zeichen der Geschlechterdifferenz« (1995b). In »Zeichentheoretische
Uberlegungen zum Verhiltnis von Kérper und Leib« (1996) geht es vor allem
um das Bedeutungsverhiltnis, in dem Kérper und Leib zueinander stehen. Ne-
ben einer Prazisierung des Leibbegriffes findet sich hier ein Abschnitt zur »Ver-
schrankung von Korper und Leib als Verhdltnis wechselseitigen Bedeutens«
(Lindemann 1996: 166). In ihrer Beschdftigung mit der Grenzziehung Leben-
dig/Nicht-Lebendig am Beispiel der Intensivmedizin (2002) bleibt der enge
Bezug auf Plessners Korperverstandnis erhalten: Lindemann spricht hier vom
lebendigen Korper als »ou-topos« eines bestimmten, ndmlich na-
turwissenschaftlich orientierten Wissenschaftsverstandnisses (2002b).

114

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geht aber nicht vollstandig in dem Korperwissen auf, er ist nicht mit Die Rede vom
ihm identisch. Zum anderen geht es um die Ebene des Leibes, wobei Menschen - die
der Begriff Leib fiir die leibliche Erfahrung steht, die gemdl diesem Rede vom Korper:
Korperwissen gemacht wird. Der korperliche Leib ist strukturiert und Plessner und
wird auf der leiblichen Ebene gespiirt gemdf3 dem je unterschiedli- Bourdieu
chen historischen und gesellschaftlichen Kérperwissen. Jeder Mensch
ist ein korperlich-leibliches Wesen und steht mit seinem korperlichen
Leib im Zentrum der Umweltbeziehung. Es gibt kein natiirliches Um-
weltverhdltnis, wie bei der instinktvermittelten Umweltbeziehung des
Tieres, sondern das menschliche Umweltverhdltnis ist immer schon
kulturell vermittelt. Wie das Verhdltnis zur Umwelt und der Bezug
zum eigenen Leib jeweils konkret vermittelt wird, variiert mit dem je
historisch und gesellschaftlich unterschiedlichen Kérperwissen. Da-
mit steht ein Modell zur Verfiigung, das quer zur Trennung von Natur
und Kultur liegt und zugleich mit der Einbeziehung der Leibesebene
eine sozialwissenschaftliche Thematisierung menschlicher Erfahrung
erlaubt.

Wie bei Bourdieu bildet auch bei Plessner der Leib eine Verbin-
dung zwischen Individuum und Gesellschaft, der Unterschied ist je-
doch, dass mit der Verschrankung von Kérper und Leib diese Verbin-
dung begrifflich fassbar wird. Unterscheidet man einerseits zwischen
dem Korper als Korperwissen, der durch Diskurse strukturiert und be-
stimmt wird und somit auf die Seite der Struktur und der objektiven
Ordnung gehort, und andererseits dem Leib, der die subjektive Positi-
on der Akteurin reprasentiert, wird der Zusammenhang zwischen sub-
jektiven und objektiven Gegebenheiten noch einmal anders fassbar.
Bourdieu geht von einer Art Verdoppelung der sozialen Realitdt aus.

»Social reality exists, so to speak, twice, in things and in minds, in

fields and in habitus, outside and inside of agents. And when habitus

encounters a social world of which it is the product, it is like a >fish in

waterc: it does not feel the weight of water, and it takes the world

about itself for granted.” (Bourdieu/Wacquant 1992: 127)
Uber die Verschrankung von Kérper und Leib wird erklirbar, wie es zu
dieser Verdoppelung kommt. Sie macht es mdglich, die Vermittlung
zwischen Individuum und Gesellschaft, Mikro und Makro, Subjekti-
vismus und Objektivismus, die Bourdieu mit dem Habitus im Rah-
men seiner Theorie der Praxis anstrebt, tatsdchlich und vor allem in
Bezug auf die Bedeutung des korperlichen Leibes beschreibbar zu
machen. Die leibliche Verfasstheit des Menschen ist in diesem Modell
nicht nur wahrend des Sozialisationsprozesses relevant. Die besonde-
re Umweltbeziehung des leiblich verfassten Menschen ist einerseits
Ausgangspunkt fiir die Entstehung jeder Form von kultureller Ord-
nung, andererseits bleibt die Spannung zwischen zentrischer und ex-
zentrischer Position, der Doppelaspekt des Leib-Seins und Korper-Ha-
bens immer erhalten. Die Uberbleibsel der zentrischen Position fes-

115

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle seln den Menschen an das Hier-Jetzt. Er ist durch das unbewusste
Jdger Funktionieren des Habitus zundchst passiv ins Feld verstrickt und
kann sich nicht v6llig von der bestehenden Ordnung distanzieren. Sie
erreicht ihn immer auch auf der leiblichen Ebene. Damit er6ffnen sich
die Moglichkeit und die Notwendigkeit, die Ebene des Leibes genauer

zu untersuchen.

Eine erweiterte sozialwissenschaftliche Perspektive

Die auf Plessner zuriickgehende Differenz zwischen zentrischer und
exzentrischer Position erlaubt es, das Funktionieren des Habitus noch
einmal anders in den Blick zu nehmen: Zum einen wird ein differen-
zierteres Verstandnis des Verhdltnisses von korperlich-leiblichem
Selbst und dessen (sozialer) Umwelt ermdglicht. Zum anderen kommt
es zu einer Ausweitung der Mdglichkeiten in Bezug auf die empiri-
sche Beschreibung von Habitus und korperlichem Leib. Der Korper als
Gegenstand einer sozialwissenschaftlichen Untersuchung kann durch
die Verbindung von Bourdieu und Plessner begrifflich und konzeptu-
ell in seiner Bedeutung fiir die Reproduktion sozialer Ordnung und in
seiner Gleichzeitigkeit von (diskursivem) Korperwissen und (leibli-
cher) Erfahrung thematisiert werden. So ist es mdglich zwischen kon-
struktivistischen und naturalistischen Korperauffassungen zu vermit-
teln. Plessner erlaubt mit seiner Beschreibung der doppelten Gege-
benheitsweise des korperlichen Leibes eine Herangehensweise, die
grundsétzlich eine Polarisierung vermeidet und dem Spannungsver-
hdltnis zwischen Materialitdt und Konstruktion, in dem der korper-
lichliche Leib steht, gerecht wird. Mit dem Aspekt des Leibes wird ei-
ne Ebene angesprochen, die zwar im Rahmen der Verschrankungsthe-
se durchaus als konstruiert begriffen werden kann, sich jedoch zu-
gleich in Selbststellung durch eine besondere Erfahrungsdimension
auszeichnet. Das, was leiblich mit mir geschieht, bin ich selbst, ich
kann mich davon nicht ohne weiteres distanzieren. Auf dieser Ebene
wirkt der Habitus, so wie Bourdieu in beschreibt.

Will man diese Ebene des Leibes in einer erweiterten sozialwissen-
schaftlichen Perspektive zum Gegenstand empirischer Untersuchun-
gen machen, so reicht die Erganzung des Habituskonzepts durch
Plessner nicht aus. Plessner befasst sich mit dem Leib-Umwelt-Ver-
héltnis, in das der Mensch gesetzt ist und bietet ein begriffliches Mo-
dell fiir die Vermittlung, der Leib wird dabei jedoch als Nullpunkt des
Koordinatensystems Welt ohne eigene rdumliche Ausdehnung behan-
delt. Diese Rdumlichkeit des Leibes und seine Binnenstruktur sind
das Thema von Hermann Schmitz (1965, 1998). Er bestimmt das Leib-
liche als spezifischen Bereich, der sich als dasjenige definiert, was der
Mensch an sich selbst wahrnehmen kann, ohne von seinen Sinnen Ge-

116

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

brauch zu machen. Diese eigene Region zeichnet sich durch eine Rei- Die Rede vom
he von Besonderheiten aus, die alle dem naturwissenschaftlichen Menschen - die
Blick mit seiner Fokussierung auf das sinnlich Wahrnehmbare entge- Rede vom Korper:
hen. Zu den eigenleiblichen Regungen gehdren z.B. Schmerz oder Plessner und
Hunger, um nur zwei Beispiele zu nennen.’* Auch in Bezug auf die Bourdieu
Leibesphédnomenologie von Hermann Schmitz gehort Lindemann zu
den ersten, die seine Uberlegungen soziologisch fruchtbar macht. In
einer empirischen Untersuchung zum Geschlechtswechsel Transsexu-
eller hat sie Leiblichkeit als grundlegende Analysekategorie mit ein-
bezogen (Lindemann 1993). Wichtig ist, noch einmal darauf hinzu-
weisen, das der Leibbegriff von Schmitz in Verbindung mit der Ver-
schrankungsthese verwendet werden kann, ohne den Leib dabei als
feststehende, natiirliche Grenze zu setzen. Stattdessen wird mit der
Ebene des Leibes sozialwissenschaftlich beschreibbar, was iiberhaupt
auf der Erfahrungsebene mit dem Selbst im Kontext bestimmter
biotechnologischer Eingriffe passiert. Wenn eine Transparenz dariiber
besteht, kann im zweiten Schritt eine politische Entscheidung iiber
Maoglichkeiten und Grenzen der Biotechnologie getroffen werden. Die
Thematisierung des Leibes erdffnet hierzu neue Mdglichkeiten.

Die hier vorgestellten theoretischen Uberlegungen zum korperli-
chen Leib konnen lediglich Anregungen fiir ein Nachdenken iiber
Reichweite und Wiinschbarkeit biotechnologischer Eingriffe sein. Die
tatsdchliche Anwendung der hier vorgestellten Begriffe auf eine em-
pirische Untersuchung in diesem Zusammenhang ware Gegenstand ei-
ner eigenen Arbeit. Ich gehe davon aus, dass eine solche Untersu-
chung eine genauere sozialwissenschaftliche (und phénomenologi-
sche) Beschreibung dessen erlauben wiirde, was auf leiblicher Ebene
im Rahmen von biotechnologischen Kdrpermanipulationen geschieht.
Eine solche Beschreibung stiinde dabei jenseits von einem Entweder/
Oder und jenseits der Festlequng einer snatiirlichen Grenze«. Dieser
Verzicht ginge jedoch nicht damit einher, jede Mdglichkeit eines be-
griindeten Einwands aufzugeben. Im Gegenteil, der hier vorgestellte
theoretische Rahmen wére Grundlage einer Beschreibung, die jenseits
des reduktionistischen Korperverstandnisses der Naturwissenschaften
sichtbar und nachvollziehbar machen kann, was eigentlich >wirklich«
vonstatten geht, wenn das menschliche Selbst medizinisch-biolo-
gisch-technisch verdndert wird, wobei >wirklich¢ hier im Sinne von ei-
genleiblich spiirbar zu verstehen wire.® Wie werden bestimmte Ein-
griffe fiir das Selbst spiirbar? Wie werden sie erlebt? Welche eigenleib-
lichen Empfindungen sind mit ihnen verbunden? Wie gestaltet sich

14 | Die Besonderheiten des eigenleiblichen Spiirens, so wie Schmitz sie be-
schreibt, habe ich zusammengefasst in einem Aufsatz mit dem Titel Zum Eigen-
sinn des Leibes (Jager 2001).

117

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle das Wechselspiel von Korperdiskurs und Leibesempfinden in diesem
Jéger Bereich?

Eine derart erweiterte sozialwissenschaftliche Perspektive konnte
Bestandteil einer differenzierten Position jenseits von technikeupho-
rischem Feiern der neuen Moglichkeiten oder dem Beklagen des Ver-
schwindens des Korpers sein. Zugleich konnte sie zur Grundlage einer
politischen Entscheidung beziiglich der Frage nach einer Grenzzie-
hung werden, die ohne Rekurs auf eine wie auch immer geartete Na-
tur bzw. natiirliche Grenze auskommt. Die Thematisierung und
Problematisierung des Naturbegriffs in der feministischen Theorie
zeigt, dass ein solcher Rekurs auf die Natur im Bereich des Korperli-
chen fast durchweg mit einer Festschreibung des Weiblichen auf die
Reproduktionsaufgabe und mit Ausschliissen von Frauen aus dem Be-
reich des Politischen verbunden ist. Im Anschluss an Plessner habe
ich ein Modell vorgestellt, dass keine solche Grenze in Bezug auf den
korperlichen Leib setzt. Plessner verzichtet auf eine Wesensbestim-
mung und beschrankt sich darauf, eine strukturelle Beschreibung des
Verhdltnisses von Selbst, korperlichem Leib und Umwelt vorzuneh-
men. Seine antidualistische Auffassung vom korperlichen Leib und
seine Betonung des unaufhebbaren Doppelaspekts, in dem der
Mensch in der exzentrischen Position steht, machen ihn zu einem
vielversprechenden Ansatzpunkt fiir die aktuelle Rede vom Menschen,
der mit dem Konzept der Verschrankung eine Verbindung von aktuel-
len poststrukturalistischen Koérperkonzepten mit dlteren und neueren
Versionen eines phdanomenologischen Leibbegriffes erlaubt.

Literatur

Arlt, G. (2001): Philosophische Anthropologie, Stuttgart, Weimar.

Barkhaus, A./Fleig, A. (2002): Grenzveridufe. Der Korper als Schnitt-
Stelle, Miinchen.

Bohn, C. (1991): Habitus und Kontext. Ein kritischer Beitrag zur Sozi-
altheorie Pierre Bourdieus, Opladen.

Bourdieu, P. (1970): »Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur
und Praxis«, in: ders., Zur Soziologie der symbolischen Formen,
Frankfurt a. Main, S. 125-154.

Bourdieu, P. (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt a.
Main.

15 | In eine dhnliche Richtung verweist auch die Untersuchung von Manzei
im Bereich der Transplantationsmedizin (2003). Sie geht dabei jedoch eher auf
die psychischen denn auf die leiblichen Implikationen bestimmter Eingriffe
ein.

118

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bourdieu, P. (1985): »Sozialer Raum und Klassen«, in: Sozialer Die Rede vom
Raum und Klassen. Lecon sur la lecon, Frankfurt a. Main, S. 7-46. Menschen — die
Bourdieu, P. (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli- Rede vom Korper:
chen Urteilskraft, Frankfurt a. Main. Plessner und
Bourdieu, P. (1991): »Physischer, sozialer und angeeigneter physi- Bourdieu
scher Raum«, in: M. Wentz (Hrsg.), Stadt-Rdume, Frankfurt a.
Main, S. 25-34.
Bourdieu, P. (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a. Main.
Bourdieu, P. (1997a): »Die mannliche Herrschaft«, in: I. Délling/B.
Krais (Hrsg.), Ein alltdgliches Spiel. Geschlechterkonstruktion in der
sozialen Praxis, Frankfurt a. Main, S. 153-217.
Bourdieu, P. (1997b): »Okonomisches Kapital — Kulturelles Kapital -
Soziales Kapital«, in: ders., Die verborgenen Mechanismen der
Macht, Hamburg, S. 49-79.
Bourdieu, P. (1997¢): »Zur Genese der Begriffe Habitus und Feldx,
in: ders., Der Tote packt die Lebenden, Hamburg, S. 59-78.
Bourdieu, P./Wacquant, L. (1992): An Invitation to Reflexive Sociolo-
gy, Chicago.
Ebrecht, J./Hillebrandt, F. (2002): Bourdieus Theorie der Praxis. Er-
kldrungskraft, Anwendungen, Perspektiven, Wiesbaden.
Eder, K. (1989): Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis. Theore-
tische und empirische Beitrdge zur Auseinandersetzung mit Pierre
Bourdieus Klassentheorie, Frankfurt a. Main.
Featherstone, M. et al. (1991): The Body. Social Process and Cultural
Theory, London.
Gebauer, G. (1998): »Anthropologie«, in: A. Pieper (Hrsg.), Philoso-
phische Disziplinen. Ein Handbuch, Leipzig, S. 7-21.
Gebauer, G./Wulf, C. (1993): »Einleitung«, in: dies. (Hrsg.), Praxis
und Asthetik. Neue Perspektiven im Denken Pierre Bourdieus,
Frankfurt a. Main, S. 7-13.
Jdger, U. (2001): »Zum Eigensinn des Leibes, in: G. Engel/G. Notz
(Hrsg.), Sinneslust und Sinneswandel. Beitrdge zu einer Geschichte
der Sinnlichkeit, Berlin, S. 75-86.
Jdger, U. (2004): Der Kérper, der Leib und die Soziologie. Entwurf ei-
ner Theorie der Inkorporierung, Konigstein.
Janning, F. (1991): Pierre Bourdieus Theorie der Praxis, Opladen.
Kampf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.
Lindemann, G. (1993): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualitdt im
Spannungsfeld von Korper, Leib und Gefiihl, Frankfurt a. Main.
Lindemann, G. (1994): »Die Konstruktion der Wirklichkeit und die
Wirklichkeit der Konstruktion«, in: T. Wobbe/G. Lindemann
(Hrsg.), Denkachsen. Zur theoretischen und institutionellen Rede
vom Geschlecht, Frankfurt a. Main.

119

https://dol.org/10.14361/6783839403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48. per



https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle
Jager

Lindemann, G. (1995a): »Die Verschrdnkung von Kérper und Leib
als theoretische Grundlage einer Soziologie des Korpers und leib-
licher Erfahrung«, in: J. Friedrich/B. Westermann (Hrsg.), Unter
offenem Horizont. Anthropologie nach Helmuth Plessner, Frankfurt
a. Main, S. 133-139.

Lindemann, G. (1995b): »Geschlecht und Gestalt. Der Kérper als
konventionelles Zeichen der Geschlechterdifferenz«, in: U. Pase-
ro/F. Braun (Hrsg.), Konstruktion von Geschlecht, Pfaffenweiler, S.
115-142.

Lindemann, G. (1996): »Zeichentheoretische Uberlegungen zum
Verhdltnis von Korper und Leib«, in: A. Barkhaus et al. (Hrsg.),
Identitdt, Leiblichkeit, Normativitdt. Neue Horizonte anthropologi-
schen Denkens, Frankfurt a. Main, S. 146-175.

Lindemann, G. (2002a): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin.
Miinchen.

Lindemann, G. (2002b): »Der Kérper — ein ou-topisches Objekt der
szientifischen Wissbegierde«, in: A. Barkhaus/A. Fleig (Hrsg.),
Grenzverldufe. Der Korper als Schnitt-Stelle, Miinchen, S. 211-232.

Manzei, A. (2002): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? Kri-
tische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen der
biotechnologischen Medizing, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie
15, S. 79-101.

Manzei, A. (2003): Korper — Technik — Grenzen. Kritische Anthropolo-
gie am Beispiel der Transplantationsmedizin, Miinster.

Miiller, H.P. (1992): Sozialstruktur und Lebensstile. Der neuere theo-
retische Diskurs iiber soziale Ungleichheit, Frankfurt a. Main.

Pietrowicz, S. (1992): Helmuth Plessner. Genese und System seines
philosophisch-anthropologischen Denkens, Freiburg, Miinchen.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Ber-
lin.

Plessner, H. (1982): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der
Grenzen menschlichen Verhaltens«, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten VII. Ausdruck und menschliche Natur, Frankfurt a. Main, S.
201-387.

Plessner, H. (2000): Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophi-
schen Anthropologie, Stuttgart.

Redeker, H. (1993): Helmuth Plessner oder Die verkdrperte Philoso-
phie, Berlin.

Schmitz, H. (1965): System der Philosophie. Band 2/1: Der Leib,
Bonn.

Schmitz, H. (1998): Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Stuttgart.

Schwingel, M. (1993): Analytik der Kdmpfe. Macht und Herrschaft in
der Soziologie Bourdieus, Hamburg.

Schwingel, M. (1995): Bourdieu zur Einfiihrung, Hamburg.

120

https://dol.org/10.14361/8783830403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Streinriicke, M. (2004): Pierre Bourdieu. Politisches Forschen, Denken Die Rede vom

und Eingreifen, Hamburg. Menschen - die
Turner, B.S. (1984): The Body and Society. Explorations in Social Redevom Kérper:
Theory, London. Plessner und

Turner, B.S. (1997): »What is the Sociology of the Body?«, in: Body Bourdieu
& Society 3/1, S. 103-107.

121

https://dol.org/10.14361/6783839403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48. per



https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/6783839403198-006 - am 14.02.2026, 18:23:48.



https://doi.org/10.14361/9783839403198-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

