
2. DER KÖRPER ZEICHNET

Im folgenden Kapitel werden der WS und die WZ einander dialogisch gegenüberge-

stellt. Die Auseinandersetzung mit dem WS ist essenziell, um die komplexen Ebenen,

die in den WZ verhandelt werden, zu erfassen. Die im WS mit dem Körper gestellten

›Fragen‹ werden sozusagen in denWZ ›beantwortet‹. Umgekehrt werden die in denWZ

auftauchenden ›Problematiken‹ mit den Werkstücken ausgehandelt. Zunächst werden

diemateriellen und immateriellen Eigenschaften des 1.WS, sowie seine zeichnerischen,

fotografischen und filmischen Extensionen besprochen. Dabei stellt sich die Frage, wo

sich das in derHandlung entstehendeWerk situiert undwie es zurDarstellung gebracht

werden kann. Der Mensch ist Maßgeber und Werkzeug par excellence, das im WS zum

Einsatz kommt und sowohl Psychologisches als auch Physisches mit in die Handlung

einbringt. Nicht nur das Auge des Betrachters wird zum schöpferischen Tun heraus-

gefordert, sondern er wird in seinem ganzen körperlichen In-der-Welt-Sein angespro-

chen. Das Kommunikationssystem aus Künstler, Rezipient und bildnerischem Medi-

um wird insbesondere im WS vollkommen neu gedacht. In einem Diagramm bringt

Walther seinen anderen Werkbegriff auf den Punkt. Die dort grafisch veranschaulich-

te Schwächung der Rolle des Autors zugunsten der Stärkung des Rezipienten wird im

Folgenden mit der Literatur- und Kunstgeschichte der späten 60er- und frühen 70er-

Jahre in Zusammenhang gebracht. Im Kapitel über das »Paradox des Zuschauers« geht

es um Walthers Ideal einer rein in sich selbst versunkenen Handlung des Benutzers

ohne ein Publikum. Diese letztendlich utopische Vision grenzt Walthers Handlungsge-

danken neben anderen Kriterien von der Performance ab. Es wird außerdem die Frage

zu klären sein, in welchem Verhältnis Kunst und Leben in den Werkhandlungen zuein-

ander stehen, und ob eine Aushebelung der Grenzen, wie sie im Happening und Fluxus

proklamiert werden, auch auf Walthers Handlungen zutrifft. Zudem wird zu prüfen

sein, zu welchen Anteilen die Handelnden frei oder gebunden innerhalb des jeweiligen

Handlungsrahmens agieren können. InWalthers Handlungen lassen sich aber auch Ge-

meinsamkeiten zur Ästhetik von performativen Akten feststellen, die sich am Beispiel

von Erika Fischer-Lichtes Ästhetik der Performance herausarbeiten lassen. Des Weiteren

sollen die Handlungstheorien von John Dewey und Arnold Gehlen, sowie die Wichtig-

keit des Haptischen gegenüber dem Optischen untersucht werden. Es folgt ein Kapitel

über die Möglichkeiten und Grenzen der Fotografie als Aufzeichnungsverfahren der

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Erfahrungen mit den Werkstücken des 1. WS im Gegensatz zur Zeichnung. Indem die

Fotografie als ›verantwortungslos‹ dargestellt wird, soll deutlich werden, inwiefern die-

ses Medium eben nicht im dialogischen Sinne antworten kann, sondern lediglich eine

Außenansicht der Handlungen preisgibt. Dies leitet über zu denWZ, die eine ›Antwort‹

auf die Werkhandlungen geben können, indem sie die gewünschte Innerlichkeit der

Handlungen durch die nachträgliche Reflektion darstellen können. So soll schließlich

dasWesen der Zeichnung ergründet werden, das es fürWalthers künstlerische Anliegen

zu einem idealen Medium macht. Eine allgemeine Analyse des Erscheinungsbildes der

WZ soll zeigen, wie sie sich zum WS positionieren, sich verselbstständigen und über

eine reine explikative Handlungsanweisung hinaus komplexe Ebenen zur Anschauung

bringen, sowie einen Einfluss auf folgende Werke haben. Anhand eines Kommentars

von Kosuth zu den WZ soll im Folgenden von der Ablehnung die Rede sein, die der

Werkgruppe aufgrund ihrer Bildlichkeit zuteil wurde, die nach Meinung des ›strengen‹

Konzeptkünstlers im Widerspruch zum konzeptuellen Ansatz des WS steht. Walthers

Positionierung zu diesem Vorwurf macht deutlich, inwiefern er von einem sensualisti-

schen Verständnis ausgeht. Wenn er in seinem Œuvre von der Verbindung von ›Kno-

chen‹ und ›Fleisch‹ spricht, nutzt er eine Metapher, um seinen künstlerischen Ansatz

in Abgrenzung zur Konzeptkunst zu verdeutlichen. Analog dazu soll die Gegenüber-

stellung von WS und WZ im zweiten Kapitel dieses Zusammenspiel wiederspiegeln.

Weiterhin werden dieWZ im Kontext der aktuellen Diskussion umNotationen, Schrift-

bilder und Diagramme verortet. In der Hauptsache sollen Merkmale von Schriftbildern

besprochen werden, die sich auf die Ästhetik derWZ übertragen lassen. Abschließend

wird die Rezeptionsgeschichte derWZMitte der 70er- bis Ende der 90er-Jahre nacher-

zählt. Im Fokus stehen Ausstellungen und Katalogtexte mit Schwerpunkt auf denWZ,

oder solche, die die den Einfluss der WZ auf zukünftige Arbeiten beleuchten, sowie

Auskunft zum zeichnerischen Werk Walthers im Allgemeinen geben. Hierbei geht es

um die diversen, teils sehr dogmatischen Sichtweisen auf die WZ. Die Einsichten, zu

denen die genannten Ausführungen in Kapitel 2 gelangen, lassen sich formelhaft zu-

sammenfassen: Der sich bewegende Körper, der mit dem Umraum interagierend einen

Eigenraum bildet, fungiert wie ein Stift, qua Gedächtnis ist er das Instrument der Auf-

zeichnung und das aufgezeichnete Gebilde selbst. Der Handlungsraum lässt sich dabei

mit einem Bogen Papier vergleichen, auf dem (durch Blickachsen und zurückgelegte

Wege) gezeichnet wird und synästhetische Spuren zurückbleiben. In denWZ wird die-

ses virtuell in den Raum entworfene Lineament wieder zurückgebracht1, wo es die Be-

wegungserinnerung des Betrachters auf neue Art affiziert. Diese Korrespondenz aller

Sinnesebenen, lässt uns den Bezug zwischen WS und WZ als Komplementaritätsver-

hältnis verstehen.

Während im ersten Kapitel das Papier zur Sprache kam, ist es hier der Körper der

eine Stimme erhält, frei nach dem Motto: »›mit dem Körper zeichnen ist sprechen im

Raum.‹«2 Wir finden diesen von Walther entlehnten Ausspruch auch in einer WZ mit

dem Titel Fragmentsammlung von 1966/71 (Abb. 24). Mit den Handlungsobjekten bezieht

1 Zeichnen wird ›in erster Linie‹ als Nachvollzug aufgefasst, nicht als Darstellung. Vgl. Stemmler

1980, S. 62.

2 Es handelt sich hier um die Überschrift eines Essays, vgl. Täuber 2011, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 77

Walther »eine in der Bildenden Kunst bis dahin noch unberücksichtigte Sprachform«3

mit ein, nämlich die des Körpers. Dieser schreibt bzw. zeichnet ein temporäres Bild

oder eine Form in den Realraum. Die Hand wiederum überführt diese Raumzeichnung

dann anschließend in den WZ zurück in den Bildraum. Diese Übertragungsleistung

birgt Paradoxien, Schwierigkeiten und ein unendliches Potential an Ausdrucksmög-

lichkeiten.

2.1 1. Werksatz (1963–1969)

Zwischen 1963 und 1969 entwickeltWalther die 58 genähten sogenanntenWerkstücke sei-

nes 1. Werksatzes (Abb. 25.1-25.58). Dafür verwendet er alltägliche und preiswerte Mate-

rialien wie Planen oder schwere Baumwollstoffe, Samt, Spanplatten, Schaumstoff und

Leder. Die Objekte4 haben einen instrumentellen Charakter und können vom Publi-

kum (alleine, zu zweit oder zu mehreren) benutzt werden. Die meisten Stoffe werden

in ihrer Ursprungsfarbe belassen (chamois), da der Weißton im Gegensatz zu anderen

Farbqualitäten im Ausdruck sehr offen bleibt. Andere Stoffe sind eingefärbt, es gibt

vor allem dumpfe Töne wie Rostrot, Grau, Grün, seltener auch Schwarz, jedoch keine

Zwischentöne. Ein Hauptkriterium der Farbauswahl bestand darin, »in den Werkzu-

sammenhängen Körperhaftigkeit« zu evozieren und die »Vorstellung des Plastischen«5

zu unterstreichen. Auch die Farbe zeugt also von einer benutzungs- und körper-orien-

tierten Konzeption des 1. WS, der früher mit Instrumente für Prozesse betitelt war, und

damit in der Wortwahl ausdrücklich eine Funktionalität hervorhebt. Erst durch das

›Spiel‹6 wird das eigentlich immaterielle Werk zum Klingen gebracht. Auch andernorts

werden Gebrauchsobjekte und der Gebrauch von Objekten als für die Kunst konstitutiv

wahrgenommen. Duchamp ist mit seinen Readymades wohl einer der Ersten, der die

Frage der Funktion der Kunst stellt und damit den Beginn der Moderne mit einleitet.7

Cage betont seinerseits den utilitaristischen Aspekt solcher Kunstwerke: »In Zukunft

wird Besitz durch Gebrauch ersetzt werden. […] Der Künstler neigt dazu, sich nicht als

Schöpfer neuer Materialformungen, sondern eher als Koordinator existierender For-

men zu sehen«8. Walther übernimmt ebenfalls diese Rolle, indem er mit speziell ent-

wickelten Elementen den Gebrauchsraum vorgibt. Die Ausformulierung des Werkes

3 Täuber 2011, S. 67.

4 Waltherwählt diese Bezeichnung 1962, »als Instrumente für etwas.Wichtig sind nicht die Objekte,

sondern das, was man damit tut, […]. Wir, die Benutzer, haben es zu leisten. UNSERE Fähigkeiten

(und Unfähigkeiten) zählen, unsere Bewegung.« Walther 1969, S. 174.

5 Ders. in: Lahnert 1986/87, S. 13.

6 Das Potenzial des Spielens (in dem der Mensch zu sich selbst kommt) ließe sich mit Johan Hui-

zingasHomo ludens (im Gegensatz zum homo faber) weiterentwickeln. Vgl. Huizinga 1938/1939. Vgl.

auch die Bedeutung des Spielens in Friedrich Schillers Über die ästhetische Erziehung des Menschen

(1795) in Bezug aufWalthers humanistischen künstlerischen Ansatz. Vgl. Schiller 2008. Siehe dazu

auch Herbert Marcuses Der eindimensionale Mensch (1967), der die Rückbesinnung auf das Ästheti-

sche und Spielerische als Freiraum für einemenschliche Betätigung (nach selbst gewähltenRegeln

und um ihrer selbst willen) ansieht. Vgl. Marcuse 2004.

7 Vgl. Kosuth 2003, S. 1033.

8 Burgin 2003, S. 1076.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

verantworten die Benutzer in einem psycho-physischen Dialog individuell. Sie erle-

ben sich dabei als plastisches Werkzeug künstlerischer Formgebung. Dabei stellt sich

grundsätzlich die Frage, was dasWerk eigentlich genau ist, denn es ist immer nur frag-

mentarisch sicht- und erfahrbar. Wenn man es von außen betrachtet, fehlt einem die

Erfahrung der Handhabe, als Handelnder wiederum ist man zwar in den Handlungs-

prozess involviert, kann das Werk jedoch nicht mehr visuell erfassen, bzw. nur partiell.

Allein die geistige Aktivität, das Werk als Idee, kann diese Lücke schließen. Bei all dem

geht es um immaterielle Prozesse, die die Frage nach dem Aussehen der Objekte ob-

solet erscheinen lassen könnten. Gleichwohl existiert eine ästhetische Eigenwertigkeit

mit minimalistischem Charme, die mit der Tradition des form follows function einherge-

hen mag und dabei alle Sinne anspricht, insbesondere den Bewegungs- und Tastsinn.

Haptik und Taktilität beziehen sich dabei jedoch nicht vordergründig auf die eingesetz-

ten Stoffe, sondern auf das Material des Benutzerkörpers.9 Auch wenn der Mensch und

seine Umwelt für sich selber körperlich fühl- und wahrnehmbar ist, ist die tatsächli-

che Form seines in der Handlung entwickelten Kunstwerks – abgesehen vom äußerlich

sichtbaren Artefakt und Handlungsgeschehen – nicht wahrnehmbar. The Sculpture is

not to be seen heißt es in der WZ Labor von 1967.10 Diese knappe Formel beinhaltet

ein ganzes Konzept. Der psycho-physische Akt der Wahrnehmung führt in einen in-

nerweltlichen Raum, der anhand derWZ ansatzweise sozial kommunizierbar gemacht

werden kann. Frank Stellas auf seine eigene Malerei bezogener Ausspruch von 1966,

»Man sieht das, was man sieht«11, der die Existenz einer zeitüberdauernden, ewigen

Gestalt eines Kunstwerks in Abrede stellt und die Transzendenz in die Immanenz der

temporären Erscheinung zurückbefördert, kann im Fall Walthers nur als Negativbei-

spiel gedeutet werden. Man sieht bei ihm nicht das, was man sieht. Der Geist ist plas-

tisch bildend tätig; die Plastik ist de facto unsichtbar. Vor diesem Hintergrund ist sein

Werk antimodernistisch zu verstehen, wie sich später noch genauer zeigen wird.

Lingner führt aus, dass bei Walther die traditionelle Einheit eines Werks, in ei-

nen vom Künstler ausformulierten »dinglich-materialen«, und in einen offenen, (im

Rahmen der Vorgaben) vom Rezipienten frei zu realisierenden »mental-immateriellen

Teil« zerfällt, »dem das eigentlich Sinnhaft-Ästhetische zukommt«12. Dieser Gedanke,

der dem Werk eine absolut unstoffliche Existenz zuweist, findet sich in mehrerenWZ

manifestartig bestätigt, birgt aber sogleich ein für Walthers Werk so übliches Para-

dox: die immaterielle Werkgestalt des 1. WS wird in den WZ materialisiert. Auf einer

Seite derWZ Aufgelöster Sockel von 1967/69 lesen wir in roter Antiqua mittig den Begriff

WERK.13 Amunteren Blattrand sehenwir dasWort IMMATERIELL. In einer anderenWZ

von 1970/71 können wir in roter Antiquaschrift die Begriffe IMMATERIAL SCULPTURE

9 Aus diesem Grund lehnt Walther u.a. auch die Einladung zu einer von Robert Morris’ kuratierten

Gruppenausstellungmit dem Titel 9 at Leo Castelli von 1968 ab: »da ging es um processual, soft, aber

er hat gar nicht die Werkhandlung gemeint, sondern das Material Stoff, und das wäre eine völlig

falsche Lesweise gewesen. […].Morris wollte die Ausstellung für sich als Sockel benutzen.«Walther

in: Schreyer 2016b.

10 Vgl. Abb. in: Lingner 1990, S. 381.

11 Stella in: Glaser 1995, S. 47.

12 Lingner 1990, S. 52.

13 Vgl. Abb. in: Wieczorek 1990, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 79

sehen/lesen.14 In beiden WZ wird auf das Immaterielle des WS, und so auch auf die

abstrakte Eigenschaft von Begriffen verwiesen, andererseits wird der Betrachter durch

die Schriftbild-Gestaltung materiell affiziert. Dieses unstoffliche Werk ist Lingner zu-

folge »für seinen Autor überhaupt kein von ihm verschiedenes Objekt der Betrachtung,

sondern er selbst ist dieses WERK, das ihm statt zur Welt-, zur Selbsterkenntnis ver-

helfen kann.«15 Lingner stellt darin eine Analogie zur byzantinischen Bildauffassung

her: Indem Walther das Bild/die Skulptur nicht primär vom Sehen, sondern vom Sein

her definiert, »ist hier die eigentliche Skulptur der Mensch, so wie dort die Ikone Je-

sus ist.«16 Soweit wir als Handelnde in die Werksituation gehen, sind wir mit einer

Schwellensituation konfrontiert. Walther entwickelt die ästhetische Rezeption »von ei-

ner Wahrnehmungs- zu einer Seinsform«17 weiter.

2.1.1 Satz – Organon – Geschichte

DerWSwird in Düsseldorf entwickelt und in New York fertiggestellt. Dort hält sich der

Künstler seit 1967 mit seiner Familie auf. Heute lässt sich retrospektiv erkennen, welche

Veränderugen diese Übersiedlung in seinem Werk mit sich gebracht hat. Während die

›deutschen‹ Werkstücke auf isolierte Momente verweisen, bspw. durch die unkommu-

nikative, alleinige Benutzung in teilweise beengenden Situationen, zeigt sich bei den

›amerikanischen‹ Stücken ein Shift zugunsten kommunikativerer und offener Momen-

te. Diese Entwicklung spiegelt vermutlich auch Walthers früher beschriebene eigene

Gefühlen der Beengung/Isolation in Deutschland und der Gründe für den Ortswechsel

nach Amerika (Hoffnung auf Austausch, künstlerische Öffnung/Freiheit) wider.

Die einzelnenWerkstücke tragen je einen eigenen Titel18 und sind durchnummeriert.

Sie entstehen zunächst unabhängig voneinander, erst später fasst Walther sie zu einem

Satz zusammen. Diese Bezeichnung verweist grundsätzlich auf eine aus Einzelelemen-

ten summativ zusammengesetzte Einheit. In der Musik ist der Satz Teil eines mehrtei-

ligen Klangwerkes, im Kontext der Linguistik eine nach grammatischen Regeln sinnvoll

zusammengestellte Wortfolge. Dieter Schwarz formuliert es in Bezug auf Walther so:

Das Wort Werksatz bezeichnet einen Satz von Objekten, aber auch das Setzen einer

Behauptung, die einzulösen ist (durch das Werk), und im Doppelsinn des Worts die

Möglichkeit der sprachlichen Verwirklichung: das handelnde ›Aussprechen‹ desWerks

als seine Realisierung.19

Vor diesem Hintergrund können die einzelnenWerkstücke als Satzglieder einer Sprache

aufgefasst werden, die uns an die Wurzeln führen, was ein Werk im Sinne Walthers

sein kann. Die Bedeutung entfaltet sich im Gebrauch. Hier klingt Ludwig Wittgen-

steins Ausspruch an: »Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache.«20

14 Vgl. Abb. in: Richardt 1997, S. 155.

15 Lingner 1990, S. 52.

16 Ebd., S. 381.

17 Ebd., S. 53.

18 Zwischen 1968 und 1982 haben sich diese viermal geändert. Vgl. Weibel 2014, S. 316-317.

19 Schwarz 1990, S. 184.

20 Wittgenstein 2003, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

So haben einzelne aus dem Kontext genommene Wörter an sich keine Bedeutung, erst

in der Handlung, im Gesamtzusammenhang eines Satzes erschließt und bildet sich der

Sinn der Sprache. Merleau-Ponty formuliert es 1951 einmal ähnlich: »Von jetzt an gibt

es keine andere Art eine Sprache zu verstehen, als sich in ihr einzurichten und sie zu

handhaben.«21 Überträgt man dieses Postulat auf den WS, lässt sich sagen: Will man

seine Sprache verstehen, muss man die Werkstücke ›in die Hand nehmen‹. Die Werk-

gruppe bietet – wie in einem Werkzeugkasten – einen ganzen Satz unterschiedlicher

Instrumente mit denen die Handelnden auch zu neuen Erkenntnissen bezüglich ih-

rer eigenen Wahrnehmung gelangen, und darüber, wie grundlegend das Handeln als

solches auch im außerkünstlerischen Bereich sein kann. Walthers Werkzeugbegriff ist

offen und unterscheidet sich von der gängigen Definition, in der das Handlungsziel auf

eine zweckhafte Rationalität hin angelegt ist. Er realisiert sich für den Handelnden im

wortwörtlichen Begreifen von Welt und in der Erfahrung, von jener leiblich ergriffen

zu sein. Worum es bei Walthers Art von Werkzeugen geht, wird in einer Formulierung

Kerns über den 1. WS ausgesprochen. Es handelt

sich um ein Organon, ein Instrumentarium, das nicht auf ästhetische Form beschränkt

ist, sondern äußerst vielfältige Erfahrungen ermöglicht […]; Erfahrungen, die bei der

Ich-Findung, […], der ›Selbstproduktion‹ […] helfen, indem so abstrakte Begriffe wie

Maß, Energie, Denken, Zeit, Raum, Gewicht etc. anschauliches Erleben werden.

Kern bezeichnet den WS aufgrund seiner komplexen Beziehungsgeflechte »als eine

dreidimensionale, multifunktionale Grammatik und die Arbeit mit ihm als empi-

rische, angewandte Beziehungs-Wissenschaft«22. Es wird hier deutlich, dass dieses

Organon23, mit dem in der Antike »zugleich Werkzeug wie maßgebendes Werkstück«24

gemeint war, v.a. zur Selbst- und Fremderfahrung bei den Handlungen beiträgt. Bei

Platon wird die Sprache insgesamt als ein Organon bezeichnet, um dem Anderen etwas

über die Dinge mitzuteilen.25 Die Begriffe Werkzeug und Organ treten hier in eine

semantisch enge Beziehung, als Erweiterung des menschlichen Oganismus. Hier wird

ein organischer und kein analytisch-rationaler Prozess als Motor der Begriffsbildung

beschrieben. Walther betont:

Ich habe immer mit Begriffen gearbeitet, die etwas evozieren. Das müssen möglichst

alte Begriffe sein, möglichst aus dem Kunstzusammenhang kommen, und dort etwas

bedeuten. Der Begriff der Ummantelung ist z.B. ein Bildhauerbegriff. Die Person dar-

in ist sozusagen der Gußkern. Wenn ich so eine Vorstellung habe – Kern und Man-

tel – dann habe ich Bilder im Kopf und das, was man Erfahrung nennt, ist auf einen

Sockel gestellt. […]. Wenn das keine Form oder Struktur erhält, ist das ganz beliebig.

21 Merleau-Ponty 2003, S. 84.

22 Kern 1976, S. 14.

23 Ein späteres Künstlerbuch Walthers trägt diesen Titel mit Verweis auf die Sprache und die grie-

chische Philosophie. Vgl. Walther 1983.

24 Boehm 1985, S. 19.

25 Vgl. Wieczorek 1990, S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 81

Walthers betont hier seinen Bezug zur Tradition der Kunst. Die Assoziationen, die je-

weilige Begriffe auslösen, erhalten skulpturale Qualität. Der Künstler fühlt sich nahe-

zu dazu verpflichtet, wie er gesteht, »bei so einer offenen Form immer irgendwie Ge-

schichte [zu] zitieren.«26 So benutzt Walther auch gängige Begriffe wie Werk, weil er

damit auf eine »durchaus auch im klassischen Sinne verstandeneWerkvorstellung« auf-

merksam machen wollte, wenn auch »die Widersprüchlichkeit zwischen der Geschlos-

senheit des klassisch gedachten und der Offenheit [s]eines Werkbegriffes«27 miteinan-

der zu kollidieren schienen. Der Künstler ist sich bewusst,

daß es einen Verlust bedeutet, den ›geschlossenen Werkbegriff‹ aufzugeben, aber

sonst hätte ich den ›offenen Werkbegriff‹ nicht gewinnen können. […] Kunst hat ja

auch enorme geschichtliche Dimensionen. Es geht darum, daß man erzählt, was ver-

loren gegangen ist, was noch da ist und was sich noch entwickeln läßt. Das hat doch

nichts mit dem Abschaffen der Kunst zu tun, sondern ist doch gerade das Kümmern

um Gesamtzusammenhänge.28

Andererseits meidet Walther Bezeichnungen, die durch herkömmliche Bildvorstellun-

gen abgenutzt sind, wie z.B. den Begriff der Komposition. Stattdessen gebraucht er

Wörter wie Maß, Volumen und Proportion. Grundsätzlich sind Begriffe für den Künst-

ler Reflexionswerkzeuge, denen die Aufgabe zufällt, Ordnung in das eigene Tun zu brin-

gen. Dabei sind sie »stets real gemeint, nicht symbolisch, illusionär oder gar illustra-

tiv.«29

Die Werkhandlungen laufen zumeist ruhig ab – auch wenn Sprache bei einigen

Werkstücken explizit eine Rolle spielt. Die Bedeutung des Werk-Satzes kann meines Er-

achtens erst in vollemMaße in der Polyphoniemit denWZ erfasst werden, hier entfalten

sich die Begriffe bildsprachlich am Deutlichsten, wie sich noch zeigen wird.

2.1.2 Mensch und Maß

Der fortschreitenden Entfremdung des Menschen und seines Körpers, der Mediatisie-

rung und Technisierung bietetWalther ein Gegenmodell. DerMensch steht im Zentrum

seiner Kunstauffassung, nicht als Bildmotiv und humanistisches Ideal, sondern in sei-

ner unmittelbar körperlich empfindenden Existenz als Individuum und Gesellschafts-

wesen.30 »Ohne uns gibt es kein Baumaterial«31, sagt der Künstler einmal. Damit steht

er, folgt man Schweinebraden, in einer langen Linie von Caspar David Friedrich bis

Barnett Newman.32 Ein Bezug könne außerdem zur Romantik und zu primitiven Bau-

ten des 6. bis 10. Jh.s hergestellt werden: »Hier wird das Maß aus Spanne, Elle oder

Fuß entwickelt und es gibt keine übergeordnete Idee, nichts vomMenschen Abgehobe-

nes.« Walther verwendet für die Anfertigung all seiner Stücke das Orientierungsmaß

26 Walther in: Lahnert 1986/87, S. 13.

27 Ders. in: Lingner 1982, S. 14.

28 Ders. in: Lahnert 1986/87, S. 14f.

29 Vgl. Schneider 1990, S. 243.

30 Vgl. Walther in: Lingner 1990, S. 387.

31 Ders. in: Winkler 1990, S. 82.

32 Vgl. Schweinebraden 1997, S. 24f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

seines eigenen Körpers: 90–180-360 cm. Auch bei Newman fasziniert ihn der direkte

Bezug zum Körper, der zum Format seiner Arbeiten einmal sagte: »Size doesn’t count.

[…] It’s human scale that counts«33. In einem Brief an Newman schreibt Walther 1970:

»Beim Umgang mit denWerksätzen sind für mich konkrete Materialien: Ort, Zeit, Kör-

per, Raum, Sprache u.a. …«34 Des Weiteren, so heißt es in einem anderen Zusammen-

hang, ist für die Benutzung alles nötig, »was ich als menschliches Wesen mitbringe,

das wärenDinge wie Zeit, Denken, Sprache,Wissen, Emotion, Temperatur, Umgebung,

Wetter, Psychologisches, Physiologisches, der Körper, Körperchemie, Körperphysik«35.

Auch die eigene Geschichte spielt eine Rolle. Gegenüber Jappe präzisiert er, dass eben-

so körperliche Regungen wie »Müdigkeit, Angespanntsein, Ausdehnen, Empfindung«36

dazugehören. In solch einer offenenWerkform kann letztlich jeder äußere Einfluss zum

inneren Bestandteil des Werkes werden.37 Kern schreibt denWerkstücken eine »Hebam-

menfunktion« zu. Er spricht von einer »Katalysator-Wirkung […] bei der Erforschung

[…] des Menschen«. Dieser könne in seiner Entwicklung niemals abgeschlossen sein:

Ihm »werden bei der Geburt keine fertigen Fähigkeiten […] in die Wiege gelegt, son-

dern nur Möglichkeiten, und ›Menschwerdung‹ […] bedeutet eine lebenslange […] Auf-

gabe.«38 Auch Helms bezeichnet die Objekte als »Katalysatoren, die anwesende Wir-

kungen einfangen, steigern, weitergeben.«39 Und schließlich bedient sich Rainer Beck

einer ähnlichen Analogie: Das Objekt wird

zum Instrumentarium des Betrachters, zu einer Art Gelenk zwischen seinem Wort/

Denken und Handeln: Katalysator zur Eigeninitiative, […] erfüllt [es] damit eine Art

sokratischer ›Hebammenkunst‹, nämlich durch bohrendes Fragen wie die Hebamme

aus dem Mutterleibe das Kind, so aus dem Menschen seine ureigenste Wahrheit ans

Tageslicht zu befördern.40

In diesen Aussagen steckt die Annahme, dass der WS dazu annregt, sich selbst als

Mensch zu erfahren und die eigenen Fähigkeiten und Möglichkeiten im Ausgleich mit

Anderen auszubauen. Es findet sozusagen eine Art ästhetische (Um-)Erziehung des

Menschen statt. Die geistige und körperliche Bewegung steht dabei in unmittelbarer

Beziehung. Es scheint bei allen Werkhandlungen um ein dialogisches Wechselspiel zu

gehen. Der Körper agiert nicht nur im Rhythmus mit den anderen, sondern er stellt

ganz allgemein eine Art Gleichgewicht her. Das jeweilige Werkstück wird in Spannung

gehalten, die agierenden Körper stimmen sich auch gewichtlich aufeinander ab.

33 Schweinebraden 1997, S. 25.

34 Walther 1982, n. p.

35 Ders. in: Klein 1990, S. 221.

36 Ders. in: Bott 1977, S. 85.

37 Vgl. Schneider 1998, S. 5.

38 Kern 1976, S. 15.

39 Helms 1981, n. p.

40 Beck 1997, S. 118f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 83

2.1.3 Gegensatzpaare

Die Handlungen werden grundsätzlich bedächtig ausgeübt, es herrscht Konzentrati-

on, kein schnelles Tempo. Die skulpturalen ›Übungen‹ bieten ein breites Spektrum an

Möglichkeiten. Man kann mit den Objekten im Raum wandern, andere laden zum Lie-

gen, Rollen oder Stehen ein. Durch die vom Künstler geplante Involviertheit verliert der

Handelnde den Überblick, die Wahrnehmung wird erweitert und erfolgt nicht mehr

allein über die Augen, sondern verlangt nach Ergänzung durch die Hand bzw. den

Körper. Diese Verlagerung vom Sehen zum Handeln wird verstärkt, wenn viele Stü-

cke mit »Blindsituationen«41 arbeiten, d.h. das Sehvermögen verringern, indem sie die

Benutzer durch Umhänge ›erblinden‹ lassen, die den gesamten Körper einschließlich

des Kopfes verhüllen. Die Aufmerksamkeit ist damit abgeschirmt von der Außenwelt,

konzentriert auf die Innenwelt des Benutzers, auf seine Empfindungen, Gefühle und

sein Wissen. Die Sicht hingegen, bzw. der verbindende Blick, wird v.a. in den dialo-

gischen Situationen hervorgehoben, bei denen sich zwei Handelnde gegenüberstehen.

Bei einigen Arbeiten steht das Zwischenmenschliche im Vordergrund, besonders dort,

wo das Zusammenspiel mehrerer Teilnehmer gefordert ist. Andere Stücke laden dazu

ein, entweder mithilfe von Objekten oder durch den eigenen Körper Figuren oder Bil-

der aller Art zu komponieren. Die ›Ummantelungen‹, die die Benutzer wie ein Gehäuse

tragen, bieten Schutz und isolieren, sie schaffen Distanz, gleichzeitig stellen dieWerk-

stücke durch die Verbindung mit dem Stoff auch Kontakt zu anderen Benutzern her.

Einige Objekte beeinträchtigen durch die Bindung die Bewegungsfreiheit, andere sind

auf einen großen Bewegungsradius hin angelegt. Dafür bietet sich die freie Landschaft

an, insbesondere wenn die Arbeiten den Aspekt des Wanderns und Sammelns behan-

deln. In dieser Eigenschaft, dass die Bewegung per se schon eine plastische Handlung

ist, stehen dieWerkstücke der Land Art nahe. Während die Handlungen im Außenraum

diesen aktivmiteinbeziehen, sind jene im Inneren einer Institutionmehr auf die selbst-

reflexiven Prozesse des Benutzers angelegt.

In den verschiedenen Handlungen bekommen Gegensätze wie Isolierung – Ver-

bund, Blindheit – Sicht, Innen – Außen, Ruhe – Bewegung oder Einzelner – Gruppe

einen programmatischen Stellenwert. Diese Polaritäten sind die Grundparameter des

1. WS, die Walther 1972 erstmals auf Engl. in der Zeitschrift Avalanche42 formuliert. Es

handelt sich um Gegensatzpaare und Unterscheidungen43, die in den Arbeiten spielerisch

austariert werden (Anlage 1). Das Begriffspaar Innen – Außen definiert der Künstler

als: »das, was sich in mir formuliert – was sich außen als Handlung manifestiert.«44

Dabei – so die Sichtweise Boehms, der ichmich anschließe – kann jenes, was allgemein

als unvereinbar gilt, in Walthers Arbeiten verwandt und bezogen, wenn nicht identisch

gesehen werden. Insofern er

alternative Bezüge beschreibt, die für einzelne Arbeiten maßgebend sind, z.B.

Innenraum – Außenraum, Ortswahl – Feldwahl, Punkt und offenes Feld, Gegen-

41 Kasprzik 1990, S. 172.

42 Vgl. Walther 1972, S. 34-41.

43 D.h. die dt. Fassung der Contrasting Pairs. Vgl. Walther 1980.

44 Walther 1980, n. p.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

stand – Raum, Ruhe – Bewegung, Nähe – Ferne, Kultur – Natur, Wirklichkeit – Vorstel-

lung, dann ist auch darin stets die Koinzidenz beider Aspekte mit im Spiel. Das eine

und das andere ist gemeint, und es wird durch die Abfolge desWerksatzes […] zu einer

komplexen Synthese.45

Der Gedankenstrich zwischen den Polen, so der Autor,

meint zugleich: ein additives ›und‹, ein kontrastives ›versus‹, aber auch ein thetisches

(setzendes) = (genauer: ist gleich). Was der Werksatz an Erfahrungen bereithält, ist

durch die Koinzidenz der Gegensätze am ehesten zu umschreiben.46

Der Gedankenstrich symbolisiert tatsächlich ein im Fluss-Sein, das fürWalthersŒuvre

maßgeblich ist, Dichotomien verbindet und Grenzen verschwimmen lässt.

2.1.4 Lagerform

Außerhalb der Zeit ihrer physischen Benutzung befinden sich die Werkstücke in Lager-

form. Das kann einmal bedeuten, dass die Objekte zusammengefaltet in beschrifte-

ten/bezeichneten Stofftaschen47 in einem Holzregal mit zwei Fächern liegen, das an

der Längsseite offen ist (Abb. 26).48 Eine andere Variante bildet die Aufbewahrung der

aufeinander gestapelten eingepackten Werkstücke in einem Glaskasten. In Ausstellun-

gen werden die Objekte oft als Ensemble auf einem Bodensockel (Abb. 27) präsentiert

und zuweilen vonWZ und/oder Fotos zum 1. WS ›ummantelt‹. Dazu gibt es eine spezi-

ell bezeichnete Fläche auf der gehandelt werden kann (Abb. 28). Oder ein Bodensockel

umrahmt eine Aktionsfläche. Die verhüllten Werkstücke wirken zuweilen wie Sportar-

tikel für Turnübungen, mit denen trainiert werden kann. Die kompakte Verpackung

deutet darauf hin, dass die Werkteile prinzipiell transportabel sind, was die Mobilität

des Werkes impliziert, bereit zur immerwährenden Exkursion. Die Mission der Erwei-

terung des künstlerischen Feldes ist somit nie abgeschlossen.

Der Künstler bezeichnet die Lagerform auch als Normalzustand, es handelt sich um

eine Aggregatsform, die der Kommunikationsstruktur traditioneller Kunstwerke ent-

spricht, die auf Visualität und körperliche Distanz ausgelegt sind.49 Die ›Ruheform‹

hat Darstellungscharakter und will auf das Potenzial jedweder Aktivierung verweisen.

Sie lädt dazu ein, unser eidetisches Vermögen zu stärken, und innere Bilder möglicher

Handlungen aufzurufen. Die Lagerform, so Rüdiger, »veranschaulicht eine Werkdefini-

tion, die den virtuellen Gebrauch der realen Handhabung vorzieht.«50 Diese Präsenta-

tionsform versetzt die Arbeiten auch in den Modus des autonomen Kunstwerks, das

45 Boehm 1985, S. 9.

46 Ebd.

47 Motivisch nehmen diese Stoffzeichnungen Elemente aus denWZ auf oder haben umgekehrt Ein-

fluss auf sie. Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

48 Die Lagerform gibt es in achtfacher Ausführung, die einzelnen Exemplare befinden sich in diversen

Sammlungen. Es gibt außerdem eine bis fünf Kopien proWerkstück (die sog. exhibition copies), die

in Ausstellungen auch einzeln zeig- und benutzbar sein sollten.

49 So hat Walther neben der Aktivierung derWerkstücke auch die Lagerform als gültige Werkform in

einer eigenen Publikation erklärt. Vgl. Walther 1990.

50 Rüdiger 1997, S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 85

seinenWert in der reinen Optikalität und Dinghaftigkeit erhält. DerWS wird zu einem

»überschaubaren ›Bild‹«51. In ihm wird etwas aufbewahrt, gespeichert, was normaler-

weise, etwa in einemMuseum,unsichtbar bleibt.52 Von 1974 an ist derWS hauptsächlich

in Lagerform zu sehen, auch die Werkvorführungen finden dadurch einen vorläufigen

Abschluss. Dies hat zur Folge, dass der Künstler in größerem UmfangWZ auszustellen

beginnt, um ›Innenbilder‹ aus den Handlungen bekannt zu machen.53 Diese Tatsache

zeugt von einer interessanten Entwicklung: ›ruht‹ derWS, geraten die diversen media-

len Deklinationen desselben stärker ins Gewicht.

2.1.5 Mediale Ausdehnung

Die Immaterialität des eigentlichen ›Werks‹, das in der Handlung entsteht, scheint es

resistent gegenüber der Verfremdung zumachen, diemit der Aufzeichnung durch tech-

nische Hilfsmittel einhergeht. Nichtsdestotrotz gibt es eine Menge Spuren, Ausläufer

und Erweiterungen unterschiedlicher Art, die den Anschein erwecken, den Werkcha-

rakter zur Anschauung zu bringen und archivierbar zu machen.

Fotografie und Film

Es gibt einerseits unzählige Fotografien, die die Handlungssituationen und Hinweise

zum Gebrauch derWerkstücke dokumentieren. Die bekannteste Serie in Schwarz-Weiß

wird von Timm Rautert zwischen 1970 und 1971 in Essen in der Hochrhön nahe Fulda,

sowie in der Umgebung von Hamburg angefertigt (vgl. Abb. 25.1.–25.58). Die Walther

sehr vertraute, romantisch anmutende Landschaft der Rhön, die hier als Handlungs-

rahmen auftritt, erinnert in der fotografischenWiederspiegelung an die Imaginations-

ästhetik, in der sich Außen- und Innensicht vermischen. Die Atmosphäre dort ist prä-

gend für die ersten Erfahrungen mit dem WS, den Walther zunächst selbst, dann mit

Freunden und Kollegen im heimatlichen Umland durchexerziert. Zuweilen werden die

Szenen in ihrer Reduziertheit mit Samuel Becketts existenzialistischen Theatersitua-

tionen54 oder auch mit den »mythischen Landschaften Pier Paolo Pasolinis und Ingmar

Bergmans«55 verglichen.

Schließlich gibt es einen (nicht editierten) Dokumentarfilm von Arno Uth, der zwi-

schen 1995 und 1997 gedreht wird und die gesamten Handlungen (im Innen- und Au-

ßenraum) im Sinn einer Reportage aufzeichnet.56

51 Pohl 1999, S. 32.

52 Vgl. Braun, Kubinski 1990, S. 364ff. Der Gedanke der Lagerung ist inWalthers künstlerischer Praxis

schon sehr früh angelegt (Bsp. Papierstapelungen und -reihungen) und zieht sichmotivisch durch

sein Gesamtwerk.

53 Vgl. Walther 1997, S. 49.

54 Vgl. Prince 2014, S. 124.

55 Diese Assoziation stammt von Peter Halley. Vgl. Reichert 2014, S. 82.

56 Sowohl auf fotografischer, wie auch filmischer Ebene gibt es bis heute eine Reihe weiterer Doku-

mentationsserien, die anlässlich vonAusstellungenoder von Seiten derGalerien realisiertwerden.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Diagramme und Werkzeichnungen

Die skulpturale Ebene des WS wird des Weiteren durch eine zeichnerische Dimensi-

on ergänzt. Anders als die technischen (abbildenden) Medien kann sie Struktur- und

Gedankenbilder herstellen, die mit erklärender Sprache und analytischem Bild ausdrü-

cken, wie das Werk im Sinne Walthers gedacht werden kann. Zwischen 1963 und 1975

entstehen die Diagramme und WZ, die die Handlungserfahrungen mit jedem einzel-

nenWerkstück im Nachhinein mit Wasser- oder Deckfarbe, Beize, Farbstift, Fettkreide,

Grafit, Kaseinfarbe, Kugelschreiber, Leimklebestreifen, Pastellstift, Schreibmaschine57,

Bleistift, Tinte, Pflanzenöl, Rötel, Sepia, Tusche,Wachs, Sojasoße, Erde und Kaffee auf-

zeichnen. Seltener entsteht eine Collage, wenn Teile ausgeschnitten oder zusammenge-

klebt werden. Es gibt sogar vereinzelt Beispiele, wo sich Walther Gedanken auf Zetteln

notiert, die er faltet und in Zeichnungen hineinklebt.58 Es kommt außerdem vor, dass

er Notizen von anderen in den WZ weiterverarbeitet. Die Anzahl der WZ variiert je

nach Werkstück, weil Begriffe und Formen in den einzelnen Handlungen unterschied-

lich präsent waren.59 Insgesamt gibt es etwa 3–5000 beidseitig bearbeitete Papierbögen

im DIN-A4-Format (29,7 x 21 cm) oder im entsprechenden amerikanischen Äquivalent

(27,7 x 21,6 cm). Diese Hochrechnung geht auf eine (verschollene) Aufnahme von 1969

zurück, die den Arbeitsraum des Künstlers in New York zeigt, in dem dieWZ in Stapeln

in Schachteln lagerten.60 Diese Präsentation hat Walther zuweilen auch in Ausstellun-

gen verwendet und dafür die Bezeichnung Gesang der Diagramme und Werkzeichnungen

(Abb. 29) benutzt. DieWZ können aber auch als Einzelblätter gezeigt werden. Anfangs

wurden sie mit (oder ohne) Plastikfolien an die Wand gepinnt. Zwei Varianten haben

sich heute durchgesetzt: entweder werden die Zeichnungen einseitig gerahmt an die

Wand gehängt (in freier Hängung: Abb. 30; oder als Block) (die andere Seite kann ima-

ginativ ergänzt und anhand der durchscheinenden Elemente erahnt werden) oder von

derWandmit der Schmalseite des Rahmens wegstehend, d.h. indem beide Seiten sicht-

bar sind (Abb. 31).61 Die Präsentation in einem eigenen Wand-Möbelstück (Fiac, Paris

2008) (Abb. 32) ist eine Ausnahmeform.

Zusätzlich zu denWZ gibt es die 500 beidseitig bearbeiteten Blätter im Format DIN-

A4, die zum New Yorker Buch (1967-1973) (Abb. 33a–b) zusammengefasst sind, das wäh-

57 Hierzu erläutert Walther: »Weil Hand- und Druckschrift zuviel Geschichte mitschleppten, hatte

ich 1960 experimentierend begonnen, mit der Schreibmaschine zu arbeiten. […] Im Gegensatz zur

Handschrift […] hat Schreibmaschine etwas Anonymes.« Die Schreibmaschine steht in den WZ

»für das Diagrammhafte, für Manifeste, den Bericht und zur Überarbeitung« (Walther in: Richardt

1997, S. 146).

58 Vgl. Busche 1990, S. 303.

59 Vgl. Richardt, 1997 S. 134.

60 Atelierbesucher konnten in diesen Stapeln blättern (Walter de Maria oder Richard Artschwager

interessierten sich z.B. dafür). Der Künstler berichtet: »In einer großen Wandvertiefung standen

12 Kartons mit je 400 Blättern. Wenn ich das hochrechne, ergibt das 4800 und es gab auch Zeich-

nungen, die so herumlagen und 1969 kamen auch noch wenige dazu. Die Schätzung ist durchaus

realistisch, aber ich hab’ sie nie gezählt.« Walther in: Schreyer 2016b.

61 Diese Variante ist eine Erfindung der Galerie KOW in Berlin und wird erstmalig 2009 ausgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 87

rend Walthers Aufenthalt in New York entsteht. Die Idee resultiert aus dem Wunsch,

die unterschiedlichen Typen vonWZ in einem Buch zu bündeln.62

Die Unabschließbarkeit und Offenheit des Werks, eine grundlegende Eigenheit der

Moderne, die die Unmöglichkeit bedingt, dieWS-Erfahrungen in einem Bild darzustel-

len, führt zu einer Flut anWZ, die jede für sich jedoch fragmentarisch bleibt. Aufgrund

ihrer Menge und Ambivalenz stellen sie Ernst Busche zufolge selbst so etwas wie einen

eigenenWerksatz dar.63 Die Zeichnungen haben wie die Handlungen prozessualen Cha-

rakter und werden oft über Jahre hinweg überarbeitet, wodurch sich Zeit auch auf dem

Papier manifestiert. Daher findet man häufig zwei Datierungen auf den Blättern. Dies

bedeutet, dass das betreffende Blatt in zwei Arbeitsgängen entstanden ist, also punktu-

ell und nicht über die gesamte Zeitspanne verteilt. Der Grund für ein solches Vorgehen

ist die Verwandlung, die das Werk durchgemacht hat und dessen unterschiedliche Zu-

stände zeichnerisch protokolliert werden sollten.64 So gesehen wurden dieWZ in einem

ständigen work in progress wie bei einer Skulptur immer wieder neu modelliert. Durch

dieses endlose Überarbeiten wird das fertige Produkt stets hinterfragt und in ein Vor-

läufiges verwandelt.

Die Farbigkeit der WZ ist überwiegend verhalten. Auch wenn hin und wieder ein

kräftiges Blau oder Rot aufscheint und die Palette von Bordeaux, Gelb, Ocker über

(Oliv-)Grün und Rosa bis hin zu Schwarz reicht, dominieren gebrochene Töne oder

Braunwerte: »Umbra, Beige, ein milchiges Weiß, das Gelbliche des Öls, das Schmutzig-

Braune des Kaffees, ein Rostrot […]. Hier ist alles gedämpft, auf eine erdhafte Einheit-

lichkeit abgestimmt.«65 Dieses Farbspektrum kann mit den Eindrücken in der Hoch-

rhön in Verbindung gebracht werden.

Während die WZ hier in ihren allgemeinen Merkmalen und im Zusammenhang

mit demWS vorgestellt wurden, emanzipieren sie sich im folgenden Verlauf mehr und

mehr und rücken ins Zentrum der vorliegenden Studie. Denn schließlich sind dieWZ

auch ein Form- und Begriffsarsenal für Folgewerke und somit auch zukunftsweisend.

Fest steht: ohne »die bei der Werkzeichnungsarbeit gemachten Erfahrungen«66 wären

die ›künstlerischen Ableger‹ derWZ nicht möglich gewesen.

Nachzeichnungen

Die Dynamik dermultimedialen Ausdehnung desWSwird auch in denNachzeichnungen

von 1971 deutlich (Abb. 34), die die Benutzung der Objekte in verschiedenen Situationen

darstellen. Es handelt sich hier um Bleistift-Zeichnungen, die Walther als Illustratio-

nen zum 1. WS für einen Katalog für die Kunsthalle Tübingen 1972 anfertigt. Deren

62 Das Buch wird in zwölf Exemplaren reproduziert, wobei die Vorder- und Rückseiten auf einem

Querformat nebeneinander gestellt werden, was Assoziationen zu Rohrschachtests hervorruft

und neue Bezüge ermöglicht.

63 Vgl. Busche 1990, S. 303.

64 Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

65 Busche 1990, S. 303.

66 Walther in: Richardt 1997, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

damaliger Direktor Götz Adriani beschließt jedoch schließlich, sich auf frühe Arbei-

ten zu konzentrieren. Veit Görner reproduziert die Nachzeichnungen dann im Zuge ei-

ner Publikation über die Monografien Walthers seit 1966.67 Das ›Nach‹ kann sowohl im

temporären Sinn gemeint sein, insofern als die Zeichnungen als Notiz ›nach‹ den Ak-

tionen entstanden sind, es gilt aber auch im interpretativen Sinn, wenn Walther eine

Serie realistischer Bleistiftskizzen ›nach‹ Fotografien zeichnet. Die Nachzeichnungen er-

scheinen redundant, da doch schon die Fotos alle vermeintlich relevanten Inhalte des

WS speichern. Sie zeugen vonWalthers Misstrauen gegenüber der Fotografie und ihrer

ästhetischen Eigenwertigkeit, es scheint, als wolle er sie im Zeichnerisch-Handwerk-

lichen erden. Im Gegensatz zu den ›neutralen‹ Fotos kommt hier, wie auch schon in

den WZ, die persönliche Künstlerhandschrift zum Vorschein, d.h. wir wohnen in der

Betrachtung der verschiedenen Zeichnungen der Reaffirmation des Autors bei. Das ist

ein Moment, das konträr zum Konzept des anderen Werkbegriffs zu stehen scheint (vgl.

2.2), wo doch die Rolle des Autors außerordentlich minimiert wird.

Planzeichnungen

Die Planzeichnungen sind wertvolle Dokumente der künstlerischen Entwicklung Walt-

hers und zeichnen v.a. die genaue Anordnung seiner Werke in monografischen aber

auch kollektiven Ausstellungsbeteiligungen minutiös und maßstabgetreu auf. Die Se-

rie beginnt 1962 und reicht bis heute (Abb. 35a–c). Durch dieseWerkgruppe wird einmal

mehr die zentrale Rolle des zeichnerischen und architektonischenDenkens imWerk des

Künstlers deutlich. Die farbigen Aquarelle skizzieren zumeist den Grundriss der Aus-

stellungsräume oder arbeiten mit gedruckten Raumplänen, wobei zusätzlich mitWort-

bezeichnungen die Sachverhalte geklärt werden können.68 Die Planzeichnungen können

also im weitesten Sinne auch als Erweiterungen von WS und WZ gelten, insofern als

hier ihr Display in Ausstellungen visualisiert wird.

2.1.6 Rezeption (1964–1997)

Bis heute gilt der 1. WS als opus magnum Walthers und fehlt in keiner Ausstellung, die

sich mit seinem Œuvre befasst. DieWerkstücke werden in den ersten Jahren ihrer Ent-

stehung oft aktiviert. In den 60er-Jahren, v.a. in Deutschland, geschieht dies zunächst

in Form von Werkvorführungen, bei denen der Künstler zeigt, wie mit den Objekten

umzugehen ist. In der ersten Ausstellung 1964 in Fulda werden die Arbeiten, Walther

zufolge, nur »umgestellt, umgelegt«69. Die erste Demonstration findet in der Ausstel-

lung Leihobjekte in der Galerie Aachen in Aachen 1966 statt, in der die bisher fertiggestell-

ten 25 Werkstücke zusammen mit Jörg Immendorf aktiviert werden. Der konzeptuelle

Zeitgeist ist hier klar erkennbar: nur einige wenige beispielhafte Diagramme werden

aufgehängt. Im Jahr darauf 1967 in der Ausstellung Leihobjekte Benutzen, in der Galerie

67 Vgl. Görner 1993.

68 In einer Publikation sind die Planzeichnungen seit 1962 bis 2000 (bis auf einige verlorene Blätter)

versammelt. Vgl. Walther 2000.

69 Walther in: Bott 1977, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 89

Heiner Friedrich und Franz Dahlem in München, handelt es sich um das erste öffentli-

che Display der Diagramme undWZ, die zusammen mit Teilen aus demWS präsentiert

werden. DieWerkstücke liegen an den Wänden entlang eingepackt, darüber hängen die

Zeichnungen, dicht an dicht. Sie sind auf »zwei oder drei Räume«70 verteilt. Diagramm-

hafte Zeichnungen auf den Verpackungen zeigen Handlungsmomente. Die Mitte des

Raums wird freigelassen, dort kann man mit einzelnen Stücken agieren. Das Besonde-

re an dieser Ausstellung liegt in der »improvisierten« Hängung der WZ, die hier zum

ersten Mal erprobt wird:

[Wenn] du es in einen konventionellen Rahmen setzt, sagst du: das ist eine Zeichnung.

[…] ich sage jaWerkzeichnung, […] in demMoment weist es auf etwas anderes. […]. Des-

wegen habe ich sie in Folie gezeigt, mit dem Experiment, sie einfach an die Wand zu

heften. Ich wollte eben vermeiden, dass sie in einer konventionellenWeise angeguckt

werden. DieWerkstücke liegen auch einfach auf dem Boden. In der Kunstwelt war das

kein Problem, weil das von der Minimal-Kunst bekannt war, da war der klassische So-

ckel weg und wurde selbst zum Thema. Bei den Zeichnungen war das schwieriger71.

Eine solche prekäre Hängung macht deutlich, dass die Zeichnungen noch nicht als ei-

gene Kunstwerke angesehen wurden, sondern als Begleitmaterial zumWS. Es scheint,

dass Walther sich selbst für diese Art der Präsentation entschieden hat. In einem Ge-

spräch mit Richardt macht er aber deutlich, dass es von der Kunstwelt gar nicht anders

akzeptiert wurde:

Ende der sechziger, Anfang der siebziger Jahre sind die Zeichnungen auch aus politi-

schen Gründen massiv angegriffen worden. Sie durften auf keinen Fall, die Werksatz-

Vorführungen begleitend, gerahmt gehängtwerden, da dies, wiemanmeinte ›das Sys-

tem‹ stützen würde. Allenfalls einige puristische Beispiele hinzuhängen, wollte man

mir erlauben. Die wünschte man dann aber ohne Rahmen auf die Wand geheftet zu

sehen. Es wurde höchstens gebilligt, sie in einer durchsichtigen Folientasche aufzu-

hängen.72

Vermutlich ist hier von dem konventionellen Bildsystem die Rede, das eine herkömmli-

che Hängung suggeriert hätte. Umgekehrt ist es jedoch das Kunstsystem, das an dieser

Stelle widerum klare Regeln proklamiert, anstatt den Künstler frei entscheiden zu las-

sen. Interessant ist die Tatsache, dass Friedrich, trotz des konzeptuellen Klimas »sehr

positiv mit den WZ umgegangen ist, er hatte nichts gegen deren Bildlichkeit.«73 Die

Kritiker reagieren allerdings befremdet (zumindest hinsichtlich des WS; die WZ wer-

den gänzlich ignoriert). Die Ausstellung provoziert einen herablassenden Artikel von G.

L. Miklós in der Zeitschrift Twen. Bereits die einleitenden Worte geben einen Eindruck

70 Walther in: Schreyer 2016b.

71 Vorher hatteWalther eine noch fragilere Hängung ohne Folie probiert. Diese Variante wurde spä-

ter aus konservatorischen Gründen verworfen, zumal sich die Besucher so erlaubten, die Arbeiten

an der Unterseite anzuheben, um die ›Rückseite‹ zu sehen. Vgl. ders. in: Schreyer 2016b.

72 Ders. in: Richardt 1997, S. 156.

73 Walther in: Schreyer 2016b.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

der Haltung zu den »Leihobjekten«: »Ihre Funktion: keine. Ihr Zweck: Provokation des

traditionellen Kunstbetrachters.« Miklós schildert seinen Besuch in der Galerie:

[D]er üblichen Galerie-Erwartung zum Trotz sind keine Bilder da, keine Plastiken. […]

Um näheres über das Gelagerte zu erfahren, müßte ich mich bücken. Vorsicht: Falle.

Leihobjekte. Ich tue nur, was alle anderen auch tun: nichts.Man beäugt sich vollerMiß-

trauen. Friedrich eilt herbei, provoziert zum Benutzen […]. Vergeblich.

Man spürt die Ablehnung des Journalisten.Weiter kommentiert er belächelnd: »Walther

ist ein rührender Missionar, er drückt jedem ein leeres Blatt in die Hand zumNotieren:

›Was ist möglich?‹« Schließlich kommt Miklós zu dem im ironischen Ton dargestellten

Fazit:

Walthers Drang zur Weltverbesserei hat in den perfekt geschneiderten Happening-

Objekten ein gutes Form-Ventil gefunden. Die Leihobjekte aber, für Privatgebrauch

nach Gebetmühle-Art gedacht, sind auf Münchens Maximilianstraße gestrandet. Nie-

mand lieh sich (bei der günstigen Tagestaxe von DM 10, –) auch nur eines der Objekte

für einen Tag aus.74

Walther reagiert enttäuscht auf den Artikel, da er den Kritiker für gut hielt:

der hat auch eine Sprache gehabt. Doch für meine Arbeit haben die Begriffe gefehlt.

Was blieb sind Beschreibungen oder eine kunstferne Terminologie, Begriffe aus ganz

anderen Bereichen. Und weil die nicht funktionierten […] bin ich daran schuld, also

dann heißt es meine Arbeiten taugen nichts.

Die Ausstellung bei Friedrich ist auch bezüglich der Frage der Kommerzialität derWZ

von Interesse. Der Künstler erklärt, er habe es zunächst abgelehnt, diese zu verkaufen.

»Ich sagte ihm, das sind ja eigentlich meine eigenen Werkerfahrungen. […] mein pri-

vates diary. Dass der Eigenwert der Blätter andere Leute interessieren könnte, habe ich

gar nicht im Auge gehabt.«75 Schließlich war es der Kölner Galerist Rudolf Zwirner, der

den jungen Künstler Ende der 60er-Jahre davon überzeugen konnte, dass dieWZ auch

in die Hände anderer Leute kommen sollten.76

Immer noch im Jahr 1967 findet in der Aula der Düsseldorfer Kunstakademie ei-

ne Werkvorführung desWS statt, die den bis dahin größten Zuschauerkreis erreicht.77

Die WZ spielen hier keine besondere Rolle. Nichtsdestotrotz, und insbesondere auf-

grund der oft unsinngemäßen Benutzung von WalthersWerkstücken sieht der Künstler

immer mehr die Notwendigkeit auf Vermittlungshilfen zurückzugreifen, wie z.B. in

Form von grafischen Modellen, die seine Werktheorien veranschaulichen sollten. Doch

auch in den Folgejahren ist das Interesse der Kuratoren vorwiegend auf den WS fo-

kussiert, während dieWZ immer wieder eine begleitende Funktion einnehmen. In der

Regel treten sie in sehr geringer Zahl und nur beispielhaft auf, vermutlich auch aus

74 Miklós 1967, S. 102.

75 Walther in: Schreyer 2016b.

76 Vgl. Zwirner in: Schreyer 2017. Nachdem Zwirner ein Konvolut an Zeichnungen bekommen hatte,

wurden einige auch Friedrich zum Verkauf überlassen. Vgl. Walther in: Schreyer 2016b.

77 Lange 1991, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 91

dem Vorbehalt heraus, dem Publikum mit vorgeformten Ideen die Eigenkreativität zu

nehmen.

Kaspar König kommt Ende 1967 in Walthers Studio in New York, um sich dessen Arbeit

anzusehen, und schlägt ihm gleich eine Publikation in dem von ihm und seinem Bru-

der gegründeten Verlag vor. Zu den Werkhandlungen, die in Lofts am East und West

Broadway stattfinden, lädt König die Künstler Robert Ryman, Paul Thek, Bill Crocier,

James Lee Byars78, Donald Judd und Richard Artschwager ein.79 Es entsteht das Künst-

lerbuchObjekte, benutzen80 der bis dato fertiggestelltenWerkstücke in Aktion und in ihren

Verpackungen (Fotos: Barbara Brown).Walther kommentiert die Abbildungen zunächst

mit prosaähnlichen handschriftlichen Texten in Bleistift, die an die frühen Wortbilder

anknüpften. Die Sprache ist jedoch eine ganz andere, wie der Künstler erklärt: »das war

mehr wie ein Report, eine Werbung, wie Anzeigen in der Zeitung.«81 König macht den

Vorschlag, diese schon sehr sachlich wirkenden Blätter in einen neutralen Schreibma-

schinentext umzusetzen. Ihre formale Gestaltung folgt dabei typografischen Textmus-

tern aus New Yorker Tageszeitungen, »wie die Daily News, New York Post, New York Times

und auch die Village Voice«, die Walther regelmäßig »auf typografisch interessante An-

zeigen, Meldungen, Wetter- und Börsenberichte hin« durchforstet. Dabei benutzt der

Künstler die gefundenen Strukturen »lediglich als Anregungen, quasi als Form-Ready-

Mades«82, die den Buchseiten einen journalistischen Anstrich geben. Diese Entschei-

dung sagt viel über den Hang zur Objektivierung dieser Jahre aus. DieWZ werden als

viel zu subjektiv und malerisch von der Veröffentlichung ausgeschlossen. Handschrift-

liches oder Zeichnung wäre in der Zeit, so Vogel, »als zu konventionell erschienen.«83

Dies sieht auch Walther so:

Ich hatte skulptural-plastisch undmit Räumen gearbeitet, aber nichtwie es die Traditi-

on vorgegeben hat. Ich hatte mich mit Sockel und Rahmen beschäftigt, aber es waren

nicht die tradierten und Rahmen und Sockel. Ich hatte mit Bildern gearbeitet, aber

es waren nicht die Formen des klassischen Tafelbildes. Wenn ich nun eine Formulie-

rung über die Werkfigur publizieren wollte und täte das in Form von Zeichnungen,

wäre das Ganze wieder in ein überliefertes Genrezurückgefallen. Und das, was ich ei-

gentlich künstlerisch meinte, wäre dadurch überlagert und vermutlich nicht sichtbar

geworden.

78 In den Folgejahren schafft Byars zahlreiche Stoffarbeiten (Bsp. Two in a Hat [»Breathe«], Four in a

Hat, beide 1968 u.a.), die eine verblüffende Ähnlichkeit zuWalthersWerkstücken aufweisen (zwar

nicht in Farbe undMaterial, aber doch sehr auffällig in den Handlungen bzw. deren fotografischer

Repräsentation).

79 Vgl. Walther 2009, S. 811.

80 Es handelt sich umKönigs allererste Künstler-Publikation und umWalthers ersteMonografie. Vgl.

König 1968.

81 Walther in: Schreyer 2016b.

82 Ders. in: Richardt 1997, S. 150.

83 Vogel 1976, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Das Resultat sollte einen »typografischen Bildcharakter bekommen, etwas Konstruier-

tes, Gebautes, damit allein durch die Form sichtbar wird: dahinter ist Formdenken.«84

Jede Art von Beschreibung sollte gebrochenwerden. Es ging nicht umHandlungsanwei-

sungen, das wurde scheinbarmissverstanden. Trotz größtmöglicher Objektivität findet

sich in der Publikation eine Notiz, in der Walther erläutert, dass die Diagramme nur

seine eigenen subjektiven Erfahrungen ausdrücken würden. Sie seien »sekundär und

erheben keinen Anspruch auf Verbindlichkeit.«85 Doch wie lässt sich eine ganzheitliche

Erfahrung wiedergeben? UweWieczorek hält »deskriptive Textformen als inadäquat«86

für dieses Unterfangen.Walther bestätigt dies: »Es war nicht möglich, durch eine noch

so genaue Beschreibung […] die Erfahrungen, die ich mit Sprache fassen wollte, re-

al oder auch konkreter werden zu lassen. Ich habe sie deshalb oft mit einem einzel-

nen Wort bezeichnet.«87 Durch »Überarbeitungen und Löschungen ganzer Wortfolgen

[wird] das Deskriptive sukzessive verdrängt, die Syntax aufgelöst, der Text fragmen-

tiert«88. Objekte, benutzen birgt auch ein Angebot zur Partizipation, der Leser ist ein-

geladen, auf leeren Seiten eigene Aufzeichnungen seiner subjektiven Erfahrungen mit

denWerkstücken zu machen: »Kritik in Form selbständiger Betrachtung wird herausge-

fordert«89, heißt es gleich auf der ersten Seite.

In Folge der Publikation stellen mehrere Ausstellungsinstitute Räume für eine Be-

nutzung der Objekte zur Verfügung, z.B. 1969 die Kunsthalle Düsseldorf. Im gleichen

Jahr lädt Harald Szeemann Walther zur legendären Ausstellung When Attitudes Become

Form90 in die Kunsthalle Bern ein, in der 10Werkstücke aktiviert werden. Unter dem Ti-

tel Instrumente für Prozesse. Ausstellungen undÜbungen. Objekte, benutzen kommt derWS im

gleichen Jahr zusammen mit ausgewählten Diagrammen undWZ im studio f in Ulm an

die Öffentlichkeit.DieWerkstücke sind zunächst in ihrenHüllen amBoden verstreut und

können benutzt werden. Die Zeichnungen hängen separat in einem Block, das Dispo-

sitiv »hatte etwas Bildhaftes, das hätte mit den Zeichnungen kollidiert, oder die Zeich-

nungen damit. Die Besucher sollten die Diagrammzeichnungen auf den Verpackungen

sehen und lesen.«91 Es bietet sich außerdem die Gelegenheit, die 58WS-Elemente zum

erstenMal in ihrer Gesamtheit in der von Jennifer Licht kuratierten Ausstellung Spaces92

im Museum of Modern Art in New York in Walthers Erfolgsjahr 1969 einem amerikani-

schen Publikum vorzustellen. Ab 1970 wird der 1. WS aus der Sammlung Karl Ströher

84 Walther in: Richardt 1997, S. 148.

85 Ders. in: König 1968, n. p.

86 Wieczorek 1990, S. 197.

87 Walther in: Lingner 1985, S. 42.

88 Wieczorek 1990, S. 197.

89 Walther in: König 1968, n. p. 2014 erscheint die von Peter Weibel hg. Neuauflage des Künstlerbu-

ches, in der erstmalig die Originaldiagramme gezeigt werden. Vgl. Weibel 2014.

90 Live in your Head: When Attitudes Become Form (Works-Concepts-Processes-Situations-Information),

Kunsthalle Bern 1969. Es handelt sich um eine der ersten großen kanonbildenden Konzeptkunst

Ausstellungen, mit sowohl europäischen, wie amerikanischen Positionen.

91 Walther in: Schreyer 2016b.

92 Andere beteiligte Künstler waren Michael Asher, Larry Bell, Dan Flavin, Morris und Pulsa Group.

Täglich werdenWalthers Stücke vom Künstler aktiviert und von Dezember 1969 bis März 1970 zur

Handlung bereitgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 93

zusammen mit einigen WZ dauerhaft im Hessischen Landesmuseum Darmstadt (bis

1981) installiert.

1971 publiziert Friedrich die Notizen der Besucher der MoMA-Ausstellungmit Fotos

von 26 Objekten. Aus den Kommentaren hört man großes Unverständnis, ja sogar Wut

heraus.93 Walther fühlt sich sowohl vom Publikum als auch von den Künstlerkollegen

missverstanden. Walter de Maria schien einer der Wenigen zu sein, der eine Sensibi-

lität für seine Arbeit aufbringt, dies geht u.a. aus einem Tagebucheintrag Walthers von

1970 hervor:

Walter [sic!] war heute inmeinemRaum imMoMA, ich zeigte ihmeinige Sachen, […]. Er

saß dann die ganze Zeit über in der Ecke und beobachtete Benutzungen./Er ist bis jetzt

der einzige Künstler, der meinen Arbeiten ohne Vorurteile gegenübertritt. Im Übrigen

können wir ohne Schwierigkeiten miteinander reden, (was mir nicht allzuhäufig mit

Künstlern passiert).94

1972 wird Walther von Szeemann zur documenta 5 eingeladen. Aber auch hier liegt der

Schwerpunkt auf der Handlung mit dem WS, es sind nur wenige Beispiele der WZ zu

sehen. Dieses Fehlen ist nicht zuletzt dem konzeptuellen Klima der Zeit zuzuschrei-

ben, das die Bildlosigkeit der künstlerischen Realisation favorisiert. In einem späteren

Interview mit Jappe, beklagt der Künstler, dass es große Schwierigkeiten von Seiten

der Zuschauer und Beteiligten gab, »diese Arbeit in Bezug zu setzen zu ihren Kunst-

begriffen.«95 Auch die von Jean Leering kuratierte Ausstellung Objekten voor gebruik im

Stedelijk Van Abbemuseum in Eindhoven 1972 zeugt von einem ähnlichen Bildkritischen

Esprit, auch hier steht derWS im Mittelpunkt. Walther berichtet:

Für die Tage, an denen wir mit demWerksatz arbeiten würden, hatte man Blätter ge-

druckt, auf denen das Publikum seine Erfahrungen bei denWerkhandlungen aufzeich-

nen sollte. Diese meist vagen Notate habe ich abends im Hotelzimmer zu bildhaften

Formulierungen weitergeführt. Ich hatte damals das Gefühl, daß sich Publikum und

Presse kaum für die künstlerische Dimension meiner Arbeit, sondern allein für die

Handlungserfahrungen interessierten.96

Wie in keiner anderen Ausstellung vorher oder nachher, wird die Interaktivität des Pu-

blikums, die schon vomWS bekannt ist, auf das Zeichnerische übertragen. Walther in-

tegriert und überarbeitet diese fremden Notate und stellt dabei fest, dass das Vokabular

für die Handlungserfahrungen von Seiten der Zuschauer sehr dürftig ausfiel und eine

Erweiterung erforderte. Der Künstler macht das fehlende Interesse an der künstleri-

schen Dimension seiner Arbeit dafür verantwortlich. Ohne dies explizit auszudrücken,

können wir aus der Aussage schlussfolgern, dass es dieWZ sind, die diese Dimension

sichtbar machen.

93 »A waste of time… obsessive compulsive bullshit«, »Go to the moon with this«, »What’s going

on here?«, »God is dead«, »here art is nullified« oder »many people art not mentally equipped

to accept this« (Friedrich 1971, n. p.).

94 Walther in einem Tagebucheintrag von 1970, n. p.

95 Vgl. ders. in: Bott 1977, S. 130.

96 Walther 2000, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Außerdem werden die Arbeiten in der Ausstellung in einer Art von work in progress

immer wieder neu gehängt und jeden Tag mit anderen Zeichnungen ergänzt: das Prin-

zip des offenen Kunstwerks wird hier beispielhaft realisiert.

Mitte der 70er-Jahre gibt es eine lange Ruhe- und Lagerphase desWS, da der Künst-

ler 1973/74

das Gefühl gehabt hatte, daß die Werkvorführungen einen retrospektiven Charakter

annahmen.DerWerksatz sollte solangenur in Lagerformgezeigtwerden, bis dieHand-

lungen ein neues Klima vorfinden. DerWerksatz ruhte sozusagen 25 Jahre.97

Die Zeit schien noch nicht reif für die künstlerischen Belange Walthers. Der Werkkom-

plex wird nur sporadisch in Europa und in den USA ausgestellt, dabei sieht man ihn

hauptsächlich in Lagerform, zusammen mit Fotos und WZ. Auf der documenta 6 von

1977 sind wieder vorwiegend konzeptuelle Zeichnungen begleitend zumWS zu sehen.

Erst 1997 ist durch Anregung von Christian Bernard98 wieder eine stärkere Akti-

vierung des seit 1994 im Musée d’art moderne et contemporain in Genf in Lagerform

ausgestellten WS zu erkennen. Die Vorführungen in Genf haben einen Stein ins Rol-

len gebracht, seit dieser Zeit wird derWS bis heute in Ausstellungen wieder mehr und

mehr aktiviert.

2.1.7 Objekt – Gegenstand – Partizipation

In Friedrichs Besuchertagebuch des MoMA 1969 wird der kunsthistorisch unterschied-

lichst konnotierte Begriff »Objekt«, der noch im König-Katalog 1968 vorherrscht, durch

einen Platzhalter, nämlich das reduzierte Symbol eines leeren Rechtecks, ersetzt. Damit

wird angedeutet, dass die einzelnen Stücke je einen Handlungsrahmen vorgeben, in-

nerhalb dessen agiert werden kann. Erklärend heißt es dazu: » steht für Objekt, Gegen-

stand, Instrument, Ding, Stück,Werk, Sache, Einheit, Anlage, Arbeit, Konzept, Vehikel,

Element, Material …«99

Wann immer man inWalthers Zusammenhang den Begriff Objekt gebraucht, muss

man im Hinterkopf behalten, dass der Künstler »Zeit, Raum, Energie, Volumen, Be-

ziehung etc.« isoliert und »ihnen Substanz- und Objekt-Charakter« beilegt, »indem er

mit ihnen so operiert wie dies mit Objekten üblich ist.«100 Die Bezeichnung Objekt ist

für Walthers Belange eigentlich unpassend, weil er heute im Allgemeinen eine Entität

meint, und somit der Handlungsidee widerspricht. Das Wort Gegenstand101 erscheint

passender zu sein, denn es beinhaltet die für den WS wichtige Idee des Dialogs. In

einem Zitat von 1971 kommt das Ungenügen der einseitigen Betrachterbeziehung im

herkömmlichen Subjekt-Objekt-Schema zum Ausdruck: »ich befinde mich nicht einem

97 Walther 2000, S. 234.

98 Ebd., S. 234.

99 Ders. in: Friedrich 1971, n. p.

100 Kern 1976, S. 19.

101 Im 18. Jh. wird der Begriff Gegenstand, der eine Substantivbildung aus (ent-)gegenstehen ist, als

Entsprechung zum lat. obiectum (das Entgegengeworfene) gebraucht. Vgl. Heintel, Anzenbacher,

S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 95

Gegenstand der Betrachtung gegenüber, sondern handle mit ihm«102. Die romantische

Idee einer idealen Verknüpfung ist hier erkennbar, die das Kunstwerk als unvollendete

Vorgabe und den Betrachter als einen zu aktivierenden Werkmiterzeuger verbindet.103

Über formale Ähnlichkeiten hinaus teilen Walthers Gegenstände einerseits die cha-

rakteristischen, von Michael Fried kritisierten Eigenschaften des Minimalismus, näm-

lich die, den Körpers des Rezipienten in den Wahrnehmungsprozess zu implizieren.104

Andererseits verwendet Walther, im Unterschied zu den industriell gefertigten Objek-

ten der Minimal-Künstler, handgenähte Baumwollstoffe, womit er die direkte Inter-

aktion der Betrachter herausfordert. Des Weiteren will Walther im Unterschied zur

tautologischen Linie des amerikanischen Minimalismus, die das Objekt autonomisiert,

gerade nicht, dass das Kunstwerk zu einer sich selbst genügenden Form gelangt, wie sie

von Judd in seinem berühmten Essay von 1965 zur »skulpturalen Spezifität« beschrieben

wird.105 Walthers Arbeit besteht vielmehr darin, den Kunstbegriff aus seiner Veranke-

rung in einer zutiefst objekt-zentrierten Tradition zu lösen. In der modernistischen

Theorie, die von Greenberg Ende der 30er- und Anfang der 60er-Jahre verbreitet, und

von Fried fortgesetzt wird, liegt eine ganz andere Geisteshaltung vor. Das modernis-

tische Ideal eines Kunstwerks beruhe, wie es Arthur Danto scharf kritisiert, auf einer

»essentialistischen Eugenik«106, auf einem solipsistischen Rückzug auf sich selbst, und

erlaube keine dialogische Offenheit. Nach Walthers Auffassung setzt das Kunstwerk

eine neue, reziproke Beziehung zwischen Subjekt und Objekt voraus, durch die der

Rezipient Teil des Kunstwerks wird. Damit berührt der Künstler eine philosophische

Auffassung, die im Bereich der Phänomenologie liegt und einen gewissen Okularzen-

trismus107, für den Greenbergs »Optikalitätsdiktum« sozusagen das Paradebeispiel dar-

stellt, zugunsten eines pansensuellen In-der-Welt-seins hinterfragt. Walther aktiviert

v.a. die in der Kunstbetrachtung bisher verkümmerten anderen Sinne und bietet mit

seinem Sammelsurium anWerkzeugen auf spielerischeWeise deren Schärfung an. Sei-

ne Arbeiten sind »funktional auf Brauchbarkeit hin organisiert«, so dieWorte Lingners,

»in ihrer instrumentalen Natur«108 sind sie Ausdruck einer allgemeinen Krise »der reinen

Anschauungsbeziehung«109. In einem Statement des Künstlers von 1971 heißt es: »zeit-

räumliche Ausdehnung des Werkes über den Gesichtskreis hinaus«110. Die Werkstücke

»entbehren Schau-Charakter, sie verlangen Hantierung – Handlung. Aus dem gleichen

Grunde taugen sie nicht zur Repräsentation.«111 Durch die Partizipation des Publikums

verlieren Walthers Werke ihre Autonomie im modernistischen, Greenbergschen Sinn

und widersetzen sich der Definition des Objekts, die von Judd hochgehalten wird und

102 Walther 1976, S. 25.

103 Vgl. Schneider 1998, S. 6.

104 Vgl. Fried 1995, S. 334-374.

105 Vgl. Judd 1995, S. 59-73.

106 Danto 1993, S. 24 (eigene Übersetzung).

107 Für eineDiskussion der verschiedenenPhasen derUmkehrung desOkularzentrismus, vgl. Jay 1993.

108 Lingner 1976, S. 26.

109 Boehm 1985, S. 7.

110 Walther 1976, S. 25.

111 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

der einmal in Bezug auf Walther sagt: »I like his work, but without the activation.«112

Den Einbezug des Betrachters und der zeitlichen Komponente finden wir auch bei Ro-

bert Morris, der in seinen »Notes on sculpture« von 1966 erklärt: »der Betrachter ver-

ändert beständig die Form, indem er seine Position relativ zur Arbeit wechselt. Die

Erfahrung der Arbeit geschieht notwendig in der Zeit. […]. Das Objekt selbst ist nicht

unwichtiger geworden. Es hat nur etwas von seiner Wichtigtuerei verloren.«113 Ähnlich-

keit und Differenz zwischen dem Werk der Prozesskünstler Morris und Walther sind

augenfällig, sie zeigen die Virulenz,mit der der partizipatorische Gedanke in der Kunst

während dieser vomMinimalismus geprägten Zeit unterwegs ist.Walther erzählt, dass

seine Arbeiten in New York als »›[a] sort of actionistic Minimal Art‹« beschrieben wer-

den, eine Bezeichnung, die er jedoch ablehnt:

Bei der Minimal Art hat mich natürlich der Realraumbezug interessiert, der Körperbe-

zug und auch […] die Bedeutungsfreiheit. […]. Wenn ich mich nun mit anderen Künst-

lern unterhalten habe, haben die mich aufgrund meiner Begrifflichkeiten direkt als

Europäer, nicht als Deutschen, identifiziert. […] Kurze Zeit später tauchte dann die Bo-

dy Art auf. Natürlich gibt es dieses Moment auch bei mir, der Körper steht im Zentrum

der Handlung, aber ich habe keine Body Art gemacht. […] Dann hab ich die erste Pu-

blikation über Conceptual Art von Ursula Meyer gelesen; wir hatten mehrere Abende

diskutiert, […] ob konzeptuelleArbeiten auchObjekte seindürften. Alsoder objektfreie

Raumwar angesagt. Ich stand alsomit meinen Arbeiten immer daneben, dazwischen,

aber sie wurden wahrgenommen.114

Vor dem Hintergrund von Walthers Angebot zur Mitgestaltung hat Alexander Koch al-

ternativ den Begriff des »partizipatorischenMinimalismus«115 eingeführt. Koch zufolge

soll man Walthers Werkstücke als politisch und an der Gesellschaft orientiert ansehen.

Auch aktuell wird diese Diskussion immer lauter.116 Zwar hat Walther eine direkte poli-

tische Dimensionierung seinerWerkstücke immer zurückgewiesen, es lässt sich jedoch

nicht leugnen, dass seine Arbeiten soziale Komponenten enthalten. Man neigt nicht

ohne Grund dazu, seine partizipatorischen Innovationen als demokratische und welt-

offeneModelle zu verstehen und diesmit der politischen Situation der späten 60er- und

frühen 70er-Jahre in Verbindung zu bringen.117 Walther artikuliert 1972 seinen Wunsch

112 Judd zit. in: Reichert 2014, S. 91.

113 Morris 1995, S. 107f.

114 Walther in: Wiehager 2012, S. 405.

115 Koch vergleicht Walthers Werke in diesem Zusammenhang auch mit Handlungsbezogenen Ar-

beiten von Charlotte Posenenske. Vgl. Koch 2013, n. p. Wiehager zählt Walthers Arbeiten neben

Darboven, Posenenske, Ulrich Rückriemu.a. »zu denwichtigsten deutschenBeiträgen« eines »spe-

zifisch europäisch geprägten Minimalismus« (Wiehager 2009, S. 18 und 19).

116 Vgl. Finks aktuellen Aufsatz »Stripped Bare: The Political in Franz Erhard Walther’sWerkhandlun-

gen« (Fink 2020, S. 75-87. Auch Quack interessiert sich für die politische Dimension in Walthers

Œuvre, genau genommen für »Das soziale Gewebe« und die »Zwischenmenschlichkeit und Textil-

politik der Nachkriegszeit« imWerk des Künstlers. Vgl. Quack 2020, S. 202.

117 So bemerkt Gregory H. Williams, dass die frühen Arbeiten Walthers einige Jahre vor den Anti-

Schah-Demonstrationen in Berlin 1967 entstehen und auch mit den Demonstrationen der Pro-

testbewegungen der 1968er koinzidieren. »Yet in calling upon the audience to become directly

involved […] [,] this work could be seen as setting the stage for more proactive forms of

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 97

nach der sozialen Wirkung seiner Kunst, die durch die Handlungserfahrungen erlangt

werden soll. Diese werden zunächst von Individuen gemacht, da wir aber Teil eines so-

zialen Körpers sind, können diese Erlebnisse auf die Gesellschaft übertragen werden.118

Die Wahrnehmung eines politischen bzw. psychologischen Raumes hat auch Kosuth

angesprochen, demzufolge ein besonderer Raumausdruck geschaffen wird, wenn man

Kleidung als eine Art »Körperarchitektur« und Architektur als ideologische Prägung

ansieht. Dem entgegnet Walther:

Der psychologische Raum interessiert mich dabei nicht sehr, […]. Als politischer Raum

dann, wenn das Ganze Freiheit repräsentiert. Aber vor allem ein künstlerischer Raum,

da die ›Kleidung‹ immer eine Ummantelung ist und mit dieser Vorstellung erst Begriffe

erzeugt werden.119

Hier situiert sich also das Politische im Werk des Künstlers. Zusammen mit der Ver-

antwortung, die an die Akteure abgegeben wird, kommt eine weitere Dimension hin-

zu: »Von daher kann man natürlich auch auf realpolitische Handlungen schließen. Das

bleibt ja nicht allein im ästhetischen Bereich.«120 Diese Meinung vertritt auch Bazon

Brock, der behauptet, dass der 1. WS die ästhetische in die gesellschaftliche Praxis121

überführe, woraus Schneider schlussfolgert, dass der WS als »Werk als Utopie«122 zu

deuten sei. Der künstlerische Raum jedoch ist nicht gänzlich auf einen unsichtbaren,

allein in derHandlung entwickelten und in der Vorstellung der Betrachter existierenden

Werkraum beschränkt. Vogel gibt zu bedenken, dass Walther Entwurf »ihm doch auch

als gestaltetes Werk erschienen sein [muss], sonst hätte er den Ausdruck nicht wählen

können«. Auch der Umstand, dass die Objekte »nicht von jedem selbst gemacht wer-

den können, […] zeigt eben, daß sie dochWerk sind, wenn auchWerkzeug zugleich«123.

Zurecht macht Vogel auf dieses Paradox aufmerksam, denn auch die Signatur, die Pro-

duktion einer Edition, der Verkauf, die Fetischisierung der Original-Objekte oder die

Lagerform unterstreichen denWerkcharakter und auch die Visualität der Stücke.Eswäre

demonstration. […] In spite of Walthers apparent skepticism toward arts’s capacity for political

and social emancipation, I see in the First Work Set a genuine attempt to change the terms of

debate and dismantle long-running subject-object relations in the visual arts.« Williams 2016,

S. 57f.

118 Vgl. Walther in: Meyer 1972, S. 273. Vernas Erfahrungsbericht mit demWerkstück Positionen (# 54,

1969) anlässlich der von ihr kuratierten Ausstellung Call to Action in Toronto lässt sich hier als Bei-

spiel anführen. Indem sie ihr persönliches Empfinden bei der Aktivierung derWerkstücke an eine

konkrete Handlungssituation anbindet, konkretisiert sich der Aspekt des Politischen. Vgl. Verna

2020a, S. 225.

119 Walther in: Kosuth 1990, S. 376. Zum »Raum der Freiheit« (Verna 2020a, S. 226), vgl. ders. in: Verna

2020b.

120 Ders. in: Reichert 2020, S. 231.

121 Brock zeigt mit demWerkstück # 36, das bezeichnenderweise Politisches Objekt heißt, dass einige

Objekte in einem bestimmten sozio-politischen Kontext geschaffen wurden. Das Stück wird 1967

inNewYork,mitten imVietnamkrieg, produziert. Es entsteht auch zeitgleichmit einer verstärkten

Politisierung der amerik. Kunstwelt, die 1969 zur Erschaffung der AWK (Art Workers’ Coalition)

führt. Vgl. Brock 1969, S. 348-351.

122 Schneider 1998, S. 5.

123 Vogel 1976, S. 33f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

zu kurz gegriffen, denWS als objekt- und werklos zu bezeichnen oder ihn auf das Kon-

zeptuelle zu beschränken. Die Werkstücke »ähneln zwar keinem bekannten Bildtypus«,

so der Einwand Boehms, dennoch »wäre es verfehlt, sie außerhalb von Bildlichkeit über-

haupt zu lokalisieren. Bilder (wenn auch in anderem Sinne) bleiben sie schon deshalb,

weil sie Modelle sind, sich von Realität unterscheiden und ›darstellend‹ doch auf sie be-

ziehen.«124 Doch das ›Bild‹ ist Boehm zufolge »ganz immaterieller Natur, nicht für das

leibliche Auge bestimmt, sondern für den Inbegriff der Sinne, die Erfahrung.«125 Ulrike

Müller tritt in Boehms ›Fußstapfen‹ und bietet eine originelle Leseweise an: »Visuality

plays a crucial role in constituting us as embodied subjects in relation.«126 Originell ist

auch Müllers Interpretation des malerischen Raums, der sich durch das Ausfalten der

textilen Instrumente öffne, sowie ihre Ausführungen, die der Malerei in Walthers Werk

reliquienartige Qualität zuschreiben:

Materially, Walthers experimental work retains its connection to painting through

its use of canvas and formally through its relation to the rectangle. […] Quite literally

I read the unfolding of these pieces as opening up the space of traditional painting

[…] into a shared space of aesthetic experience.127

In einem Interview befragt Müller den Künstler zu dem Verhältnis zwischen dem

WS und der malerischen bzw. ›nachmalerischen‹ (post-painterly) Abstraktion. Er

antwortet darauf:

In the classical forms and techniques of [painting as a] medium I could not find a

way for my artistic concerns. My relation to the world of images was not altered by

this, nor was my love for painting. […] My work at the period was not regarded as

painting, but as an intense examination of painting.128

Aus dem Zitat wird klar, wie eng verbunden Walthers vermeintlich ikonoklastischen

Akte weiterhin mit der Malerei bzw. deren Bedingungen sind. Bezüglich des eigen-

leiblichen Spürens bei der Benutzung des 1. WS beschreibt Müller eine »Körperbild«-

Erfahrung, indem sie sich auf Paul Schilder bezieht, der in den 30er-Jahren den Begriff

des body image prägt und erklärt, auf welche Weise der Mensch seine Existenz und Be-

wegung als Körper im Raum fassen kann. Der Psychoanalytiker weist darauf hin, dass

sich unsere Körper in einem Kontinuum visueller und haptischer Beziehungen zu an-

deren Körpern und Objekten befinden. Im »Körperbild« seien physiologische und psy-

chische Funktionen unauflöslich miteinander verflochten. Aus dieser Perspektive habe

der WS das Potenzial, die um die Arbeit herum existierenden Dichotomien, wie Tun

und Beobachten, Denken und Fühlen, Innen und Außen, Selbst und der Andere, Hand-

lung und Repräsentation, betrachtendes Subjekt und wahrgenommener Gegenstand,

zusammenzubringen.129

124 Boehm 1985, S. 13f.

125 Ebd., S. 14.

126 Müller 2016, S. 108.

127 Ebd., S. 114.

128 Dies. 2006, S. 55.

129 Dies. 2016, S. 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 99

Die dargestellten divergierenden Meinungen haben erneut gezeigt, dass Walthers

künstlerisches Anliegen Paradoxien und Gegensätze beinhaltet. Und auch wenn Begrif-

fe wie Objekt(haftigkeit) oder Visualität/Optikalität auf den Prüfstand gelegt werden,

bedeutet dies nicht, dass sie gänzlich obsolet werden, sondern in ihrer Erweiterung

gedacht werden müssen.

2.1.8 Anderer Werkbegriff

Ein Diagramm in roter Farbe von 1966/67 (Abb. 36) kann als Manifest von Walthers an-

derem Werkbegriff gelten. Es verbindet die relevanten Grundmomente seiner Werkidee

als Eckpunkte eines Parallelogramms. Leicht kurvig gezeichnete Pfeile, die funktiona-

le Bezüge bezeichnen, verbinden die handschriftlich eingetragenen Worte »Künstler«,

»Instrument/Vehikel«, »Werk« und »Produzent«.130 Ein diagonal von rechts unten nach

links oben verlaufender Pfeil, der »Produzent« und »Instrument/Vehikel« verbindet,

teilt das Parallelogramm in zwei Kegelformen. Der »Künstler« ist auf der linken Form

mit drei Querstrichen ausgestrichen.Mit einemBlick sind die inWalthersWerkwirksa-

men und im Verhältnis zur Tradition neuen Funktionszusammenhänge erkennbar. Die

Position des Künstlers, die hier herausfällt, spaltet sich in zwei Teile: der des »Instru-

ments/Vehikels« und der des »Produzenten«, der das »Werk« schafft. Dieses steht – das

soll der Doppelpfeil anzeigen – mit dem »Produzenten« in einer dialogischen Feedback-

Beziehung. Das Parallelogramm deutet auf einen Wandel hin: Die (passive) Rezeption

wird zugunsten einer aktiven Produktion abgelöst. Pointiert lässt sich mit Walther sa-

gen: »In dieser Arbeit natürlich gibt es den Zuschauer nicht.«131 Im herkömmlichen

Beziehungsdreieck schafft der Künstler ein ikonologisch ausformuliertes Kunstwerk.

Es wird dem Betrachter zum Nachvollzug vorgesetzt, in dessen Bewusstsein ein geisti-

ges Bild entsteht. Dabei darf sich der Rezipient »vom vorgezeichneten Gedankenpfad«,

soweit er an einem adäquaten Kunsterlebnis interessiert ist, »kaum entfernen.«132Walt-

her hat diese Haltung »passive Aktivität«133 genannt. Er verabschiedet sich von diesem

tradierten Bild-Betrachter-Modell, welches für die Kunst »mindestens seit der Entste-

hung des Tafelbildes (im Spätmittelalter) eine grundlegende Bedeutung besaß.«134 Zwar

ist er weiterhin für die Schaffung derWerkstücke verantwortlich und setzt die künstleri-

schen Rahmenbedingungen. In demMoment aber, wo damit gehandelt wird, tritt er als

Autor in den Hintergrund, während der Betrachter den kreativen Prozess übernimmt.

»Bisher wurde immer angenommen«, so Stephan Schmidt-Wulffen, »das einzelne Ob-

jekt ›besäße‹ eine semantische Dimension, […]. Jetzt wird die Bedeutungsebene völlig

vomWerk gelöst und zu einer unerschöpflichen Aufgabe«135 der Rezeption.Die Teilhabe

des Betrachters an der Vollendung eines ›offenen‹ Werks wird in der zeitgenössischen

130 Walther wandelt Abraham Antoine Moles’ dreiteiliges Kommunikationsmodell (1958), bestehend

aus Sender, Empfänger und gemeinsamen Zeichenvorrat, zu Vehikel/Instrument, Werk und Pro-

duzent/Benutzer um. Vgl. Klaus 2018, S. 261-264.

131 Walther 1978, S. 104.

132 Kern 1976, S. 10f.

133 Walther in: Meyer 1972, S. 277.

134 Boehm 1985, S. 7.

135 Schmidt-Wulffen 1990, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Kunsttheorie als Partizipation bezeichnet.136 JohnDewey beschreibt diese Teilnahme als

»einzige Form einer Verbindung, die wahrhaft menschlich ist«. Eine solche Kommuni-

kation durch »Kunst durchbricht Grenzlinien, die Menschen voneinander trennen«137.

Die hier erwähnte dichotomische Grenzüberschreitung scheint Walthers Intentionen

sehr nah zu stehen. Im eigentlichen Sinn kann man in seinem Fall jedoch nicht von

Partizipation sprechen. In einem Interview nimmt er selbst dazu Stellung:

Es ist keine Beteiligung. Es ist eineWerkschaffung. Fürmich ist der Betrachter nicht der

Co-Autor, sondern der Autor. [Die] Formulierung von Duchamp im Aspen Magazine138,

dass der Betrachter das Werk mitentwickelt, [war für mich] eine klassische Betrach-

tungsweise. Ich habe selbst eine Doppelrolle in der Schaffung der Werke – wenn ich

damit agiere, dann bin ich Autor wie alle anderen. Ich bin also auf zwei Ebenen Künst-

ler.139

Der Unterschied zur Partizipation liegt also in Walthers Fall in der Multiplizität und

Egalität der Autorenschaft. Sein Werk zeigt, dass er dem emphatischen Autorenbegriff

zwar kritisch gegenübersteht, er aber nicht so radikal wie einige Vertreter der Konzept-

oder Minimalkunst die persönliche Linie gänzlich eliminiert. Ina Klein betont, dass der

erweiterte Materialbegriff Walthers, sowie die Integration des Menschen in der Kunst

der 20er-Jahre bereits angelegt ist. Hier sei z.B. auf Oskar Schlemmers Bauhauskurs

»Der Mensch« von 1928/29 verwiesen. Schlemmer schreibt 1925, dass die Zukunft der

darstellenden Künste abhängig sei »von der inneren Transformation des betrachtenden

Menschen«140. Im Zuge der Kritik am Geniekult der bürgerlichen Gesellschaft, die im

Laufe des 19. und frühen 20. Jh.s inflationär wird, kommt dem Betrachter in der bil-

denden Kunst im 20. und 21. Jh. ein gesteigertes Interesse zu. Dabei lassen sich früher

als in der Kunst Änderungen auf dem Gebiet der Literatur(-wissenschaft) erkennen.141

Roland Barthes kritisiert nahezu zeitgleich mit Walthers anderem Werkbegriff, dass die

Kultur auf den Autor zentriert ist, die Erklärung eines Werkes werde »stets bei seinem

Urheber gesucht«. Diese Auffassung gerate ins Wanken, als Mallarmé die Notwendig-

keit sah, »den Autor zugunsten der Schrift zu unterdrücken« und so »den Leser an sei-

ne Stelle zu rücken«.142 Der Mythos müsse umgekehrt werden: »Die Geburt des Lesers

ist zu bezahlen mit dem Tod des Autors.«143 Walthers ›Kreuzigung‹ oder Ausstreichung

des Künstlers in seinem triadischen Diagramm kann man auf den ersten Blick ähn-

lich drastisch lesen. Doch der Künstler ist bei ihm nicht gänzlich verschwunden, der

136 Der Begriff kommt aus dem Lateinischen und setzt sich aus pars (Teil) und capere (nehmen) zu-

sammen.

137 Dewey 1980, S. 286.

138 Er referiert hier auf Duchamps Tonaufnahme The Creative Act. Vgl. Duchamp 1967.Walther berich-

tet im Sternenstaub, dass Duchamp ihn 1968 anruft und kennenlernen möchte. Die beiden verab-

reden ein Treffen, Duchamp stirbt jedoch kurz davor. Vgl. Walther 2009, S. 325.

139 Ders. in: Schreyer 2016b.

140 Schlemmer 1999, S. 136.

141 Vgl. Sartre 1958, S. 27f.

142 Barthes 2000, S. 192. Vgl. in der zeitlichen Chronologie auch Ecos opera aperta von 1962 (vgl. 1.2).

143 Ebd., S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 101

durchgestrichene Begriff kann noch gelesen werden. Der Bezug zur Geschichte bleibt

bestehen.

1967 leitet Hans Robert Jauß einen Perspektivenwechsel in der literaturwissen-

schaftlichen Forschung ein, der der allgemeinen Rezeptionsästhetik in den 70er-Jahren

als Grundlage dient. Die Umorientierung forderte, Kunst und Literatur »als einen Pro-

zeß ästhetischer Kommunikation zu begreifen«, an dem »Autor,Werk und Empfänger«

zugleich »beteiligt sind.«144 Interessante Äußerungen, die die rezeptionsästhetische

Position erhellen, gibt es auch bei Foucault. Er betont in seinem Essay »Was ist ein Au-

tor?« (1969) die Gratwanderung vomWas (Inhalt) zumWie (Sprache), die sich in Bezug

auf das Schreiben vollzogen hat. Der Autor wird nicht mehr als »Eigentümer seiner

Texte«145 angesehen, er agiert vielmehr als eine Art Medium, durch das die Sprache

hindurchgeht. Wenn Walther das Papier oder den Körper der Akteure ›sprechen‹ lässt,

gibt er seine auktoriale Macht an das Material/den Betrachter ab, zieht sich aber nicht

vollständig zurück, da er immerhin noch den Handlungsrahmen vorgibt. Foucault

schlägt vor, »den durch das Verschwinden des Autors freigewordenen Raum ausfindig

zu machen, der Verteilung der Lücken und Risse nachzugehen«146. Walther arbeitet

explizit mit diesen Freiräumen, wie sich besonders im Frühwerk gezeigt hat, in dem

er die Bildfläche wortwörtlich leeräumt, um Platz für die Aktivität des Betrachters zu

schaffen. Wolfgang Kemp beschreibt diese Räume in Hinblick auf die Kunsttheorie

als »Unbestimmtheitsstellen«147. Bei ihm geht es analog zu Wolgang Isers »impliziten

Leser« um den »impliziten Betrachter«148. Mit dem partizipativen Moment beschäftigt

sich auch Nicolas Bourriaud in seiner esthétique relationelle von 1998. Es handelt sich

hier um eine »ästhetische Theorie der Beurteilung von Kunstwerken auf der Grundlage

von zwischenmenschlichen Beziehungen«149. Die Neuerung im 20. und 21. Jh. besteht

vor allem darin, dass die Kunst für das Publikum antastbar wird. In Walthers Œuvre

wird diese Transformation von der Partizipation via Auge und Geist zur Hand und

zum Körper besonders deutlich. Sein anderer Werkbegriff bedeutet im Kern die aktive

Beteiligung bis hin zur Werkschaffung des Betrachters durch den Umgang mit den

Instrumenten/Vehikeln, die der Künstler bereitstellt. Der mit dem Objekt agierende

»Gebraucher«150 wie Weibel ihn nennt, wird auf eine spezielle Art adressiert. Seine

Grundbefindlichkeiten und sein sinnliches und kognitives Erkenntnisvermögen sind

angesprochen, sowie sein Körperempfinden, der Sinn für den Ort, die Zeit, das Ver-

tikale und Horizontale oder die Orientierung im Raum. In der Interaktion zwischen

Objekt und Körper, oder genauer gesagt im Interesse, d.h. dem wörtlichen dazwischen

(inter) Sein (esse) entsteht das Werk.

144 Jauß 1987, S. 5.

145 Foucault 2000, S. 198.

146 Ebd., S. 208.

147 Hier bezieht er sich auf Roman Ingarden: Die »mitschöpferische Tätigkeit des Lesers« komme zum

Einsatz. Mit seiner Einbildungskraft fülle »er verschiedene Unbestimmtheitsstellen mit Momen-

ten‹ ›aus‹« (Ingarden zit. in: Kemp 1992, S. 315). Von diesen freigelassenen Stellen ist in der Litera-

turwissenschaft ab 1970, und in der Kunstwissenschaft um 1980 die Rede. Vgl. ebd., S. 7-27.

148 Vgl. Iser zit. in: Kemp 1983, S. 32.

149 Bourriaud 1998, S. 117 (eigene Übersetzung).

150 Weibel 2014, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

2.1.9 Paradox des Zuschauers – Haltung des Akteurs

Im folgenden Kapitel soll untersucht werden, ob Walthers Wunsch nach (Selbst-)Ver-

sunkenheit während der Handlungen und seine Zurückweisung des Theaterhaf-

ten – was Frieds Grundsätzen zu entsprechen scheint – im Kontext seiner Ausstellun-

gen in Institutionen realisierbar ist. Fried kritisierte, dass der Raum des Publikums

durch dessen zunehmende Eigenverantwortung geradezu theatralisch in eine Bühne

für die Betrachter verwandelt werde. Daher proklamiert er das Primat der Ver-

sunkenheit (absorption) und die Ablehnung einer nach außen gewandten Theatralik

(theatricality).151 Walthers partizipative Arbeiten beinhalten paradoxerweise beides,

einerseits die aktive raumgreifende Verbindung von Betrachter und Kunstwerk, die

aber andererseits auch gleichzeitig das Moment der Versenkung als entscheidenen

Werkfaktor integriert.Walther betont immer wieder, dass seine Handlungen nichtsmit

Environments, Fluxus, Performances oder Happenings zu tun haben. Diese Ablehnung

hängt wohl damit zusammen, dass das Theater – ebenso wie alle anderen Formen des

Spektakels – das Problem hat, auf das Sehen ausgerichtet zu sein (»griech. theatron =

Raum zum Schauen«152). Guy Debord wirft der kapitalistisch geprägten »Gesellschaft

des Spektakels«, die sich medial berieseln lässt, Passivität, Mangel an Kommunikation

und Isolation vor. Im Gegensatz dazu, wird aktiv werden, als Kraft gewertet, eine

echte sozio-politische Veränderung herbeizuführen.153 Von diesem Zeitgeist ist auch

Walther geprägt. Auch Allan Kaprow kritisiert, wie sehr Environment und Happening

noch in alten theatralischen Mustern verhaftet sind. Damit meint er vor allem die

Trennung zwischen dem Raum des Publikums und der Vorführung. Er fordert, »daß

das Publikum ganz eliminiert werden sollte. Alle Elemente – Menschen, Raum, die

besonderen Materialien und der Charakter der Umgebung, Zeit – können auf diese

Weise integriert werden.«154 So ist es auch Walthers grundsätzliches Anliegen, die

Zuschauergrenze zum Verschwinden zu bringen. Bei den Werkhandlungen geht es

gerade nicht darum, innerhalb eines Publikums zu agieren. Idealerweise sollen die

Aktionen unter Ausschluss der Öffentlichkeit stattfinden, um den Selbstbezug der

Handelnden zu stärken und keine Ablenkung von außen zu erfahren. Hier handelt

es sich jedoch um ein Paradox, da doch ein Großteil der Aktivierungen öffentlich

stattfindet oder zumindest dem Blick eines Fotografen ausgesetzt ist. Trotzdem hält

Walther an dieser Utopie fest und erklärt, die Aktionen hätten bildhaft-skulpturale

Qualitäten; er bezeichnet sie auch als »Skulptursituationen«155. Tatsächlich stellt auch

die Anwesenheit eines Fotografen anfangs für Walther einen Konflikt dar: Er versucht

ihn auszublenden. »In dem Moment wo ich ihn als Photographen« bewusst wahrneh-

me, »kann es keine Werkhandlung sein«156. Die Figur des Zuschauers, auf die man

sich bei größeren Präsentationen zwangsläufig einstellen muss, ist für den Künstler

151 Vgl. Fried 1980, S. 7-70.

152 Fischer-Lichte 2004, S. 101.

153 Vgl. Debord 1967.

154 Fischer-Lichte 2004, S. 11.

155 Walther in: Verhagen 2014b, S. 61.

156 Ebd., S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 103

schwer mit seiner Konzeption zu vereinbaren. Denn sobald der Handelnde mit einem

Publikum konfrontiert ist, unterliegt er einem sozialen Muster und fällt automatisch

in die Rolle des Performers, von der sich Walther lösen möchte. Der Künstler geht

jedoch davon aus, dass man als Akteur sein eigenes Publikum ist, dann gebe es keine

Zuschauer (höchstens zufällig), außer es handele sich um eine Werkdemonstration157:

»Wenn ich vor Publikum vorführe, dann möchte ich vor allem über den Moment der

Unkenntnis […] hinweghelfen, indem ich […] es auch zeige. Die Vorführungen haben

Schaucharakter in erläuternder Weise.«158 Um ›richtig‹ zu handeln und sozusagen

aus dem Zuschauermodus herausgeführt zu werden, müssen die potenziellen Ak-

teure jedoch erst zusehen. Auch dies ist Teil des paradoxen Beziehungsgeflechts in

Walthers Œuvre. Der innere Widerspruch, in den der Teilnehmer durch den sozialen

Rahmen gerät, wiederholt sich innerhalb der institutionellen Veranstaltungsörtlich-

keiten des Kunstbetriebs. Es sind und bleiben vorrangig Orte der Sichtbarkeit und des

(Zu-)Schauens. Die paradoxe Situation wird v.a. dann spürbar, wenn künstlerische

Ideen, die sich gezielt dem Regime der Sichtbarkeit entziehen wollen, mit der visuellen

Konditionierung der Räume und ihrer Besucher kollidieren. Das war bereits bei der

Konzeptkunst so, deren ikonoklastische Ansprüche sich oft mit ihrer Präsentation in

Institutionen widersprechen. Daniel Buren erinnert daran, dass ein Museum oder eine

Galerie keineswegs neutrale Orte seien, wie es uns oft vorgegaukelt wird, sondern der

Ort, an dem eine Arbeit letztlich gesehen, und für den sie geschaffen wird.159 Im Falle

Walthers bedeutet das, sich mit den Bedingungen der gegebenen Institutionen zu

arrangieren und letztlich auch ein Publikum zu billigen. Selbst wenn er versucht, sich

in einer Werkvorführung so weit wie möglich als Person zurückzunehmen, kann er

sich ihrer spektakulären Wirkung und der spürbaren Resonanz auf die Besucher nicht

entziehen. Die Bedächtigkeit seiner Bewegungen evozieren wie bei einem Tableau

vivant ikonische Posen, die zwischen Bild und Performance angesiedelt sind, auch

wenn diese Wirkung nicht intendiert sein mag. Es findet eine Art Verbildlichung statt,

der man am eigenen Leib beiwohnen kann, insofern man selbst als Akteur beteiligt ist.

Walthers souveräne Versunkenheit bei solchen Demonstrationen rührt möglicherweise

von einer bewussten Ausblendung des Publikums her, die nach innen gerichtete,

ernste Attitüde bringt die Zuschauer auf Distanz. Die stoischen Gesichtszüge und die

blockhaft symmetrische Haltung des Künstlers erinnern vielleicht nicht zufällig an die

Kouros-Statuen aus der Kunst der griechischen Archaik. Der Raum öffnet sich für das

produktive Subjekt, das sich imaginativ an die Stelle des Kouros setzen kann. »Um

meine Arbeit zu verstehen, muß man meinen Standpunkt einnehmen«160, heißt es in

einer WZ. Der Zuschauer überblendet idealerweise seine eigene Person mit der des

Künstlers und beginnt im Anschluss selber aktiv zu handeln. Im transitiven Charakter

der Werkhandlungen, die den Distanzraum gegenüber dem Kunstwerk hinter sich

157 Diese zufällige Präsenz vergleichtWalthermit derNatur odermeterologischen Bedingungen. Vgl.

Verhagen 2014b, S. 67.

158 Walther in: Lahnert 1986/87, S. 13.

159 Vgl. Buren 2003, S. 1046.

160 Walther zit. in: Busche 1990, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

lässt, liegt vermutlich der grundlegende Bruch, den Walther mit der modernen Skulp-

tur vollzieht. Seine partizipativen Arbeiten, die dem Paradox ausgesetzt sind, auf ein

Publikum verzichten zu wollen, aber auf der anderen Seite die institutionelle Realität

annehmen müssen, verlangen von uns, ein neues Verhältnis zwischen Subjekt und

Objekt bezüglich der ästhetischen Erfahrung zu denken.

2.1.10 Kunst und Leben

Die Vorstellung, dass der Betrachter ein werkkonstituierender Teil des Kunstwerks ist,

kann zu der Ansicht führen, dass das Walther’sche Kunstmodell auf die Aufhebung des

alten Widerspruchs von Kunst und Leben abzielt. Dies ist auch ein Gedanke im Hap-

pening, nämlich, so Kaprow, die »Trennlinie zwischen Kunst und Leben […] so fließend

und […] undeutlich wie möglich«161 zu halten. Dieses Prinzip machen sich auch die Flu-

xus-Künstler (George Maciunas, Cage, Robert Filiou, Nam June Paik, Beuys u.a.)

in ihren Aktionen zur Aufgabe. Die Verwandtschaft mit Walthers Vorstellungen ist au-

genfällig.162 Doch auch wenn seine Aktionen lebenspraktischen Handlungen ähneln,

verwischen sie die Trennlinie zwischen Kunst und Leben nicht. Im Gegensatz zu Beuys

zielt Walther nicht auf die Auflösung der Grenzen der Kunst ab und schon gar nicht

in der Art von Wolf Vostells Motto Kunst=Leben.163 In einem Gespräch mit Jappe hat

Walther diese Gleichstellung zurückgewiesen:

Wenn beispielsweise mehrere Leute eine gemeinsame Schritthaltung üben, dann ist

das anders als im Bus oder am Fließband, die Differenz zu erfahren ist wichtig: […]

Und Sprache und Körperchemie sind einzubringen, denn ich arbeite ja nicht so sehr

mit dem Objekt als mit mir. Entfernt kann man es mit Duchamp vergleichen, so wie

er ein unscheinbares Objekt hervorholte und auf den Sockel stellte – so werden hier

Grundbefindlichkeiten herausgehoben, isoliert164.

Indem Walther also imWS den Fokus auf bestimmte Handlungen legt, deren Rahmen

er vorgibt, extrahiert er sie aus ihrer funktionellen Alltagsgebundenheit. Er setzt sie in

ein neues, ästhetisches Ordnungssystem. In diesem Zusammenhang bemerkt er:

Diese Kunst gibt nicht vor, das Leben zu sein, auch nicht wie das Leben; aber sie läßt

sichmit Leben erfüllen. Und das ist auch die Folge davon, daß sieweder ›objektiv‹ noch

›konkret‹ noch ›abstrakt‹ ist, […] [oder] Kunst über Kunst macht: […] Ich gehöre keiner

Schule oder Richtung an; ›es ist eine Kunstgeschichte in sich‹165.

Somit bedeuten dieWerkhandlungen »keineswegs ein Ende der Kunst durch Selbstauf-

lösung im Leben«. Insofern ist Walthers anderer Werkbegriff, Rüdiger zufolge, »kein ins

161 Kaprow 2003, S. 865.

162 Walther ist bei einigen Fluxus-Aktionen in der Düsseldorfer Kunstakademie zugegen (Bsp. Festum

Fluxorum Fluxus, 1963 oder CagesMaterialmusik 1964) und hat auch eigene veranstaltet, die in der

Literatur jedoch kaum Erwähnung finden. Zu Walthers Bezügen zur Fluxus-Bewegung, vgl. Klaus

2018, S. 274-275.

163 Vgl. Rüdiger 1997, S. 6f.

164 Walther in: Bott 1977, S. 87.

165 Winkler 1990, S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 105

Alltagsleben hinein erweiterter Kunstbegriff. Sein Werk […] will Modellfall und Gegen-

welt bleiben. […]. Aber nur in der Differenz kann es dieses (utopische, möglicherweise

subversive) Wirkungspotential tatsächlich entfalten.«166 Auch Boehm wendet ein, wer

mit demWS arbeite,

betritt einen unterschiedenen Bereich, macht – ob er will oder nicht – die Differenz

(besser gesagt: die Dialektik) von Kunst und Leben mit. Sein Tun wird artifiziell, er ist

gefordert, sich innerhalb der Anordnung, ihrer Grenzen und Möglichkeiten, zu verste-

hen. Laufen, sitzen, stehen ist dann etwas anderes.167

Agiert man imRahmen der Kunst, ist die Aufmerksamkeit eine andere als im Alltag, das

ist ein bekanntes Phänomen der Kontextverschiebung.Kern vergleicht den Vorgang, Er-

fahrungen und Objekte dem Leben zu entnehmen und in die Kunstwelt zu übertragen,

mit der Funktion von Rahmen bei Bildern: in einem abgegrenzten Feld entsteht eine

modellhafte Ordnung für die im Alltagsleben als zufällig und chaotisch erlebten Kräf-

te. Durch diese Fokussierung können sich Vorstellungskomplexe artikulieren. So erlebe

der Benutzer eine Begegnung mit sich selbst und Empfindungen, die im Alltagsleben

untergehen.168 Hier tritt der Künstler als derjenige auf, der diese Prozesse anstoßen

kann. Nichtsdestotrotz ist die Grenze zwischen Kunst und Leben insofern durchläs-

sig, als dass die Erkenntnisse aus der WS-Arbeit auch auf die der Kunst externe Welt

anwendbar sein sollen: »Sie sollen übertragbar sein auf alle Lebensbereiche und das

Gesamtdenken.«169 Es handelt sich also nicht um eine realitätsferne Kunst, im Gegen-

teil, beide Bereiche reichen sich auch hier im übertragenen Sinne die Hand. »Handeln

als Kunst und Kunst als Handeln«170 macht die Verbindung von Kunst und Alltagsle-

ben deutlich. Eine soziale Komponente kommt hier ins Spiel, die der Kunst eine gesell-

schaftlicheWirkung verleiht, indem sie umgekehrt in die Lebenspraxis hineinintegriert

wird.

2.1.11 Freiheit und Gebundenheit

Wie sich schon gezeigt hat, ist es bei Walther der Künstler, der dieWerkstücke und de-

ren zahlreichen impliziten Entfaltungsangebote bereitstellt. Für die Wahl, Ausgestal-

tung undWeiterentwicklung dieserMöglichkeiten ist der Benutzer verantwortlich, dem

im Vergleich zu herkömmlicher Kunst erheblich mehr Gestaltungsfreiheit eingeräumt

wird.171 Gleichzeitig hat er vermutlich aber auch mehr »Pflichten«, wie Growe zu be-

denken gibt, denn als Handelnde sind wir vor eine Aufgabe gestellt, »die uns vielleicht

größere Verbindlichkeiten auferlegt als jeder anschauliche Nachvollzug eines ›vorgege-

benen‹ Werkes. Wir selbst sind jetzt die Instanz, die über das Zustandekommen […]

eines Werkes entscheidet.«172 Er bezeichnet Walthers Stoffstücke als Handlungsauf-

166 Rüdiger 1997, S. 7.

167 Boehm 1985, S. 17.

168 Vgl. Kern 1976, S. 16.

169 Walther in: Lingner 1985, S. 88.

170 Hantelmann, Lüthy 2010.

171 Vgl. Kern 1976, S. 14.

172 Growe 1990, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

risse, die einen »unerschöpflichen Spielraum individueller Aktualisierung gewähren,

der zugleich aber auch prinzipiell nicht verlassen werden kann. Die Handlungsgren-

zen definieren das Werk.«173 Ein weiteres Mal wird deutlich, wie bipolar Walthers Œu-

vre oft sein kann. Einerseits wird von einem großen Maß an Freiheit und Offenheit

bei der Ausführung der Werkhandlungen gesprochen, andererseits ist die Gegensei-

te mitzudenken. Wolfgang Kasprzik insistiert im Zusammenhang der Gegensatzpaare

Gebundenheit – Freiheit oder Geschlossenheit – Offenheit, diese in einer zwingenden

Korrelation wahrzunehmen:

Die Objekte schränken Handlungsmöglichkeiten ein. Das von ihnen eröffnete Feld

ist – z.T. sehr eng – begrenzt. Daß dies nur die Kehrseite dessen ist, daß sie überhaupt

Möglichkeiten eröffnen, wird von denen übersehen, die sich dadurch eingeschränkt

fühlen und sich über eine daraus resultierende Beschneidung ihrer Kreativität bei der

Benutzung beklagen. Wenn in einer Situation ›alles Mögliche‹ möglich ist, dann ist

eben nichts Neues möglich174.

Walther nimmtmit denWerkstücken eine subtile Regulierung derWerkprozesse vor. Der

Handelnde übernimmt Verantwortung für einen Prozess, dessen Grenzen vorgegeben

sind. Der Balanceakt mit den Stoffen zeigt die Konsequenzen auf, die die individuellen

Bewegungsimpulse auf andere Benutzer haben können. So entsteht ein Sinn für das

Handeln im Kollektiv und die gemeinsame Werkbildung und -verantwortung.

Kern gibt zu bedenken, dass die Instrumente natürlich auch sachgerecht behan-

delt werden müssen, aber das sei für den sinnvollen Umgang eines jeden beliebigen

Objekts selbstverständlich und gelte besonders für herkömmliche Kunstwerke: Bilder

z.B. »müssen in der richtigen Umgebung, bei richtigem Licht mit richtigem Abstand

gesehen werden etc.«175 Walther selbst gibt hierzu ein klares Statement: Die Freiheit

»bekommen Sie ständig beschnitten, […] gucken [Sie] sich einen Mondrian an, wenn

Sie da mit den falschen Vorstellungen kommen, geht es auch nicht. Sie müssen sich

auf das einlassen, was in dem Kontext, in der Konzeption drinsteckt.« Der Künstler

erzählt, dass die Aktivierungen der Benutzer teilweise Formen annehmen, die nicht

seiner Intention entsprechen: »Das war eine Riesenprojektionsfläche für […] teilweise

so private Dinge, wo ich dann einfach nur sagen kann, das hat hier nichts zu suchen.

Wenn ich das im Kunstkontext haben will, müssen bestimmte Dinge gegeben sein, an-

dere sind ausgeschlossen.«176 Das Agieren mit den Werkstücken kann also keineswegs

beliebig sein, auch eine totale Offenheit wäre nicht sinnvoll. Walther weiß im Sinne

Ecos, dass das zu Ende geführte Werk immer noch seines sein wird, denn dessen Mög-

lichkeiten sind schon vororganisiert.177 Boehm bemerkt, dass sich der »freie Umgang«

aufgrund »der Struktur« des einzelnenWerkstücks definiert. Das Objekt entwerfe »einen

virtuellen Rahmen«, in dem »der Handelnde seinen Umgang vollzieht«. So überrasche

173 Growe 1990, S. 124.

174 Kasprzik 1990, S. 169.

175 Kern 1976, S. 14.

176 Walther in: Verhagen 2014b, S. 61.

177 Vgl. Eco 1973, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 107

es nicht, jene »Grundkategorie des Rahmens« auch hier »auf eine verwandelteWeise«178

wiederzufinden. Diese Reminiszenzen an die Malerei und die Rahmung gibt der Frage

nach der Freiheit/Offenheit und Gebundenheit/Geschlossenheit der Werkhandlungen

eine besondere Pointe. Das Performative kann mit Mersch als ein »Moment von Set-

zung« begriffen werden. »Handlungen vollziehen sich, ohne daß schon vorentschieden

ist, was jeweils mit ihnen gesetzt wird.«179 Auch derWerksatz als Satzung beinhaltet ein

Kompendium, mit dem eine Art sinnoffener Text gesetzt wird. Mersch verweist auf die

Dialektik zwischen der Setzung und dem Aleatorischen, die sich auf dasWerkWalthers

übertragen lässt. Was innerhalb der künstlerischen Grenzen geschieht, ist ein vielfach

ineinander verwobenes Spiel aus Setzungen und Zufällen. Dieses Moment findet sich

auch bei Cage: »Vorweg geht immer die Entscheidung, die aus dem Zu-Fall eine Set-

zung, ein ›Ge-Setz‹ macht; doch einmal gesetzt, ereignet [sich] die Unbestimmtheit des

›Was geschieht‹ (quid).«180 Walther hält diesen (auktorialen) Handlungsrahmen zurecht

für wichtig: Ich habe ein sehr genaues Gefühl dafür, dass wenn ich den Rahmen nicht

setze, ich zu keiner greifbaren Formung finde.«181 Gegenüber Lahnert sagt er: »Mir hat

man immer unterstellt, ich wolle die Interpretation steuern, weil ich die Sachen vor-

gebe. Aber das ist nur die äußere Form. Wenn ich mir den Menschen hinzudenke […]

dann ist das zunächst mal völlig unorganisiert. Das muß ausgerichtet werden.«182 Man

kann an dieser Stelle einwenden, der Künstler greife hier in die Freiheit der Akteure ein,

indem er die Formung vorwegnimmt und den Benutzern nicht zugesteht, sich selbst

zu regulieren. Peter Halley gehört zu denjenigen Benutzern, die sich durch die Werk-

stücke in ihrer Handlungsfreiheit eingeschränkt fühlen. Er bietet eine Foucault’sche,

eher resignative, Interpretation von Walthers Arbeiten an. Dieser sehe »den modernen

Menschen als einen, der als unpersönliches Rädchen Teil eines labyrinthischen, geo-

metrisch organisierten Räderwerkes wird«183. So wähnt Halley in denWerkstücken eine

düstere Vorahnung der conditio humana der Moderne: Wir »sind in ein System einge-

bunden, über das wir keine Kontrolle haben; uns sind Funktionsstellen zugewiesen«184.

Seine Formulierung geht meines Erachtens zu weit, er erliegt einer »Fehlinterpreta-

tion«, als die er sie schließlich selbst im Titel seines Aufsatzes bezeichnet. Walthers

Werk ist explizit an einen mündigen und reflektierenden Handelnden adressiert. Die

Entscheidung, das Handlungsangebot anzunehmen, liegt wortwörtlich in der Hand je-

des Einzelnen. Man kann also vielmehr Rancières Worte auf Walther anwenden und

sagen, er schaffe einen Körper, »der zu etwas anderem als zum Beherrschtwerden be-

rufen«185 ist. Trotzdem lässt sich auch für Halleys Interpretation Verständnis aufbrin-

gen: Man kann durchaus eine gewisse Enge und Determiniertheit in der Handlungs-

ausführung mit denWerkstücken erkennen. Die Benutzer werden in eine geometrische

Struktur eingebunden. Mag diese Rahmung als strenges ästhetisches Referenzsystem

178 Boehm 1985, S. 17.

179 Mersch 2002, S. 246.

180 Ebd., S. 281.

181 Walther in: Bott 1977, S. 51.

182 Ders. in: Lahnert 1986/87, S. 15.

183 Halley 2003, S. 17.

184 Ebd., S. 20.

185 Rancière 2010, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

wahrgenommen werden, darf man nicht vergessen, in welch engem gesellschaftlichen

und politischen Kontext im deutschen Nachkriegsdeutschland, Walthers Werke ent-

standen sind. Anstatt von Beherrschung, würde ich eher mit Walther von der Notwen-

digkeit der Formung sprechen. Den Werkhandlungen wohnt ein übergeordnetes Prin-

zip inne, das Richtung Abstraktion und Immaterialität geht, für das die Handelnden

einstehen. Auch wenn die Benutzer nicht in ihrer Befindlichkeit angesprochen werden,

macht sie das noch lange nicht zu anonymen Teilnehmern. Sie können die Prozesse

vielmehr aktiv und feinmotorisch steuern. Gemeinsam kann an offeneren gesellschaft-

lichen aber auch künstlerischen Strukturen gearbeitet werden. In diesem Sinne kann

man Walthers ›Werkzeuge‹, die einen ästhetischen Zweck verfolgen und zudem der

Selbstbestimmung dienen, in Verbindung mit dem von Habermas 1968 beschriebenen

»kommunikativen Handeln« bringen. Darunter versteht er »eine symbolisch vermittel-

te Interaktion. Sie richtet sich nach obligatorisch geltenden Normen«186, die von ande-

ren Subjekten verstanden werden müssen. Der Philosoph schlägt vor, der Natur statt

»als Gegenstand« vielmehr »als Gegenspieler« zu begegnen, mit ihr zu »kommunizieren,

statt sie, […], bloß zu bearbeiten.«187 Diese Welteinstellung, die nicht umsonst von Ak-

teuren der 1968er Generation formuliert wird, findet im Werk Walthers ein Echo. Da

der Gebrauch derWerkstückemit mehreren Beteiligten auf dem Konsensprinzip beruht,

schaffe das Handeln, so Lingner,

sozialeWirklichkeit, die gemeinsamer Bezugspunkt des Denkens undHandelns ande-

rer ist. Darum haben Handlungen stets eine interaktive und kommunikative Dimen-

sion. Diese Qualitäten können kultiviert werden, wenn […] das Handeln […] ästhetisch

motiviert um seiner selbst willen künstlerisch praktiziert wird.188

Die Aussagen von Verna lassen sich hier anschließen, sie gesteht dem Walther’schen

Handlungsangebot eine große Freiheit und auch eine Art humanistischen Auftrag zu.

Der Künstler ermögliche dem Publikum »eine intime Auseinandersetzung«, »er erteilt

ihm eine Handlungsmacht«, auf diese Weise hoffe er »die Menschen dazu zu bringen,

dass sie – vielleicht – die Welt verändern«189. Verna macht die Humanität in Walthers

Werk für die aktuelle Gesellschaft stark: »Gerade in einer Welt, in der Achtsamkeit und

individuelle Handlungsmacht mehr denn je geboten sind, bleibt dieses Werk erstaun-

lich relevant und notwendig.« Die Handlungseinladung des Künstlers ist an jeden »ge-

richtet, unabhängig von seinem Alter, oder sonstigen Kriterien.«190 So kann man den

Künstler letztlich als einen Bauherrn einer Behausung sehen, der ein Gehäuse vorgibt,

aber die Gestaltung letztlich den Bewohnern überlässt.

186 Habermas 1968, S. 62.

187 Ebd, S. 57.

188 Lingner 1997, S. 29.

189 Verna 2020a, S. 222.

190 Ebd., S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 109

2.1.12 Performativität

TrotzWalthers Distanzierung von denMerkmalen der Performance, die er aufgrund der

Sichtbarkeit und derTheatralik als problematisch empfindet, neigtman dazu, trotzdem

eine Verbindung zwischen der Ästhetik der Performance und Walthers Handlungen

zu sehen. Seine frühen Entgrenzungsversuche sind vor dem Hintergrund eines Para-

digmenwechsels zu lesen, der sich Ende der 50er-Jahre vollzieht und Fragen nach der

Trennbarkeit von Künstler und Werk, nach der Warenform traditioneller Kunstwerke

und ihrer Dauerhaftigkeit stellt und vonMersch so beschrieben wird: »Kunst verschiebt

sich, wird zur Praxis, zum evolutiven Prozeß, zum Akt«191. Die von Mersch theoreti-

sierte Wandlung von einer Werk- zu einer »Ereignisästhetik«192 lässt sich an Walthers

frühen Papierarbeiten bis hin zu den Handlungsstücken desWS nachvollziehen. Durch

performative Akte, so Fischer-Lichte in ihrer Ästhetik der Performance, geraten die di-

chotomisch wirksamen und für die abendländische Kultur seit der Antike zentralen

Begriffspaare (Subjekt/Objekt, Material- und Zeichenhaftigkeit, Signifikant/Signifikat)

in Bewegung.193 Das Hauptmerkmal performativer Handlungen sei die Körperlichkeit:

»Für Aufführungen gilt, dass der ›produzierende‹ Künstler nicht von seinem Material

abgelöst werden kann. […] Der Mensch hat einen Körper, den er wie andere Objekte

manipulieren und instrumentalisieren kann. Zugleich aber ist er dieser Leib, ist Leib-

Subjekt.«194 BeiWalther ist nicht nur die Körperlichkeit des Künstlers gemeint, sondern

stellvertretend die jedes Benutzers, der sich auf die Handlungen einlässt. Der Körper,

in ganzheitlichem Blick als phänomenologischer Leib gesehen, stellt für Walther nichts

dar, sondern ist spezifisches Material im modernistischen Sinn und auf sich selbst be-

zogen. Er ist dabei kein Ort für existenzielle und ggf. schmerzhafte Grenzauslotungen,

wie dies bei PerformerInnenwieMarina Abramović, Ulay, Valie Export, Carolee Schnee-

mann, Günter Brus und denWiener Aktionisten der Fall ist. Walthers Handlungen ver-

wirklichen elementare Bewegungsmuster, die Aufmerksamkeit richtet sich auf Ruhe,

Rhythmus, Intensität, Kraft, Energie, Richtung u.a. und nimmt damit die Skulptura-

lität des handelnden Körpers von innen her wahr. Weiterhin werde in performativen

Akten die Räumlichkeit hervorgebracht. Sie ist nicht mit dem Raum gleichzusetzen, in

dem sich die Aufführung ereignet. Der performative Raum »eröffnet besondere Mög-

lichkeiten für das Verhältnis zwischen Akteuren und Zuschauern, für Bewegung und

Wahrnehmung«195. So kann der Raum auch im Falle Walthers als abstrakte Größe und

gleichzeitig als modulierbares Material wahrgenommen werden. Der dritte Punkt, den

Fischer-Lichte anführt, betrifft die Liminalität und Transformation, d.h. den Schwel-

lenzustand, in dem sich Individuen oder Gruppen befinden, nachdem sie sich rituell

von der herrschenden Sozialordnung gelöst haben: »Wenn Gegensätze zusammenfal-

len, […], dann richtet sich die Aufmerksamkeit auf den Übergang von einem Zustand

191 Mersch 2002, S. 223.

192 Ebd., S. 163.

193 Fischer-Lichte 2004, S. 19 u. 295.

194 Ebd., S. 129.

195 Ebd., S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

zum anderen. Es öffnet sich [ein] Zwischen-Raum.« Aufführungen/Handlungen er-

möglichen eine Schwellenerfahrung, »die für den, der sie durchläuft, eine Transforma-

tion herbeizuführen vermag«. Der Begriff der Liminalität (von lat. limen – die Schwelle)

stammt aus der Ritualforschung und wurde von Victor Turner unter Rekurs auf Arnold

van Gennep geprägt.196 Besonders die Kunst der 60er-Jahre ist auf derartige Grenz-

überschreitungen und Schwellengänge angelegt.197 Die liminale Situation, ergibt sich

bei Walther aus der Erfahrung wechselseitiger Übergänge zwischen der Subjekt- und

Objektposition besonders beim Umgang mit den WS. Allein der Anfang und das En-

de einer Handlung (der Übergang von der Alltagswelt in die künstlerische Handlung

und zurück), die ritualhaft mit dem Aus- und Einfalten der Objekte beginnt und endet,

markiert diese Schwellen. So lässt sich mit Fischer-Lichte auch für Walthers Handlun-

gen zusammenfassend sagen: »Während bisher das Trennende im Vordergrund stand,

macht eine Ästhetik des Performativen den Aspekt des Übergangs stark. Die Grenze

wird zur Schwelle, die miteinander verbindet.«198 Dabei geht es um die Überwindung

starrer Gegensätze, »um ihre Überführung in dynamische Differenzierungen«199. So

betrachtet sind die Gegensatzpaare, die im WS verhandelt werden, nicht als dichoto-

mische Pole zu sehen. Es geht vielmehr darum, ihre Dialektik zu begreifen, in dem sie

zum einen als Eckpfeiler, die das Werk tragen, zum anderen als Schwellen zu verstehen

und begehen sind.

2.1.13 Kunst als Hand-Werk

Mit der Handlung als Werk entscheidet sich Walther explizit für die (fühlende) Hand

als zentrales Rezeptions- und Ausdrucksorgan des Körpers.Die Skulptur braucht das Auge

nicht heißt es in derWZ Kopfraum (Abb. 37). Eine andereWZ, die die Aussage in ähnli-

cher Form zum Titel macht, zeigt einen schematischen Handabdruck (Abb. 38).So kann

man als Motto desWS proklamieren: ›Hand statt Auge‹. Walther reicht dem Rezipien-

ten im übertragenen Sinn die Hand. Indem dieser ›Hand anlegt‹, d.h. mit denWerkstü-

cken agiert, kann ein Verständnis fürWalthers verändertenWerkbegriff direkt erhandelt

werden. Wie wir bereits gesehen haben, stammt ein Großteil der Formensprache des

Künstlers aus eigenleiblich ausgeführten Handbewegungen in der familiären Bäckerei.

Das Handwerk hat sich – bewusst oder unbewusst – in die Hände des Künstlers einge-

schrieben, und auf seine Kunst übertragen.

Auch wenn Deweys Art and Experience (1934) sehr viel früher niedergeschrieben wur-

de, bietet sich eine genauere Untersuchung seiner Theorie an, da sich einige Gemein-

samkeiten zuWalthers Ansätzen erkennen lassen.Deweys Erkenntnis- undHandlungs-

theorie basiert auf der »Experience«: Handeln wird wesentlich als das Machen von

Erfahrung verstanden.200 Walthers Handlungen fußen auf einer kommunikativen In-

teraktion. Die Teilnehmer entscheiden intuitiv, wann sie die Situation beginnen oder

196 Vgl. Fischer-Lichte 2004, S. 305.

197 Ebd., S. 355.

198 Ebd., S. 356.

199 Ebd., S. 357.

200 Vgl. Zug 2007, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 111

verlassen. Dies entspricht Deweys Vorstellung des kommunikativen und emotionalen

Verhältnisses zwischen Mensch und Umwelt. Die Welt wird nicht nur materiell begrif-

fen, man fühlt sich als Lebewesen als Teil von ihr und für sie verantwortlich. Dabei

versteht Dewey Gefühle als Intuitionen, als geistige Mittel der Problemlösung und als

Beginn allen Denkens. Sie leiten über zu einer intellektuellen Auseinandersetzung, so

dass »ein sprachlicher Bezug auf die Situation entstehen«201 kann. Auch wenn Walther

den Begriff der Intuition nicht explizit verwendet, ist sie es, die die Handlungen an-

treibt. Der vielfach in Walthers Œuvre vorkommende Ausspruch Antwort der Körper202

geht in diese Richtung. Bei der Intuition ist es nicht der sprachgebundene Intellekt,

sondern eine vorsprachliche, im Körper verborgene Intelligenz, die in spontaner Erhel-

lung auf die Situation antwortet. Erst in der Rezeption entsteht im eigentlichen Sinne

die Kunst, also erst im aktiven handelnden Zusammenspiel von Subjekt und Objekt,

oder wie es bei Dewey heißt: »Das Kunstwerk ist erst dann vollständig, wenn es in der

Erfahrung eines anderen Menschen als dem, der es schuf, wirksam wird.«203 In der In-

teraktionmit dem bestehendenMaterial wird jedesmal etwas Neues geschaffen. Dewey

zufolge gebe es eine der Erfahrung innewohnende Unruhe, ein Streben nach Fassung.

Erfahrungenmüssen geordnet werden, denn ohne einen Bezugsrahmen blieben sie zu-

sammenhanglos204: Eine Figur kann »eine sonst wahlloseMasse in erkennbare Objekte«

transformieren. Eine Linie grenzt ein, sie »schafft Verbindung und verknüpft. Sie ist ein

integrales Mittel, Rhythmus zu bestimmen.«205 Man meint hier Walther herauszuhö-

ren, wenn er davon spricht, die Handlungsmöglichkeiten durch die Form und Funktion

der Werkzeuge einzurahmen. Auf der Ebene der Aufzeichnung der Werkerfahrungen,

haben Linie und Schrift diese rahmende, Sinn generierende Funktion. Die Handlungs-

erlebnisse sind als frei bewegliches Material anzusehen, die durch die WZ geordnet

und symbolisch codiert werden, um sie kommunizierbar zu machen. Dewey zufolge

können solche Inhalte anderen Menschen nur durch Symbole intersubjektiv vermittelt

werden.206 Eine knappe Aussage, die auf den Punkt bringt, was dieWZ werkstruktural

bedeuten. Sie sind es zuallererst, die über das Werk nachdenken, und so eine Basis für

die Diskussion über den Werkbegriff Walthers liefern.

Eine Feststellung von Gehlen soll hier die Betrachtung abrunden. Er erscheint in Be-

zug auf Walther fruchtbar, da bei ihm der Mensch im Zentrum seiner philosophischen

Anthropologie steht. In seiner Handlung verändere er die Natur.207 Dieses kreative Tä-

tigsein sei die Antwort des Menschen auf seine Existenz als Mängelwesen.208 Er vergü-

te diesen Mangel durch seine »Arbeitsfähigkeit oder Handlungsgabe, d.h. durch Hän-

de und Intelligenz«209. In Der Mensch (1940) behauptet Gehlen: »Im Begriff der Hand-

201 Zug 2007, S. 11f.

202 Siehe dazu auch den Buchtitel in: Walther 1993b.

203 Dewey 1980, S. 125.

204 Vgl. ebd., S. 127 u. 226.

205 Ebd., S. 235.

206 Vgl. Zug 2007, S. 49.

207 Vgl. Gehlen 1993, S. 20.

208 Vgl. Zug 2007, S. 99.

209 Gehlen 1993, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

lung ist die denkende« ebenso wie die physische«210 Seite des Menschen enthalten. Auf

die Kunst übertragen interpretiert Gehlen ein Bild als ein System aus Anschaulichkeit

und Begrifflichkeit, die in einer Wechselbeziehung zueinander stehen.211 Da man Geh-

len zufolge nicht gleichzeitig handeln und reflektieren kann, sondern nur seine Taten

retrospektiv anschauen, wirke die Reflexion als eine versetzte Handlung.212 Da jedes

Nachdenken in seiner Verdichtung des Erfahrungsgehalts auch zu einem inspirieren-

den Selbstbewusstsein führe, könne es neue Handlungen anregen und ständig verfei-

nern.213 Dies gilt auch für die WZ, in denen die eigentliche, werkrelevante Reflexion

einsetzt. Durch den geistigen und körperlichen Umgang mit den WZ erfährt sich der

Rezipient selbst und in einer Feedbackschleife kann sein Blick auf die Handlungen ver-

ändert, und bei einer nächsten Aktion affiniert werden. Im Folgenden soll erläutert

werden, inwiefern der Fotografie zur Aufzeichnung performativer Akte im Werk Walt-

hers diese Reflexions- und Antwortstruktur, abgeht.

2.1.14 Die ›Verantwortungslosigkeit‹ der Fotografie

Da ich nicht fotografieren kann heißt eine Zeichnung von 1983 zu zwei Wandformationen

Walthers.214 Vor dem Hintergrund seines auf Zeichnung und Skulptur basierten Œu-

vres erhält dieser Einzeltitel eine werkumfassende Bedeutung bzw. gibt interpretato-

rischen Spielraum zu Walthers konfliktgeladenem Verhältnis zur Fotografie. Trotz der

Wichtigkeit von Fotografie und Film als Medium der Dokumentation hat der Künstler

diese Formen der Aufzeichnung stets kritisch betrachtet, »weil es ihm nicht um eine

äußere Gestalt, den ›Außenraum‹ [geht], sondern um den ›Raum im Kopf‹«. Dieser In-

nenraum lässt sich durch die gemeinhin als realitätstreu angesehenen Medien nicht

darstellen: »Dem inneren Formbau kann keine äußere Form antworten.«215 Eine No-

tiz unter der Abbildung einer Nachzeichnung lautet: »… zeichnerische Umsetzung des

Kamerablicks …«216, eine andere: »… die Zeichnung vermag genauer abzubilden als die

Kamera … der Blick von außen … die Erinnerung an den Innenblick …«217 Wie schon er-

wähnt, hat esWalther in denNachzeichnungen für nötig gehalten, schon existierende Fo-

tografien nochmal mit Bleistift nachzuzeichnen. Diese Tatsache enthält ein implizites

Statement zum Ungenügen der Fotografie. Walther spricht ihr in seinemWerk rigoros

den künstlerischen Wert ab. Während sie alles in einem Blick oberflächlich sammelt,

tasten sich die WZ an der inneren Werkerfahrung entlang. Die Zeichnung vermittelt

als Spur unmittelbar Körper- und Handlungsempfindung und ist ein mnemotisches

Medium. Die WZ enstehen aus einer lenkenden Verbundenheit mit dem Körper, der

hier als lebendiger Speicher gewesener und werdender Bewegungen fungiert. Diesbe-

züglich bemerkt der Künstler: »Die Zeichnungen beziehen sich nur auf meine eigenen

210 Gehlen 1956, S. 8.

211 Vgl. Zug 2007, S. 8f.

212 Vgl. ebd., S. 120.

213 Vgl. Gehlen zit. in: ebd., S. 118 u. 120.

214 Vgl. dazu auch Bumiller 1990, S. 337-341.

215 Busche 1990, S. 299.

216 Walther 1999, S. 94.

217 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 113

[…] Projektionen, im Gegensatz zu den Fotografien, deren erstarrter Charakter eine be-

stimmte Art der Benutzung ›vorschreibt‹.«218 Die WZ stellen mehr das Innere dar, die

Gedanken und Empfindungen des exemplarisch handelnden Künstlers, was einen gro-

ßen interpretatorischen Spielraum zulässt. Die fotografische Dokumentation hingegen

führt von außen an die künstlerische Sphäre heran. Die Fotografien sind ein praktische

Hilfsmittel zum Gebrauch der Instrumente.219 Insofern lassen sie sich mit den Werk-

demonstrationen vergleichen, die eine spezifische Umgehensweise mit denWerkstücken

suggerieren. Sie zeigen mehr den äußeren, sichtbaren Raum und affimieren damit die

visuelle Seite desWS, die zuweilen von Walther selbst, aber auch in der Literatur her-

untergespielt wurde.

Barbara Clausen widmet der Fotografie zumWS einen ganzen Aufsatz, in dem sie

der Frage nachgeht, wie sie die Beziehungen zwischen der Erfahrung, der historischen

Rezeption und der fortlaufendenWiederbelebung des 1.WS beeinflusst hat. Die Kunst-

historikerin formuliert gleich zu Anfang eine gewagteThese, die den konzeptuellen Teil

desWSherausstellt: »Whenwe think of [Walthers] FirstWork Set we think less of a sculp-

ture […] than of a series of black-and-white photographs.«220 Auch wenn ich dieser Be-

hauptung so nicht zustimme, lässt sich nichtsdestotrotz feststellen, dass der visuelle

Kontakt über die Fotografien, neben der Sichtbarmachung der Handlungsabläufe mit

denWerkstücken, es dem Benutzer ermöglicht, die verschiedenen Phasen seiner eigenen

Interaktion mit dem WS zu erinnern.221 Neben Werbungs- und Publikationszwecken,

der Dokumentation und Kanonisierung der Arbeit, schreibt Clausen den Fotos v.a. die

Funktion zu, ein visuelles Vokabular derWerkhandlungen aufzustellen. Tatsächlich: die

Aufnahmen bilden eine Art Alphabet, eine Typologie der Formen des 1. WS.Die Zusam-

menschau verrät das geometrische Formvokabular: Kegel, Rechtecke, Quadrate, Qua-

der, Kreuze und Rahmen.

Clausen lässt sich von der ästhetischen Stärke der fotografischen Aufnahmen ver-

leiten, sie in der Geschichte der Performance und Konzeptkunst anzusiedeln. Die in-

szenierten Fotos von Rautert seien aus einem fotokünstlerischen Bewusstsein heraus

entstanden. Sie würden gerade nicht den Eindruck einer improvisierten Aktion oder

eines Live-Events222 erwecken. Vielmehr präsentieren sie ein Stück Vergangenheit und

tragen entscheidend zu unserem historischen Wissen über den 1. WS bei.223

Die zeitliche Distanz ist ein auffälliger Aspekt der fotografischen Botschaft. In ihrer

Zeitlichkeit ist in der Fotografie auch eine visionäre Kraft enthalten. Doch das Medi-

um birgt auch ›Gefahren‹: zwischen den für Walther schon problematischen Außen-

blick eines Beobachters schiebt sich mit der Kamera ein zweites künstliches Augen-

paar, welches das schon angesprochene Dilemma zwischen Sehenden und Gesehenen

218 Walther in: Verhagen 2009, S. 99 (eigene Übersetzung).

219 Vgl. Williams 2016, S. 57.

220 Clausen 2016, S. 75. Obwohl seit 1964 auch Fotos von Barbara Brown, Claude Picasso, Virginia Bell,

Peter Dürr, Reiner Ruthenbeck u.a. gemacht wurden, ist es Rauterts berühmte s/w Serie, die als

Referenz immerwieder herangezogenwird. Zur Klassifikation der verschiedenen Typen von Fotos,

vgl. ebd., S. 75-80.

221 Vgl. ebd., S. 78.

222 Vgl. ebd., S. 82.

223 Vgl. ebd., S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

noch verstärkt. Die sich durch die Kamera einstellende inszenierte Situation und ih-

re ›Ex-Position‹ (Aus-stellung), sind mit dem Versenkungs-Ethos der Werkhandlungen

unvereinbar. Doch Rauterts Bilder zeigen ein unspektakuläres Setting, bei dem der für

Walther so wichtige Aspekt der In-sich-Gekehrtheit spürbar in die Visualität übersetzt

wird.224 Dabei gleiche der Fotograf einem neutralen Beobachter der Situation hinter

der Kamera.225 Was durch so ›unkörperliche‹ Medien wie Fotografie oder Film schlecht

zu transportieren ist, ist die durch Masse und Material vermittelte Taktilität der Hand-

lungen. Die technischen Künste fokussieren das Auge, die Kamera übernimmt seine

Funktion, sie wird Augenersatz.226 Die Überprüfbarkeit durch die Körpersinne ent-

fällt. Durch die visuellen Aufzeichnungsgeräte, schrumpfe das Auge »zum entleibten

Anhängsel des Instruments, durch das es blickt«227. Mersch, der sich mit dem distanz-

schaffenden Wesen der Fotografie befasst, stellt weiterhin fest:

Abstände entstehen dort, wo beobachtet werden kann, […]. Im Bild wird daher jedes

Gesicht, jeder Körper zur Oberfläche: […], die buchstäblich ›kalt‹ läßt, weil das Körper-

liche […] ausfällt. […] Ihre Leere folgt der Struktur des Zeichens, in das sie ihr Gegenüber

verwandeln.228

In der Fotografie geht auch das Zwischenmenschliche verloren, man sieht, »ohne daß

etwas zurücksieht. Fotografie verweigert Begegnung.«229 Mersch spricht von einem »ant-

wortlosen Blick« und beschreibt eine Situation, die jedem angesichts der Präsenz einer

Kamera bekannt ist: Der Fotografierte setzt sich in Pose. »Erwird zu einem anderen, der

sich spielt.[…] Damit vernichtet die fotografische Sicht […] jene Antwortstruktur, die im

erwiderten Blick zum Ausdruck kommt.« Der Medienwissenschaftler spitzt dies wei-

ter zu, indem er sagt: in ihrer Präsenzlosigkeit »zeigt sich die konstitutionelle Ver-Ant-

wortungslosigkeit des Mediums.«230 Die Künstlichkeit der Situation und die Unmöglich-

keit eines Dialogs zwischen Fotograf und Objekt widersprechen der Essenz der Werk-

handlungenWalthers. Das Foto folgt der Subjekt-Objekt-Logik, die durch den Umgang

mit denWerkstücken überwunden werden sollte. Der Einsatz des Körpers in den Hand-

lungen, der sich in zusammenhängenden Bewegungsabläufen artikuliert, während das

Foto die Synthese der Phasen zerstückelt, weist auf ein Unwiederholbares hin und ver-

sperrt sich dem medialen Zugriff. Abstrakte Größen wie Zeit, Raum, Proportion, Ent-

fernung, Bewegung oder die Idee des Erkundens lassen sich fotografisch schwer fassen.

224 In Kontrast zu diesen ruhigen, zeitlosen Aufnahmen gibt es die Fotos der öffentlichen Werkvor-

führungen, die einen stark performativen Charakter besitzen und die sozialen Implikationen er-

kennbarmachen. (Bsp. Foto vonDürr von 1967:Walther und Polke bei einer Demonstration der Elf-

meterbahn,Düsseldorfer Kunstakademie. Im Publikum: Blinky Palermo, Richter, Lueg, Götz, Beuys

und Immendorff.

225 Vgl. Walther zit. in: Clausen 2016, S. 85. Der Fotograf beschreibt diese Position als »going along

with the action« (Rautert zit. in: ebd.).

226 Vgl. Benthien, Wulf 2001, S. 55.

227 Mersch 2002, S. 72.

228 Ebd., S. 100.

229 Ebd., S. 98.

230 Ebd., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 115

Peggy Phelan schließt die Möglichkeit der Aufzeichnung von Aufführungen sogar gänz-

lich aus: »Performance’s only life is in the present. [It] cannot be saved, recorded,

documented, or otherwise participate in the circulation of representations of

representations […]. The document of a performance then is only a spur to

memory«231.

Auch bezüglich derWiedergabe von Räumlichkeit stößt die zweidimensionale Foto-

grafie an ihre Grenzen. Ebenso sieht Mersch in ihr das Charakteristikum der medusen-

haften Erstarrung von Bewegung. Die Fotografie »zerstört das Überschreiten, das In-

einandergreifen, die ›Metamorphose‹ der Zeit«232. Dem widerspricht Clausen indirekt,

wenn sie sagt, dass jeder indexikalische Abdruck (Licht und Bewegung in der Fotogra-

fie, oder eine gezeichnete Linie auf Papier), esWalther erlaube, die Zeit als strukturelles

Element sichtbar zu machen.233 Nichtsdestotrotz verweist sie, wie auch Halley, auf die

Diskrepanz zwischen der Ästhetik der Fotografien mit ihren statischen Posen und iso-

lierten Figuren, und den vielschichtigen Prozessen während der Werkhandlung.234

In einer durchwegs mediatisierten Kultur bilden Performances bzw. Handlungen,

die sich in ihrer Unwiederholbarkeit dem konsumideologischen Prinzip widersetzen,

gewissermaßen einenWiderstand gegenüberMarkt undMedien.235Walthers humanis-

tischer Ansatz, der den Körper in seiner metaphysischen Ganzheitlichkeit meint, lässt

sich in diesem Sinne auch als Technik- und Medienkritik interpretieren. Andererseits

muss man mit Mersch beobachten, dass vielleicht solche Akte, um geschichtlich veran-

kert zu werden, »gerade jener Reproduktionen [bedürfen], die ihremWesen widerspre-

chen. Sie […] verpuppen sie erneut ins Werk- und Zeichenhafte. Als Aufzeichnungen

restituieren sie, was die Ästhetik des Performativen verneint«236. So gesehen sind die

verschiedenen Aufzeichnungsformen wichtige Instrumente der Zeitzeugenschaft: Was

sie sicht- und erlebbar machen, kann die auf ihre Dauer beschränkte Handlung nicht

leisten. Fotografie und Zeichnung müssen in autonomer Fragmentarität als Elemen-

te einer komplementären Beziehung verstanden werden. Die Frage der Vermittlung

der Einzigartigkeit des Moments ist auch für Walther elementar. Primärspeicher der

Werkerfahrungen ist das Gedächtnis der Handelnden, die der Künstler exemplarisch

durch Aufzeichnungen, die die Erinnerungsleistung stützen, kommuniziert und im-

plizit dazu einlädt, es ihm gleichzutun. Fischer-Lichte räumt der Dokumentation eine

231 Pelhan 1996, S. 146. Fischer-Lichte stimmt Phelan indirekt zu, wenn sie anmerkt: Jeder Versuch,

Aufführungen »durch Tonband- und Videoaufzeichnungen in ein Artefakt zu bannen, muss fehl-

schlagen, lässt die unüberbrückbare Kluft zwischen einer Aufführung und einemfixier- oder sogar

reproduzierbaren Artefakt nur um so deutlicher hervortreten.« Fischer-Lichte 2004, S. 127.

232 Mersch 2002, S. 91. Mersch zufolge sei jede Art von Aufzeichnung charakterisiert durch eine »Spal-

tung, die Präsenz als Ereignis unterbricht […]. Der Riß ist schonmarkiert durch die klassische Logik

der Reproduktion, […] die das Ereignis überschreibt, verschiebt und entstellt (transponat)« (Ebd.,

S. 110).

233 Vgl. Clausen 2016, S. 85.

234 Vgl. ebd. u. Halley 2011, S. 59.

235 Vgl. Fischer-Lichte 2004, S. 116. Phelan drückt das so aus: »Performance’s independence from

mass reproduction, technologically, economically, and linguistically, is its greatest strength.«

Pelhan 1996, S. 149.

236 Mersch 2002, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

wichtige Rolle für die Rezeption performativer Arbeiten ein: Sie schaffe dieMöglichkeit,

»über Aufführungen sprechen zu können.« Die Spannung »zwischen ihrer Flüchtigkeit

und den unablässigen Versuchen«, sie »zu dokumentieren«, weise »auf ihre Ephemera-

lität«237 hin. Auch Clausen hat eine besonders positive Sichtweise auf die fotografische

Reproduktion. Sie geht sogar so weit, den Beginn und das Ende der Werkerfahrung

nicht beim Ein- und Ausfalten der Werkstücke anzusetzen, sondern bereits beim Be-

trachten der Bilder (Fotos/Zeichnungen) und in der (physischen) Nachwirkung. Clau-

sen betont hier die Kontinuität der verschiedenen Medien.238 Walther verwendet par-

allel Foto und Zeichnung, sie sind inhärente Teile des Vermittlungsvorgangs und geben

in ihrer jeweils spezifischen Wesensform die Werkvorstellung des Künstlers in deren

Doppelgestalt wider. Was hier demonstriert wird, so meine These, ist die Komplemen-

tariät des Sicht- undUnsichtbaren.Während die Fotos desWS in Aktion eine illustrative

Qualität haben, entsprechen die Zeichnungen einer imaginären und konzeptuellen Er-

fahrung der Arbeit. Der Betrachter ist durch seinen Körperspeicher, der die (im-)ma-

teriellen Werkmomente von Erfahrung zu Erfahrung weiterträgt, auch Schöpfer der

Historizierung der Arbeit.

Im Folgenden soll als Gegenspielerin das Potenzial der zeichnerischen Ebene her-

ausgearbeitet werden. Der lange Vorspann über die Ästhetik und die inhärenten Para-

doxien des WS, hat hoffentlich dazu beigetragen, die immense Aufgabe zu ermessen,

die denWZ zukommt, nämlich ein adäquates Zeugnis des entstandenen und kontinu-

ierlich entstehenden Werkes zu geben.

2.1.15 Wesenszüge der Zeichnung

Künstlerische Erfindungskraft ist seit dem 16. Jh. eng mit dem Begriff des disegno ver-

knüpft, der als Ausdruck geistigen Schöpfungsreichtums zur Grundlage aller Kunstgat-

tungen erhoben wurde.239 Federico Zuccari unterscheidet zwischen der inneren, der

disegno interno »im Sinne der ›Form oder Idee in unserem Geist‹ und der praktisch-

künstlerischen Verwirklichung« als der äußeren, der disegno esterno. Zeichnen und den-

ken liegen hier also eng beieinander. Seit Giorgio Vasari wird die Zeichnung mit dem

Geistigen, der Idee, dem concetto in Verbindung gebracht.240 Trotz der relativ früh be-

ginnenden Wertschätzung, bleibt die Zeichnung zunächst nur die vorbereitende Stufe

eines Werkes, kein eigenständiges Verfahren also. Das eigentliche Werk findet seine

Umsetzung letztendlich farblich, malerisch, architektonisch oder plastisch. Erst durch

die Unterscheidung von »freier« und »Gebrauchskunst« im 19. Jh. wird die Zeichnung

als autonomes Kunstwerk bewertet, ihre Legitimität ist im 20. Jh. allerdings immer

noch nicht gesichert.241 Es findet jedoch eine Umwertung der Zeichnung statt, die ihr

nicht nur neue grafische Möglichkeiten erschließt, sie hebt auch ihren Rang unter den

237 Fischer-Lichte 2004, S. 127f.

238 Vgl. Clausen 2016, S. 86.

239 Vgl. Krauthausen, Nasim 2010, S. 18.

240 Vgl. Blume 2001, S. 203.

241 Vgl. hierzu auch Lüthy u. Escoubas zit in: Schwerzmann 2020, S. 117-118.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 117

Künsten insofern als sich spezifisch zeichnerische Merkmale wie das Unabgeschlosse-

ne (non-finito) und die offene Form auch in der Malerei niederschlagen. Von der Idee

des Urkünstlerischen, das sich in der Handschriftlichkeit der Zeichnung manifestiert,

distanzieren sich Künstler der 60er- und 70er-Jahre ausdrücklich. Gleichzeitig erlangt

die künstlerische Arbeit auf Papier gerade in diesen Jahren einen enormen Stellenwert

innerhalb der westlichen Kunstproduktion. Ein vielschichtiges Spannungsverhältnis

zeichnet sich seit 1960 insbesondere zwischen Zeichnung und Skulptur in der minima-

listisch geprägten Kunst ab. Neben Entwurfs- und Konstruktionszeichnungen finden

sich hier Arbeiten, die die Grenzen der Gattungsbegriffe ausweiten. Zeichnung wird in

ihrer bildnerischen Rolle grundsätzlich aufgewertet; mit dem Auftritt von Diagrammen

in Fluxus und in der Konzeptkunst oder der Arte Povera wird das Feld von Kunst und

Wissenschaft neu vermessen. Der Einsatz von Schrift spielt zunehmend eine größere

Rolle, Beispiele sind die akribischen Schreibarbeiten Hanne Darbovens, die Statements

von LawrenceWeiner, sowie die Spracharbeiten Robert Barrys, Stanley Browns oderMel

Bochners. Außerdem wird die Zeichnung für Land-Art-Künstler wichtig, wie Richard

Long, Hamish Fulton oder Robert Smithson, die sich mit Wanderungen, ortsspezifi-

schen Skulpturen oder Eingriffen in die offene Landschaft demonstrativ von dem ge-

schlossenen Raum der Kunstinstitutionen abwenden. Die zeichnerischen, textlichen,

fotografischen oder filmischen Dokumentationen dieser Aktionen finden jedoch rasch

den Weg zurück in den Kunstbetrieb.

Im Unterschied zur Malerei, die sich im Werkprozess selbst überdeckt, wird in der

Zeichnung Zeit, wie sie sich in einer Linie, die zeitlich definiert ist, ausgeformt.242 Die

Dichte undOpazität der Farbe ermöglicht derMalerei eine ständige Revision, ohne dass

sie den Prozess desMalakts offenlegenmuss.Die gezeichnete Linie hingegen registriert

seismografisch die Spuren der Zeichenhand. Sie kann sich nicht verstecken, ist ›nackt‹,

ursprünglich, und verrät ihre Herkunft. Daher haben Zeichnungen auch etwas Intimes

und Direktes an sich. Linien bleiben sichtbar, grenzen ab, sie sind, »endgültig, unwi-

derruflich« wie es Bryson ausdrückt. Der Kunsthistoriker bezeichnet die Fläche des

Papiers als einen »Bereich radikaler Offenheit, in dem alle Operationen stets in Echt-

zeit vor sich gehen«243. Dies mache die Zeichnung zu einem im Präsens angesiedelten

Medium. Mit Offenheit »ist nicht nur ein ungebundenes Skizzieren gemeint, sondern

auch ein Übereinanderlegen verschiedener Entwurfsideen, eine Verdichtung.«244 Im

Falle der WZ kann man diese Schichtung klar erkennen: Die Überlagerung von Zeich-

nung, Diagramm, Schreibmaschinentext, Handschrift, Schraffur, Farbe und auch die

Verwendung transparenter Substanzen, wie Kaffee und Öl, führen teilweise bis zur Un-

lesbarkeit. Die Handzeichnung ist durch ihre Gegenwärtigkeit und Unmittelbarkeit das

ideale Medium für die Darstellung von Denkprozessen; ihr offener und operativer Cha-

rakter eignet sich daher auch besonders für die Aufzeichnung der Erfahrungenmit den

Werkstücken desWS. DieHandlung wird in dieHandschrift überführt.Walthers Affinität

zur Hand erklärt auch die Präferenz der Zeichnung gegenüber der Fotografie oder dem

Film.

242 Vgl. Hochdörfer, Kuehn, Neuburger 2010, S. 234.

243 Bryson 2009, S. 9.

244 Ebd., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Der Phänomenologe Hermann Schmitz versteht die Handschrift als »eine un-

verkennbare Übersetzung eigenleiblicher Bewegungsimpulse in eine objektivierte

Gestalt«245. Die Zeichnung ist in erster Linie als Ausdruck eines schöpferischen Indi-

viduums aufzufassen, das sich in der hinterlassenen Spur offenbart.246 Dies verweist

darauf, dass die zeichnende Hand in ihrer Bewegung immer schon ›denkt‹ (vgl. Ka-

pitel 3). Diese Reflexivität leistet einen entscheidenden Beitrag zur Formulierung

und Visualisierung komplexer Handlungsvorgänge. Walthers abstrahierende Zwitter-

konfigurationen aus Schrift und Bild beziehen sich einerseits auf einen bestimmten

Sachverhalt, stehen aber auch für sich selbst. So könnte man mit Eva Schmidt sa-

gen: »In der Befreiung der Schrift und der Handbewegung kommt die Linie zu sich

selbst.«247 Doch Walther beurteilt die Innovationsmöglichkeiten innerhalb des eigenen

Umgangsmit der Zeichnung als sehr bescheiden: »Ich bin nicht so naiv zu glauben, daß

ich im Medium der Zeichnung noch etwas dazuerfinden könnte, seit der Renaissance

ist ja alles da. Es kann nur darum gehen, das Vorhandene neu zusammenzusetzen.«248

In einem Essay aus dem Jahr 1999, anlässlich einer Retrospektive seines zeichne-

rischen Werkes im Hessischen Landesmuseum Darmstadt, erklärt er sein Verhältnis

zum traditionellen Medium der Zeichnung und den Möglichkeiten ihrer Erweiterung.

Zunächst ›porträtiert‹ er verschiedene Zeichen-Künstler, während er gleichzeitig die

Motivationen seiner eigenen Praxis erläutert:

Lange Zeit stand die Linie für sich selbst. Die Zeichnung wurde als begleitendes Me-

dium, als Entwurfsskizze zum finalen Tableau angesehen und hatte keinen eigenen

künstlerischen Status. […] Worauf es ankommt, ist die Frage, ob das Werkkonzept die

Zeichnung braucht. Ist sie dabei nur werkbegleitend oder steht sie in dessen Zentrum?

Ersteres sah ichmit Interesse an, letztereswurde ins Pantheon gehoben. DasGedränge

war hier nie allzu groß.

DieMetapher des antiken Pantheons, dessenName für ein allen Göttern geweihtes Hei-

ligtum steht, verdeutlicht hier die Schlüsselrolle der Zeichnung in Walthers Werk. Mit

dem letzten Satz ist vermutlich der kleine Künstlerkreis gemeint, der die Zeichnung an

zentraler Stelle in seinenWerken positioniert.Walther bemerkt, dass die Zeichnung im

Laufe der Kunstgeschichte keine wirkliche Revolution erfahren hat. Daher beschreibt

er ihre Geschichte als eine »Abfolge leiser Verwandlungen«. Er bemerkt ferner:

Dramatische Brüche ließen die bescheidenen Mittel offenbar nicht zu. Doch so-

bald zeichnerische Konzeptionen auftraten, wurden die persönlichen Handschriften

deutlich. Diese verloren jedoch gleichzeitig an historischer Bindung, sie wurden un-

bestimmter in Bezug auf ›Stil‹, dafür gewannen sie an Offenheit und Leichtigkeit. Der

lange Prozeß von Rede und Gegenrede: Die Bindung an und das Sichlosreißen von der

Geschichte.249

245 Schmitz 1966, S. 81.

246 Vgl. Sauer 2010, S. 21.

247 Schmidt 2010, S. 16.

248 Busche 1990, S. 290.

249 Walther 1999, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Körper zeichnet 119

Der Künstler spielt hier auf die dialektische Entwicklung (im Sinne Hegels) der Kunst

an. Die einen stehen in Verbindung mit der Tradition, die anderen machen tabula rasa.

Künstlerische Revolutionen machen »vor der eigentlichen Moderne andere Bildbegriffe

möglich, und sie produzieren auch einen neuen Materialbegriff. Wenn Walther im Fol-

genden von Leonardo und Rembrandt spricht, wird deutlich, dass er sich konzeptionell

in deren Ahnenreihe eingliedert:

Der Sonderfall Leonardo. Die Instrumentalisierung der Zeichnung. Ihr Werkzeugcha-

rakter. Rembrandts Zeichnungen sindNotat, Skizze, Schrift und Bild zugleich. In seiner

Sammlung finden sich freie Figurenskizzen Dürers und sogar ostasiatische Kalligra-

phien. Gelegentlich wendet er beide zugleich an […]. Nicht selten fließen dabei Zeich-

nen und Schreiben ineinander.250

Walthers Zeichnungen können wie bei Leonardo als Instrumente angesehen werden,

die den uomo universale kennzeichnen. Leonardos Studien geben Auskunft über den

Künstler als Denker und Visionär, ebenso entwickelt sich in ihnen der Bildaufbau groß

angelegter Tableaux’. Sie legen eine neuzeitliche und zeitgenössische Kunstkonzeption

an den Tag. Die Vermischung von Zeichnen und Schreiben in Rembrandts Œuvre ist

ein Merkmal, das wesentlich zur Eigenart vonWalthersWerk beiträgt. Auch die stilisti-

sche Vielfalt des Barockkünstlers und der Hinweis auf die Kalligrafien in seiner Samm-

lung zeugen von Walthers großem Interesse an der Verbindung von Schrift und Bild in

Kunstwerken. Das Motto, das das eigene Anliegen beschreiben kann, lautet: »Die Be-

freiung der Zeichnung von stilistischen Bindungen. Zeichnerische Konzeptionen, wel-

che die Handschrift, die individuelle Notation betonen.« Walther nennt Künstler wie

Matisse, Picasso, Kirchner, Klee, die écriture automatique der Surrealisten, Beckmann,

Masson, Picabia und Giacometti, bei denen die Zeichnung unmittelbar zum Werkkon-

zept gehört. Nach dem Zweiten Weltkrieg sind es Wols und das Informel, Pollock und

der abstrakte Expressionismus. In den 60er-Jahren trifft dies auf Twombly und Polke

zu. Wie Walther anmerkt,

sind die Bildvorstellungen im 20. Jahrhundert [zwar] unendlich reich, doch die zeich-

nerischen Konzeptionen sind dabei eher rar geblieben. Das Blatt Papier als Aktions-

feld ist zu Beginn der 50er Jahre noch gänzlich unangetastet. […] Doch es fallen nun

oft Skizze, Zeichnung, Notation, Entwurf, Konzeption da in eins, wo nicht mehr der

unglaubwürdig gewordene ›Ausdruck‹ im Sinne einer spontanen, gestischen Nieder-

schrift gesucht wird. Der Zweifel, ob man sich noch so äußern kann, öffnet die Tür

für neue Werkkonzepte, und es verlieren gleichzeitig die klassischen Werkformen an

Kraft. […] Der klassische Bildbegriff ist gesprengt, die plastischen Formulierungen im

realen Raum verändern den Kunstbegriff und dasMaterial selbst wird Teil desWerkes.

Dieses ist nun in der Vorstellung mit eigenen Erfahrungen zu vervollständigen.251

Schließlich kommt der Künstler auf dieWZ zu sprechen:

250 Walther, S. 40.

251 Walther 1999, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Mit der Definition: plastische Linien im Raum, zu denen die Handlung und damit

(auch) die Dimension der Zeit als Werkbestandteil hinzutrat, sah ich mich in einen

anderen Werkbegriff geworfen. Die Erfahrungen […] aus diesen Werkhandlungen

festzuhalten, wurde in beidseitigen Zeichnungen auf Papier erprobt. Das traditionelle

Medium begann sich mit neuen Inhalten aufzuladen. […] Prozessual-konzeptuelles

Zeichnen. […] Die Umwandlungen […] in der Kunst der 60er Jahre produzierten Ideen,

welche die Zeichnung als marginales Mittel erscheinen ließen. Allein die Dimen-

sion als schiere Ausdehnung und die Arbeit mit Zeit schienen das Blatt Papier als

Aktionsfeld außer Kraft zu setzen. Zeichnen in den 60er Jahren. […] ›Worauf hin?‹ In

Verbindung mit der Werkidee konnte das Zeichnen Notation, Skizze, Entwurf, Plan,

Aufriß, Formklärung, auch Bild sein.252

Walther betont, dass das Zeichnen und die Linie immer an die Zeit gebunden sind,

»gleichgültigwieweit der Ball nach vorne geworfenwurde.« Einmalmehrwird deutlich,

wie sehrWalthers Kunstverständnis auf dem Geschichtlichen aufbaut. Zeichnung kann

in seinem Werk sehr weit gefasst werden:

Die Linie kann konventionell auf einem Blatt Papier auftreten, sie kann plastisch im

Raum sein, sie kann auch in der Bewegung des Körpers existieren und somit einen

zeitlichen Charakter haben. In meiner Werksatzarbeit wird die plastische Handlung

im Raum als Werk definiert. […] Die dabei […] gemachten Werkerfahrungen […] habe

ich in Zeichnungen zu fassen versucht. Dabei erhielt […] die klassische Handzeichnung

wieder eine Funktion.

Der Text schließt mit der Frage, ob die »Zeichnung in ihrer traditionellen Form, […]

vor dem Hintergrund der Medien Foto – Video – Film – Computer« obsolet aussehen

könnte. Doch der Künstler hält der Zeichnung besonders eine Eigenschaft zugute: Sie

ist »immer mit sich identisch. Nichts tritt vor oder zwischen das, was gesagt werden

soll. Keine Technik, kein Zwischenschritt. Als Mittel der Kunst ist sie so authentisch.

Wennman diese Authentizität als Dimension für wichtig hält, so ist die Zeichnung zeit-

los«253. Für seine Zeichnungen wählt Walther eine Methode, die Zeit und Präzision ver-

langt. Sie ist auch für sich schon ein Stück Entschleunigungs- und Innerlichkeitskultur.

Durch die Re-Interpretation der zeichnerischen Funktion erweitert er ihre traditionel-

le Konzeption zum Platzhalter des Gedankens eines nonfunktionalen, unentfremdeten

Selbstseins.

2.2 Diagramme und Werkzeichnungen (1963-1974)

DieWZ verhalten sich komplementär zu denWerkstücken, erweitern deren Ausdrucks-

möglichkeiten und zeugen einmal mehr von der Ablehnung des Künstlers gegenüber

dem autonomen Kunstwerk. Sie ergänzen die immaterielle Werkhandlung auf ei-

ner konzeptuellen und bildlichen Ebene. Die zeichnerische Auseinandersetzung mit

252 Walther, S. 42.

253 Walther 1999, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014 - am 15.02.2026, 00:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

