
https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lea Mara Eßer

Vom Schweigen des Guten

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne präsentiert die moderne Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem Ende des

Hegel’schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel’schen Erbes den ersten philosophi-

schen Begriff der Moderne mit sich führt; zum anderen als Form des Philosophierens,

in dem die Modernität der Zeit selbst immer stärker in den Vordergrund der phi-

losophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten rückt – bis hin zu ihrer

»postmodernen« Überbietung.

Lea Mara Eßer (Dr. phil.) promovierte am Frankfurter Institut für Sozialphilosophie.

2019 erhielt sie den Eos-Preis für philosophische Essayistik für einen Text zu Kierke-

gaards Authentizitätsbegriff. Sie studierte Allgemeine und Vergleichende Literaturwis-

senschaft, Philosophie und Politologie an der Goethe-Universität Frankfurt und wirkte

an zahlreichenTheaterstückenmit, die u.a. am Staatstheater Dresden, den Sophiensæ-

len Berlin und demMousonturm in Frankfurt a.M. Premiere feierten.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lea Mara Eßer

Vom Schweigen des Guten

Hannah Arendts Theorie der Menschlichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

D.30

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
fältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebige Zwecke, 
auch kommerziell. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 202  im transcript Verlag, Bielefeld3
© Lea Mara Eßer

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: picture alliance / Fred Stein 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6562-8
PDF-ISBN 978-3-8394-6562-2
https://doi.org/10.14361/9783839465622
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de


Inhalt

I. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne ...« Eine Annäherung................. 9

II. »… und damit auf das unheimlichste im Freien.« Einleitende Worte .................... 27

III. »Verlässlichkeit findet sich einzig in den bedeutungslosen Tautologien des

Selbstverständlichen.« Das Böse ....................................................... 35

3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel lege, glaube ich

nicht.« Das Böse als Radikales ........................................................... 38

3.2 »Schwarze Milch der Frühe wir trinken sie abends wir trinken sie mittags und

morgens wir trinken sie nachts.« Das Böse als Extremes ................................. 56

3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.« Das Böse der Sprache ..................... 77

IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.« Das Denken ..................................... 91

4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt

hat.« Das Denken der Einen.............................................................. 92

4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.« Die Sprache der Namen .................... 131

V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.« Das Urteilen ............................ 149

5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.« Das Urteil als Plurales................................ 156

5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.« Die Handlung .................................. 180

5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgräbt.« Die Über-setzung ................... 207

VI. »Einen Leuchtturm aufstellen für verirrte Wanderer in der Wüste.« Das Erzählen ..... 235

6.1 »Verstecke sind unzählige, Rettung nur eine.« Die Kunst, Geschichten zu erzählen ....... 237

6.2 »Unter der Bedrohung verwüstender Sandstürme.« Welt-erhaltendes Erzählen ........... 259

6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den Fuß vom Erlebnis löst.«

Welt-öffnendes Erzählen ................................................................ 270

VII. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.« Auf-Schlussworte............................... 303

Literaturverzeichnis......................................................................... 313

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Christoph Birk

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne ...«1

Eine Annäherung

Hell aber soll mir dein Auge künden: frei

wozu?!

Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ich bin in der Tat heute der Meinung, dass das Böse immer nur extrem ist, aber nie-

mals radikal, es hat keine Tiefe, keine Dämonie. Es kann die ganze Welt verwüsten,

gerade weil es wie ein Pilz an der Oberfläche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist

immer nur das Gute«2, schreibt Hannah Arendt Anfang der 60er Jahre in einem Brief.

Die Frage nach dem Guten begleitet die Menschen seit jeher – mag es auch scheinen,

als habe sich unsere Gegenwart der Frage durch zwei Definitionen entledigt: Entweder

wird das Gute für selbstverständlich erklärt, indem es vollkommen individualisiert und

so als Indiskutables verstanden wird, oder aber wird es zu einer Selbstverständlichkeit

erklärt, indem es gerade als feststehendes Allgemeines verstanden wird, das aus diesem

Grund außer Frage stehen muss. Beide Antworten wenden sich vom Guten ab, leugnen

dessen Fraglichkeit oder gar Existenz. Sich vom Guten als dem gerade Diskutierbaren

und zu Diskutierenden abzuwenden, muss aber mit Arendt heißen, sich gleichsam von

den Menschen und ihrer absoluten Verschiedenheit abzuwenden. Die Frage nach dem

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-

stadt Bremen. In: ders.: GesammelteWerke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.

Berlin 2000, S. 186.

2 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem. In: dies.: Hannah Arendt und Gershom Scholem. Der

Briefwechsel. Hg. v. Marie Luise Knott. Berlin 2010, S. 444. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Arendt an Scholem.)

Ich habe allen Texten das Datum ihrer Erstveröffentlichung angefügt. Bei Übersetzungenwird das

Erstveröffentlichungsdatum des Originaltextes angegeben. Sollte der Zeitpunkt bekannt sein, an

dem der jeweilige Text geschrieben oder als Vorlesung gehalten wurde, wird grundsätzlich die-

se Angabe bevorzugt. Auch im Falle von Arendts Texten bin ich dementsprechend vorgegangen,

wenngleich vielfach darauf hingewiesen worden ist, dass Arendts eigene Übersetzungen oftmals

völlig neue Passagen enthalten und so fast als neue Texte zu verstehen sind. Da es mir an dieser

Stelle jedoch lediglich darum geht, eine ungefähre Vorstellung von dem jeweiligen Entstehungs-

zeitraum zu vermitteln und zwischen den Daten grundsätzlich nur wenige Jahre liegen, scheinen

mir die Angaben in dieser Weise ergiebig.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Vom Schweigen des Guten

Guten ist in diesem Sinne eine drängende – vielleicht ist sie auch die Frage unserer Zeit.

Zugleich wimmelt es in der gesamten Philosophiegeschichte von Versuchen, einer Ant-

wort näherzukommen, wobei Hannah Arendts Denken des Guten in diese Geschichte

keinesfalls einfach eingereiht werden kann. Als sie 1963 in Jerusalem den Prozess ge-

gen Adolf Eichmann verfolgt, ist sie sicher: Das Böse, das sich ihr dort zeigt, ist mit

unserem gewöhnlichen Begriff nicht zu fassen, wir müssen es grundlegend neu denken.

Dieses Böse ist nicht nur anders, es zeigt sich hier als etwas Nie-Dagewesenes. In die-

sem Moment, in dem das Böse als schlechterdings Neues auftaucht, betritt auch die

Frage nach dem Guten als neue den Raum.

Arendt zufolge fällt den Menschen das Anerkennen eines so grundlegend und al-

so unvergleichbaren Neuen deshalb so schwer, weil sie sich um der Erkenntnis willen

dazu getrieben sehen, dieses entweder einfach zu übergehen oder es an bereits Be-

kanntes anzugleichen. Bei Arendt heißt es: »Die Überzeugung, daß alles, was auf der

Erde geschieht, für den Menschen verstehbar sein muß, kann dazu führen, daß Ge-

schichte unter Verwendung von Allgemeinplätzen interpretiert wird. Verstehen heißt

aber nicht, das Empörende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen

ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erklären,

daß der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fühlbar

sind. Verstehen heißt vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, un-

tersuchen und bewußt tragen – und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz

leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heißt unvorein-

genommen und aufmerksam derWirklichkeit,wie immer sie ausschauenmag, ins Gesicht

sehen und ihr widerstehen.«3

Arendt schaute diesem Bösen ins Gesicht und leugnete es nicht, erkannte es als

Nie-Dagewesenes, ertrug Aufprall wie Schock und widerstand. Dieses unbekannte Bö-

se hatte nichts gemein mit demjenigen, das in Goethes Faust als »dunkler Drang«4 be-

gegnet, das Medea wie auch Macbeth verführt. Solchem Bösen ist mit Kant entgegenzu-

halten: »Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken

möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter

Wille.«5 Einem bösenWillen könnenwir uns allein verwehren, indemwir ihm einen guten

Willen entgegenstellen, indem wir Gebote anerkennen und wollen, dass das Gute, nicht

das Böse ist. Dieses gewöhnliche Böse – von dem Arendt sich gerade abgrenzt und das

sie Schlechtigkeit nennt6 – ist durch Motive geleitet und so kann ihm einzig ein Gu-

3 Hannah Arendt [1951]: Vorwort zur ersten Auflage von The Origins of Totalitarianism. In: Über den To-

talitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut

für Totalitarismusforschung. Übers. v. Ursula Ludz. Dresden 1998, S. 12f. (Im Folgenden zitiert als:

Hannah Arendt: Über den Totalitarismus.) [Hervorhebung der Autorin.]

4 JohannWolfgang von Goethe [1808]: Faust. In: GoethesWerke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden,

Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. München 1986, S. 18. (Im Folgenden

zitiert als: Johann Wolfgang von Goethe: Faust.)

5 Immanuel Kant [1785]:Grundlegung zurMetaphysik der Sitten. In: ders.:Werke in sechs Bänden, Vier-

ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden

1956, S. 19/BA I,2. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

6 »Die Schlechtigkeit ist einWillensphänomen.Das Böse ist ein PhänomenmangelnderUrteilskraft.

Da die Urteilskraft auf andere reflektiert, ist nur der ›böse‹ Mensch, der nicht urteilt, den Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 11

tes gegenübertreten, das diesen Motiven entgegenzuwirken imstande ist: mithilfe von

lehr- und lernbaren Tugenden oder Regeln. Dem willenlosen Bösen aber können solche

Normen kaum etwas sagen, vielmehr muss diesem Vereinheitlichenden, diesem Allge-

meinen das Einzelne entgegengehalten werden, das für Arendt im Denken und Urteilen

ermöglicht und verwirklicht wird. Hannah Arendts Theorie des Guten, die dieses Buch

rekonstruiert und von der es erzählt, steht also durchaus in einer Geschichte, deren

Bruchstücke sie weiterdenkt und aktualisiert – steht aber gleichzeitig auch gerade au-

ßerhalb: bricht mit ihr und zeigt sie als Gebrochene. Schaut man in die philosophischen

Antworten auf die Frage nach dem Guten, findet manmannigfaltige Versuche, das Gute

zu denken – Arendts Denken des Guten zeigt dieses als eines, das niemals unter einem

Begriff des Guten zusammengefasst und festgesetzt werden kann, das gerade in der

vielstimmigen und unabgeschlossenen Frage danach besteht, was dieses Gute sei.

Als erste Antwort auf die Frage nach dem Guten versteht die griechische Antike es – sie

nennt dies höchste Gut die eudaimonia7 – als Ziel eines gelungenen Lebens. Das Gute

liegt für Platon, wie vor ihm schon für Sokrates, in einem Leben im Einklang mit den

Kardinaltugenden. Das Gute wird hier also als etwas begriffen, das auf der vernünfti-

gen Einhaltung allgemeiner Regeln beruht. Arendt bezieht sich in ihrer Vorlesung Über

das Böse auf Platons Vorstellung, »Gerechtigkeit, Güte etc.« bestünden in gewisser Wei-

se »von Natur aus« und folgert, für diesen sei die Frage nach moralischen Handlungen

»letztlich durch die Art der ›Seele‹, die ein Mensch besitzt, entschieden«, wenn diese

auch »durch Bestrafung besser gemacht werden kann«8. Auch die Stoiker hielten das

Gute durch die Einhaltung bestimmter Regeln für erreichbar; in ihrem Fall durch den

Verzicht auf alles nicht unbedingt Notwendige: »Das wahre und einzige Glück wird

nämlich in der Tugend gesucht. Tugend aber ist Gesetzestreue, Pflichtbewusstsein,

Überwindung und Entsagung, ständige Strenge und Härte gegen sich selbst.«9

Aristoteles hielt das Gute ebenfalls für das Ergebnis eines tugendvollen Handelns,

wenn er auch eine allgemeine Idee des Guten ablehnte. Vielmehr ging er davon aus, dass

das »Gute […] sowenig wie das Sein auf einen gemeinsamen Nenner gebracht werden

schied nicht kennt, zu allem fähig.« (HannahArendt [1970]:Denktagebuch, Zweiter Band, S. 767f.; im

Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band.) Ich komme an späterer Stelle

darauf zurück.

7 Die ›eudaimonia‹ wird meist mit ›Glückseligkeit‹ übersetzt. Ursula Wolf spricht sich gegen diese

gängigeÜbersetzung aus, da sie zumeinen offenlasse, »ob diesesWort im äußeren Sinn des glück-

lichen Zufalls oder im inneren Sinn der glücklichen persönlichen Verfassung verwendet wird« und

zudem »in der heutigen Umgangssprache eine ziemlich blasse Bedeutung [habe], die ihn hedo-

nistisch auf ein positives Gefühl oder utilitaristisch aufmaximaleWunscherfüllung reduziert.« Sie

schlägt daher vor, »Formulierungen [zu] wählen, die der Bedeutung des griechischenWorts eudai-

monia nahekommen.Daimon bedeutet etwa ›Leben‹, ›Lebensgeist‹, und eu ist das Adverb von ›gut‹,

eudaimonia demnach ›gute Weise des Lebens‹.« (Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage

nach dem guten Leben. Hamburg 1999, S. 67 f; im Folgenden zitiert als: Ursula Wolf: Die Philosophie

und die Frage nach dem guten Leben.)

8 Ebenda, S. 66.

9 JohannesHirschberger [1980]:Geschichte der Philosophie, Erster Band,AltertumundMittelalter. Frank-

furt a.M. 1980, S. 265. (Im Folgenden zitiert als: Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie,

Erster Band.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Vom Schweigen des Guten

[könne]; es sei vielgestaltig und darum analog zu verstehen, sei etwas Eigentümliches

in jedem Fall, aber nicht ein gemeinsamer Gattungsbegriff wie die platonische Idee«10.

Thomas Gutschker sagt dementsprechend, Aristoteles wende sich »in der Nikomachi-

schen Ethik gegen die platonische Ideenlehre. Seine Argumentation läuft darauf hinaus,

daß es in Untersuchungen zu ethischen und politischen Problemen nie um ein abge-

trennt vom Menschen existierendes Gut-an-sich gehen kann, sondern immer nur um

ein Gut-für-uns.«11

Aristoteles schlägt zwei Richtungen vor, das Gute zu erreichen: Die des Philoso-

phen, der sich mit den Fragen nach »dem dauernden und vollkommenen Seienden«

befasst und die des Politikers, der ein »Leben in der Polis« führe und dort »das ethische

Gutsein«12 ausübe. Allerdings wird die Auseinandersetzung mit den ewigen Fragen hö-

her bewertet und so sieht Gutschker hier – im Vergleich von Arendts und Aristoteles’

Konzeptionen – die »wesentliche Differenz […] in der Bewertung des politischen Han-

delns. […] Nur im theōrein, so die Vorstellung, kann der einzelne voll und ganz er selbst

sein.«13 Aristoteles schließt sich zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik der »verbreite-

tenMeinung« an, das Gute sei dasjenige, »wonach alles strebt«14; tugendhaft sei solches

Wollen dann, wenn es »in einer Mitte liegt, und zwar der Mitte in Bezug auf uns, die

bestimmt wird durch die Überlegung (logos), das heißt so, wie der Kluge (phronimos)

sie bestimmen würde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern, von denen das eine auf

Übermaß, das andere aufMangel beruht.«15 Dieses Streben aber ist niemals bloßesMittel

zur Erreichung eines Zwecks; UrsulaWolf weist darauf hin, dass sich dies in Aristoteles’

Unterscheidung zwischen dem Ziel und dem Zielpunkt zeige: »Während telos allgemein

für jede Art von Ziel steht, ist skopos der Zielpunkt etwa beim Bogenschießen, und Aris-

toteles sagt häufig, dass wir ähnlich auch beim Handeln einen Zielpunkt brauchen.

[…] Wie ein Punkt keinen Inhalt hat, sondern nur einen Ort markiert und damit eine

Richtung angibt, so wäre die eudaimonia nicht etwas, wovon wir eine fertige inhaltliche

Konzeption haben. Sie muß getroffen werden, aber so, daß sich erst in diesem Treffen

konkretisiert, welche Handlung jeweils zu ihr beiträgt und welche nicht.«16

Augustinus bestimmt etwa sieben Jahrhunderte später im christlichen Mittelalter Gott

als »das letzte Prinzip des sittlich Guten« und geht davon aus, dass alles »Gute […] nur

gut [ist] durch ihn, wie alles Wahre nur durch ihn wahr ist und alles Seiende nur durch

ihn Sein hat. Er ist das bonum omnis boni im Sinne der platonischen Methexis.«17 In

seiner SchriftDe libero arbitrio heißt es dementsprechend: »Wie […] schon vor der Erlan-

gung der Glückseligkeit unserem Geiste der Begriff der Glückseligkeit eingeprägt ist –

10 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 230.

11 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 168. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Gutsch-

ker: Aristotelische Diskurse.)

12 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 47.

13 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 163.

14 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Übers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.

S. 43/1094 a. (Im Folgenden zitiert als: Aristoteles: Nikomachische Ethik.)

15 Ebenda, S. 85/1106 bf.

16 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 49.

17 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 13

denn nur dadurch können wir wissen und zuversichtlich und zweifelsfrei erklären, daß

wir glückselig sein wollen –, tragen wir auch, ehe wir weise sind, den Begriff der Weis-

heit eingeprägt in unserem Geiste.«18 Augustinus betont zwar entschieden »die Be-

deutung des Willens für das Wesen des konkreten sittlichen Handelns und Lebens«19,

wobei diesem Willen aber »die Gesetze des Guten unauslöschlich eingeschrieben«20

seien. Diese Wende bedeutet eine Absage an den freien menschlichenWillen wie der an-

gesprochenen menschlichen Spontaneität, denn ein Wollen ist nun nur noch möglich

im Rahmen des göttlichenWillens, der jedes Leben vorherbestimmt, was grundlegende

– in Arendts Sinne muss man sagen: verheerende – Folgen für die europäische Geis-

tesgeschichte mit sich brachte.

Augustinus trennt inDe civitate dei das irdische vom himmlischen Reich und legt da-

mit die Fundamente der christlichenWeltvorstellung. Der Erdenstaat bleibt demMate-

riellen unterworfen, die Menschen des Gottesstaates hingegen »liefern sich nicht äuße-

ren Dingen aus, um sie oder sich selbst zu genießen, sondern leben in und aus Gott eine

ideale Ordnung, durch die die Welt und der Mensch zum Frieden findet«21. Die Glück-

seligkeit ist ihm –wie zuvor den Griechen – einWert an sich, allerdings ist sie nur noch

im Gottesstaat erreichbar.22 Arendt sagt in diesem Sinne: »Jedes bonum oder malum

steht bevor. Das an der letzten Grenze Bevorstehende, dem das Leben dauernd zulebt, ist

der Tod. Jede Gegenwart des Menschen ist von diesem Bevorstehenden her bestimmt

als ständiges Noch-nicht. Jedes Haben ist beherrscht von der Furcht und jedes Nicht-

haben von der Begierde.« So wird der Mensch zu einem Fremden in der Welt, da das

»absolute bonum […] die Ewigkeit«23 ist und somit auf Erden nicht zu erreichen: »In der

caritas lebend wird die Welt zur Wüste, statt zur Heimat, sie ist leer und fremd dem,

was der Mensch sucht.«24 Das Gute wird »hinausprojiziert in die absolut desiderierte

Zukunft«25 und somüssen dieMenschen auch sich selbst – alsGegenwärtige–vergessen:

»Das Vergessen der Gegenwart, das gleichzusetzen ist mit der Umwandlung des gegen-

wärtigen Lebens in ein Erwarten des zukünftigen, ist das Vergessen seiner selbst. […]

18 Augustinus [ca. 390]:De libero arbitrio/Vom freienWillen. In: ders.: Theologische Frühschriften. Vom

freien Willen. Von der wahren Religion. Übers. v. Wilhelm Thimme. Zürich 1962, S. 159/II, IX, 26.

19 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 369.

20 Ebenda, S. 370.

21 Ebenda, S. 374.

22 Vgl. ebenda, S. 372.

23 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.

Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018, S. 15. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Der

Liebesbegriff bei Augustin.)

24 Ebenda, S. 18.

25 Ebenda, S. 23.

Bei Augustinus heißt es: »Diesseitiger Besitz […] ohne Hoffnung auf das Jenseits ist falsches Glück

und großes Elend, denn da macht man von den wahren Gütern der Seele keinen Gebrauch. Das

aber ist keine wahre Weisheit, die ihr Auge bei dem, was sie klug unterscheidet, tapfer ausführt,

maßvoll beschränkt und gerecht verteilt, nicht auf jenes Ziel richtet, wo Gott alles in allem sein

wird in unwandelbarer Ewigkeit und vollkommenem Frieden.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]:De civi-

tate dei/Vom Gottesstaat. Übers. v. Wilhelm Thimme. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der

Moral, S. 90/IX, 20; im Folgenden zitiert als: Augustinus: De civitate dei.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Vom Schweigen des Guten

Der in der caritas Liebende ist nur noch in der zukünftigen Ewigkeit. In diesem Verges-

sen hört er auf, er selbst zu sein, ein Einzelner.«26 Die Menschen werden durch ihren

Glauben vereint und leben so auf ihre Zukunft hin: »In der Gemeinschaft mit Christus,

die als corpus verstanden alle Einzelnen als Glieder in sich enthält, leidet jedes Gliedmit

dem anderen mit. Hier findet sich die äußerste Überspitzung des Gedankens von dem

allen gemeinsamen Sein. Über dieser Gemeinschaft ist der Einzelne völlig vergessen, er

ist nur noch Glied und hat sein Sein nur in dem Zusammenhang aller Glieder in Chris-

tus.«27 In gewisser Weise entspricht der Mensch selbst nun einer Idee, da er zu einem

– wenn auch stets verbesserungswürdigen – Ebenbild Gottes erklärt wird: »Und auch

in uns selbst finden wir ein Abbild Gottes, das ist jener höchsten Dreieinigkeit, zwar

ihm nicht gleich, vielmehr weit von ihm abstehend, weil nichts gleich ewig, nichts –

um in Kürze alles zu sagen – desselben Wesens ist wie Gott, gleichwohl Gott von Natur

näher als alle anderen von ihm geschaffenen Dinge; ein Abbild, das durch Erneuerung

noch vervollkommnet werden soll, um ihm dann ganz ähnlich zu werden.«28

Nach der Reformation und den großen Religionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert gab

es kein einheitliches, autoritativ durchsetzbares christliches Weltbild mehr und so ver-

änderten sich auch die Vorstellungen von der weltlichen, der staatlichen Gewalt. Der

Zweck ist jetzt nicht mehr die Annäherung an ein Gottesreich, sondern der Erhalt des

diesseitigen Staates. Dieser wird von nun an als Ergebnis eines im Naturzustand ge-

troffenen Vertrages zwischen den Einzelnen verstanden: Das Gute liegt wieder in Men-

schenhand und ist ein Herstellbares, Menschenwelt wird zumWerkstück erklärt. Hob-

bes geht in seiner Vertragstheorie von einem egoistischen Menschen aus, den es nicht

natürlicherweise zum guten Handeln treibe, der vielmehr durch bestimmte Techniken

dazu gezwungen werden müsse. Er geht davon aus, dass der Mensch natürlicherwei-

se immer aus Eigeninteresse und gegen die Anderen handelt – homo homini lupus. Den

Naturzustand, in dem sich die Menschen ohne gesellschaftliche Ordnung – vor dem

Gesetz – befinden, beschreibt er als »Zustand des Krieges aller gegen alle«29. Die Men-

26 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 24.

27 Ebenda, S. 106.

28 Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei, S. 42/XI, 26.

Auch Arendt weist auf diese Ähnlichkeit zwischen »Platos Ideenlehre« und der »christlichen Tra-

dition« – »der platonischen ›Idee‹ und dem im Ebenbilde Gottes Geschaffensein« – hin. Dieses

komme »am deutlichsten in Augustin zum Ausdruck: […] Kurz, Gott ist Person und Realität ge-

wordene ewige Idee der Menschen. Und die Gleichheit aller Menschen vor Gott verliert nie die

identische Vervielfachung, in der alle Betten ›gleich‹ sind vor der Idee des einen Bettes, in dessen

Ebenbilds sie hergestellt wurden und die ihnen allen innewohnt als das, was sie überhaupt erst

zu Betten macht.« (Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band. Hg. v. Ursula Ludz/Ingeborg

Nordmann.München/Berlin 2002, S. 340; im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Denktagebuch,

Erster Band.)

29 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan oder der kirchliche und bürgerliche Staat.Halle 1794, S. 127. (Im Fol-

genden zitiert als: Thomas Hobbes: Leviathan.)

Arendt widerspricht dieser Einschätzung entschieden, wenn sie sagt: »Je zivilisierter die mensch-

liche Welt wird, d.h. je besser sie sich in der Natur einrichten, sich gegen sie behaupten kann und

vor ihren Elementargewalten sichern kann, desto entscheidender erfährt der Einzelne das Phä-

nomen der Macht und Übermacht als ein menschlich-gesellschaftliches Phänomen. Dass Natur

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 15

schen halten sich nun Hobbes zufolge nur dann an die geltenden Regeln der Moral,

wenn diese ihnen selbst nützlich sind. »Das Naturgesetz […] ist eine Vorschrift oder

allgemeine Regel, welche die Vernunft lehret, nach welcher keiner dasjenige unterneh-

men darf, welches er als schädlich für ihn selbst anerkennt.«30 Der Gesellschaftsvertrag

beruht darauf, dass die Einzelnen, um ihr eigenes Leben geschützt zu wissen, auch den

anderen das ihrige garantieren. Vor demHintergrund der frühneuzeitlichenMonarchi-

en in Westeuropa, die in ihrer spezifisch modernen Funktionsweise auf den Methoden

und Erkenntnissen der Rationalisierung fußten und so die Grundlagen für die späteren

Republiken bildeten, entwickelte Hobbes im Rahmen seines Gesellschaftsvertrags die

Theorie der Notwendigkeit einer starken, Schrecken verbreitenden öffentlichen Gewalt

und wird somit zum Mitbegründer eines nur scheinbar paradoxen aufgeklärten Abso-

lutismus. Der Grundgedanke der Hobbesʼschen Theorie klingt zunächst demokratisch,

da die Einzelnen im ersten Schritt aus freien Vernunftgründen heraus ihre Macht auf

den Staat übertragen. Nach dieser Wahl jedoch haben sie keinerlei Rechte mehr und

sind dem Souverän schutzlos ausgeliefert, gerechtfertigt dadurch, dass dieser fortan

kraft seiner Macht den »Krieg aller gegen alle«31 verhindert, indem er – wie Martin

Saar schreibt – die Macht der Einzelnen neutralisiert32.

John Rawls greift 1971 in seiner Theorie der Gerechtigkeit erneut auf die Hobbes’sche

Staatstheorie zurück, indem er von einer ähnlichen Prämisse ausgeht: »Wir wollen

uns also vorstellen, daß diejenigen, die sich zu gesellschaftlicher Zusammenarbeit

vereinigen wollen, in einem gemeinsamen Akt die Grundsätze wählen, nach denen

Grundrechte und -pflichten und die Verteilung der gesellschaftlichen Güter bestimmt

werden. Die Menschen sollen im Voraus entscheiden, wie sie ihre Ansprüche gegen-

einander regeln wollen und wie die Gründungsurkunde ihrer Gesellschaft aussehen

soll. Ganz wie jeder Mensch durch vernünftige Überlegung entscheiden muß, was für

ihn das Gute ist, d.h. das System der Ziele, die zu verfolgen für ihn vernünftig ist, so

muß eine Gruppe von Menschen ein für allemal entscheiden, was ihnen als gerecht

und ungerecht gelten soll. Die Entscheidung, die vernünftige Menschen in dieser

theoretischen Situation der Freiheit und Gleichheit treffen würden, bestimmt die

Grundsätze der Gerechtigkeit.«33 Rawls hat in seiner Moraltheorie das Gute zwar auf

dem Boden eines Diskurses errichtet, dieser vollzieht sich allerdings nicht zwischen

Menschen, sondern zwischen solchen, die all ihrer natürlichen Eigenschaften entledigt

sind. Er spricht davon, das ein rechtfertigender Diskurs »unter vernünftigen, freien

und gleichen Personen« stattfinden müsse. Um die »Gerechtigkeit als Fairness«, von

primär Macht ist, nämlich für und gegen den Menschen, wird schliesslich überhaupt nicht mehr

oder nur als sekundär, gleichsam theoretisch erfahren. Erst wenn esWölfe nichtmehr gibt, kommt

es zu dem ›homo homini lupus‹. Dies gerade ist nicht der Naturzustand.« (Hannah Arendt [1954]:

Denktagebuch, Erster Band, S. 495.)

30 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan, S. 127.

31 Ebenda.

32 Vgl. Martin Saar [2009]:Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-

furt a.M. 2009, S. 572.

33 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit.Übers. v. Hermann Vetter. Frankfurt a.M. 1975, S. 28.

(Im Folgenden zitiert als: John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Vom Schweigen des Guten

der er spricht, zu erreichen, müssten die Menschen über die moralischen Prinzipien

unter einem »Schleier des Nichtwissens«34 entscheiden. Sie dürften nicht wissen,

welche Vermögen, welchen sozialen Status, welche natürlichen Gaben sie besitzen.

Nur unter diesen Bedingungen würde jeder Mensch die Normen wählen, die al-

len die gleichen Möglichkeiten böten: »[N]iemand [kennt] seinen Platz in der Gesell-

schaft, seine Klasse oder seinen Status; ebensowenig seine natürlichen Gaben, seine

Intelligenz, Körperkraft usw. Ferner kennt niemand seine Vorstellung vom Guten, die

Einzelheiten seines vernünftigen Lebensplanes, ja nicht einmal die Besonderheiten sei-

ner Psyche wie seine Einstellung zum Risiko oder seine Neigung zu Optimismus oder

Pessimismus. Darüber hinaus setze ich noch voraus, daß die Parteien die besonderen

Verhältnisse in ihrer eigenen Gesellschaft nicht kennen, d.h. ihre wirtschaftliche und

politische Lage, den Entwicklungsstand ihrer Zivilisation und Kultur. Die Menschen

im Urzustand wissen auch nicht, zu welcher Generation sie gehören.«35 Rawls geht es

nicht um einfachen Gehorsam, vielmehr muss das Gute durch rechtfertigende Diskur-

se erst herausgestellt werden. Rawls verlässt sich allerdings nicht auf die Vernunft der

Menschen, sondern geht davon aus, dass diese im Wissen um ihre eigene Lage nicht

gerecht – im Sinne der grundlegenden Tugenden – entscheiden würden: Nur, wenn die

Menschen nicht wüssten,wer sie sind, könnte eine faire Gesellschaftsordnung entstehen.

Das Gute kann hier also gerade nur dann verwirklicht werden, wenn es die Menschen

nicht mehr gibt, sondern nur noch das eine Gute, dem sich die Einzelnen unterordnen.

Dem Denken eines allgemeinen Guten, dem die Menschen gemeinsam zustreben,

wird durch die Aufklärung der einzelne, denkende Mensch entgegenstellt, der durch

seine eigene Vernunft in der Lage ist, das Gute zu verfolgen. John Locke kann als Weg-

bereiter für ein aufgeklärtes Denken gelten, das eine Verallgemeinerung verhindern

will. In seinem Versuch über den menschlichen Verstand ist zu lesen: »Der Geschmack des

Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wäre ein ebenso vergebliches Be-

mühen, alle Menschen durch Käse und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl

diesen und jenen eine sehr bekömmliche Kost sein, andern aber kann es höchst zuwi-

der und unzuträglich sein. […] Das dürfte auch der Grund sein, warum die Philosophen

des Altertums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im

sinnlichen Genuß, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe […].«36

David Hume geht 1690 davon aus, dass die Einzelnen nicht durch die Vernunft, son-

dern allein durch ihre Gefühle zum Guten gebracht werden könnten: Die Moral Sense

Philosophy, die vor allem von Shaftesbury im Großbritannien des 17. und 18. Jahrhun-

derts ausgearbeitet worden ist, sowie die darauf folgenden auf Emotionen basierenden

Moraltheorien gehen davon aus, dass rationale Überlegungen keine Wirkkraft haben,

dass vielmehr – wie Hume sagt – die »Vernunft […] nur der Sklave der Affekte«37 sei:

34 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 29.

35 Ebenda, S. 160.

36 John Locke [1690]: Versuch über den menschlichen Verstand. In vier Büchern: Erster Band (I & II). Übers.

v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.

37 David Hume [1739-40]: Traktat über die menschliche Natur. Übers. v. Theodor Lipps. In: Celikates/

Gosepath (Hg.): Philosophie derMoral, S. 162. (Im Folgenden zitiert als: David Hume: Traktat über die

menschliche Natur.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 17

»[D]a die Vernunft niemals eine Handlung erzeugen oder ein Wollen auslösen kann,

so schließe ich, daß dieses Vermögen auch niemals imstande ist, das Wollen zu hin-

dern oder mit irgendeinem Affekt oder einem Gefühl um die Herrschaft zu streiten.

[…] Nichts […] kann den Impuls eines Affektes unterdrücken oder verzögern, als ein

entgegengesetzter Impuls.«38

In diesem Sinne geht auch Schopenhauer 1841 davon aus, dass emotionale Motive

ausschlaggebend für das Gute sind, nicht Überlegungen oder Vernunft, allerdings geht

er jetzt im Gegensatz dazu nur noch von einemmotivierenden Gefühl aus: demMitleid.

JedeHandlung sei von »drei Grundtriebfedern« geleitet: »demEgoismus, der das eigene

Wohl will«, der »Bosheit, die das fremde Wehe will« und dem »Mitleid, das das fremde

Wohl will«39. Folglich ist das einzige Gefühl, das zu einemmoralischen Verhalten führt,

das Mitleid, denn wenn eine Handlung egoistisch ist, sei sie »ohne moralischen Wert«40.

Der Annahme, dass eine Moraltheorie immer auf Gefühlen gegründet sein müsse,

folgt auchMarthaNussbaum ein Jahrhundert darauf: Gutes tut derMensch folglich nur,

wenn er Mitleid hat, seine Gefühle müssen erregt werden, ebenso wie bei Platon die Tu-

genden gelehrt werden müssen. Um dieses Gefühl als eines beschreiben zu können, das

jedem Menschen zukommt, muss sie zugleich einen Essentialismus vertreten. Diesen

definiert sie als »die Auffassung […], daß das menschliche Leben bestimmte zentrale

und universale Eigenschaften besitzt, die für es kennzeichnend sind« und unternimmt

so den Versuch, »eine historisch sensible Darlegung der meisten elementaren mensch-

lichen Bedürfnisse und menschlichen Tätigkeiten« vorzulegen. Eine solche Darlegung

bilde die nötige Grundlage, um von sozialer Gerechtigkeit sprechen und die »Ziele der

gesellschaftlichen Verteilung benennen zu können«. Dementsprechend geht sie von der

Annahme aus, »menschliche Wesen [seien] Geschöpfe, die zur Ausübung der mensch-

lichen Hauptfunktionen befähigt werden können, wenn sie die richtige materielle und

erzieherische Unterstützung erhalten«41. Nur – fährt sie fort – wenn wir von einer Es-

senz des Menschen ausgehen, können wir Gutes bewirken, und dies nur aufgrund der

uns allen gemeinsamen Fähigkeit, Empathie zu empfinden: »Zur inneren Struktur [des

Mitleids] gehört […] das Gebot, gemeinsame menschliche Grenzen und Verletzbarkei-

ten anzuerkennen; und die plausible Behauptung lautet nun, daß eine Person, die sich

nicht selbst als eine erkennt, die mit dem Leidenden eine gemeinsame Menschlichkeit

teilt,mit anmaßenderHärte stattMitleid auf das Leiden reagierenwird.«DerGrund für

dies Mitleid ist also im Kern egoistisch: »Wie fern diese Menschen uns an Vermögen,

Arendt nennt dies eine »recht naiveUmkehrungder PlatonischenVorstellung vonder unangefoch-

tenen Herrschaft der Vernunft über die Seele.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes,

S. 76.)

38 David Hume [1739-40]:Traktat über die menschliche Natur, S. 161.

39 Arthur Schopenhauer [1841]: Preisschrift über die Grundlage der Moral. In: Celikates/Gosepath (Hg.):

Philosophie der Moral, S. 254. (Im Folgenden zitiert als: Arthur Schopenhauer: Preisschrift über die

Grundlage der Moral.)

40 Ebenda, S. 252.

41 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristo-

telischen Essentialismus. Übers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein gutes Leben?

Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998, S. 220. (Im Folgenden zitiert als: Martha Nuss-

baum:Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Vom Schweigen des Guten

an gesellschaftlichem Rang oder an Geschlecht auch sein mögen, diese Unterschiede

sind moralisch beliebig und hätten uns ebenso treffen können«42, nichtsdestoweniger

führt es aber zu ›guten‹ Ergebnissen.

Immanuel Kant geht – Ende des 18. Jahrhunderts – im Gegensatz zu diesem auf Ge-

fühlen basierenden Verständnis des Guten davon aus, eine innere Pflicht brächte die

Menschen dazu, in Einvernehmen mit dem Sittengesetz zu handeln; man spricht aus

diesemGrund von einer deontologischenMoraltheorie: Das Pflichtgefühl ist zur grund-

legenden Tugend ernannt. Es geht hier aber nicht mehr darum, dass die Einzelnen sich

den allgemeinen und guten Tugenden unterwerfen, vielmehr um eine Handlung, die

ihrem Willen entspreche. Zuvor aber müsse der Mensch ins Denken erzogen werden,

denn sobald einem Charakter das Gute gelehrt worden und er zur Vernunft gekommen

sei, handele er auch nach den logisch sich ergebenden Maximen. Kant erhebt in sei-

nem Kategorischen Imperativ – »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du

zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde«43 – die Frage nach der

Verallgemeinerbarkeit einer Handlung zum Moralkriterium.

Gut ist hier niemals der Nutzen, sondern »allein ein guter Wille«44. Kant steht im

Geist der Aufklärung, die – so definiert er selbst – einen »Ausgang des Menschen aus

seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit« sucht und daran appelliert, »sich seines Ver-

standes ohne Anleitung eines anderen zu bedienen«45. In seiner Schrift Über Pädagogik

heißt es: »Der Mensch kann entweder bloß dressiert, abgerichtet, mechanisch unter-

wiesen, oder würklich aufgeklärt werden. Man dressiert Hunde, Pferde, und man kann

auch Menschen dressieren. […] Mit dem Dressieren aber ist es noch nicht ausgerichtet,

sondern es kommt vorzüglich darauf an, daßKinder denken lernen.«46 So gilt es ihm als

die »erste Bemühung bei der moralischen Erziehung […], einen Charakter zu gründen.

Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu handeln.«47 Diese Maximen

stehen im Gegensatz zu bloßer Disziplin, denn sie »müssen aus dem Menschen selbst

entstehen«48. So sei er vor der Gefahr gefeit, dass von der »Disziplin […] nur eine Ange-

42 Martha C. Nussbaum [1992]:Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit, S. 231.

43 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 51/BA 52.

44 Ebenda, S. 18/BA 1,2.

Die Formel als Ganze heißt: »Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben

zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter

Wille.« (Ebenda.) Und später: »Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet,

nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein

durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, für sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit höher zu

schätzen, als alles, was durch ihn zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wennmanwill, der Summe

aller Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden könnte.« (Ebenda, S. 19/BA 3,4.)

45 Immanuel Kant [1783]: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?. In: ders.: Werke in sechs Bän-

den, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik.

Hg. v. WilhelmWeischedel. Wiesbaden 1956, S. 53/A 481, 482.

46 Immanuel Kant [1803]: Über Pädagogik. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Sechster Band: Schrif-

ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Hg. v. WilhelmWeischedel.

Wiesbaden 1956, S. 707/A 24, 25. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Über Pädagogik.)

47 Ebenda, S. 740/A 97, 98, 99, 100.

48 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 19

wohnheit übrig [bleibe], die mit den Jahren verlöscht«; eine Maxime hingegen bedeute

immer zugleich, »deren Billigkeit [einzusehen]«49.

Jeder Mensch kann also das Gute in sich ausbilden, solche Bildung aber ist zugleich

auch die Voraussetzung: »Der Mensch soll seine Anlagen zum Guten erst entwickeln;

die Vorsehung hat sie nicht schon fertig in ihn gelegt; es sind bloße Anlagen […].«50 Der

Mensch sei das einzige Wesen, das sich durch die ihm eigene Vernunft auszeichne und

die Verantwortung für sein Handeln trage, wenn er denn Gut und Böse scheiden gelernt

habe: »Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was

die Erziehung aus ihm macht.«51 Einer jeden Handlung geht in diesem Sinne ein Wille

voraus. Kant zeigt den Menschen demnach nicht als egoistisches Wesen, das durch

starre Regeln im Guten gehalten wird, sondern als eines, das kraft seiner Vernunft das

Gute zu tun imstande ist; es geht nun um das Individuum und seine freie Wahl.

Holger Steinfath bestimmt den Grund für die Veränderungen, die »die Vorstellung von

einem guten Leben« im 18. Jahrhundert erfährt, in der »einschneidenden Subjektivie-

rung, die sie von ihren antiken Ursprüngen entfernt und einer sich wissenschaftlich

verstehenden Philosophie mehr und mehr als ungeeignet für jede theoretische Erörte-

rung erscheinen läßt. Die wachsende Skepsis gegenüber allen Versuchen, verallgemei-

nerbare Aussagen über ein gutes Leben aus einer sei es anthropologisch, sei es kosmo-

logisch oder theologisch begründeten Wesensbestimmung des Menschen abzuleiten,

wird dabei durch die normative Forderung verstärkt, Fragen der individuellen Lebens-

führung ganz der Autonomie der einzelnen zu überlassen.«52 Arendt hebt in Bezug auf

diese Entwicklungen, in denen die Möglichkeit der autonomen Handlung liegt, eben-

so die Gefahr der Vereinzelung hervor – mit der immer auch die Suche nach einem

neuen Halt einhergehen kann: Nun war »mit einem Schlage das absolute, von Men-

schen durch Vernunft erfaßbare Reich der Ideen und allgemeinen Werten geleugnet

und der Mensch in die Mitte einer Welt gestellt, in welcher er sich an nichts mehr

halten konnte […].«53 Die Moderne wird in diesem Jahrhundert eingeleitet, indem die

Menschen sowohl in industriellen Prozessen herstellen lernen, wie auch ihre Vernunft

immer stärken mathematisieren und so kontrollieren zu können glauben: Das Zeitalter

der Industrialisierung und Rationalisierung beginnt. Für Hannah Arendt ist entschei-

dend, dass sich durch diese Veränderungen auch das Bild der Menschen von sich und

ihrer Umwelt wandelt: Das Denken in Kategorien und logischen Schlüssen sollte die

Welt ordnen, verständlich machen und zugleich sollte sie auf diese Weise in die Hand

genommen und verbessert werden können. Erkenntnis wurde übertragbar,Wissen ver-

allgemeinerbar und also anwendbar und sollte den Menschen zum Hersteller erheben,

49 Immanuel Kant [1803]: Über Pädagogik., S. 740/A 97, 98, 99, 100.

50 Ebenda, S. 702/A 13, 14.

51 Ebenda, S. 699/A 6, 7, 8.

52 Holger Steinfath [2008]: Einführung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwärtigen philosophi-

schen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt

a.M. 1998, S. 7.

53 Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter

Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019, S. 47. (Im Fol-

genden zitiert als: Hannah Arendt:Was ist Existenz-Philosophie?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Vom Schweigen des Guten

der Gott, Umwelt und Schicksal nicht mehr einfach ausgeliefert war, sondern der kraft

seiner Vernunft und seines Erkenntnisvermögens das Gute nun selbst erkennen, be-

stimmen und vermitteln konnte.

Mit seiner moralphilosophischen Theorie zur Zeit der radikalen Aufklärung nimmt

Bentham mit seinem »hedonistischen Kalkül«54 an, objektiv die gute Handlung berech-

nen zu können. Es »sollen zunächst Freude und Leid gemäß den Kategorien Intensität,

Dauer, Gewißheit, Nähe, Folgenträchtigkeit, Reinheit und Ausmaß quantifiziert wer-

den«55. Sein »Prinzip der Nützlichkeit« beruhe auf der »natürlichen Beschaffenheit der

menschlichen Verfaßtheit«, die Menschen machten es sich »in den meisten Augenbli-

cken ihres Lebens zu eigen, ohne darüber nachzudenken«56. Der Utilitarismus fragt

nicht mehr nach Motiven, Tugenden oder der einzelnen Handlung, hier geht es aus-

schließlich um Resultate. Hannah Arendt beschreibt die »utilitaristische Mentalität« als

die »Unfähigkeit, ein Ding abseits seiner Funktion oder Nützlichkeit zu denken und zu

beurteilen«57.Wenn die Einzelnen nichtmehr einzeln durch ihre eigene Eigenheit, son-

dern nur noch einzeln im Sinne einer Zahl sind, geht es nicht mehr um eine Frage nach

dem Guten, sondern nur noch um ein Errechnen von Nützlichkeit. Es gehe – so Ben-

tham – einzig darum, Lust zu vermehren und Leid zu vermeiden, da alles menschliche

Handeln durch sie motiviert sei: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft

zweier souveräner Gebieter – Leid und Freude – gestellt. Es ist an ihnen allein aufzu-

zeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der

Maßstab für Richtig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind

an ihremThron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen,

was wir denken«58. Wenn alles menschliche Handeln durch diese zwei Motive geleitet

ist, geht es in der Frage nach dem Guten hier gerade und nur um das Allgemeine. Ben-

tham definiert dementsprechend die menschliche Gemeinschaft als »fiktiven Körper, der

sich aus Einzelpersonen zusammensetzt, von denen man annimmt, daß sie sozusagen

seine Glieder bilden«59.

John Stuart Mill verändert in der Folge das »zentrale konsequentialistische Bewer-

tungskriterium«: Er nennt Glück, was Bentham zuvor mit Lust benannte.60 Hatte Ben-

tham noch ausschließlich mit quantitativemMaß bewertet, lässt Mill nun auch qualita-

54 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin

2019, S. 224. (Im Folgenden zitiert als: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral.)

55 Ebenda.

56 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung. Übers. v.

Annemarie Pieper. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S. 227. (Im Folgenden zitiert

als: Jeremy Bentham: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung.)

57 Diese Stelle ist nur in der erweiterten amerikanischen Fassung enthalten; dort heißt es: »The

Greeks […] had a word for philistinism, and this word, curiously enough, derives from a word for

artists and artisans, βάναυσος; to be a philistine, a man of banausic spirit, indicated, then as to-

day, an exclusively utilitarian mentality, an inability to think and to judge a thing apart from its

function or utility.« (Hannah Arendt [1960]: The Crisis in Culture. Its Social and its Political Significance.

In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 215.)

[Übersetzung der Autorin.]

58 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, S. 224.

59 Ebenda, S. 227.

60 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 21

tive Gründe gelten.61 In diesem Sinne sagt er, es sei »besser, ein unzufriedener Mensch

zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufrie-

dener Narr«62. Doch auch diese Wandlung ändert kaum etwas an der Grundhaltung:

Der Überzeugung nämlich, dass der Mensch nach dem Glück streben und es berechnen

kann. Dies ist dann das Streben nach einemGut, nicht aber demGuten. Arendt vergleicht

dieses erstrebte Gefühl mit dem »Segen, den das Arbeiten über ein ganzes Leben brei-

ten kann […], die immer kurzen Augenblicke der Erleichterung und Freude, die sich

einstellen, wenn eine Leistung vollendet ist. Der Segen der Arbeit ist, daß Mühsal und

Lohn einander in dem gleichen regelmäßigen Rhythmus folgenwie Arbeiten und Essen,

die Zubereitung der Lebensmittel und ihr Verzehr, so daß ein Lustgefühl den gesamten

Vorgang begleitet, nicht anders als das Funktionieren eines gesunden Körpers. Diese

Lust, mit der das irdische Leben immer gesegnet war, hat die Neuzeit in das ›Glück der

größten Anzahl‹ verallgemeinert und vulgarisiert, aber sie hat damit nur zu einem Ideal

erhoben, was die selbstverständliche Wirklichkeit des arbeitenden Menschen ist.«63

Peter Singer führt diese Position in unsere Gegenwart und nimmt in der von ihm

mitbegründeten Bewegung eines »effektiven Altruismus« an, es könne eine »Anleitung

zum ethischen Leben« geben. In seinem hierzu verfassten Buch definiert er: »Ein auch

nur minimal akzeptables ethisches Leben zu führen beinhaltet, einen wesentlichen Teil

dieser überschüssigen Ressourcen zur Weltverbesserung einzusetzen. Ein im vollen

Sinne ethisches Leben zu führen beinhaltet, so viel Gutes zu tun, wie wir können.«64

Hier rechnet er unter anderem aus, dass »drei Leben mehr wert sind als eines«. Die

effektiven Altruisten lassen sich »nicht von ihren Gefühlen leiten, sondern setzen sich

für diejenige gute Sache ein, bei der ihre Fähigkeiten sowie ihre Zeit- und Geldres-

sourcen das Beste bewirken«65: »Sie achten sehr genau darauf, zu welchem Preis wie

viele Menschen gerettet oder wie viele Jahre des Leids verhindert werden können.«66

Singer argumentiert, dass wir »angesichts des gewaltigen Leids, das Hungersnöte und

ähnliche Katastrophen hervorrufen, einen Großteil unseres Einkommens für die Ka-

tastrophenhilfe spenden sollten«67. Er schlägt unter anderem vor, einen »progressiven

Spendensatz« einzuführen, »der zusammenmit dem Einkommen ansteigt«68. Das Gu-

te ist für die Utilitaristen auf Zahlen und Fakten reduzierbar und von den einzelnen

Menschen vollständig abgelöst; zugleich bietet er eine pragmatische und umsetzbare

Methode, die Welt für die Allgemeinheit zu verbessern. Wenn wir das Gute so denken,

ist es im Arendtʼschen Sinne mit dem Guten aus; als Berechenbares und Zielführendes

61 Vgl. John St. Mill [1861]: Der Utilitarismus.Übers. v. Dieter Birnbacher. In: Celikates/Gosepath (Hg.):

Philosophie der Moral, S. 261f.

62 Ebenda, S. 263.

63 Hannah Arendt [1958]: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München 20109, S. 126. (Im Folgenden

zitiert als: Hannah Arendt: Vita activa.)

64 Peter Singer [2015]: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben.Übers. v. Jan-Erik Stras-

ser. Berlin 2016, S. 11.

65 Ebenda, S. 22.

66 Ebenda, S. 104.

67 Ebenda, S. 28.

68 Ebenda, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Vom Schweigen des Guten

kann es nur noch umVerbesserung gehen, wird das Gute zurWare gemacht, ist es nicht

mehr gut, sondern nützlich.

In diesem Verständnis zeigt sich, dass Rationalisierung wie Prozessdenken bis in den

letzten Winkel vorgedrungen sind: Selbst die Moral ist mathematisch darstellbar und

auf kein einzelnes Denkenmehr angewiesen. Es sind deshalb gerade diese historischen

Entwicklungen, denen Arendt in Bezug auf die Frage nach dem Bösen besondere Auf-

merksamkeit schenkt. DieModerne zeigt denMenschen und seineMaschinen als Herr-

scher der Welt: Die Naturwissenschaften beginnen, alles und jedes zu kategorisieren

und zu benennen, alles als etwas zu erkennen und es also zu verallgemeinern. New-

ton beschreibt in seiner Philosophiae Naturalis Principia Mathematica die universellen Re-

geln der Gravitation und formuliert die Bewegungsgesetze. Fast zeitgleich mit Leibniz

entwickelt er die Infinitesimalrechnung, die es ermöglicht, eine Funktion auf beliebig

kleinen Abschnitten widerspruchsfrei zu beschreiben. Seit Linné können Pflanzen und

Tiere nach Gattung, Art und Ordnung bestimmt, nach mannigfaltigen Eigenschaften

und Zugehörigkeiten sortiert und untergeordnet werden. Humboldt wiederum bereist

noch unbekannte Länder, erkundet, vermisst, bestimmt und ordnet ein. Alles scheint

greifbar und veränderbar für den Menschen, der sich immer mehr als Hersteller und

Macher begreift. Im Zuge dieser Entwicklungen emanzipieren die Menschen sich zuse-

hends und es entwickelt sich eine allgemeine Überzeugung davon, dass sie kraft ihrer

eigenen Vernunft alles erkennen und unabhängig beurteilen können: Die Aufklärung

bricht sich Bahn, und die Ratio soll nun dazu verhelfen, auch in Bezug auf die Fra-

ge nach dem Guten eine allgemeine Antwort zu finden, die das Richtige vorgibt und

anstrebt.

Auch im Prozessdenken der industriellen Fertigung steckt eine Vorstellung vomGu-

ten: Ziel ist das vergleichbare Produkt, die Ware, die es der Besitzerin des Produktions-

mittels ermöglicht, den Mehrwert der Arbeit privat anzueignen. Die Industrialisierung

führt zu einer Gerichtetheit auf einen berechenbar ablaufenden Prozess, an dessen En-

de das fertige Produkt steht und das einem kausalen Ablauf gehorcht. Diese Prozesse

sind immer auf den einen Zweck gerichtet und versprechen außerdem stetige Verbesse-

rung, die etwa Hegels und Marxʼ Denken beeinflusste. Darwin entwickelt in dieser Zeit

seine Evolutionstheorie und somit eine eindeutige und in kausalen Zusammenhängen

ablaufende Darstellung der Entwicklungsprozesse aller Lebewesen der Erde. Dieses lo-

gische Prozessdenken sollte Abläufe genauestens berechnen und ein visionäres Denken

fernab der Utopie ermöglichen, das auf Basis vermeintlicher Fakten kalkulieren und

Geschichte zu steuern imstande sein sollte: allgemeine Menschenvernunft, Weltgeist

und klassenlose Gesellschaft schienen greif- und herstellbar. Hannah Arendt hielt ein

solches Denken in Prozessen, das Entwicklungen für selbstverständlich und berechen-

bar erklärt, deshalb für enorm gefährlich, weil es die menschliche Spontaneität, die für

sie in jedemmenschlichenHandeln liegt, einfach ausradiert und für überflüssig erklärt.

Auf diesem Weg eines Denkens in Prozessen wurde also nicht nur ein Ziel gewonnen,

sondern zugleich der Sinn verloren, da alles Jetzt nur noch einem Später zu dienen hat.

Einem solchenWeltbild kann ein Denken, ein Kritisieren und Hinterfragen, das immer

das Unkalkulierbare und Unvorhersehbare mit sich führt, nur im Wege stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 23

Arendt war keinesfalls eine Gegnerin des Glaubens an den Fortschritt, schon gar

keine Konservative. Ihre Philosophie strebt ganz im Gegenteil gerade immer dem un-

absehbaren, zukünftigen Neuanfang zu, einemDenken, das keiner Geländer bedarf; sie

handelt von unserer Gebürtlichkeit, nicht einem Sein zum Tode.Worum es ihr in ihren

Überlegungen zur Technisierung und Mathematisierung vielmehr ging, war die Frage,

was diese Entwicklungen mit der Sicht der Menschen auf sich selbst macht. Kann der

moderne Mensch inmitten immer schneller sich vollziehender Prozesse und inmitten

unendlicher Kategorisierungs- und Berechnungsmethoden noch erkennen, dass es das

Einzelne gibt, dass er nicht einfach Teil dieser Prozesse ist, die er da in Gang gebracht

hat, sondern diese ebenso anhalten, umdrehen, anders denken kann? Diese Fragen, die

Arendt in der Mitte des 20. Jahrhunderts stellte, haben an Aktualität kaum eingebüßt,

vielmehr will es oftmals scheinen, als spräche sie genau von heute, als meine sie gerade

uns.69 Das Prozessdenken zeigt sich heute zunächst durch die Selbstverständlichkeit

unseres politischen Systems: Eine Politik der freien, sich stetig verbessernden, heißt

wachsenden Märkte scheint alternativlos geworden zu sein. Zudem hat der unaufhalt-

same Drang nach Verbesserung – der durch die Mathematisierung, heute Algorithmi-

sierung, vermeintlich objektiv begründbar wird – von den Menschen selbst in ungekannter

Weise Besitz ergriffen: Wir sprechen heute von »Selbstoptimierung«, »Besonderung«,

einem »höheren Selbst«. Nicht nur sind heute menschliche Körper durch Maschinen

ersetzbar, auch menschliche Nähe soll durch Roboter herstellbar sein; menschlicher In-

telligenz steht künstliche entgegen; selbst Gefühle scheinen mathematisch darstellbar

und also berechen- und abrufbar. Empathie, verstanden als Handlungsmotor für die

gute Tat, ist durch schlaue Algorithmen – etwa durch auf Virtual-Reality-Technologie

basierende »Empathiemaschinen« – herstellbar und kontrollierbar geworden.

69 Natürlich ist Arendts Blick nicht universell: Als deutsche Jüdin flieht sie im Zweiten Weltkrieg

nach Frankreich, 1940 dann – nach der Flucht aus dem Internierungslager Gurs – über Lissabon

nach New York, wo sie zeitlebens bleiben wird. Sie studiert bei Heidegger, Jaspers und Husserl.

Die Reflexion des Standpunkts der je Sprechenden im historischen wie kulturellen Kontext ist ein

entscheidender Bestandteil von Arendts Denken. Zudem betrachtet sie gerade die hier behandel-

te Frage nach dem Bösen wie dem Guten als eine, die sich gerade erst nach dem Traditionsbruch

durch den Totalitarismus stellt. Mein Blick heute, etwa ein halbes Jahrhundert später, ist von den

Folgen dieses Bruchs weiterhin geprägt. Meines Erachtens haben sich die systemischen Wirkun-

gen, die diesen Bruch hervorriefen, heute verschärft und so drängt es, sie mithilfe von Arendts

Gedanken zu betrachten. Arendts Kritik an der Technik und ihre Wirkung auf die Selbstwahrneh-

mung der Menschen muss sich heute der Digitalisierung fast aller Lebensbereiche gegenüber-

sehen, das kapitalistische System mit seinen Konkurrenz- und Produktionsgesetzen hat sich flä-

chendeckend ausgebreitet, die Individualisierungwie Kategorisierung hat in den SozialenMedien

einen neuen Höhepunkt erreicht.

Ebensowichtigwie eine solche Reflexion aber ist es, nicht zu vergessen, dass für Arendt ein solcher

Standpunkt nicht übertragbar ist, so als mache die Sozialisation – eine Ansammlung von Katego-

rien – den Menschen. Es ist eben nicht so, als würden zwei Menschen von einem Standpunkt aus

zwingend zu denselben Schlüssen gelangen. Die Gefahr, den eigenen Standpunkt »zu verabsolu-

tieren und zu universalisieren« (Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die

Zirkulation des Politischen. Frankfurt/New York 2019, S. 16; für eine tiefere Auseinandersetzung mit

dieser Frage sei dies genaue und aufschlussreiche Buch als Ganzes empfohlen.) muss also ebenso

abgewendet werden wie jene, die in der Annahme liegt, der Standpunkt wäre die absolute Ver-

schiedenheit, die für Arendts Denken von Freiheit und Neuanfang so entscheidend ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Vom Schweigen des Guten

Die Grundrichtung, in die all diese Veränderungen führen, ist im Arendt’schen Sin-

ne als Verlust von Pluralität und absoluter Herrschaft der Zwecke über das Zweckfreie

zu fassen. Für Arendt bereiteten Prozessdenken wie Kategorisierungswahn dem Tota-

litarismus den Weg, indem sie eine Hingabe an das Selbstverständliche, das Kausale

und Berechenbare förderten, die letztlich selbst das Totale ermöglichten. Das logische

Folgern hört mit dem Denken ganz auf, denn die Frage bedeutet Gefahr, entreißt sie

doch dem Selbstverständlichen den Boden. Der Totalitarismus und der aus ihm resul-

tierende Traditionsbruch hat – so Arendts These – die Menschen so entsetzt, so ratlos

zurückgelassen, dass sie nach einfachen und kontrollierbaren Antworten suchten. Sie

erinnert an das Wort »Wer A sagt, muss auch B sagen«, das der Angst, sich in Wi-

dersprüche zu verwickeln, abhelfen soll: Wir fürchten uns vor einem Widerspruch mit

uns selbst und verbleiben im zwangsläufigen Schlussfolgern. Sowohl der vermeintlich

selbstverständliche Prozess, der immer den gleichen kausalen Abläufen folgt, wie das

Denken in Kategorien, das das Einzelne, nicht zu Erklärende, nicht Unterzuordnende,

einfach verdeckt und für nichtig erklärt, sollen die Gefahr des Neuen bannen, sollen

der menschlichen Spontaneität, der Fähigkeit, »eine Reihe von vorne anzufangen«, den

Weg versperren.

Dies lässt sich gut an dem gegenwärtigen Drang verdeutlichen, jeden Agonismus

sogleich zu einem Antagonismus zu erklären: In Diskussionen zeigt sich, dass das Den-

ken in Kategorien wie auch das Prozessdenken zu einer Unfähigkeit führt, das Andere

zu denken, in einen Austausch zu treten, meist gar es nur zu tolerieren. Egal welche

politische Fragestellung man derzeit betrachtet, etwa wenn es um die Frage danach

geht, ob die Politik der Freiheit oder der Sicherheit zu dienen habe, oder ob die Poli-

tik ausschließlich den Vielen oder um der Gerechtigkeit willen zeitweise nur einzelnen

Identitäten zu dienen habe: Klar ist, es gibt zwei Lager, und einem davon gehören wir

zu, ob wir wollen oder nicht.Wir stellen uns Gemeinschaft, stellen uns die Anderen wie

auch uns selbst nur noch als A oder Nicht-A vor.Mit Arendts Denken der Pluralität lässt

sich gerade hier ansetzen: Denn eben dort, zwischen diesen beiden Polen, zwischen die-

sen Meinungslagern und Selbstverständlichkeiten, gerade dort befindet sich der Raum

der politischen Gemeinschaft.

Die Negierung des Zwischenraums ist ebenso das Resultat des Zwangs, Aussagen

im politischen Raum könnten immer nur ›rechts‹ oder ›linksliberal‹ sein. In diesem

Sinne muss jede Kritik an einer vermeintlich ›linksliberalen‹ Haltung, sei sie nun voll-

kommen unsinnig oder durchdacht, als ›rechts‹ bezeichnet werden – oder zumindest

als eine, die dem ›rechten Lager‹ zwangsläufig in die Hände spielt. Arendt antwortet,

danach befragt, welchem politischen Lager sie sich zugehörig fühle, sie glaube nicht,

»daß auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer

geartete Erhellung erfahren«70. Vielmehr – so ließe sich weiterdenken – wird so ge-

rade der Zwischenraum verdunkelt, den Arendt für eine gute politische Gemeinschaft

für unablässig hält, in dem »die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts« gemeinsam

70 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprächmit Günter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskünf-

te zu LebenundWerk.Hg. v. Ursula Ludz.München 2006², S. 109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Fernsehgespräch mit Günter Gaus.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 25

diskutiert, reflektiert und beurteilt werden, der die Menschen als Gleiche zusammen-

kommen lässt, ihnen aber ihre absolute Verschiedenheit nicht nimmt, sondern diese

gerade als Voraussetzung für ein wirkliches Gespräch erachtet. Innerhalb eines selbst-

verständlichen Denkens in ›A‹ und ›Nicht-A‹ muss jedoch jede Frage Gefahr bedeuten,

denn sie heißt, dass möglicherweise Menschen aus dem vermeintlich ›Guten‹ zum ›Bö-

sen‹ überlaufen, was es entschieden zu verhindern gilt. Eine Gesellschaft, die so denkt,

muss jeden Dialog, jede Kritik, jeden Einwand im Keim ersticken. Wenn sie den ›guten‹

Prozess fortsetzen will, muss sie stetig daran arbeiten, das Selbstverständliche zu be-

stärken.

Was aber bedeutet es für eine Gesellschaft, die Frage als gefährlich zu verstehen? Was

bedeutet es, eine andere Position für unverantwortlich zu halten, weil sie auf ›die fal-

schen Gedanken‹ bringe? Ich halte diese Haltung für deutlich gefährlicher: zu glauben,

eine Gesellschaft halte es nicht aus, sich über eine Frage zu streiten, dieMenschen seien

nicht in der Lage, einen eigenen Gedanken zu fassen und müssten deshalb vor Kritik

gar bewahrt werden.Und ist es nicht so, dass die reflektierende Überlegung, der Versuch

der Argumentation gerade unterbrochen und für unnötig erklärt werden, wenn jedes

nicht ›Nicht-A‹ immer gleich ›A‹ bedeutet? Führt es nicht gerade dazu, sich schneller

in eine Identität drängen zu lassen, und eben nicht mehr nachdenken und argumen-

tieren zu müssen, um die eigene Position zu verteidigen? Mit Arendt muss unablässig

die Gefahr betont bleiben, die darin liegt, die Menschen in ein »grotesk-gigantisches

Einzelwesen« zusammenzuschweißen – ganz egal zu welchem Zweck. Denn auch wenn

dieseMasse etwa für das Gerechtere, das Gleichere kämpft,muss sie imKampf doch die

Einzelheit der Menschen, die allein sie handlungsfähig – frei – sein lässt, übergehen. Es

sind doch gerade solche Ver-allgemeinerungen, die zu Rassismen, zu Ausgrenzungen

und Ideologien führen. Ein Verständnis des Guten, das in dieser Weise in Kategorien

denkt, steht Arendts Verständnis gerade entgegen, denn es setzt das Gute als ›A‹, als

Selbstverständliches, und sagt, es könne und müsse erlernt und gelehrt werden – gerade

dies aber schließt für Arendt mit dem Guten ab.

Der Traditionsbruch, der durch das moderne rationalisierte und industrialisierte

Denken seinen Anfang nahm und der im Totalitarismus seinen grausamen Höhepunkt

fand, ruft die Frage nach dem Guten in dem Sinne als Neue auf, als die allgemeinen Tu-

gendlehren und anderen Berechnungen eines verallgemeinerbaren Guten diesem mo-

tivlosen, weil selbstverständlichen und scheinbar kausalen Prozess nichts mehr entge-

gensetzen können. Eine in diesem Sinne selbstverständliche Festsetzbarkeit des Guten

muss für Arendt sogar im Gegenteil gerade die Gefahr mit sich bringen, den Boden

für neue Selbstverständlichkeiten zu bereiten; denn es hatte sich gezeigt, dass verallge-

meinerbare Regeln einfach ausgetauscht werden können »wie Tischsitten«71. Hannah

Arendts Theorie des Guten ist also keinesfalls einfach innerhalb der Tradition von Aris-

toteles, von Kant oder Heidegger zu verstehen, sondern bildet ebendiesen Bruch auch

71 Hannah Arendt [1964-65]:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise

Knott. Übers. v. Eike Geisel. München 2018, S. 44. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was

heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Vom Schweigen des Guten

in der Geschichte der Moralphilosophie ab: Was das Gute sei, muss absolut neu gefragt,

bedacht, beurteilt, erzählt werden.

Arendt fragt nach dem Guten ganz ohne die festen Gründe der Tradition – sie hat

die Last, vor allem aber auch die Freiheit, eine neue, noch nicht beantwortete Frage zu

stellen. Die Frage nach dem Guten, der sich dieses Buch widmet, zeigt Arendts Denken

als wirklichen Neuanfang: ein Denken des Guten, das nicht den Halt eines Geländers

sucht. Im Bruch mit der selbstverständlich machenden Tradition kann die Möglichkeit

des Neuen liegen. Im gewöhnlichen Verständnis von Moral könnte man freilich sagen,

dass Arendts Verständnis keinen Platz innerhalb der Moralphilosophie hätte; fragt sie

doch gerade nicht nach dem verallgemeinerbaren Guten, sondern hält dieses gerade nur

dort für möglich, wo es in der Frage der Vielen steht. Mir scheint das genaue Gegenteil

zuzutreffen: Gerade diese Weise, das Gute zu denken – vielleicht nur sie – ist unse-

rem Heute angemessen. So könnte man sagen, dass der Traditionsbruch wie auch der

Bruch, den der Totalitarismus hinterließ, mit all solchen Moraltheorien gebrochen hat,

die Moral als etwas begreifen, das die Einzelnen in ihrer Vereinzelung betrifft: Hier hat

sich gezeigt, dass jede Frage angewiesen ist auf Pluralität und gefährdet durch starre

Regeln, Einseitigkeit und Gedankenlosigkeit. Arendt spricht von einer »zerstückelten

Vergangenheit, die ihre Bewertungsgewißheit verloren hat«72 und die den Menschen

nun gerade deshalb in seine Fähigkeit, »Dinge an sich selbst zu beurteilen«73, zurück-

führen kann. Der Bruch würde so zunächst eine Befreiung aus allem Selbstverständ-

lichen bedeuten, das das Menschliche eingrenzt oder gar übergeht. Befreit aber von

diesen Fesseln gilt es dann, nicht Abschluss, sondern Auf-schluss und Anfang zu denken.

72 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg. v. Mary McCarthy.

Übers. v.HermannVetter.München/Berlin 20158, S. 207f. (ImFolgenden zitiert als:HannahArendt:

Vom Leben des Geistes.)

73 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß.Hg. v. Ursula Ludz. München

20104, S. 22f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Was ist Politik?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. »… und damit auf das unheimlichste im Freien.«1

Einleitende Worte

Die Kunst fliegt um die Wahrheit, aber mit

der entschiedenen Absicht, sich nicht zu ver-

brennen. Ihre Fähigkeit besteht darin, in der

dunklen Leere einen Ort zu finden.

Franz Kafka: Nachgelassene Schriften und Frag-

mente II

Der Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch …2 Was aber ist ein Mensch? Ein

Mensch ist – so könnte man schnell weitereilen – was er ist, ein Mensch eben. Einge-

pfercht in das enge Gewand seines Begriffs ist er ein Mensch unter vielen, bloß Mensch

unter all den anderen Menschen, die durch ihre Eigenschaften demselben Begriff un-

terworfen sind. Wie aber diesen einen Menschen dameinen, der da ist, wer er ist?

Nun, könnte der nächste Versuch der Abwehr lauten, was ein Mensch sei, ist doch

eine Frage der Anthropologie. Man möchte demnach geneigt sein, zu antworten: Ein

Mensch ist ein Wesen, dem diese oder jene Eigenschaften zukommen, die ihn dieser

oder jener Gattung zuordnen. Die Frage ist dann eine Frage der Anthropologie. Ich

möchte hier aber nicht auf die Frage hinaus, wie es um die Gattung Mensch bestellt

ist, sondern darauf, was es mit diesem einen Menschen auf sich hat. Der nächste Versuch

könnte nun darin bestehen, die Beschreibung in genauerer Weise vorzunehmen, ihn

in noch engere Kategorien zu bringen, um ihm alsdann näherzukommen. Womöglich

wäre diese Annäherung aber keine an dasWer, das ich mich hier zu suchen auf denWeg

gemacht habe, sondern nur eine an dasWas, an Kategorien also, die dem einen da nicht

näherbringen, sondern ihn vielmehr immer weiter entfernen, ihn aus dem Sichtfeld –

oder vielleicht überhaupt – verschwinden lassen.

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-

stadt Bremen. In: ders.: GesammelteWerke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.

Berlin 2000, S. 186.

2 Von Gertrude Stein stammen die berühmten Zeilen: »Rose is a rose is a rose is a rose«. (Gertrude

Stein [1913]: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Wisconsin 1993, S. 187. Auch Arendt weist

auf dieses Wort hin; vgl. dazu: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 123.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Vom Schweigen des Guten

Was den einenMenschen aber als Einzelnen beschreibbar macht, was ihn auszeich-

net, lässt sich offenbar nur inEigenschaften angeben.Und doch –ganz gleich,wie präzise

auch immer – es bleibt so etwas wie ein Unbehagen: Ist es denn wirklich der Mensch,

dieser eine Mensch, den wir da in seinen eigensten Eigenschaften bestimmt haben?

Ist da wirklich so gar nichts, das diesen einen Menschen womöglich nicht bloß un-

terscheidet, sondern sogar zu einem absolut Verschiedenen, nicht in den Vergleich zu

Setzenden macht? Wenn dem so ist, was sollte das denn sein? Oder gar kein ›Was‹? Was

aber dann? Die Frage lässt ratlos zurück. Zugleich aber lässt sie uns auch keine Ruhe.

Was ist es denn mit diesem ›Was‹? Es gibt kein ›Etwas‹ ohne ›-was‹. Was nicht etwas

ist, das ist offenbar nichts und also nicht. Umgekehrt ist dasjenige, was etwas ist, auch

schon alles, was es gibt. In dieser Weise ist jedes Etwas durch ein Was bestimmt.

Dieser Sachverhalt lässt sich auch anders ausdrücken: Das Seiende ist nicht anders

denn als Geformtes. Ein jedes Erkennen ist uns das Erkennen einer Form: eines Umris-

ses, eines in irgendeinerWeise Unterschiedenen.Die Art von Form, um die es hier geht,

pflegt man sonst auch als Begriff zu bezeichnen, sofern man darunter nicht bloß das-

jenige versteht, was von einer Sache faktisch begriffen wird, sondern all das, was an ihr

überhaupt auch nur begreifbar ist. Das Was-Sein, die Form und der Begriff kommen in

diesem Sinne überein: Sie machen erkennen, was durch seine Eigenschaften von ande-

rem zu unterscheiden ist. Erst dieser Unterschied erlaubt es, die Dinge als Einzeldinge

zu erfassen und bildet so die Voraussetzung für ein Erkennen. Diese Unterscheidung

der Qualitäten der Dinge, die ihre Trennung erst ermöglicht, gilt uns jedoch bereits als

das Erkennen der Dinge selbst. Ein Erkennen aber, das auf Eigenschaften beruht, das

das Einzelne vergleicht und mit anderem, Ähnlichem zusammenstellt und als Gleiches

wertet, kann niemals zeigen, dass etwas ist. Es kann immer nur Qualitäten beschreiben,

aufzählen, einordnen: das Einzelne vergessen machen.

Was ist dieser eine Mensch aber außer ›seinem‹ Begriff, dem Begriff, der ihn un-

terordnet, der es ermöglicht, über ihn zu sprechen als ein Wesen, das wir Mensch nen-

nen? Was könnte er sein, wenn nicht Begriffe es auszudrücken vermöchten? Und wie

diesen nicht durch Sprache Fassbaren meinen, wenn der Mensch doch meinen immer

nur kraft der Sprache kann? Dieser Einzelne, der das Unbeschreibliche sieht und es als

unbeschreibbar, nicht fassbar empfindet, was bleibt ihm anderes, als es, indem er es

›unbeschreibbar‹ nennt, nur wieder zu bezeichnen? Was könnte er auch anderes tun?

Oder ist eine Sprache denkbar, die gegen die Grenzen des begrifflichen Sprechens an-

stürmt, sie womöglich niederreißt? Eine Sprache, die nicht nur Mittel ist, um die Dinge

einzufangen und festzusetzen, ohne zu erkennen, dass sie sie sind, und anstelle dessen

nur feststellt, was sie sind. Eine solche Sprache könnte sich den Einzelnen entgegen-

sprechen, sie könnte die absolut Verschiedenen erscheinen lassen, indem sie nach ihnen

fragt, indem sie sie als In-Frage-Stehende in gewisserWeise offenlässt. Ichmöchte hier

den Versuch wagen, nach den Menschen zu fragen, ohne bei ihrem Was-sein stehen-

zubleiben. Ein solches Fragen wird sich erheben müssen aus dem Zwischen der Form,

aus den Zwischenräumen der Sprache selbst.

Diesen zwei Spuren – der Frage nach der Menschlichkeit der Menschen und der Fra-

ge nach der Sagbarkeit des Einzelnen – werden meine Überlegungen folgen. Es sind

diese zwei Wege, die sich aus Hannah Arendts Frage nach dem Guten eröffnen: Das

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 29

Gute nämlich ist – im Gegensatz zum Bösen – das eigentlich Menschliche: »Ich bin in

der Tat […] der Meinung, dass das Böse immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es

hat keine Tiefe, keine Dämonie. Es kann die ganze Welt verwüsten, gerade weil es wie

ein Pilz an der Oberfläche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist immer nur das Gu-

te.«3 Das Böse ist immer bloß äußerlich, in seiner Äußerlichkeit aber extrem, es kann

den Menschen in einer Weise ummanteln, dass es ihn vollkommen und bis aufs Äu-

ßerste verdeckt. Das Böse, das die Welt zur Wüste macht, macht die Menschen – die

sich als Menschen nur in dieser Welt zeigen können – zu einem Menschen, ver-wüstet

so auch die Menschen selbst, gleicht sie einander bis zur Unkenntlichkeit an. Dies ge-

schieht, wie auf den folgenden Seiten zu zeigen sein wird, indem das Einzelne – die

(je einzelnen) Menschen – zum Allgemeinen – demMenschen –, zum Selbstverständlichen

und Vergleichbaren erklärt wird.

Sind die Menschen einmal in einen Menschen geformt, sind die Anderen als Andere

nicht mehr vorstellbar, kann es sie in gewisser Weise nicht mehr geben: »Und das habe

ich eigentlich gemeint mit der Banalität. Da ist keine Tiefe – das ist nicht dämonisch!

Das ist einfach der Unwille, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist.«4

Sich die Lage der Anderen vorzustellen – vielmehr sie sich überhaupt als Andere vorzu-

stellen –, ist in solcher Verwüstung kaum mehr möglich. Auch ist hier nicht von einem

Willen die Rede, der sich verweigert, sondern von der Willenlosigkeit, die nur noch ge-

schehen lässt. Das Gute also steht in einem Verhältnis zum Willen, zur Entscheidung,

es nicht einfach gut sein zu lassen, sondern immer wieder neu zu denken und zu urtei-

len. Dies heißt auch, dass jede Frage immer wieder neu gestellt, wieder und wieder

in die Frage zurück-gestellt werden muss; kein Urteil ist je gesprochen, immer wie-

der entsteht es zwischen den Menschen, die sich ihm stellen. Nur in diesem Denken

des Einzelnen liegt die Möglichkeit des Guten, die menschliche Möglichkeit des Neu-

anfangs und der Freiheit. In diesem Sinne ist die Frage nach dem Guten die Frage nach

der Menschlichkeit der Menschen.

Die Erfahrungen des letzten Jahrhunderts aber lassen solche Unsicherheit als Bedro-

hung erscheinen und den Wunsch nach endgültiger Antwort laut werden. So wächst

das Verlangen nach Selbstverständlichkeiten, die nicht mehr in Frage gestellt werden

müssen. Als eine solche Selbstverständlichkeit ist die Vorstellung eines natürlichen Ge-

schichtsverlaufs zu interpretieren; so liegt darin zum einen die beruhigende Sicher-

heit der Festsetzung, zum anderen das Gebot der Fügsamkeit gegenüber einem vor-

geschriebenen Verlauf, der nicht zu ändern und nicht aufzuhalten ist. Weiterhin »tritt

an die Seite der angeblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte, die […]

menschliche Logik. Diese Logik […] überzeugt Menschen, die sich auf ihre Erfahrungen

nicht mehr verlassen wollen, weil sie sich mit ihnen in der Welt nicht mehr zurecht-

3 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

4 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit. Hannah Arendt – Joachim Fest: Die

Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joa-

chim Fest. Eichmann war von empörender Dummheit. Gespräche und Briefe. München 2013, S. 44.

(Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann war von empörender Dummheit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Vom Schweigen des Guten

finden können.«5 Es ist dieses Mitgerissenwerden, das Hannah Arendt als ein wesent-

liches Kennzeichen der Totalitarismen des vergangenen Jahrhunderts beschreibt – ein

Immer-in-Bewegung-Bleiben, das mir auch heute noch lebendig scheint, in gewisser

Weise vielleicht vollends von den Ketten gelassen. »An die Stelle der Orientierung in

der Welt tritt der Zwang, mit dem man sich selbst zwingt, von dem reißenden Strom

übermenschlicher, natürlicher oder geschichtlicher Kräfte mitgerissen zu werden.«6

Die Unüberschaubarkeit der Welt lässt den Wunsch nach Erklärungen laut werden

und was zu Arendts Zeiten das unablässige Fortschreiten von Natur und Geschichte

übernehmen sollte, kann heute auf die in gleicher Weise machtvolle Entwicklung der

Technik übertragen werden. Ihr unablässiges Fortschreiten und das selbstverständlich

›Gute‹, das einer jeden Entwicklung zugeschrieben wird, eignet sich in gleicher Weise

zur Unterwerfung: Ihr reißender Strom zwingt in einen Zwang zur Verbesserung, der

die Frage aussetzen lässt, da in ihm die Richtung immer schon vorausgesetzt ist. Das

Bessere, in das sich das Gute zu steigern scheint, hat aber mit dem Guten wenig –

vielmehr nichts – gemein: Das Gute nämlich ist ja das gerade nicht Vergleichbare, das

hier in den Vergleich gezwungen werden soll. Fast will es scheinen, das Gute wolle sich

im Besseren selbst davonlaufen, sich in dem Sturm ein Heim suchen, den »wir den

Fortschritt nennen«7. Solches Sich-Anheimgeben aber muss eine Selbstverständlichkeit

bedeuten, eine Oberfläche, die die Welt als Im-Fortschritt-Begriffene ergreift und so

zum Verschwinden bringt. Diese Idee zwängt Geschichte und Menschen in eine Form,

die sie – einmal als ›Geschichte‹ und ›Mensch‹ benannt – erstarren lässt. Die Einzelnen

werden dargestellt, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches

Einzelwesen«8: Die absolut Verschiedenen kann es nicht mehr geben, die Einzelnen

sind bloß einemögliche Form, ein bestimmter und bestimmbarer Typus ›desMenschen‹,

der auf ewig im Fortschritt begriffen ist. Arendt schreibt: »Im Fortschritt versteht der

Mensch sich als Exemplar der Gattung, nur das Menschengeschlecht schreitet fort.«9

Die Welt aber, von der Arendt spricht, entsteht und vergeht ausschließlich zwischen

den Menschen, diesen je Einzelnen, und kann so in einem für notwendig erklärten Ge-

schichtsverlauf nicht sein. Somit fängt die Geschichte der Menschen an, wenn die ver-

meintlich messbare, natürliche Geschichte ein Ende findet – sie fängt an, mit jeder

Geburt auf ’s Neue, da jede Geburt ein Anfang ist; so Anfang sein, das meint aber: nicht

bloß das Vorgefundene fortführen und in den gegebenen Strom sich einspeisen, son-

dern gerade den Abbruch und den Ausbruch wagen; so Anfang sein, das heißt: Aufhö-

ren auf ein Neues, das in der natürlichen Geschichte nicht angelegt war. Die scheinbare

5 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror.Wesen und Originalität der totalitären Herrschaft. In: dies.:

Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines

Buchs. Hg. v. BarbaraHahn/JamesMcFarland. Göttingen 2018, S. 19. (Im Folgenden zitiert als: Han-

nah Arendt: Ideologie und Terror.)

6 Ebenda.

7 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Ab-

handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 697f. (Im

Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Über den Begriff der Geschichte.)

8 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

9 Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band, S. 662f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 31

Kontinuität wird durchbrochen durch »die Geburt jedes neuen Menschen, der in die-

ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,

eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt«10.

Ein Fragen nach den Menschen, das jetzt fragt und nur in der Frage ist, wird »weder

dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukünftigen«; es wird »ganz gegenwärtig«11

sein. Solche Gegenwärtigkeit, die mit der Frage nach denMenschen immer wieder aufs

Neue anhebt, kann sich auf keine Selbstverständlichkeit, auf keine Vergleichbarkeit und

keine Kategorie verlassen; ein wirkliches Fragen muss mehr Hören als Sprechen sein,

muss »in jene große Stille hineinhorchen«12, die jedes wirkliche Fragen eröffnet. Die

Frage nach dem Guten also möchte ein Streben nach dem Besseren und Besten nicht

bewerten, sondern vielmehr durch solches Fragen auch die Frage in den Raum stellen,

was wir verlieren – vielmehr: wen wir verlieren – wenn wir es nicht mehr wagen, die

Frage nach den Menschen zu stellen. Über Arendts Begriff des Bösen ist viel, über den

des Guten hingegen kaum gesprochen worden.13 Im Folgenden wird zu zeigen sein,

inwiefern es gerade diese Frage ist, um die Arendts Schriften – ihre Versuche zu verstehen

– kreisen.

Die sprachlichen Unterscheidungen, die sich als Denkwege durch Arendts gesam-

tes Werk ziehen, trennen auf, eröffnen Lücken und auf diese Weise Zugänge zum Zwi-

schenraum des Fragens. Wenn das Politische nicht einfach in das Soziale verwandelt

werden kann –was heißt dannPolitik?Wenn dasHandeln nicht einfach eine irgendwie zu

unterscheidende Art des Herstellens ist –was heißt dannHandeln? Dem entspricht letzt-

lich auchMaryMcCarthys berühmter Satz,mit dem sie in Bezug auf Arendts Scheidung

des Politischen vom Sozialen fragt: »Was eigentlich soll jemand auf der öffentlichen

Bühne, im öffentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen befasst?

Was bleibt da noch?«14 Auf diese Weise werden die bestehenden Begriffe immer wieder

aufs Neue in Frage gestellt, keine Zuweisung ist je endgültig. Hier erst ist Raum für

das Gute, das in einem Sprechen zwischen Menschen sich nur dann zeigen kann, wenn

diese sich in der Frage begegnen, deren Antwort sie nicht bereits zu kennen glauben.

Das Böse zeichnet sich durch solch bereits beantwortetes Fragen aus, es bewegt sich

innerhalb von Klischees und Wiederholungen, es ist so das ewig Alte und Unveränder-

bare, das nichts mehr will, das nur noch geschehen lässt. So ist es niemals »Resultat

10 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16.

11 Diesen Ausspruch Karl Jaspers’ stellt Arendt ihrem Totalitarismus-Buch voran: Hannah Arendt:

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft.München

19965, S. 5.

12 Martin Heidegger [1937-38]: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.

Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausgewählte ›Proble-

me‹ der ›Logik‹. Frankfurt a.M. 19922, S. 44.

13 Die einzige Ausnahme bildet ein Buch Eva von Redeckers, das sich mit Arendts Moralphilosophie

befasst. (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten. Hannah Arendts Moralphilosophie. Berlin

2013; im Folgenden zitiert als: Eva von Redecker: Gravitation zum Guten.)

14 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Vom Schweigen des Guten

des bösen Willens, der das Böse um des Bösen willen will […], das Unheil kommt aus

der Verflachung«15.

Es ist diese Neufassung des Bösen, die etwas über das Heute sagen kann, die di-

rekt in die Gegenwart hineinspricht: Die Vermassung, die Aus- und Zurichtung auf das

eine Gleis des Selbstverständlichen, die dieses Böse hervorbringt, zeigt sich jetzt als

Voraussetzung und Folge der Verflechtung jenes den gesamten Erdball umspannenden

Wirtschaftssystems mit einer zunehmend ›vernetzten‹ Kultur. Obwohl so viel wie nie

über die Notwendigkeit eines Wachstums diskutiert wird, betrachten wir heute Pro-

dukte und Menschen weiterhin – möglicherweise so sehr wie nie zuvor – als unend-

lich Vergleich- und Verbesserbare. So halten sich die Menschen nicht mehr nur durch

den Kauf besserer Produkte für aufwertbar, sondern auch durch den Erwerb von imma-

terieller Weiterentwicklung, die hin zu einem besseren oder höheren Selbst führen soll.

Die sogenannten Sozialen Medien befördern durchaus nicht Vielheit und Individua-

lität, vielmehr werden sie im Gegenteil zu Vergleichs-Portalen oder -Fenstern, deren

Ausblick auf das Immer-Gleiche geht. Sogar die geteilte Welt selbst ist nicht mehr ein-

zigartig, sondern scheint uns heute durch eine andere – eher noch: durch tausendfach

›geteilte‹ virtuelle Realitäten – ersetzbar.

Diese Entwicklung zeichnet sich auch in dem ab,waswir heute unter einerMeinung

verstehen: die eingehegte Vervielfältigung des eigenen Standpunkts, der so wenig als

möglich hinterfragt werden soll, steht er doch in dauerhaftem Konflikt mit scheinbar

unvereinbaren anderen Meinungen sowie immer weiter reichendem wissenschaftlich

Beweisbarem. Politische Urteilsfindung meint heute vielmehr Einordnung in Gruppie-

rungen, als dass es im Arendt’schen Sinne bedeutete, im gemeinsamen Gespräch das

Neue denkbar werden zu lassen. Es wird sich im Laufe meiner Ausführungen zeigen,

dass es am Ende weniger entscheidend ist, was eine vereinheitlichende Gruppe an-

strebt, sondern dass die Gefahr viel eher darin liegt, dass sie überhaupt nur noch strebt,

und nicht mehr fragt. Denn auch darin zeigt sich die Tendenz zur Vermassung, dass un-

sere Zeit die Politik nur noch als ein Mittel betrachtet, der je eigenen Position zum Sieg

zu verhelfen, während die Möglichkeit, sie im Sinne Arendts als einen Ort der Frage zu

betrachten, die den Anderen Raum schafft, gänzlich in den Hintergrund tritt.

Ich werde mich diesen Fragen sowohl über Hannah Arendts als auch über Walter Ben-

jamins Gedankenwege zu nähern suchen, da sie gemeinsam das hier Entscheidende

beleuchten können: Für beide muss die Frage nach dem Guten und dem Bösen in der

Sprache selbst liegen. Wenn das Böse in der Verallgemeinerung des absolut Einzelnen

liegt, wie könnte dann eine Sprache sprechen, die diesem Einzelnen entspricht? Es wird

sich zeigen, dass sich für beide dies Einzelne als auf die Vielen angewiesen erweist, wie

auch umgekehrt Vielheit nur als aus wirklich Einzelnen bestehend denkbar ist. Diemei-

nes Erachtens wichtigste Gemeinsamkeit zeigt sich aber in einem weiteren Schritt: Das

Gute ist letztlich einzig denkbar in einem Zwischen, das ich auf verschiedenen Wegen

zu umkreisen versuchen werde. Das Böse liegt – so wird sich zeigen – gerade in einer

Sprachlosigkeit, der ich alsdann drei Sprechweisen entgegenzustellen gedenke, die dem

Bösen in diesem Sinne entgegenstehen können, die die Möglichkeit einer zwischen-

15 Hannah Arendt [1963-64]: Denktagebuch (1950-1973), Zweiter Band, S. 623.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Einleitende Worte 33

menschlichen Welt eröffnen: Ich werde also in drei sprachlichen Schritten vorgehen,

indem ich mich dem Denken, dem Urteilen und dem Erzählen als Erscheinungen des

Guten zuwende.

Das Böse beendet das Fragen nach dem Menschen, es sagt: Der Mensch ist, was er

ist. An dieser Stelle des Abbruchs der Frage nun setzt das Gute an, setzt es dem En-

de einen Anfang entgegen, indem es nach dem Wer zu fragen wagt. Das Gute ist an

sich schon Neuanfang, kann nur als solcher überhaupt in Erscheinung treten und ist so

immer ein Wagnis. »Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis nur möglich ist im

Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau zu fassenden, aber

grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.«16 Jedes Sprechen,

sofern es zwischen Einzelnen geschieht, setzt einen neuen Anfang, einen Anfang, der

als in dieser Weise absolut neuer weder berechnet noch zielgerichtet sein kann. Das

Gute spricht im Vertrauen, es spricht umwegig, verliert sich nicht auf den festgesetz-

ten Pfaden der Selbstverständlichkeiten, es spricht an, ohne auszusprechen, es fragt

vielmehr und hört; ja – in gewisser Weise könnten wir versucht sein, solches Sprechen

ein Schweigen zu nennen.

16 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprächmit Günter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskünf-

te zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 72. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Fernsehgespräch mit Günter Gaus.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. »Verlässlichkeit findet sich einzig in den

bedeutungslosen Tautologien des

Selbstverständlichen.«1 Das Böse

Seht! Ich zeige euch den letzten Menschen.

›Was ist Liebe? Was ist Schöpfung? Was ist

Sehnsucht? Was ist Stern?‹ – so fragt der

letzte Mensch und blinzelt. Die Erde ist dann

klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte

Mensch, der Alles klein macht.

Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange/Ist sich des rechten Weges wohl be-

wusst«2, so ist es im Faust zu lesen; Mephistopheles erscheint als »Teil von jener Kraft,/

Die stets das Böse will und stets das Gute schafft.«3 Das Böse ist Versuchung und wer

ihr widerstehen will, muss sein eigenes Wollen bekämpfen und unterwerfen. Es zerrt

an uns, möchte uns versuchen, eine fremde Macht, ein dunkles Verlangen, zugleich

aber sind wir es doch ganz selbst, die uns da versuchen und versucht sind. Richard III.

fürchtet nichts anderes mehr als sich selbst: »What do I fear? Myself? There’s none else

by; Richard loves Richard, that is, I and I. […] I am a villain […]. My conscience hath

a thousand several tongues, And every tongue brings in a several tale, And every tale

condems me for a villain.«4 Er beschließt, in Anbetracht der eigenen Hässlichkeit, die

ihm ein angemessenes Leben zu verwehren scheint, sich der bösen Versuchung hinzu-

geben, mordet zunächst seine beiden Brüder, später die Thronfolger des Königs und

seine Frau. Auch Faust ist seines Lebens müde und beschließt so, dem Teufel seine See-

le zu verkaufen, wenn dieser ihn aus seiner Unzufriedenheit befreien könne. Macbeth

tötet – angetrieben vomMachthunger seiner Frau – all seine Rivalen um die Herrschaft

über Schottland, Claggart verleumdet Billy Budd aus Neid undMissgunst. Klytaimestra

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

München 20164, S. 121. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Verstehen und Politik.)

2 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust, S. 18.

3 Ebenda, S. 47.

4 William Shakespeare [1597]: King Richard III. Hg. v. A. Hammond. New York 1981, S. 318f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Vom Schweigen des Guten

mordet ihren Mann und dessen Geliebte Kassandra aus Eifersucht mit einer Doppel-

axt – »Wo ich erschlug, da stehe ich, bei vollbrachter Tat./Und also führte ich es auch –

ich leugne es nicht –,/Daß keine Flucht und Abwehr des Geschicks mehr blieb./[…]/Und

zweimal trifft mein Schlag ihn, zweimal schreit er auf/[…]/So liegt er da, und seine Seele

würgt er aus./So wie er ausbricht einen scharfen Strahl von Blut,/Mit dunklem Sprühn

purpurnen Taues trifft er mich. […]/Ich jauchze auf. […] Mit so viel Fluch und Übel füll-

te dieser Mann/Den Krug im Haus. Nun kehrt er heim und schlürft ihn selbst.«5 Auch

Medea vergiftet, von Rache und Verzweiflung getrieben, zunächst die Geliebte ihres

Mannes – »Und nimmt den Schmuck sie, legt ihn an, so geht sie kläglich/zugrund,

mit Haut und Haar, und jeder, der die Braut berührt; mit solchem Gift will ich die Ga-

ben netzen«6 – und ermordet zuletzt ihre eigenen Kinder – »Wird so mein Mann am

tiefsten doch getroffen werden!«7 Sie kann dem Verlangen nach Vergeltung nicht mehr

standhalten, zu tief ist die Demütigung: »Ich weiß/welch gräßliches Verbrechen ich ver-

üben will./Doch über meine Einsicht siegt das Herz, das für/die Menschen eine Quelle

größten Unheils ist.«8

Das Böse zeichnet sich aus durch die dunkle Versuchung, die von ihm ausgeht, die

Möglichkeit, ›etwas aus sich zumachen‹, wenn Tugendhaftigkeit solchenWeg versperrt

hält; die Möglichkeit, Unrechtes zu vergelten. Es ist bedrohlich, weil es Entscheidung

bedeutet, und deshalb so verlockend, weil es dementsprechend auch immer möglich

und wählbar ist. Das Böse wird angetrieben von Habgier, von Neid und Rachsucht, es

setzt ein Ziel. Sobald die Lust an diesem Ziel nun die Abscheu gegen das Verbrechen

übersteigt, ist dem Bösen ein Grund gelegt, auf dem es gedeihen kann. In diesem Sinne

beginnt Kant seine Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: »Es ist überall nichts in der

Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung

für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.«9 Gemeint ist hier nicht

irgendein Antrieb – egal wodurch hervorgerufen oder worauf gerichtet –, sondern »der

auf die Erfüllung des Sittengesetzes gerichtete Wille«10. Solcher Wille kann das Böse

insofern verhindern, als dieses selbst immer willentlich ist, Kant nennt einen Menschen

demnach nicht darum böse, »weil er Handlungen ausübt, welche böse (gesetzwidrig)

sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daß sie auf böse Maximen in ihm schließen

lassen«11.

5 Aischylos [ca. 458 v. Chr.]:Orestie. In: ders.: Orestie/Agamemnon/Die Totenspende/Die Eumeniden.

Stuttgart 1959, S. 55.

6 Euripides [ca. 431 v. Chr.]:Medeia. In: ders.: Tragödien. Übers. v. Dietrich Ebener. Berlin 1972, S. 103.

7 Ebenda, S. 105.

8 Ebenda, S. 121.

9 Immanuel Kant [1785]:Grundlegung zurMetaphysik der Sitten. In: ders.:Werke in sechs Bänden, Vier-

ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden

1956, S. 19/BA I,2. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

10 JulianNida-Rümelin [2006]:Persönliche SchuldundpolitischerWahn. In:DetlefHorster (Hg.): DasBö-

se neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006, S. 65.

11 Immanuel Kant [1793]:DieReligion innerhalb derGrenzender bloßenVernunft. In: ders.:Werke in sechs

Bänden, Vierter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel.

Wiesbaden 1956, S. 666/BA 5,6. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der

Grenzen der bloßen Vernunft.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 37

Solche Motive nun sind es gerade, die Arendt – es wird auf den folgenden Seiten die

Rede davon sein – dem Bösen abspricht. Kant nennt dieses Böse radikal, und zwar des-

halb, weil es »den Grund aller Maximen« verderbe – jener, nach denen der Wille sich zu

richten hat. Radikal also deshalb, weil es den Grund des Guten zerstört: So sei es »durch

menschliche Kräfte nicht zu vertilgen, weil dieses nur durch gute Maximen geschehen

könnte, welches, wenn der oberste subjektive Grund aller Maximen als verderbt voraus-

gesetzt wird, nicht stattfinden kann«12. An Karl Jaspers schreibt Arendt 1951 in einem

Brief zu der Frage danach, ob »moderne Verbrechen« noch in dieser Weise verstehbar

seien: »Die abendländische Tradition krankt an dem Vorurteil, dass das Böseste, was

der Mensch tun kann, aus den Lastern der Selbstsucht stammt, während wir wissen,

daß das Böseste oder das radikal Böse mit solchen menschlich begreifbaren, sündigen

Motiven gar nichts mehr zu tun hat.«13

Das Böse, dem wir uns heute gegenübersehen, hat ein neues Gesicht: Es wächst nicht

in dieser Weise, ist nicht Teil des Menschen und breitet sich aus in ihm, bis es ihn ganz

ausfüllt und beherrscht, bis es als er selbst gedeihen kann. Es ist ihm ganz im Gegen-

teil äußerlich, in seiner Ausdehnung nicht auf den einen Körper beschränkt, sondern

flächendeckend dehnbar, wächst, ohne Grund und ohne Ziel. Es fragt nicht mehr, hat

das Fragen ganz aufgegeben, und wenn es doch fragt – »Was ist Liebe? Was ist Schöp-

fung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern?« – dann ›fragt‹ es immerzu mit einem Blinzeln.

Das Böse macht »Alles klein« und verkennt den Menschen, es lässt ihn sich auflösen in

diesem Blinzeln, das Gleichgültigkeit ist.

12 Immanuel Kant [1793]:Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, S. 685 f/B 35ff./A 31, 32f.

13 Hannah Arendt [1951]: Arendt an Jaspers. In: Hannah Arendt/Karl Jaspers. Briefwechsel 1926-1969.

Hg. v. Lotte Köhler/Hans Saner. München 1985, S. 202. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:

Arendt an Jaspers.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Vom Schweigen des Guten

3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel lege, glaube

ich nicht.«14 Das Böse als Radikales

Es zerfiel mir alles in Teile, die Teile wieder

in Teile, und nichts mehr ließ sich mit einem

Begriff umspannen. Die einzelnen Worte

schwammen um mich; sie gerannen zu

Augen, die mich anstarrten und in die ich

wieder hineinstarren muß.

Hugo von Hofmannsthal: Der Brief des Lord

Chandos

Durch Hannah Arendts Denken des Bösen zieht sich ein scharfer Bruch: Zunächst ver-

standen als Radikales, wird es im weiteren Nachdenken als dasjenige bestimmt, dem

Radikalität gerade abgeht. Arendt sieht sich, als sie 1951 in ihrer Schrift Elemente und

Ursprünge totaler Herrschaft zuallererst vom radikalen Bösen spricht, durch den Natio-

nalsozialismus mit einem Bösen konfrontiert, für das es noch keinen Namen gibt, das

sich von allem vorherigen unterscheidet. Das Böse, das sich hier zeigt, ist nicht mehr

konkretisierbar, ihm fehlt jedes Motiv und so kann es weder demjenigen zugeordnet

werden, der die Tat beging, noch kann das Opfer als einzelnes ausgemacht werden.

Arendt spricht davon, dass es »im Wesen des totalen Herrschaftsapparates und viel-

leicht in der Natur jeder Bürokratie liegt, aus Menschen Funktionäre und bloße Räder

im Verwaltungsbetrieb zu machen und sie damit zu entmenschlichen«. Der Völker-

mord stelle – auch hierin zeige sich das neue und unbekannte Böse – »einen Angriff

auf die menschliche Mannigfaltigkeit [dar], also auf ein Wesensmerkmal des Mensch-

seins, ohne das wir uns Dinge wie Menschheit oder Menschengeschlecht nicht einmal

vorstellen können«15, und stelle insofern das Menschsein selbst in Frage; trotzdem sei

sogar dieser Begriff »zwar in gewissem Sinne zutreffend, aber nicht ausreichend, schon

weil Völkermorde nicht beispiellos sind«. Angemessener schiene ihr der »aus dem eng-

lischen Imperialismus stammende Ausdruck ›Verwaltungsmassenmord‹«16.

Was hat Arendt nun also bewogen, dieses neue Phänomen ›radikal‹ zu nennen? Die

Taten, die der Totalitarismus hervorgebracht hat, scheinen die Existenz eines radikal

neuen Bösen, das von Grund auf neu und Menschen und Welt als Ganze zu bedrohen

imstande ist, bewiesen zu haben, und so war dies der erste Versuch, dieses neue Phä-

nomen zu verstehen: Das Böse zu denken als Haltloses, das bis in die letzten Tiefen

dringt: »Bis jetzt scheint der totalitäre Glaube, daß alles möglich ist, nur bewiesen zu

haben, daß alles zerstörbar ist, auch das Wesen des Menschen. Aber in ihrem Bestre-

ben, unter Beweis zu stellen, daß alles möglich ist, hat die totale Herrschaft, ohne es

eigentlich zu wollen, entdeckt, daß es ein radikal Böses wirklich gibt und daß es in

14 Vgl. Die Bibel. Hg. v. derDeutschenBibelgesellschaft. Übers. v.Martin Luther. Stuttgart 1985, S. 138.

(Joh 20,25; im Folgenden zitiert als: Die Bibel.)

15 HannahArendt [1964]: Eichmann in Jerusalem.Ein Bericht von der Banalität des Bösen.München/Berlin

201714, S. 391. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem.)

16 Ebenda, S. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 39

dem besteht, was Menschen weder bestrafen noch vergeben können. Als das Unmög-

liche möglich wurde, stellte sich heraus, daß es identisch ist mit dem unbestrafbaren,

unverzeihlichen radikal Bösen, das man weder verstehen noch erklären kann durch die

bösen Motive von Eigennutz, Habgier, Neid, Machtgier, Ressentiment, Feigheit oder

was es sonst noch geben mag und demgegenüber daher alle menschlichen Reaktionen

machtlos sind; dies konnte kein Zorn rächen, keine Liebe ertragen, keine Freundschaft

verzeihen, kein Gesetz bestrafen.«17

Dieses Böse kann nicht Teil der menschlichen Geschichte werden, von ihm kann

nicht erzählt werden, weder kann es bereut noch kann es gesühnt werden; es unter-

bricht auf diese Weise die Geschichte, innerhalb derer der Mensch als Mensch erschei-

nen kann. »Stellt man sich angesichts dieser neuesten Ereignisse auf den Boden spe-

zifisch abendländischer Geschichte, so kann man sagen: Dies hätte nicht geschehen

dürfen, und zwar in dem Sinn, in dem Kant meinte, daß während eines Krieges nichts

geschehen dürfe, was einen späteren Frieden schlechthin unmöglich machen würde.«18

In der Vorlesung Some Questions of Moral Philosophy wird Arendt einige Jahre später sa-

gen, der Krieg habe »alle moralischen Kategorien« hinter sich gelassen, »alle juristi-

schen Normen« gesprengt: »Ich habe gewöhnlich gesagt, daß dies etwas ist, das nie-

mals hätte geschehen dürfen; denn die Menschen werden unfähig sein, es zu bestra-

fen oder zu vergeben.«19 ›Das hätte niemals geschehen dürfen‹ meint nicht, so ist im

Totalitarismus-Buch zu lesen, »daß wir dies nicht wiedergutmachen können (denn gut-

machen kann man ohnehin niemals, wo Menschen wirklich handeln), sondern daß wir

dies nicht verantworten können. Politisch übernimmt jede Regierung eines Landes die

Verantwortung für das, was die vorhergehende getan hat, auch wenn sie trachtet, es

rückgängig zumachen. Ohne eine solche Übernahme gäbe es keine geschichtliche Kon-

tinuität.Menschlichmüssen wir weitgehend Verantwortung auch für das übernehmen,

was Menschen ohne unser Wissen und Zutun irgendwo in der Welt verbrochen haben

[…].«20 Das Böse ist hier also in diesem Sinne radikal: Es unterbricht die Menschenge-

schichte, zerstört die Menschen an sich: »[W]ir können […] feststellen, daß dieses radikal

Böse im Zusammenhang eines Systems aufgetreten ist, in dem alle Menschen gleicher-

maßen überflüssig werden.«21

17 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, to-

tale Herrschaft.München 19965, S. 942. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Elemente und Ur-

sprünge totaler Herrschaft.)

18 Ebenda, S. 945f.

19 Hannah Arendt [1965]:Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik.Hg. v. Jerome Kohn. Übers. v.

Ursula Ludz.München/Berlin 201611, S. 17. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Über das Böse.)

Christian Volk unterstreicht diesen Ausspruch: »Wenn das Verstehen die Voraussetzung ist, sich

mit der Welt zu versöhnen, d.h. sich in dieser Welt heimisch zu fühlen, könnte die Ungeheuer-

lichkeit des in Auschwitz geschehenen Bösen diesenWeg für alle Zeit versperren.« (Christian Volk

[2005]: Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts ›Banalität des Bösen‹. Berlin

2005, S. 59; im Folgenden zitiert als: Christian Volk: Urteilen in dunklen Zeiten.)

20 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 945f.

21 Ebenda, S. 942.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Vom Schweigen des Guten

Auf welche Weise geht diese Abschaffung der Menschen im Totalitarismus vor sich?

Dasjenige, das die Menschen als Menschen erscheinen lässt, das sie in ihrer Einzigar-

tigkeit zeigt, ist ihre Natalität, ihre Fähigkeit, Neues zu beginnen. Diese menschliche

Spontaneität nun ist es auch, die es unter totaler Herrschaft nicht geben darf, da sie

jedes Selbstverständliche allein dadurch in Frage stellt, dass sie als Immer-Neue nie-

mals und nirgendwo eingereiht werden kann. Verunmöglicht wurde sie innerhalb die-

ses Systems in zweierlei Weise: Durch die Erklärung eines notwendigen Verlaufs der

Geschichte, die jedes spontane Eingreifen überflüssig machte sowie die Unterbindung

der Möglichkeit spontaner Handlungen durch die Abschaffung der Menschen selbst,

deren Existenz in dieser Weise alsgleich zum Notwendigen und Allgemeinen erklärt

worden ist. Hier ist der Mensch wie die Geschichte selbst bloß natürlicher Verlauf und

nur noch Teil, niemals mehr einzeln und ein Selbst; eingereiht in den ewigen Lauf der

Dinge ist er zufällig in diese Welt geworfen, in der er fortan zu über-leben versucht,

und es Leben nicht mehr geben kann.

3.1.1 »Die Welt wird enger mit jedem Tag.«22 Das radikal Böse als Zerstörung

der Einzelheit der Geschichte

Um die Menschen als Einzelne unmöglich zu machen, soll der Verlauf der Geschich-

te als notwendig und unabänderlich erscheinen. Arendt hebt in Elemente und Ursprünge

totaler Herrschaft hervor, dass jedes Denken einer Selbstverständlichkeit, das also im ge-

nannten Sinne vor eine Notwendigkeit stellt, dies tut; so handele es sich bei den »von

Marx und Darwin vorgezeichneten Ideologien […] keineswegs um einen Gegensatz […],

sondern darum, daß sich ein unwiderstehlicher Bewegungsprozeß sowohl der Natur

wie der Geschichte bemächtigt hat.«23 Die Ideologie muss vereinheitlichen, was nie-

mals eines ist, stellt die eine Idee an die Stelle der Vielheit der Einzelnen. Marx gebe

mit seinem »Entwicklungsbegriff«, so Arendt in Von Hegel zu Marx »dem ideologischen

Prozess-Denken« ein Vorbild, »aus dem sich schliesslich das totalitäre Zwangsfolgern

aus einer Prämisse ergibt. Erst in diesem reisst der Faden der Tradition wirklich und

dieser Riss ist ein Ereignis, das niemals aus Gedankenvorgängen oder ideengeschicht-

lich nachweisbaren Einflüssen ›erklärt‹ werden kann. Betrachten wir diesen Riss unter

dem Gesichtspunkt des Weges von Hegel zu Marx, so können wir sagen, dass er in dem

Augenblick eintritt, wenn nicht die ›Idee‹, aber die aus der Idee entfesselte Logik ›die

Massen ergreift‹.«24

Gewiss hat Marx seineTheorie zum Fortschritt nicht aufgestellt, um eine Selbstver-

ständlichkeit zu schaffen: In seiner Umdeutung des Hegelʼschen Prozessdenkens ging

es ihm vielmehr darum, das scheinbar selbstverständliche Ausbeutungsverhältnis, in

dem sich Proletariat und Kapital gegenüberstanden, zu erhellen und zu überwinden.

22 Vgl. FranzKafka [1917]: EinBericht für dieAkademie. In: ders.: KritischeAusgabe.Drucke zu Lebzeiten.

Hg. v. Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994, S. 299. (Im Folgenden

zitiert als: Franz Kafka: Ein Bericht für die Akademie.)

23 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 953.

24 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The

Modern Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/James McFarland.

Göttingen 2018, S. 97. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Von Hegel zu Marx.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 41

Sein Historischer Materialismus sollte denMenschen wieder zu sich selbst zurückbrin-

gen, indem er ihn von einemGlauben befreien sollte, der ihn handlungsunfähigmachte.

Dementsprechend sprach er von der Religion als dem »Opium des Volks«25, da sie den

Menschen über sein Elend hinwegtröste, indem sie das bessere nach dem Tod verspre-

che. In dieser Weise werde er davon abgehalten aufzubegehren und ruhiggestellt. Sein

Materialismus ist also als Ablehnung des Göttlichen zu verstehen: Der Mensch »ist, was

er ißt«26, wie Feuerbach drastisch formuliert, wirklich ist allein das Weltliche und Ma-

terielle und auf dieses muss das Handeln sich richten.27 Hegel hingegen habe die Welt

von oben betrachtet, da er die Idee – das Geistige – als dasjenige begriff, von dem alles

andere sich ableiten ließe. Marx aber hielt die materielle Wirklichkeit für das in diesem

Sinne erste und alles Geistige für sekundär.

Arendt schreibt in Von Hegel zu Marx, Marx habe »seinen Weg zu Hegel […] als ei-

ne Umstülpung […] formuliert«. Auffallend scheint ihr an dieser Selbstdeutung, dass

solche Umstülpung ja immer »nur innerhalb eines Vorgegebenen, das als solches erst

einmal akzeptiert werden muss, vonstatten gehen kann«. So übernehme Marx Hegels

Dialektik, lasse denGeschichtsprozess aber »nun von derMaterie statt vomGeist her«28

beginnen. Marx habe – so wie auch Nietzsche in seiner »Umkehrung der Werte« bei

Platon – den Rahmen der Tradition übernommen, gleichzeitig aber dessen Autorität

geleugnet.29 Methoden aber, so sagt sie weiter, sind niemals beliebig und bestimmen

»nicht nur das Wie des Zugangs, sondern auch das Was des Gefundenen« und so war

25 Karl Marx [1844]: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: MEW (1). Hg. v. Institut für

Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 19645, S. 378.

26 Ludwig Feuerbach [1864-66]: DasGeheimnis desOpfers oderDerMensch ist,was er ißt. In: ders.: Gesam-

melte Werke, Kleinere Schriften IV, Elfter Band. Hg. v. Werner Schuffenhauer. Berlin 1972, S. 27.

27 Sicherlich konzentriert sich diese Deutung Arendts auf den einen Gedanken, dass in der

Marx’schen Umdeutung von Hegels Prozessdenken eine große Gefahr für das Einzelne liegt; im

Denktagebuch heißt es: »Es gibt nur einen wesentlichen Unterschied zwischen Hegel und Marx,

der allerdings katastrophal entscheidende Bedeutung hat, und das ist, dass Hegel seine weltge-

schichtliche Betrachtung nur auf die Vergangenheit projizierte und in der Gegenwart als ihrer Voll-

endung ausklingen ließ, während Marx umgekehrt sie ›prophetisch‹ auf die Zukunft projizierte

und die Gegenwart nur als Sprungbrett verstand. So empörend Hegels Zufriedenheit mit den ge-

genwärtig bestehenden Zuständen erscheinen mochte, so richtig war sein politischer Instinkt, sei-

ne Methode in dem zu halten, was rein kontemplativ erfassbar ist, und sie nicht zu benutzen, um

dempolitischenWillen Zwecke zu setzen oder die Zukunft für ihn scheinbar zu bessern.« (Hannah

Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 72.)

Eine gründlichere Auseinandersetzung mit Arendts Marx-Kritik unter Berücksichtigung des ge-

samten Marx’schen Werkes – das sich an zahlreichen Stellen weder als Prozessdenken versteht

noch den Menschen ganz auf das Materielle beschränkt (vgl. dazu u.a.: Karl Marx: Die Judenfrage

[1843]. In: ders./Friedrich Engels: MEW (1). Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der

SED. Berlin 1968, S. 356, 360) – wäre hier sicherlich interessant, würde aber im Rahmen meiner

Fragestellung zu weit führen. Von dem hier betrachteten Gedankenbruchstück – einer notwendig

fortschreitenden Geschichte – lässt sich imWeiteren sinnvoll ausgehen.

28 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 94.

Bei Marx heißt es in einem Brief: »Immer fester kettete ichmich selbst an die jetzigeWeltphiloso-

phie, der ich zu entrinnen gedachte.« (Karl Marx [1837]: Brief an den Vater in Trier. In: ders./Friedrich

Engels: MEW (40). Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1968, S. 10.)

29 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Vom Schweigen des Guten

die schwere Rache möglich, die auf Marx’ »Übernahme« folgte: »Die Dialektik zur Me-

thode machen, hiess, sie von den Inhalten zu befreien, die sie in Schranken gehalten

und an substantielle Wirklichkeit gebunden hatte. Dadurch wurde das Prozessdenken

ermöglicht, das so charakteristisch für die Ideologien des 19. Jahrhunderts ist und das

schliesslich in der vernichtenden Logik totalitärer Herrschaftsapparate mit ihrer von

keiner Realität mehr zu hemmenden Gewalt geendet hat.«30 Die Logik, die jedem not-

wendigen Verlauf innewohnt, macht die Frage überflüssig, da das Unabänderliche zu

befragen als sinnlos gelten muss. Solche Logik kann niemals eine Einzelne als Einzelne

ergreifen, denn diese ist, im Moment da das Notwendige an den Platz der Menschen-

Geschichte tritt, als Mensch nicht mehr in der Welt: Sie ist Masse geworden.

Ist der Mensch erst einmal ausgetreten aus sich selbst und Allgemeinheit geworden, ist

totalitäre Herrschaft möglich. Als »Wesen« solcher Herrschaft bestimmt Arendt den

Terror, der jede menschliche Handlung verhindert, die »sich bewegende Geschichte

oder Natur« aber befreit. »Sofern –nach dieser Ideologie –Natur undGeschichte Kräfte

sind, denen bis zu einem bestimmtenGradMenschen immer unterworfen sind, können

sie, wenn ihnen ein politischer Körper konstituiert werden soll, nur als Zwang verstan-

den und realisiert werden.«31 Die Kräfte von Natur und Geschichte, denen die Men-

schen von jeher unterworfen sind, werden hier in die Politik getragen, wodurch »nicht

nur die menschliche Freiheit aus dem politischen Bereich ausgeschaltet, sondern direkt

das von Natur oder Geschichte Gezwungenwerden zur Grundlage des gesamten Lebens

gemacht [worden ist].«32 Arendt vergleicht den Zwang, der inMarx’ Fortschrittsglauben

liegt, in ihrem Denktagebuch mit dem Schwimmen in einem Strom, das den Anschein

gibt, einem bloßen Sich-treiben-Lassen überlegen zu sein, die Bewegung aber letztlich

doch nur beschleunigt: »Marx: Da er [sc. derMensch],Hegel folgend, im Strom schwim-

men kann und das Schwimmen offenbar eine Aktivität gegenüber dem blossen Strömen

und Verströmen des Flusses des Weltgeschehens ist, kommt er auf den naheliegenden

Gedanken, dass der Schwimmer dem Strömen überlegen sein muss und er, versteht

er nur die Gesetze des Strömens, das Fliessen in bestimmte Bahnen lenken kann; dies

natürlich nur innerhalb der Stromgesetze, die ja zugleich auch die Schwimmgesetze

sind. Die Vergeblichkeit des Marxschen Versuches: Der Schwimmer beschleunigt nur

seinen eigenen Untergang. Die Frage ist gerade, wie man das Schwimmen im Strom

überhaupt vermeiden kann.«33

Was sich hier in der Analyse totalitärer Herrschaft zeigt, ist aber keinesfalls als

auf diesen Gegenstand beschränkt zu verstehen. Der ungehaltene Fortschritt sowohl

der uns umgebenden Welt als auch der Menschen selbst ist unserer Zeit nicht unbe-

kannt, eher wohl: erreicht heute seine – vielleicht – vollste Ausprägung. Oliver Mar-

chart schreibt: »Wenn nun irgendetwas die heutige Situation charakterisiert, dann daß

sie sich präsentiert unter dem Zeichen der Unmöglichkeit jedes Neuanfangs. Seit Margaret

30 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96.

31 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 15.

32 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 955.

33 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 43

Thatchers Stehsatz ›There is no alternative‹ zum internationalen Slogan der Neolibera-

lisierung wurde, herrscht eine Ideologie politischer Alternativlosigkeit, die historisch

wohl ihresgleichen sucht. Die Alternativentwürfe der Aufklärung des achtzehnten, der

Emanzipationsbewegungen des neunzehnten und progressiven Ideologien des zwan-

zigsten Jahrhunderts sind untergegangen, und nicht einmal die präsäkulare trügerische

Hoffnung auf ein besseres Jenseits ist geblieben. Stattdessen sind wir mit einer Pha-

lanx aus scheinbar konservativen, sozialdemokratischen, liberalen und grünen Parteien

konfrontiert, die sich alle auf eine einzige hegemoniale Ideologie geeinigt haben, die

da lautet: Es gibt kein Leben jenseits neo-liberaler Marktwirtschaft.«34 Dieses System

aber ist eines, das niemals stillsteht: Vielmehr ist es immer gerichtet auf das Bessere

und macht durch dieses alternativlose Weiter jedes Anhalten und Neudenken unmög-

lich.Hierin zeigt sichmeines Erachtens der heutige, leise, weil selbstverständliche, aber

deshalb nicht weniger »reißende Stromübermenschlicher, natürlicher oder geschichtli-

cher Kräfte«35, der eine Rettung vor der Unüberschaubarkeit derWelt zu bieten scheint.

Einen selbstverständlichen Glauben an das ›Gute‹ des Fortschritts muss Arendt also in

diesem Sinne für gefährlich halten, weil er von der Frage nach dem Einzelnen weg-

treibt. Gut ist nicht einfach ein Weiter und Besser, sondern ist die In-Frage-Stellung

des Guten selbst.

1940 schreibt Walter Benjamin in seiner IX. Geschichtsthese – die er mit anderen Schrif-

ten auf seiner Flucht Hannah Arendt übergab – einige Zeilen über den Sturm des Fort-

schritts, der jeden Widerstand unmöglich zu machen scheint. Er spricht dort von ei-

nem Engel der Geschichte, der sich »von etwas entfernt, worauf er starrt«36. Augen

und Mund dieses Engels sind weit aufgerissen, während sich ihm die Vergangenheit

zeigt als »einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft«. Dieser

Geschichtsengel möchte dasjenige, das ihn da antreibt und niemals innehalten lässt,

aufhalten, aber es weht ein Sturm, der ihn »unaufhaltsam in die Zukunft treibt, der er

den Rücken kehrt« – und so bleibt ihm nichts weiter als sein Starren. »Das« – und so

enden Benjamins Zeilen – »was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.«37 Fort-

schritt wird von Benjamin hier in seiner Gewalt und Unaufhaltsamkeit dargestellt, gilt

uns aber heute ganz im Gegenteil zumeist als etwas Positives. Diese Haltung gegenüber

dem Fortschritt ist vor allem in der Arbeitswelt, sowohl im Hinblick auf die Produktivi-

tät der Arbeit selbst als auch auf die Selbstoptimierung der Arbeitenden –während und

außerhalb der Arbeitszeit – zu beobachten. Sie zeigt sich auch in den Wissenschaften,

in denen alles als Schon-Überholtes und Zu-Überholendes erscheint. In Vom Leben des

Geistes bezeichnet Arendt »die Idee des unbegrenzten Fortschritts des 17. Jahrhunderts«

als den »ersten völlig neuen Gedanken, den das neue Zeitalter brachte« und der »ein

paar Jahrhunderte später zum beliebtesten Dogma aller Menschen wurde, die in einer

34 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung. Wien

2005, S. 25. (Im Folgenden zitiert als: Oliver Marchart: Neu beginnen.)

35 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 19.

36 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte, S. 697f.

37 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Vom Schweigen des Guten

wissenschaftlich orientierten Welt leben«38. Auf eine im Gedanken des Fortschritts lie-

gende Gefahr wird zunehmend hingewiesen39 – allerdings überwiegend mit dem Ziel,

die fortschrittliche Idee wieder stark zu machen.

Einen Versuch in diese Richtung unternimmt Amy Allen: In Das Ende des Fortschritts

formuliert sie eine Kritik an den »Ideen historischen Fortschritts und historischer Ent-

wicklung, sozialer Evolution und soziokulturellen Lernens«40 innerhalb der Kritischen

Theorie. Allen möchte keine Kritik am Fortschritt üben, vielmehr dessen Ideale »von

innen her radikal transformieren«41. Ihr Buch wendet sich konkret gegen »eine deve-

lopmentalistische, progressive Lesart der Geschichte – unter der Europa oder ›derWes-

ten‹ als aufgeklärter oder entwickelter erscheint als Asien, Afrika, Lateinamerika, der

Mittlere Osten und so weiter – und die sogenannte zivilisatorische Mission des Wes-

tens, die der Rechtfertigung von Kolonialismus und Imperialismus gedient hat«42. Sie

formuliert dieThese, dass »die Herangehensweise der KritischenTheorie an die Norma-

tivitätsbegründung radikal transformiert werden muss, wenn sie selbst dekolonisieren

und damit wahrhaft kritisch sein soll«43. Nach Allen benötigt die KritischeTheorie eine

38 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 36.

39 In der Philosophiegeschichte hat die Kritik daran, das Philosophieren selbst als In-der-Geschichte-

Stehendes zu begreifen, also als ein Nachdenken, das sich innerhalb eines Fortschreitens einzu-

ordnen oder abzugrenzen hat, im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts begonnen. (Vgl. Martin Saar

[2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit. In: Christoph Demmerling et al. (Hg.): Deutsche

Zeitschrift für Philosophie. (67/1/2019), S. 7; im Folgenden zitiert als: Martin Saar: Philosophie in

ihrer (und gegen ihre) Zeit.) Eine Möglichkeit des Bezuges, den das Denken zu seiner Zeit haben

kann, bezieht sich »von heute aus […] auf das frühere« und begreift letzteres als eines, durch das

es selbst »erst möglich gemacht wurde« (Ebenda, S. 3); als wichtigster Vertreter dieses Denkens

muss wohl Hegel gelten. Eine »skeptischere Beschreibung oder Lesart« versteht diesen Bezug auf

die Vergangenheit »als Abhängigkeit und Tiefenprägung […], die ein Heraustreten aus dem Bann-

kreis des Vergangenen« (Ebenda, S. 5) verhindert. Die wichtigsten Vertreter dieses Denkens sind

Adorno, Marcuse und Horkheimer. In dieser kritischen Theorie »wendet [die Philosophie] sich ge-

gen das Denken der Zeit, wo es nichts anderes ist als Ausdruck der Herrschaft« und Wiederho-

lung, nimmt sich dadurch aber nicht aus jedem Bezugsrahmen, sondern achtet nur genau darauf,

wann es bloß die herrschenden Ideen nachredet. Ein solches Denken, das das Schon-Gedachte

ernst nimmt und immer wieder neu weiterdenkt und hinterfragt, sich aber niemals auf Selbst-

verständlichkeiten einlässt und sich so in einen blinden Fortschritt einreiht, scheint mir Arendts

mindestens verwandt zu sein. Der Unterschied liegt wohl darin, dass die Kritische Theorie »das

Problem der Gegenwart von der Zukunft her« (Ebenda, S. 13) denkt, wobei Arendt versucht, die

Gegenwart in der Gegenwart zu denken, die sich gerade dadurch jeder Selbstverständlichkeit ver-

weigert, dass sie das Einzelne vom Einzelnen aus bedenkt. Der Verlust der Gegenwart scheint der

Preis beider Bewegungen – jener auf die Zukunft und jener auf die Vergangenheit gerichteten – zu

sein: Saar spricht in diesem Sinne von einem »Verlust der Anbindung an die Gegenwart selbst, die

nun nur noch Ort der Rückwärtsgerichtetheit oder nur noch Schauplatz erst zu führender Kämpfe

ist« (Ebenda, S. 14.). Auf welchenWegen ein Denken der Gegenwart in der Gegenwartmöglich sein

kann, wird im Folgenden zu zeigen sein.

40 Amy Allen [2016]: Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen der kriti-

schen Theorie. Übers. v. Frank Lachmann. Frankfurt a.M. 2019, S. 33. (Im Folgenden zitiert als: Amy

Allen: Das Ende des Fortschritts.)

41 Ebenda, S. 265.

42 Ebenda, S. 34.

43 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 45

Konzeption von Fortschritt, da sie sowohl auf die Zukunft gerichtet sein müsse, um

eine Hoffnung bereit zu halten und Orientierung zu geben und zugleich auf die Ver-

gangenheit, um zu zeigen, dass die normativen Ideale das Ergebnis von Entwicklungs-

oder Lernprozessen seien.44 Das Problem der Art ihrer Gerichtetheit auf die Vergan-

genheit liege darin, dass sie »den europäischen Entwicklungspfad als normativ und

nichteuropäische Kulturen undBevölkerungen als weniger entwickelt oder nicht- bezie-

hungsweise vormodern betrachten,« so dienten »Fortschritts- und Entwicklungstheo-

rien der Geschichte als ideologische Rationalisierung und Rechtfertigung eines anhal-

tenden Rassismus, Neorassismus, Kolonialismus und Neoimperialismus«45. Die Kritik

am Fortschritt ist hier nicht darin begründet, dass dieser immer auslässt – nämlich die

Einzelnen als Einzelne – sondern darin, dass er bestimmte Gruppen nicht miteinbezieht

und diese durch sein Einordnen in eine Entwicklung stark abwertet. Auf der anderen

Seite sind die Gedanken aber auch verwandt: Durch ihr fortschrittliches Geschichts-

verständnis versuchten »[b]ritische und europäische Denker des 18. Jahrhunderts, sich

die ihnen aus Kolonien in der NeuenWelt übermittelten Informationen verständlich zu

machen. […] Daraufhin haben sie eine Reihe von Stadien postuliert, die die Menschheit

durchlaufen musste, um von dort aus zu der zivilisierten kommerziellen Gesellschaft

des Europas des 18. Jahrhunderts zu gelangen.«46 Darin also sind sie verwandt, dass

sich Allens Kritik an dieser Stelle auch gegen eine Verallgemeinerung richtet, die das

Einzelne in einen einzigen Ablauf zu integrieren versucht und dadurch dieses Einzelne

zwangsläufig übergehen muss.

Allen kritisiert hier ein Verständnis, das Fortschritt als Rechtfertigung benutzt, und

möchte so einen neuen Begriff denken, der alle Menschen miteinbezieht. Auch Arendt

geht es nicht um eine grundsätzliche Infragestellung des Fortschritts, wenn sie auch

in eine andere Richtung denkt: Bedrohlich scheint ihr an der fortschreitenden Technik

nicht der Fortschritt selbst, sondern die Weise, wie er unseren Blick auf die Menschen

und die Welt – grundsätzlich, unabhängig von den je Betroffenen – verändert. Wenn

die Menschen sich selbst nur noch als Verbesserer und Verbesserbare denken, verlieren

sie dasjenige, das sie gerade als Menschen ausmacht – sich selbst als absolut Verschie-

dene und die Möglichkeit des Neuanfangs, die darin liegt – und können sich nur noch

der selbstverständlichen Entwicklung einspeisen. Im Denktagebuch heißt es: »Die Welt

verändern zuwollen, d.h. das Verändern aus der Sphäre des Handelns in die des Tuns zu

übertragen, wäre komisch –weil man ja gerade das per definitionem Veränderliche än-

dern will –, wenn es nicht möglich wäre. Indemman dem Handeln Zwecke vorschreibt

(d.h. es hindert, seinen Sinn zu entfalten), macht man es zum Tun und entfernt gerade

das Element des Veränderlichen. In anderen Worten: Das ›Verändern der Welt‹ läuft

immer darauf hinaus, Menschen am Handeln und am Verändern definitiv zu hindern.

Wir erreichen dann eineWelt, der man höchstens noch Gegenstände hinzufügen kann,

bis der allgemeine Überdruss am Gegenständlichen dazu führt, alle Gegenstände zu

vernichten – die scheinbar (als Gegenstände) dem freien, handelnden Verändern im

44 Amy Allen [2016]: Das Ende des Fortschritts, S. 43f.

45 Ebenda, S. 49.

46 Ebenda, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Vom Schweigen des Guten

Wege stehen.«47 Jedes Verändern-Wollenmuss mit der Frage abgeschlossen haben, um

sich auf ein Ziel richten zu können, das immer in der Zukunft liegen muss. Es wendet

sich willentlich von der gemeinsamen Frage ab, in der aber Veränderbarkeit einzigmög-

lich ist. Ein Denken, das immer nur Bessermachen will, muss die Menschen also von

sich selbst und so auch von der menschlichen Welt abrücken. In der Vita activa spricht

Arendt von solcher Weltflucht, davon, dass »die von Menschen errichtete Welt von der

Erde weg in den Himmel sich streckt, von dem Himmel weg in das Weltall greift, in die

Nachbarschaft von Sonne, Mond und Sternen«48.

Bruno Latour spricht in seinem TerrestrischenManifest von eben diesem Phänomen; dort

heißt es: »DenmodernenWissenschaften in ihren Anfängen ist die in der Tat revolutio-

näre Idee zu verdanken, die Erde als Planeten unter anderen aufzufassen, eingetaucht

in ein unendlich gewordenes Universum von im Kern ähnlichen Körpern.« Eine Idee,

die bedauerlicherweise »leicht pervertierbar« sei: »Aus der Tatsache, dass man den Pla-

neten von der Erde aus als einen fallenden Körper im unendlichen Universum verstehen

kann, schlussfolgern einige Köpfe, man müsse, wolle man begreifen, was auf diesem

Planeten geschieht, notwendig den Blickpunkt des unendlichen Universums einnehmen.

[…] Von diesem Großen Draußen aus wird die ursprüngliche altehrwürdige Erde von

nun an erkannt, gewogen und beurteilt.«49 Angesichts dieser Entwicklungen nun, heißt

es bei Arendt weiter, würden die Menschen meinen, das Denken sei – und könne nur

– hinter Wissenschaft und Technik zurückbleiben, obwohl es ihnen doch »immer um

Jahrzehnte vorausgeeilt«50 sei: »Denn die Wissenschaft hat nur verwirklicht, was Men-

schen geträumt haben.« Diese Errungenschaften der Forschung scheinen dem Men-

schen dazu zu dienen, »dem Gefängnis der Erde zu entrinnen«51 und die »Versuche,

Leben in der Retorte zu erzeugen oder durch künstliche Befruchtung Übermenschen

zu züchten« zielten darauf, dass »menschliche Gestalt und Funktionen radikal ›verbes-

sert‹«52 würden. Die Frage, ob dieser Weg beschritten werden solle, sei aber von den

Wissenschaften selbst »unbeantwortbar« deshalb, weil »es im Wesen der Wissenschaf-

ten lieg[e], jeden einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen«53. Die

Menschen aber können sich gerade in dieser Frage als Menschen in die Welt bringen,

wir können fragen, »ob wir unsere […] wissenschaftliche Erkenntnis und unsere unge-

heuren technischen Fähigkeiten in dieser Richtung [sc. der Wunsch, die menschliche

Gabe der Freiheit umzutauschen gegen Selbst-Geschaffenes und also Kontrollier- und

Verbesserbares] zu bestätigen wünschen«. Arendt spricht hier von einer »Rebellion des

Menschen gegen sein eigenes Dasein«54. Diese Gedanken werfen ihr Licht unbeirrbar

47 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 285.

48 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 7.

49 Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest. Übers. v. Bernd Schwibs. Berlin 20182, S. 81. (Im Fol-

genden zitiert als: Bruno Latour: Das terrestrische Manifest.)

50 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 8.

51 Ebenda, S. 8.

52 Ebenda, S. 9.

53 Ebenda, S. 10.

54 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 47

auf unser Heute; denken wir nur an die Ideen des Posthumanismus oder ›intelligente‹

Maschinen.

Auch Benjamins Engel der Geschichte kann für unseren Stand heute einstehen,

sind wir doch in diesem Sinne ständig Getriebene in die Zukunft und die Entwick-

lung. Das unaufhörliche Suchen nach weiterer Optimierung führt unweigerlich dazu,

dass das Jetzt-Sein an Bedeutung verliert, welches ernst zu nehmen hieße, das Ge-

gebene – jetzt – zu hinterfragen, sich jetzt in einen Bezug zu setzen. Es führt dazu,

dass nicht mehr einzelne Menschen ihre Gegenwart befragen und sie so überhaupt erst

zu einer Menschen-Zeit machen, sondern sich vielmehr immer schon in einem Später

befinden, als ewig verbesserbare Menschenkörper. Zugleich befinden wir uns noch in

der Vergangenheit – so wie auch der Blick des Angelus Novus dorthin starrt, allein auf

das Vergangene, das da Trümmer auf Trümmer häuft – und werden in diesem Starren

handlungsunfähig; trauen uns kein Urteil mehr zu und machen es so gleichermaßen

unveränderbar und unhinterfragbar. In gewisser Weise ist Benjamins Engel – und sind

auch wir – aus der Zeit gefallen, verweht zwischen zwei: dem schon Vergangenen und

dem noch Kommenden. Die Notwendigkeit, die der Fortschritt lautstark verkündet,

schreitet unbeirrt vorwärts undmuss die Gegenwart so ständig auslassen: Was jetzt ist,

ist immer schon gedacht als Im-Fortschritt-Begriffenes. Der Mensch aber – vielmehr

die Menschen, jeder je Einzelne – schreitet in eben dieser Weise auch an sich selbst

vorbei, vergisst sich und verweht. Der Fortschritt treibt, er ist ein Sturm, eine Natur-

gewalt: Der Mensch kann nichts weiter tun, als das von ihm In-Bewegung-Gesetzte zu

sehen und sich immer sogleich wieder von ihm zu entfernen. Auch der Sturm unserer

Zeit ist ein in dieser Weise Angestarrter: Er ist die Selbstverständlichkeit, mit der alles

Einzelne ins Allgemeine – und so Verbesserbare – getrieben wird. Arendt betont im-

mer wieder, dass diese treibende Kraft darin liegt, dass wir das menschliche Denken

demwissenschaftlichen unterzuordnen versuchen und demGuten auf diesemWege die

Absage erteilen: »Wird die Erfahrung der ständigen Berichtigung in der wissenschaft-

lichen Forschung verallgemeinert, so führt sie zu dem merkwürdigen ›immer besser‹,

›immer wahrer‹, das heißt, in die Grenzenlosigkeit des Fortschritts, die als solche zu-

gibt, daß das Gute und das Wahre unerreichbar sind.«55

Nun geht es Arendt mitnichten darum, für Stagnation oder Konservatismus zu plä-

dieren, das gerade nicht: Die Frage ist vielmehr, wie ein Handeln – eines, das die Han-

delnde und das Jetzt meint – möglich sein kann. Was vergessen wir – vielleicht auch:

wen lassenwir zurück –wennwir in dieserWeise immer schon für und so in der Zukunft

denken? Inwiefern muss jedes echte Fragen in Jaspers Sinne immer »ganz gegenwär-

tig« sein? Ein Denken, das die Pluralität der Menschen mit-denkt, kann nicht schon

in der Zukunft sein, sondern muss an die Sprechenden und ihre Zeit gebunden blei-

ben. Ein solches Denken würde die absolute Verschiedenheit der Menschen ernst neh-

men und ihre je eigene Deutung der Vergangenheit, die dann nicht als Unveränderbare

zum (Er-)Starren führen, sondern ermöglichen würde, diese als »Zeitschichten [wahrzu-

nehmen], die sich überlagern, verzweigen, verdicken oder verdünnen, eng an anderen

Schichten gelagert«56, wie Martin Saar schreibt. Selbst dieses Bild aber »dürfte noch

55 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 64.

56 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Vom Schweigen des Guten

zu verdinglichend sein«, heißt es weiter, und mit Bezug auf Bergson und Benjamin:

»Das angemessenere Bild wäre wohl eher eines der miteinander kommunizierenden

Zeitströme, die sich von hinten, aus der Vergangenheit kommend, nach vorne, in die

Zukunft fließend, in einem selbst hochbeweglichen Feld verlieren.«57 Die Aufgabe in-

nerhalb dieser Bewegungen wäre es dann, herauszufinden, was heute an der Zeit ist,

welche Fragen heute drängend sind, und diese dann in den gemeinsamen Raum zu

stellen. Solches Fragen wehrt sich gegen Festgeschriebenes, es weigert sich, sowohl das

Vergangene als auch das Zukünftige als Unveränderbares und schon Gesetztes anzuer-

kennen und die Gegenwart als etwas herzugeben, das zunächst der einen, dann schon

der anderen Zeit zugehört. Es ist eine unaufhörliche »Unruhe im Denken, das nicht

stillstehen will, weil sein Gegenstand, seine Zeit, es auch nicht tut«58.

Das Bild eines Menschen, der, bestürmt sowohl vom Zukünftigen als auch vom Vergan-

genen, versucht, »ganz gegenwärtig«59 zu sein, erinnert an eine andere Geschichte, die

auch Hannah Arendt mehrfach kommentiert60: Kafkas Beschreibung eines Kampfes. Es

wird erzählt von einem »Er«, der »bedrängt« wird von »zwei Gegnern«61: Die Kraft, die

ihn von vorne rückwärts drängt, unterstützt ihn scheinbar im Kampf gegen jene, die

ihn von hinten vorwärts drängt und umgekehrt. Doch da es ja nicht nur diese beiden

gibt, sondern auch ihn selbst, ist diese Unterstützung »nur theoretisch«. Die Zukunft

drängt die Vergangenheit ins Vergangene und sagt: Du bist bereits vergangen und bist,

was du bist. Die Vergangenheit schiebt die Zukunft nach vorn und sagt: Du bist erst in

der Zukunft und bist, was du sein wirst.Was aber will dieser Gegenwärtige, »wer kennt

57 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 15.

58 Ebenda, S. 20.

59 In einer Aufzeichnung in den Denktagebüchern heißt es: »Verglichen mit der vergangenen Ewig-

keit, die war, bevor wir waren, und mit der zukünftigen Ewigkeit, die sein wird, nachdem wir ge-

wesen sind, ist unsere gesamte Existenz hier reine Präsenz. Wirklich leben heisst, diese Gegenwart

realisieren […] und sie sich nicht in Vergangenheit und Zukunft auseinander schlagen lassen.«

(Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 9.)

In einem Brief an Jaspers schreibt sie zu seinem Ausspruch »Weder dem Vergangenen anheimfal-

len noch dem Zukünftigen. Es kommt darauf an, ganz gegenwärtig zu sein.« (Vgl. Kap. II/ Fußnote

114): »Dieser Satz traf mich mitten ins Herz.« (Hannah Arendt [1950]: Arendt an Jaspers, S. 189.)

60 Vgl. u.a.: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 198ff./Hannah Arendt [1961]: Vorwort:

Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164, S. 11ff. (Im Folgenden zi-

tiert als: Hannah Arendt: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft.)

61 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes: Novellen, Skizzen, Aphorismen. In: ders.: Gesammelte

Werke in Einzelbänden. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1954, S. 300; zitiert nach: Hannah Arendt:

Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. München 20164, S. 11. (Im

Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Beschreibung eines Kampfes.)

Auf diese Ähnlichkeit macht auch Maike Weißpflug aufmerksam. Sie deutet so: »In Benjamins

Bild gesprochen lässt sich Arendts Kafka-Interpretation wie folgt lesen: Es gilt, angesichts histori-

scher Katastrophen, nicht bei dem Schrecken, der Hilflosigkeit des Engels zu verharren, sondern

der Ohnmacht entgegenzutreten. Dies kann nur gelingen, wenn die Vorstellung einer linear vor-

anschreitenden Zeit und der darauf aufsattelnde Glaube an den Fortschritt der Menschheit auf-

gegeben wird.« (MaikeWeißpflug [2019]:Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin 2019,

S. 143; im Folgenden zitiert als: Maike Weißpflug: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 49

schon seine Absichten?«62 »Er« will wohl nichts Konkretes, denn er ist jetzt und so weder

schon vorbei noch erst im Werden, er träumt nur: »Immerhin ist es sein Traum, daß

er einmal in einem unbewachten Augenblick – dazu gehört allerdings eine Nacht, so

finster wie noch keine war – aus der Kampflinie ausspringt und wegen seiner Kampfe-

serfahrung zum Richter über seine miteinander kämpfenden Gegner erhoben wird.«63

Er träumt von einem Moment ohne Wachen, der finster ist. Einem Ort, an dem

nichts mehr sichtbar und berechenbar ist, sondern in dem das Nichts, das Unfassbare

den Raum einnimmt. Da kann er selbst erscheinen, nicht mehr nur zwischen den Zei-

ten, auf der Kampflinie, sein, sondern aus dieser herausspringen und über den Zeiten

stehen, sie richten: Aber im Dunkeln. Der eigentlich im Hellsten agierende, abwägende

Richter kann hier erst über die Zeiten urteilen in der Finsternis, die nicht begrifflich

ist, sondern fern des Fassbaren steht und zwar wegen derjenigen Erfahrung, die er im

Jetzt macht. Beide Zeiten versuchen den Raum des Gegenwärtigen einzunehmen: Die

Vergangenheit will es als Im-nächsten-Moment-Vergangenes begreifen, die Zukunft als

Im-nächsten-Moment-Zukünftiges. Die Gegenwart kann nur gegenwärtig sein in dem

Moment, in dem sie gar nicht mehr begriffen werden will, im Moment der Dunkelheit.

Denn das Gegenwärtige ist unbestimmt, es ist offen und ungreifbar. Dass es Gegen-

wart gibt, »die Tatsache, dass überhaupt ein Kampf stattfindet«, ist für Arendt einzig

der Verdienst desjenigen, der da ausharrt, denn ohne ihn, hätten sich wohl »die Kräf-

te der Vergangenheit und Zukunft […] vor langer Zeit gegenseitig neutralisiert oder

zerstört«64. In diesem Ausharren also liegt die Möglichkeit einer Gegenwart, die sonst

einfachhin nicht existierte: »Nur weil der Mensch in die Zeit eingefügt ist und nur in

demMaße, in dem er auf seinem Boden steht, wird der Fluß der indifferenten Zeit un-

terbrochen und es entstehen die Zeiten; es ist dieses Eingefügtsein – der Anfang von

einem Anfang, in AugustinsWorten –, das das Zeitkontinuum in Kräfte aufteilt«65. Der

Mensch erst schafft die Gegenwart, indem er über sie spricht. Im Sprechen erst entsteht

der Zwischenraum, den Hannah ArendtWelt nennt.

Vom ewigen Angetrieben-Sein spricht Arendt an anderer Stelle in Bezug auf solche

Tätigkeiten, die keine Unterbrechung zulassen und so ein Bedenken der Gegenwart ver-

unmöglichen: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen Ausdruck: ›stop and think‹ –

62 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes, S. 11.

63 Ebenda.

64 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 14.

65 Ebenda.

Martin Heidegger sagt über das Menschliche alles Gegenwärtigen: »Wir sind ein Gespräch – und

das will sagen: wir können voneinander hören. […] Wo ein Gespräch sein soll, muss das wesentli-

che Wort auf das Eine und Selbe bezogen bleiben. […] Das Eine und Selbe aber kann nur offenbar

sein im Lichte eines Bleibenden und Ständigen. Beständigkeit und Bleiben kommen jedoch dann

zum Vorschein, wenn Beharren und Gegenwart aufleuchten. […] Erst seitdem die ›reißende Zeit‹

aufgerissen ist in Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, besteht die Möglichkeit, sich auf ein

Bleibendes zu einigen. Ein Gespräch sind wir seit der Zeit, da es ›die Zeit ist‹. Seitdem die Zeit auf-

gestanden und zumStehen gebracht ist, seitdem sindwir geschichtlich. Beides – ein Gesprächsein

und Geschichtlichsein – ist gleich, gehört zusammen und ist dasselbe. (Martin Heidegger [1936]:

Hölderlin und das Wesen der Dichtung. In: ders.: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Frankfurt a.M.

20127, S. 38f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Vom Schweigen des Guten

halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne anzuhalten. Wenn Sie je-

manden in eine rastlose Tätigkeit hereinzwingen, […], dann werden Sie immer dieselbe

Geschichte haben. Sie werden immer die Sache haben, dass Verantwortungsbewusst-

sein sich nicht bilden kann. Es kann sich nur bilden in demMoment, woman reflektiert

– nicht über sich selbst, sondern über das, was man tut.«66 In diesem Sinne müsse die

Reflexion für alles Totalitäre »Lähmung« bedeuten: Zum einen nämlich durch die »Un-

terbrechung aller anderen Tätigkeiten«, zum anderen auch durch seine »Nachwirkung«:

»Ist man durch sie hindurchgegangen, so fühlt man sich unsicher in den Dingen, die

über jeden Zweifel erhaben schienen, als man noch gedanken-los tätig war. Hatte man

etwa allgemeine Verhaltensregeln auf Einzelfälle angewandt, wie sie im gewöhnlichen

Leben auftreten, so fühlte man sich gelähmt, weil keine solche Regel dem Wind des

Denkens standhalten kann.«67 Das Böse, das die Menschen überflüssig macht, da es

durch seine Setzung einer notwendigen Bewegung menschliche Spontaneität unmög-

lich macht, liegt also in dieser Rastlosigkeit, die ein Be-Denken des Moments nicht

zulässt und so an den Fortlauf ausliefert. Das Denken ist es allein, das aus diesem Lauf

auszusteigen verhilft, das den Sturm des gedankenlosen Fortschritts vorbeiziehen und

über das Selbstverständliche hinauskommen lässt: »Wir widerstehen dem Bösen, in-

dem wir uns der glatten Oberfläche der Dinge entziehen und beginnen zu denken –

das tun wir, indem wir uns nach einer anderen Dimension strecken als jener, die be-

schränkt ist durch den Horizont des Alltäglichen.«68

Denken setzt immer einen neuen Anfang, zeigt die Menschen als Einzelne, da es diese

je Einzelnen sind, die da denken. Das Böse zeigt sich in der Verunmöglichung des Den-

kens, das zunächst darin liegt, die Geschichte als Notwendige darzustellen, in der der

Mensch nicht mehr tätig sein kann, sondern nur noch ein »kleines Rädchen im Ge-

triebe«69 darstellt. Nicht nur darin, dass die Menschen-Geschichte vereinheitlicht wird,

zeigt sich das Böse, solches Auslöschen von Einzelheit widerfährt auch den Menschen

selbst. Arendt macht dies deutlich, wenn sie die totalitäre Herrschaft von der Tyrannei

scheidet. Jene setze »an die Stelle der Zäune der Gesetze ein eisernes Band […], das

alle so eng aneinander schließt, daß nicht nur der Raum der Freiheit, wie er in ver-

fassungsmäßigen Staaten zwischen den Bürgern existiert, sondern auch die Wüste der

Nachbarlosigkeit und des gegenseitigenMißtrauens, die der Tyrannis eigentümlich ist,

verschwindet, und es ist, als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-giganti-

sches Einzelwesen. […] DemTerror gelingt es, dieMenschen so zu organisieren, als gäbe

es sie gar nicht im Plural, sondern nur im Singular, als gäbe es nur einen gigantischen

Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in den Marsch eines automatisch notwen-

66 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54.

67 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 175.

68 Hannah Arendt [1963]: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton. In: dies.: The Jewish Wri-

tings. Hg v. Jerome Kohn and Ron H. Feldman. New York 2007, S. 479f. (Im Folgenden zitiert als:

Hannah Arendt: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton.) [Übersetzung der Autorin.]

69 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 51

digen Natur- oder Geschichtsprozesses mit absoluter Sicherheit und Berechenbarkeit

einfallen.«70

Christian Volk zeigt, dass Arendt »hinter dem blinden Hinnehmen und verbisse-

nen Praktizieren von vorgegebenen Prinzipien, hinter der beschriebenen Pflichttreue

des modernen Menschen kein ökonomisches Kalkül und keinen individuellen Macht-

hunger entdeckt, sondern eine zutiefst existentielle Frage des menschlichen Daseins,

nämlich die Frage nach dem Sinn.«71 Die Frage nach dem Sinn – der für Arendt heißt,

das Einzelne als Einzelnes verstehen zu wollen – wird hier also mit der Auslieferung

an das Allgemeine beantwortet. Im ewigen Verbessern findet der Mensch einen Zweck:

Die fortwährende Bewegung, das nie endende Besser-Werden. Dies aber ist kein Sinn,

sondern eben ein Zweck, und das Sein ist zum Mittel degradiert, diesen Zweck zu er-

füllen. Es ist auch keine Frage, sondern eine Relation, der hier Folge geleistet wird,

ein Sturm vielleicht, dem sich anheimgegeben wird; ein Sich-mit-den-Flügeln-in-den-

Sturm-Legen und dieses Verweht-Sein mit dem Fliegen selbst verwechseln.

Sinn aber ist niemals Ergebnis, es ist dasjenige, das sich imDenken und Sprechen selbst

zeigt, das nicht zu konservieren ist. Ergebnis ist immer nur dasjenige Errechenbare,

das das Tun der Verbesserer hervorbringt. Um diese Lücke zu füllen, setze der Mensch

anstelle des Sinns den Warenwert. Solche Werte »sind niemals Produkte einer spezi-

ellen, menschlichen Tätigkeit, sondern entstehen, wann immer Produkte, gleich wel-

cher Art, in die dauernd sich verschiebende Relativität des zwischen Gliedern der Ge-

sellschaft obwaltenden Austausches geraten«72. Der Wert der Einzelnen bestimmt sich

fortan nur noch »im Verhältnis zu anderen Gegenständen, die außerhalb seiner selbst

liegen«73. Arendt spricht in diesem Zusammenhang von einer »Subjektivität des Brau-

chens«: »Nur in einer absolut anthropozentrisch geordneten Welt, in der der Mensch

selbst als Gebrauchender der Endzweck ist, der den endlosen Zweckprogressus zum

Halten bringt, kann der Nutzen als solcher zu einer Bedeutung kommen, die dem Sinn

nahe kommt.«74 An die Stelle des Sinnes, den die Einzelne im Einzelnen ersinnt, tritt

hier »das zufällige, subjektive Brauchen oder Nicht-Brauchen des Einzelnen«75.

3.1.2 »Ein Käfig ging einen Vogel suchen.«76Das radikal Böse als Zerstörung

der Einzelheit der Menschen

Es hat sich gezeigt, wie die Behauptung eines selbstverständlichen Verlaufs der Ge-

schichte die Menschen als Einzelne abschafft, indem sie diese – angetrieben durch den

Sturm, der jedes Denken verunmöglicht – von ihrer Freiheit, der menschlichen Mög-

lichkeit eines neuen Anfangs, wegtreibt und in etwas einverleibt, dem alles Neue fremd

70 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

71 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 62.

72 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 197.

73 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 74.

74 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 184.

75 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

76 Vgl. Franz Kafka [1916-18]: Aphorismen. Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften aus dem

Nachlaß. Frankfurt a.M. 2008, S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Vom Schweigen des Guten

bleiben muss. Ihre Einzelheit ist aber nicht nur durch die Ver-selbstständ-lichung die-

ses Äußeren in Gefahr, sondern wird zugleich bedroht von dem Versuch, sie selbst als

von sich aus Allgemeine zu verstehen.

Die Menschen vermögen sich in ihrer Einzelheit zu zeigen, indem sie als sie selbst

handeln. Solches Handeln hebt sie aus der Allgemeinheit, da die Handlung als nur von

ihnen Ausgehende immer einzeln ist und sie durch diese in einen vermeintlich natür-

lichen Verlauf eingreifen können. Im Totalitarismus wird dieser Fähigkeit zur Spon-

taneität ein Ende gesetzt, indem erst die juristische, dann die moralische und zuletzt

die eigentlich menschliche – die spontane – Person »ertötet«77 wird. Im ersten Schritt

wurden die Menschen durch ihre Verschleppung in Konzentrations- und Arbeitslager

ihrer Rechte beraubt. Solche totale Entrechtung zeigt sich zunächst in der »Willkür der

Einlieferungen«78. Diese »bezweckt die bürgerliche Entrechtung aller von einem totali-

tären Regime Beherrschten, die schließlich in ihrem eigenen Lande so vogelfrei werden

wie sonst nur Staaten- und Heimatlose. Die Entrechtung des Menschen, die Tötung der

juristischen Person in ihm ist Vorbedingung für sein totales Beherrschtsein«79. Hier ist

also der erste Schritt hin zu einer Vereinheitlichung, zur Schaffung eines Menschen-

körpers, der keine Einzelnen mehr kennt, gemacht.

Der nächste Schritt dieser »Präparierung lebendiger Leichname«80 – Menschen,

die ihresMensch-Seins beraubt worden sind – ist dann die Ermordung dermoralischen

Person.Dies geschieht, indemder Selbstmord, der denMenschen sonst alsMöglichkeit,

moralisch nicht treffbaren Entscheidungen ein Ende zu setzen, bleibt, ausgeschlossen

wird: »Wie ein Mensch entscheiden soll, der vor die Wahl gestellt wird, entweder sei-

ne Freunde zu verraten und damit zu ermorden oder seine Frau und Kinder, für die

er ja in jedem Sinne verantwortlich ist, dem Tode preiszugeben, ist schlechthin nicht

mehr auszumachen, vor allem dann nicht, wenn Selbstmord automatisch Mord an der

eigenen Familie bedeutet. Die Alternative liegt hier nicht mehr zwischen Gut und Böse,

sondern zwischen Mord und Mord.«81 Tritt vor: Wir hören/Daß du ein guter Mann bist.//

77 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 935.

78 Ebenda, S. 928.

In Bezug auf die Zufälligkeit der Gewalt sind einige Gedanken zum Bösen aus einem Band zu den

Arendt-Tagen 2005 interessant: SusanNeiman schreibt dort, der »Terrorismus der Gegenwart« fal-

le auch in dieser Weise in Gesellschaften ein: »Naturkatastrophen sind blind für moralische Un-

terscheidungen […]. Wie Erdbeben schlagen Terroristen von ungefähr zu, wer stirbt, hängt von

Zufällen ab«. (Susan Neiman [2005]: Das Banale verstehen. In: Detlef Horster (Hg.) Das Böse neu

denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006, S. 412.) Peter

Fuchs geht noch weiter, indem er sagt, dass das »terroristische Morden« seineWahllosigkeit nicht

bloß »billigend in Kauf« nehme, sondern dieser »Nebeneffekt der gesuchte, der erwünschte Effekt

[sei], weil nur er dauerhaft gesellschaftliche Kommunikation irritiert, insofern niemand sich (so-

zusagen durch Unschuld geschützt) sicher fühlen kann.« (Peter Fuchs [2005]: Die ›bösen‹ Anonyma

– zur sozialen Funktion des Terrors. In: Ebenda, S. 35.)

79 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 928.

80 Ebenda, S. 929.

81 Ebenda, S. 930.

In Eichmann in Jerusalem erzählt Arendt die Geschichte des deutschen Militärarztes Peter Bamm:

»Wir wußten das. Wir taten nichts. Jeder, der wirklich protestiert hätte oder etwas gegen das

Mordkommandounternommenhätte,wäre vierundzwanzig Stunden später verhaftetwordenund

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 53

Du bist nicht käuflich, aber der Blitz/Der ins Haus einschlägt, ist auch/Nicht käuflich./Was du

einmal gesagt hast, dabei bleibst du./Was hast du gesagt?/Du bist ehrlich, sagst deine Meinung?/

Welche Meinung?/Du bist tapfer./Gegen wen?/Du bist weise./Für wen?/Du siehst nicht auf dei-

nen Vorteil./Auf wessen?/Du bist ein guter Freund./Auch guter Leute?//So höre: Wir wissen/Du

bist unser Feind. Deshalb wollen wir dich/Jetzt an eine Wand stellen. Aber in Anbetracht deiner

Verdienste/Und guten Eigenschaften/An eine gute Wand und dich erschießen mit/Guten Kugeln

guter Gewehre und dich begraben mit/Einer guten Schaufel in guter Erde.82 An diesem Punkt

der Gleichgültigkeit kündigt sich der vollständige Verlust von Menschlichkeit an: Die je

einzelne Entscheidung des Individuums – die immer allerletzte Möglichkeit der Ein-

zelnen – wird unmöglich gemacht: In der Verwehrung dieses letzten Ausdrucks von

freier Wahl liegt das Ende jeder Einzelheit.

Nachdem die juristische und die moralische Person vernichtet wurden, bleibt noch die

Fähigkeit zur spontanen Handlung, in der sich Einzelheit verwirklichen kann. Eine völ-

lige Vereinheitlichung der »Menschen in ihrer unendlichen Pluralität so zu organisie-

ren, als ob sie alle zusammen nur einen einzigen Menschen darstellten, ist nur mög-

lich, wenn es gelingt, jeden Menschen auf eine sich immer gleichbleibende Identität

von Reaktionen zu reduzieren, so daß jedes dieser Reaktionsbündel mit jedem anderen

vertauschbar ist«83. Die gänzliche Reduktion auf bloßes Reagieren, also den Gegensatz

jedes spontanen Handelns, war ausschließlich in den Konzentrationslagern möglich.

Hier konnte nur noch das Überleben zählen, das mit Leben nichts zu tun hat. Primo

Levi erzählt in dieser Weise von seinen Erlebnissen, wenn er sagt: »[U]nsere Weisheit

ist: ›nicht zu begreifen suchen‹, sich kein Bild von der Zukunft zumachen, sich nicht da-

mit abzuquälen, wie und wann alles ein Ende nehmen wird; nicht zu fragen, auch sich

selbst nichts zu fragen.«84 Dieses Aufhören des Sich-selbst-Fragens fällt mit der Ab-

schaffung des Menschen zusammen und so sagt er: »Wir sind nichts anderes als müde

Tiere.«85 Und wir trugen einen so hohen Gaumen, dass sich beim Gehen das Echo der Schritte im

Mund überschlug. EineDurchsichtigkeit im Schädel, als hätteman zu viel grelles Licht geschluckt.

verschwunden. Es gehört zu den Raffinements der totalitären Staatskonstruktionen unseres Jahr-

hunderts, daß sie ihren Gegnern keine Gelegenheit geben, für ihre Überzeugung einen großen

dramatischen Märtyrertod zu sterben. […] Es ist gewiß, daß jeder, der es gewagt hätte, lieber den

Tod zu erleiden als schweigend Verbrechen zu dulden, nutzlos sein Leben geopfert hätte. Damit

will ich nicht sagen, daß ein solches Opfer moralisch sinnlos gewesen wäre, es ist nur gesagt, daß

es praktisch nutzlos gewesen wäre. Niemand von uns hatte eine Überzeugung, deren Wurzeln

tief genug gingen, ein praktisch nutzloses Opfer um eines höheren moralischen Sinnes willen auf

sich zu nehmen.« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 346.) Was das totalitäre System

hier verhindert, ist die sich aus einer Handlung entwickelnde Erzählung, es geht um den Verlust

von Sprache, der Einzelheit: die Erscheinung der einzelnen Geschichte verunmöglicht. Ich werde im

letzten Kapitel darauf zurückkommen.

82 Bertolt Brecht [1935]: Verhör des Guten (Me-ti/Buch der Wendungen). In: ders.: Gesammelte Werke,

Zwölfter Band, Prosa 2. Frankfurt a.M. 1967, S. 462f.

83 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 907.

84 Primo Levi [1947]: Ist das ein Mensch? Die Atempause.München/Wien 1991, S. 112.

85 Ebenda, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Vom Schweigen des Guten

So ein Licht, das sich imMund selber anschaut, sich süßlich ins Gaumenzäpfchen schleicht, bis es

anschwillt und einem ins Hirn steigt. Bis man im Kopf kein Hirn, nur das Hungerecho hat.86

Ruth Elias berichtet von der Entwicklung eines tierischen Instinktes, der immer ein

Allgemeines und Vergleichbares ist. Sie schreibt: »Die Deutschen wollten unsere Körper

und schon vorher unseren Geist vernichten. Wir waren von der Außenwelt völlig ab-

geschnitten. Keinerlei Nachrichten, Zeitungen, Bücher oder andere geistige Nahrung.

Wir waren gezwungen, apathisch den Tag zu überstehen und automatisch unsere Ar-

beit zu verrichten. […] In uns entwickelte sich überhaupt ein sehr starker, ausgeprägter

Instinkt. Ich glaube, es war dieses Animalische, welches unsere Schritte, Entscheidun-

gen und Taten leitete. Unsere Reaktionen waren nur instinktiv, nur darauf gerichtet,

das eine zu retten, was uns geblieben war: das nackte Leben. Wir entwickelten einen

Spürsinn, ein Verteidigungs- undWarnungssystem. Alle diese Instinkte erstrebten nur

ein einziges Ziel: Überleben.«87 Totale Herrschaft ist nur dann möglich, wenn die Men-

schen absolut be-ein-fluss-bar sind, »wenn es auf nichts anderes mehr ankommt als auf

absolut kontrollierbare Reaktionsbereitschaft, auf restlos aller Spontaneität beraubte

Marionetten. Menschen sind, gerade weil sie so mächtig sind, vollkommen nur dann

zu beherrschen, wenn sie Exemplare der tierischen Spezies Mensch geworden sind.«88

Die Auslöschung des Menschlichen geht hier sogar zweifach vonstatten: Sowohl durch

dieHerabsetzung desMenschen zu einembloßen Exemplar, das qua bestimmter Eigen-

schaften der Gattung Mensch zugehört, als auch dadurch, dass die Ermordeten im Tod

nicht Ermordete waren, sondern Nie-Existente. Ihr In-der-Welt-gewesen-Sein wurde

ausgelöscht, alle Spuren verwischt. Hier ist der letzte Schritt gemacht hin zu dem »gro-

tesk-gigantischen Einzelwesen«89, das jede Einzigartigkeit ausschließt, ja: in ihren Ur-

sprüngen verunmöglicht. Im gewöhnlichen Verständnis des Mörders ließe sich sagen,

dieser vernichte ein Menschenleben, nicht aber ist er versucht, eine Existenz als Ganze

zu negieren. Wenn er Spuren zu verwischen sucht, tut er dies, um seine eigene Iden-

tität unsichtbar zu machen.90 Die totale Herrschaft aber verleugnet das Dagewesen-

Sein an sich. Solche Auslöschung muss das Ende jeder menschlichen Geschichte be-

deuten, denn aus jeder Erzählung erwächst Ge-denken und Gespräch, in ihr zeigt sich

die Menschlichkeit, zeigt sich das Einzelne.

In diesem Vorgehen liegt etwas zuvor nie Dagewesenes: »Die abendländische Welt

hat bisher noch immer, auch in ihren dunkelsten Zeiten, dem getöteten Feinde das

Recht auf Erinnerung als eine selbstverständliche Anerkennung dessen, daß wir alle

Menschen (und nur Menschen) sind, zugestanden. Nur weil Achill selbst zu Hektors

Begräbnis rüstete, nur weil auch die despotischen Regierungen den toten Feind ehrten,

nur weil die Römer den Christen erlaubten, ihre Märtyrergeschichten zu schreiben, nur

weil die Kirche ihre Ketzer in der Erinnerung der Menschen erhielt, war und konnte nie

86 Herta Müller [2009]: Atemschaukel. München 2009, S. 25.

87 Ruth Elias [1988]:DieHoffnung erhieltmich amLeben.MeinWeg von Theresienstadt undAuschwitz nach

Israel.München 1995, S. 142.

88 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 937.

89 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

90 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 914.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 55

alles schlechthin verloren sein. Sterben konnte man immer für seine Überzeugungen.

Indem die Konzentrationslager den Tod selbst anonym machten […], nahmen sie dem

Sterben den Sinn, den es immer hatte haben können. Sie schlugen gewissermaßen dem

einzelnen seinen eigenen Tod aus der Hand, zum Beweise, daß ihm nichts mehr und er

niemandemmehr gehörte. Sein Todwar nur die Besiegelung dessen, daß es ihn niemals

gegeben hatte.«91 Dies ist der letzte Schritt hin zu einer Auslöschung des Menschen,

denn die Erinnerung ist es, die Denken und Menschlichkeit im Leben hält.

Arendt spricht hier vom radikal Bösen, weil sie dasjenige, für das es keinen Begriff gibt,

das Unvorstellbare und Grauenhafte, zu benennen sucht – es ist abgrundtief, es ist

nicht zu überblicken undmaßlos. Der Begriff entstand – so ist in den Denktagebüchern

nachvollziehbar – in Abgrenzung zu dem, was bis dahin unter den Begriff des Bösen

gefallen war. In ihren Aufzeichnungen von 1951 trennt sie zwischen »dem radikal Bösen

und der Schlechtigkeit.« Die Schlechtigkeit definiert sie hier als »selbstisch […], weil

sie immer Motiven entspringt, also keinen eigenen Ursprung hat.« Sie muss so immer

»durch das Selbst limitiert«92 bleiben.Das radikal Böse soll hier also verdeutlichen, dass

es nicht mehr darum geht, von schlechten Motiven geleitet der Versuchung des Bösen

zu erliegen. Vielmehr gibt es weder Motive noch Versuchung: Das Böse zeichnet sich

nun aus durch seine »Selbstlosigkeit«93, es ist nicht mehr an eine Einzelne und ihren

Willen gebunden, sondern ›radikal‹ in dem Sinne, dass es sich in seiner Allgemeinheit

und Unzuordbarkeit ins Extreme auszudehnen imstande ist. Radikal aber, so wird sich

in ihren weiteren Auseinandersetzungen zeigen, heißt immer auch tiefgründig, wur-

zelhaft, und das gerade ist das Böse niemals: Es ist die absolute Oberfläche, dem Men-

schen nicht zugehörig, immer bloß äußerlich und extrem, wurzellos und entwurzelnd.

»Unter den Bedingungen der Entwurzeltheit gehen die Dimensionen der Grösse und

Tiefe verloren, die zusammengehören. Grösse entsteht, wenn die Tiefe zum Vorschein

kommt, in die Welt hineinragt; alle Grösse ist in der Tiefe verwurzelt. […] Die Entwur-

zelung bringt mit sich die Dimension der Weite die als solche die Flachheit bereits in

sich hat als Flächigkeit.«94

91 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 930.

92 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 128.

93 Ebenda.

94 Ebenda, S. 451f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Vom Schweigen des Guten

3.2 »Schwarze Milch der Frühe wir trinken sie abends wir trinken sie
mittags und morgens wir trinken sie nachts.«95Das Böse als Extremes

Ein Bild hielt uns gefangen. Und heraus

konnten wir nicht, denn es lag in unsrer

Sprache, und sie schien es uns nur unerbitt-

lich zu wiederholen.

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersu-

chungen

1963, als Arendt ihre Berichte zum Prozess gegen Adolf Eichmann verfasst, ändert sich

ihr Denken vom Bösen von Grund auf. Sie fasst es von nun an als Extremes: »Ich bin

in der Tat heute der Meinung, dass das Böse immer nur extrem ist, aber niemals ra-

dikal.«96 In den Elementen und Ursprüngen totaler Herrschaft sah Arendt sich mit einem

Bösen konfrontiert, das mit gewöhnlichen Begriffen kaum zu fassen war und so nannte

sie es radikal – in absoluter Weise neu, von den Wurzeln an, vollkommen. Das Böse,

das sie zu verstehen sucht – sowohl im Totalitarismus-Buch als auch jetzt im Schreiben

über Eichmann – zeigt sich allein imMenschen.Das Böse also als radikal zu bezeichnen

hieße, es demMenschen nicht nur zuzuordnen, sondern ihn – als Ganzen, bis ins Letzte

– als Bösen zu benennen. Dies aber scheint ihr falsch, denn das Neue, das ihr im Bösen

unserer Zeit begegnet, ist nicht neu durch die Vollkommenheit, in der es sich als dem

Menschen zugehörig zeigt, sondern in seinem Ausmaß: Es ist extrem, es ist Oberflä-

che und fähig, sich in einer pilzartigen Weise auszubreiten, die alles Darunterliegende

verdeckt. Niemals aber gehört es dem Menschen zu, immer ist es bloß äußerlich: Dem

Menschen zugehörig – ja, das Menschliche gerade hervorbringend – ist nur das Gute.

In dem Moment, in dem der Mensch alles Menschliche in ihm und in den Menschen,

die ihn umgeben, aufgibt und abspricht, kann das Böse auswuchern.97 Das Böse als

Radikales wäre eines, das auf natürliche Weise diesem oder jenem Menschen zukäme;

es müsste zunächst berechenbarer wirken durch die Möglichkeit, es benennen und so

ergreifen und kontrollieren zu können. Das Böse als Extremes aber bringt die Gefahr

mit sich, alles und jeden zu überdecken und so zum Verschwinden zu bringen, es lässt

aber durch seine Oberflächlichkeit auch die Rettung zu: dass der so verdeckte Mensch

95 Vgl. Paul Celan [1947]: Todesfuge. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in einem

Band. Hg. v. Barbara Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 40.

96 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

97 Aus diesen Gründen scheint es mir falsch, die beiden Bezeichnungen des Bösen als »vollkommen

kompatibel« zu bezeichnen, wie Eva von Redecker es in Anlehnung an Richard Bernstein tut: »Wie

Bernstein überzeugend darlegt, hat Arendt mit der Beschreibung von Eichmanns Banalität ihren

früheren Begriff des radikal Bösen keineswegs aufgegeben. Beide Begriffe sind vielmehr vollkom-

men kompatibel und beziehen sich auf verschiedene Aspekte – einmal auf das strukturelle Ziel

der nationalsozialistischen Politik, einmal auf die charakteristische Motivlage eines Schreibtisch-

täters.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 40; von Redecker bezieht sich hier auf:

Richard J. Bernstein: Did Hannah Arendt Change Her Mind?: From Radical Evil to the Banality of Evil. In:

Jerome Kohn/Larry May (Hg.): Hannah Arendt: Twenty Years Later. Cambridge 1996.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 57

Mensch doch immer bleibt. Und so schreibt Arendt in ihrem Bericht: »So tief ist kei-

ne Versenkung, daß alle Spuren vernichtet werden könnten, […] dazu gibt es zu viele

Menschen in der Welt, um Vergessen endgültig zu machen. Einer wird immer bleiben,

um die Geschichte zu erzählen.«98 Das Gute also liegt dort verborgen, wo Erzählung,

wo Sprache und Sprechen beginnt.

Die Abwendung vom Bild eines Menschen, dem das Böse als Eigenschaft zukommt,

hat bekanntlich zu einer großen Kontroverse geführt. Anson G. Rabinbach bezeichnet

sie als den »bittersten öffentlichen Disput […], der jemals über den Holocaust geführt

wurde«, der »über tausend Publikationen hervorgebracht«99 habe. Die Äußerungen zu

diesem Thema waren ansonsten wohl meist darauf beschränkt, die Dimension seines

Schreckens zu bestätigen, sich hingegen darüber einUrteil zu erlauben, um ein gemein-

sames Gespräch zu versuchen, wurde als anmaßend und unangebracht empfunden.

Dementsprechend schreibt der Zentralrat der Juden in Deutschland in seiner Stellung-

nahme: »Über dieses furchtbare Kapitel moralisch zu urteilen, steht denen nicht zu, die

nicht dabei gewesen sind.«100 Dieses Gebot führt unheilvollerweise genau dort hin, wo

Eichmann auszumachen ist: In die Urteilslosigkeit, die Verallgemeinerung und die Ge-

dankenlosigkeit. Wer der Möglichkeit des Urteilens eine grundsätzliche Absage erteilt,

verhindert das Fragen, das Gespräch und die Auseinandersetzung. »Das Argument, daß

man nicht urteilen kann,wennman nicht dabeigewesen ist, überzeugt jedermann über-

all, obwohl es doch offenbar sowohl der Rechtsprechung wie der Geschichtsschreibung

die Existenzberechtigung abspricht. Im Gegensatz zu dieser Konfusion ist der Vorwurf

der Selbstgerechtigkeit, denman gegen den Urteilenden erhebt, uralt, aber er ist darum

nicht begründeter.«101 Es wird zu fragen sein, ob die heutige Zeit nicht mehr denn je

– wenn auch immer schon – des Urteils, des gemeinsamen Fragens und Nachdenkens

bedarf; ob hierin womöglich gerade die Wiederentdeckung des Menschlichen liegt, die

im Gespräch sich entdeckt.

Zu dieser grundsätzlichen Ablehnung des Urteilens kommt der bereits angespro-

chene Wunsch, das Böse im Menschen selbst zu finden, um diesen sodann als Unge-

heuer abstempeln und aus dem Gespräch nehmen zu können. Auch Gershom Scholem

98 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 346.

99 Anson G. Rabinbach [2000]: Hannah Arendt und die New Yorker Intellektuellen. Übers. v. Elke Hent-

schel. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: ›Eichmann in Jerusalem‹ und die Folgen.

Frankfurt a.M. 2000, S. 33.

Seyla Benhabib sieht den Grund für die »Explosivität« des Textes darin, dass er »sozio-historische

Erzählungen mit philosophischen Reflexionen« verflechte; nämlich den Bericht von Eichmanns

Verhaftung und Verurteilung, der Analyse des Verhaltens der deutschen Bürger während der Na-

ziherrschaft unddenÜberlegungen zurRolle der Judenräte.Diese Erzählungen seiendannmit den

Reflexionen zum banalen Bösen verflochten, was »ihre Leser verwirrte.« (Seyla Benhabib [1997]:

Nation, Staat, Souveränität – Arendt’sche Überlegungen zur Jahrhundertwende. Übers. v. Carolin Em-

ke. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und Wirkung.

Essen 1997, S. 54.)

100 Council of Jews fromGermany [1963]:Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung derNazizeit. In: Ursula

Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empörender Dumm-

heit. Gespräche und Briefe. München 2013, S. 111.

101 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Vom Schweigen des Guten

konnte Arendts Umdenken nicht nachvollziehen und schrieb in einem Brief, er sei von

einer Banalität des Bösen »in keiner Weise ueberzeugt« und halte die neue Begriffsprä-

gung für ein bloßes »Schlagwort«102. Joachim Fest merkt in einemGesprächmit Arendt

an, der Versuch, die Täter als unmenschliche Ungeheuer zu begreifen, könnte auch dazu

dienen »ein gewisses Alibi [zu] verschaffen. […] Denn wer dem Tier aus der Tiefe un-

terliegt, ist natürlich viel weniger schuldig als der, der einem ganz durchschnittlichen

Menschen von dem Zuschnitte etwa Eichmanns unterliegt.«103 Arendt hingegen be-

tont in ihrer Auseinandersetzung Eichmanns Normalität und bringt so die Möglichkeit

des Urteils und Gesprächs ein. Ihr wurden Naivität und Verharmlosung der Verbre-

chen vorgeworfen, Stangneth bezeichnet Eichmann gar als »[s]elbstbewusst, engagiert

und gefragt als durch millionenfachen Mord ausgewiesener Spezialist«104 und wirft

Arendt vor, »in eine Falle« zu gehen, »denn Eichmann in Jerusalem war kaum mehr

als eine Maske«105. Auch Golo Mann kritisiert Arendt in diesem Sinne: »Eichmann, der

ein rationales Wesen und kein Idiot war, der wußte, was er tat, der die Mordfabriken,

in die er seine Opfer schickte, selber inspiziert hat, kann so harmlos und gutmütig,

wie sie ihn ausmacht, während seines Tuns nicht gewesen sein […].«106 Daniel Goldha-

gen schreibt in den 90er Jahren, Arendt zeige »isolierte, verängstigte und gedankenlose

Männer«107. Dass er gerade die Gedankenlosigkeit in diese Wortreihe stellt, zeigt, wie

dieser von Arendt geprägte Begriff hier missverstanden wurde: Als Unbedachtheit, fast

schüchterne Zurückgezogenheit. Gerade das aber ist sie nicht, sie ist das Extreme, das

»die ganze Welt verwüsten [kann]«108.

Moishe Postone deutet meines Erachtens Arendts Gedanken ebenso fehl: Ihre For-

derung danach, die zur Verhandlung stehenden Verbrechen als Verbrechen gegen die

Menschheit und nicht als Verbrechen gegen je einzelne Völker anzuklagen, nennt er eine

»Auflösung des Besonderen in abstrakter Universalität«109. Arendt ging es aber um das

schiere Gegenteil: Nämlich darum, die absolute Einzelheit des Verbrechens zu zeigen.

Dies tut sie in zweierlei Hinsicht: Zunächst betont sie die Singularität der Verbrechen

Eichmanns, da im »Mittelpunkt jedes Prozesses […] die Person des Angeklagten, ein

Mensch aus Fleisch und Blut mit einer individuellen Geschichte, einem immer einma-

ligen Gemisch von Eigenschaften, Besonderheiten, Verhaltensweisen und Lebensum-

ständen [steht]«110. Jede Verallgemeinerung in die Geschichte der Verbrechen gegen

102 Gershom Scholem [1963]: Scholem an Arendt, S. 433f.

103 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 39f.

104 Bettina Stangneth [2011]: Eichmann vor Jerusalem, S. 16.

105 Ebenda, S. 21.

106 Golo Mann [1963]: Der verdrehte Eichmann. In: Hannah Arendt: Hannah Arendt, Joachim Fest. Eich-

mann war von empörender Dummheit. Gespräche und Briefe. Hg. v. Ursula Ludz/Thomas Wild.

München 2013, S. 118.

107 Daniel J. Goldhagen [1996]: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der Holocaust.

Berlin 1996, S. 476; zitiert nach: Christian Volk: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 11.

108 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

109 Moishe Postone [2000]: Hannah Arendts Eichmann in Jerusalem: Die unaufgelöste Antinomie von Uni-

versalität und Besonderem. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: ›Eichmann in Jerusalem‹

und die Folgen. Frankfurt a.M. 2000, S. 284.

110 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 59

das Judentumwürde seine persönliche Verantwortung nur verwischen. Diesen Versuch

machte er selbst, indem er sich damit zu entschuldigen suchte, »nicht als Mensch, son-

dern als Funktionär gehandelt« zu haben. Dazu sagt Arendt, dies sei nichts anderes als

die Berufung eines Verbrechers »auf die Kriminalstatistik, der zufolge soundso viele

Verbrechen pro Tag an dem und dem Ort begangen werden, er also nur das getan habe,

was die Statistik von ihm verlangt habe – denn einer muß es dann doch schließlich

machen«111. Zudem ging es um die Einzelheit der Naziverbrechen, die nicht einfach in

eine Reihe von Völkermorden zu stellen sei, da dieser Begriff »zwar in gewissem Sin-

ne zutreffend, aber nicht ausreichend [sei], schon weil Völkermorde nicht beispiellos

sind«112.

Den Vorwurf der Verallgemeinerung halte ich in diesem Sinne für haltlos; worum

es hier geht, ist ja gerade die Beispiellosigkeit der Verbrechen. Einer Reihe von Wissen-

schaftlern, die sich innerhalb dieses Disputs geäußert haben, schien solche Verallge-

meinerung allerdings durchaus angemessen: Yaacov Lozowitz bezeichnet Eichmann als

»das ultimative Böse, das in jedem von uns lauern könnte«113. Jackson spricht gar von ei-

nem »Eichmannism«, der ein »generelles Phänomen«114 sei. Eichmann in dieser Weise

zu verallgemeinern, ihn zumbloßenBeispiel einer Art des Tuns zumachen, verharmlost

seine Verbrechen in unwahrscheinlicher Weise. Gerade das ist es, was Arendt mit allen

Mitteln zu vermeiden sucht; in einem Gespräch mit Joachim Fest sagt sie dementspre-

chend: »Man hat geglaubt, was banal ist, ist auch alltäglich. […] Ich habe keineswegs

gemeint: Der Eichmann sitzt in uns, jeder von uns hat den Eichmann und weiß der

Deibel was. Nichts dergleichen!«115

Das Banale ist nicht die große und dunkle Versuchung, über die nicht zu sprechen und

zu urteilen möglich ist – Und führe mich nicht in Versuchung, sondern erlöse mich von dem

Bösen –, sondern ein Aussetzen des Denkens, über das zu sprechen und urteilen nötig

ist, dem ein Denken – und also gerade kein Verallgemeinern – entgegenzusetzen ist.

Arendt ging es um die Verantwortung des je einzelnen Menschen und das je einzelne

Verbrechen. Das Böse ist etwas Äußerliches, dessen Gefahr in seiner verallgemeinern-

denWirkung liegt: Die Einzelne wird Masse, Geschichte wird zum natürlichen Prozess.

111 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 58f.

Dementsprechend beurteilte Arendt auch die verbreitete Tendenz, all jenen eine allgemeine

Schuld zuzusprechen, die zu dieser Zeit gelebt haben, und dadurch ein einzelnes Urteilen in die-

sem Fall generell für schwierig zu halten: »Worüber man sich in weiten Kreisen der öffentlichen

Meinung einig zu sein scheint ist, daß man überhaupt nicht urteilen dürfe […]. Der Weg der Ar-

gumentation ist immer der gleiche: er biegt von den verbürgten, belegbaren Einzelheiten ab ins

Allgemeine, in dem alle Katzen grau und wir alle gleich schuldig sind.« (Ebenda, S. 66.)

112 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 57f.

113 Yaacov Lozowick [2001]:Malicious Clerks: The Nazi Security Police and the Banality of Evil. In: Steve E.

Aschheim (Hg.):HannahArendt in Jerusalem. LosAngeles 2001, S. 214f. [ÜbersetzungderAutorin.]

114 MichaelW. Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/

Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt – Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Überset-

zung der Autorin.]

115 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Vom Schweigen des Guten

Ausbreiten kann es sich jedoch nur, wenn die je Einzelne sich und ihre Erzählung ver-

allgemeinern lässt und dies tut sie nur dann, wenn sie dem Denken selbst die Absage

erteilt. So sind Arendts Beobachtungen der Versuch, einen Raum für das gemeinsame

Gespräch über das Böse zu schaffen, dessen Ausbreitung es zu verhindern gilt, anstatt

einen solchen durch das Erstarren in Grauen zu verunmöglichen.116

Die Bezeichnung des Bösen als Banales versucht, das neue dieses Phänomens vor

Augen zu führen, es versucht, ein Wort zu finden, das dasjenige beschreiben kann, das

sich ihr dort zeigte. Das Böse als Ungeheures, als Bös-williges und Übergroßes zu ver-

stehen, wäre die gewöhnliche Herangehensweise, sie vermag allerdings der Wirklich-

keit, die sich während des Prozesses zeigte, nicht zu begegnen. Das Banale ist dasjeni-

ge, das das Einzelne nicht mehr erkennen kann, das aus dem Verallgemeinerten spricht

und nur noch über Verallgemeinerungen zu sprechen imstande ist. Dieses Verallgemei-

nernde findet sich in der Sprache, tritt in und mit ihr an die Oberfläche, bis Sprecherin

und Ausgesprochenes nur noch äußerlich sind und niemanden mehr meinen können.

Im Versuch, dieses Böse zu benennen, zeigt sich Arendts Wille zu verstehen, nicht

bei einer Definition oder allgemeinen Annahme stehenzubleiben, sondern immer wie-

der neu zu fragen und das Erscheinende zu durchdenken. »Die Überzeugung, daß alles,

was auf der Erde geschieht, für den Menschen verstehbar sein muß, kann dazu führen,

daß Geschichte unter Verwendung von Allgemeinplätzen interpretiert wird. Verstehen

heißt aber nicht, das Empörende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dage-

wesenen ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so

erklären, daß der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr

fühlbar sind. Verstehen heißt vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt

116 Ein weiterer Punkt, der immer wieder Entrüstung ausgelöst hat, ist Arendts – wie sie selbst sagt –

»weitgehend ironischer« Ton. Ihr scheint dieser Tonfall der einzig mögliche: »Wenn man der Mei-

nung ist, daß man über diese Dinge nur pathetisch schreiben kann … Sehen Sie, es gibt Leute, die

nehmen mir eine Sache übel, und das kann ich gewissermaßen verstehen: Nämlich, daß ich da

noch lachen kann. Aber ich war wirklich der Meinung, daß der Eichmann ein Hanswurst ist, und

ich sage Ihnen: Ich habe sein Polizeiverhör, 3600 Seiten, gelesen und sehr genau gelesen, und ich

weiß nicht, wie oft ich gelacht habe; aber laut!« (Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprächmit Günter

Gaus, S. 64.) Im Sprechen über diese Dinge einen pathetischen Tonfall anzuschlagen, scheint ihr

mehr die je Sprechenden ins rechte Licht rücken zu wollen, als ein angemessenes Sprechen über

das Geschehene zu versuchen. Zudem könnte ein solcher Tonfall den Verbrechen niemals ange-

messen sein, müsse sie – gerade durch Heuchelei – zwangsläufig verkleinern: »Sehen Sie, ich bin

der Meinung, das legitime Gefühl hier ist die Trauer. Das einzige! Nicht die Selbstbeweihräuche-

rung! […] Ich bin außerdem der Meinung, dass man über diese Dinge nicht pathetisch reden darf,

weil man sie dadurch verharmlost. […] Ich bin noch der Meinung, dass man lachen können muss,

weil das Souveränität ist.« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 59f.)

Dieser Wille, dem Prozess souverän gegenübertreten zu können, ist meines Erachtens der Grund

für Arendts Tonfall. In diesem Sinne halte ich Eva von Redeckers Annahme, »dass es sich bei den

›ironischen‹ Passagen und Kommentaren weitgehend um Arendts widerstrebende Pastiche von

Eichmanns Sprech- und Denkweise« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 31.) han-

dele, nicht für zutreffend. Sie beginnt weder in Klischees zu sprechen, noch ist ihre Sprechweise

gedankenlos – dies aber bringt sie an Eichmanns Reden zum Lachen. Die Distanz, die ein Lachen

schaffen kann, schützte Arendt vor unangemessenemPathos und ermöglichte es ihr, einen Bericht

über diesen Prozess zu schreiben, den »diemeisten Journalisten nicht viel länger als zweiWochen

aus[hielten].« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 75.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 61

hat, untersuchen und bewußt tragen – und zwar in einer Weise, die weder deren Exis-

tenz leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heißt unvor-

eingenommen und aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins

Gesicht sehen und ihr widerstehen.«117 In gewöhnlicher Weise vom Bösen zu sprechen

hieße, demBösen, das sich dort zeigt, auszuweichen und ihm gerade nicht zu begegnen;

es hieße, der Gefahr und dem Jetzt nicht ins Auge zu sehen, vielmehr an ihm vorbeizu-

sprechen: Denn dasjenige Böse, das demGuten –demMensch-Sein an sich –Gefahr ist,

ist jenes banale, verallgemeinernde, gedankenlose Böse, das Hannah Arendt denkend

zu umkreisen suchte. Das Hauptproblem der Wissenschaften ihrer Zeit benennt sie in

deren »wachsenden Unfähigkeit, Unterscheidungen zu treffen.« Sie neigten dazu, das

»Neue und Schockierende« nicht zu verstehen zu suchen, sondern wegzuerklären, es

zu analogisieren und »auf eine schon bekannte Kausalkette«118 zu reduzieren. Um den

Fragen einer Zeit aber als Beispiellosen – nicht einfach Verallgemeinerbaren – begeg-

nen zu können,muss die Aufgabe gerade darin liegen, demNeuen und Schockierenden

»ins Gesicht zu sehen«, denn nur so ist Handlungmöglich.Menschlicher Neuanfang ist

nur denkbar, wenn die Menschen in ihrer Art, Fragen zu stellen, anerkennen, dass sie

je Einzelne sind, die durch ihr Fragen, Denken, Urteilen die Frage selbst zu einer ein-

zelnen und so zum Anfang einer neuen Antwort machen. Gerade in der Formulierung

eines banalen Bösen liegt in diesem Sinne meines Erachtens die Möglichkeit, sich dem

heutigen Guten fragend anzunähern.

Arendts größtes Problem während des Prozesses lag zunächst darin, den Angeklagten

»ernst [zu] nehmen«, wobei sie erkannte, dass der »bequemsten Ausweg aus dem Di-

lemma zwischen dem namenlosen Entsetzen vor seinen Taten und der unbestreitbaren

117 Hannah Arendt [1951-1953]: Über den Totalitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und

1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut für Totalitarismusforschung. Übers. v. Ursula Ludz. Dresden

1998, S. 12f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Über den Totalitarismus.)

Theodor W. Adornos berühmten Ausspruch, Auschwitz habe das Dichten unmöglich gemacht –

»nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch die Erkenntnis an, die

ausspricht, warum es unmöglich ward, heute Gedichte zu schreiben« (Theodor W. Adorno [1951]:

Kulturkritik und Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 10/1: Kulturkritik und Gesell-

schaft I/Prismen. Ohne Leitbild. Frankfurt a.M. 20155, S. 30) – beurteilt Arendt in diesem Sinne kri-

tisch: »Natürlich ist es barer Unsinn zu sagen, ›dass es nach Auschwitz unmöglich sei, jemals wie-

der ein Gedicht zu schreiben‹, genauso wie es barer Unsinn ist, zu meinen, dass man nach Ausch-

witz nicht mehr an Gott glauben könne – und Ähnliches mehr. Das sind hysterische Reaktionen,

die man wohl verstehen kann, die aber jeder wirklichen Auseinandersetzung nur hinderlich sein

können. Dafür brauchtman vor allen Dingen einen klaren Kopf und den gutenWillen, auchWahr-

heiten anzuerkennen,wenn sie einemnicht ins Konzept passen.« (HannahArendt [1967]:Arendt an

Demohn.Unveröffentlichter Nachlass, Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005739; zitiert

nach: Anne Bertheau: »Das Mädchen aus der Fremde«: Hannah Arendt und die Dichtung. Rezep-

tion – Reflexion – Produktion. Bielefeld 2016, S. 159; im Folgenden zitiert als Anne Berthau: »Das

Mädchen aus der Fremde«.)

118 Hannah Arendt [1953]: A Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. For-

mation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407. [Übersetzung der

Autorin; für die gesamte Stelle vgl. Kap. IV/Fußnote 44.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Vom Schweigen des Guten

Lächerlichkeit des Mannes, der sie begangen hatte [darin lag,] ihn als schlauen, berech-

nenden Lügner [zu betrachten] – was er offensichtlich nicht war«119. Eichmann sei –

auchwenn der Staatsanwalt alle Zuhörenden vomGegenteil zu überzeugen bemüht war

– kein Ungeheuer, vielmehr wirkte er wie ein „Hanswurst”120. Gegen die Behauptung,

Eichmann sei ein berechnender Charakter gewesen, der seine Antworten ausgeklügelt

wählte, um weniger schuldig zu wirken, wie sie sich in der genannten und anderen Äu-

ßerungen findet, spricht, wie wenig bedacht er seine Erinnerungen preisgab. Arendt

berichtet in Bezug auf Eichmanns Aussagen während des Polizeiverhörs, er habe Jah-

reszahlen dauernd durcheinandergebracht, und sich nicht an »chronologische Abläufe

gehalten«, sein Gedächtnis sei aber »nicht einfach sprunghaft« gewesen: »Eswarwie ein

Speicher, vollgestopft mit Privatgeschichten von der niedrigsten Sorte.«121 Er erinnerte

sich nur an solche Ereignisse, die unmittelbar mit seiner Karriere, mit Ehre oder Ruhm

für seine Person zu tun hatten. Selbst einen Umstand, der ihm vor Gericht hätte helfen

können, vermochte er sich nicht ins Gedächtnis zu rufen. So berichtete er von einem

Gespräch mit Heydrich 1941, in dem dieser ihm den Auftrag zur »physischen Vernich-

tung der Juden« mitteilt, dass er selbst an so etwas nie gedacht habe, aber nun mit der

Weisung zu einem der beauftragten Polizeiführer geschickt worden sei, zu überprü-

fen, »wie weit er mit seinem Vorhaben gekommen ist«122. »In Wirklichkeit«, schreibt

Arendt, »hatte Heydrich aber in diesem Interview noch mehr gesagt – in Argentinien

erinnerte er [sc. Eichmann] sich noch gut daran, hatte es jedoch in Israel ganz ver-

gessen, sehr zu seinem Nachteil, denn es hatte mit seiner persönlichen Verantwortung

für den eigentlichen Vernichtungsprozess zu tun –; Heydrich hatte nämlich hinzuge-

fügt, daß sein Referat ›mit der physischen Liquidierung nichts zu tun habe, sondern

seine Aufgabe auf eine rein polizeiliche, d.h. in diesem Fall auf das Erfassungsmäßige

beschränkt bleibe‹ […].«123

Die Banalität des Bösen zeigt sich hier an drei maßgeblichen Punkten: Der Gedan-

kenlosigkeit, der Sprachlosigkeit und der daraus resultierenden Unfähigkeit zu urtei-

len124. So kommt Arendt in ihren Betrachtungen zu einer der »grundsätzlichen Fragen,

119 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 131.

120 Ebenda, S. 132.

121 Ebenda, S. 165.

122 Ebenda, S. 169.

123 Ebenda.

124 Eva von Redecker betont, dass es sich bei Charakteristika des Bösen – wie auch ich sie hier vorneh-

me – »allerhöchstens um Bedingungen für das Böse handeln kann; nicht Banalität oder Gedan-

kenlosigkeit standen in Jerusalem unter Anklage, sondern das Organisieren des Holocaust.« (Eva

von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 24.) Sie bezieht sich hier auf die Charakteristika, die

Christian Volk dem Bösen zuweist: »Realitätsferne«, »innere Leere«, unerbittliche Pflichttreue«,

»Verantwortungslosigkeit«. (Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 17.)

Das scheint mir nicht so: Meines Erachtens geht es Arendt gerade darum, das Böse an sich zu be-

schreiben, um daraufhin die Frage nach demGuten zu stellen. Arendt sieht in Jerusalem nicht das

Böse angeklagt – Eichmann als Organisator des Holocaust – vielmehr versteht sie dort, dass das

Böse sein Gesicht gewandelt hat, dass es nicht mehr motivvolles und bewusstes Tun ist, sondern

bloße Oberfläche, dass es nicht -voll, sondern -los ist: gedanken-, urteils- und sprachlos und fern

des Menschlichen liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 63

die in allen diesen Nachkriegsprozessen und natürlich auch im Eichmann-Prozeß be-

rührt wurde […]. Sie betrifft das Wesen und das Funktionieren der menschlichen Ur-

teilskraft. […] Wie tief die Frage des Urteilens und, wie man oft meint, des Aburteilens

Menschen unserer Zeit beunruhigt, hat sich auch in dem Streit um das vorliegende

Buch […] gezeigt. Weder Nihilismus noch Zynismus, wie man vielleicht hätte erwar-

ten dürfen, aber eine ganz außerordentliche Verwirrung in den Elementarfragen des

Moralischen ist zutage getreten, als sei das Moralische nun wahrlich das letzte, was

sich in unserer Zeit von selbst versteht.«125 Moralische Urteile zu fällen muss in einer

Zeit, die ganz der Logik und den Kausalketten gehorcht, geradezu irrsinnig scheinen –

aber es ist genau dies, das die Menschen von den Maschinen scheidet und einem blo-

ßen Immer-Weiter Einhalt gebieten kann, das dem freien Markt die freien Menschen

entgegenstellt.

Arendt spricht von Eichmanns »schierer Gedankenlosigkeit – etwas, was mit

Dummheit keineswegs identisch ist« – und sagt weiter, dass »eine solche Realitäts-

ferne und Gedankenlosigkeit in einem mehr Unheil anrichten können als alle die

dem Menschen vielleicht innewohnenden bösen Triebe zusammengenommen«126.

Diese Gedankenlosigkeit zeigte sich in seiner Sprechweise, in der Unfähigkeit, vom

Einzelnen zu sprechen: »[W]as er sagte, war stets das gleiche, und er sagte es stets

mit den gleichen Worten. Je länger man ihm zuhörte, desto klarer wurde einem, daß

diese Unfähigkeit, sich auszudrücken, aufs engste mit einer Unfähigkeit zu denken

verknüpft war.« Denken – so wird sich im Laufe meiner Ausführungen noch zeigen

– bedeutet die gleichzeitige Fähigkeit der absoluten Konkretheit und Abstraktion, es

bedarf der absoluten Verschiedenheit der Einzelnen und der Pluralität, des Gesprächs

und der Möglichkeit, vom Standpunkt der Anderen aus zu denken. Sowohl Denken

als auch Urteilen sind sprachlich, sind in der Sprache und ohne sie nicht möglich. Alles

Nachdenken wird also letztlich um die Frage nach der Sprache kreisen: Einer Sprache,

in der der Mensch sich allererst zeigt.

Die Gedankenlosigkeit und Unfähigkeit, »vom Gesichtspunkt eines anderen Menschen

aus sich irgend etwas vorzustellen« sind hier jenes Extreme, das in seiner Ausbreitung

das Mensch-Sein undenkbar macht. Eine »Verständigung mit Eichmann war unmög-

lich, nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverlässigste Schutzwall gegen

die Worte und gegen die Gegenwart anderer, und daher gegen die Wirklichkeit selbst

umgab: absoluter Mangel an Vorstellungskraft«127. Dieser Mangel, diese »totale Unfä-

higkeit, jemals eine Sache vom Gesichtspunkt des anderen her zu sehen«128, zeigt sich

in Eichmanns Sprache: Zum einen besteht sie fast ausschließlich aus Klischees und Re-

dewendungen, zum anderen zeigt sein Sprechen von den Geschehnissen, dass ihm die

Konsequenzen seines Tuns kaum verständlich waren. In beiden Phänomenen kommt

eine grundsätzliche Abwendung vom Einzelnen zum Vorschein: Die Klischees als im-

mer wiederholte Redewendungen können immer nur vom Allgemeinen sprechen, spre-

125 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 64f.

126 Ebenda, S. 57.

127 Ebenda, S. 125f.

128 Ebenda, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Vom Schweigen des Guten

chen weder die Einzelheit der Sprechenden aus noch jene des Gegenstandes, sondern

sagen das Immergleiche zu allem und zu jeder Zeit. Eichmann trieb diese Redeweise

sogar noch weiter; nicht nur bediente er sich der ihm bekannten Redensarten, er griff

sogar zu »selbsterfundenen Klischees«: »Wenn es ihm einmal gelang, einen wirklichen

Satz zu konstruieren, wiederholte er ihn so lange, bis ein Klischee daraus wurde«129.

Hier ist die sprachliche Abwendung vom Einzelnen also bis zum Äußersten getrieben:

Selbst dasjenige, das zunächst nicht bloße Wiederholung ist, wird in die Verallgemei-

nerung gedrängt. Ein Klischee erfinden heißt, das Einzelne so oft zu wiederholen, bis

es nicht mehr einzeln ist, sondern in einer Weise allgemein, die es ausleert und zu

etwas macht, das gesagt werden kann, ohne dass die Zuhörenden je darüber nachden-

ken oder überhaupt erst zuhören könnten. In diesem Aussprechen vom Allgemeinen

geht die Einzelne verloren, die Sprechende verliert sich selbst und kann sich auch die-

jenigen, von denen sie spricht, nicht mehr vorstellen. 1973 kommt Arendt noch einmal

auf dieses Sprechen zurück, wenn sie sagt, dass solche »standardisierten Ausdrucks-

und Verhaltensweisen […] die gesellschaftlich anerkannte Funktion [hätten], gegen die

Wirklichkeit abzuschirmen, gegen den Anspruch, den alle Ereignisse und Tatsachen

kraft ihres Bestehens an unsere denkende Zuwendung stellen«130.

Arendt spricht in Bezug auf die Vorstellungskraft aber nicht nur von einem Man-

gel, sondern auch von einem Unwillen: »Und das habe ich eigentlich gemeint mit der

Banalität. Da ist keine Tiefe – das ist nicht dämonisch! Das ist einfach der Unwille,

sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist […]«131. Es ist ein Unwille, sich

die Andere als Jemand vorzustellen, gleichzeitig ein Unwille, selbst ein Jemand zu sein.

Das Böse möchte im Allgemeinen untergehen – im Allgemeinen der (politischen) Be-

wegung und in der allgemeinen Bewegung der Geschichte. Das Fortschreiten wird zur

Selbstverständlichkeit und muss das Einzelne – und mit ihm auch jede Verantwortung

– überrollen. Was da fortschreitet spielt keine entscheidende Rolle, dies zeigt sich in

Eichmanns Geführt-werden-Wollen – oder vielmehr in seinem Unwillen, selbst die Füh-

rung zu übernehmen: Als Einzelner nämlich denkend ein Urteil zu fällen. Er schreibt,

nachdem er im amerikanischen Gefangenenlager interniert worden ist: »Nun war ja

wieder alles in Ordnung, mein Wesen konnte sich wieder beruhigen, denn ich war ja

nicht bar jeder Führung, sondern ich wurde ja wie eh und je weitergeführt.«132

So bedeutete auch das Ende des Zweiten Weltkriegs für ihn vor allem, dass er – wie

er selbst sagt – »nunmehr ein führerloses und schweres Eigenleben zu führen habe, daß

ich mir an keiner Stelle irgendwelche Richtlinien geben lassen konnte, daß von keiner

129 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 125.

130 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14.

131 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 44.

132 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 101.

So spricht der Kontrollchor in Brechts Maßnahme: »Wer für den Kommunismus kämpft, der muss

kämpfen können und nicht kämpfen; die Wahrheit sagen und die Wahrheit nicht sagen; Dienste

erweisen und Dienste verweigern; Versprechen halten und Versprechen nicht halten. Sich in Ge-

fahr begebenunddieGefahr vermeiden; kenntlich sein undunkenntlich sein.Wer für denKommu-

nismus kämpft, hat von allen Tugenden nur eine: dass er für den Kommunismus kämpft.« (Bertolt

Brecht [1932]: Die Maßnahme. Frankfurt a.M. 1955, S. 21.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 65

Seite Befehle undWeisungen kamen, keinerlei einschlägige Verordnungen heranzuzie-

hen waren«133. Die Mitgliedschaft in der Partei sei nicht aus Überzeugung geschehen,

vielmehr wurde er – wie er aussagte – »wider mein Erwarten und auch ohne, daß ich

den Vorsatz gefasst hatte, gewissermaßen in die Partei vereinnahmt […]. Das ging so

schnell und so plötzlich.«134Was sich hier zeigt, ist also wieder ein stetes Weiterschrei-

ten, das – plötzlich – mit sich reißt. Die Partei, die Bewegung, ver-ein-nahmte ihn, sie

machte ihn zumTeil ihrer selbst und entlastete ihn von seinemEinzelnsein.Wie oben in

den Ausführungen zum Totalitarismus-Buch bereits beschrieben, scheint es, »als seien

alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen. […] Das eiserne

Band des Terrors konstituiert den totalitären politischen Körper. Dem Terror gelingt es,

die Menschen so zu organisieren, als gäbe es sie gar nicht im Plural, sondern nur im

Singular, als gäbe es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegun-

gen in den Marsch eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses

mit absoluter Sicherheit und Berechenbarkeit einfallen.«135

Und so liegt in der Herangehensweise der Anklage im Fall Eichmanns die große Ge-

fahr, auch in gerade diese Richtung zu reden, wenn sie sagt, nicht ein Einzelner sitze

auf der Anklagebank »und auch nicht nur das Naziregime, sondern der Antisemitis-

mus im Verlauf der Geschichte«. Die Gefahr, so führt Arendt aus, liege darin, dass er

so als »der ›unschuldige‹ Vollstrecker irgendeines geheimnisvollen vorausbestimmten

Geschicks bzw. das historisch notwendige Ausführungsinstrument des ewigen Juden-

hasses«136 wirken könnte. Die Betrachtung des Konkreten bringt hier die Möglichkeit

mit sich, Fragen danach zu stellen, was sich in den Aussagen und Taten zeigt und was

geschehen muss, um dasjenige wiederzufinden, was wir alle – als Menschen – dort

verloren haben.

Arendt beschreibt Eichmann an einer Stelle ihres Berichtes als einen »Idealisten«,

sie schreibt: »Um seinen Vorstellungen von einem ›Idealisten‹ zu entsprechen, genügte

es nicht, an eine ›Idee‹ zu glauben, nicht zu stehlen und keine Bestechungen anzuneh-

men, obwohl diese Qualifikationen unerläßlich waren. ›Idealist‹ war jemand, der für

seine Idee lebte – daher konnte er keinen anderen Beruf haben – und der bereit war,

seiner Idee alles und insbesondere alle zu opfern. Wenn Eichmann im Polizeiverhör

sagte, daß er seinen eigenen Vater in den Tod geschickt hätte, so wollte er damit nicht

nur hervorheben, in welch hohem Grade er von Befehlen abhängig und zum Gehor-

sam bereit war; er wollte auch demonstrieren, was für ein ›Idealist‹ er immer gewesen

war.«137 Der Idealist glaubt an eine Idee138, ohne sie je zu hinterfragen, er ist der gänz-

133 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 106.

134 Ebenda, S. 107.

135 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

136 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 91.

137 Ebenda, S. 116f.

138 Der Begriff der Idee steht in engstem Zusammenhang mit Arendts Begriff der Herstellung, die

sie als Tätigkeit unterscheidet vom Arbeiten und Handeln. Auf diese Trennung werde ich später

näher zu sprechen kommen. In der Vita activa schreibt sie: »›Idee‹, d.h. mit dem inneren Bild des

herzustellenden Gegenstandes«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 84.) Die Idee ist das innere

Bild, nach dem der Gegenstand hergestellt wird, sie ist die Form, von der ein Abdruck genommen

wird. Das Hergestellte ist das Berechenbare, die Verdinglichung einer Vorstellung. Der Idealist

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Vom Schweigen des Guten

lich Fraglose.139 Es ist die Vorstellung der Einzelnen, die sich aus dem Allgemeinen

erklären lassen, die Arendts Verständnis so vollkommen entgegenläuft. In diesem Zu-

sammenhang wird auch Arendts Trennung von Philosophie und Politik zur Sprache

kommen, ihre Abwendung von der Philosophie genau aus diesem Grunde: weil sie vom

Allgemeinen spricht, wenn es doch darum gehen muss, das Einzelne zu durchdenken.

Damit sind zwei wesentliche Punkte angesprochen, die den Kern des Sprechens von

einer Banalität des Bösen ausmachen: Erstens ist das banale Böse ein Absehen vom An-

deren, ein Absehen vom Menschen als Einzelnem, vom Menschen in seiner absoluten

Verschiedenheit. Die Andere ist aus diesem Gesichtspunkt heraus niemals mehr als ein

Typus und somit niemals sie selbst. Zweitens ist das banale Böse wesentlich bestimmt

als Unwille. Dieser Ausdruck ist genauestens zu bedenken: Es geht hier nicht bloß um

einWollen-dass-nicht, sondern weit eher um ein Aussetzen oder Aufgeben desWillens.

Das Geschehene und Geschehende wird nicht als etwas begriffen, das herbeigeführt

wurde durch ein Handeln der Einzelnen, sondern als etwas, das eben kommt, wie es

kommt. Das Böse besteht also keineswegs in einem vielleicht noch gesteigerten dämo-

nischen Wollen. In ihrem Denktagebuch spricht Arendt so einmal davon, dass das Böse

»nicht Resultat des bösenWillens, der das Böse um des Bösen willen will«, sondern viel-

mehr ganz ohneWillen und Streben sei: »[D]as Unheil kommt aus der Verflachung«140.

Das Böse ist willenlose Auslieferung an Gleichgültigkeit und Selbstverständlichkeit, es

ist reine Oberfläche. Nur dort – so sagt sie erneut in einer Vorlesung, die sie 1965, zwei

Jahre nach den Eichmann-Berichten, unter dem Titel Some Questions of Moral Philoso-

phy141 gehalten hat – ist das »grenzenlose, extreme Böse« möglich, »wo diese selbst-

geschlagenen und gewachsenen Wurzeln […] ganz und gar fehlen. Sie fehlen dort, wo

Menschen nur über die Oberfläche von Ereignissen dahingleiten, wo sie sich gestatten,

davongetragen zu werden, ohne je in irgendeine Tiefe, derer sie fähig sein mögen, ein-

zudringen.«142 Dort, wo der Mensch sich der Selbstverständlichkeit seiner selbst und

seiner Geschichte preisgibt, kann er niemalsWurzeln schlagen, sondern wird – als Ver-

einheitlichter – fortgetragen von den Naturgewalten des vermeintlich Notwendigen.

Im Folgenden soll die Frage nach dem Guten aus der Gegenwart und in sie hinein ge-

stellt werden: Was bedeutet das Gute heute, was sagt es über das Jetzige aus? Das Böse,

das sich Arendt im Eichmann-Prozess gezeigt hat, ist keinesfalls ein vereinzeltes Phä-

nomen, auch wenn sich das extreme Böse dort wohl in seiner grausamsten Apotheose

zeigte. Paolo Flores d’Arcais spricht in diesem Zusammenhang von der »Verdunklung

aller bestehenden Demokratien«. Er schreibt weiter: »Das ›vorhersagbare‹ Individuum

denkt also nicht, denn Erdachtes eignet sich in seiner Unberechenbarkeit nicht zur Herstellung.

Er formt vielmehr ein inneres Bild oder übernimmt ein schon bestehendes, nach dem es sich zu

richten lohnt.

139 Ich werde auf diesen Punkt in Bezug auf Platons Ideenlehre später noch einmal zurückkommen.

140 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 622.

141 Die deutsche Übersetzung der Vorlesungen trägt den Titel Über das Böse und ist »in Abstimmung

mit der Übersetzerin Ursula Ludz vom Verlag« festgelegt worden. (Piper Verlag: Vorwort. In: Han-

nah Arendt: Über das Böse, S. 7.)

142 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 67

ist die hohle Form eines Individuums. Ausgeliefert an die Privatsphäre wird es ›privati-

siert‹ und dessen beraubt, was es einzigartig macht: der gemeinschaftlichen Gestaltung

der autonomen Regeln des Zusammenlebens zwischen freien Individuen und der In-

stitutionen, die es garantieren. Der Totalitarismus stellt nur die extreme Form dieses

Einschläferungsprozesses dar.«143 Von der Abschaffung der Einzelnen, die sich nach all-

gemeinen Regeln hinein in ihre eigene Verallgemeinerung richten, spricht Arendt schon

in der Vita activa in Bezug auf die Bürokratie, in der an die Stelle desHandelns ein »Sich-

Verhalten getreten [ist], das in jeweils verschiedenen Formen die Gesellschaft von allen

ihren Gliedern erwartet und für welches sie zahllose Regeln vorschreibt, die alle dar-

auf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie gesellschaftsfähig zu

machen und spontanes Handeln […] zu verhindern.«144 Viele Jahre später spricht sie in

ihrer Sonning-Preis-Rede von einer »Veränderung der Staatsformen […] zu Bürokratien,

das heißt zu einer Herrschaft weder von Gesetzen noch von Menschen, sondern von

anonymen Büros oder Computern, deren völlig entpersonalisierte Übermacht sich als

eine größere Bedrohung für die Freiheit und jenes Minimum an Zivilität, ohne das ein

gemeinschaftliches Leben nicht vorstellbar ist, herausstellen mag als die empörendste

Willkür von Tyranneien in der Vergangenheit«145.

AuchWolfgang Heuer schätzt diese Gefahr innerhalb der »modernenMassengesell-

schaft« wegen ihrer »arbeitsteiligen, verwaltungsmäßigen Arbeitsstruktur«146 als be-

sonders hoch ein. Hier scheint es auf das einzelne Denken und Urteilen nicht mehr

anzukommen und so muss es uns zunehmend fremd werden. Bei Arendt heißt es in

diesem Sinne, dass das »eigentlich Staatlich-Politische, nämlich Entscheidungen tref-

fen und handeln, […] mehr und mehr von dem rein Administrativen verdrängt [werde].

Die ›vergesellschaftete Menschheit‹ braucht nur noch Administration; entscheiden und

handeln sind so automatisiert, dass sie eigentlich nicht mehr vorkommen; an die Stelle

der Entscheidung tritt das Prinzip des Anwendens.«147 So verändert sich auch unser

Verständnis von Meinungen: Richard J. Bernstein geht davon aus, dass die Ablehnung

anderer Meinungen, die Weigerung, sich mit denjenigen auseinanderzusetzen, die der

143 Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemäße Aktualität. Übers. v. Elke Rusteberg. In:

Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und Wirkung. Essen

1997, S. 100. (Im Folgenden zitiert als: Paolo Flores d’Arcais: Hannah Arendts unzeitgemäße Aktuali-

tät.)

Und weiter: »Das bedeutet natürlich nicht, dass diese beiden Formen des Bösen gleichzusetzen

wären: Arendt hat niemals zum generischen Gebrauch einer Kategorie gegriffen, die unter dem

Gespött des Totalitarismus, der Vernichtung von Menschen in Konzentrationslagern und Gulags

einerseits und der Einschläferung des kritischen Geistes in der Massenproduktion und Massen-

kultur andererseits gleichenWert zuschreiben würde, als ob diese Dinge nur Äquivalente wären.«

(Ebenda, 102.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 51.

145 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975. Übers. v. Ursula Ludz. In: Heinz

Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005), S. 3f. (Im Folgenden zitiert

als: Hannah Arendt: Die Sonning-Preis-Rede.)

146 Wolfgang Heurer [2005]: Hannah Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert. In: Detlef Horster (Hg.):

Das Böse neu denken. Hannah-Arendt-Lectures undHannah-Arendt-Tage 2005.Weilerswist 2006,

S. 23.

147 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 444.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Vom Schweigen des Guten

eigenen widersprechen, immer stärker zunimmt. »Es ist uns nicht wirklich daran ge-

legen, verschiedene Standpunkte zu durchdenken, sofern wir diese nicht missbilligen

oder verhöhnen wollen. Und diese Neigung verschärft sich zunehmend dadurch, dass

wir unsere ›Informationen‹ vermehrt aus Quellen erhalten, die lediglich jene Vorurteile

verhärten, in denen wir uns verschanzt halten.«148 Diese Entwicklung ist im Zusam-

menhang mit der Ablösung des menschlichen Denkens durch das Rechnen der Ma-

schinen zu sehen. Die Menschen verlieren ihr Vertrauen in das eigene sowie dasjenige

Denken der Anderen und verlassen sich lieber auf Berechenbares: Arendt spricht in

Macht und Gewalt von dem »ständig wachsenden Ansehen der wissenschaftsgläubigen

›brain trusters‹«. Und dann: »Gegen ihre Kaltblütigkeit, ›das Undenkbare zu denken‹,

wäre kaum etwas einzuwenden, wenn man nur sicher sein könnte, dass sie überhaupt

denken. Anstatt sich auf ein so altmodisches, von Computern nicht zu übernehmendes

Geschäft wie das Denken einzulassen, rechnen sie mit Hilfe ihrer Maschinen die Kon-

sequenzen gewisser hypothetisch angenommener Konstellationen aus, ein in den Wis-

senschaften durchaus berechtigtes Verfahren, weil man nämlich aufgrund solcher Be-

rechnungen die Hypothesen experimentell kontrollieren und verifizieren kann. […] Der

logische Fehler in diesen hypothetischen Konstruktionen möglicher zukünftiger Ereig-

nisse ist immer der gleiche: Was zuerst […] als Hypothese erscheint, wird sehr schnell,

oft nach wenigen Abschnitten, zur ›Tatsache‹, einem Datum, das dann eine ganze Serie

ähnlicher Data gebiert, deren hypothetischer Charakter vergessen ist […].«149

Das Allgemeine nimmt hier den Platz des Einzelnen ein, indem es als DatumEinzel-

heit behauptet. Die errechneten Konsequenzen sollen Auskunft geben über die einzelne

Frage, indem sie verschiedene Hypothesen abwägen. Solcherlei Abwägungen aber kön-

nen immer nur allgemeine Aussagen treffen, die mit der einzelnen Frage kaum noch

etwas zu tun haben: Einer Frage im Jetzt als Mensch zu begegnen muss heißen, sie von

verschiedenen menschlichen Standpunkten aus zu betrachten und im Gespräch erst

den gemeinsamen Versuch einer Antwort zu wagen. Selbst dieWelt scheint heute durch

bloße Spekulation errechenbar: Virtuelle Realitäten nehmenmehr undmehr Raum ein,

indem sie einen Ort schaffen, der nicht eigentlich ist. In Arendts Verständnis aber ist

Welt nur dort, woMenschenmiteinander sprechen und sie so erstehen lassen, sie bildet

sich in jenemRaum, der zwischen den Sprechenden sich eröffnet. All diese Entwicklun-

gen kommen als Fortschritt daher, der das Gewesene überholt und verbessert, bringen

aber zugleich einen neuen Begriff von Welt mit sich, den es zu bedenken gilt. Es soll

hier also nicht darum gehen, einen alten Zustand zu betrauern und alles Jetzige ab-

zuwerten. Vielmehr muss die Frage sein, was es heute, da die technische Entwicklung

immer schneller voranschreitet, heißen kann, Mensch zu sein. Was übersehen wird,

wenn bloße Errechenbarkeiten glauben machen, sie würden eine Weiterentwicklung

derjenigen sein, die als absolut Verschiedene doch niemals verbessert werden können.

148 Richard J. Bernstein [2018]:Why Read Hannah Arendt Now? Cambridge 2018, S. 72. (Im Folgenden

zitiert als: Richard J. Bernstein:Why Read Hannah Arendt Now?.) [Übersetzung der Autorin.]

149 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt. Übers. v. Gisela Uellenberg. München 201120, S. 10f. (Im

Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Macht und Gewalt.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 69

Ichmöchte im Folgenden die Frage nach demGuten stellen, einemGuten, das dem hier

besprochenenBösen in einer noch zu durchdenkendenWeise entgegensteht.Diese Aus-

führungen haben ihren Ausgang nicht etwa beim Bösen genommen, weil das Gute als

dessen Gegenteil aus jenem in irgendeiner Weise ableitbar wäre. Vielmehr zeigt sich in

der Lektüre Arendts, dass das Böse als Extremes alles Gute abdeckt und verschwinden

lässt. Um sich der Frage nach dem Guten zu stellen, ist es daher sinnvoll, den Versuch

einer Beschreibung dieser Abdeckung zu unternehmen, um dann das Freigelegte erst

bedenken zu können. Zudemmuss die Frage nach dem Guten sich durch Arendts Neu-

denken des Bösen insofern stellen, als sich ihre Beschreibungen des extremen Bösen

als Gegenteil dreier Sprechweisen zeigen, um die ihre Schriften immer wieder kreisen:

das Denken (das Böse ist gedankenlos), das Urteilen (das Böse ist unfähig, die Anderen

mitzubedenken), das Erzählen, das uneindeutig bleibt (das Böse spricht in Klischees).

Meines Erachtens kreist Arendts gesamtes Schaffen um Fragen, die die Menschen in

den Blick zu nehmen versuchen: Gebürtlichkeit, Denken, Urteilen, Handeln, Erzählen

– all dies sind Möglichkeiten und Ermöglichungen der Menschen.150 All dieses Fragen

ist ein Fragen nach demMenschlichen der Menschen und insofern das Böse eben diese

Möglichkeiten verschließt,muss die Auseinandersetzungmit diesem Bösen als Versuch

verstanden werden, das Gute, dasMenschliche, freizulegen. Es wird aber – es ist bereits

darauf hingewiesen – nicht um eine anthropologische Untersuchung gehen, nicht um

»die eine Frage der Philosophie:Wer ist derMensch?«, sondern diesesMenschliche wird

sich gerade in der Frage danach finden, wer die Menschen sind. Dies Menschliche wird

150 Auch Eva von Redecker betont diese Gerichtetheit Arendts. Ihr geht es darum, »nachzuweisen,

dass Arendt nach der Analyse einer bestimmten Facette des Bösen in Eichmann in Jerusalem im

Grunde neu ansetzt und ihr ganzes Spätwerk hindurch nach den Bedingungen guten Handelns

fragt. Systematisch lässt sich als ›Gravitation zum Guten‹ die geradezu unwiderstehliche Tendenz

zum moralisch richtigen Handeln beschreiben, die nach Arendts Phänomenologie der Geistestä-

tigkeiten dort entsteht, wo tatsächlich gedacht und geurteilt wird.« (Eva von Redecker [2013]: Gra-

vitation zum Guten, S. 8.) Von Redecker nimmt an, dass Arendt nach ihren Erfahrungen während

des Prozesses die Frage nach dem Bösen abschließt und den »Blick auf eine neue Frage [richte],

die sie nun, […] viel stärker interessierte, nämlich die nach den ›erlösenden‹ Ausnahmen, die auch

in ›finsteren Zeiten‹ ein gewisses Maß an moralischer Integrität bewahrten.« (Ebenda, S. 45.) Sie

geht also davon aus, dass Arendt »imGrundeneu ansetzt« insofern die Erfahrungendes Eichmann-

Prozesses in ihr ein Interesse an den »wenigen positiven Ausnahmen im allgemeinenmoralischen

Zusammenbruch« (Ebenda, S. 48.) weckten.

Demstimme ich insofern zu, als Arendts Auseinandersetzungenmit demBösennur einenWeghin

zu derjenigen Frage darstellen, die sie eigentlich zu verstehen suchte: die Frage nach dem Guten.

Meines Erachtens haben diese Fragen nach dem Menschlichen der Menschen sie vom Anfang bis

zum Ende ihres Schaffens begleitet, durch die Veränderung im Verständnis des Bösen aber stellen

sie sich in einemneuenZusammenhangdar,werden sie von einemneuen »Gedankenblitz« erhellt.

Die entscheidendeWirkung, die diese Erfahrungen auf ihr Werk hatten, liegen meines Erachtens

darin, zu erkennen, dass das Böse heute nicht darin liegt, dass es in Versuchung führt, sondern

darin, dass es das Einzelne in Verallgemeinerung auflöst, wie ich bereits dargelegt habe. Das Böse

galt als Versuchung und war insofern erst die Ermöglichung des Guten: Im Widerstehen gegen

das Böse zeigte sich das Gute erst. Das Böse, das sich Arendt im Verlauf des Eichmann-Prozesses

zeigt, ist aber nicht Versuchung, sondern Verflachung, ist nicht Wille, sondern Unwille, nicht List,

sondern Dummheit. Aus dieser Erfahrung heraus muss sich auch die Frage nach dem Guten in

neuer Weise stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Vom Schweigen des Guten

sich finden in »all den alten Fragen […] – was ist Liebe, was ist Freundschaft, was ist

Verlassenheit, was ist Handlung,Denken […]?«151Ausgehend von den Antworten, die ich

auf die Frage nach dem Bösen dargestellt habe, möchte ich hier einen Anfang für die

Frage nach dem Guten setzen.

Muss es demnach im Folgenden als Aufgabe gelten, mit Hannah Arendt eine Moral-

theorie aufzustellen, die uns dann sagte, was das Gute sei? In diesem Fall müsste das

Gute definierbar sein und so in der Frage nach einem Was beantwortbar. Das Gute

aber – sofern es das Menschliche ist – kann kein Was sein, denn der Mensch ist gera-

de Mensch, sofern er ein Wer ist, ein Wesen, das absolut verschieden ist durch seine

Geburt und so keine Allgemeinheit kennt. Das Wesen des Menschen, sofern es sich

in seiner Fähigkeit, einen neuen Anfang zu setzen152 zeigt, kann also niemals erkannt

werden im Sinne einer Zuordnung mittels »›natürlicher‹ Eigenschaften«. Solche »Er-

kenntnisformen versagen, sobald wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: Wer

sind wir.« Dementsprechend sagt Arendt in der Vita activa weiter, »[d]ie Tatsache, daß

Versuche, das Wesen des Menschen zu bestimmen, so leicht zu Vorstellungen führen,

die uns nur deshalb als ›göttlich‹ anmuten, weil sie offenbar Übersteigerungen eines

Menschlichen beinhalten, dürfte uns vielleicht doch argwöhnisch gegen den Versuch

machen, das Wesen des Menschen begrifflich zu bestimmen«153.

Eichmanns Sprache zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie ausschließlich aus

Wörtern besteht, die äußerste Selbstverständlichkeit ausdrücken; sie ist gedankenlos,

urteilsfrei und klischeehaft. Eine Theorie des Guten aufzustellen, liefe durch seine be-

griffliche Bestimmung auch Gefahr, in eine Selbstverständlichkeit zu führen. Es kann

nicht darum gehen, das Gute zu erlernen, indem Einblicke in das eine Richtige gelehrt

oder erkannt würden, damit die daraus sich ergebenden Regeln dann befolgt werden

könnten. In gewissem Sinne lässt sich sagen, die Moral sei das Gesetz des Guten: Hier

sind jene Regeln festgehalten, die an das richtige Verhalten gemahnen, sie sind der Halt

des Willens, der sich der Versuchung des Bösen erwehrt. Die Gültigkeit solcher Ermah-

nungen aber muss gleichbleibend außer Frage stehen, sie müssen gelten wann immer

und wem auch immer. Sie richten sich also weder an die Einzelnen noch das Einzelne,

sie sind das Allgemeine. Im Moment ihres Zusammenbruchs, so Arendt in Was heißt

persönliche Verantwortung in der Diktatur?, offenbarte die Moral sich »unverhüllt in ihrer

ursprünglichen Bedeutung […], nämlich als Kodex ethischer Normen, Sitten und Ge-

bräuche, dessen vollständiger Austausch genauso wenig Probleme bereiten sollte, wie

der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«154.

Von solch starrem ›Guten‹ spricht Arendt als »Phänomen der Güte«155, für das

die Taten Jesu »das einzig wirklich gültige, wirklich überzeugende Beispiel«156 geben.

151 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 295. [Übersetzung der Autorin.]

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 18.

153 Ebenda, S. 20f.

154 Hannah Arendt [1964-65]:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

155 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 90.

156 HannahArendt [1963]:Über dieRevolution.München 20132, S. 103. (ImFolgenden zitiert als:Hannah

Arendt: Über die Revolution.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 71

Wenn das Moralische als das Selbstverständliche gedacht wird, ist es dies, woran sich

die Güte hält: die Gütige vollbringt dasjenige, was innerhalb einer Gemeinschaft als

das Richtige gilt und zeigt auf diese Weise das Falsche als Falsches. Die Güte als Tat

nach allgemeinen Gesetzen ist in ihrer Festgesetztheit insofern Gefahr, als diese als

solche immer austauschbar sind. In diesem Sinne kann Arendt in Über die Revolution

sagen, »daß das absolut Gute im Zusammenleben der Menschen sich als kaum weniger

gefährlich erweist als das absolut Böse«157, denn jedes »Absolute […] muß ein Unheil

werden, wenn es sich innerhalb des politischen Raumes Geltung verschaffen will«158.

Das Gute kann demzufolge auch nicht als Mittel eingesetzt werden, um böse Taten zu

verhindern, indem eine vermeintliche Täterin durch ihr Wissen vom Guten – entweder

aus dem Wunsch heraus, nicht schlecht zu sein, aus Angst vor Strafe oder aus Mitleid

– von ihrer Tat absähe; in diesem Verhältnis könnten Güte und Schlechtigkeit gesehen

werden. Das Gute aber kann nicht herauskristallisiert und dann blind befolgt werden,

sondernmuss von jedemMenschen, der denkt, neu ergründet und besprochen werden,

denn sobald es zur Selbstverständlichkeit versteinert, verliert es dasjenige, das es zum

Guten und so zum Menschlichen – dem immer Neuen – macht. Es ist aber zugleich

niemals beliebig, als fänden solche Menschen dieses, andere aber jenes ›gut‹. Es geht

nicht darum,was jemand für sich in einem bestimmtenMoment für ›gut‹ hält, sondern

darum, was sich ihm – im Gespräch mit sich und im Gespräch mit Anderen – als das

Gute zeigt. Im Gespräch dann, das die Standpunkte der Anderen – die auch wiederum

jeweils Standpunkte wieder Anderer vor Augen haben – versammelt, erhellt sich das

Gute für den Moment, den das Gespräch dauert, und schafft ihm so einen Raum zum

Erscheinen. So ist jedes Fragen nach dem Guten »Wagnis«, das einzig möglich ist im

»Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen«159.

Der Traditionsbruch, der der Selbstverständlichkeit ethischer Normen ein Ende setzte,

»ist also eine Katastrophe der moralischen Werte nur, wenn man annimmt, Menschen

wären eigentlich gar nicht in der Lage, Dinge an sich selbst zu beurteilen, ihre Urteils-

kraft reiche für ein ursprüngliches Urteilen nicht aus; man könnte ihnen nicht mehr

zumuten, als bekannte Regeln richtig anzuwenden und bereits vorhandene Maßstäbe

sachgemäß anzulegen«160. In Arendts Sinne ist es vielmehr möglich, ihn als Öffnung

157 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 104.

158 Ebenda, S. 107.

159 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 72.

160 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik?, S. 22f.

Weiter heißt es: »Wenn dies stimmte, wenn es zum Wesen menschlichen Denkens gehörte, daß

Menschen nur urteilen können, wo sie Maßstäbe fix und fertig in der Hand haben, so wäre in der

Tat richtig, wie heute allgemein angenommen wird, daß in der Krise der modernen Welt nicht

so sehr die Welt als der Mensch selbst aus den Fugen geraten wäre. Innerhalb des akademischen

Lehrbetriebes hat sich diese Annahme heute weitgehend durchgesetzt, wieman am besten daran

erkennt, daß die historischen Disziplinen, die es mit der Welt und dem in ihr sich Ereigneten zu

tun haben, sich erst in die Gesellschaftswissenschaften und dann in die Psychologie ausgelöst ha-

ben. Dies besagt ja nichts anderes, als daß man das Studium der geschichtlich gewordenen Welt

in ihren chronologisch vorgegebenen Schichtungen aufgibt zugunsten des Studiums erst gesell-

schaftlicher und dannmenschlicher Verhaltensweisen, die ihrerseits zumGegenstand einer syste-

matischen Forschung nur werden können, wennman den handelndenMenschen, der der Urheber

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Vom Schweigen des Guten

zu verstehen, die neue Fragen danach zulässt, was das Gute sei. Nicht aber, um ei-

ne neue Definition zu finden, die alsdann neue Grenzen setzte, sondern als bleibende

Frage. Dementsprechend schreibt auch Eva von Redecker, »dass Arendt auf der Suche

nach einer anderen Lokalisierung von Moral war. Die grundlegenden moralischen Sät-

ze sollten nicht als Gebot im Gewissen stehen – und dort womöglich die Struktur ei-

ner austauschbaren Wertordnung annehmen –, sondern auf andere Weise aktualisiert

werden.«161 Solche Aktualisierung ist für Arendt möglich allein im Denken, das dann in

ein gemeinsames Gespräch gebracht werden muss; ich werde darauf zurückkommen.

Das Denken nämlich stellt in Frage und in Zeiten, in denen »jeder gedankenlos mit-

schwimmt in dem, was alle andern tun und glauben […] stehen die Denkenden nicht

mehr im Hintergrund, denn ihre Weigerung ist nicht zu übersehen und wird damit

zu einer Art Handeln. In solchen Notlagen erweist sich, daß die ausräumende Seite

des Denkens […] politisch ist. Denn diese Zerstörung wirkt befreiend auf ein anderes

Vermögen, das Vermögen der Urteilskraft, das man mit einiger Berechtigung das po-

litischste der geistigen Vermögen des Menschen nennen kann. Es ist das Vermögen,

das Einzeldinge beurteilt, ohne sie unter allgemeine Regeln zu subsumieren, die sich

lehren oder lernen lassen, bis sie zur Gewohnheit werden, die sich dann durch andere

Gewohnheiten und Regeln ersetzen läßt.«162 Ich werde auf die zentrale Rolle, die dem

Urteilen in Arendts Theorie zukommt, an späterer Stelle genauer eingehen.

Für Benjamins Engel der Geschichte hieße das, innezuhalten und sowohl die Trüm-

mer des Vergangenen als auch die unsichtbare Zukunft als Möglichkeit zu verstehen: Es

würde bedeuten, dem Zukünftigen in dem Sinne den Rücken zu kehren, dass ein Anse-

hen nur ein Einschätzen und Festsetzen bedeuten würde. Es wäre eine Zusage an das

Künftige, die ohne Rechnung und Wissen auskäme und es in seiner Unsicherheit und

so allererst als Möglichkeit in Erscheinung treten ließe. Sein Blick würde sich auf die

Vergangenheit richten, weil sie das Sichtbare ist, jedoch würde auch diese nicht einfach

als festgesetzt und unveränderlich angesehen: vielmehr als eine Sammlung von Trüm-

mern, in denen jede Betrachtende anderes erkennen könnte. In dieser Weise würde der

Fortschritt, den man in Arendts Sinne als ein Fortschreiten vomMenschlichen beschreiben

könnte, zu einem gemeinsamen Gang werden, der die Menschen zu ihrer Menschlich-

keit zurückführt: Zum Menschen, der sich nicht als ein Immer-zu-Überholender be-

greift, sondern als ein zur Handlung fähiges Wesen. Dieses Handeln müsste dann dar-

in bestehen, die Fragen der je gegenwärtigen Zeit als offene zu begreifen; es müsste

ein Handeln sein, das alle möglichen Antworten zu Wort kommen lässt. Jeder Mensch

ist ein neuer Anfang, von allen anderen Menschen absolut verschieden und so scheint

es nicht vermessen zu hoffen, dass ein solches »Geschöpf, dessen Wesen das Anfangen

ist, […] in sich genügend Ursprung hat, um ohne vorgegebene Kategorien zu verstehen

und ohne den Kodex von Sittenregeln, das heißt Moral, zu urteilen«163.

weltlich nachweisbarer Ereignisse ist, ausschließt und ihn zu einem nur sich jeweils verhaltenden

Wesen erniedrigt, das man Experimenten unterwerfen kann und von demman sogar hoffen mag,

es endgültig unter Kontrolle zu bekommen.« (Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik?, S. 23.)

161 Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 55.

162 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 175.

163 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 73

Das Gute liegt, so könnte man sagen, in einem Bedenken der Anderen, das nicht

nur ein Denken der Einzelnen meint, sondern – wie ich noch zeigen werde – zugleich

Teil von Arendts Verständnis des Urteilens ist. Es liegt in einem Sprechen, das nicht

oberflächlich und klischeehaft, sondern in seltsam-sonderbarer Weise tiefgründig ist

und in seinem Anspruch sowohl die Sprecherin als auch die Angesprochene als Einzel-

ne erscheinen lassen kann.Was aber kann das heißen, ein Sprechen der Einzelnen über

Einzelnes? Wie kann es sich ausdrücken, wo doch ein jedes Sprechen verallgemeinern

muss, da es nur die Begriffe hat, die zu begreifen suchen, was nur als in mindestens

einer Eigenschaft Allgemeines begreifbar sein kann.Der Frage nach einer solchen Spra-

che nun auf den Grund zu gehen – ihr vielleicht auf den Grund zu folgen – wird der

Versuch der folgenden Seiten sein.

Gerade dieses grundsätzliche Fragen nach einer Sprache der Einzelnen ist es, für das

ein Zusammendenken Arendts und Benjamins sich als wunderbar fruchtbar erweist.164

Marie Luise Knott bezeichnet »den Dialog mit Walter Benjamin [als] […] Zentrum in

Hannah Arendts Schreiben«, wenngleich diese sich nie konkret zu »seinem Einfluß ge-

äußert«165 habe. Bernardo Correa hält es für »offensichtlich, dass Arendt, ohne es zu

sagen, in dem antidialektischen Verfahren Benjamins und seiner Aufwertung der Er-

scheinungen eine Nähe zu ihrem eigenen Denken verspürt«166. Da Arendt und Benja-

min sich beide einer absoluten Einzelheit anzunähern versuchen, muss beider Denken

in ständiger Bewegung sein: Arendt setzt Benjamin in einem ihm zugedachten Text in

das Bild eines Flaneurs, der – in der Formulierung Correas – »[i]n seiner permanenten

Bewegung, in seinem Vagabundieren […] das perfekte Bild einer unaufhörlichen den-

kerischen Tätigkeit [ist], eines Denkens, das nicht die Welt der Erscheinungen flieht,

sondern aufmerksam für die Einzigartigkeit des Ereignisses ist«167. Beide begeben sich

auf der Suche nach diesem Einzelnen auf gemeinsame Pfade; zuallererst dadurch, dass

sie überhaupt von solcher Einzelheit und Unvergleichbarkeit ausgehen. Arendt sucht

dies mit ihrer ›absoluten Verschiedenheit‹, Benjamin mit seiner ›Namensprache‹ zu

benennen, in der das Einzelne in seinem Namen erscheint. Gleichzeitig zeigt Arendt mit

ihrer Erzählung von einer Pluralität, auf der Menschenwelt und Menschenurteil fußen,

dass diese Einzelnen einzig sie selbst sein können, wenn sie vor den Anderen erscheinen.

Benjamin verfolgt diesen Weg durch die Weise, in der er Urtext und Kommentar ne-

beneinanderstellt: Der Urtext ist nur er selbst im Kommentar der Vielen, wächst und

164 Der grundlegende Unterschied, der bei allen Überlegungen bedacht werden muss, ist, dass Ben-

jamin nach der Einzelheit aller Dinge fragt, wohingegen Arendt gerade herausstellt, dass nur die

Menschen – im Gegensatz zu allem anderen in dieserWelt – absolut Verschiedene sind. Die Frage

nach einer Sprache aber, die sich den Verallgemeinerungen des begrifflichen Sprechens entzieht,

findet sich bei beiden als zentraler Gedanke.

165 Marie Luise Knott [2011]:Walter Benjamin. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmüller

(Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 254.

166 Bernardo Correa [2007]: Arendt und das dichterische Denken. Übers. v. Marie Luise Knott/Stefanie

Rosenmüller. Abrufbar unter: https://www.hannaharendt.net, S. 9. (Im Folgenden zitiert als: Ber-

nardo Correa: Arendt und das dichterische Denken.)

167 Ebenda, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net


74 Vom Schweigen des Guten

erscheint erst in seiner Auslegung. Dies Verhältnis des Einzelnen zu den Vielen ist un-

gewöhnlich: Üblicherweise scheint mir entweder nur die absolute Einzelheit betont zu

werden oder aber im Gegenteil die Überzeugung vorzuherrschen, dass einzig in einer

Vielheit der Mensch als Mensch erscheinen kann. Davon aber auszugehen, dass Einzel-

heit nur in der Vielheit, Vielheit aber nur unter Einzelnen denkbar ist, ist ein außerge-

wöhnlicher Denkweg und von beiden ausgelegt und begangen.

DiesenWeg ebnen kann – auch dies die Annahme beider – einzig die Sprache. Eine

Sprache aber, die sich nicht in Allgemeinheiten verliert, sondern das Einzelne an- und

ausspricht. Dieser Sprechweise sich anzunähern vermag ein erzählendes und dichten-

des Sprechen – denn: obwohl es die Sprache ist, die dem Allgemeinen verfallen zu sein

scheint, ist es auch einzig sie, die Rettung weiß. Und so spricht Arendt von dem »Wäh-

ren des Kunstwerks«, das deshalb so ergreifend sei,weil es »nicht eine sehnende Regung

des Gemüts ist, sondern […] den Sinnen gegenwärtig vorliegt, leuchtend, um gesehen

zu werden, tönend, um gehört zu werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den

Zeilen des gelesenen Buches […].«168 Der Versuch soll sein, die Gedanken Arendts und

Benjamins in einer Weise zusammenzustellen, das sich durch diesen Blick ein Neues

ergibt, etwas Neues beleuchtet wird. So soll im Zugang auf beide Gedankenwege die

Frage danach, wer der Mensch sei, neu gestellt werden, erhellt durch ein Zusammen-

denken, in dem »das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-

mentrifft«169.

Von Zeit zu Zeit werde ich mich in Arendts und Benjamins Gedanken verstricken,

mich einweben in die Gedankengänge, denen ich nach-denken will. Um von dort den

Ausgang nehmen zu können, bedarf es zunächst des ernsthaften Versuchs, das dort

Gesagte zu verstehen, von den beiden Standpunkten aus auf die Fragen zu schauen,

die ich hier stellen möchte. Hannah Arendt und Walter Benjamin haben beide überaus

eigene Wege eingeschlagen, ihr Denken bewegt sich zwischen Gedichten, springt von

Bruchstück zu Bruchstück.170 Der Versuch, den beiden nachzudenken, scheint mir also

168 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

169 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften V/1: Das Passagen-Werk.

Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 20044, S. 577. (Im Folgenden

zitiert als: Walter Benjamin: Das Passagen-Werk.)

Heidegger denkt in ebendiese Richtung, wenn er das Vergangene »Noch-nicht-Entfaltetes« nennt:

»Wenn das Denken an das Gewesene diesem sein Wesen lässt und sein Walten durch eine über-

eilte Verrechnung auf eine Gegenwart nicht stört, dann erfahren wir, dass das Gewesene bei seiner

Rückkunft im Andenken über unsere Gegenwart sich hinausschwingt und als ein Zukünftiges auf

uns zukommt. PlötzlichmussdasAndenkendasGeweseneals einNoch-nicht-Entfaltetes denken.«

(Martin Heidegger [1936]: ›Andenken‹. In: ders.: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Frankfurt a.M.

20127, S. 100.)

170 Bei Marie Luise Knott heißt es dazu: »Kunst – vor allem die Dichtkunst – hat die Philosophin und

politische Denkerin Hannah Arendt zeitlebens begleitet, poetische Bilder durchwirken die Spra-

che ihrerWerke, jamehr noch: Poetische Sprachbilder undGedichtzeilen erweitern in ihren Essays

undAbhandlungendieAssoziationsräumeund treiben auf dieseWeise dasDenken voran,was den

Texten ihren freiheitlichen Ton beschert. Der Leser kann sich – assoziierend – assoziieren.« (Marie

Luise Knott: Hannah Arendt liest Franz Kafka 1944. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik:

Hannah Arendt (166/167/2005), S. 150.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 75

nicht in herkömmlicher Weise vonstattengehen zu können. Etwas verstehen und beur-

teilen zu versuchen, heißt für Arendt – ich werde darauf noch ausführlich eingehen –

»ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der

nicht dermeinige ist«171; dies ist es,was ich auf den folgenden Seiten versuchenmöchte.

Günther Anders berichtet von der Deutung derDuineser Elegien Rilkes, an der er sich zu-

sammenmit Hannah Arendt versuchte, es sei zuweilen geschehen, dass diese »sich aufs

merkwürdigste »ver-rilkte«172. Da es hier um etwas geht, das in gewissem Sinne immer

über das rein Begriffliche hinausweist, kann es nicht nur darum gehen, die Gedanken-

gänge einfachhin von außen her darzustellen und zu beurteilen, vielmehr werde ich

andere – ungewöhnlichere – Wege einschlagen müssen, um die Denkpfade ausfindig

machen zu können. Es wird nicht nur um das Niedergeschriebene und Wiedergebbare

gehen, sondern auch um das Zwischenzeilige, das Angedeutete. Solche Zwischentöne

aber lassen sich nur anstimmen, nicht immer aussprechen und darlegen, und so muss

die Deutung an mancher Stelle Andeutung bleiben.

In dieser Weise tönend finden sich so manche Zitate in dieser Arbeit – als Blitz-

lichter, die als so Zusammengestellte etwas Neues beleuchten sollen. Im Zitieren liegt

für Arendt die zeitlose Möglichkeit, mithilfe der Einbildungskraft das Neue zu den-

ken, in der je neuen Auslegung und Zusammenstellung des Textbruchstücks. Ingeborg

Nordmann schreibt in diesem Sinne, der Grund dafür, dass einzig im Zitieren und Vor-

stellen die Hoffnung darauf liege, »dass etwas überdauert«, sei, »dass sie zwischen

Zeitlosigkeit und Zeitlichkeit oszillieren. In einem der Geschichte entzogenen Raum

bewahrt, werden die Gedankenbruchstücke im unmittelbaren und buchstäblichen Sin-

ne wieder(ge)holt.«173 Bei Sigrid Weigel heißt es, die Dichtung beschreibe für Arendt

»den Weg des Denkens beziehungsweise zum Denken. Sie ist Zeugnis des Lebens, das in

Philosophie übergeht. Damit korrespondiert auch die Rolle der Zitate als Freunde und

Zeugen. Denn es geht Arendt bei ihren vielen Zitierungen nicht um Bildungszitate,

sondern um die Beglaubigungen der eigenen Wahrnehmungen durch die Sprache an-

derer Autoren.«174 Beglaubigung würde dann so etwas wie die Einbeziehung anderer

Perspektiven meinen, die vielstimmige Betrachtung der einen Frage. In ihrer Sonning-

Preis-Rede sagt Arendt, dass »[d]ie von uns in der Alltagssprache verwendetenWörter […]

ihr spezifisches Gewicht, welches unseren Gebrauch bestimmt und uns vor gedanken-

losen Klischees bewahrt, durch die vielfältigen Assoziationen [erhalten], die sich auto-

matisch einstellen und dem einmaligen Schatz der großen Dichtung entstammen«175.

171 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übun-

gen im politischen Denken I. München 20164, S. 342. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:

Wahrheit und Politik.)

172 Günther Anders [1984]: Die Kirschenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt. Hg v. Gerhard Oberschlick.

München 2011, S. 15.

173 IngeborgNordmann [2007]:Gedankenexperiment und Zitatmontage. In:WolfgangHeuer/Irmela von

der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen 2007, S. 174. (Im

Folgenden zitiert als: Ingeborg Nordmann: Gedankenexperiment und Zitatmontage.)

174 SigridWeigel [2005]:HannahArendts Denktagebuch. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik:

Hannah Arendt (166/167/2005), S. 129.

175 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 4f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Vom Schweigen des Guten

Hier »tritt die Weltlichkeit der Welt […] selbst in Erscheinung, ja in ein Leuchten, in

dessen Glanz auch der Wandel und Gang aufleuchtet«.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 77

3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.«176 Das Böse
der Sprache

Es gab für die meisten Leute keine Lücken,

durch die man zwischen Wort und Gegen-

stand hindurch schauen und ins Nichts star-

ren mußte, als rutsche man aus seiner Haut

ins Leere.

Herta Müller: In jeder Sprache sitzen andere

Augen

Bevor ich mit der Frage nach dem Guten anhebe, soll das Verständnis des Bösen als

Sprachverlust noch eindringlicher betrachtet werden. Inwiefern ist das Böse in Arendts

und Benjamins Sinne ein Gemeinwerden der Sprache und muss uns so auf der Suche

nach dem Guten in die Frage nach einer Sprache führen, die sich nicht im Allgemeinen

verlieren, sondern im Einzelnen erst gründen will?

Walter Benjamin begibt sich in seinen Schriften auf die Suche nach einer Sprache,

die dem Zugreifen ent-sagt und stattdessen sich auf Umwegen den Dingen anzunähern

versucht. Ein begriffloses Sprechenmuss ein Sprechen sein, das die Frage lebendig hält,

das sich immer wieder aufs Neue auf die Frage einlässt. Dasjenige, das sich zwischen

den verschiedenen Antworten entbergen mag, das Zwischen-ihnen-Liegende, lässt die

Frage bestehen und bleibt für immer fraglich.177 Dementsprechend nennt Arendt den

ewig suchenden Benjamin an einer Stelle ihres Essays einen Perlentaucher, dessen Den-

ken, »genährt aus dem Heute […] mit den ›Denkbruchstücken‹ [arbeitet], die es der

Vergangenheit entreißen und um sich versammeln kann. Dem Perlentaucher gleich,

der sich auf den Grund des Meeres begibt, nicht um den Meeresboden auszuschach-

ten und ans Tageslicht zu fördern, sondern um in der Tiefe das Reiche und Seltsame,

Perlen und Korallen herauszubrechen und als Fragmente an die Oberfläche des Tages

zu retten, taucht es in die Tiefen der Vergangenheit, aber nicht um sie so, wie sie war,

zu beleben und zur Erneuerung abgelebter Zeiten beizutragen.Was dies Denken leitet,

ist die Überzeugung, daß zwar das Lebendige dem Ruin der Zeit verfällt, daß aber der

Verwesungsprozeß gleichzeitig ein Kristallisationsprozeß ist; daß in der ›Meereshut‹

– dem selbst nicht-historischen Element, dem alles geschichtlich Gewordene verfallen

soll – neue, kristallisierte Formen und Gestalten entstehen, die, gegen die Elemente ge-

feit, überdauern und nur auf den Perlentaucher warten, der sie an den Tag bringt«178.

176 Vgl. Elias Canetti: Die Provinz des Menschen. In: Werke: Aufzeichnungen 1942-1985. Die Provinz des

Menschen/Das Geheimherz der Uhr. München/Wien 1972, S. 25.

177 Vgl. (hier und vor allem imÜbersetzungskapitel) meinen Text zu Benjamins Übersetzungsbegriff:

Lea Mara Eßer: Übersetzen. Die scheinbare Stille ist ein Aufhorchen. In: Bernd Witte/Sonja Klein/Karl

Solibakke (Hg.): Benjamin-Blätter 7: Übersetzungen/Translations. Würzburg 2018, S. 19-48.

178 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin (1892-1940). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v.

Ursula Ludz. München 2001, S. 236. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Walter Benjamin.)

In Shakespeares Sturm heißt es: »Full fadom five thy Father lies;/Of his Bones are coral made;/

Those are pearls that were his eyes:/Nothing of him that doth fade,/But doth suffer a sea-change/

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Vom Schweigen des Guten

In dieser Weise sollte das in Begriffen Festgesetzte herausgebrochen werden: Benja-

min suchte nach einer Befreiung von den Fesseln allzu fester Bedeutungen und allzu

sicherer Meinungen. Die Bewegtheit des Denkens, die in seinen Schriften immer ge-

genwärtig bleibt, ist ihm schon in jungen Jahren ein wesentliches Bedürfnis: »Das ist

das wichtigste: wir dürfen uns nicht auf einen bestimmten Gedanken festlegen, auch

der Gedanke der Jugendkultur soll eben für uns nur die Erleuchtung sein, die noch den

fernsten Geist in den Lichtschein zieht. Aber für viele wird […] auch der Sprechsaal [sc.

eine Gruppe Jugendlicher, die regelmäßig zusammenkam, um über Begriffe oder Pro-

bleme zu diskutieren] eine ›Bewegung‹ sein, sie werden sich festgelegt haben, und den

Geist nicht mehr sehen, wo er nicht freier, abstrakter erscheint.«179

Dieses Festlegen eines Gedankens, von dem Benjamin hier spricht, geht einher mit

der Taubheit, der all jene verfallen, die aufhören zu fragen. Benjamin wird einige Jah-

re später in einem Brief an Martin Buber von der Frage sprechen, die den magischen

Funken überspringen lässt, und von der Aufgabe der Menschen, die Dinge nicht fest-

zuzurren, sondern sie im Gegenteil »hinzuführen auf das dem Wort Versagte; nur wo

diese Sphäre des Wortlosen in unsagbar reiner Macht sich erschließt, kann der ma-

gische Funke überspringen, wo die Einheit dieser beiden gleich wirklichen ist«180. So

ist die Wahrheit sprachlos, nicht im gewöhnlichen Sinne sprachlich auszudrücken und

selbst ohne Ausdruck: »Der Ort der Wahrheit wird als defizienter bestimmt, als das

Ausdruckslose. Das heißt, nur dort, wo die immer schon Gegenstände des natürlichen

Lebens designierenden Zeichensysteme der Sprache und der Kunst neutralisiert wer-

den, wo ihnen ihr Verweisungscharakter genommen wird, kann sie erscheinen.«181 Die

Wahrheit kann nur dort erscheinen, wo kein Zeichen mehr versucht sie anzuzeigen.

Und eben dieses Erscheinen ist es, dem Benjamin nachspürte: Kein Denken, das sich

bestimmten Begriffen verschrieben hat, das nur hinzufügt, in seinen Grundannahmen

aber allzu sicher scheint, sondern ein Erscheinen, das aus dem Rahmen fällt.

So schreibt Hannah Arendt, dass es dieses war, was Benjamin zutiefst faszinierte:

»nie ein Gedanke, immer eine Erscheinung […]: das Wunder der Erscheinung steht im-

mer im Zentrum aller seiner Bemühungen.«182 Der Gedanke ist hier der Versuch eines

Erkennens, etwas Begriffliches, das versucht zu begreifen; eine Erscheinung hingegen

erscheint, ohne je bezeichnet zu werden. Es ist ein Aufscheinen, das vom Aufscheinen-

den – den einzelnen Dingen selbst – her gedacht werden muss. Sie selbst verlauten

sich, werden denkbar in dem Raum, der sich zwischen den Begriffen, die sie zu greifen

suchen, auftut. Gershom Scholem beschreibt in dieser Weise auch Benjamins eigene

Sprache als eine solche, die die Lücke zwischen Gegenstand und Bezeichnung – den

unbeschrifteten, leeren Raum – sichtbar werden lässt: »Seine Sprache schmiegt sich,

Into something rich and strange.« (William Shakespeare [1611]: The Tempest. In: ders.: Der Sturm/

The Tempest. Zweisprachige Ausgabe. Übers. v. Frank Günther. München 20012, S. 42.)

179 Walter Benjamin [1913] Brief an Carla Seligson: September 1913. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gers-

hom Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 93.

180 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom

Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 127.

181 Bernd Witte [1985]:Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 47.

182 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 79

ohne die Tiefe der Einsicht aufzugeben, dem Gegenstand in wunderbarerWeise an und

tritt doch zugleich in Konkurrenz zu dessen eigener Sprache, von der sie genaue Di-

stanz wahrt.«183

Seine die Sprache als solche in Frage stellenden Gedanken brachten Benjamin bei sei-

ner Bemühung zu habilitieren in große Schwierigkeiten: Er versuchte zwei Jahre lang

an der Universität Frankfurt in ›Neuerer deutscher Literatur‹ seine Lehrberechtigung

zu erlangen – die Zuständigen wiesen seine Habilitationsschrift schließlich mit der Be-

gründung zurück, »daß sie keinWort von der Arbeit verstünden«184.Dieses ›Verstehen‹,

das dort verlangt wurde, war es wohl genau, dem Benjamin sich zu ent-schreiben such-

te. Arendt notiert: »Es war, als ob einwirklicherMeister einen einzigartigenGegenstand

angefertigt hätte, um ihn dann im nächsten Einheitspreisgeschäft zum Verkauf anzu-

bieten.«185 Seine Situation im Meer der Gelehrsamkeit beschreibt sie folgendermaßen:

»Es war die Position auf der Mastbaumspitze, von der aus die tobenden Zeitumstände

besser zu übersehen waren als vom sicheren Port, wenn auch die Rettungssignale des

›Schiffbrüchigen‹, dieses einen Mannes, der das Schwimmen nicht erlernt hatte, weder

mit dem Strom noch gegen ihn, kaum bemerkt wurden – nicht von denen, die diesem

Meer sich nie preisgegeben hatten, und nicht von denen, die immerhin auch in diesem

Element sich noch bewegen konnten.«186

Benjamin versuchte in seinen Schriften das den verschiedenen Zeiten je Eigene zu

bedenken und miteinander in Bezug zu setzen. So sollen die Zeiten nicht als voneinan-

der abgetrennte Sphären begriffen, sondern müssen vielmehr als Zusammenhängende

betrachtet werden, da sich nur hier, im Zwischenraum eines Zusammen, Einzelheit

zeigen kann: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist von

heute. Dies Heute mag dürftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man

muß es fest bei den Hörnern haben, um die Vergangenheit befragen zu können. Es ist

ein Stier, dessen Blut die Grube erfüllen muß, wenn an ihrem Rande die Geister der

Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«187 So muss das Heute die Vergangenheit befra-

gen, und zwischen diesen beiden Zeiten, in dieser Leere, ist der Ort, an dem solches

Fragen einen Raum finden kann, an dem die »Geister […] erscheinen« können. Benja-

mins Schriften legen die Lücke offen. Seine Texte sind zerstückelt bis ins Kleinste, die

Zitate zerren das Geschriebene auseinander, das Fragmenthafte der Sprache lässt sie

aufklaffen. Nur so können die Ohren sich öffnen, kann aus der Leserin eine Zu-Hörerin

werden. »Die Hauptarbeit bestand darin, Fragmente aus ihrem Zusammenhang zu rei-

ßen und sie neu anzuordnen, und zwar so, daß sie sich gegenseitig illuminieren und

183 Gershom Scholem [1972]:Walter Benjamin und sein Engel. In: Gershom Scholem: Walter Benjamin

und sein Engel. Vierzehn Aufsätze und kleine Beiträge. Frankfurt a.M. 1992, S. 19. (Im Folgenden

zitiert als: Gershom Scholem:Walter Benjamin und sein Engel.)

184 Ebenda, S. 20.

185 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin, S. 189.

186 Ebenda, S. 207.

187 Walter Benjamin [1930]: Wider ein Meisterwerk. Zu Max Kommerell, ›Der Dichter als Führer in der

deutschen Klassik.‹ In: ders.: Gesammelte Schriften III: Kritiken und Rezensionen. Hg. v. Hella

Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1991, S. 259. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin:Wider

ein Meisterwerk.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Vom Schweigen des Guten

gleichsam freischwebend ihre Existenzberechtigung bewähren konnten«188, so Arendt.

Weiter spricht sie von Benjamins »Methode, das Wesen im Zitat zu erbohren – wie

man Wasser aus der unterirdischen, in der Tiefe verborgenen Quelle erbohrt«189. Das

Zitat bohrt nach demWesen des Einzeldings, es bringt, selbst dort noch, wo dieses be-

reits verstummt ist, das Ding zu Gehör. Im Absetzen zwischen den einzelnen Gedan-

ken kann sich etwas zeigen, das niemals als klar mitteilende Gedankenfolge gestaltet

werden könnte: »Das Zitieren ist ein Nennen, und das Nennen, nicht eigentlich das

Sprechen, das Wort und nicht der Satz bringen für BenjaminWahrheit an den Tag.«190

Das Zitieren macht Hören und zugleich öffnet es für das Vergangene, holt das Hinter-

uns-Liegende in die Zeit und fordert das Gespräch heraus, lässt die Gegenwart in der

Frage erscheinen, und zwar so, »daß das zitierende Nennen zu der einzig möglichen,

einzig angemessenen Art und Weise wurde, mit der Vergangenheit ohne die Hilfe der

Überlieferung umzugehen. Jede Epoche, der ihre eigene Vergangenheit in einem sol-

chen Maße fragwürdig geworden ist wie der unseren, muß schließlich auf das Phäno-

men der Sprache stoßen; denn in der Sprache sitzt das Vergangene unausrottbar, an

ihr scheitern alle Versuche, es endgültig loszuwerden.«191

Walter Benjamin sieht das einzelne bedeutsame Wort verschwinden unter einem Berg

unbedeutender, bloß noch vermittelnder Buchstaben; die Schrift hat jeglichen Zusam-

menhang verloren und schwebt nun, ohne Bedeutung, den Menschenaugen entgegen.

In dieser Gestalt verstellt sie den Blick auf dasWort, das nur klar abgehoben von seinem

weißen Untergrund in seiner Bedeutung erscheinen kann: »Und ehe der Zeitgenosse

dazu kommt ein Buch aufzuschlagen, ist über seine Augen ein so dichtes Gestöber von

wandelbaren, farbigen, streitenden Lettern niedergegangen, daß die Chancen seines

Eindringens in die archaische Stille eines Buches gering geworden sind.Heuschrecken-

schwärme von Schrift, die heute schon die Sonne des vermeinten Geistes den Großstäd-

tern verfinstern,werden dichtermit jedem folgenden Jahre werden.«192 Arendt schreibt

dementsprechend von der Verdunklung des allzu Alltäglichen, die ins Denken treibt:

»Alles Denken fängt mit der Alltagssprache an und entfernt sich von ihr. Das Bedürfnis

zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden haben, daß Worte in ihrer

gewöhnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«193 Die gewöhnliche Sprache,

188 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin, S. 233.

189 Ebenda, S. 234.

190 Ebenda.

»Ein Wort zitieren heißt es beim Namen rufen.« (Walter Benjamin [1931]: Karl Kraus. In: ders.: Ge-

sammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-

häuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 362.)

191 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin, S. 235.

192 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstraße. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Prosa.

Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 103. (Im Folgenden zi-

tiert als: Walter Benjamin: Einbahnstraße.)

193 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

Bernardo Correra macht hier auf die Nähe zu den sokratischen Dialogen aufmerksam: »Dieses

Verfahren [der Entfernung von der Alltagssprache] ist natürlich nicht neu: In den sokratischen

Dialogen entfesselt, wie wir wissen, die Frage, die Staunen ausdrückt und es auch im Gesprächs-

partner zu wecken sucht, ein subtiles Spiel der Unterscheidungen, deren größtmöglicheWirkung,

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 81

die mit Allgemeinheiten um sich wirft, beschreiben beide als Verdunkelndes, als etwas,

das den Blick verstellt. Diesem etwas Lichtes entgegenzustellen kann nur eine Sprache,

die denkt: Das Denken fängt dort an, wo ein verallgemeinerndes, oberflächliches Spre-

chen als Verdeckung entlarvt wird.Das Gute, das unentwegt auf der Suche ist nach dem

Einzelnen, das fragen und nicht bloß vergleichen will, muss den Versuch unternehmen,

diese Oberfläche zu durchbrechen und die Lücken, die hierbei entstehen mögen, frei-

halten, aufhalten.

Als Gegenbild zu den wahllosen Massen eingepferchter Worte zeigt sich in Benja-

mins Vorstellung das weiße Blatt, das von aller Mitteilung entblößt ist. Scholem weist

in einem Aufsatz darauf hin, dass »nach Auffassung der Kabbala die ursprüngliche To-

ra ein Buch mit weißen Blättern [ist] und daß die geschriebene Tora schon ein erster

Kommentar zu dieser unlesbaren Ursprungsschrift [ist]«194. Der Gedanke einer Schrift,

die nicht sichtbar ist, kann uns hier bereits denWeg hin zu Benjamins Idee einer stum-

men Sprache der Dinge andeuten. So wie die Sprache der Einzelnen in einem gewissen

Sinne auf ihre Stummheit verweist, so muss der Buchstabe, der diese Einzelnen mei-

nen will, unsichtbar werden. Es ist eine Bewegung hin zum Nichts, zum weißen Blatt:

Der kleinste Buchstabe, das allerkleinste Zeichen bestehen als das letzte Etwas vor dem

Erlöschen im gewaltigen Nichts. Adorno schreibt zu der Bedrohlichkeit, die in dieser

Vorstellung liegt: »Vor Benjamin zuckt zurück, wer sich nicht Gedanken überantworten

mag, in denen er fürs vertraute Bewußtsein von sich selbst tödliche Gefahr wittert. Erst

wenn sie sich einstellt, darin besteht, den Dialogpartnern zu erlauben, eine Distanz zum üblichen

und ahnungslosen Gebrauch der Worte einzunehmen.« (Bernardo Correa [2007]: Arendt und das

dichterische Denken, S. 4.)

194 Gershom Scholem [1970]:Offenbarung und Tradition als religiöse Kategorien im Judentum; zitiert nach:

Bernd Witte: Jüdische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin. Mün-

chen 2007, S. 219.

In diesem Zusammenhang wäre es interessant, Derridas Gedanken zur Urschrift miteinzubezie-

hen. In seiner Grammatologie geht es ihm um »nicht weniger als eine Reform des Schriftbe-

griffs.« (Jacques Derrida [1967]: Grammatologie. Übers. v. Hans-Jörg Rheinberger und Hanns Zisch-

ler. Frankfurt a.M. 201312, S. 95.) Er verfolgt hier die Annahme, dass die Schrift der Sprache zu-

grunde liegt – im Gegensatz zu der gewöhnlichen Annahme, Schrift sei eine Art Ab-schrift des

gesprochenenWortes: »Wir meinen, daß die generalisierte Schrift nicht allein die Idee eines noch

zu erfindenden Systems, eines hypothetischen Zeichensystems oder einer zukünftigen Möglich-

keit darstellt, sondern glauben im Gegenteil, daß die gesprochene Sprache bereits dieser Schrift

zuzurechnen ist.« (Ebenda, S. 97.) In diesem Sinne möchte er »zu bedenken geben, daß die vor-

gebliche Derivation der Schrift, so reell und massiv sie auch sei, nur unter der Bedingung möglich

war, daß die ›ursprüngliche‹, ›natürliche‹ usw. Sprache nie existiert hat, daß sie nie unversehrt,

nie unberührt von der Schrift war; daß sie selbst schon immer eine Schrift gewesen ist. Eine Ur-

Schrift, derenNotwendigkeit angedeutet und deren Begriff hier umrissenwerden soll, und die wir

nur deshalb weiterhin Schrift nennen wollen, weil sie wesentlich mit dem vulgären Schriftbegriff

verbunden ist.« (Ebenda, S. 99.)

So könnte man in Bezug auf Benjamins Gedanken sagen, dass die reine Sprache, das weiße Blatt,

nicht einfach unbeschrieben, sondern die Schrift, die dort die Zwischenzeilen bildet, nur auf ge-

wöhnliche Weise nicht lesbar ist, geht es hier doch nicht um eine Abbildung und Festsetzung von

Gedachtem, sondern eine Öffnung zum Denken selbst. Eine tiefere Auseinandersetzung würde den

Rahmen dieser Arbeit sprengen undmuss daher an anderer Stelle geschehen; Derridas Gedanken

können weiterverfolgt werden ebenda, S. 99ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Vom Schweigen des Guten

dem kann die Lektüre Benjamins fruchtbar und glückvoll geraten, der dieser Gefahr ins

Auge sieht […]. Bei Benjamin entspringt das Rettende wahrhaft erst wo Gefahr ist.«195

3.3.1 »Weil sie stumm ist, trauert die Natur.«196 Sprechen als Abgefallenes

Der stummen Sprache möchte ich mich nun also weiter annähern: Inwiefern steht das

Gute, das gerade nur in der Sprache liegt, das – Arendt folgend – im Denken, Urteilen

und Erzählenmöglich wird, in wunderlichemZusammenklangmit demEnde von Spra-

che überhaupt, mit einer Sprache, die vielleicht erschweigen muss, wovon sie sprechen

will?

Benjamin unterteilt die menschliche Sprache in mehrere Sprachstufen. Jene Spra-

che, die es hier zu bedenken gilt, eine, die sich nicht mehr als Extremes über die Dinge

legt, sondern diese in ihrer Einzelheit zeigt, nennt er die Sprache der Namen. Der Ei-

genname nennt die Benannte, ohne sie in einen Vergleich zu setzen, weil er keinerlei

Eigenschaften zuweist. Jacques Derrida nennt den Eigennamen die »Beziehung eines

reinen Zeichenträgers auf ein einmalig Daseiendes«197. Er spricht davon, dass Eigenna-

men es vermögen, das Einzelne aus dem Vergleich zu nehmen; es erscheine – in dieser

Weise benannt – »nicht bloß als eine Text-Gestalt oder als eine Gestaltung, die man ne-

ben andere stellen kann«198. Der Eigenname weist auf jene Grenze der Sprache, um

die es mir hier geht: In ihm zeigt sich zugleich Möglichkeit und Unmöglichkeit: »Es ist

unmöglich, sich zu verstehen und sich zu verständigen, wenn es nichts gibt als Eigen-

namen – und es ist gleichfalls unmöglich, sich zu verstehen und zu verständigen, wenn

es Eigennamen nicht mehr gibt.«199 Eigennamen bedeuten Gefahr – führen sie denn

auf die Grenze der Sprache, des Sagbaren hin – und Rettung zugleich, denn gerade dort

ist ein neuer Beginn möglich, das Denkbarwerden einer anderen Sprache, der Beginn

des Denkens selbst.

In diesem Sinne betont auch Emmanuel Levinas die Möglichkeit, die die Eigen-

namen versprechen: »Eigennamen, deren ›Aussage‹ ein Gesicht bedeutet, Eigennamen

sind unter allen Namen und Gemeinplätzen diejenigen, die der Auflösung des Sinns

widerstehen und uns helfen zu sprechen. Erlauben sie uns nicht, hinter brüchigen Aus-

sagen zwar das Ende der einen Verstehbarkeit, aber auch den Morgen einer anderen zu

erahnen? Was zu Ende geht, ist vielleicht die ausschließlich an das vomWort getragene

Sein, die an das Ausgesagte des Aussagens gebundene Rationalität. Gebunden an ein

Gesagtes, das Wissensgüter und Wahrheit als unveränderliche Identitäten vermittelt,

195 TheodorW. Adorno [1955]: Einleitung zu Benjamins ›Schriften‹. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band

11: Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 577.

196 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen. In: ders.:

Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schwep-

penhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 155. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Über Sprache

überhaupt und über die Sprache des Menschen.)

197 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme.Wege,Umwege,Abwege.Übers. v. Alexander García Dütt-

mann. In: Alfred Hirsch (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 20012, S. 121. (Im

Folgenden zitiert als: Jacques Derrida: Babylonische Türme.)

198 Ebenda, S. 119.

199 Ebenda, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 83

sich der sich selbst genügenden Identität eines Seins oder Systems eingliedert, abge-

schlossen, perfekt; das Differenzen, die es verraten oder beschränken könnten, ablehnt

oder absorbiert.«200Was aber kann es heißen, dem Einzelnen seinenNamen geben?Wo

kommt er her, dieser je einzelne Name undmit welchenWorten kann er ausgesprochen

werden? Und wie spricht der Mensch ihn aus, ohne (im gewöhnlichen Sinne) zu – spre-

chen? Zunächst muss gefragt werden, was sich da aussprechen soll imNamen der Dinge

– Benjamin spricht von ihren Ideen –: Was gibt es da anderes an den Dingen, außer

demjenigen, was sich über sie aussagen lässt? Was ist das, das sich uns von diesem

einen Baum her zuspricht, das wir aber niemals greifen, von dem wir nicht sprechen

können? Ideen, sind das nicht gerade jene absolut allgemeinen Bilder, an denen sich

das einzelne Wahrgenommene messen lässt, mit dem es verglichen und so eingeord-

net werden kann? Kann es nicht gerade deshalb (für) wahr genommen werden, weil es

einer Idee ähnlich sieht, und somit etwas ist?

Zunächst wird nun zu zeigen sein, was Benjamin als das Böse fasst, das in der Sprache

liegt – oder vielmehr: das sich um sie gelegt hat. Es wird sodann zu zeigen sein, inwie-

fern das Zusammendenken von Sprache und dem Bösen, aber vor allem von Sprache

und dem Guten bei Arendt und Benjamin ein gemeinsamer Versuch ist. Den Verfall der

Sprache zeichnet Benjamin zunächst zeitlich (wie Arendt auch). Inwiefern dieses Zeit-

liche aber nicht als einfacher Verlauf zu denken ist, wird sich noch zeigen.201 Diesen

Verfall nun erzählt Benjamin anhand des Ursprungsmythos der Tora, in dem die Dinge

noch in ihrenNamen erscheinen.Warum Benjamin immer wieder auf die Geschichten der

Heiligen Schrift zu sprechen kommt, wird im Laufe der Arbeit noch deutlich werden.

Zunächst so viel: Die Sprache der alten Texte zeigt sich ihm als besonders offene und

deutbare. Diese Zugewandtheit hat nichts – wie man vielleicht meinen könnte – mit

irgendeiner Form von Rückschrittlichkeit im Sinne einer blinden Gläubigkeit zu tun.

Benjamin begegnet der Schrift nicht mit der Gedankenlosigkeit, die man den Gläubi-

gen oftmals beizulegen pflegt. »Wenn im folgenden das Wesen der Sprache auf Grund

der ersten Genesiskapitel betrachtet wird, so soll damit weder Bibelinterpretation als

Zweck verfolgt noch auch die Bibel an dieser Stelle objektiv als offenbarteWahrheit dem

Nachdenken zugrunde gelegt werden, sondern das, was aus dem Bibeltext in Ansehung

der Natur der Sprache selbst sich ergibt, soll aufgefunden werden«202. Was sich aber

200 Emmanuel Lévinas [1976]: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur. Übers. v. Frank

Miething. München/Wien 1988, S. 9.

201 »Als das Wort zuerst vom Himmel und den Himmelskörpern herabstieg und zur Beschreibung

dessen, was auf Erden zwischen sterblichen Menschen sich abspielt, verwendet wurde, war sein

metaphorischer Gehalt noch stark genug, umdiesen irdischenVorgängen eine ewigwährende, un-

widerstehliche, sich immer wiederholende Bewegung mitzuteilen und sie damit von der kurzfris-

tigen und zufälligen bloßenBewegtheit […] zu erlösen.« (HannahArendt [1963]:Über die Revolution,

S. 51.)

202 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 147.

Arendt schreibt in einer Notiz an Günther Stern: »Ernsthaft: Das AT ist das schönste Geschichten-

buch der Welt.« (Hannah Arendt [1941]: Arendt an Stern. Unveröffentlichter Nachlass, Österreichi-

sche Nationalbibliothek Wien: Nachlass Günther Stern-Anders, ohne Blattnummer; zitiert nach:

Anne Bertheau: »Das Mädchen aus der Fremde«, S. 103.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Vom Schweigen des Guten

aus der Sprache der biblischen Geschichten ergibt, bleibt immer uneindeutig, es ist das

ewig Ausdeutbare und bietet so Raum für ein Denken des Neuen.

Benjamin vergleicht sein Verhältnis zumTheologischenmit dem eines Löschpapiers

zur Tinte: »Mein Denken verhält sich zur Theologie wie das Löschblatt zur Tinte. Es ist

ganz von ihr vollgesogen. Ginge es aber nach dem Löschblatt, so würde nichts, was

geschrieben ist, übrig bleiben.«203 Das Löschblatt bedeutet der Tinte ihr völliges Erlö-

schen. Es löscht sie aus, wo immer es ihm möglich ist. Zugleich aber ist die Tinte auch

der Grund für die Existenz aller Löschblätter. Zudem saugt sich das Löschblatt mit der,

sei es auch widrigen, Tinte voll: Wenn das geschriebeneWort auch durch das Löschblatt

zum Verschwinden gebracht wird, nimmt es dieses doch alsgleich in sich auf. Benja-

mins Denken ist in diesem Sinne ›vollgesogen‹ mit theologischer Tinte; gleichwohl ist

sein Streben doch auf etwas anderes gerichtet: Was nämlich übrigbliebe, wenn es nach

dem Willen des Löschblattes ginge, wäre allein das leere, weiße Blatt. Dieses Blatt, auf

dem kein Buchstabe mehr zu sehen ist, könnte der Ort sein, an dem das Nichts, die

absolute Möglichkeit, die in jedem echten und eigentlichen Fragen lebendig ist, in Er-

scheinung treten könnte.

Was wird im Ursprungsmythos erzählt? Inwiefern wendet sich die Sprache hier in et-

was Böses? In der Erzählung vom Sündenfall ist zunächst von einer Wahrnehmung der

Dinge die Rede, die ohne Zuschreibung von Eigenschaften durch Begriffe möglich ist;

ich werde später darauf zurückkommen. Verloren geht diese Sprache in dem Moment,

in dem die Menschen vom Baum der Erkenntnis essen. So geht ihnen scheinbar gerade

dasjenige verloren, das der Baum zu geben verspricht. Benjamin deutet wie folgt: »Der

Baum der Erkenntnis stand nicht wegen der Aufschlüsse über Gut und Böse, die er zu

geben vermocht hätte, im Garten Gottes, sondern als Wahrzeichen des Gerichts über

den Fragenden.«204 Es geht hier also nicht um begriffliche Erkenntnis im Allgemeinen,

sondern um »Aufschlüsse über Gut und Böse«, aus denen heraus erst alle begriffliche

Erkenntnis dann erwächst. Die Frage ist zwar auf das begriffliche, prädikative Spre-

chen angewiesen, sie bringt es aber auch zugleich hervor. So müsste die Urfrage, die

dieses Gericht über die Fragenden bereithält, lauten: »Ist es (das Werk Gottes) gut?«.

Gott aber erschafft es als Gutes, so kann es keinWissen vom Bösen geben – es hat keinen

Gegenstand.205 Dass Gott sieht, dass es gut ist – »Gott sah alles, was er gemacht hatte,

203 Walter Benjamin [1942]: Vorbemerkung (Über den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte

Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1235.

204 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 144f.

205 »Also hat dasWissen vomBösen gar keinenGegenstand. Dies ist nicht in derWelt. Es setzt sichmit

der Lust amWissen erst, vielmehr am Urteil, in demMenschen selber. DasWissen vom Guten, als

Wissen, ist sekundär. Es erfolgt aus der Praxis. Das Wissen vom Bösen – als Wissen ist es primär.

Es erfolgt aus der Kontemplation.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In:

ders.: Gesammelte Schriften I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 407; im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Ursprung des deutschen

Trauerspiels.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 85

und fand es sehr gut«206 –, bedeutet aber dabei nicht, dass er ein Urteil fällt. Vielmehr

liegt in diesem Sehen die Urteilslosigkeit beschlossen. Damit ist der Möglichkeit, dass

es anders sein könnte, der Möglichkeit selbst also, die Absage erteilt.

Die Worte der Schlange, die die Menschen in Versuchung führen sollen, scheinen

auf den ersten Blick in eine andere Richtung zu weisen; dort heißt es: »Ihr werdet davon

nicht sterben, sondern Gott weiß, sobald ihr davon esst, so gehen euch die Augen auf

und ihr werdet wie göttliche Wesen, erkennt Gutes und Böses.«207 Nach ihrer listigen

Auskunft gibt es sehr wohl schon Gutes und Böses, nur hat Gott sich allein vorbehal-

ten, dieses von jenem zu scheiden. Der Baum der Erkenntnis kann in bestimmterWeise

›die Augen öffnen‹, denn er vermag Aufschlüsse über Gut und Böse zu geben, in diesem

Sinne aber sehen diese Augen dann etwas, das es nicht gibt. So ist dieses Wissen »nich-

tig«208, es verhilft nicht dazu, das Geteilte zu erkennen, sondern dazu, das noch Unge-

teilte erst zu teilen. Der Baum steht demnach nicht im Garten Eden, um die Wahrheit

mitzuteilen, sondern als Wahrzeichen des Ungeteilten. Denn was ist ein Wahrzeichen?

Ein Zeichen der Wahrheit, ein Zeichen, das erscheint, solange die Dinge in ihrer Wahr-

heit erkannt und das vergeht, sobald sie hinterfragt, begrifflich gefasst und ver-mittelt

werden? Es zeigt den Zustand der Wahrheit, in dem die Dinge den Menschen in ihrem

Wesen erscheinen können und ist zugleich das Gericht über diejenigen, die zu fragen

wagen: Ist das wirklich so?

Gott warnt die Menschen mit diesenWorten: »Von jedem Baum des Gartens kannst

du essen. Nur von dem Erkenntnisbaum des Guten und Bösen, von diesem sollst du

nicht essen. Denn sobald du davon isst, bist du des Todes.«209Was kann das bedeuten?

Was da stirbt durch das Essen vom Baum ist nicht der Körper der beiden Menschen,

sondern ihr Wahrnehmen der Dinge als Einzelne, in gewisser Weise verschließt der

Apfel ihre Ohren, er zeigt ihren Beschluss, sich für immer zu verschließen und ab-

zudichten, nicht mehr hinzuhören. Sie sind fortan dazu verdammt, nie gut genug zu

sein, die Dinge nur im Vergleich sehen zu können, auf immer ›über sich hinaus‹ zu

müssen. In diesem Moment, in dem den Menschen ihr Gehör vergeht, in dem sie die

Dinge nicht mehr vernehmen können, erstirbt zugleich die Stimme jener Dinge selbst,

hüllen diese sich fortan in ein Schweigen. Unerkannt, ohne ein »Gesehen- und Gehört-

werden«210 durch Andere, kann es keine Einzelheit – keine absolute Verschiedenheit

in Arendts Sinne – mehr geben. Der Baum der Erkenntnis zeigt also nicht auf, was da

gut und was da böse ist, sondern er wahrt das Zeichen, er bewahrt den Apfel, der die

206 Die Tora. Hg. v. Annette Böckler. Übers. v. Moses Mendelssohn. Berlin 2009, S. 35. (Im Folgenden

zitiert als: Die Tora.)

Benjamin zitiert diese Torastelle in seinem Sprach-Aufsatz, er setzt hinzu: »das ist: er hatte es er-

kannt durch seinen Namen. […] Gott machte die Dinge in ihren Namen erkennbar.« (Walter Ben-

jamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 148.) So beurteilt Gott die

Dinge nicht als gut im Sinne unseres Verständnisses vonGutemundBösem, sondern er erkennt sie

als seiend, er sieht, dass sie in ihremNamen erkennbar sind, dass er sie in ihremNamen erkennbar

gemacht hat: dass sie einzeln – im Arendt’schen Sinne: absolut verschieden – sind.

207 Die Tora, S.  37.

208 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 153.

209 Die Tora, S. 36.

210 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Vom Schweigen des Guten

Dinge zu Bezeichneten macht, indem er ihre Erkenntnis als etwas verstellt. So drängt er

in die Entscheidung, die mit jedem Möglichen von vornherein abgeschlossen hat: Sie

entscheidet, sich für immer entschieden zu haben – für das Bessere. Sie fragt: Ist das

wirklich gut? Geht es vielleicht besser? Oder eher: Es geht (immer) besser. Den Dingen

ihren je eigenen Namen nehmen heißt, ihnen ihre Einzelheit absprechen, sie um ih-

rer Bewertbarkeit willen in ihre Eigenschaften zusammenschrumpfen: Nur dasjenige

an ihnen, das gerade nicht einzeln ist – diejenige Eigenschaft nämlich, die durch ihre

Allgemeinheit überhaupt erst die Zuordnung ermöglicht – macht sie fortan aus. Der

Drang, das Einzelne erkennen und begreifen zu können, muss immer zugleich bedeu-

ten, das gerade seine Einzelheit verloren gehen muss.

Vor dem Sündenfall nahmen die Menschen die Dinge in ihremWesen wahr – je für sich

– verspürten sodann aber den Wunsch nach mehr und ließen sich von der Schlange zu

dem Versuch verleiten, mehr noch zu erkennen, so wie »göttliche Wesen«211. Was ist es

also, das sie da erkennen, nach ihrem Mahl? Zunächst: die eigene Nacktheit212. Dieses

Sehen ihrer Nacktheit lässt sie sich verstecken und Gott fragt: »Wer hat dir gesagt, dass

du nackt bist?«213 Wer hat dir gesagt, dass du et-was bist, dass dir eine Eigenschaft

zukommt? Und vielleicht noch mehr: Wer hat dir gesagt, dass es nicht-gut ist und du

dich deshalb versteckenmusst?Wer hat dir gesagt, dass Nackt-Sein etwas bedeutet – wer

hat dich in dieser Weise sehend gemacht? Um durch das Nacktsein sich zum Verstecken

berufen zu fühlen, muss der Mensch vergleichen: Die Lage, in der er sich befindet, ist

schlecht, weil es eine bessere gibt – die nämlich, bekleidet zu sein. Vor demMahl heißt

es: »Nun waren sie beide nackt […] und schämten sich nicht.«214 Jetzt aber erkennen

sie ihre eigene Nacktheit und schämen sich – sie urteilen. Dies ist der Moment, in dem

sie zum allerersten Mal ein Urteil fällen, sie beginnen ihren Zustand, ihre Umstände, in

Frage zu stellen. Ist es gut, nackt zu sein? Oder:Was bin ich eigentlich? Welche Eigen-

schaften habe ich? Wie sind sie zu bewerten? Das Wort ›nackt‹ meint also etwas, das

nicht es selbst ist: »Das Wort soll etwas mitteilen (außer sich selbst). Das ist wirklich

der Sündenfall des Sprachgeistes.«215

So könnte die Mahnung vor dem Urteil darin bestehen, den Menschen davor zu

bewahren, die Dinge nur noch in ihren Eigenschaften, in ihrem Gut- oder Böse-Sein

begreifen zu können. Die reine Sprache spricht sich in der Übersetzung der stummen

Sprache aus, sie hört; die urteilende hingegen verblasst zum Instrument. »Die Über-

setzung der Sprache der Dinge in die des Menschen ist nicht nur Übersetzung des

Stummen in das Lauthafte, sie ist die Übersetzung des Namenlosen in den Namen.«216

So ist die »Erkenntnis, zu der die Schlange verführt, das Wissen, was gut sei und bö-

se, […] namenlos. Es ist im tiefsten Sinne nichtig, und dieses Wissen eben selbst das

211 Die Tora, S. 37.

212 Ebenda.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 36.

215 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 153.

216 Ebenda, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 87

einzige Böse, das der paradiesische Zustand kennt.«217 Das Wissen darum, dass es zu

Unterscheidendes ›gibt‹, ist das einzig Böse – doch was heißt das, dass es solches gibt?

Wenn es doch erst in dem Moment in die Welt kommt, in dem die Entscheidung, er-

kennen zu wollen, gefällt wird? Es könnte ein Hinweis darauf sein, dass es hier nicht

um einen zeitlichen Ablauf geht, nicht um eine Geschichte ›vor der Zeit‹: Hier zeigt sich

vielleicht, dass der Sündenfall ständig gegenwärtig ist, immer wiederholt wird, sich in

jedem Formen der Dinge vollzieht. Und zwar immer aufs Neue, als Abfall von einem

Verstehen-Wollen des Einzelnen, das sich in seiner Verallgemeinerung verliert. Denn

obwohl es kein Wissen vom Bösen gibt, überkommt den Menschen in der biblischen

Geschichte doch die Lust am Urteil und er stellt die Frage – den Apfel kosten heißt, die

Frage stellen. Aber eine Frage, die ihre Antwort immer schon parat hat: Wir wollen es

besser machen. Halten wir uns vor Augen, dass Gott es den Menschen verboten hat,

von den Äpfeln zu kosten. Indem sie dies aber trotzdem tun, dennoch die Frage nach

Gut und Böse stellen, beantworten sie diese bereits: es ist nicht gut. Sie drängen zu et-

was Besserem; sie weigern sich, weiter zuzuhören. In diesem Augenblick, in dem die

Menschen die stumme Sprache der Dinge nicht mehr hören, erst in diesem Augenblick

tritt die Form hervor. Im Ur-Teil geht die Ur-Teilung vor sich, die Aufteilung der Schöp-

fung, des Seins. Zuvor hatte der Mensch empfangen, nun knechtet er: »Auf die Sprache

der Dinge selbst, aus denen wiederum lautlos und in der stummen Magie der Natur

das Wort Gottes hervorstrahlt, ist diese Empfängnis gerichtet.«218 Nicht weil die Men-

schen nun in Wahrheit erkennen würden, sondern weil sie selbst die Form setzen, tritt

sie hervor. Von nun an ist die Sprache der Menschen schuldig. In jedem sprachlichen

Ausdruck liegt eine Schuld, weil er urteilt, mitteilt, die Sprache zum Mittel degradiert.

Durch dieses Beurteilen der Dinge geht die unmittelbare Erkenntnis verloren: An ihre

Stelle ist die mit-teilende Sprache der Menschen getreten.

Durch das Setzen der Form kommt nicht nur die Möglichkeit schlechthin in die Welt,

das heißt die Möglichkeit, dass es auch anders sein könnte219, sondern dieWirklichkeit

wird allererst in ihrer Gestalt, ihrer Form festgestellt und als solche fassbar. Damit ist

das Seiende der Würde seiner Einzigkeit beraubt: Der Mensch macht es verstummen

und zwingt es in den Vergleich. Mit dieser Stummheit des in eine Form Gezwungenen

und somit vergleichbar Gemachten beginnt die tiefe Traurigkeit der Natur. »Benannt

zu sein – selbst wenn der Nennende ein Göttergleicher und Seliger ist – bleibt viel-

leicht immer eine Ahnung von Trauer.Wieviel mehr aber benannt zu sein, nicht aus ei-

ner seligen Paradiessprache der Namen, sondern aus den hundert Menschensprachen,

in denen der Name schon welkte, und dennoch nach Gottes Spruch die Dinge erken-

nen.«220 So macht sich der Mensch das Seiende in gewisser Weise untertan. Indem

er die Wahrheit immer mehr zu erkennen scheint, wird er ihr gegenüber in Wahrheit

taub. Genau das, was ihm den Zugang versperrt, scheint ihm dasjenige zu sein, das

217 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 152.

218 Ebenda, S. 150.

219 So liegt hier im Aussetzen des Selbstverständlichen die Möglichkeit: Diese Ausführungen können

mit der Ermöglichung zusammengedacht werden, die Arendt im Traditionsbruch sieht.

220 Ebenda, S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Vom Schweigen des Guten

ihm Zugang einzig und allein gewährt. Indem der Mensch mit Blick auf ein anderes

Heute zu urteilen beginnt, ent-stellt er das so beurteilte Heute zur Ge-stalt und bringt

es damit zum Schweigen. Indem der Mensch sich zum Richter ernennt und das Wirk-

liche feststellt, indem er es beurteilt, besteht der Richterspruch in nichts anderem als

seiner eigenen Strafe – seiner Taubheit. Damit beginnt die Zeit der Arbeit – der Mensch

hört nicht mehr, er macht nur noch. Er will alles gut machen. Dabei ist der Ursprung

alles Fragens und Machens, der Ursprung aller Begriffe, kaum zu begreifen und festzu-

machen. Denn was ist ›Liebe‹? ›Schöpfung‹? ›Sehnsucht‹? Ganz gleich, welche Antwort

wir zu geben gewillt sind, immer wird demWirklichen ein Mögliches entgegengestellt,

immer wird beides seiner Form nach verglichen.

Die Erkenntnis, die aus der Frage nach demGuten erwächst, so zurückhaltend, nüch-

tern und sachlich sie sich auch geben mag, hat doch immer Um-Formung der gegebe-

nen Form, die in Wahrheit immer eine gesetzte ist, im Auge. Diese gesetzte Formmuss

von vornherein der Wahrheit entzogen sein, nichts spricht sich hier zu, alles wird ge-

setzt; es bleibt nur: das Blinzeln. Der Name verschwindet und verwelkt, wie Benjamin

schreibt.221 An seine Stelle tritt das Wort als Zeichen für einen Begriff. So ist diese Fra-

ge, die Frage nach einemmöglichen Besseren, eigentlich gar keine Frage, vielmehr bloß

Antwort, die sich das edle Gewand der Frage überstreift. Eine wirkliche Frage würde

sich in Offenheit versuchen, sie würde nach einem Wer fragen und das heißt immer:

der Antwort ungewiss sein, weil ein Wer immer einzeln und so niemals einschätzbar

ist. Nach einem Was fragen aber heißt, nicht eigentlich zu fragen, weil es gerade um

Einschätzung und Einordnung geht. Solche Frage ist zugleich Antwort und kann besser

machen, sie zeigt die Einzelnen auf ihremWeg ins Allgemeine. Die Höchstleitung eines

jeden heißt, immer das Beste aus sich herausholen, und damit: aus dem absolut ver-

schiedenen Selbst austreten und wie jeder werden – besser. In diesem Sinne hatte auch

Eichmann seine Einzelheit abgestreift und nahm sich – wie auch alle Anderen – nur

noch als Exemplar einer Allgemeinheit war. Er hatte, so heißt es in Arendts Prozess-

Bericht, »überhaupt keine Motive«, außer dem, »alles zu tun, das seinem Fortkommen

dienlich sein konnte«222.

Was ich in den Ausführungen zu zeigen versucht habe, ist, dass das Böse für Arendt wie

auch für Benjamin Verallgemeinerung bedeutet. Das Böse verkennt, dass es Einzelheit

gibt, sein Verlangen richtet sich auf das Erkennen – das Kategorisieren, Benennen, Ver-

gleichen – also darauf, die Frage im Antworten zu übergehen. Dieses Verallgemeinern

nun äußert sich in der Sprechweise, der Anhäufung von Redensarten und Klischees,

demBegreifen der Geschichte als Berechenbarer, und letztlich eben sogar –demErgrei-

fen des Menschen als Exemplar. Was durch diese Verallgemeinerung passiert, ist das

Folgende: Der Mensch begreift sich selbst nur noch in seiner Vergleichbarkeit und kann

so nicht mehr handeln, weil jedes Handeln in Arendts Sinnemit einem Bewusstsein der

eigenen Natalität – der eigenen Fähigkeit, etwas Neues zu beginnen – einhergeht. Das

absolut Neue zu denken ist einzig ein Wesen imstande, das seine eigene absolute Ein-

zelheit, seine Unvergleichbarkeit, denken kann. Die reine Sprache Benjamins, die das

221 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 155.

222 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Das Böse 89

absolut Einzelne meint und vom Nichts her denkt, verstehe ich dementsprechend als

Möglichkeit des Arendt’schen Neuanfangs, der einzig dort, in dieser Unbeschrieben-

heit, dieser schweigsamen Leere denkbar wird.

Dass im Anfang das Urteil war – dass urteilen anfangen bedeuten kann – zeigt

zweierlei: Zunächst liegt hier die Möglichkeit, überhaupt als man selbst urteilend und

sprechend in die Welt treten zu können. Das Urteil bringt das Böse erst in die Welt,

zugleich aber zeigt sich hier auch erst das Gute als Gutes. Erst in der Teilung des Ur-

teils kann sich jener Zwischenraum auftun, in dem das Gute erscheinen kann, in dem

nach ihm gefragt werden kann. Solche Teilung aber führt sodann in Versuchung, die

unendlichen Einzeldinge, die nun erkennbar werden, in Kategorien einzuordnen, um

sie beherrschbar und überblickbar zu machen. Nach dem Abfall der Sprache ist die-

se nicht mehr in den Dingen, sondern von ihnen abgefallen und ihnen nun äußerlich.

So zwischen und unter ihnen, mag der Drang entstehen, kategorisierend Ordnung zu

schaffen, Übersicht. Die Möglichkeit liegt nun aber darin, sie nicht einzuordnen, so-

dass sie nicht mehr als sie selbst erkennbar sind, sondern sie als Einzelne zu belassen

und vielmehr selbst erneuten Abstand zu schaffen: den eigenen Blick zu erweitern,

nicht durch den göttlichen Überblick, sondern durch ein gemeinsames Anschauen, ein

Einnehmen verschiedener Perspektiven, die das Eine so nicht bloß einseitig, sondern

vielseitig zeigen. Unsere Sprache bedarf des Urteils der Einzelnen, die im Gespräch

zusammenfinden und so das Einzelne sichtbar werden lassen – nicht aber in den je

einzelnen Perspektiven selbst, sondern zwischen ihnen, hindurchblickend durch die

Zwischenräume, die sich dort auftun. Gleichzeitig besteht aber immer die Gefahr, zu

verurteilen, unbedacht ein- und unterzuordnen und sich vom Einzelnen abzuwenden.

Wird das Urteilen als wissenschaftliche Erkenntnis missverstanden, kann es die Ein-

zelnen nur noch als zufälliges Zusammenkommen solcher und solcher vergleichbarer

Eigenschaften wahrnehmen. In diesem Sinne müsste den Apfel kosten heißen, die Fra-

ge zu stellen, ohne ihre Antwort immer schon parat zu haben, ohne es besser machen

zu wollen. Heute erneut das Ungeteilte teilen könnte heißen, sich ein Urteil zu erlau-

ben, wirklich zu fragen und dem beängstigenden Nichts, das jede wirklich offene Frage

bedeuten muss, ins Auge zu sehen. Es könnte heißen, allen Selbstverständlichkeiten

unserer Gegenwart, die keine Frage mehr zulassen, die immer gleich weitereilen und

an denen jedes Denken versagen muss, durch die Frage, die Teilung, den Durchgang

zu verwehren, Abschied von diesem gegenwärtigen Garten Eden zu nehmen und neue

Wege zu suchen, vielleicht: eine neue Welt zu begründen.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.«1 Das Denken

Kein Anfang ist gegeben. Es gibt – keinen

Anfang. Und nur, weil und insofern es

keinen Anfang gibt, bleibt die Möglichkeit,

anzufangen, offen. Anzufangen heißt, mit

allem, was berechenbar und kalkulabel

bleibt, aufzuhören. Der Anfang ist kein Ein-

satz, sondern Aus-satz. Wer anfängt, setzt

aus.

Thomas Schestag: Die unbewältigte Sprache

Um mit der Frage nach dem Guten hier anzuheben, sollen im Folgenden drei Weisen

des Sprechens behandelt werden: Das Denken, das Urteilen und das Erzählen. Hannah

Arendt spricht im Denktagebuch von vier »Pfaden des Unrechts«, die die Menschheits-

geschichte durchziehen und als einzige Pfade überhaupt erscheinen: »antisemitisch –

imperialistisch – weltgeschichtlich – totalitär.« So fragt sie sich, wie es komme, »dass

nur die Pfade des Unrechts gangbar waren, relevant waren, überhaupt noch einen Be-

zug zu den wirklichen Fragen, Schwierigkeiten und Katastrophen hatten und dass es

Pfade des Rechten überhaupt nicht gab und nicht gibt? Dies ist die Kardinalfrage.«2

Die Pfade des Bösen sind nun eingehend betrachtet worden, in der Folge soll es dar-

um gehen, den Pfaden des Guten zu folgen, sie zur Sprache kommen und so denkend

gangbar werden zu lassen.

Was denken heißt, scheint zunächst klar: Denken heißt, Bestimmtes erkennen und

beurteilen, es heißt, unausgesprochene Worte über etwas zu formen, Worte für sich

herzusagen, ohne sie ins Lauthafte zu bringen. Denken wir aber genauer darüber nach,

was Denken sei, wird es zunehmend undurchsichtiger: Arendt beginnt ihre Schrift

zum Denken so auch mit einem Unwohlsein darüber, dieses Thema gewählt zu haben:

»[Ü]ber das Denken zu sprechen, scheint mir so vermessen, daß ich das Gefühl habe,

ich sollte eher mit einer Rechtfertigung als mit einer Entschuldigung beginnen.«3

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 452.

2 Ebenda, S. 72.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Vom Schweigen des Guten

4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der
Sprache geholt hat.«4 Das Denken der Einen

Die Zeit der anderen Auslegungen wird

anbrechen, und es wird kein Wort auf dem

anderen bleiben, und jeder Sinn wird wie

Wolken sich auflösen und wie Wasser nie-

dergehen.

Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des

Malte Laurids Brigge

Sicher scheint zunächst, dass das Denken gerade eine Tätigkeit ist, die der Mensch

allein vollzieht, für die er niemandes Beisein benötigt. In gewisser Weise könnte man

sagen, dass das Denken sich vom Sprechen gerade darin unterscheidet, dass es nur die-

ser einen Denkenden bedarf; dennoch ist das Denken in Arendts strengem Sinne nicht

voraussetzungslos.5 Denken – so möchte ich im Folgenden zeigen – kann der Mensch

nur dann, wenn er sowohl seine eigene Einzigartigkeit als auch die Einzigartigkeit aller

anderen Menschen und auf diesem Wege auch der absoluten Einmaligkeit der Frage

gewahr wird. Nur so ist ein »Denken ohne Geländer« möglich, das wirklich fragt und

aufs Neue ansetzt. Das Wortgeflecht, das dieses Denken der Einen als Einmaliger in

sich zu fassen sucht, heißt: absolute Verschiedenheit. Solche absolute Verschiedenheit

würde einem Gewitter gleich alles Selbstverständliche in Frage stellen, indem sie jeder

Deutung eine andere zur Seite stellte und jeden zu festen Sinn auflöste, damit er – »wie

Wolken«6 – niederginge und so das Neue ermöglichte. Zu sagen, »der Mensch ist ein

Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch …« wäre dann unmöglich, es gäbe denMenschen

nicht, nur dieMenschen mit ihren unendlichen, absolut verschiedenen Sichtweisen auf

die Welt.

Sich selbst aber als eine solch Einzelne zu erkennen, könnte auch heißen, den eige-

nen Gedanken fortan in Einsamkeit nachzuhängen; auch das ist nicht gemeint. Es soll

in der Folge die Unterscheidung von Verlassenheit und Einsamkeit vor Augen geführt

werden, während derer sich zeigen wird, dass zum Einsamsein bei Arendt immer Zwei

gehören.

4 Vgl. Ludwig Wittgenstein [1953]: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971, S. 68.

5 Wenn Arendt nach den Voraussetzungen des Denkens fragt – nachdem ihr während des

Eichmann-Prozesses die Frage kam, ob »das Problem von Gut und Böse, unsere Fähigkeit, Recht

und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermögen zusammen[hängt]« – tut sie dies nie

als Frage nach einer möglichen Lehrbarkeit: »Gewiß nicht in dem Sinne, daß das Denken jemals

die gute Tat hervorbringen könnte, als ob ›Tugend lehrbar‹ und lernbar wäre – nur Gewohnheiten

und Sitten lassen sich lehren, und wir wissen nur zu gut, wie erschreckend rasch sie verlernt und

vergessen werden, wenn neue Verhältnisse eine Veränderung unserer Sitten und Verhaltenswei-

sen einfordern.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 15.)

6 Rainer Maria Rilke [1910]: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge.München 2004, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 93

4.1.1 »Das verborgene Nahe im Fremden.«7 Die absolute Verschiedenheit

Was hat es nun also auf sich mit dieser sonderbaren Formulierung einer absoluten

Verschiedenheit? Spricht sie eine Absolutheit, ein Einzeln-Sein ohne Vergleichbares

oder doch nur ein Verschieden-Sein, ein größtmögliches Anders- und doch irgendwie

Ähnlich-Sein aus? In der Vita activa heißt es: »[W]ill man den Jemand, der einzigartig

in jedem neuen Menschen in die Welt kommt, bestimmen, so kann man nur sagen,

daß es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt ›Niemand‹ gab.«8 Die Erkenntnis dieses Um-

standes, dass der Mensch nicht bloß ein weiteres Exemplar seiner Gattung, sondern als

er selbst absolut einzigartig ist, ermöglicht erst ein Denken, das nicht bloß einordnet

und rechnet, sondern neu ansetzt und so wirklich fragt. Ein jeder Mensch wird gebo-

ren; diese Gebürtlichkeit ermöglicht es ihm, einen neuen Anfang zu setzen: »Weil jeder

Mensch auf Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankömmling in

der Welt ist, können Menschen Initiative ergreifen, Anfänger werden und Neues in Be-

wegung setzen.«9 Mit dem Geborensein ist hier allerdings nicht die Tatsache gemeint,

dass der Mensch aus dem Mutterleib in die Welt kommt; vielmehr begründet die Ge-

bürtlichkeit des Menschen sein absolutes Verschiedensein; bezogen auf diesen einen

selbst gab es vorher »Niemand«: »Wegen dieser Einzigartigkeit, die mit der Tatsache

der Geburt gegeben ist, ist es, als würde in jedem Menschen noch einmal der Schöp-

fungsakt Gottes wiederholt und bestätigt […]. Handeln als Neuanfang entspricht der

Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«10.

Die Menschen in dieser Weise vom Anfang her zu denken, ist durchweg ungewöhn-

lich; bei Arendt heißt es: »Es ist uns aus der Philosophie vertraut, den Menschen als ein

sterbliches Wesen zu verstehen. Merkwürdigerweise hat aber noch keine Philosophie,

auch keine politische Philosophie, sich dazu vermocht, den Menschen auf seine ›Ge-

bürtlichkeit‹ hin anzusprechen, nämlich darauf hin, daß mit jedem von uns ein Anfang

in die Welt kam und daß Handeln im Sinne des Einen-Anfang-Setzens nur die Gabe ei-

nes Wesens sein kann, das selbst ein Anfang ist.«11 Das absolute Verschiedensein birgt

also immer schon die Möglichkeit eines Neuanfangs in sich.

Arendts Begriff ist leicht misszuverstehen: Die Rede von absoluter Verschiedenheit

soll hier in ihrer ganzenWidersprüchlichkeit zum Vorschein gebracht werden. Ist denn

eine absolute, eine von allem abgelöste, aus allen Bezügen gehobene Verschiedenheit

überhaupt denkbar? Besteht nicht das Wesen der Verschiedenheit gerade darin, dass

Dinge, in ihrem Bezug zueinander betrachtet, nicht gleich erscheinen? Zwei verschiedene

7 In den Anmerkungen zu Arendts Denktagebüchern ist zu lesen, dass Arendt sich »hier auf ein

(bisher unveröffentlichtes) maschinenschriftliches Manuskript« bezieht. (Ursula Ludz/Ingeborg

Nordmann: Anmerkungen zu Heft III. In: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 933.)

Inzwischen ist der in Rede stehende Text veröffentlicht worden; vgl. Martin Heidegger [1951]: Der

Weg.Der Gang durch ›Sein und Zeit‹. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 82: Zu eigenen Veröffentlichun-

gen. IV. Abteilung:Hinweise undAufzeichnungen.Hg. v. Friedrich-Wilhelmv.Herrmann. Frankfurt

a.M., S. 359f.

8 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213.

9 Ebenda, S. 215.

10 Ebenda, S. 217.

11 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Vom Schweigen des Guten

Dinge zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht in allen Merkmalen übereinstimmen.

Die Übereinstimmung wie die Verschiedenheit kann aber nur im Vergleich zu Tage tre-

ten. Ein Vergleich ist nur möglich zwischen Dingen, die einander wenigstens in einem

Punkt gleichen. Eine absolute Verschiedenheit könnte also bloß von einemDing behaup-

tet werden, das nur sich selber gleich ist, das gar nicht mit anderem verglichen werden

kann. Aber ist nicht jedes Ding, was es auch sei, durchaus mit anderem vergleichbar?

Ist nicht unser sprachlicher Zugang zu den Dingen immer ein solcher, der gerade auf

dem Vergleich beruht? Wenn wir von einem Baum, einem Bild, einem Löwen sprechen

und sei es auch von diesem Baum, diesem Bild, diesem Löwen, so sagen wir doch damit

immer schon, dass Bild, Baum, Löwe in bestimmten Eigenschaften mit allen anderen

Bäumen, Bildern, Löwen identisch sind. Davon abgesehen, dass Vergleiche natürlich

auch mit vielen anderen Dingen angestellt werden können: Der Löwe ist ein Tier wie

der Hirsch auch oder der Vogel oder der Fisch.

Damit ist aber immer noch nicht grundsätzlich genug gedacht. Alle Dinge lassen

sich miteinander vergleichen, sofern sie Dinge sind. Alle Dinge gleichen einander in

ihrer Dingheit. ›Etwas‹, das sich durch eine absolute Verschiedenheit auszeichnet, darf

gar kein Etwas sein, kein Ding im weitesten Sinne, nichts, was wir durch Merkma-

le und Eigenschaften bestimmen könnten. Nach Arendt ist so einzig der Mensch; die

Menschen vielmehr, denn von dem Menschen ließe sich dann gerade niemals sprechen.

So ist es dies, worin die Menschen bloß verschieden sind: in der Unvergleichbarkeit, die

in ihrem Menschsein liegt. Der Jemand ist nicht bestimmt in Bezug auf Andere, son-

dern allein in Bezug auf sich selbst, allein in Bezug auf seine Existenz. Wollen wir ihn

bestimmen, können wir deshalb nur sagen, »daß es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt

›Niemand‹ gab.« Er ist einzigartig, einzig in seiner Art oder besser: Art-los. So lässt sich

von ihm nur sagen, dass er ist, nicht, was er ist. In diesem Dass liegt das absolut Neue

und so die Möglichkeit des Anfangs. Dieser Anfang ist in seiner absoluten Verschieden-

heit immer ein Wunder, das eigentlich Verwunderliche undWunderbare überhaupt, es

erstaunt, versetzt in Ver-wunderung und ist – so könnte man in Platons Sinne sagen –

der Anfang der Philosophie:12 der Anfang des Denkens.

12 »Μάλα γὰρ φιλοσόφου τοῦτο τὸ πάθος, τὸ θαυμάζειν: οὐ γὰρ ἄλλη ἀρχὴ φιλοσοφίας ἢ

αὕτη.«/»Denn gar sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja

es gibt keinen andern Anfang der Philosophie als diesen«. (Platon [ca. 399 v. Chr.]: Theaitetos. In:

ders.: Werke in acht Bänden, Band 6: Theaitetos/Der Sophist/Der Staatsmann. Übers. v. Friedrich

Schleiermacher. Darmstadt 1970, S. 45 (155d).)

Arendt bemerkt hierzu: »Entscheidend ist, daß es nicht das in die Philosophie führende Staunen

war, das schließlich Begriff, Praxis und Lebensführung der Kontemplation bestimmte, sondern

gleichsam Homo faber in der Maske des Philosophen.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 387.)

Die Philosophie also ist zur Maske geworden, das Staunen zur Farce.

Für Arendt hingegen – so formuliert Ingeborg Nordmann – bleibt das Staunen gerade der Ge-

gensatz zu allem Nützlichen, niemals gerichtet auf ein herzustellendes Produkt ist es ganz im

Augenblick: »Für die Rettung der Phänomene erfährt […] das griechische Staunen als Ursprung

des Philosophierens eine Rehabilitierung, indem es, vom griechischen Anfang in die Gegenwart

versetzt, zu einem Ereignis wird, das jederzeit und plötzlich widerfahren kann. Das Staunen wird

bei Arendt zu einer Aufmerksamkeit, die so konzentriert und vollständig ist, dass alles Subjektive

verschwindet, aber niemals das Subjekt, das heißt seine Einbildungs- und Urteilskraft.« (Ingeborg

Nordmann [2007]: Gedankenexperiment und Zitatmontage, S. 186.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 95

Was uns heute denken heißt, scheint von ganz anderer Natur, Wunder soll es gerade

nicht vollbringen, vielmehr berechenbaren Nutzen. Wer denkt, ist lösungsorientiert,

kalkulierend, entschlossen zum Abschluss zu bringen. Dies mag an die Tierwelt erin-

nern: Unter den Tieren gelten diejenigen als besonders intelligent und dem Menschen

ähnlich, die dazu imstande sind, Probleme zu lösen. Denn auch der Mensch entwickel-

te sich einst dadurch weiter, dass er Probleme lösen lernte – indem er Werkzeuge und

später die Sprache nutzte, um für Nahrung zu sorgen und sich einen Lebensraum zu

schaffen. In diesem Sinne ist auch bei Karl Popper zu lesen: »Alles Leben ist Problem-

lösen.«13 Im Lösen von Problemen aber verbirgt sich ein Zwang, der Denken schlecht-

hin ausschließt: Es handelt sich nicht um das Bedenken einer Frage, sondern um das

Gezwungensein zu Lösung und Abschluss. Dieser Zwang, auf dessen frisch gelegten

Gleisen die Logik ihre Bahnen ziehen kann, ist im Rahmen der Ausführungen zur »an-

geblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte« bereits zur Sprache gekom-

men. Raum für solche Eingleisigkeit bietet sich immer in solchen Zeiten, in denen sich

die Menschen nicht mehr »auf ihre Erfahrungen […] verlassen wollen, weil sie sich mit

ihnen in der Welt nicht mehr zurechtfinden können«14. Das logische ›Denken‹ bietet

zunächst Schutz, indem es einen befahrbaren Weg bereithält, der durch die Logik der

Abfolge unhinterfragbar anmutet. Wie Christian Volk schreibt, übt solche Logik »auf

menschliches Denken einen Zwang aus, dem es sich nicht entziehen kann – jedenfalls

nicht, solange ein Gehirn normal funktioniert. Aber dieser Zwang, mit dem der Ver-

stand das Denken beherrscht, unterscheidet sich in nichts von dem Zwang, mit dem

der Körper das menschliche Leben seiner Notdurft untertan macht.«15

Die Gefahr dieses Zwangs ist heute wohl aktueller denn je: Die menschliche Spra-

che erscheint als Überholte oder mindestens Überholbare und Zu-Überholende. Als blo-

ßes Mittel verstanden muss sie hinter den Maschinensprachen und den schlauen Algo-

rithmen zurückbleiben. In diesem Anheimgeben des Menschlichen an die Logik sieht

Arendt die »Rebellion des Menschen gegen sein eigenes Dasein«16: Der Mensch setzt

sich selbst ein Ende, indem er seine Fähigkeit, das Neue und somit Unkalkulierbare in

die Welt zu bringen, eintauscht gegen »Bedingungen, die er selbst schafft«17, die in ih-

rer Kontrollierbarkeit aber auch nur noch allgemein machen können. Das Abgetrennt-

sein dieser Entwicklung vom Menschen zeigt sich darin, dass es den Raum mensch-

licher Sprache vollkommen verlässt: »Es zeigt sich nämlich, daß die Wahrheiten des

modernen wissenschaftlichen Weltbilds, die mathematisch beweisbar und technisch

demonstrierbar sind, sich auf keine Weise mehr sprachlich oder gedanklich darstellen

13 »Alles Leben ist Problemlösen. Alle Organismen sind Erfinder und Techniker, gute oder weniger

gute, erfolgreich oder weniger erfolgreich im Lösen von technischen Problemen. […] Die mensch-

liche Technik löst menschliche Probleme, etwa Kanalisierung, Wasser- und Nahrungsmittelbe-

schaffung und Speicherung, wie es zum Beispiel die Bienen tun.« (Karl Popper [1991]: Alles Leben

ist Problemlösen. In: ders.: Alles Leben ist Problemlösen. Über Erkenntnis, Geschichte und Politik.

München 1994, S. 257.)

14 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 19.

15 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 95.

16 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

17 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Vom Schweigen des Guten

lassen.«18 Der Mensch kann diese Fortschritte also nicht mehr in Worte bringen und

so nicht mehr durchdenken, er kann sich nur in den Strom werfen und sich selber als

Teil der Logik begreifen. Er kann seine Umwelt nicht mehr verstehen in Arendts Sinne:

nicht mehr »denkend über sie sprechen«19.

Aus diesen Vorgängen nun erwächst eine »politische Frage ersten Ranges«, und

zwar: »[O]bwir unsere neuewissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-

nischen Fähigkeiten in dieser Richtung zu bestätigen wünschen; und diese Frage ist im

Rahmen der Wissenschaften schlechthin unbeantwortbar, ja sie ist in ihrem Rahmen

noch nicht einmal sinnvoll gestellt, weil es im Wesen der Wissenschaften liegt, jeden

einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen.«20 In Frage stellen, einen

Anfang setzen und so »mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt«21 aufhören –

ja: Auf-Hören – kann nur der Mensch. Und so liegt die Gefahr nicht etwa in den Ma-

schinen, sondern in uns selbst: »Sollte sich herausstellen, […] daß wir erheblich mehr

erkennen und daher auch herstellen können, als wir denkend zu verstehen vermögen,

so würdenwir wirklich uns selbst gleichsam in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven

– zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt, unserer Maschinen, aber – unseres eigenen

Erkenntnisvermögens geworden sein, von allem Geist und allen guten Geistern verlas-

sene Kreaturen, die sich hilflos jedem Apparat ausgeliefert sehen, den sie überhaupt

nur herstellen können, ganz gleich wie verrückt oder wie mörderisch er sich auswirken

möge.«22 So liegt die Gefahr in uns, doch dort – und nur dort – »wächst das Rettende

auch.«23

Menschliches Denken fängt gerade dort erst an, wo das Lösen und Rechnen endet. Wie

wenig selbstverständlich diese Deutung ist, zeigt sich darin, dass Arendts Trennung von

sozialen und politischen Fragen – als einzige Idee neben derjenigen der Banalität des

Bösen – auf allergrößte Abwehr gestoßen ist und bis heute fast ausnahmslos abgelehnt

wird. Meiner Meinung nach liegt aber gerade in dieser Trennung der Versuch, eine

Antwort auf die Frage nach demWer der Menschen zu finden, weshalb sie im Folgen-

den einer ausführlichen Betrachtung unterzogen werden soll. Arendts Unterscheidung

kommt zentrale Bedeutung in Über die Revolution zu. Arendt stellt hier die Revolution

zunächst als Verwirklichung der menschlichen Gebürtlichkeit vor; hier zeige sich, dass

den Menschen die Fähigkeit zukommt, einen Anfang zu machen: »Initium ergo ut es-

set, creatus homo, ante quem nullus fuit.«24 Denn das System, innerhalb dessen die

Menschen leben, zeigt sich ihnen hier nicht als Logisches und Folgerichtiges: Dass die

18 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

19 Ebenda.

20 Ebenda.

21 Thomas Schestag [2006]: Die unbewältigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/Weil

am Rhein 2006, S. 14. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Schestag: Die unbewältigte Sprache.)

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 11.

23 Friedrich Hölderlin [1808]: Patmos. In: ders.: Sämtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt a.M./

Leipzig 1999, S. 350.

24 Arendt übersetzt: »Damit ein Anfang sei, wurde derMensch geschaffen, vor demes niemand gab.«

(Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 935.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 97

Revolution eine Möglichkeit ist – dass es also auch anders sein könnte –, lässt die herr-

schenden Umstände als nicht Notwendige erkennbar werden. Dieses Denkbar-Machen

des radikal Neuen endet, sobald ein Ziel und so eine bloße Veränderung des Bestehen-

den gesetzt und angestrebt wird: Das Denken des Neuen ist unmöglich geworden in

dem Moment, in dem die Revolutionäre bereit waren, es »für die Sache oder den Gang

der Geschichte zu opfern«25. In der Französischen Revolution wurde die Möglichkeit

des Neuen Opfer ihrer Nutzbarmachung zur Bekämpfung der Armut; von demMoment

dieser Gerichtetheit an war der vormals politische Raum »›gesellschaftlicher‹ geworden,

d.h. er war überwältigt von den Nöten und Sorgen, die ihrer Natur nach in die private

Haushaltssphäre gehören und denen nun, obwohl sie Zulaß zu der Sphäre des Öffent-

lichen gefunden hatten, doch nicht mit politischen Mitteln abgeholfen werden konnte,

da es sich hier nicht um Dinge handelte, denen man durch Urteil, Entschluß und Über-

zeugung beikommen konnte, sondern einzig und allein auf dem Wege fachmännisch

geleiteter Verwaltung«26.

Auf Abwehr ist dieser Gedanke vor allem deshalb gestoßen, weil er die Nöte nicht

ernst zu nehmen und ihre Last allein denen aufzudrängen scheint, die sich im privaten

Raum – gezwungenermaßen – aufhalten; in Arendts Beispiel der griechischen Poleis

betraf dies Sklaven, Frauen und Nicht-Bürger.27 Diese Haltung zeigt sich zum Beispiel

in Sophie Loidolts Ausführungen, wenn sie sagt, Arendts Trennung könne durchaus so

In Wilhelm Thimmes Augustinus-Übersetzung heißt es: »Diesen Anfang zu machen, ward der

Mensch erschaffen, vor dem es keinen anderen gab.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei/

Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Übers. v. Wilhelm Thimme. Zürich/München 1978, S. 98/XII, 21.)

25 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 115.

26 Ebenda, S. 116.

27 Siehe u.a.: »Den agonistischen politischen Raum der Polis konnte es nur geben, weil große Grup-

pen von Menschen, wie Frauen, Sklaven, Arbeiter, Einwohner ohne Bürgerrecht und alle Nicht-

Griechen, davon ausgeschlossen waren – eben jene Gruppen, die durch ihre Arbeitsleistung die

Notwendigkeiten des täglichen Lebens erledigten und so denWenigen erst die ›Muße für die Po-

litik‹ ermöglichten.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des ›öffentlichen Raums‹. Hannah Arendt, die li-

berale Tradition und Jürgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Span-

nungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Übers. v. Isabella König. Frank-

furt a.M. 1995, S. 98; im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib:Modelle des ›öffentlichen Raums‹.)

Arendt geht es hier kaum darum, die Umstände in den griechischen Poleis insgesamt als wün-

schenswert darzustellen. Worum es ihr an dieser Stelle geht, ist die Darstellung einer Gemein-

schaft, in der die Vorstellungen vom guten Leben und Zusammenleben völlig andere als heute

waren und die so als Ausgangspunkt dienen kann, um die modernen Verhältnisse zu hinterfra-

gen. Es scheint mir unsinnig, anzunehmen, dass auch heute alle Menschen das Denken und das

gemeinsame Gespräch der Bürgerinnen als das Wichtigste im menschlichen Leben betrachteten

und zu behaupten, der Grund für das Fehlen dieser Tätigkeiten sei ausschließlich der, dass die

Menschen heute in Gleichheit lebten. Die Trennung von gesellschaftlichen und politischen Fra-

gen ist heute vielmehr geradezu undenkbar und dies liegt meines Erachtens vielmehr an einer

veränderten Vorstellung von den Menschen: an einem Menschenbild, das diesen nur noch in sei-

ner Verbesserbarkeit begreift und in diesem Sinne begreifbar machen muss.

Eva von Redecker führt einen weiteren wichtigen Punkt für diesen »Rückgriff« auf die Antike an:

»Nicht, weil die attische Polis etwa eine ideale Gesellschaftsordnung darstelle, sondern weil die

Begriffe der politischen und philosophischen Terminologie zumeist tatsächlich griechischen oder

römischen Ursprungs sind und Arendt in ihrer phänomenologischen Sprachphilosophie davon

ausgeht, dass stets konkrete historische Erfahrungen zur Prägung eines Begriff führten und die-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Vom Schweigen des Guten

verstanden werden, als müsse jeder Mensch von der Arbeit befreit werden, um ihm ein

menschliches Leben zu ermöglichen. Da diese Vorstellung aber fern jeder Realität lie-

ge, sei davon auszugehen, dass die Voraussetzung für ein menschliches Leben in der

Unmenschlichkeit liege, darin, die Arbeit anderer auszubeuten.28 Die Ausführungen zu

Arendts Trennung der sozialen und politischen Sphäre schlagen eine ähnliche Richtung

ein: Loidolt benennt die soziale Frage hier als »diewichtigste politische Frage«29. Es kön-

ne der Eindruck entstehen, so heißt es dort, als sei der Raum der Pluralität den Eliten

vorbehalten, die von ökonomischen Bedürfnissen befreit seien – dies »natürlich« nur

»auf dem Rücken« von Anderen. »Eine solche Deutung« – so heißt es weiter – »müsse

deshalb scheitern, weil sie nicht zu erkennen vermöge, dass Pluralität per se niemals

einem exklusiven Grundsatze« folgen könne. »Arendt scheint ganz im Gegenteil hohe

soziale Standards für jeden vorauszusetzen, ohne dass darüber überhaupt politisch dis-

kutiert werden müsste. Allerdings kann dem entgegengesetzt werden, dass dies nicht

nur äußerst idealistisch ist, sondern sogar in drastischer Weise die Realität politischer

Konflikte umgeht.«30

Diese Schlussfolgerung führt meines Erachtens an demjenigen vorbei, das Arendt zu

zeigen versucht: Was sie hier feststellt, ist zunächst lediglich der Umstand, dass die

Arbeit die Menschen davon abhält, als Menschen in Erscheinung zu treten. Durch ih-

re Trennung weist sie darauf hin, dass es da noch etwas anderes gibt als das blo-

ße Schwingen zwischen Arbeit und Konsum, die Zurückgeworfenheit auf sich selbst,

auf das Biologische.31 Diese Überlegung ist keineswegs selbstverständlich: Gewöhnlich

scheint mir eher die Annahme, dass Arbeit als Lebensnotwendigkeit unhinterfragbar

sei. Dieses scheinbar natürlich Gegebene in Frage zu stellen, wird demzufolge dann als

idealistisch und realitätsfern abgetan. Arendt bezeichnet die Gesellschaft 1958 als eine

»Arbeitsgesellschaft, die von den Fesseln der Arbeit befreit werden soll«32, und spricht

ser seinen eigentlichen Sinn verliere, wenn der Erfahrungshorizont aus dem Blick gerät.« (Eva von

Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 46.)

Juliane Rebentisch sieht Arendts Motiv hingegen darin, dass »die Beschäftigung mit der griechi-

schen Polis den ›Modernen‹ dabei helfen [soll], die Verhältnisse ihrer eigenen Zeit vermittels des

Kontrasts zur Antike neu zu betrachten, [g]erade weil sie so ganz anders ist als die modernen Ge-

sellschaften« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralität, S. 51; im Folgenden zitiert als:

Juliane Rebentisch: Der Streit um Pluralität.); wobei sie später grundsätzlich in Frage stellt, »ob

Arendts polemischeGegenüberstellung von antiker undmodernerWelt nicht eigentlichmehr ver-

stellt als erhellt«. (Ebenda, S. 199.)

28 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity.

London/NewYork 2018, S. 116. (Im Folgenden zitiert als: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality.)

29 Ebenda, S. 242f. [Übersetzung der Autorin.]

30 Ebenda. [Übersetzung der Autorin.]

31 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 70.

Dort sagt Arendt: »Im Arbeiten und Konsumieren jedoch ist der Mensch wirklich völlig auf sich

selbst zurückgeworfen. […] Aufs Biologische und auf sich selbst. Und da haben Sie den Zusam-

menhangmit der Verlassenheit. Im Arbeitsprozeß entsteht eine eigentümliche Verlassenheit. Ich

kann jetzt hier imMoment nicht darauf eingehen, daswürde uns zuweit führen. Und diese Verlas-

senheit ist dieses auf sich selbst Zurückgeworfenwerden, in dem dann gewissermaßen das Kon-

sumieren an die Stelle aller eigentlich relevanten Tätigkeiten tritt.« (Ebenda.)

32 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 99

damit unsere Zeit genauso wie – oder vielleicht mehr noch als – ihre eigene an. Ein

Leben fernab dieses selbstverständlichen Tätigseins wird stetig unvorstellbarer und so

heißt es bei Arendt weiter, dass »diese Gesellschaft […] kaum noch vomHörensagen die

höheren und sinnvolleren Tätigkeiten [kenne], um derentwillen die Befreiung sich loh-

nen würde«33. Was aber passiert, wenn die uns selbstverständlich scheinende Realität

durch eine andere ausgetauscht würde? In einigen Teilen der Welt gehört Kinderarbeit

zur Normalität, sie dient dem und ermöglicht das Überleben vieler Familien und ist in

diesem Sinne notwendig. Obwohl es also an der jeweiligen kulturellen Notwendigkeit

vorbeiginge, diese in Frage zu stellen, scheint es uns doch richtig zu fragen, inwiefern

diese Arbeit menschenwürdig und ihre Notwendigkeit folglich zu rechtfertigen sei. Das

immer wieder neue Fragen an sich verschiebt und definiert die Grenzen dessen, was

wir für richtig halten, so immer wieder neu.

Möchteman Arendt folgen in ihrer Annahme, dass derMensch nur dann alsMensch

in Erscheinung treten kann, wenn er als er selbst die politische Bühne betritt, wenn er

mit Anderen in ein Gespräch findet, dessen Ausgang ungewiss und offen ist, so scheint

es mir nur folgerichtig, ihr auch darin beizupflichten, dass die Arbeit, die solchem Tun

entgegengesetzt ist, und die Lösung sozialer Probleme, die ihrem Wesen nach zielge-

richtet ist und auf ein Ende hinarbeitet, so weit als möglich zu begrenzen sind. Durch

eine Einhegung dieser Tätigkeiten könnte derjenige Raum vergrößert werden, in dem

alle Menschen sich sprechend begegnen und sich ihrer Fähigkeit zu einem neuen An-

fang bemächtigen könnten. Dies zu ermöglichen ist nicht wirklichkeitsfern, es gäbe

hierzu zahlreiche Mittel: Diese reichen von in vielen Sozialstaaten bereits umgesetz-

ten Maßnahmen wie Arbeitszeitbegrenzungen und Mindestlöhnen bis hin zu jüngeren

Konzepten wie einem bedingungslosen Grundeinkommen, welches die noch vorherr-

schenden Sozialleistungsvorschriften in Frage stellen könnte. Letztere interpretieren

die Existenzsicherung als Lebensinhalt, was heute dazu führt, Menschen ohne Arbeit

nicht mehr als arbeits-los, sondern als arbeits-suchend zu bezeichnen: Keine Arbeit zu

haben heißt demnach nichtmehr ohne Arbeit sein, sondern bringt denMenschen unmit-

telbar in die Suche, weil es einen Zustand jenseits der Arbeit gar nicht geben kann. Als

grundlegende systemische Veränderungen wären etwa das Aufgeben ausschließlicher

Wachstumsbestrebungen undMeritokratien zugunsten nachhaltigererWirtschaftsmo-

delle denkbar. Eine Zeit wie die heutige, in der die Fortschritte der Technik dieMöglich-

keit wahrscheinlich erscheinen lassen, dassmenschliche Arbeit immerweniger notwen-

dig, immer stärker reduzierbar sein wird, sollte die Frage danach, was die Menschen

fernab von Arbeit zu tun imstande sind, als besonders drängend ansehen. Über Marx

sagt Arendt an einer Stelle, der grundsätzliche Widerspruch, der sich aus seinen Ide-

en ergebe, sei der, dass die Arbeit die Menschen zugleich schaffe und versklave – und

beides sei wahr geworden: »Die Maschinen machen so viel Arbeit frei, dass alle Men-

schen von der Arbeit befreit sein könnten, wenn nicht alles zur Arbeit geworden wä-

re.«34 Um eine Gesellschaft zu gründen, in der die Menschen wieder mehr teilnehmen,

in der gemeinsamen Sorge um die Welt zusammenfinden und sich als Fragende be-

gegnen, brauchen wir Zeit. Solche Zeit als leeren und offenen Raumwahrzunehmen, in

33

34 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 276.

Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Vom Schweigen des Guten

demMöglichkeit für gemeinsame Gespräche geschaffen wird,muss uns heute, da »alles

zur Arbeit geworden [ist]« und wir dem Fortschritt haltlos hinterhereilen, fast verrückt

anmuten. An anderer Stelle heißt es in diesem Sinne, dass das »wirkliche Problem,

die wirkliche Ratlosigkeit […] nach der Lösung des sozialen Problems«35 beginne. Das

Menschsein fernab von der Arbeit anzusiedeln, leugnet keinesfalls die Notwendigkeit

des Überlebens, es öffnet nur eine andere Möglichkeit, stellt die Normen unserer Wirk-

lichkeit in Frage. Denn auch wenn »die Überwindung der Armut eine Voraussetzung

für die Begründung der Freiheit ist«36, muss doch fraglich bleiben, woher der Wunsch

nach einer Befreiung kommen soll, wenn deren Sinn völlig abhandengekommen ist.

Rahel Jaeggi hält die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen deshalb für

irreführend, weil es »im menschlichen Zusammenleben keine ›Verwaltung von Sachen‹

[gebe], die nicht zugleich Herrschaft über Menschen wäre«37. Arendt aber geht es in

keiner Weise darum, dies zu bestreiten, sie sagt nur: Ein politischer Raum, in dem die

Menschen sich als absolut Verschiedene begegnen, kann nur dort entstehen, wo es nicht

mehr um Verwaltung geht – auch wenn diese »Herrschaft überMenschen« ist, ja: gerade

dann. Sophie Loidolt nimmt an, dass der Raum des Politischen sehr viel größer sei als

Arendt annehme. Das Politische sei durchdrungen von sozialen Fragen, von Fragen des

Überlebens und der Notwendigkeiten. »Pluralität kann nicht alles Lebensnotwendige

leugnen, sondern muss vielmehr gerade für dieses Sorge tragen, weil Pluralität erst da-

nach realisiert werden kann; in gleicher Weise ist die Weltlichkeit [»worldliness«] eine

Voraussetzung dafür, einen Bereich schaffen zu können, in dem die Aktualisierung der

Pluralität sich ereignen und aufrechterhalten werden kann. Diese Argumentation zeigt

deutlich das Ausmaß, in dem sowohl die Verwundbarkeit als auch körperliche und so-

ziale Belange in den Raum des Politischen gehören, der sehr viel größer ist, als Arendt

selber eingesteht. So wie jedes menschliche Wesen selbst ist auch dieser gesamte Be-

reich durchdrungen von den grundlegenden Bedürfnissen der Menschen [»basic human

conditions«], sodass Fragen des Überlebens [»issues of life«] niemals ganz aus ihm ver-

bannt werden können.«38

Meines Erachtens geht es bei Arendts Trennung keinesfalls darum, bestimmte Fra-

gen zu verbannen – schon gar nicht darum, zu leugnen, dass das Überleben eine Vor-

aussetzung für jedes Leben ist –, sondern darum, zu fragen, was denkbar ist in ei-

nem Raum, in dem es gerade darum nicht geht. Die Tatsache, dass das Überleben die

Voraussetzung für alles Tätigsein ist, scheint mir niemand ernstlich bestreiten zu wol-

len; Arendt selbst schreibt: »Es ist ja selbstverständlich, daß öffentliche Tätigkeit nur

dann möglich ist, wenn für die viel vordringlicheren Lebensnotwendigkeiten gesorgt

ist.«39 Das Herausragende an Arendts Gedanken ist aber doch, dass sie fragt, zu was

35 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 208.

36 Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein. Übers. v. AndreasWirthensohn. München 20183,

S. 34. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein.)

37 Rahel Jaeggi [2007]:Die imDunkeln siehtmannicht:HannahArendts Theorie der Politisierung. In: Hein-

rich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität? Berlin 2007, S. 249. (Im

Folgenden zitiert als: Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht.)

38 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 243/s.a. S. 116. [Übersetzung der Autorin.]

39 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 101

der Mensch darüber hinaus, als Mensch, als absolut Verschiedener fähig ist. Sie schreibt:

»[D]ie Behauptung, daß das Leben, das Überleben der Welt und der menschlichen Spe-

zies, das höchste Gut sei, würde nichts anderes bedeuten, als daß Ethik oder Moral

einfach zu existieren aufhörten.«40

Ich stimme Loidolt zu, wenn sie sagt, das Leben sei »der dunkle Grund, von dem

aus wir in die Helligkeit der Welt hinaufwachsen – ohne diesen Grund jemals ganz zu

verlassen, in ihm wurzelnd und wohnend«41. Arendt schreibt dem Privaten tatsächlich

eine große Bedeutung zu, wenn sie sagt, dass ein ausschließlich im »blendend uner-

bittlichen Licht«42 der Öffentlichkeit gelebtes Leben nicht erträglich wäre: »Wir kennen

alle die Verflachung, die ein nur in der Öffentlichkeit verbrachtes Leben unweigerlich

mit sich führt. Gerade weil es sich ständig in der Sichtbarkeit hält, verliert es die Fä-

higkeit, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt aufzusteigen; es büßt

die Dunkelheit und Verborgenheit ein, die dem Leben in einem sehr realen, nicht-sub-

jektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben.«43 Das Bedürfnis nach Rückzug

und Dunkelheit, nach Nahrung, Kleidung und Behausung ist aber eine Eigenschaft, die

allen Menschen gleichermaßen zukommt, sodass in dieser Hinsicht alle Menschen als

Gleiche oder doch als bloß relativ Verschiedene erscheinen.Was Arendt aber zu ergrün-

den versucht, ist, was die Menschen abseits dieser Merkmale zu absolut Verschiedenen

macht, zu Wesen, denen ein Anfang innewohnt. Erst im Bereich des Politischen, erst

dort, wo Fragen gestellt und nicht nur Lösungen gesucht werden, kann es Wirklichkeit

und Menschenwelt geben.

Abseits von Arendt gibt es zahlreiche Theorien, die die Lösung sozialer Fragen als zen-

tral für das menschliche Zusammenleben begreifen, Arendt aber zur Verteidigerin des

Überlebens und des Sozialen zu machen, muss an ihren Überlegungen vorbeigehen:

Solche Lesarten scheinen mir nicht – wie oft zu lesen – ›mit Arendt gegen Arendt‹

zu argumentieren, sondern vielmehr eigene Theorien ›ohne Arendt‹ zu sein. Durch

Arendts Unterscheidungen wird eine Lücke offengelegt, erscheint die Frage nach dem-

jenigen, das hier nicht benannt und definiert worden ist, nach dem je Ungenannten:

Was heißt menschliches Tätigsein, wenn es nicht arbeiten, nicht herstellen ist? Wie

kann der Mensch tätig sein – als Mensch, als einziges Wesen, das des neuen Anfangs,

des offenen Fragens fähig ist?Welche Fragen kann derMensch sich in dieserWeise stel-

len, was könnte dieses Fragen heißen, wenn es nicht bloß lösungsorientiert ist, wenn es

nicht beim Sozialen stehenbleibt? Das Private, das Arbeiten und Herstellen, das Soziale

sind definierbar, sie sind recht genau beschreibbar und einzugrenzen. Arendt gibt den

Beschreibungen dieser Phänomene viel Raum und sie alle gehören zum menschlichen

40 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 13.

41 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 144f. [Übersetzung der Autorin.]

42 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64.

43 Ebenda, S. 87.

Hinzu komme »daß es sehr relevante Angelegenheiten gibt, die überhaupt nur im Privaten leben

und gedeihen können. Liebe zum Beispiel, im Gegensatz zur Freundschaft, kann eine öffentliche

Zur-Schaustellung schlechterdings nicht überleben.« (Ebenda, S. 64.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Vom Schweigen des Guten

Leben, sie haben ihre Rolle und ihren Ort. Meines Erachtens setzt diese Definitionsar-

beit Grenzen, um daraufhin entgrenzen zu können; eingehegt wird, um die Frage zu

eröffnen und offen halten zu können.44 Es ist ein Freiräumen für die Frage danach,

was als Menschliches übrig bleibt – welche Orte da sichtbar werden, an denen die Men-

schen ihrer eigensten Fähigkeit ent(gegen)sprechen können: einen Anfang zu machen,

das Neue zu beginnen.

Dass die Menschen, um ein wirklich menschliches Leben führen45, als absolut Ver-

schiedene in der Welt erscheinen und innerhalb eines Gespräches einen gemeinsamen

Raum schaffen zu können, laut Arendt die Notwendigkeiten des Lebens weitestgehend

reduzieren müssen, ist also in keiner Weise als eine Abwendung von denjenigen Men-

schen zu verstehen, die von diesem Bereich abgetrennt sind – ganz im Gegenteil. Eine

Anerkennung dieses Umstandes müsste dazu führen, unsere Gesellschaften kritisch zu

hinterfragen und einen Weg zu suchen, damit es jedem Menschen ermöglicht wird,

das Gemeinsame zu gründen und im Gespräch zu erhalten. So liegt die ganze Kraft

von Arendts Schaffen in dem einen Gedanken: Jeder Mensch ist ein Anfang und so ist

ein Neubeginn jederzeit möglich. In dieser Weise versteht Jaeggi das Politisch-Machen,

wenn es ihr auch darum geht, so das Soziale zu verwandeln: »Das nämlich bedeutet Po-

litisierung: den immer schon gestalteten und damit letztlich politischen Charakter der

eigenen und gemeinsamen Lebensbedingungen offenzulegen, zu thematisieren und

verfügbar zu machen. Und damit Handlungsspielräume gegenüber dem sonst Unver-

fügbaren zu eröffnen.«46 Arendt sieht die Möglichkeit, dem scheinbar Unverfügbaren

Raum zu schaffen, aber umgekehrt gerade darin, das Soziale als Nicht-Politisches zu

benennen und so dasjenige zu erkennen, das gestaltbar und nicht bloß verwaltbar ist.

44 In diesem Sinne benennt Arendt ihr »Hauptproblem mit dem gegenwärtigen Stand der

Geschichts- und Politikwissenschaften [als] deren wachsende Unfähigkeit, Unterscheidungen zu

treffen. Begriffe wie Nationalismus, Imperialismus, Totalitarismus usw., werden wahllos für alle

möglichen Phänomene benutzt […] und keines von ihnen wird noch mithilfe seines besonderen

historischen Hintergrundes verstanden. Das führt zu einer Verallgemeinerung, in der die Wörter

selbst all ihre Bedeutung verlieren. Der Imperialismus wird völlig bedeutungslos, wenn er willkür-

lich für die Bezeichnung der assyrischen, römischen, britischen und bolschewistischen Geschichte

verwendet wird; der Nationalismus wird hinsichtlich Zeiten und Ländern diskutiert, die nie den

Nationalstaat erlebt haben; der Totalitarismus wird in allen möglichen Arten der Tyrannei oder

Formen von Kollektivgemeinschaften entdeckt usw. Diese Verwirrung – in der alles Unterschiede-

ne verschwindet und alles Neue und Schockierende nicht erklärt, sondernwegerklärt wird, indem

es analogisiert oder reduziert wird auf eine schon bekannte Kausalkette – scheint mir das Kenn-

zeichen der modernen Geschichts- und Politikwissenschaften zu sein.« (Hannah Arendt [1953]: A

Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. Formation, Exile and Totalitaria-

nism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407.) [Übersetzung der Autorin.]

45 »Nur ein Privatleben führen heißt in erster Linie, in einem Zustand leben, in dem man bestimm-

ter wesentlicher menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt nämlich der Wirklichkeit, die durch das

Gesehen- und Gehörtwerden entsteht, beraubt einer ›objektiven‹, d.h. gegenständlichen Bezie-

hung zu anderen, die sich nur dort ergeben kann, wo Menschen durch Vermittlung einer gemein-

samen Dingwelt von anderen zugleich getrennt und mit ihnen verbunden sind, beraubt schließ-

lich der Möglichkeit, etwas zu leisten, das beständiger ist als das Leben.« (Hannah Arendt [1958]:

Vita activa, S. 73.)

46 Rahel Jaeggi [2007]: Die im Dunkeln sieht man nicht, S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 103

Eine solche Offenlegung und Infragestellung müsste heißen, sich nicht mit einer

»öffentliche[n] Meinung« zufriedenzugeben, »weil sie durch Hysterie oder Manipula-

tion so leicht zur Einmündigkeit führt«, sondern das Volk statt als »Singular« »viel-

mehr als eine Vielheit« zu verstehen. Eben dies ist für Arendt in der Amerikanischen

Revolution gelungen; so sei diese nicht in Eingleisigkeit verfallen und habe auf diese

Weise das Neue aufrechterhalten. Von den Gründern sagt sie dementsprechend, dass

sie nur zu gut wussten, »daß der öffentliche Raum in einer Republik gerade überhaupt

nur durch einen Meinungsaustausch zwischen Gleichen gebildet werden kann und daß

dieser Bereich sofort verschwindet, wenn ein Austausch von Meinungen und ein Aus-

gleich der Differenzen überflüssig wird,weil alle Bürger plötzlichwie durch einWunder

der gleichen Meinung sind«47. Die Gefahr der Eingleisigkeit besteht also – hier wie im

Totalitarismus – darin, die Vielen in einem Körper vereinen zu wollen. Eine solche ziel-

gerichtete ›Revolution‹ vereint die absolut Verschiedenen in ihrer Not: »[D]enn diese

Menge war von Hunger getrieben, und der Schrei nach Brot ist unisono.Was den Hun-

ger betrifft, gibt es keine Unterschiede, und die Menge, die von ihm getrieben ist, ist

in der Tat wie ein einziger, durch die Straßen sich wälzender Leib. […] Die politische

Gefahr der Armut besteht gerade darin, daß sie die Pluralität vernichtet und aus den

Vielen so etwas wie Eines macht.«48

Mary McCarthy hat wohl mit ihrer oft zitierten Infragestellung von Arendts Trennung

den Anfang für diese Diskussion geliefert. So sagt sie in einem Gespräch in Bezug auf

die Ausführungen im Revolutions-Buch: »Nun, ich habe mich immer gefragt: Was ei-

gentlich soll jemand auf der öffentlichen Bühne, im öffentlichen Raum noch tun, wenn

er sich nicht mit dem Sozialen befaßt? Soll heißen: Was bleibt da noch?«49 Seyla Ben-

habib hält Arendts Abgrenzung gar für »sinnlos« und nennt sie den »blinden Fleck in

Hannah Arendts Denken«50, weil es heute in der Politik gerade darum gehe, Dinge öf-

fentlich zu machen, weil dies ein »Kampf um Gerechtigkeit« sei: »Ganz offensichtlich

kann die Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungsbetrieben, die Frage etwa,

wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat, eine Angelegenheit von öf-

fentlicher Bedeutung werden, wenn die Legitimität jener, die diese Normen festlegen,

ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.«51 Rahel Jaeggi verfolgt – und viele nach ihr haben

47 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 118f.

48 Ebenda, S. 120.

49 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 90.

50 Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raumes‹, S. 103.

51 Ebenda, S. 103f.

In ebendiese Richtung geht auch Rebentischs Kritik; bei ihr heißt es, dass Arendts Trennung syste-

matisch unterschätze, »dass die Frage, wer bestimmt, was sich als öffentliche Angelegenheit, und

daher als wahrhaft politischer Gegenstand qualifiziert, selbst eine hochgradig politische Angele-

genheit ist.« Und kurz darauf: »Emphatisch politische Momente ereignen sich nicht zuletzt dort,

wo die Grenze zwischen dem Politischen und Nicht- oder Präpolitischen, wo folglich auch die Un-

terscheidung zwischen öffentlicher und privater Sphäre auf dem Spiel steht.« (Juliane Rebentisch

[2022]: Der Streit um Pluralität, S. 219f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Vom Schweigen des Guten

eben diesen Weg eingeschlagen – in ihrem TextWie weiter mit Hannah Arendt? die The-

se, dass »die Einordnung Hannah Arendts als elitäre Denkerin eines Ausschlusses des

Sozialen weniger zwingend ist, als es auf den ersten Blick aussieht«52. Die damit kriti-

sierte Lesart zu überwinden hält sie deshalb für notwendig, weil ihr Arendts Trennung

von Politischem und Sozialem sonst »die Analyse (oder gar Kritik) der gegenwärtigen

drängenden Probleme geradezu zu verstellen«53 scheint. Jaeggis Auffassung nach zielt

ihre »Abgrenzung […] weniger auf den Ausschluss des Sozialen […] als auf die Behaup-

tung einer spezifischen Logik der Politisierung, die bei Hannah Arendt mit einem […]

Einspruch gegenüber den entpolitisierenden Tendenzen sowohl technokratischer Lö-

sungen als auch rein moralisierender Positionen verbunden«54 sei. Laut Jaeggi geht es

in der Unterscheidung weniger um zu trennende Bereiche als um einen »Modus der

Thematisierung von Fragen«55. Das Soziale, so Jaeggi, sei prinzipiell in etwas Politi-

sches »transformierbar«. Voraussetzung einer solchen Wandlung sei, dass »es sich um

etwas handeln [muss], das überhaupt gestaltbar ist, das heißt, es muss sich in einem

Bereich bewegen, in dem menschliches Handeln und menschliche Entscheidungen re-

levant sind«56. In einem anderen Text Jaeggis heißt es dazu: »Der politische Charakter

von etwas Gegebenem zeigt sich darin, daß es sich um eine gestaltbare Sphäre jenseits

des Notwendigen handelt, daß es einen Möglichkeitsspielraum (des Handelns) gibt.

Dieser Bedeutung von ›politisch‹ entspricht auch, was man als Logik der ›Politisierung

sozialer Fragen‹ bezeichnen könnte. Das Geschlechterverhältnis z.B. zu ›politisieren‹

bedeutet ja zunächst, es dem ›falschen Schein‹ der Naturgegebenheit zu entziehen und

– Bedingung der Möglichkeit seiner Neugestaltung – als sozial immer schon gestalte-

tes zu ›entlarven‹.«57 Später folgert sie dies noch einmal in Bezug auf Arendts Ausein-

andersetzung mit Marx, dessen Verdienst für Arendt darin bestehe, Armut als etwas

52 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg. v. Hamburger Institut für Sozialforschung.

Hamburg 2008, S. 5. (Im Folgenden zitiert als: Rahel Jaegg:Wieweiter mit Hannah Arendt?.)

An anderer Stelle heißt es bei Jaeggi, Arendts Begriff des Politischen sei nur dann »untermodernen

Bedingungen […] produktiv«, wenn dieser die »problematische […] Dichotomie [sc. diejenige zwi-

schen Leben und Überleben]« überwinde. Diese Spaltung sei »der Preis, den ihr Begriff von Politik

für seine idealtypische Herleitung aus dem Modell der Polis zahlt. Hier klingt eine antimoderne,

diffamierende Abwertung der Gesellschaft als einer ›dunklen‹ Sphäre ›niederer‹ Tätigkeiten ge-

genüber der ›hellen‹, erhabenen Sphäre des reinen, interesselosen politischenHandelns an. Diese

Trennung aber führt nicht nur zu einer völlig inadäquaten Einschätzung der Aufgaben moderner

Staaten, sie erlaubt es auch nicht, die Dynamik sozialer Bewegungen, wie sie sich insbesondere

seit dem 19. Jahrhundert in den bürgerlichen Gesellschaften entwickelt hat, zu verstehen.« (Rahel

Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 41.)

53 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 4.

54 Ebenda, S. 5.

55 Ebenda, S. 7./vgl. dazu Benhabib: »Wichtiger als der Gegenstand des öffentlichen Diskurses ist in

diesem Zusammenhang dasWie.« (Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raums‹, S. 104.)

und Loidolt: »Die Unterscheidung sozial/politisch könnte durchaus anwendbar und sogar nützlich

sein, wenn es um eine Analyse der Art geht, wie wir Dinge betrachten; nicht aber, wenn durch eine

solche Zuschreibung die verschiedenen Inhalte von Objektbereichen [»object-domains«] oder In-

stitutionen differenziert werden sollen.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 145.)

[Übersetzung der Autorin.]

56 Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 12.

57 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 105

herausgestellt zu haben, das nicht »als unentrinnbares Resultat eines quasi natürlichen

Prozesses zu verstehen sei, sondern als politisches Phänomen«58. Daraus schließt Jaeg-

gi, Arendt denke hier »die Möglichkeit eines Transformationsprozesses, der die in der

sozialen Sphäre entstandenen Konflikte zu politischen werden läßt. […] Politisch wer-

den soziale Spannungen offensichtlich in Arendts Auffassung dann, wenn sie als ›von

Menschen gemachte‹ dechiffriert und als solche thematisiert werden können«, denn

was »›von Menschen gemacht‹ ist, kann von Menschen durch politisches Handeln ver-

ändert werden. Dann aber sind soziale Bewegungen politische Bewegungen – auch in

Arendts Sinne.«59

Marx hat zwar die Armut als etwas aufgezeigt, das nicht natürlich ist, und sie da-

durch als Bekämpfbare herausgestellt – weiter oben war davon auch in Bezug auf seine

Religionskritik die Rede –, gleichzeitig aber hat er den natürlichen Entwicklungspro-

zess der Menschen und ihrer Geschichte erst in die Politik eingeführt, was für Arendt

der zentrale Ansatzpunkt ist. So heißt es an der Stelle in Über die Revolution, auf die

auch Jaeggi sich bezieht: »Marx hat sicherlich das Seine getan, um den Armen zu hel-

fen, sich von der Armut zu befreien, aber nicht, als er ihnen erzählte, sie seien die le-

bendige Verkörperung irgendeiner historischen oder anderen Notwendigkeit, sondern

einzig und allein, indem er sie lehrte, Armut nicht als Naturphänomen, als das Resultat

des Mangels, sondern als ein politisches Phänomen zu verstehen, das durch Gewalt […]

entstanden ist.«60

Arendts Ausschluss sozialer Fragen aus dem politischen Bereich beruht aber nicht

darauf, dass diese sich als natürlich verstehen und diesem Verständnis entrissen wer-

den müssen, sondern darauf, dass sie die Menschen zu einem Menschen formen, in-

dem sie sie auf ein gemeinsames Ziel reduzieren. Die Entlarvung einer Ungleichheit,

die nicht von Natur her gegeben, sondern künstlich hergestellt ist, ist keine Frage in

Arendts Sinne.Wenn die Frauenbewegung als geschlossene Gruppe dem einen gemein-

samen Ziel – der Gleichberechtigung – entgegenstrebt, ist kaum von einer Pluralität

der Meinungen zu sprechen. Die Abwendung von dieser Art Frage aber bedeutet – wie

schon gesagt – keinesfalls ein Desinteresse oder eine Abwertung dieser Bestrebungen,

sie bedeutet den Versuch, etwas anderes zu durchdenken, sie bedeutet, die Frage nach

Politik zu stellen. Und Politik beruht für Arendt auf Gleichheit, kann nur zwischen Glei-

chen stattfinden, ist auf sie angewiesen; trotzdem ist sie gerade nicht der gleich-machen-

de Kampf um Gerechtigkeit selbst, sondern die absolut-verschieden-machende Frage unter

Gleichen. Eine politische Frage stellen muss heißen, ihre Antwort nicht zu kennen, eine

bloß mögliche Antwort ins Gespräch zu bringen.

Elisabeth Young-Bruehl betont die Standhaftigkeit, mit der Arendt »gegen die sozialen Dimen-

sionen der Frauenbewegung [opponierte].« Diese habe bei »einer Diskussion der Women’s Libe-

ration, die 1972 unter den Mitgliedern des Herausgeberstabs des ›American Scholar‹ geführt wur-

de, […] Hiram Haydn eine Notiz zu[geschoben]: ›Die wahre Frage lautet doch, was werden wir

verlieren, wenn wir gewinnen?‹« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und

Zeit. Übers. v. Hans Günter Holl. Frankfurt a.M. 1986, S. 336/681; im Folgenden zitiert als: Elisabeth

Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben,Werk und Zeit.)

58 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 43.

59 Ebenda, S. 43f.

60 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Vom Schweigen des Guten

Volk beschreitet ähnlicheWegewie Jaeggi,wenn er sagt, nach Arendt könne »tatsächlich

alles politisch werden, denn der entscheidende Punkt, ob es sich um eine soziale oder

politische Thematik handelt, hängt mit dem Blick der Akteure zusammen. Der sozial-

motivierte Akteur, wie ihn Arendt versteht, ist gefangen in der Sorge um die Notwen-

digkeit und unfähig von seinen Interessen zu abstrahieren und den Standpunkt seines

Gegenübers wahrzunehmen. Politik wird für ihn stets Herrschaft und die Durchset-

zung von Interessen sein. Der politisch-motivierte Akteur besitzt die Fähigkeit, andere

Standpunkte wahrzunehmen, und wird sich um des vernünftigen politischen Urteils

willen mit ihnen auseinandersetzen. Die Arendt’sche Trennung zwischen sozial und

politisch ist nicht so sehr eine Frage der Frage, als mehr eine der Perspektive.«61 Ich

stimme diesen Ausführungen insofern zu, als die Fragende vom Notwendigen absehen

muss, um sodann die Anderen mitbedenken zu können. Ungeachtet dessen scheint es

mir hierbei durchaus um »eine Frage der Frage« zu gehen; insofern nämlich, als es

sich wirklich um eine Frage handeln muss. Gilt es nämlich, ein bloß Errechenbares zu

diskutieren, kann dies nicht einfachhin in etwas Politisches verwandelt werden. Arendt

hält es für eine »politische Frage ersten Ranges« – ich habe weiter oben bereits davon

gesprochen –, »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheu-

ren technischen Fähigkeiten in dieser Richtung [sc. die des Fortschritts] zu bestätigen

wünschen«62, ob die Menschen ihre Fähigkeit, denkend einen neuen Anfang zu setzen,

aufgeben oder beibehalten möchten. Diese Frage ist nicht berechenbar, sie ist angewie-

sen auf die absolute Verschiedenheit der Menschen.

In einem Gespräch mit Adelbert Reif aus dem Jahr 1970 bemerkt Arendt: »Wer nicht

an öffentlichen Angelegenheiten interessiert ist, der muß es sich eben gefallen lassen,

daß sie ohne ihn entschieden werden. Aber die Chance muß jeder haben.«63 Richard

J. Bernstein vertritt die Auffassung, die Aussage müsse zwangsläufig zu einem »Über-

denken der Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen« führen, weil sie auf

eine »innige Verbindung« zwischen beiden Sphären hinweise. Er fährt fort: »[Z]u be-

haupten […], dass jedem Menschen die Möglichkeit zu politischer Teilhabe zugestanden

werden müsse, transformiert die Frage des Sozialen.«64 Dem würde ich zustimmen,

wenngleich mir dies etwas völlig anderes zu besagen scheint: Arendts Denken enthält

tatsächlich keinerlei Abwertung gegenüber jenen, die in den Zwängen der Notwendig-

keiten gefangen sind; dass jedemMenschen die »Chance« zur Teilhabe geboten werden

muss, zeigt vielmehr gerade die Dringlichkeit, die sie der Lösung sozialer Fragen zu-

schreibt. Ungeachtet dessen setzt die Begegnung in der Öffentlichkeit selbst die Tren-

nung beider Sphären voraus; der eintönige Schrei nach sozialemWandel lässt der freien

Rede keinen Raum, er übertönt alle anderen Stimmen und unterbindet so die Entste-

hung einer Pluralität der Sprechenden. Antonia Grunenberg spricht dementsprechend

61 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 84.

Auch Jaeggi definiert das Politische als ein »Außerkraftsetzen der egoistischen Interessenstand-

punkte.« (Rahel Jaeggi [2008]:Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 9.)

62 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

63 Hannah Arendt [1970]: Interview mit Adelbert Reif. In: dies.: Macht und Gewalt, S. 133.

64 Richard J. Bernstein [1984]: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical Profiles.

Cambridge 1986, S. 249. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 107

davon, dass »die Eindämmung (nicht: die Lösung) sozialer Probleme der Gesellschaft

[…] eine Voraussetzung für die Politikfähigkeit des Gemeinwesens ist, wie umgekehrt

die Überwältigung der Individuen durch soziale Probleme, wie das in Zeiten der Krise

und des Wandels häufiger geschieht, auch die politische Ausgrenzung großer Gruppen

der Gesellschaft zur Folge haben kann.«65

Arendt hebt den Unterschied zwischen diesem bloß zu Lösenden und demjenigen,

wozu dann erst die Möglichkeit besteht: zur Freiheit, etwas Neues anzufangen, nicht auf,

untergräbt also auch das Soziale keinesfalls, sondern weist im Gegenteil in aller Ent-

schiedenheit auf dieses hin. Wenn die soziale Frage sich dies zum Ziel setzt, nämlich

für ausgeglichenere Lebensumstände zu sorgen, muss sie in gewissem Sinne als eine

Voraussetzung für alles Politische gelten, da es Gespräch und Handlung ausschließ-

lich unter Gleichen geben kann. Gleichheit gilt Arendt als grundlegende Voraussetzung

für jedes Zusammensein unter Menschen: InWas ist Politik? sagt sie, dass es der »Sinn

des Politischen« sei, dass »Gleiche mit Gleichen […] alle Angelegenheiten durch das

Miteinander-Reden und das gegenseitige Sich-Überzeugen regeln«66. In der Vita activa

ist zu lesen, dass die »Polis […] sich von dem Haushaltsbereich dadurch [unterschied],

daß es in ihr nur Gleiche gab, während die Haushaltsordnung auf Ungleichheit gerade-

zu beruhte. Freisein bedeutete ebenso ein Nichtbefehlen, wie es die Freiheit von dem

Zwang der Notwendigkeit und den Befehlen eines Herrn beinhaltete. Freisein hieß we-

der Herrschen noch Beherrschtwerden. Innerhalb des Hauses konnte es also Freiheit

überhaupt nicht geben[…].«67 Im Revolutions-Buch schreibt sie, »daß der öffentliche

Raum in einer Republik gerade überhaupt nur durch einen Meinungsaustausch zwi-

schen Gleichen gebildet werden kann«68.

Die Bedeutsamkeit, die sie der Gleichheit beimisst, zeigt sich auch in ihrer Unterschei-

dung zwischen Verzeihen und Versöhnen. Im Denktagebuch heißt es: »Verzeihung, oder

was gewöhnlich so genannt wird, ist in Wahrheit nur der Scheinvorgang, in dem der

Eine sich überlegen gebärdet, wie der Andere etwas verlangt, was Menschen einan-

der weder geben noch abnehmen können. Der Scheinvorgang besteht darin, dass dem

Einen scheinbar die Last von den Schultern genommen wird von einem Andern, der

sich als unbelastet darstellt. […] Der sich Versöhnende [hingegen] lädt sich einfach die

Last, die der Andere ohnehin trägt, freiwillig mit auf die Schultern. Das heisst, er stellt

Gleichheit wieder her. Dadurch ist die Versöhnung das Gegenteil der Verzeihung, die

Ungleichheit herstellt.«69

Auch ihre Trennung zwischen Mitleid und Solidarität deutet in diese Richtung. Das

Mitleid macht ungleich, da die Mitleidende die Bemitleidenswerte grundsätzlich als

65 Antonia Grunenberg [1997]: »Politik entsteht im Zwischen…« – Zur politischen Übertragbarkeit Arendt-

schen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen derWahrheit. Hannah Arendt: Werk und

Wirkung. Essen 1997, S. 23.

66 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 39; siehe außerdem ebenda, S. 40f./46/99.

67 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 42.

68 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 118f.

69 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 3f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Vom Schweigen des Guten

Unterlegene und damit als Ungleiche wahrnimmt. »Sowohl die leidenschaftliche An-

teilnahme an fremdem Leid wie die Perversion dieses echten Leidens in das gefühls-

selige Mitleid stehen außerhalb der Politik. Im politischen Raum entspricht ihnen die

Solidarität, die sich nicht wie das Mitleid ›zu den Schwachen hingezogen‹ fühlt, son-

dern in abwägender Freiheit von Gefühl wie Leidenschaft darauf sinnt, eine von dem

Wechsel der Stimmungen und Empfindungen unabhängige, dauerhafte Interessenge-

meinschaft mit den Unterdrückten und Ausgebeuteten zu etablieren. […] Zwar kann

diese Solidarität, sofern sie sich auch als Gefühl äußert, durch den Anblick fremder Not

erweckt werden, aber sie wird sie selbst erst, wenn sie das reine Mit-Leiden übersteigt

und die Starken und Reichen ebenso miteinbezieht wie die Armen und Schlechtweg-

gekommenen.«70 Sowohl die Möglichkeit, bemitleiden wie auch diejenige, verzeihen

zu können, sind auf Ungleichheit angewiesen, denn ohne diese »gäbe es kein Mitleid,

und Mitleid ist darum ebenso interessiert daran, daß es Unglückliche gibt, wie der

Machthunger daran interessiert ist, daß Schwäche und Ohnmacht ihm in die Hände

spielen«71.

In Reaktion auf das Unverständnis, das Arendt wegen ihrer Trennung von sozialen

und politischen Fragen entgegentrat, sagt sie in einem Gespräch in Bezug auf das Pro-

blem des »Wohnungsbaus«: »Das soziale Problem besteht zweifellos in angemessenen

Wohnmöglichkeiten. Und das […] sollte nicht diskutiert werden – es sollte keine Dis-

kussion darüber geben, daß jedem eine anständige Wohnung gebührt.«72 Dass jeder

Mensch das gleiche Recht auf eine Wohnung hat, hält sie demnach für selbstverständ-

lich, trotzdem muss dieses, solange es noch nicht durchgesetzt ist, erkämpft werden –

dies ist dann aber eben kein politischer Kampf. Arendt geht es darum, dass Politik nicht

aus solchem Kampf besteht, also danach nicht aufhört, sondern überhaupt erst anfängt.

Voraussetzung in diesem Sinne kann nicht bedeuten, dass es erst unter der Bedin-

gung einer allgemeinen Gleichheit möglich wäre, Politik zu denken, eine menschliche

Welt zu ermöglichen.Wennman die beiden Sphären als sich in dieserWeise bedingend

dächte, würde dies – so muss es heute zumindest scheinen – mit allem Poltischen ab-

schließen. Diese Feststellung bedeutet aber nicht, dass es eine Abwertung sozialer Fra-

gen ist, nach dem Politischen zu fragen, es bedeutet nur, dass da noch etwas anderes ist,

nach demwir fragen können. Und dieses andere, diese politische Sphäre, scheint Arendt

nun gerade der Raum, in dem wir uns als Menschen begegnen können, als Wesen, die

nicht nur einem Notwendigen – als Allgemeine, als Gattung – unterworfen sind, son-

dern die – als absolut Verschiedene – gerade zur Freiheit befähigt sind. Freiheit wird von

Arendt definiert als Moment, in dem wir Menschen »weder getrieben [sind] von uns

selbst noch abhängig von gegebenem Material«73. Dieses Freisein aber ist eben ein-

zig dadurch verwirklichbar, dass wir uns als solche Einzelnen in einem Gespräch einer

70 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 112f.

71 Ebenda.

72 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: dies.: Ich will verstehen.

Selbstauskünfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062, S. 93. (Im Folgenden zi-

tiert als: Hannah Arendt: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto.)

73 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 109

offenen Frage stellen. Das Politische dem Sozialen einfachhin einzuverleiben müsste

heißen, gerade dort abzubrechen, wo die menschliche Freiheit erst beginnt.

Paolo Flores d’Arcais, dermir neben Linda Zerilli der einzige zu sein scheint, der Arendts

Trennung als Versuch zu verstehen ernst nimmt, betont, dass »nach Arendt […] jede Ver-

wechslung, Überlagerung und Verwischung der Grenzen zwischen den privaten und

öffentlichen Sphären unerbittlich geächtet werden [muss], denn ihre Funktionslogi-

ken sind nicht assimilierbar und nicht kompatibel. Im ›Kommerz‹ des Privatlebens ist

nicht Freiheit gefragt, sondern Gehorsam gegenüber den zwingenden Erfordernissen

der techne. Nicht die Unwahrscheinlichkeit und Unvorhersehbarkeit dessen, was vor-

her ungedacht war, sondern eher die strikte Konformität des ›calcolemus‹«74. Linda

Zerilli stellt in ihrem Buch Feminismus und der Abgrund der Freiheit zwar auch zunächst

fest – so ist in Judith Butlers Vorwort zu lesen –, dass »die Sphären des Sozialen und

des Politischen nicht vollkommen voneinander abgegrenzt«75 und dass Arendt mit ih-

rer Unterscheidung »vor der instrumentellen Einstellung warnen will, die mit [sozia-

len] Anliegen oft verbunden ist«. Weiter heißt es aber, dass, wenn für eine solche die

»Zweckdienlichkeit oberstes Kriterium« werde, auch die Politik ein Mittel zum Zweck

werden müsse und dies dazu führe, »dass die Menschen das Handeln und Urteilen den

Experten überließen«76. Zerilli fragt nun – indem sie Arendts Gedanken auf die Fragen

des Feminismus überträgt – wie dieser »dadurch, dass er sich offenbar mit der sozia-

len Frage identifiziert, seinen eigenen Horizont« beschränke, und sieht in Betrachtung

der Geschichte von Frauenrechtlerinnen, dass die ursprüngliche Forderung nach Frei-

heit mehr und mehr mit derjenigen nach sozialer Gerechtigkeit zusammengewachsen

sei, wobei letztere »nur im Idiom der sozialen Frage formuliert werden [durfte], um

Gehör zu finden«. So wurde »die Freiheit ein Mittel zu einem anderen Zweck: ein Mit-

tel zur Linderung von Problemen, die mit der sozialen Frage zusammenhingen«77. Die

»Verdrängung des Politischen durch das Soziale« begreift sie als festen Bestandteil der

Geschichte demokratischer Politik«: Politische Ansprüche seien »von zahlreichen ent-

rechteten Gruppen verfolgt [worden] […], um die Machthaber von der Richtigkeit ih-

rer Anliegen zu überzeugen«78. Diese »rhetorische Strategie«, so sagt sie weiter, werde

»von Historikern und Politikwissenschaftlern, von Philosophen ganz zu schweigen, oft

als bloße Form betrachtet, in die ein von dieser Form unabhängiges Argument einge-

lassen ist. In unserem Fall würde man demnach ein Argument für die Freiheit in eine

Rhetorik der Zweckdienlichkeit oder der sozialen Frage verpacken und sich, sobald die

Freiheit einmal ›errungen‹ ist, der Verpackung entledigen können wie die Schlange ih-

rer Haut.«79

74 Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemäße Aktualität, S. 99.

75 Judith Butler [2005]: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Freiheit.

Übers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018, S. 10.

76 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Übers. v. Bettina Engels. Wien/

Berlin 2018, S. 18. (Im Folgenden zitiert als Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-

heit.)

77 Ebenda, S. 21.

78 Ebenda, S. 23.

79 Ebenda, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Vom Schweigen des Guten

Dieser Gedanke trifft einen fundamentalen Punkt: Auch jene Argumentation, die

auf der Voraussetzung beruht, alles Soziale könne politisch werden, meint, sie könne

jeder sozialen Frage einfachhin das Gewand des Politischen – den »Modus« der Frage

– überstreifen, sodass diese dann eben politisch sei. Dementsprechend sagt Arendt, es

war weiter oben bereits davon die Rede, in Bezug auf Marx’ Ausgang von Hegel, dass

Methoden niemals einfach beliebig, sondern immer »nicht nur das Wie des Zugangs,

sondern auch das Was des Gefundenen«80 bestimmen. Zerilli gibt nun zu bedenken,

dass Strategien »unbeabsichtigte Bedeutungen und Wirkungen« haben können. Sollte

es bei dieser recht sanften Beschreibung belassen werden, ließe sich sagen, dass die

Wirkung dieser Einverleibung der einzelnen politischen Frage in den monströsen so-

zialen Körper sich in den genannten Äußerungen zeigt: Das Politische verliert seine

Eigenständigkeit, es verkommt zum bloßen, körperlosen Gewand, einer hohlen Form,

nach der zu fragen Verwunderung – ja Spott – weckt. Die Politik aber nur noch zu

begreifen als Lösungsmittel und sie dem Sozialen einfach einzuverleiben heißt, sie ab-

zuschaffen – es ist »nichts politisch […], wenn alles als politisch ausgegeben wird«81.

In diesem Sinne bemerkt Zerilli: »Wenn wir die Freiheit der Frauen schätzen, weil sie

zur Lösung bestimmter sozialer Probleme beiträgt, dann werden wir sie vielleicht nicht

mehr so sehr schätzen, wenn sie dem Sozialnutzen entgegensteht oder wenn günstige-

reWege in Sicht sind, um dieselben gesellschaftlichen Ziele zu erreichen. Denn Freiheit

stört die Verwendung der Politik alsMittel zumZweck; sie stört sie eigentlich immer.«82

Eine ernstliche Verabschiedung von der fraglichen Trennung würde eine Anerkennung

des Umstandes bedeuten, dass unsere Zeit nicht länger dazu imstande ist, dem ge-

meinsamen Fragen einen Raum zu schaffen. Auch Arendt sagt im Gespräch mit Gaus,

dass es in ihrem Leben einen Moment gab, da sie etwas habe tun müssen, da sie hel-

fen musste, den unerträglichen Zustand während des ›Dritten Reichs‹ zu verändern:

Sie benennt den »Reichstagsbrand und die darauf in derselben Nacht erfolgten illega-

len Verhaftungen« als den Zeitpunkt, ab dem sie in dieser Weise zielorientiert tätig

wurde: »Dies war für mich ein unmittelbarer Schock, und von dem Moment an habe

ich mich verantwortlich gefühlt. Das heißt, ich war nicht mehr der Meinung, daß man

jetzt einfach zusehen kann.«83 Die Welt ist ungerecht und so drängt der Wunsch, die

Gesellschaft zu verändern, in lösungsorientiertes Tun. Dies ist in gewisser Hinsicht im-

mer richtig und an der Zeit, hat aber mit demjenigen, worum Arendts Denken kreist,

nichts zu tun und so sollte beides auch nicht aneinander gemessen werden. Ihr geht

es in ihrer Trennung von Sozialem und Politischem und jener zwischen Arbeiten, Her-

stellen und Handeln – auf die ich im nächsten Kapitel näher eingehen werde – gerade

um die Frage, was in der Beschränkung auf Soziales sowie auf Arbeiten und Herstellen

verloren geht, was es für die Menschen heißt, nicht mehr politische Fragen zu stellen,

nicht mehr Zwischenwelt zu schaffen im Gespräch, nicht mehr gemeinsam zu handeln.

80 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96. [Hervorhebung der Autorin.]

81 LindaM.G. Zerilli [2005]: Feminismus undderAbgrund der Freiheit, S. 43. [Hervorhebungder Autorin.]

82 Ebenda, S. 25.

83 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 50ff./Vgl. außerdem: Elisabeth Young-

Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben,Werk und Zeit, S. 160ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 111

Und so fragt sie nach ihren Erfahrungen während des Prozesses in Jerusalem, ob nicht

»das Denken als solches – die Gewohnheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder

die Aufmerksamkeit erregt, ohne Rücksicht auf die Ergebnisse und den speziellen In-

halt«84, das Böse, sein sich ausbreitendesWuchern, verunmöglichen könnte. Könnte es

nicht sein, dass gerade die Bewegtheit des Denkens, das immer wieder neu zur Frage

ansetzt und so offenen Raum schafft, das Wuchern an sich verhindert – denn worauf

wuchern, worauf bloße Oberfläche sein?

Die Menschen und mit ihnen ihr Denken als absolut Verschiedenes zu verstehen

heißt, sie keinem Nutzen mehr unterzuordnen. Volk schreibt, es sei kaum verwun-

derlich, dass Arendt »die Neuzeit als Geburtsstätte der modernen Wissenschaften gilt.

Zwar wäre es unsinnig, die Fülle der neuzeitlichen Entwicklungen und Erfindungen al-

lein aus einem ökonomischen Kalkül heraus zu erklären, aber ihre unmittelbare Nutz-

barmachung für den Herstellungsprozess entspringt sehr wohl einer Denkungsart, der

nichts fremder anmutet, als das ›interesselose‹ und sich selbst genügende«85 Denken.

Denken als absolut Verschiedenes ist gefährlich in seiner Offenheit und seinem Ab-

bruch, zugleich aber stellt es das einzige Verständnis dar, das das Denken nicht un-

terwirft, sondern zur Möglichkeit und Ermächtigung werden lässt. In einem Gespräch

zeigt sich Arendts Unerschrockenheit der Möglichkeit gegenüber, den Menschen könn-

ten die politischen Fragen einfachhin ausgehen: »Das Leben ändert sich dauernd, und

dauernd sind Dinge da, die dazu auffordern, daß über sie gesprochen wird. Zu allen

Zeiten werden dieMenschen, diemiteinander leben, Angelegenheiten haben, die in den

Bereich des Öffentlichen gehören«86.

Martin Saar spricht von einem »vorsichtigen Vertrauen in die Macht des Denkens,

das Auswege mindestens sichtbar zu machen«87 vermag. Dies bedeute aber auch »zu-

zugeben, dass die Philosophie […] keine vorgegebenen Antworten hat, sondern dass sie

sie im Handgemenge der Gegenwart, in der Praxis des Denkens erst suchen muss«88.

Etwas Ähnliches hatte Benjamin vielleicht im Sinn, als er von der Neuheit des echten

Gedankens sprach: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist

von heute. Dies Heute mag dürftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man

muß es fest bei den Hörnern haben, um die Vergangenheit befragen zu können. Es ist

ein Stier, dessen Blut die Grube erfüllen muß, wenn an ihrem Rande die Geister der

Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«89 Denken heißt, sich als Einzelne anzuerkennen,

sich also weder in einen Prozess einzureihen noch zu glauben, das Gedachte sei bloß

vorläufig und relativ: In ihm zeigt sich das Heute, zeigen sich »die Geister der Abge-

schiedenheit« als dasjenige, das es jetzt zu durchdenken gilt. Es bedeutet, die eigene

absolute Verschiedenheit und eben jene des Gedachten ernst zu nehmen. Es bedeutet,

in die Zeit hineinzuhören und herauszufinden, was sie der Gegenwart – uns als den

84 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14f.

85 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 94.

86 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 90f.

87 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 17.

88 Ebenda.

89 Walter Benjamin [1930]:Wider ein Meisterwerk, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Vom Schweigen des Guten

Gegenwärtigen – sagt. Denken heißt auch, den Zwischenraum, der zwischen dem Al-

ten und dem Neuen entsteht, frei zu lassen, um so der Möglichkeit selbst einen Raum

zu schaffen. In diesem Sinne ist es auch: ein Hineinhorchen und Schweigen.

4.1.2 »Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hüpft der letzte

Mensch.«90 Die Verlassenheit

Die absolute Verschiedenheit der Menschen also lässt diese denken, lässt sie das Einzel-

ne, das ihnen begegnet und das es zu bedenken gilt, als solch Einzelnes erkennen. Die

Einzelheit aber hat nichts gemein mit Verlassenheit, sondern sieht das eigene Nicht-

vergleichbar-Sein immer im Zusammenhang mit demjenigen der Anderen: Dadurch,

dass sie absolut Verschiedene sind, gibt es für sie ›die Menschen‹, kann es niemals nur

›den Menschen‹ geben. Verlassenheit hat also nichts damit zu tun, was wir sind – al-

leine oder unter vielen –, sondern damit, wer wir sind. »Auch dann, wenn wir mit uns

zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, merken

wir, daß wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst. Verlassenheit, die-

ser Alptraum, der uns, wie wir alle wissen, mitten in einer Masse überfallen kann, ist

genau dieses Von-sich-selbst-verlassen-Sein.«91

Überfallen werden die Menschen von solcher Verlassenheit sowohl im Massenkör-

per der Totalitarismen als auch in der Vereinheitlichung moderner Massengesellschaf-

ten; wenn beides auch nicht einfach gleichzusetzen ist. Fürmeine Fragestellung aber ist

hier gerade das Gemeinsame interessant. Dieses Phänomen hat etwas mit dem Verlust

von Erfahrung zu tun: Die Menschen, die sich nicht mehr auf Tradition und Erfahrung

verlassen wollen, geben sich –wie schon im totalitären Staat unter Zwang – dem Strom

der Massengesellschaft hin und führen dort ein Leben, das zwischen Arbeit und Kon-

sum schwingt. »Ich glaube nicht, daß es irgendeinen Denkvorgang gibt, der ohne per-

sönliche Erfahrung möglich ist. […] Sehen Sie, die Sache mit dem Nur-noch-Arbeiten-

und-Konsumieren, die ist deshalb so wichtig, weil sich darin wieder eine Weltlosigkeit

konturiert. Es liegt einem nichts mehr daran, wie dieWelt aussieht.«92 Ein Interesse an

der Welt würde ins Gespräch mit den Anderen drängen, denn »wie die Welt aussieht«,

90 Vgl. Friedrich Nietzsche [1883-1885]: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. In: ders.:

KSA 4: Also sprach Zarathustra. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 1999, S. 19.

(Im Folgenden zitiert als: Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra.)

91 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

Arendt trennt die Verlassenheit von der Einsamkeit, um die es im nächsten Kapitel gehenwird. An

einigen Stellen ist anstatt von Einsamkeit von Alleinsein die Rede. Siehe u.a.: »Ich nenne diesen

existentiellen Zustand, in dem ichmitmir selbst umgehe, ›Alleinsein‹ imUnterschied zur ›Einsam-

keit‹, in der man auch alleine ist, aber nicht nur der Gesellschaft anderer Menschen entbehrt, son-

dern auch dermöglichen eigenen.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 80.) Kathrin

Morgenstern vermutet, dies könnte auf einen Übersetzungsfehler zurückgehen, da Vom Leben des

Geistes und Über das Böse nur im englischen Original vorliegen und es keine »von Arendt besorgte

oder autorisierte Übersetzung« gibt. (KathrinMorgenstern [2019]: »Einer wird immer bleiben, um die

Geschichte zu erzählen.« Die narrative Verfasstheit von Hannah Arendts politischer Philosophie. Regens-

burg 2019, S. 144; im Folgenden zitiert als: Kathrin Morgenstern: ›Einer wird immer bleiben, um die

Geschichte zu erzählen‹.)

92 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 113

kann sich in der Verlassenheit nicht zeigen. Im Arbeiten und Konsumieren ist jeder

Mensch bloßes Exemplar, als Vergleichbarer von jeder Erfahrung abgeschnitten und so

welt- wie selbstlos. Uns zeigt sich dieser Verlust der vielfältigenMeinungen heute in der

produzierten Eintönigkeit der Informationen und des ›Meinungsaustausches‹ im In-

ternet. »Ein jeder ist nun eingesperrt in seine Subjektivität wie in eine Isolierzelle, und

diese Subjektivität wird darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Er-

fahrungen darum nicht weniger singulär, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen.

Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen

wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«93 Die gemeinsa-

me Welt geht auf diesem Wege insofern verloren, als sich Welt nur im Zwischen des

Vielfältigen bildet, niemals aber in der Selbstverständlichkeit. Der Weltverlust wird aus

dem Gesichtsfeld verdrängt, indem diese für überflüssig erklärt wird: Digitale Welten

nehmen ihren Platz ein, so wie Arendt in Vita activa von demMoment schreibt, als »das

erste vonMenschen verfertigte Ding in dasWeltall flog«94. In diesemWunsch der Men-

schen, die »Welt von der Erde weg in den Himmel« zu strecken und »von dem Himmel

weg in das Weltall« zu greifen, zeige sich, dass die Menschen der Erde müde seien: Ei-

ne Erleichterung gar, »daß der erste Schritt getan sei, um dem Gefängnis der Erde zu

entrinnen«95.

Durch die Verlassenheit von den Anderen ist der Mensch zugleich verlassen von sich

selbst, kann er doch sich als Einzelnem nur begegnen, wenn er vonMenschen umgeben

ist – nicht einer Masse, die ihn aufnimmt und so alle Unterschiedenheit verschlucken

muss. Volk schreibt in diesem Sinne: »[D]er radikal auf sich selbst zurückgeworfene

und in sein Gefühlsleben verstrickte Mensch verliert die Fähigkeit, außerhalb seiner

selbst Wirklichkeit wahrzunehmen. Seine Stimmungen, seine Launen, seine Konflikte,

seine Gefühle, kurzum: seine individuellen Bedürfnisse werden für ihn zu den einzig

ausschlaggebenden Orientierungshilfen.«96 Denkend einen Standpunkt zu finden ist

aber nur möglich, wenn die Denkende sich im Gespräch befindet, wenn das Gedachte

in Frage gestellt ist: »Die Meinungsbildung ist kein privates Tun, das von vereinzelten

Individuen in Isolation vollzogen wird.Meinungen können nur dort überprüft und aus-

gebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte begegnen – seien diese nun

reale Begegnungen oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen.«97

In Brechts Der gute Mensch von Sezuan wird selbst das Gut-Sein auf dem Marktplatz feilgeboten:

»Werter Herr, entschuldigen Sie, daß ich Sie anspreche, aber drei der höchsten Götter, von deren

Ankunft ganz Sezuan schon seit Jahren spricht, sind nun wirklich eingetroffen und suchen eine

Bleibe für die Nacht. Gehen Sie nicht weiter! Überzeugen Sie sich selber! Ein Blick genügt! Greifen

Sie um Gottes Willen zu! Es ist eine einmalige Gelegenheit! Bitten Sie die Götter zuerst unter Ihr

Dach, bevor sie Ihnen jemand wegschnappt, sie werden zusagen.« (Bertolt Brecht [1938-40]: Der

gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band, Stücke 4. Frankfurt a.M. 1967,

S. 1492f.)

93 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

94 Ebenda, S. 7.

95 Ebenda, S. 8.

96 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

97 Richard J. Bernstein [2018]:Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Vom Schweigen des Guten

Was Bernstein hier sagt, hat also noch nichts mit einem öffentlichen Raum zu tun, son-

dern heißt zunächst, verschiedene Standpunkte zu bedenken, sich diese vorstellen zu

können – seien es nun leibliche Begegnungen oder imaginierte.

Die Verlassene aber bricht mit dieser gefahrbringenden Offenheit, die die Stand-

punkte der Anderenmit sich bringen, indem sie sich weder dem offenen Gespräch noch

einer Tradition anvertraut, die von den Erfahrungen Anderer erzählt.Weil solche frem-

den Erfahrungen und Standpunkte ihr nach den Geschehnissen der Geschichte nicht

mehr vertrauenswürdig scheinen, verlässt sie sich fortan nur noch auf ihre »individuel-

len Bedürfnisse«. Arendt trennt im Denktagebuch zwischen dem Bewusstsein – das ich

als das Erkennen dieser Bedürftigkeiten verstehen würde – und dem Gedächtnis, das

ein Gesprächmit denMenschen bedeutet: den gestrigen sowie den heutigen.Dieses Ge-

dächtnis ist nun gebunden an die Sprache, die »Verschwundenes realisieren kann. Da-

durch wird auf einmal das ganze Menschengeschlecht, solange es überhaupt existiert,

zumBleibendsten, das wir kennen, gleichsam derHort des Seins, in das sich alles retten

kann.«98 Von dieser Fähigkeit, sich zu erinnern, wird dann das Bewusstsein geschie-

den, das »sprunghaft und ohne Kontinuität« ist: »Die Verwandlung oder Verfälschung

des Gedächtnisses in das Bewusstsein schneidet den Umgang, die Kommunikation des

Menschen mit der ›Welt‹ ab und ist darum das Zeichen der Isoliertheit des Individu-

ums oder besser: des Gefangenseins des Individuums in sich selbst. Bewusstsein aber

könnte auch ein einziges Individuumhaben,wenn es ganz ohne seinesgleichen zu leben

gezwungen wäre.«99 Bewusstsein würde ich als eine Art ›Gedankenprozess‹ verstehen,

der um die Dinge, die um ihn sind, weiß, der – con-scire, mit Wissen – an sie her-

antritt, sie zu benennen und einzuordnen imstande ist. Übergangen wird auf diesem

Wege das Gedächtnis, das nicht einfach weiß und setzt, sondern zurückschauend fragt,

neue Zusammenhänge herstellt und so einen Raum schafft, in dem »das Gewesene mit

dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«100.

SolchesWissen nun, das im Allgemeinen bleibt und in sich Abschluss sucht, bringt

die Verlassenheit hervor: Die Verlassenheit des Menschen und die eines Denkens, das

mit der Welt nichts mehr zu tun hat, sich außerhalb befindet und ihre Schaffung auf

diese Weise verhindern muss. Ein Denken, das das Heute vergisst, muss so auch die

Menschen vergessen und für bloße Exemplare halten. Es kann dasjenige, das ihm ein-

fällt, zudem nicht auswählen – nach welchen Maßstäben auch, es ist ja nicht in der

Welt – und zeichnet sich so durch Zu-fällig-keit aus. Arendt spricht in ihrem Gespräch

mit Günter Gaus davon, wie erstaunlich viel den Intellektuellen im ›Dritten Reich‹ zu

Hitler eingefallen sei: »[Z]um Teil ungeheuer interessante Dinge! Ganz phantastische

komplizierte! Und hoch über dem gewöhnlichen Niveau schwebende Dinge! Das ha-

be ich als grotesk empfunden. Sie gingen ihren eigenen Einfällen in die Falle, würde

ich heute sagen.«101 Ohne das gemeinsame Gespräch sind die Gedanken ein einziges

Fallen, da sie in keinem Zusammenhang stehen. Sie schweben um die Dinge herum,

98 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 104.

99 Ebenda.

100 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

101 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 115

können sie als Einzelne aber nicht erkennen, weil die Einzelheit des Zwischenraums

der gemeinsamen Frage bedarf.

Ein solches Verlassensein, den Verlust des Zusammenhangs mit der Welt und der Ge-

genwart, spricht Arendt auch der Philosophie zu. Aus diesem Grund sagt sie im er-

wähnten Gespräch gleich zu Anfang, sie »gehöre nicht in den Kreis der Philosophen«.

Die eben beschriebenen Erfahrungen, die sie in Bezug auf die Einfälle der Intellektu-

ellen gemacht hatte, brachten sie dazu, der Philosophie »endgültig Valet«102 zu sagen.

Einen Ausweg aus dieser Gefahr sah sie nun einzig darin, Unterschiede zu machen,

über das je Einzelne, nicht das große Ganze, nachzusinnen. Die Philosophie hingegen

spreche immer im Namen der ganzen Menschheit: »Der Philosoph ist einsam, weil ihn

das Fragen der Philosophie zwingt, sich aus allen Antworten der Menschen herauszu-

halten. Da er sich vor den Meinungen der Menschen (mit Recht) fürchtet, glaubt er, es

mit dem Menschen zu tun zu haben, der sich ihm nur in der allen angeblich gemein-

samen Vernunft repräsentieren kann. Der Philosoph wird herrschsüchtig, weil er über

das Meinungschaos Gewalt haben will. Zu diesem Zweck bringt er in den an sich freien

Geist den Zwangscharakter der Logik, sodass er nun jedem Menschen im Innern sei-

nen eigenen Tyrannen schafft, der ihm sagt, was er denken und was er nicht denken

darf. Erst wenn die Logik als Zwang die Menschen in ihrer Gewalt hat, denkt in jedem

Menschen scheinbar der Mensch. Das ist der Sieg der Philosophen – und das Ende

des Denkens als freier, spontaner Tätigkeit.«103 Solche Verallgemeinerung verstellt den

Blick auf das Einzelne und trübt in gewisser Weise die Augen.104 Ziel des philosophi-

schen Denkens sei es –Arendt spricht an dieser Stelle von Sokrates – »ein Argument [zu

formen], zu demman durch Vernunftgebrauch gelangen kann […]. Diese Sätze müssen

logisch aufeinander folgen, sie dürfen sich nicht widersprechen. Das Ziel ist […], sie zu

befestigen und zusammenzuschweißen in Worten, die wie Eisenbänder sind und von

solcher Härte, daß weder du noch irgendein anderer in der Lage sein wird, sie aufzu-

brechen.«105

102 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 46.

Sophie Loidolt nennt interessanterweise denGrund selbst für Arendts Zurückweisung philosophisch:

»Anstatt die Bedeutungen menschlicher Pluralität zu erforschen, beschränkt die Philosophie sich

selbst darauf, das ›Wesen des Menschen‹ im Singular zu betrachten. Dies ist der eigentlich phi-

losophische Grund dafür, dass Arendt es ablehnt, als Philosophin zu gelten und das Politische als

Gebiet der Pluralität stark macht.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 2.) [Über-

setzung der Autorin.]

103 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 162.

104 Vgl. »Ich will Politik sehen mit, gewissermaßen, von der Philosophie ungetrübten Augen.« (Han-

nah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 47.)

105 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 65.

Wenig später aber räumt sie ein, dass die »frühen Platonischen Dialoge […] ohne weiteres so ge-

lesen werden [können], als bildeten sie eine lange Reihe von Widerlegungen dieses Glaubens;

das Problem liegt genau darin, daß Worte und Argumente nicht ›mit Eisenbändern zusammen-

geschweißt‹ werden können.« (Ebenda, S. 65.)

In Vom Leben des Geistes ist eine ähnliche Stelle zu finden; dort heißt es: »Die Leibnizsche Unter-

scheidung zwischen Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahrheiten, deren höchste Form das ma-

thematische Denken liefert – das sich nur mit Gedankengängen beschäftigt und weder Zeugen

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Vom Schweigen des Guten

Dementsprechend kennzeichnet Arendt die philosophische Frage in Vom Leben des

Geistes als eine solche, die keiner eigenen Erfahrung entspringe: Sie komme immer von

außen, entweder vom »Fachinteresse« oder »gemeinen Verstand«, immer aber sei sie

»im gewöhnlichen Leben außer der Ordnung«106. Hierin zeige sich die »Unfähigkeit

des denkenden Ichs, über sich selbst Rechenschaft zu geben«107, die hier als Verlas-

senheit verstanden werden kann. In ihrer Vorlesung zur Moral spricht sie nochmals

über die Gefahr dieser Beschränkung auf das Allgemeine für die Verlassene, deren »Re-

de die höchste Aktualisierung des menschlichen Sprachvermögens eingebüßt hat und

deshalb bedeutungslos wird«108. Bedeutung also erlangt das Fragen in demMoment, in

dem es über das Einzelne nachdenkt und in diesem Fragen liegt in wundersamerWeise

die Möglichkeit einer Welt, die dann im Zwischen der Menschen, die das je Gedachte

im Gespräch austauschen, begründet wird. Die Philosophie aber kann diesen Ort nicht

gründen,weil sie davon ausgeht, dass es das Politische –wenn es denn existiert – schon

im Menschen gäbe, als wäre es eine allgemeine Eigenschaft. Der Mensch an sich aber

ist »a-politisch«, »Politik entsteht [erst] in dem Zwischen-den-Menschen«109 und ist so

angewiesen auf die Verwirklichung der absoluten Verschiedenheit, die ein solches Zwi-

schen erst ermöglicht. In der Verallgemeinerung der Verlassenheit liegt aber nicht nur

die Verunmöglichung von Welt, sondern sie muss auch den Philosophierenden selbst

ein Ende bereiten: »Wenn der Mensch die Sache der Philosophie und die Menschen

der Gegenstand der Politik sind, zeigt sich im Totalitarismus der Sieg der ›Philosophie‹

über die Politik – und nicht anders herum. Es scheint, als müsste der endgültige Sieg

der Philosophie die endgültige Auslöschung der Philosophen bedeuten. Vielleicht sind

dann selbst sie ›überflüssig‹ geworden.«110 Überflüssig würde hier die Pluralität als sol-

che, der Umstand, dass wir Menschen und nicht bloß Teil der Menschheit sind. Der

noch das sinnlich Gegebene braucht –, beruht auf der uralten Unterscheidung zwischen Notwen-

digkeit und Zufall, nach der alles Notwendige – dessen Gegensatz das Unmögliche ist – eine höhe-

re ontologische Dignität besitzt als alles, was ist, aber auch nicht sein könnte. Diese Überzeugung,

daß das mathematische Denken das Vorbild für alles Denken sein sollte, geht wohl schon auf Py-

thagoras zurück; auf jeden Fall findet sie sich bei Platon, der keinen der Mathematik Unkundigen

zur Philosophie zulassen wollte.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 68.)

106 Ebenda, S. 166.

107 Ebenda, S. 167.

108 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 76.

109 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 17. [Hervorhebung der Autorin.]

110 Ebenda, S. 43. [Übersetzung der Autorin.]

An anderer Stelle betont sie stark, dass es um die Ver-einzelung der Philosophie geht, die die Men-

schen überflüssig macht, nicht etwa um eine grundlegende Ähnlichkeit zwischen der Philosophie

und dem Totalitarismus: »Nun habe ich den Verdacht, daß die Philosophie an dieser Bescherung

[sc. die Überflüssigmachung der Menschen zugunsten des Menschen] nicht ganz unschuldig ist.

Nicht natürlich in dem Sinne, daß Hitler etwas mit Plato zu tun hätte. (Ich habe mir nicht zu-

letzt solche Mühe gegeben, die Elemente der totalitären Regierungsformen herauszukriegen, um

die abendländische Tradition von Plato bis Nietzsche inklusive von solchen Verdächten zu reini-

gen.) Aber wohl in dem Sinne, daß diese abendländische Philosophie nie einen reinen Begriff

des Politischen gehabt hat und auch nicht haben konnte, weil sie notgedrungen von dem Men-

schen sprach und die Tatsache der Pluralität nebenbei behandelte.« (Hannah Arendt [1951]: Über

Lebensthemen. In: dies.: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. Hg. v. Ursula Ludz.

München 20062, S. 245.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 117

Hinweis auf die Gründe für Arendts Abwendung von der Philosophie ist so ergiebig,

weil hierdurch aufs Schärfste herausgestellt wird, worum es Arendt geht: darum näm-

lich, sich niemals im Denken über Allgemeines zu verlieren, sondern alles als Einzelnes

zu betrachten.

Ungeachtet dessen ist Arendts Haltung gegenüber derWelt meines Erachtens durch

und durch philosophisch, wenn die Philosophie als die ewig Fragende, die immerzu

Staunende, sich Wundernde verstanden wird. Dieses Fragen nun in die Politik, in den

öffentlichen und von den Menschen gegründeten Raum zu führen, scheint mir ihr Ver-

such gewesen zu sein: Denn es ist der politische Raum – »und kein anderer« – in dem

»Wunder zu erwarten«111 sind, weil der Mensch »auf eine höchst geheimnisvolle Wei-

se dafür begabt scheint, Wunder zu tun.«112 Sophie Loidolt schreibt in diesem Sinne:

»Die neuerdings gängige Fokussierung auf ihre politischen Schriften zum Totalitaris-

mus, Imperialismus, den Menschenrechten und jüdischer Politik war außerordentlich

wichtig, um ihre zentralen politischen Motive zu verstehen. Dennoch hat dieser Ansatz

einen Punkt erreicht, an dem wir Gefahr laufen, die philosophische Dimension, die in

Arendts Entwurf ›des Politischen‹ liegt, zugunsten von Diskussionen über Politik ganz

aus den Augen zu verlieren.«113 In Arendts Texten liegt eine entschiedene Abwendung

von allem Selbstverständlichen und der Versuch, über das Einzelne und Jetzige in einen

gemeinsamen Dialog zu treten. Das immer wiederholende, neu ansetzende Fragen ist

an sich philosophisch und so schlage ich vor, von einer philosophischen Politik zu spre-

chen.

Die Verlassenheit und Ver-einzelung der Menschen wird heute gerne ›Politikverdros-

senheit‹ genannt.114 Dem Umstand, dass die Menschen kein Interesse mehr an der Po-

litik zu haben scheinen, soll – vielen gegenwärtigen Theorien zufolge – dadurch ent-

gegengewirkt werden, dass sich Gegenbewegungen formen, innerhalb derer die Men-

schen der Gemeinsamkeit wegen nicht mehr das Gefühl von Ohnmacht überfällt. Was

also fehlt, so scheint die These, ist ein gemeinsames Ziel und meist auch: ein gegne-

risches Lager. In der Unübersichtlichkeit der Welt muss das Gemeinsame erst formu-

liert werden, damit es Unterschiede und so gemeinsames Anderssein überhaupt geben

111 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 35.

112 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übun-

gen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164, S. 222. (Im Folgenden zitiert als:

Hannah Arendt: Freiheit und Politik.)

113 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 4. [Übersetzung der Autorin.]

114 Den Ursprung sieht Arendt im Totalitarismus: »Seit unserer Bekanntschaft mit den totalen Herr-

schaftsformen sind wir gemeinhin der Meinung, daß nichts geeigneter ist, die Freiheit ganz und

gar abzuschaffen, als eine totale Politisierung des Lebens. […] Je weniger Politik, so scheint es,

destomehr Freiheit, oder je kleiner der Raum, den das Politische einnimmt, desto größer wird der

Raum, der der Freiheit gelassen wird. So ist es uns heute ja ganz selbstverständlich, das Ausmaß

an Freiheit in einem gegebenen Gemeinwesen an dem freien Spielraum zu messen, welcher an-

geblich nicht-politischen Tätigkeiten, also demWirtschaftsleben oder der akademischen Lehrtä-

tigkeit oder der Religionsfreiheit oder demKultur- undGeistesleben, zugestandenwird.« (Hannah

Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 202.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Vom Schweigen des Guten

kann.115 Bruno Latourmöchte der Formung eines solchen gemeinsamen Körpers in sei-

nem terrestrischen Manifest zuarbeiten; danach sollen alte Zuordnungen wie jene zu

linker oder rechter Politik durch eine kollektive Hinwendung zumÖkologischen ersetzt

werden.116 Verloren gehe eine »miteinander zu teilende gemeinsame Welt«117, was aufs

Engste mit den Veränderungen des Klimas zusammenhinge: Nötig sei es, sich klar-

zumachen, »dass die gesamte Politik der Gegenwart auf das Problem der Klimaver-

leugnung fokussiert ist.« Die meisten hätten sich entschieden, »an überhaupt nichts

mehr zu glauben« und wiegten sich »immer noch in der illusionären Gewissheit, dass

die Fakten für sich selbst sprechen, keiner sie stützenden gemeinen Welt bedürfen,

keiner Institution, keiner Öffentlichkeit, und dass dieses ganze brave Volk nur in ein

ordentliches Klassenzimmer alter Schule geschickt werden muss, versehen mit Schie-

fertafeln und den entsprechenden Hausaufgaben, damit endlich die Vernunft siegt. […]

Die Frage ist nicht, wie Unzulänglichkeiten des Denkens ausgeräumt werden können,

sondern, wie es möglich wird, vor einer Landschaft, die sich gemeinsam erforschen

lässt, ein und dieselbe Kultur miteinander zu teilen und denselben Herausforderun-

gen zu trotzen. Wir stoßen auf den gewohnten Fehler der Epistemologie, nämlich dass

etwas intellektuellen Defiziten zugeschrieben wird, was in Wahrheit einem Defizit an

gemeinsamer Praxis geschuldet ist.«118

Für absolut richtig halte ich in Arendts Sinne an diesen Gedanken, dass es einer

»gemeinsamen Praxis«, einer Handlung bedarf, um die gemeinsame menschliche Welt

zu sichern. Ebenso würde Arendt zustimmen, dass kein »ordentliches Klassenzimmer«

dieser Handlung näherbringen könnte, kein Einstudieren des Immer-Gleichen. Dass es

aber nicht darum geht, zu denken, sondern nur darum, gemeinsam etwas zu tun, das

einzig auf der Einsicht beruht, dass alle gemeinsam eine Sache richtig und so für nicht

mehr diskutabel halten, würde sie mit aller Vehemenz bestreiten. Eine gemeinsame

Welt braucht die Perspektiven der Vielen und solche Perspektiven – absolut verschiede-

ne, eigene, einen Anfang bereithaltende – bedürfen des eigenen Denkens, einesDenkens

ohne Geländer. Latour macht im Gegenteil stark, dass es, um dieseWelt wiederzufinden,

eines »akzeptierbaren Ziels« bedürfe, auf das »[ö]ffentliches Handeln […] gerichtet«119

werden könnte. Um der Abwendung von einer solchen gemeinsamen Welt etwas ent-

gegenzusetzen, sei es nötig, »irgendwo zu landen«, und um dafür den richtigen Ort zu

finden, sich zu »orientieren«, müsse »so etwas wie eine Karte der Positionen« entwor-

fen werden, »in der nicht nur die Affekte, sondern auch das neu bestimmt wird, worum

es im öffentlichen Leben geht«120. Zu diesem Zweck hält es Latour für notwendig zu

»eruieren, inwieweit bestimmte politische Emotionen auf neue Objekte hin kanalisiert

115 In den sozialen Netzwerken ist eine ähnliche Bewegung zu beobachten: Der unübersichtlichen

Vermassung der Einzelnen werden Gruppen gegenübergestellt, die dann als übersichtliche Inter-

essengemeinschaften erscheinen. Diese bilden sich in Übereinstimmung einzelner Eigenschaf-

ten, stellen der Masse also entgegen, was wieder nur Ver-einzelung bedeuten kann: allgemeine

Eigenschaften.

116 Vgl. Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 59f./S. 67f.

117 Ebenda, S. 10.

118 Ebenda, S. 34f.

119 Ebenda, S. 61.

120 Ebenda, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 119

werden können«121. Unter anderem scheint ihm dies möglich, indem einzelne Begriffe

durch andere – emotionsgeladenere – ausgetauscht werden: So hält er die Umbenen-

nung der ›Natur‹ in ›Territorium‹ für zielführend, »vitaler, existentieller – und auch

verständlicher, weil weitaus direkter. Wenn man Ihnen den Teppich unter den Füßen

wegzieht, begreifen Sie sofort, dass Sie sich um einen neuen Fußbodenbelag kümmern

müssen …«122 Mit Arendts Frage nach der Welt hat Latours Ansatz kaum etwas gemein;

so geht es ihm nicht etwa um die Frage,wie einemenschlicheWelt möglich sein könnte,

sondern einzig darum, die Um-welt zu erhalten, und dies – so will es scheinen – geht

am effektivsten mithilfe eines »grotesk-gigantischen Einzelwesens«123. Die Menschen

werden hier gedacht als ein Mittel zum Zweck, und das Ziel ist nicht mehr die Aufrich-

tung einerMenschen-Welt, sondern bloß noch die Beistellung eines »Fußbodenbelags«.

Chantal Mouffe verfolgt ein ähnliches Ziel und hält dasselbe Mittel für zweckdienlich,

will allerdings im Gegenteil gerade die Trennung zwischen rechter und linker Politik

beibehalten und neu beleben; dabei soll es die Linke der Rechten gleichtun und popu-

listisch werden, um so die »affektive Dimension zu mobilisieren«. Dies sei »unabding-

bar«, wenn »manMenschen zum politischen Handeln motivieren«124 wolle. Die Affekte

seien notwendig für die »Konstitution politischer Identitäten«125. Um politisch zu sein,

müsse der Mensch also eine Identität erst konstituieren, und zwar eine Identität, die

er dann mit all jenen teilt, die derselben Gesinnung anhängen. Es geht nicht darum,

im offenen Gespräch den Anderen den eigenen Standpunkt darzulegen und sie viel-

leicht zu überzeugen, gemeinsam in diese Richtung weiterzudenken, sondern darum,

die gegnerische Seite so zu manipulieren, dass sie glaubt, sie sei derselben Meinung

oder sie alternativ einfach zu überstimmen. Es ginge folglich nicht mehr um ein ge-

meinsames Gespräch, sondern um ein In-den-Strom-Ziehen, das das Denken hinter

sich lassen muss und will. Arendt äußert dementsprechend in einem Gespräch einmal

die Befürchtung, »dass Engagement […] leicht an einen Punkt tragen kann, an dem Sie

nicht mehr denken«126.

Oliver Marchart nimmt im Ausgang von Mouffe und Laclau an, dass Arendts Theo-

rie eines politischen Raumes den Ursprung eines solchen nicht zu erklären imstande

ist und ihn so verfehlen muss. Wenn – so heißt es bei ihm – »die Forumsöffentlich-

keit nur als agonale Pluralität funktioniert, in der im Wettstreit der Meinungen eine

Pluralität von politischen Positionen aufeinanderprallen, kann das Modell nicht erklä-

ren, was diese unterschiedlichsten Positionen zuallererst in diesem Raum versammelt

hat. Es bleibt ungeklärt – und im Rahmen dieses Modells allein unklärbar –, was die

einzelnen Akteure trotz ihrer Differenzen aneinander bindet.«127 Aus diesem Grund nun

müsse Arendts »Modell pluraler Differenzen […] um ein Modell der Äquivalenz [ergänzt

121 Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 10.

122 Ebenda, S. 17.

123 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

124 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus. Übers. v. Richard Barth. Berlin 2018, S. 63. (Im

Folgenden zitiert als Chantal Mouffe: Für einen linken Populismus.)

125 Ebenda, S. 85.

126 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 82.

127 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Vom Schweigen des Guten

werden]. Der von Laclau und Mouffe vorgeschlagene Begriff des Antagonismus leistet

genau das: Er erklärt, wie eine Zahl von differentiellen Positionen gegenüber einer sie

alle negierenden äußeren Instanz zu einer noch so prekären Äquivalenzrelation finden.

[…] Das Forum würde als Forum verschwinden, gäbe es nicht jenseits seiner Grenzen ei-

ne Instanz, die als gemeinsamer Feind agiert. Der Agonismus innerhalb der Sozialforen

wird überhaupt erst gegründet durch einen noch fundamentaleren und radikaleren Ant-

agonismus, der eine […] Äquivalenz der dort Versammelten garantiert.«128 In diesem

Sinne hält Marchart es für notwendig, »Arendt neu zu denken, und zwar hinsichtlich

ihrer Anschlußfähigkeit an gegenwärtige politische Projekte«. Dieses Neudenken, so

nimmt er an, »kann dann nur bedeuten, sie vor dem Horizont der demokratischen Re-

volution zu denken«129. Nötig sei ein solches, weil »Arendts Versuch, ›ohne Geländer‹ zu

denken, jedenfalls wenn wir darunter die Mißachtung der links-/rechts-Achse verste-

hen, […] zum Preis [hat], daß kaum Handeln aus ihm entspringen kann, denn Handeln

läßt sich nur gemeinsam – im Anschluß an andere – und nicht freischwebend«; so sei

das »Handeln eine kollektive Tätigkeit«, die von einer »freischwebenden Position [aus]

– und wäre eine freischwebende Position überhaupt eine Position?«130 – nicht möglich

wäre.

Zunächst scheint es mir im Neu-Denken einerTheorie – oder vielmehr: einem neu-

en Denken durch eine Theorie131 – nicht darum gehen zu können, diese an etwas an-

schließen zu wollen – im Sinne der eben zitierten Stelle müsste dann die Frage lauten:

Kann denn ein Sich-Anschließen überhaupt ein Neu-Denken sein? Bezüglich der Einord-

nung in eine Gruppierung bemerkt Arendt einmal gesprächsweise: »Ich glaube nicht,

daß auf dieseWeise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer ge-

artete Erhellung erfahren.«132 Meinem Verständnis nach hat diese Weigerung zu dem

Anschluss an eine Gruppe nicht etwa den Zweck, sich von Anderen abzugrenzen oder

gar einen positions- und also standpunktlosen Standpunkt zu gewinnen133; vielmehr

ist es ihr alleiniges Anliegen, ihre ganz eigenen Gedanken zu den Fragen der Zeit zu

entwickeln und diese dann, schriftlich wie mündlich, zu diskutieren. Ihr geländerloses

Denken, auf das sich Marchart hier bezieht, bedeutete ihr zudem, sich dessen bewusst

zu sein, dass die »Geländer«, die Traditionen und Werte viele Jahrhunderte geliefert

128 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 170f.

129 Ebenda, S. 153.

130 Ebenda, S. 154.

131 Er selbst spricht zu Anfang davon: »Arendts politische Theorie ist ein Denken des Neubeginnens und

als Denken ein Neubeginn.« (Ebenda, S. 23.)

132 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 109.

133 HannahArendt hat zeitlebens zu den politischen Fragen ihrer Zeit Position bezogen und ist gerade

dafür oft genug kritisiert worden. Allerdings wurden ihr diese Standorte niemals selbstverständ-

lich, und zwar deshalb, weil für sie Urteilen bedeutete, die Dinge von verschiedenen Standpunk-

ten aus zu betrachten und eine Antwort erst im gemeinsamen Gespräch zu erwarten. In einem

Gespräch sagt sie: »Ich stehe nirgendwo. Ich schwimme wirklich nicht im Strom des gegenwärti-

gen oder irgendeines anderen politischen Denkens. […] Sie sagten […], daß ich teilnehmen wolle.

Ja, das stimmt. Ich will beteiligt sein. Und ich will nicht indoktrinieren. Das stimmt wirklich. Ich

will niemanden dazu bringen, das, was immer ich denken mag, zu akzeptieren.« (Ebenda, S. 111f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 121

hatten, keinen Halt mehr zu geben vermögen: »Ich nenne das ›thinking without a ba-

nister‹, auf Deutsch: ›Denken ohne Geländer‹. Das heißt, wenn Sie Treppen hinauf-

und hinuntersteigen, dann gibt es immer das Geländer, so daß Sie nicht fallen. Dieses

Geländer ist uns jedoch abhanden gekommen.«134

Diese Haltlosigkeit nun birgt die Gefahr, sich über nichts mehr sicher sein zu kön-

nen, sie bietet zugleich aber die Möglichkeit, alles neu durchdenken und hinterfragen

zu können – die Geländer bieten keinen Halt, aber auch keine Schranken mehr, keine

sich von selbst verstehenden Antworten, die ein Fragen unnötig machen. Wenn an-

schließen also hieße, anhand ihrer Theorie unsere Gegenwart zu betrachten, müsste

dies meiner Meinung nach eher bedeuten, ihre Abwendung von Gruppierungen ernst

zu nehmen; demnach wäre es als Grundsatz eines menschlichen Zusammenseins zu

betrachten, dass es sich bei den in der Politik zu stellenden Fragen um offene handelt,

die in einer Weise gestellt werden, dass dies niemanden ausschließt, der mitfragen will.

Es wäre demnach eher ein Aufschluss als ein Anschluss, der nur diejenigen ausnimmt,

die ihre Antworten schon kennen. Dementsprechend wäre die Linke insofern nötig, als

sie – im Gegensatz zur Rechten – gemäß ihrer Grundposition gegen jede Ausgrenzung

aufgrund von Hautfarbe, Geschlecht oder Sexualität kämpft und jedem Menschen ei-

ne Stimme geben möchte. Wenn sie selbst sich aber dazu entscheidet, nur diejenigen

anzuhören, die eine bestimmte Meinung vertreten, scheint mir diese Unterscheidung,

wie Arendt sagt, »keine Erhellung« zu bringen. Voraussetzung wäre in diesem Sinne

keine Abgrenzung, sondern eine Öffnung, ein Einlassen, das nur eines erwartet: Ge-

genseitigkeit.

Das Problem, das Chantal Mouffe in der gegenwärtigen Politik sieht und von dem sie

ausgeht, scheint mir im Gegensatz zu ihren Schlussfolgerungen den Arendt’schen Ge-

danken sehr verwandt: »Die neoliberale Globalisierung wurde als Schicksal betrachtet,

in das wir uns zu fügen hätten, und politische Probleme wurden auf reine Sachfragen

reduziert, die von Experten gelöst werden müssten. Für eine echte Wahl, die die Bür-

ger zwischen unterschiedlichen politischen Projekten hätten treffen können, blieb da

kein Platz; deren Rolle beschränkte sich auf das Absegnen der ›vernünftigen‹ politischen

Maßnahmen, die diese Experten ausgearbeitet hatten.«135 Es habe sich ein »Konsens

der Mitte« gebildet, der vorgebe, »die neoliberale Globalisierung sei alternativlos«136.

Sie schlägt vor, die Unterscheidung wieder stark zu machen, indem diese als »Front-

linie« anstatt als »Kluft« vorgestellt werden sollte. ›Kluft‹ definiert sie als »eine Art der

Unterscheidung, die nicht als Antagonismus angelegt ist, sondern lediglich eine unter-

schiedliche Positionierung signalisiert.« ImGegensatz dazu böte das Bild der Frontlinie

134 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 112f.

135 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus, S. 15.

136 Ebenda, S. 27.

Solcher Selbstverständlichkeit entgegenzuarbeiten entspricht ganz den Vorstellungen Arendts.

Der große Unterschied aber liegt darin, dass dieses Entgegenwirken ihrem Denken nach nur da-

durch entstehen kann, dass gemeinsame Fragen formuliert und durchdacht werden, nur dort,

»wo Menschen miteinander, und weder für- noch gegeneinander, sprechen und agieren.« (Han-

nah Arendt [1958]: Vita activa, S. 220.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Vom Schweigen des Guten

die Möglichkeit »auf die Existenz eines Antagonismus zwischen den jeweiligen Positio-

nen und die Unmöglichkeit einer ›Mittelposition‹«137 zu verweisen.

Dieses Bild halte ich aus zwei Gründen für sehr interessant: Zum einen ist hier der

Zwischenbereich – die Kluft – derjenige Ort, der nicht Raum lässt für Gespräch und die

Möglichkeit einer Antwort bietet, die es vorher nicht gab, sondern in dem sich die zwei

Seiten zu einer Masse zusammentummeln und ihre Unterschiede aufheben. Zum an-

deren scheint mir wichtig zu sehen, dass es in dieser Art Gesellschaft zu denken – auch

in derjenigen Latours und anderer – nicht mehr darum geht, die Vielzahl der Stimmen

zu hören, die eine Gemeinschaft ausmachen, sondern darum, die Mitgliederzahl zum

eigenen Programm so weit als möglich zu steigern, damit die Gegenseite übertönt und

überhört werden kann. Der Zwischenraum muss also ausgemerzt – die Lücke in ei-

ne Linie verwandelt werden –, weil die Gefahr besteht, dass dieser Raum als Aufenthalt

genutzt wird, bloß um eine Entscheidung zu vermeiden. An- und Einschließen tut man

sich folglich in eine solche Gruppe, nachdem man entschieden hat, wie man zu etwas

steht, und nicht, um sich dort denkend eine Meinung erst zu bilden. Es handelt sich

um eine Suche nach Gleichen und Gleichem, nicht um die Suche nach einem Raum, in

dem die Vielen sich austauschen und zusammenfinden können, deren Gleiches in der

Möglichkeit des Fragens – dem Mensch-Sein selbst – liegt.

4.1.3 »So wäre sie der Löwe, der sich zum Sprunge in sich zurückzieht.«138

Die Einsamkeit

Es hat sich also gezeigt, dass Einzeln-Sein Verlassen-Sein bedeuten kann. Solche Ver-

lassenheit muss nun nicht damit zusammenfallen, dass ich nur mit mir selbst in einem

Raum bin, sie kann auch – vielleicht: kann gerade – »mitten in einer Masse überfal-

len«139. Zur Masse wird die Einzelne nur, wenn sie nicht wirklich einzeln – nicht ab-

solut verschieden – ist, wenn sie sich und den Anderen nicht denkend gegenübertritt.

Im Gegensatz zur Verlassenheit spricht Arendt in Bezug auf diese in absoluter Weise

Einzelne von Einsamkeit: »Mit mir selbst zu sein und selbst zu urteilen wird in dem

Prozess des Denkens artikuliert und aktualisiert, und jeder Denkprozess ist eine Tätig-

keit, bei der ich mit mir selbst über das spreche, was immer mich gerade angeht. Diese

Existenzweise nun, die in diesem stummen Zwiegespräch zwischen mir und mir selbst

gegenwärtig ist, will ich Einsamkeit nennen.«140 Hier kündigt sich bereits das Sonder-

bare an, das in diesem Ein-sam-sein liegt: Die Einsame tritt in einen Dialog mit sich

selbst. Denken heißt, das Wort an sich selbst richten, nicht also ein dumpfes Selbstge-

spräch führen, innerhalb dessen die eigenen Einfälle bloß ohne Halt und Widerstand

ins Leere fallen und Falle sind, sondern ein »stumme[s] Zwie-gespräch«141 führen, ein

137 Chantal Mouffe [2018]: Für einen linken Populismus, S. 98.

138 Vgl. Karl Marx [1844]:Deutsch-Französische Jahrbücher, Februar 1844. In: ders./Friedrich Engels: MEW

(1). Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 19645, S. 337.

139 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

140 Ebenda, S. 81.

141 Ebenda.[Hervorhebung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 123

Gespräch zwischen Zweien. Das Verständnis vom »Wesen des Denkens« als einer Zwie-

sprache stammt von Platon; dieser beschreibt das Denken als einen »Dialog zwischen

›mir und mir selbst‹ (ἐμὲ ἐμαυτῷ)«142. Arendt hält diese Beschreibung deshalb für so

wesentlich, weil sich in ihr bereits andeute, »daß die Menschen im Plural existieren,

daß die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch. Auch dann, wenn wir mit

uns zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, mer-

ken wir, daß wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst.«143

Dass Denken Zwiesprache bedeuten muss, entnimmt Arendt also zunächst der Philo-

sophie. Arendts kritische Haltung gegenüber der Philosophie wurde bereits dargelegt,

soll nun aber noch einmal genauer betrachtet werden. Die Philosophie, so wie ich sie

verstehe, löst die Dinge aus ihrer Selbstverständlichkeit: Sie fragt. Wir alle scheinen ei-

ne Ahnung davon zu haben, was als ›gut‹, ›schön‹ oder ›gerecht‹ zu benennen ist, und

geben uns meist damit zufrieden – zum Teil wohl aus Desinteresse oder Furcht, zum

Teil auch, weil wir, um überhaupt über etwas sprechen zu können, dem Gemeinten ir-

gendeine Form geben, es irgendeinemWort unterordnenmüssen. Die Philosophie aber

findet sich mit diesen Zuordnungen nicht ab, sie fragt nach dem Guten, Schönen, Ge-

rechten von Anfang an und bis in alle Zeit – sollte sie einmal damit aufhören, gibt es sie

nicht mehr. Arendt sieht in dieser Liebe zurWeisheit aber die Gefahr, das Befragte doch

am Ende festsetzen und ergründen zu wollen und ihm jene Einzelheit abzusprechen,

der das Fragen bedarf.

»Der Philosoph« aber – sofern er nicht bloß Intellektueller oder Wissenschaftler ist

– sei kein Verlassener, er »geht in die Einsamkeit, und Einsamkeit heißt mit sich selbst

zusammen sein; auch das Denken, wiewohl vermutlich die einsamste aller Tätigkeiten,

findet niemals ganz und gar ohne Partner statt, es ist niemals wirklich und absolut al-

lein. […] Der Philosoph kann sich in seiner Einsamkeit immer darauf verlassen, daß

seine Gedanken ihm Gesellschaft leisten werden.«144 Da er seine Überlegungen aber

nicht mit Anderen teilen und sie so in ein Gespräch zu bringen gedenkt, müssen sie

vereinzelt bleiben und so besteht immer die Gefahr, dass die so Denkenden ihren »Ein-

fällen in die Falle gehen«145. Nichtsdestoweniger kann dieses Einsamsein »eine echte

menschliche Lebensweise in der Welt werden, während die so viel allgemeinere Erfah-

rung der Verlassenheit in ihren zahlreichen Variationen so sehr im Widerspruch zu

der Pluralität steht, die alles menschliche Leben überhaupt bedingt, daß sie schlechter-

142 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

143 Ebenda, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 93.

145 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Vom Schweigen des Guten

dings unerträglich ist.«146 Demnach kann diese Lebensweise eine menschliche werden

– insofern Menschlich-Sein heißt: absolut verschieden sein innerhalb der Pluralität.

Wie aber finden wir in eine Gemeinschaft mit uns selbst? Gilt es, sich einfachhin selbst

anzusprechen? Was aber kann das heißen? Die Handlung, die ich als ein In-die-Welt-

Tragen des Zwiegesprächs verstehen möchte – ich werde im nächsten Kapitel darauf

zu sprechen kommen –, beschreibt Arendt als eine »zweite Geburt in der wir die nackte

Tatsache des Geborenseins bestätigen«147. Durch das Aussprechen der eigenen Gedan-

ken, die es vorher nicht gegeben haben kann, wird der Satz ver-wirklicht, »daß es in

Bezug auf [den Sprechenden] vor seiner Geburt ›Niemand‹ gab.«148 Dieses Bild einer

zweifachen Geburt, von der die erste eine Schickung ist, die zweite aber einWollen vor-

aussetzt, erinnert an Kierkegaards rätselhaftes Sprechen von der Selbst-Geburt149. So

heißt es in Entweder-Oder: »Ein jeder Mensch kommt schwanger zur Welt und steht

zeitlebens vor der Wahl, sein Ich in die Welt zu bringen: ›Was fürchtest du also? Du

sollst ja keinen andern Menschen, Du sollst nur Dich selbst gebären.‹«150 Der maß-

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 94.

Sophie Loidolt nennt Arendts Schrift zum Denken die »verständnisvollste Annäherung an den Be-

reich der Philosophen. Tatsächlich überdenkt sie hier einige ihrer harschen Ablehnungen des bios

theoretikos, indem sie ein Verständnis für die Notlage des Denkers entwickelt. Infolgedessen er-

klärt Arendt,wie undwarumdasDenken zu einemRealitätsverlust führt. Denken ist eine Tätigkeit, die

die Welt der Erscheinungen hinter sich lässt.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality,

S. 69.) [Übersetzung der Autorin.]

Die Lage der Denkerin scheint mir nicht nur in dieser einseitigen Weise zu verstehen zu sein: Das

Denken selbst ist weltlos in dem Sinne, dass es nicht im Gespräch mit Anderen, sondern mit mir

selbst besteht, in diesem Sinne kann von einem »Realitätsverlust« gesprochen werden. Zugleich

aber ist es allein das Denken, das das Gespräch, das Pluralität und so Realität allererst ermöglicht.

Denn wer soll da zusammenkommen, wer sich zur Sprache bringen, wenn nicht ein Jemand, der

seine Gedanken mit den Anderen teilt?

147 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213ff.

148 Ebenda.

An dieser Idee einer zweifachen Geburt übt Rebentisch scharfe Kritik: »Der Versuch […], die Einzig-

artigkeit im biologisch vorgespurten ›So-und-nicht-anders-Sein‹ der Person zu verankern, impli-

ziert nicht nur einen gewissen Essenzialismus (und Authentizismus); er hat auch den Preis, dass

das kommunikative Miteinander, das Geschehen der Pluralität, systematisch an Bedeutung ver-

liert.« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralität, S. 42f.)

Dieser Einwand geht meines Erachtens an Arendts Idee vorbei: Es geht hier ja gerade nicht um

einen Essenzialismus, sondern um das Denken einer absoluten Verschiedenheit, die jeden Vergleich

ausschließt. In diesem Sinne halte ich es für abwegig, zu unterstellen, der Vorstellung, jeder

Mensch sei grundsätzlich unvergleichbar, liege die einer (allgemeinen, verallgemeinernden) Essenz

zugrunde. Auch der zweite Punkt – Pluralität verlöre auf diesemWeg an Bedeutung – scheint mir

genaudie Idee zu verfehlen: Ist die zweiteGeburt, das In-die-Welt-Bringender je einzelnenPerson,

für Arendt doch allein möglich innerhalb der Pluralität und der dort stattfindenden Kommunika-

tion.

149 Vgl. hierzumeinen Essay zuKierkegaardsAuthentizitätsbegriff: LeaMara Eßer: Ich als die ängstigen-

deMöglichkeit zu können. In: Halkyonische Assoziation für radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex.

Heft für radikales Denken (5/2019), S. 36-41.

150 Søren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Übers. v. Heinrich

Fauteck. München 2012, S. 762. (Im Folgenden zitiert als: Søren Kierkegaard: Entweder-Oder.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 125

gebliche Unterschied zwischen Arendt und Kierkegaard besteht darin, dass dieser von

einem vereinzelten Selbst ausgeht,während das Selbst Arendts erst unter Anderen seine

zweite Geburt vollzieht, indem es mit diesen ins Gespräch tritt und so als es selbst erst

erkannt wird. Bei Kierkegaard muss es sich so weit als möglich fernhalten von allem

Äußerlichen, bei Arendt kann es nur durch die Anderen in seinem Sprechen erkannt

und so geboren werden. Sophie Loidolt weist auf Arendts »Antwort an die Existenzphi-

losophie« hin: Diese »erhält ihre argumentative Stärke gerade durch die Behauptung,

dass bestimmte existenzphilosophische Ansätze auf dem falschen Fundament bauen,

nämlich dem (isolierten) Selbst. Indem sie argumentiert, dass eine existenzphilosophi-

sche Reflexion immer von einem pluralen Mit-Sein ausgehen muss, anstatt von einem

Selbst, und von der Gebürtlichkeit, anstatt von der Sterblichkeit, weist Arendt nicht den

existenzphilosophischen Ansatz an sich zurück. Anstelle dessen fordert sie eine neue

Existenzphilosophie, die empfänglich ist für eine politische Phänomenologie der Mit-Welt.«151

Ist das Selbstsein in diesem Sinne – das zu gebärende Selbst – also als etwas zu ver-

stehen, das ich erst hervorbringen muss? Kierkegaard geht es in seinem Fragen nach

dem Selbst – auch darin erinnern seine Ausführungen sehr an Arendt – nicht um eine

allgemeine Antwort oder Definition.152 In seiner Unwissenschaftlichen Nachschrift fragt

er demnach nicht, »was es heißt, Mensch überhaupt zu sein« – er schiebt ein: »zu so

etwas kriegt man wohl sogar die Spekulanten mit« –, »sondern was es heißt, daß du

und ich und er, wir alle, jeder für sich, Menschen sind«153. Die Spekulanten rechnen

151 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 20. [Übersetzung der Autorin.]

152 Elisabeth Young-Bruehl schreibt über Arendts Verhältnis zu Kierkegaard, sie sei mit ihm in einer

Vorlesung »bekannt geworden und von dessen Werk so fasziniert, daß sie beschlossen hatte, im

Hauptfach Theologie zu belegen. Sie blieb jedoch kritisch gegenüber jeder Form dogmatischer

Theologie – und zwar nicht,weil sie keineChristinwar, sondernweil derDogmatismusKierkegaard

nicht entsprach.« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S. 76.) An

anderer Stelle spricht sie vonArendts »tiefer Bewunderung für Kierkegaard«. (Ebenda, S. 203.) Eine

weitere Gemeinsamkeit sieht sie in ihremVerständnis von Zeit und ihrer ironischenHaltung: »Wie

Kierkegaard empfand Arendt schon früh in ihrem Leben die Existenz in der Zeit – die Existenz in

des Lebens Lauf – als ein Drama. Auch sie wandte sich als Ausweg der Ironie, der Zweideutigkeit

zu. Aber ›Ausweg‹ bedeutete, in eine andere Sphäre, die Sphäre des Denkens. Als sie ihre ersten

Gedichte schrieb, hatte Arendt räumliche und zeitliche Bilder für ihre Gefühle, ihr Schweben; bald

fand sie philosophische Begriffe dafür. Ihr ›ironischer Glanz‹ nahm eine andere Form an. Und sie

hätte über sich selbst sagen können, was Kierkegaard einmal über sich sagte: ›dazu habe ich mich

ausgebildet … allezeit leicht in des Gedankens Dienst tanzen zu können‹.« (Ebenda, S. 82.)

153 Søren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche Nachschrift. Übers. v. B./S. Diderichsen. In: ders.: Phi-

losophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest.

München 2005, S. 254f.

Diese Frage nach dem Einzelnen wurde – so heißt es an späterer Stelle – von Heidegger weiterge-

tragen, allerdings in ein Denken der »absoluten Vereinzelung« gesteigert. In dieser Fassung nun

stellte sich heraus, »daß das Selbst der eigentliche Gegenbegriff zumMenschen ist.Wenn nämlich

seit Kant das Wesen des Menschen darin bestand, daß jeder einzelne Mensch die Menschheit re-

präsentiert und es seit der französischen Revolution und der Erklärung der Menschenrechte zum

Begriff desMenschengehörte, daß in jedemEinzelnendieMenschheit geschändet oder gewürdigt

werden konnte, so ist der Begriff des Selbst der Begriff vomMenschen, in welchem er unabhängig

von der Menschheit existieren und niemanden zu repräsentieren braucht als sich selbst […]. Das

Selbst hat sich als Gewissen an die Stelle der Menschheit gesetzt und das Selbstsein an die Stelle

des Menschseins.« (Ebenda, S. 58.) Bei Karl Jaspers begegneten wir dann dem entgegengesetz-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Vom Schweigen des Guten

aus, schreiben zu, wägen ab, sie fragen nicht – sie geben eine Wette ab und enden: von

dort an richtet es der Zufall. Kierkegaard aber fragt, was es heißt, dass »jeder für sich«

einMensch ist. Arendt schreibt in ihrer Schrift zur Existenzphilosophie, dassmit »Kier-

kegaard […] die moderne Existenzphilosophie an[fange]. […] Dem Hegelschen System,

das das ›Ganze‹ zu fassen und zu erklären prätendierte, setzte er den Einzelnen, den

individuellen Menschen entgegen, für den in dem vom Weltgeist dirigierten Ganzen

weder Platz noch Sinn gelassen war. […] Das Allgemeine also, womit die Philosophie so

lange im reinen Erkennen beschäftigt war, soll in ein reales Verhältnis zum Menschen

gebracht werden.« Hier beginne ein Absehen vom Allgemeinen und ein Fragen nach

dem einzelnen Menschen, der nicht mehr als in einem »allgemein-durchschnittlichen

alltäglichen Dasein«154 verstanden werden soll.

Das Selbst, das imKierkegaard’schen Sinne hier geborenwird, ist zugleich Alles und

Nichts: »Dieses Selbst ist zuvor nicht dagewesen, denn es ist durch die Wahl geworden,

und doch ist es dagewesen, denn es war ›er selbst‹.«155 Auch Arendt spricht davon, dass

es vor der Geburt ›Niemand‹ gab, und zugleich kann ja nur der Mensch selbst es sein,

der sich da hervorbringt. Kierkegaard nähert sich dieser Zweideutigkeit zunächst durch

seine Trennung des ästhetischen und des ethischen Menschen, zweier Lebensweisen,

die im Hinblick auf ihre Selbst-losigkeit beziehungsweise Selbst-haftigkeit zu scheiden

sind; er schreibt: »[D]as Ästhetische in einemMenschen ist das,wodurch er unmittelbar

ist, was er ist; das Ethische ist das, wodurch er wird, was er wird.«156 Der Ästhetiker

ist für Kierkegaard derjenige, der keine Wahl hat, der die Wahl, wählen zu können,

ablehnt und verweigert. Jede seiner Entscheidungen ist bestimmt durch sein Streben

nach Lust und so nicht wirklich Entscheidung, vielmehr ein Sich-Treiben-Lassen oder

eher: Getrieben-Sein.

SeinDasein ist ihmniemals Aufgabe und Frage,weil er einfachhin ist,was er ist, sich

einfügt in die Erzählung seiner Talente, Eigenschaften und Lebensumstände. Gleich-

zeitig lebt er nicht zwangsläufig in den Tag hinein, vielmehr kann er auch gerade darum

bemüht sein, seine Anlagen zu entwickeln und auszubauen. Kierkegaard schreibt: »Von

einemMann, der ein intriganter Kopf ist, zu sagen, der soll Diplomat oder Polizeiagent

werden, von einem Mann, der mimisches Talent für das Komische hat, der soll Schau-

spieler werden, von einem Mann, der überhaupt kein Talent hat, der soll Heizer beim

Magistrat werden, ist eine gänzlich nichtssagende Betrachtung des Lebens oder richtiger,

ist überhaupt keine Betrachtung, denn sie sagt bloß, was von sich aus folgt.«157 In den ge-

nannten Fällen ist der Mensch, was er ist; zugleich strebt er aber nach einer Besserung,

ten Entwurf, hier sei die »Existenz wesensmäßig nie isoliert; sie ist nur in Kommunikation und im

Wissen um andere Existenzen.« Hier sei »der Mensch von vornherein als einWesen bestimmt […],

das mehr ist als sein Selbst und mehr will als sich selbst. Damit ist die Existenz-Philosophie aus

der Periode ihrer Selbstischheit herausgetreten.« (Søren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche

Nachschrift, S. 63.)

154 Hannah Arendt [1948]:Was ist Existenz-Philosophie, S. 50.

155 Søren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder, S. 773.

156 Ebenda, S. 729.

157 Søren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Übers. v. Rosemarie Lögstrup. In: ders.: Die Krankheit

zum Tode, Furcht und Zittern, DieWiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem/Walter

Rest. München 2012, S. 568.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 127

möchte das in ihmAngelegte optimieren undweiterkommen. Ein solcher ›TypMensch‹,

der sich in seinen Talenten zur Darstellung bringt und durch seine besonderen Eigen-

schaften hervorsticht, kann dies doch immer nur aus der Menge: Um in ihrer Eigenheit

zum Vorschein kommen zu können, bedarf eine solche Person des Vergleichs mit An-

deren; demnach bleibt ihre Verschiedenheit wesenhaft relativ. So macht sie sich zum

Teil einer Gattung und versucht, innerhalb dieser durch Besonderheiten, durch Talen-

te und Tricks, in irgendeiner noch so kleinen Kleinigkeit anders zu wirken. Das Selbst

im Sinne des Kierkegaardʼschen Ethikers ist also immer ein Werdendes, wohingegen

der selbstlose Ästhetiker in seiner eigenen Berechenbarkeit stagniert. Er möchte sich

gerade nicht gebären, dennmit der aus dieser Geburt hervorgehenden Zwei-heit ist zu-

gleich die Zwei-deutigkeit, die Frage in dieWelt gebracht. Gerade dies abermacht Angst

und scheint uns heute zu hindern; Arendt spricht davon, dass die »moderne Identitäts-

krise […] sich nur dadurch lösen [ließe], daß man nie alleine wäre und nie zu denken

versuchte«158. Kierkegaards Gedanken sind in diesem Zusammenhang deshalb so in-

teressant, weil sie viel mit der Weise gemein haben, wie wir heute Einzelheit begreifen.

Wir leben in einer Zeit, die sich auf den ersten Blick vom Allgemeinen abgewandt zu

haben scheint, die nun das Einzeln- und Besonders-Sein feiert und fördert.

Kierkegaard beschreibt diese Entwicklungen 1844 – Andreas Reckwitz bemerkt ganz in

diesemSinne über die Gesellschaft im Jahr 2017: »Wohinwir auch schauen in der Gesell-

schaft der Gegenwart: Was immermehr erwartet wird, ist nicht das Allgemeine, sondern

das Besondere. Nicht an das Standardisierte und Regulierte heften sich die Hoffnungen,

das Interesse und die Anstrengungen von Institutionen und Individuen, sondern an

das Einzigartige, das Singuläre.«159 Dies zeige sich zum Beispiel an der Wahl des Ur-

laubsziels, das fernab vom »Massentourismus« durch »die Einzigartigkeit des Ortes,

die besondere Stadt mit authentischer Atmosphäre, die exzeptionelle Landschaft, die

besondere lokale Alltagskultur«160 ausgezeichnet – und so auszeichnend – sein müsse.

Ferner spricht er vom »ethischen Konsumenten«, der »eine differenzierende Sensibili-

tät für Brot- und Kaffeesorten« an den Tag lege.161 Auch in der Arbeitswelt spiegele sich

dies wider: »Standen in der alten Industriegesellschaft eindeutige formale Qualifika-

tionen und Leistungsanforderungen im Vordergrund, so geht es in der neuenWissens-

und Kulturökonomie darum, dass die Arbeitssubjekte ein außergewöhnliches ›Profil‹

entwickeln. Belohnt werden nun jene, die Außerordentliches leisten oder zu leisten ver-

In der Vita activa ist zu lesen: »Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unterschied zu den Ei-

genschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so weit zum mindesten in

der Hand und unter Kontrolle haben, daß es uns freisteht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist

das eigentlich personale Wer-jemand-jeweilig-ist unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich

unwillkürlich in allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,

S. 220.)

158 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 186.

159 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin

2017, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten.)

160 Ebenda.

161 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Vom Schweigen des Guten

sprechen, das den Durchschnitt hinter sich lässt«162. Jeder Lebensbereich werde also

nun von diesem Ideal erfüllt, Reckwitz spricht von einem »Maßstab der Besonderung

[…]: wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kör-

per oder den Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben

nicht einfach gelebt, es wird kuratiert.«163

Solche Selbst-Optimierung führt aber durchaus nicht zur Offenlegung der absoluten

Verschiedenheit der Einzelnen; vielmehr liegt darin das Zurechtmachen einer relativen

Verschiedenheit. Die »Besonderung« nimmt hierbei ausschließlich auf solche Eigen-

schaften Bezug, im Hinblick auf die ein Vergleich mit anderen möglich ist; der Zweck

einer solchen Verbesserung des Selbst liegt letztlich in einer Form der Wertsteigerung,

weshalb nur solche Gesichtspunkte in Betracht kommen, für die ein Wert verzeichnet

ist. Arendts absolut Verschiedene hingegen zeichnet sich gerade nicht durch Eigen-

schaften aus, die sie hervorheben, zeichnet sich vielmehr gar nicht aus; so ist die ab-

solute Verschiedenheit – wie Sophie Loidolt schreibt – als ein »singulärer Zugang zur

Welt« zu betrachten, der aber nicht »direkt […] zugänglich ist«164; demnach bildet sie

die Möglichkeit eines Eintritts, die als Möglichkeit aber nicht berechenbar und folglich

ohne feststellbaren Wert bleibt.

Der Vorstellung eines Werdens, das keine Verbesserung, sondern die Eröffnung einer

Möglichkeit bedeutet, lässt sich ebenfalls durch ein Zusammendenken mit Kierkegaard

näherkommen. In seinen Philosophischen Bissen trennt er zwischen dem Sein und dem

Werden; seine Trennung besteht aber nicht in der einfachen Unterscheidung zweier

Zeitzonen. Vielmehr geht es darum, die Frage zu stellen, was solches Werden mit dem

Jetzt-Sein zu tun hat, wie sich das immerwährende Werden des Ethikers in seiner Ge-

genwart zeigt, wer er jetzt ist, da er immerzu wird. Kierkegaard unterscheidet zwischen

der Möglichkeit, die vor dem Ethiker liegt, und der Notwendigkeit, durch die sich das

ästhetische Leben auszeichnet: »Kann das Notwendige werden? DasWerden ist eine Verän-

derung, das Notwendige aber kann sich schlechthin nicht verändern, da es sich immer zu

162

163 Ebenda, S. 9.

Juliane Rebentisch schreibt in diesem Sinne: »Wir haben es heute mit einer Situation zu tun, die

sehr anders ist als diejenige, die Arendt in den 1950er Jahren vor Augen hatte, als sie ihre Kritik an

den modernen Gesellschaften formulierte, einer Situation nämlich, in der selbst und gerade das

Erscheinen einzigartiger Individualität und Differenz ökonomisiert worden ist. […] Unter solchen

Bedingungen interessiert das performative Potential der Einzelnen nicht mehr primär in ihrer je-

weiligen konkreten Leistung, ihrem Gebrauch, sondern in dem, was über ihn hinausgeht: einem

Versprechen auf neue Anfänge, eine unvorhersehbare Zukunft – wenn auch freilich im Rahmen

ihrer garantierten ökonomischen Adaptierbarkeit. […] Das gegenwärtige Spektakel der Singulari-

täten erfindet gerade die Einzigartigkeit als Maske, hinter der Fragen sozialer Ungleichheit nicht

nur zum Verschwinden gebracht, sondern als soziale Fakten renaturalisiert und aus dem Bereich

der öffentlichen Angelegenheiten herausgehalten werden.« (Juliane Rebentisch [2018]: Erschei-

nen. Politische Öffentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung

(2/2018), S. 42f.)

164 Sophie Loidolt [2016]:HannahArendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto andDer-

mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹. London/New York 2016,

S. 46. [Übersetzung der Autorin.]

Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 129

sich selbst verhält, und sich zu sich selbst in der gleichen Weise verhält. Alles Werden ist

ein Leiden, und das Notwendige kann nicht leiden, nicht das Leiden derWirklichkeit lei-

den, das darin besteht, daß dasMögliche, […] sich in dem Augenblick, in dem es wirklich

wird, als nichts erweist; denn durch die Wirklichkeit ist die Möglichkeit vernichtet. Alles,

was wird, beweist gerade durch sein Werden, daß es nicht notwendig ist; denn das ein-

zige, was nicht werden kann, ist das Notwendige, weil das Notwendige ist.«165

Die Möglichkeit ist durch die Wirklichkeit vernichtet. Jedes Sein – so schreibt Kier-

kegaard – das sein Werden aus dem Blick verliert, verliert sich alsgleich selbst und ist

Er-wirktes und so nur noch bloße Form. Ein Sein der Einzelnen, das zugleich immer

als Sein der Zwei gedacht ist, ist immer zugleich Jetzt-Sein und Werden, da es sich

weder als Fertiges, Formhaftes setzt, noch sich in solcher Form zu optimieren sucht.

Es ist ganz es selbst in seiner Möglichkeit, die ihrem Wesen nach in der Zukunft liegt,

einer Zukunft aber, die das Jetzt meint, die dieses – jetzt in diesem Moment – in sei-

ner Möglichkeit zeigt. Die Möglichkeit liegt hier nicht in der Auswahl zwischen zwei

Alternativen, die – einfach weil sie mehr sind – eine bessere Antwort bereithielten.

Das Zwiegespräch ist nicht lohnend, weil es bloß der einen Meinung eine weitere hin-

zufügt. Sich im Zwiegespräch als Zwei erkennen heißt zu begreifen, dass jede Frage

ein Gespräch erfordert, dass Denken nicht heißt, auf ein Ergebnis zu spekulieren. Es

ist diese Möglichkeit, die sich in der Zweiheit zeigen kann, und sie liegt nicht in der

Entscheidung zwischen diesem und jenem, sondern im Zwischen selbst, das sich im

Zwiegespräch eröffnet. In gewissem Sinne könnte man sagen, sie liegt im Hören, im

Hineinhören in dieses Offene.

Besonders bemerkenswert scheint mir der Zusammenhang, in dem das Denken

zur Zeit steht: Es ist ganz gegenwärtig insofern es immer das Einzelne in seinem Jetzt-

Sein bedenkt. Arendt schreibt, »daß ich mich in diesem Denkprozeß, in dem ich die

spezifisch menschliche Differenz der Sprache aktualisiere, klar als Person konstituiere

[…], indem ich immer wieder und immer neu zu einer solchen Konstituierung fähig

bin«166. Denkend ich selbst bleibe ich nur, wenn ich immer wieder ich selbst werde. Das

Denken ist immer auf die Zukunft bezogen, insofern es Offenheit – auch: Offenheit der

Ohren während des Zwiegesprächs – bedeutet. Demnach verfolgt es nie ein Ziel und

darf – darin liegt der Ernst seines Fragens – die Antwort nicht schon voraussetzen. Zu-

gleich jedoch ist es immer auch auf die Vergangenheit bezogen, insofern es notwendig

auf der Erinnerung beruht: »Denken und Erinnern […] sind die menschliche Art und

Weise, Wurzeln zu schlagen, den eigenen Platz in der Welt, in der wir alle als Fremde

ankommen, einzunehmen.Was wir üblicherweise Person oder Persönlichkeit – im Un-

terschied zu einem bloß menschlichenWesen oder einem Niemand – nennen, entsteht

gerade aus diesem wurzelschlagenden Denkprozeß.«167 So wurzelt das Gute in einem

Denken, das bereits gegangene Wege nicht einfach auslässt oder sich ihnen ganz ver-

weigert – und in diesem Sinne auch das jüngst oder in alter Zeit Gesagte der Anderen

165 Søren Kierkegaard [1844]: Philosophische Bissen. Übers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989, S. 72f.

166 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 77.

Auch an einer weiter oben zitierten Stelle geht es darum, dass wir im Denken »das Allein-Sein

artikulieren oder aktualisieren«. (Ebenda, S. 79.)

167 Ebenda, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Vom Schweigen des Guten

miteinbezieht – sie aber auch nicht einfach nachgeht, sondern neue sucht, wenn auch

– oder gerade weil – dasjenige, das dort vor Augen tritt, niemals absehbar sein kann.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 131

4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.«168 Die Sprache
der Namen

Wie war in dir, mein stiller Schoß, alles

trotzdemnamenlos: draußen erst heißen die

Dinge.

Rainer Maria Rilke: Ohne Titel

An dieser Stelle soll nun erneut Walter Benjamin zu Wort kommen. Was kann es hei-

ßen, als Einzelne, was, das Einzelne zu denken? Ein Leben, heißt es bei Arendt, das sich

demDenken verschließt, ist möglich, aber nur noch im Sinne eines Überlebens, das das

eigene Wesen verbirgt und der Welt vorenthält: »Ein Leben ohne Denken ist durchaus

möglich; es entwickelt dann sein eigenes Wesen nicht – es ist nicht nur sinnlos, es ist

gar nicht recht lebendig. Menschen, die nicht denken, sind wie Schlafwandler.«169 Ei-

ner Sprache, die diesem Denken entspricht, die es auszusprechen vermag, möchte ich

hier weiter noch mich anzunähern versuchen. Es wurde gesagt, dass Benjamin meh-

rere Sprachstufen kennt, deren Betrachtung der Möglichkeit näherbringen soll, eine

Sprache zu denken, die nicht bloß verallgemeinert und subsumiert. Benjamin nennt

eine solche Sprache – es ist oben bereits angeklungen – die Namensprache. Ich hatte

die Frage in den Raum gestellt, was es heißen kann, dem je Einzelnen seinen Namen zu

geben. Außerdem wurde gefragt, was es wohl mit der sonderbaren Auslegung der Idee

auf sich hat, die sich in diesen Namen aussprechen soll: Sind Ideen nicht gerade jene

allgemeinen Bilder, in denen das Einzelne sich wiederfindet, durch die es als so und so

Bestimmtes erkannt werden kann?

In seiner Erkenntniskritischen Vorrede postuliert Benjamin, dass ein formales Erken-

nen, ein Erkennen also, das Anschauungen unter Begriffe subsumiert, ohne Wahrheit

sei.170 Kann ein solches Erkennen ohne Wahrheit aber überhaupt noch Erkennen ge-

nannt werden? Gehört nicht zu jedem Erkennen, dass es sich innerhalb der Wahrheit

bewegt? Hier wird ein Erkennen, das auf den Begriffen, den Formen der Dinge basiert,

schlichtweg als solches in Frage gestellt. Was aber könnte ein Erkennen sein, das auf die

Form als nur unter Begriffe ordnende verzichtet, eine »wahre Sprache«171, die außer-

halb des gewöhnlichen Sprechens liegt und das Einzelne anzusprechen imstande ist?

Arendt beschreibt das Erkennen als eines, das auf die Vermittlung von Kategorien ange-

wiesen ist und so das Einzelne notwendig verfehlen muss: »Die Formen menschlicher

Erkenntnis sind anwendbar auf alles, was ›natürliche‹ Eigenschaften hat, und somit

auch auf uns selbst, insofern die Menschen Exemplare der höchst entwickelten Gat-

168 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.

Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972, S. 419. (Im Folgenden zi-

tiert als: Walter Benjamin: In der Sonne.)

169 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 190.

170 Vgl. Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209f.

171 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine

Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. TillmanRexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 16. (Im Folgenden

zitiert als: Walter Benjamin: Die Aufgabe des Übersetzers.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Vom Schweigen des Guten

tung organischen Lebens sind; aber diese gleichen Erkenntnisformen versagen, sobald

wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern:Wer sind wir.«172

DerWeg, den die Frage nach demWer eröffnet, die nicht zu erkennen und begreifen

sucht, sondern einen Denkraum schafft, wird zugleich eine Sicht auf das Gute ermögli-

chen. Fragt man nach demWer, muss die Erkenntnis versagen, muss – bevor die Frage

sich erheben kann – anerkannt werden, dass es hierauf keine letztgültige, übertrag-

bare Antwort geben kann: Wer diese eine da ist, spricht über nichts weiter als diese eine

da. Wenn man gewillt ist, diesen Schritt zu gehen, wird klar, warum Hannah Arendt so

sehr an ihren Unterscheidungen festhält, worauf sie da weisen will. Wenn wir verges-

sen, dass es einzelne Fragen gibt, Fragen, die nicht nützlich sind, sondern den Grund

bilden für Menschenwelt, vergessen wir auch, dass wir Menschen und als solche abso-

lut Verschiedene sind, dass wir die Fähigkeit besitzen, das Neue zu denken und folglich

weder einem unaufhaltsamen Verlauf ausgeliefert noch zu stetiger Verbesserung ge-

zwungen sind. Wo diese Zusammenhänge ans Licht treten, weicht der wuchernde Pilz

des Bösen zurück.Wird die Politik hingegen nur als Ort der Lösungen gedacht und poli-

tische Teilhabe als Sich-selbst-auf-eine-Seite-Schlagen verstanden, muss die Kraft, die

in demGedanken einer Gemeinschaft liegt, die zwischen sichWelt zu gründen vermag,

vollends verloren gehen. Wozu sich selbst zur Welt bringen, wenn die Welt in verschie-

dene Lager zerfällt, in die es sich einzufinden gilt? Aus einer derartigen Verschmelzung

– würde Arendt sagen – kann nichts Neues entstehen und ist ein Sprechen vom Gu-

ten sinnlos. Einer solchen Gesellschaft muss Arendts »politische Frage ersten Ranges«,

die Frage danach, ob wir uns dem technischen Fortschritt ganz anheimgeben wollen,

sinnlos scheinen, sind doch alle ihr zugehörigen Tätigkeiten von einer Art, dass sie von

Maschinen in der Tat besser, schneller und genauer verrichtet werden. Im Zwischen

Welt gründen, das Neue zur Sprache bringen – nicht das Etwas-Andere, das Zufälli-

ge – kann dagegen nur einWer. Das Gute also muss nach diesem Wer fragen, es muss

versuchen, ungewöhnlich zu sprechen, denkend neue Zusammenhänge herzustellen, es

muss die menschliche Erfahrung miteinbeziehen, die niemals gleich oder auch nur ähn-

lich ist, sondern immer absolut und so dem Einzelnen angemessen, das es sprechend

zu ergründen sucht.

4.2.1 »Und während seine Lippen sie formen, erkennt er sie.«173Die Idee

Benjamin charakterisiert dieses Fragen nach dem Wer als eines, das nicht nach Er-

kenntnis, sondern nach Wahrheit strebt. Auch Arendt grenzt die Wahrnehmung von

absoluter Verschiedenheit von einem Erkennenwollen ab, wenn auch mit anderen Be-

griffen. Es zeigt sich aber, dass beide trotzdem in eine gemeinsame Richtung denken:

Sie gehen davon aus, dass eine Sprache, die das Einzelne allgemeinen Begriffen unter-

ordnet und bloß das Berechenbare mitteilt, das eigentlichMenschliche der Sprache, die

Fähigkeit, die dem Menschen durch die Sprache gegeben ist, übergehen muss. Benja-

min trennt zwischen Wahrheit, die das Einzelne meint, und Erkenntnis, die bloß ein-

ordnet. Arendt benutzt beide Worte in der zweiten Weise, versteht Wahrheit also im

172 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 20f.

173 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 419.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 133

Sinne einer ›letzten Wahrheit‹, die sich der Frage verwehrt. Solche Wahrheit zu errei-

chen seien die Wissenschaften174 bestrebt und auch eine solche Philosophie, die die

eine Wahrheit zu erkennen suche: »Wahrheit und Sinn sind nicht dasselbe. Der Grundirr-

tum, dem alle speziellen metaphysischen Trugschlüsse nachgeordnet sind, besteht dar-

in, den Sinn nach der Art der Wahrheit aufzufassen.«175 Dem entgegen stellt sie den

›Sinn‹, der dem Einzelnen innewohnt und der sich im Gespräch erst zeigt. Der Sinn ist

dasjenige, dem sich die Sprechenden anzunähern versuchen, das je Eigene – so wie es

bei Benjamin die ›Wahrheit‹ ist, die sich in jeder Deutung andeutet –: Sinn heißt dann

Möglichkeit, Unabgeschlossenheit. Arendt spricht vom »Sinn von Politik«176 und vom

»Sinn des Sprechens«177: Der Sinn von Politik wird als Freiheit bestimmt und ist so die

Möglichkeit, die in der Politik liegt. Der Sinn des Sprechens ist, dass es »Aufschluß« ge-

ben, dass sich in ihm die Sprechende zeigen kann. Dem gegenüber stellt sie das »bloße

Gerede«, zu dem Sprache degradiert wird, wenn sie nur noch als »Mittel zum Zweck«178

verstanden ist.

Der Sinn also ist niemals Zweck, er ist offene Möglichkeit. Sinn ist Deutung und

das »Ergebnis des Verstehens«179. Wir Menschen können ihn »insofern erzeugen, als

wir uns mit dem, was wir tun und erleiden, zu versöhnen suchen«180. Versöhnen heißt

hier nicht, etwas gut sein lassen, es heißt – als Versuch, zu verstehen – sich gerade nicht

»kontemplativ irgendeinem fortschrittlichen oder endzeitlichen Geschichtsverlauf [zu]

widmen«181, sondern einen Versuch derDeutungwagen, sich selbst imAussprechen des

eigenen Verstehens zeigen und so ein Gespräch beginnen. Sinn geht für Arendt auch

in der »Konkurrenz aller gegen alle« verloren: Hier »verliert alles seinen angestammten

Sinn und bekommt jegliches einen Wert.«182 Der Wert also, der den Vergleich ermög-

licht (so wie es auch die Erkenntnis tut), ist das Gegenteil des Sinns beziehungsweise

der Wahrheit. In Geschichte und Politik in der Neuzeit heißt es: »Der Prozeß, der alles und

alle zu Exponenten erniedrigt […], hat sich ein Monopol auf Sinn und Bedeutung an-

geeignet, so daß der einzelne oder das Besondere nur dann und nur dadurch sinnvoll

sein können, daß sie als bloße Funktionen verstanden werden.«183

Benjamin hingegen gebraucht ›Sinn‹ ähnlich wie ›Erkenntnis‹; so spricht er etwa

davon, dass sich die Übersetzung nicht dem »Sinn des Originals ähnlich machen«184

dürfe; stattdessen solle sie das Original »nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sin-

nes«185 berühren. In ähnlicher Weise beschreibt er das Wesen des Einzelnen als »be-

174 Vgl. u.a. Hannah Arendt: Vita activa, S. 10.

175 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 25.

176 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 28.

177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 221.

178 Ebenda.

179 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 111.

180 Ebenda.

181 Ebenda, S. 125.

182 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 321.

183 Hannah Arendt [1957]: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und

Zukunft. Übungen im politischen Denken I. München 20164, S. 81.

184 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

185 Ebenda, S. 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Vom Schweigen des Guten

haftet mit dem schweren und fremden Sinn«186. Zugleich aber ist es gerade der Sinn,

den es zu deuten gilt, wenn es um »die neunundvierzig Sinnstufen«187 der Tora geht.

So sagt Benjamin über sich, er »habe nie anders denken und forschen können als in

einem, wenn ich so sagen darf, theologischen Sinn – nämlich in Gemäßheit der tal-

mudischen Lehre von den neunundvierzig Sinnstufen jeder Thorastelle«188. Sich dem

Sinn eines anderen ähnlich machen heißt also, das Ureigene des Sinns, dass er näm-

lich absolut verschieden ist und keinem anderen gleicht, zu übergehen. Es muss der je

einzelne Sinn gehört werden, nicht aber darf dieser eine vermehrt oder nachgeahmt

werden. Der Sinn ist es, so könnte man in der Sprache beider sagen, der durch das

Erkennenwollen in Gefahr gerät, er ist es, der Verschiedenheit und Deutbarkeit meint.

In Zwischen Vergangenheit und Zukunft schreibt Arendt, sie wolle in diesen »Übungen […]

das Problem der Wahrheit in der Schwebe halten; es geht ausschließlich darum, wie

man sich in dieser Lücke – der einzigen Sphäre, in der Wahrheit eventuell erscheinen

mag – bewegt«189.

Das je Einzelne ist nur in einem leeren Raum zu finden, den die Erkenntnis jedoch

gerade einzunehmen versucht; so fragt Arendt, »warum das Denken, die Suche nach

Sinn – im Unterschied zum Streben nach Erkenntnis, auch nach Erkenntnis um ihrer

selbst willen –, so oft als etwas Unnatürliches empfunden wurde, als ob die Menschen,

wenn sie zweck-los nachdenken – wenn sie über die natürliche Neugierde hinausge-

hen, die durch die vielfältigen Wunder des bloßen Daseins der Welt und ihrer eigenen

Existenz wachgerufen wird –, als ob sie damit etwas täten, was dem Menschensein zu-

wider ist«190. Walter Benjamin nun unterscheidet die Erkenntnis in eben dieser Weise

von der Wahrheit, vielmehr unterscheidet er die beiden Begriffe nicht nur, er setzt sie

sogar als einander Ausschließende: »Die Wahrheit, vergegenwärtigt im Reigen der dar-

gestellten Ideen, entgeht jeder wie immer gearteten Projektion in den Erkenntnisbe-

reich. Erkenntnis ist ein Haben. Ihr Gegenstand selbst bestimmt sich dadurch, daß er

im Bewußtsein – und sei er transzendental – innegehabt werden muß. Ihm bleibt der

Besitzcharakter. Diesem Besitztum ist Darstellung sekundär. Es existiert nicht bereits

als Sich-Darstellendes. Gerade dies aber gilt von der Wahrheit.«191 Benjamin ordnet al-

so der Erkenntnis die Begriffe zu und der Wahrheit die Ideen;192 diese Wahrheit der

Dinge, ihr unvergleichbares Wesen ist es, nach dem ich im Folgenden fragen möchte.

186 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

187 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner: März 1931. In: ders.: Briefe, Band 2. Hg. v. Gershom

Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 524. (Im Folgenden zitiert als: Walter

Benjamin: Brief an Max Rychner.)

188 Ebenda, S. 524.

189 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 18.

190 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 84.

191 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 209.

»Die Sprache kann für alles außerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber niemals

auch nur annähernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie, entsprechend der sinnlichenWelt,

nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.« (Franz Kafka: Oktavheft G (18. Oktober 1917-Ende

Januar 1918). In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt

a.M. 1992, S. 59.)

192 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 135

Die Idee des Einzeldings kann demnach nicht sein Begriff sein; es muss ein ›anderes‹

Wort sein, überhaupt ein Wort, das nicht bedeutet, sondern von dem Einzelding her

sich ausspricht, das nur ihm eigen, nur Teil seines Wesens ist. Solch eine Idee nennt

Benjamin »Skelett des Wortes«, das Wort-Skelett, sie bedeutet »in Wahrheit«193, sie

bezeichnet nicht bloß: »Die sprachlichen Gebilde, so auch das Wort, teilen eine Mitteil-

barkeit mit und symbolisieren eine Nicht-Mitteilbarkeit. Ein Wort teilt also nicht die

Sache mit, die es scheinbar bezeichnet; sondern dasjenige, was es in Wahrheit bedeu-

tet. So bezeichnet das Wort ›Turm‹ nicht etwa ›einen‹ Turm, und ebensowenig ›den‹

Turm, sondern es bedeutet etwas und zwar ohne es zu bezeichnen. Das Wort ›Turm‹

bedeutet etwas, das heißt nichts anderes als es teilt etwas mit.«194 Das Wort Turm hin-

gegen, das einen Turm bezeichnet, um ihn nutzbar und einordbar zu machen, ist das

willkürliche Zeichen für einen Begriff. Dieses Zeichen »bezieht sich niemals notwendig

auf das Bezeichnete; es bezieht sich also nicht auf den Gegenstand, weil dieser nur der

notwendigen, innerlichen intentio sich erschließt«195. Das Zeichen kann niemals den

Gegenstand meinen, sondern immer nur das »den Gegenstand Bedeutende; […], also

etwa das Wort ›Dreieck‹ oder auch die mathematische Zeichnung des Dreiecks«196.

Genau um dieses den Dingen Äußerliche soll es hier nicht gehen: »Die Relation

des Gegenstandes zur Erkenntnis bestimmt nicht dessen Wesen. Für dessen Wesen ist

die Idee als Seinsgrund gegenwärtig. Die Idee als Seinsgrund gründet das Ding durch

dessen Anteil an der Idee. Das Sein des Gegenstandes lebt vom Sein der Idee. Diese Be-

stimmung der Idee als Sein definiert zugleich dieWahrheit als ein Sein.«197 Die Idee ist

demnach dasWesenhafte der absolut Verschiedenen, ihr soll ein Raum eröffnet werden.

Durch die Erzählung einer reinen Namensprache Adams wird diese Idee zur Erschei-

nung gebracht, gleichzeitig aber wird sie in ein Abseits gestellt, das wir mit unserem

Sprechen nicht erreichen können. Diese Sprache nämlich, so wird sich zeigen, erkennt

die Dinge im Nennen. Die Philosophie aber kann diesen Ideen in ihrer Darstellung eine

Lücke schaffen, in der sie aufzuleuchten vermögen: »Wie sie Adam intentionslos beim

Benennen sich geben, so müssen in gleich reiner Anschauung dem Philosoph im Er-

innern sie sich zu erneuern streben. Und so ist mit Recht die ganze Philosophie im

Verlaufe ihrer Geschichte, die so oft Gegenstand des Spottes gewesen ist, ein Kampf

um die Darstellung weniger, immer wieder gleicher Worte […].«198

193 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes. In: ders.: Gesammelte Schriften VI: Fragmente,

Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 15f. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Skelett des Wortes.)

194 Ebenda.

195 Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte Schrif-

ten VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 14. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Lösungsversuch des Rus-

sellschen Paradoxons.)

196 Ebenda.

197 Walter Benjamin [1924]: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede/Anmerkungen (zum Ursprung

des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-

mann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 928f. (Im Folgenden zitiert als: Walter

Benjamin: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede.)

198 Ebenda, S. 938.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Vom Schweigen des Guten

Die Philosophin stellt die Ideen dar, indem sie sich ihrer erinnert und sie in der

Zusammenführung mit dem Gegenwärtigen wieder-erkennt. Sie muss im Erdreich gra-

ben, »in dem die alten Städte verschüttet liegen«199, und dieses Erdreich ist die Schrift.

Dieses immer erneute Anrufen der alten Schriften kann die Ideen bergen und sie erin-

nernd ausgraben, sie darstellend erscheinen lassen. Solch wahrhaftes Erinnern ist ein

kurzer, flüchtiger Moment, der in zufälligen Konstellationen Gegenwart und Vergan-

genheit zusammentreffen lässt. So ist das Medium der Erinnerung die Sprache, in ihr

kann die Idee sich zeigen – nicht aber in den geschriebenen Worten selbst, sondern

in ihren Zwischenräumen, denn nur dort kann ein Raum sich öffnen, in dem Erschei-

nung möglich ist. Im Durchgraben der einzelnen Sprachschichten, die sich, gleich den

Erdschichten über eine verborgene Stadt, mit den Jahren über das Vergangene gelegt

haben, erinnert die Suchende und schafft so Raum für ein Erscheinen. In diesem Sinne

spricht Arendt von der Verwandtschaft des Denkens mit dem Erinnern, die sich beide

auf ihrer Suche in die Sprache begeben – um auf diese Weise »Wurzeln zu schlagen,

den eigenen Platz in der Welt […] einzunehmen«200.

So birgt das Ideen-Wort im Gegensatz zum Begriffs-Wort Wahrheit, indem es das Ein-

zelne bedeutet und nicht bezeichnet: »Im Wort liegt ›Wahrheit‹, im Begriff intentio

oder allenfalls Erkenntnis, Wahrheit keinesfalls.«201 Was aber verbirgt sich hinter die-

sem Ideen-Wort? Die Ideen sind es, die das wahre Sein der Dinge zeigen. »Die Ideen

verhalten sich zu den Dingen wie die Sternbilder zu den Sternen. Das besagt zunächst:

sie sind weder deren Begriffe noch deren Gesetze.«202 Wie die Sterne am Himmels-

zelt existieren die Ideen also in der Welt, ohne von Begriffen abhängig zu sein, ohne

unter Gesetzen zu stehen. Sie existieren nicht, damit sie zugeordnet werden oder in

ihnen Sternbilder erkannt werden können; diese Bilder sind immer nachträglich und

willkürlich, liegen nicht in deren Existenz begriffen. Auch sind sie wandelbar; Sterne

»Die Darstellung, wenn sie als die eigentliche Methode philosophischer Erkenntnis sich behaup-

ten will, wird Darstellung der Idee sein.« (Ebenda, S. 928.)

199 Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine

Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 400.

200 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 85.

201 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes, S. 15.

202 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

Sandro Pignotti deutet das Sternbild so: »Nur das perspektivische Abrücken von einer allzu nahen

Sonne der Erkenntnis hin zum fernen Sternenhimmel einer Lehre kann einen konstellativen Über-

blick über alle Elemente gewähren. Der philosophische Wahrheitsbegriff ist für Benjamin also

nicht länger wie in der Lichtmetaphorik der Aufklärung der Sonne greifbar oder wie im deutschen

Idealismus und liberaler Systemphilosophie deckungsgleich mit Erkenntnis, sondern der Nacht-

himmel steht für eine neue Erkenntniskritik«. (Sandro Pignotti [2009]:Walter Benjamin – Judentum

und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009,

S. 100.) Undwenig später: »Erst vor demHintergrund eines neuen philosophischenNachthimmels

treten bei Benjamin Sonnen, nunmehr als Sterne, in Relation.« Diese kennen »keineHierarchie un-

tereinander und verschmelzen […] nicht zu einem Oberbegriff, sondern verhalten sich entweder

stummoder bei richtiger Anordnungwie die Töne einerMusik, wie die Lichtpunkte eines Sternbil-

des zueinander, stehen aber in keinem Souveränitätskonflikt. In Benjamins Sternbildern ist jeder

Punkt, wie in der Musik jeder Ton, ob leise oder laut, gleich notwendig für die Vollständigkeit der

Konstellation.« (Ebenda, S. 107.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 137

können zu verschiedenen Bildern und so durch verschiedene Zuschreibungen zu les-

baren »Dingen« zusammengesetzt werden. Als einzelne »Sterne« aber existieren sie in

absoluter Verschiedenheit.203

In einem Brief an Scholem beschreibt Benjamin seine Erkenntniskritische Vorrede als

ein »zweites, ich weiß nicht, ob besseres, Stadium der früheren Spracharbeit […], die

du kennst, als Ideenlehre frisiert«204. In dieser »Ideenlehre« vergleicht er die Idee mit

einer Sonne, um sich ihr zu nähern: »Alle Wesenheiten existieren in vollendeter Selbst-

ständigkeit und Unberührtheit voneinander. Wie die Harmonie der Sphären auf den

Umläufen der einander nicht berührenden Gestirne, so beruht der Bestand desmundus

intelligibilis auf der unaufhebbaren Distanz zwischen den reinen Wesenheiten. Jede

Idee ist eine Sonne und verhält sich zu ihresgleichen wie eben Sonnen zueinander sich

verhalten. Das tönende Verhältnis solcher Wesenheiten ist die Wahrheit.«205 Vonmaß-

geblicher Bedeutung ist hierbei meines Erachtens der Umstand, dass die Wahrheit das

Verhältnis ist, das Zwischen-den-Ideen-Stehende also: Die Leere zwischen den Dingen,

nicht die Dinge, wie wir sie sehen, nicht ihr Begriff, sondern das Dazwischen-Liegende.

Und dieses Verhältnis, diese Lücke, die Benjamin hier meint, ist nicht anzuschauen, sie

tönt und ist in diesem Sinne ausschließlich zu er-hören.

Benjamins Ideen sind nicht bildhaft zu denken – wie es die Grundbedeutung des

Wortes ἰδέα nahelegt –, sie sind keine Vorbilder für ihre weltlichen Erscheinungen,

die Dinge der faktischen Welt. In einem platonischen Verständnis der Ideen kann nur

die Erinnerung an diese die Dinge der Sinnenwelt erkennbar werden lassen. Platon ist

es denn auch, der die ›Idee‹ allererst zum philosophischen Ausdruck erhebt. Er unter-

teilt die »Gesamtheit des Seienden« in »Ideen« und »Erscheinungen«206. Im Phaidon

beschreibt er die Dinge als Teilhabende an den Ideen, alle Bäume als Teilhaber an der

Idee des Baumes. Dort ist zu lesen, dass jede der Ideen »etwas sei an sich«207 und alle

anderen Dinge aufgrund ihrer Teilhabe an den Ideen nach diesen benannt würden. Im

Höhlengleichnis erläutert Platon sein Verständnis der Dinge; demnach sind die Erschei-

nungen als bloße Schattenbilder anzusehen, wohingegen einzig die Ideen selbst das

Wahre zeigen.

203 Adornobeschreibt BenjaminsDenkenals eines, das »in sich keine Entwicklungszeit kennt, sondern

[seine] Form aus der Konstellation der einzelnen Aussagen empfängt.« (TheodorW. Adorno [1955]:

Einleitung zu Benjamins ›Schriften‹. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 11: Noten zur Literatur.

Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 578.)

So könnte man Benjamins Schriften selbst als einen Himmel einzelner Sterne sehen, deren Ideen

nebeneinanderstehen und denen kein eindeutiger Zusammenhang innewohnt.

204 Walter Benjamin [1925]: Brief an Scholem/Anmerkungen (zumUrsprung des deutschen Trauerspiels). In:

ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 882.

205 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

206 Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]:Handwörterbuch Philosophie. Göttingen 2003, S. 659.

207 Platon [ca. 380 v. Chr.]: Phaidon. In: ders.: SämtlicheWerke, Zweiter Band.Hg. v. UrsulaWolf. Übers.

v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 164/102b.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Vom Schweigen des Guten

Ich möchte die Erzählung hier kurz in Erinnerung rufen: Die Menschen fristen ihr Le-

ben »gefesselt an Hals und Schenkeln«208 in einer Höhle und können voneinander und

von den Dingen, die an ihnen vorbeigetragen werden, nur die Schatten sehen, die ein

Feuer hinter ihnen auf der Wand vor ihren Augen aufscheinen lässt.209 Da diese Schat-

ten nun das Einzige sind, das sie kennen, halten sie diese Bilder für die Wirklichkeit,

die Abbilder für die Dinge selbst. Sie könnten also in dieser Lage nichts »anderes für das

Wahre halten als die Schatten jener Kunstwerke«210. Wäre aber einer von ihnen ent-

fesselt und imstande »gegen das Licht zu sehen«, könnte er dies nur unter Schmerzen

und würde »wegen des flimmernden Glanzes« nicht recht vermögen »jene Dinge zu er-

kennen, wovon er vorher die Schatten sah«211. Er wäre wohl »verwirrt« und würde das

zuvor Gesehene für das Wahre halten. Dieses Sehen gegen das Licht beschreibt Platon

als »dem Seienden näher und zu dem mehr Seienden gewendet«212; der Befreite sehe

nun »richtiger«213. Zuerst aber würde dieses Sehen Schmerzen verursachen und so sei

es eine Sache der »Gewöhnung«214: »Und wenn er nun an das Licht kommt und die Au-

gen voll Strahlen hat, wird er nicht das Geringste sehen können von dem, was ihm nun

für das Wahre gegeben wird.«215 Zunächst würde er nur Schatten erkennen können,

dann Spiegelbilder der Menschen und der anderen Dinge im Wasser, zuletzt dann »sie

selbst.« Schließlich wäre er imstande, »die Sonne selbst an ihrer eigenen Stelle anzuse-

hen und zu betrachten«216. Diese nun ist für Platon die höchste aller Ideen, sie ist es,

»die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch

von dem, was sie dort sahen, gewissermaßen die Ursache ist«217: Sie ist »die Idee des

Guten«. Diese höchste aller Ideen ist »nur mit Mühe« zu erkennen, »wenn man sie aber

erblickt hat«, zeige sich zugleich, »daß sie für alle die Ursache alles Richtigen und Schö-

nen ist, im Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhängt, erzeugend, im

Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend,

und daß also diese sehen muß, wer vernünftig handeln will«218.

Diese Höhlenbewohner – »Uns ganz ähnliche«219 – können das Seiende, die Ideen,

ohne Bildung nicht wahrnehmen, und sehen so lediglich die Schatten der Urbilder.220

Platons Lehre besagt, die Seele eines jeden Menschen habe die Ideen einst gesehen, so

dass ein jeder eine Idee von den Dingen habe; diese allerdings liege verborgen, denn bei

208 Platon [ca. 370 v. Chr.]:Politeia (DasHöhlengleichnis). In: ders.: SämtlicheWerke, Zweiter Band.Hg. v.

Ursula Wolf. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 420/514a. (Im Folgenden zitiert

als: Platon: Politeia (Das Höhlengleichnis).)

209 Vgl. ebenda, S. 420/514bf.

210 Ebenda, S. 421/515bf.

211 Ebenda, S. 421/515c.

212 Ebenda, S. 421/515d.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 421/516a.

215 Ebenda, S. 421/516a.

216 Ebenda, S. 422/516b.

217 Ebenda, S. 422/516bf.

218 Ebenda, S. 423/517bf.

219 Ebenda, S. 420/515a.

220 Vgl. ebenda, S. 420/514a.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 139

der Geburt eines Menschen ginge seine fassbare Erinnerung verloren.221 Es gibt hier

also eine Urform der Dinge: eine Form, nach der die Dinge geformt werden, eine Form,

an die der Mensch sich erinnert und die ihm so das Erkennen der Dinge ermöglicht.

Denn obwohl »die Gegenstände der sinnlich wahrnehmbaren Welt dem Wechsel und

der Veränderung unterworfen sind, sind sie im Hinblick auf die sie prägenden Ideen

miteinander identisch«222. Löwe bleibt also Löwe, insofern er durch die Idee der Löwen

geprägt wurde; dieser eine erscheinende Löwe kann demnach niemals einzigartig sein,

denn in seinem Wesen ist er vergleichbar, er ist, wie jeder andere Löwe auch, von der

Idee der Löwen geprägt. Nur seine Idee, die unerkennbar für den Menschen bleibt, ist

einzigartig. Diese Lehre zeichnet das Bild einer Welt, in der es keine einzelnen Dinge

geben kann, sondern nur eine Uridee, die jedes Ding in Erscheinung treten lässt, in-

dem sie es in Übereinstimmung ihrer Eigenschaftenmit jenen ihres Urbildes erkennbar

macht.

Benjamins Rede von den Ideen beschreitet völlig andere Wege. Zunächst scheint sie

so, wie sie uns im Trauerspielbuch begegnet, auf eine Darstellung der Wahrheit hin-

zuweisen, die vergangen und unzugänglich ist. Die Zeit des Hörens scheint vorüber,

die Begriffe scheinen unabänderlich von den Dingen Besitz ergriffen zu haben – was

aber, wenn der Verfall der Sprache gar nicht zeitlich zu denken wäre?Wenn sich das Er-

tauben in jedem begrifflichen Sprechen neu vollzöge? Wenn das Einzelne immer noch

gegenwärtig wäre und der Begriff überwunden werden könnte? Wie aber sollte sich

denn eine Idee in der Welt zeigen können? Um zu sein, müsste sie dargestellt werden.

Eine solche Ideendarstellung ist nach Benjamin aber überhaupt nur vermittelt durch

Begriffe möglich. So heißt es im Trauerspielbuch: »Durch die Vermittlerrolle leihen die

Begriffe den Phänomenen Anteil am Sein der Ideen. Und eben diese Rettung macht sie

tauglich zu der anderen, gleich ursprünglichen Aufgabe der Philosophie, zur Darstel-

lung der Ideen.«223 Das bedeutet aber nicht, dass die Ideen sich in Begriffe verwandeln,

sondern nur, dass die Vermittlung der Ideen begrifflich geschieht. Sowird die Idee zwar

in Begriffen dargestellt, sie entzieht sich allem Begrifflichen aber dadurch, dass ihr ge-

rade dasjenige mangelt, was den Begriff ausmacht, da sich der Begriff immer durch

seinen Bezug zu anderen Begriffen bestimmt. Zum Verhältnis der Ideen zueinander

heißt es aber, dass sie »in vollendeter Isolierung für sich [stehen]«224.

221 »Platon denkt die Urbilder [sc. die Ideen] als Entitäten, die die erscheinenden Einzelgegenstände

in ihrer Reinheit verkörpern, jedoch vomMenschenmit seinen Sinnen nicht wahrgenommenwer-

den können. Allerdings hat die Seele eines jedenMenschen, wenn sie sich im Tod eines Menschen

vom Leib getrennt hat, die Ideen geschaut. Bevor jedoch die Seele bei der Geburt eines Menschen

sich wieder mit dem Leib verbindet, muss sie den Fluss Lethe (das Vergessen) durchqueren, so-

dass sie das, was sie geschaut hat, mehr oder weniger vergisst. Erkenntnis ist damit für Platon

nichts anderes als die Rückerinnerung der Seele angesichts eines erscheinenden Gegenstandes

an die vorgeburtliche Schau der Ideen.« (Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]: Handwörterbuch Philosophie.

Göttingen 2003, S. 659.)

222 Ebenda, S. 400.

223 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

224 Ebenda, S. 217f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Vom Schweigen des Guten

Diese Rede von einer Isolierung voneinander kann hier kaum bedeuten, dass sie

bloß in einem Negationsverhältnis zueinander stehen, sondern muss heißen, dass ein

Vergleich zwischen ihnen schlechthin unmöglich ist. Anders als die Begriffe haben die

Ideen keine Merkmale, in denen sie einander gleichen könnten. Jede der Ideen ist, wie

bereits gehört, »vollendet isoliert«, sie können in kein Verhältnis zueinander gesetzt

werden. Es sei also hier erneut an Platon erinnert, der die Sonne zur Idee aller Ideen

erhebt: Der erkennende Mensch wird als letztes, am höchsten Punkt seiner Erkenntnis,

imstande sein, diese ursprünglichste aller Ideen zu betrachten, die »alles ordnet in dem

sichtbaren Raume und […] gewissermaßen die Ursache [von allem] ist«225. Bei Platon ist

– wie sich gezeigt hat – die eine Idee der Ideen sonnenhaft, sie steht über den anderen.

Dasmuss heißen: Sie stehen in einem Verhältnis, sie gleichen sich in ihremDer-Sonne-

untergeordnet-Sein. Die eine Sonne nun, der die übrigen Ideen untergeordnet sind, ist

für Platon die »Idee des Guten«.Mit Benjamin lässt sich sagen »die Ideen sind das Gute«

– dass sie sie sind, weder als Vorbild über- noch der einen Idee untergeordnet – so wie

sich mit Arendt sagen lässt, das Gute liegt in den Menschen. Das Gute zeigt sich hier

wie dort im Denken einer absoluten Verschiedenheit. Benjamins Ideen sind jede für sich

solche Sonnen, stehen also in keinem Verhältnis. In diesem Sinne kann er schreiben,

dass die Wahrheit verhältnislos ist – somit auch die Ideen: »Wahrheit tritt nie in eine

Relation und insbesondere in keine intentionale. Der Gegenstand der Erkenntnis als

ein in der Begriffsintention bestimmter, ist nicht dieWahrheit. DieWahrheit ist ein aus

Ideen gebildetes, intentionsloses Sein. Das ihr gemäße Verhalten ist demnach nicht ein

Meinen im Erkennen, sondern ein in sie eingehen und verschwinden. Die Wahrheit ist

der Tod der Intention.«226

Wenn die ideenhafte Sprache, die Sprache der Wahrheit, ihremWesen nach ziellos

ist, kann sie nicht als bloßes Mittel eines sie bestimmenden Subjekts begriffen werden:

Die Wahrheit des Satzes bedeutet den Tod eines solchen Ziels. Als einfaches Mittel –

etwa der Politik – steht sie der formlosen Sprache am fernsten. Ichmöchte hier an Ben-

jamins Auseinandersetzung mit Martin Buber erinnern, der die Sprache als angemes-

senes Mittel begreift, im Namen der ›guten Sache‹ bestimmten Zwecken zu dienen. Für

Benjamin hingegen ist im bloßen Benutzen der Sprache das eigentliche Ziel einer jeden

Rede weitestmöglich verfehlt: »In wievielerlei Gestalten auch die Sprache sich wirksam

erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermittlung von Inhalten, sondern durch das

reinste Erschließen ihrer Würde und ihres Wesens tun. […] Als Mittel genommen wu-

chert es.«227 Diese Aussage könnte leicht als Aufruf zur Untätigkeit missdeutet werden;

vielmehr aber geht es darum, eine Tat nicht als »mittelbares Resultat des Wortes«228 zu

verstehen, sondern den Ort zu finden, an dem »das Wort gerade nicht als ein Mittel in

praktischer Hinsicht gebraucht wird«229, gerade so aber erst wirklich tätig sein kann.

Denn tätig sein können wir nur als wir selbst, als Wer, und in dieser Weise erscheinen

225 Platon [ca. 370 v. Chr.]: Politeia (Das Höhlengleichnis), S. 422/516bf.

226 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 217f.

227 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom

Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 127.

228 Uwe Steiner [2011]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 595.

229 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 141

können wir nur, wenn wir sprechen, um uns einer Frage anzunähern, nicht, wenn wir

unser Sprechen und so uns selbst zumMittel nehmen, um über sie hinwegzukommen.

Auch die Darstellung der Ideen – von der eben die Rede war – ist nur durch Begriffe

möglich, sie geht aber anders vor sich, nimmt die Darstellung als Versuch, die eigene

Sichtweise auszusprechen, um sie dann im Zusammenhang mit Anderen wiederum in

Frage zu stellen. Benjamin beschreibt diese Darstellung als die ursprüngliche Aufgabe

der Philosophie; so schreibt er in einem Brief an Florens Christian Rang im Jahr 1923:

»[D]ie Ideen sind die Sterne im Gegensatz zu der Sonne der Offenbarung. Sie scheinen

nicht in den Tag der Geschichte, sie wirken nur unsichtbar in ihm. Sie scheinen nur

in die Nacht der Natur. Die Kunstwerke nun sind definiert als Modelle einer Natur,

welche keinen Tag also auch keinen Gerichtstag erwartet, als Modelle einer Natur die

nicht Schauplatz der Geschichte und nicht Wohnort der Menschen ist. Die gerettete

Nacht. […] Die Philosophie hat die Idee zu benennen wie Adam die Natur […].«230

Die Struktur der Ideenwelt muss im Sinne der vorangegangenen Ausführungen al-

so als eine diskontinuierliche bezeichnet werden: Jede Idee ist eine Sonne, diese Re-

lationslosigkeit muss eine jede Darstellung berücksichtigen. »Das philosophische Ge-

dankenreich entspinnt sich nicht in der ununterbrochenen Linienführung begrifflicher

Deduktionen, sondern in einer Beschreibung der Ideenwelt. Ihre Durchführung setzt

mit jeder Idee von neuem als einer ursprünglichen an. Denn die Ideen bilden eine un-

reduzierbare Vielheit. Als gezählte – eigentlich aber benannte – Vielheit sind die Ideen

der Betrachtung gegeben.«231 Der Gang von einer Idee zur anderen kann somit nie-

mals eigentlich ein Gang sein, sondern fordert immer einen Sprung, ein Absetzen.232

Benjamin fasst dies in der Rede vom immer neuerlichen Atemholen: »Ausdauernd hebt

das Denken stets von neuem an, umständlich geht es auf die Sache selbst zurück. Dies

unablässige Atemholen ist die eigenste Daseinsform der Kontemplation. Denn indem

sie den unterschiedlichen Sinnstufen bei der Betrachtung eines und desselben Gegen-

standes folgt, empfängt sie den Antrieb ihres stets erneuten Einsetzens ebenso wie die

Rechtfertigung ihrer intermittierenden Rhythmik.«233

Dass Benjamin diese Bezeichnungwählt, umdas immer neue Aussetzen undwieder

Anheben des Denkens zu umschreiben, das dem Ideen-Wesen der Dinge sich entgegen-

spricht, muss aufhorchen lassen: Atemholen, Einatmen, ist ja nicht nur ein Absetzen,

eine Unterbrechung des Atmens, sondern zugleich die Voraussetzung des Lebens. Es

ist die Lücke, die das Sein dessen, nach dem sie kommt, wie auch dasjenige dessen, vor

dem sie aussetzt, möglich macht. Dieses Atemholen, das die Diskontinuität der Ideen

zeigt, bedeutet so gleichzeitig den Tod der Intention – des einen selbstverständlichen

Verlaufs – und das Leben der einzelnen Wahrheit. Wir können nicht, ohne abzusetzen,

ohne neuen Atem zu schöpfen, von einer Idee zur anderen gehen. In der Schriftform

230 Walter Benjamin [1923]: Brief an Florens Christian Rang. In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhand-

lungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 889.

231 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 223.

232 Zum »Sprung in dieWahrheit« siehe: BerndWitte [1985]:Walter Benjamin.Mit Selbstzeugnissen und

Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 61.

233 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Vom Schweigen des Guten

eines Textes lässt sich ein solches Absetzen in den Zwischenzeilen, dem weißen Raum,

der sich zwischen den Zeilen sowie zwischen jedem einzelnen Wort zeigt, ausmachen.

Benjamin hat diesen Eindruck im Aufbau vieler seiner Texte noch verstärkt, indem er

regelmäßig wiederkehrende Leerzeilen einfügt. Diese scheinen innerhalb der einzelnen

Kapitel, zwischen den je einzelnen Gedanken auf, um dadurch nicht nur ein Abbrechen

heraufzubeschwören, sondern auch andere Verknüpfungen zwischen den bereits ver-

gangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also ihre eigene Diskontinuität zu

zeigen.

Wenn wir also nach dem Wesen des Einzelnen fragen, müssen wir nach dessen Idee

fragen. Nachdem ich hier mit dem vertraut gemacht habe, was Benjamin mit diesem

Wort meint, möchte ich mich nun mit dem reinen Ausspruch dieser Idee, mit dem Er-

scheinen der Idee in derWelt, befassen.Dieses Erscheinen im Ausspruch heißt bei Ben-

jamin Name, im Namen erscheint das Ding in seiner Einzelheit. Dieser Name nennt,

ohne aber zu bezeichnen. Er bedeutet ein Erkennen im Ausspruch, das einem gewöhn-

lichen Sprechen versagt bleiben muss. In Kafkas Schloß heißt es an einer Stelle: »Sie

deuten, Herr Vorsteher«, sagte K., »den Brief so gut, daß schließlich nichts anderes

übrigbleibt als die Unterschrift auf dem leeren Blatt Papier.«234 Die Deutung – das im-

mer erneute Durchgraben der alten Sprachschichten – bringt der Leere näher, da sie

das Feststehende, scheinbar Unveränderbare in Frage stellt. Neuanfang wird dort denk-

bar, wo die Deutung das Gesetzte ganz zum Verschwinden bringt und auf diesem Weg

Raum schafft für das je Einzelne, niemals Festsetzbare. Was dann übrigbleibt, ist nur

noch eines, das wahrhaft Einzelne: der Name.

4.2.2 »Und da kam das Meer, und gab ihm einen Rufnamen und einen Zunamen

der Wind.«235 Die Stufen der Sprache

Es soll hier nun um ein Sprechen gehen, das nicht formhaft ist, in dem die Ideen er-

scheinen. Was aber ist Sprache anderes als Form, was ist sie anderes als ein Mittel,

um Gedanken Ausdruck zu verleihen, um zu Anderen von den Dingen zu sprechen? Es

muss hier um ein Sprechen gehen, das nicht bloß vergleicht – trotzdem aber: ein Spre-

chen.Wie oben bereits erwähnt, ist die Namensprache streng von einem darstellenden

Sprechen zu trennen, beide aber stehen in verschiedener Weise in Bezug zu den Ideen.

Hier soll es nun um die Namensprache gehen. Zunächst muss die Frage lauten: Was ist

überhaupt Sprache? Bei Benjamin heißt es: »Jede Äußerung menschlichen Geistesle-

bens kann als eine Art der Sprache aufgefaßt werden, und diese Auffassung erschließt

nach einer wahrhaften Methode überall neue Fragestellungen. […] Sprache bedeutet in

solchem Zusammenhang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip in den

betreffenden Gegenständen: in Technik, Kunst, Justiz oder Religion. Mit einem Wort:

jede Mitteilung geistiger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das Wort nur

234 Franz Kafka [1922]: Das Schloß. In: ders.: Gesammelte Werke in zwölf Bänden, nach der Kritischen

Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 20018, S. 90.

235 Vgl. Rafael Alberti [1929]:Der Engel aller Engel. In: ders.: Über die Engel/Sobre los ángeles: Gedichte.

Übers. v. Fritz Vogelgsang. 1981, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 143

ein besonderer Fall, der der menschlichen, und der ihr zugrunde liegenden oder auf

ihr fundierten (Justiz, Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht nur

über alle Gebiete menschlicher Geistesäußerung, der in irgendeinem Sinn immer Spra-

che innewohnt, sondern es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Ding weder

in der belebten noch in der unbelebten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Spra-

che teilhätte, denn es ist jedemwesentlich, seinen geistigen Inhaltmitzuteilen.«236 Alles

ist also Sprache, in allem Einzelnen liegt die Möglichkeit des Ausgesprochen-Werdens.

Jedes Ding der Welt hat in dem Sinn an der Sprache teil, dass es einen geistigen In-

halt hat, der in Sprache verwandelbar ist. Die menschliche Sprache, um die es uns hier

gehen soll, ist selbst aufs Innigste verflochten mit den Sprachen der Dinge, um nicht

zu sagen: mit ihnen eins. So ist das Sprechen der Menschen Ausdruck der Sprache der

Natur, Öffnung des geistigen Inhalts. Sind das also die verschiedenen Sprachen, diese

menschliche und jene dingliche? Aber was soll das überhaupt heißen, dass die Dinge

sprechen, dass sie einen geistigen Inhalt mitteilen?

Es sollen zunächst die verschiedenen Sprachen betrachtet werden: In seinem Sprach-

aufsatz Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen unterscheidet Benjamin

zwischen der göttlichen sowie zwei Stufen dermenschlichen Sprache. Benjamins Über-

legungen zu den Sprachstadien nehmen ihren Ausgang von der biblischen Überliefe-

rung, die wenigstens zwei Weisen, Mensch zu sein, kennt. Der Sündenfall markiert

die Grenze zwischen dem paradiesischen Zustand und dem nachparadiesischen, dem

abgefallenen und gerichteten Stand. Benjamin ist hier vor allem an dem Moment, der

sich am Baum der Erkenntnis zeigt, und der Wandlung, die sich in dessen Folge ereig-

net, gelegen. In der Tora ist zwar nicht ausdrücklich von einem Wandel der Sprache

die Rede, Benjamin liest aber die genannte Stelle in diesem Zusammenhang. Mit der

Verbannung aus dem Paradies wandelt sich auch und vor allem, man möchte so weit

gehen zu sagen: einzig und allein, die Sprache des Menschen. Vor dem Sündenfall ist

die Sprache der Menschen zu einer unmittelbaren Erkenntnis der Dinge fähig. Benja-

min spricht hier von der »reinen«237 Sprache.

Diese reine Sprache benennt, ohne zu vergleichen, sie spricht das Wesen der Dinge

aus, sie nennt sie bei ihrem Namen; ich werde sie von nun an mit Benjamin Namen-

sprache nennen. Es findet keine Benennung als Zuordnung von Zeichen statt, die die

Dinge charakterisieren, typisieren, kategorisieren, sondern in der Nennung der Dinge

liegt bereits die Erkenntnis ihres Wesens. Es zeigt sich also nichts Dahinterliegendes

durch das Wort, sondern das Geistige erscheint im Wort.238 Was hier also nennt, ist:

236 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 140f.

237 Vgl. ebenda, S. 153.

238 Vgl. ebenda, S. 143f.

Die Bezeichnung eines Dahinterliegenden, eines Wesens, das hinter dem liegt, das offensichtlich

ist, birgt Schwierigkeiten, entspricht es doch beim ersten Hinsehen dem platonischen Gedanken,

dass eigentlich nichts, was wir sehen, da ist, dass so also kein Einzelnes existiert, sondern immer

nur die Idee ›dahinter‹. Benjamin versucht dagegen gerade das Einzelding hervor-zu-schreiben.

Trotzdem scheint es mir richtig, von einem solchen Dahinter zu sprechen, da Benjamins Beschrei-

bungen der Lücken jener Darstellungsweisen, die die Idee erscheinen lassen sollen, immer vom

Blick durch eben diese Zwischenräume und somit von dem Dahinter-Liegenden sprechen. Eines

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Vom Schweigen des Guten

der Name, bloß Name. So ist hier gesagt, dass es in diesem Stadium keine Form geben

kann – der Name kennt keinen Unterschied.Was der Name benennt, ist nicht zu sagen.

Jede Angabe eines Begriffs, den die Namen meinen, muss die Sache verfehlen, da die

Namen ja schlechterdings nichts meinen. Diese nichts meinenden, alles sagenden Na-

men sind das einzige, in demWahrheit liegt. Nehmen wir das Dreieck, um uns diesem

Gedanken anzunähern. Der Begriff ›Dreieck‹ wirft alle ›Dreiecke‹ zusammen und bleibt

diesen äußerlich, er sammelt sie unter sich. Der Name aber, der die reine Sprache ist,

hat teil an der Sache.

In einer Tabelle Benjamins, die Name, bedeutendes Wort und bloßes Zeichen ne-

beneinanderstellt, ist zum Namen zu finden: »Intentio prima: Der reine Name (bezieht

sich auf die substantia oder dasWesen. Ist jedoch nicht bedeutend, sondern etwas an der

Sache selbst, was sich auf ihr Wesen bezieht).«239 Dieser Bezug auf das Wesen des Dings

kennzeichnet die reine Sprache. Der Name ist also gerade nicht der Begriff, der dem

Ding zugeordnet wird, wie hier der Begriff ›Dreieck‹ für das Ding, das wir als ›Dreieck‹

bezeichnen. Denn den »Namen ›Dreieck‹ gibt es ebensowenig, wie es überhaupt Na-

men für die allermeisten Gegenstände in der Sprache gibt. Diese kennt nur Wörter für

sie, in welchen die Namen verborgen liegen.«240 Kraft des Begriffs haben »die Wörter

ihre Intention auf den Gegenstand; sie haben durch den Namen an ihm teil. Der Name

ist in ihnen nicht rein, sondern an ein Zeichen gebunden.«241 Trotz dieser Intention

aber, die die Worte durch den Begriff erhalten, liegen die Namen in den abgenutzten

und abgegriffenen Worten weiterhin verborgen.

Die Namen jedoch, die die reine Sprache nennt, sind nicht gebunden; sie nennen

die Dinge, ohne sie in einen Bezug zu setzen. Die Benennung der Wesen der Erde wird

in der Genesis wie folgt beschrieben: »Nun bildete das ewige Wesen, Gott, aus dem

Erdenreiche alles Wild des Feldes und alles Geflügel des Himmels und führte sie vor

den Menschen, um zu sehen, wie er es nennen werde. Und jedes lebendige Tier, wie es

der Mensch nennen würde, so sollte sein Name sein. Der Mensch nannte die Namen

allerlei Viehs, allerlei Geflügels und allerlei Wildes.«242 Der Mensch nannte die Namen,

er erfand sie nicht, oder überlegte sich, welche die passenden seien, er nannte sie. Und

so hießen sie. Dieses Benennen der Wesen der Erde ist es, was Benjamin reines Spre-

chen nennt. Es benennt die Dinge so, wie sie heißen, es kennt den Namen der Dinge,

weil dieser sich aus ihnen hinausspricht. Die Dinge selbst sind es, die in ihrem Namen

erscheinen, die ihr Wesen aussprechen. Das, was dieses reine Sprechen also ausmacht,

ist nicht die genaue Kenntnis aller Namen der Wesen der Welt oder ein besonderes

der Bilder, die das vor Augen führen, ist jenes der Arkaden, die das Hinter-ihnen-Liegende, im

Gegensatz zu einer Mauer, nicht ganz verdecken: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des

Originals, Wörtlichkeit die Arkade.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.)

239 Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russellschen Paradoxons, S. 12. [Hervorhebung der Au-

torin.]

Zu den anderen beiden heißt es: »Intentio secunda: Das bedeutende Wort (enthält den Namen

gebunden, bezieht sich undeutlich auf das Wesen); Intentio tertia: Das bloße Zeichen (bezieht

sich auf das Bedeutende).«

240 Ebenda, S. 14.

241 Ebenda.

242 Die Tora, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 145

Einfallsvermögen, zu wem wohl welcher Name passte, nein: es ist der Ge-hör-sinn, der

Adam sie in ihrem Wesen, in ihrer Einzelheit erkennen lässt. So ist es nicht etwa die

Kenntnis bestimmter Worte, die den Menschen nach dem Verzehr des Apfels vergeht,

sondern ihr Gehör.

Ich möchte kurz auf den dritten Stand der Sprache zu sprechen kommen: Diese

höchste aller Sprachen ist die göttliche; an dieser Stelle ist sie nur insofern von Bedeu-

tung, als sie es ist, die den Dingen ihren Namen verleiht, in dem sie fortan existieren

und in dem sie sich aussprechen. Sie ist also in gewisser Weise die Begründung von

allem, der ursprüngliche, schöpferische Ausspruch, der die Dinge erst ins Leben ruft:

»Am Anfang war das Wort.«243 Es wird aber vor allem von den zwei anderen Sprach-

stufen zu sprechen sein: der reinen Sprache vor und der begrifflichen Sprache nach dem

Sündenfall. Die Wirklichkeit hat die Worte Gottes bis zum Rand mit alldem gefüllt, wovon Gott,

als er noch niemanden zum Reden hatte als sich allein, sprach: Die Bäume sind in sein Wort hin-

eingewachsen, die Fische seinemWort Fisch hinterhergeschwommen und schnell hineingeschlüpft

zwischen die Schuppen, die durch sein Reden von Schuppen schon da waren, die Vögel sind ihrem

von Gott schon ausgesprochenen Gefieder bis zum Himmel gefolgt und haben es übergestreift.244

Über die Namensprache wurde gesagt, dass sie das Einzelne in seinemNamen erkennt,

dass sie die Sprache der Dinge hört. Heißt das nun, dass jedes Ding eigentlich sprechen

kann, dass jedes sein Wesen aussprechen möchte? Das würde bedeuten, dass ein jedes

Phänomen der Welt in bestimmter Art an der Sprache teilhat. Benjamin sagt: »Es gibt

kein Geschehen oder Ding weder in der belebten noch in der unbelebten Natur, das

nicht in gewisser Weise an der Sprache teilhätte, denn es ist jedem wesentlich, seinen

geistigen Gehalt mitzuteilen.«245 Ein Baum ist nicht bloß Baum unter Bäumen, er ist

nicht bloß in diesem oder jenem anders als die anderen Bäume, er ist dieser eine Baum

und durch Begriffe nicht als Einzelner zu beschreiben. Dass da aber etwas ist, dass er

ist, scheint sich uns mitzuteilen. Betrachten wir einen Baum und erkennen seine ganze

Eigenheit, sind keine Begriffe auffindbar, die mitteilen könnten,wenwir da sehen. Aber

es gibt doch etwas, das da ist, das sich ausspricht –warum sonst sollten wir ahnen, dass

er nicht bloß ein Ding ist, das eben Baum heißt?

Die Dinge also wollen ihr geistiges Wesen mitteilen, dieses ist nicht die »Sprache

selbst, sondern etwas von ihr zu Unterscheidendes«246. Es muss folglich ein Unter-

schied gesetzt werden zwischen dem geistigen und dem sprachlichenWesen eines Din-

ges. »Das geistigeWesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern esmitteilbar ist.

Was an einem geistigenWesenmitteilbar ist, das ist sein sprachlichesWesen. Die Spra-

che teilt also das jeweilige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber nur, so-

fern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen liegt, sofern es mitteilbar ist.«247 Jedes

243 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

Im Johannes-Evangelium heißt es: »DasWort ward Fleisch. Im Anfang war dasWort, und dasWort

war bei Gott, und Gott war das Wort. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne dasselbe

ist nichts gemacht, was gemacht ist.« (Die Bibel, S. 110 (Joh 1,1-3).)

244 Jenny Erpenbeck [2004]:Wörterbuch. Frankfurt a.M. 2004, S. 59f.

245 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 140f.

246 Ebenda, S. 141.

247 Ebenda, S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Vom Schweigen des Guten

Ding hat demnach ein begriffliches Wesen, das aus Sprache besteht, und ein ideelles

Wesen, das aus Geist besteht. Wahrheit kann aber nur in der Idee bestehen, denn wie

soll sich Wahrheit in etwas finden, das nachträglich einem Ding hinzugefügt wurde

und das vor allem immer nur im Vergleich meinen kann, niemals aber wirklich eine

Einzigkeit. So teilt jede Sprache letztlich sich selbst mit: »Die Sprache der Lampe z.B.

teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen der Lampe, sofern es mitteilbar ist,

ist durchaus nicht die Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in der

Mitteilung, die Lampe im Ausdruck.« So ist das »sprachliche Wesen der Dinge […] ihre

Sprache«248. Wenn aber dieses sprachliche Wesen der Dinge ihre Sprache und dieses

das mitteilbare des Wesens ist, dann liegt die Wahrheit zwingend außerhalb der Spra-

che, wenigstens unserer begrifflichen. Der Mensch selbst teilt sein geistigesWesenmit,

indem er die Dinge benennt249; wenn also der Mensch in Worten spricht, so benennt

er. Für Benjamin ist das Wesen der Dinge ihre Sprache; in ähnlicher Weise kann sich

für Arendt der absolut verschiedene Mensch als er selbst nur in der Sprache – seiner

eigenen Aussprache – zur Welt bringen. Zugleich sind beide absolut Einzelnen auf die

Anderen angewiesen, darauf, dass sie gesehen und gehört werden – aussprechen kön-

nen sie sich nur, indem sie sich an jemanden richten, der sie als sie selbst erkennt. Der

Mensch kann als er selbst nur erscheinen, indem er benennt – indem er einer Sache

einen Namen gibt, indem er seine Gedanken ausspricht und in ein Urteil findet. In Vom

Leben des Geistes heißt es in diesem Sinn: »Die geistigen Tätigkeiten, selbst unsichtbar

und auf das Unsichtbare gerichtet, offenbaren sich nur in der Sprache. Ganz wie er-

scheinende Wesen in einer Welt der Erscheinungen den Drang haben, sich zu zeigen,

so haben denkende Wesen, die immer noch zur Erscheinungswelt gehören, auch nach-

dem sie sich geistig von ihr zurückgezogen haben, einen Drang, zu sprechen und so

zu offenbaren, was anderenfalls überhaupt nicht in der erscheinenden Welt enthalten

wäre.«250 Auch hier zeigt sich das Einzelne als erst in der Aussprache Seiendes.

In der abgefallenen Sprache ist ein Erschaffen der Dinge im Namen nicht mehr mög-

lich, unsere Sprache ist ein-deutig und versucht ständig einzuordnen. Den Dingen ei-

nen Namen geben muss uns heute heißen, im Versuch, das Einzelne wahrzunehmen,

über es zu sprechen. Die Geschichte des Sprachverfalls hier zu erzählen vermag genau

dies zu zeigen: dass ein bloß vergleichendes Sprechen das Einzelne immer verfehlen

muss. Und auch, dass der Mensch sich in dieser Sprechweise selbst verliert, dass er an

sich selbst vorbeispricht, dass er absolute Verschiedenheit an sich verleugnet. Einzig-

artigkeit ermöglichen kann nur die Mitteilung, Teilung des eigenen Selbst im Denken,

Teilung der Sache im gemeinsamen Gespräch: Die Teilung erst schafft Einzelheit. »Der

Name hat im Bereich der Sprache einzig diesen Sinn und diese unvergleichlich hohe

Bedeutung: daß er das innerste Wesen der Sprache selbst ist. Der Name ist dasjenige,

durch das nichts mehr, und in dem die Sprache selbst absolut sich mitteilt. Im Namen

ist das geistige Wesen, das sich mitteilt, die Sprache. Wo das geistige Wesen in sei-

ner Mitteilung die Sprache selbst in ihrer absoluten Ganzheit ist, da allein gibt es den

248 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 142.

249 Ebenda, S. 143.

250 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Das Denken 147

Namen, und da gibt es den Namen allein. Der Name als Erbteil der Menschensprache

verbürgt also, daß die Sprache schlechthin das geistige Wesen des Menschen ist; und

nur darum ist das geistige Wesen des Menschen allein unter allen Geisteswesen restlos

mitteilbar.«251 Der Mensch Dinge in ihrem Namen. »Nur durch das sprachliche Wesen

der Dinge gelangt er aus sich selbst zu deren Erkenntnis – im Namen.«252 Nennt er

aber die Rose Rose, schön, duftend, leuchtend, ist das natürlich kein Erkennen dieser

Rose, kein Name. Denn nein, das ist es nicht, das diese eine Rose ausmacht, nicht –

schön, duftend, leuchtend, es ist …– etwas anderes. Es ist dasjenige, was die Rose selbst

ausspricht, eben nicht das Rosen-artige, sondern ihr eigenster Ausspruch. Es gibt die-

ses da, dieses eine da und auch ein Erkennen dieser einen Rose als einer einzigartigen,

es gibt das Ringen um Wörter, Beschreibung, Zutreffendendes – und es gibt den Fehl-

schlag, das Verfehlen der Sache. Und dort, in diesem Moment der Unsicherheit und

dem Wissen darum, dass es eine Beschreibung niemals geben kann, dass es solche an

das Eine hinreichende Beschreibung niemals geben kann, niemals geben sollte, darin

findet sich wohl das geistige Wesen der Rose, dieser einen. Das Bedürfnis, die Dinge

zu beschreiben, sie in den Vergleich zu setzen, kommt nicht nur aus dem Willen zur

Verbesserung, sondern auch aus dem Drang, die Dinge festzusetzen und sie als Gan-

zes zu begreifen, sie einzuschätzen und zu berechnen. Ähnlich wie die Fotografie, die

einen unwiederbringlich verlorengehenden Augenblick festzuhalten versucht, will das

Beschreiben festzurren und für immer konservieren. Man fasst unter den Begriff, um

unveränderlich festzusetzen, was nicht festzusetzen ist, denn was wäre das Gerechte

noch, wenn es sich in diesem Begriff fassen ließe?

Das Denken, das einer Idee in Benjamins Sinne nach-denkt, versucht also sowohl

dem grellen Licht der Erkenntnis zu entkommen als auch zugleich durch ein immer

wieder neues Ansetzen, immer wieder neues Fragen und Weiterdenken, dem Einzel-

nen näherzukommen und es so immer wieder anders zu beleuchten: »Alles Denken« –

ich habe es weiter oben schon angeführt – »fängtmit der Alltagssprache an und entfernt

sich von ihr. Das Bedürfnis zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden

haben, daß Worte in ihrer gewöhnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«253

Denken legt die Lücke offen zwischen dem Begriff und dem absolut Verschiedenen und

versucht sich in der Beschreibung dessen, das ihm da begegnet. Es legt zugleich eine

Lücke frei in der Denkenden selbst, die im Denken zwei wird und so nicht schon vor

demDenkenweiß,was sich amEnde dieses Ganges zeigen wird.Denken ist ein Zusam-

mensetzen des bereits Gedachten in neuen Konstellationen, es bringt die verschiedenen

Perspektiven und Erfahrungen derjenigen zusammen, die da sprechen, und belichtet

so immer wieder in absolut anderer Weise.

Denken heißt insofern immer auch anfangen, und – in Thomas Schestags Worten –

»anzufangen heißt, mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt, aufzuhören. Der

Anfang ist kein Einsatz, sondern Aus-satz. Wer anfängt, setzt aus«254. Arendts Denk-

251 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 144.

252 Ebenda.

253 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

254 Thomas Schestag [2006]: Die unbewältigte Sprache, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Vom Schweigen des Guten

tagebücher – die Bücher also, in denen sie ihr Denken in eine Form zu bringen suchte

– sind durchsetzt von Zitaten und Dichtungen, die immer wieder anspringen und das

Denken unterbrechen, in andere Richtungen lenken, aufhorchen lassen. Benjamin äu-

ßert sich zur Verwendung von Zitaten in seinen Schriften folgendermaßen: »Zitate in

meiner Arbeit sind wie Räuber am Weg, die bewaffnet hervorbrechen und dem Mü-

ßiggänger die Überzeugung abnehmen.«255 Diese plötzlich hervorbrechenden Räuber,

diese aus dem Zusammenhang gebrochenen Einzelnen sind es, die den Weg zum Den-

ken eröffnen, indem sie unterbrechen, indem sie immer wieder in die Frage treiben.

Die Geburt des Jemand, von der bereits die Rede war, vollzieht sich – anders als

bei Kierkegaard – niemals in vollständiger Einsamkeit, sondern bedarf vielmehr eines

anderen Menschen, der mich in meiner Einzelheit erst erscheinen lässt. »Denken in

der Einsamkeit ist immer ein Gespräch mit mir selbst. Dies auch der Sinn vielleicht

aller Reflexiv-Verben, die gar nicht zurück-bezogen sind, sondern ursprünglich das so-

genannte Ich als zwei ansetzen. Erst in der Begegnung mit meinesgleichen […] werde

ich sozusagen mit mir identisch, werde ich Einer. Erst wenn ich mich einem Anderen

ausspreche, bin ich qua ich wirklich existent.«256 Das Denken ist in diesem Sinne kein

Mittel, vielmehr An-satz, ein Ansetzen zum Sprung.

255 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 108.

256 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.«1

Das Urteilen

Mit einer neuen Sprache wird der Wirk-

lichkeit immer dort begegnet, wo ein mo-

ralischer, erkenntnishafter Ruck geschieht,

und nicht, wo man versucht, die Sprache an

sich neu zu machen, als könnte die Sprache

selber die Erkenntnis eintreiben. Wo nur

mit ihr hantiert wird, damit sie sich neuartig

anfühlt, rächt sie sich bald und entlarvt die

Absicht. Eine neue Sprache muß eine neue

Gangart haben, und diese Gangart hat sie

nur, wenn ein neuer Geist sie bewohnt.

Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen

Im Denken also ist der Mensch er selbst nur im Moment seiner Zweiheit, in dem Mo-

ment, in dem er sich selbst als Frage und in der Frage begegnet. Dementsprechend

kann Arendt in ihrer Vorlesung zu Fragen der Ethik sagen, dass die »Pluralität [im

Denkprozess] wie im Keim gegeben«2 ist – hier schon kündigt sie sich an, denn die

absolute Verschiedenheit der Einzelnen ist nur in ihrer Zweiheit gegeben, die absolute

Verschiedenheit jedes Menschen kann sich nur zeigen in der Pluralität, der Einzelheit

eines jeden Menschen. Um in die Gemeinschaft treten und als ich selbst erscheinen zu

können, muss ich mir im Denken erst selbst begegnen. In diesem Sinne heißt es bei

Arendt, dass die »Grundsätze, nach denen wir handeln, und die Kriterien, nach denen

wir urteilen und unser Leben führen, […] letzten Endes vom Leben des Geistes ab[hän-

gen]«3. Im Denktagebuch formuliert sie den Zusammenhang so: »Handeln ist ›prakti-

1 Vgl. Friedrich Nietzsche [1885]: Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:

ders.: KSA 5: Jenseits von Gut und Böse, Zur Genealogie der Moral. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino

Montinari. München/Berlin/New York 19933, S. 12.

2 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 77.

Zugleich aber sind sie nicht nur nicht dasselbe, vielmehr gibt es »in unserer Welt […] keinen kla-

reren oder radikaleren Gegensatz als den zwischen dem Denken und dem Tun« (ebenda.). Und

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Vom Schweigen des Guten

sches‹ Denken, Denken ist ›vernehmende‹ (Vernunft), nämlich ›Sinn vernehmendes‹

oder sinnendes Handeln.«4 Das Urteilen ist also im Denken – in unserer Geistestä-

tigkeit – gegründet, das Denken aber bedarf genauso des Urteilens und Aussprechens,

um nicht zu »verschwinden«5: »Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch

mit mir sprechen, d.h. denken.«6 Im Sprechen kann das Neue nicht gemacht werden

– »als könnte die Sprache selber die Erkenntnis eintreiben«, als würde es reichen, dass

sie sich bloß »neuartig anfühlt«, nein: um eine wirklich »neue Gangart«, einen neu-

en Weg hin zum Einzelnen zu finden, muss solchem Gehen ein Denken vorausgehen,

muss diese neue Sprache – dieses Aussprechen des Neuen – ein wirklich »neuer Geist«

bewohnen7.

in einem Gespräch heißt es: »Das Denken in seiner Reinheit […] unterscheidet sich davon [sc. das

Handeln] – in dieserHinsicht hatte Aristoteles recht. … Siewissen, daß bei all denmodernen Philo-

sophen irgendwo in ihremWerk ein ziemlich apologetischer Satz steht: Denken ist auch Handeln.

Oh nein, das ist es eben nicht!« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in To-

ronto, S. 76.)

4 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 283f.

5 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.

München/Zürich 2012, S. 64. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Das Urteilen.)

Bei Opstaele heißt es in diesem Sinne: »Die Urteilskraft erfüllt in Arendts Werk eine […] verbin-

dende Funktion: Sie überbrückt die Kluft zwischen dem reinen Denken (dem Bereich des Geistes)

und derWirklichkeit (demBereich der empirischen Erscheinungen) und verbindet auf dieseWeise

Arendts Überlegungen über das Vermögen des Denkens mit ihrer Theorie des ›politischen Han-

delns‹ […]. Ohne diese verbindende Funktion der Urteilskraft bleibe das Denken von der Erschei-

nungswelt getrennt und hätte folglich keine Bedeutung für die Welt des menschlichen Miteinan-

der«. (Dag Javier Opstaele: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah

Arendts Philosophiebegriff.Würzburg 1999, S. 116.)

6 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 688.

7 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgenössischer Dichtung. Mün-

chen/Zürich 2011, S. 19f. (Im Folgenden zitiert als: Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen.)

[Hervorhebungen der Autorin.]

Hannah Arendt versuchte Ingeborg Bachmann 1962 »als Übersetzerin für Eichmann in Jerusalem

zu gewinnen.« (Thomas Wild [2011]: Uwe Johnson. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Ro-

senmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 167.) Im selben Jahr

schrieb sie an Piper, sie »brauche jemanden, der schreiben kann. Sonst hätte ich Ihnen nicht Inge-

borg Bachmann vorgeschlagen. Es ist ein großerUnterschied, eine Erzberger-Biographie halbwegs

korrekt ins Deutsche zu übersetzen oder für diese Art der Reportage den geeigneten Ton zu fin-

den. Das kann nur jemand, der entweder selbst ein Schriftsteller ist oder doch zumindest hätte

werden können.« (Hannah Arendt [1962]: Arendt an Piper. Unveröffentlichter Nachlass, Library of

Congress, Washinghton D. C., ohne Blattnummer; zitiert nach: Anne Bertheau: »Das Mädchen aus

der Fremde«, S. 127f.)

Einige Jahre später wird sie über eine Bachmann’sche Erzählung schreiben: »Ich habe zufällig hier

Simultan von ihr aufgestöbert.Was für eine reine Erzählerbegabung!« (Hannah Arendt [1974]: Brief

an Uwe Johnson. In: dies.: Johnson-Briefwechsel, Brief 44: Arendt an Johnson, Tegna, August 1974,

S. 132; zitiert nach: ebenda, S. 127.) Die Zusammenarbeit kam nicht zustande, wenn die Zuneigung

auch beidseitig war; Bachmann schreibt Arendt im August desselben Jahres: »Die große Sommer-

apathie ist schuld daran, dass ich noch gar nicht dazu gekommen bin, Briefe zu schreiben, und

doch habe ich, in Gedanken, über den Atlantik oft ein Blatt zu Ihnen geschickt, auf dem so viel

gar nicht steht, aber auf dem zumindest stehen sollte: dass ich so sehr froh war, Sie zu treffen und

zu Ihnen kommen zu dürfen. Ich habe nie daran gezweifelt, dass es jemanden geben müsse, der

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 151

Nachdem ich mich im letzten Kapitel eingehend mit dem Denken befasst habe, möchte

ich im Folgenden versuchen, mich Arendts Verständnis des Urteils zu nähern. Urteilen

heißt in ihremSinneweder, eine eigene, abgeschlosseneMeinung zu präsentieren, noch

heißt es, diejenige eines anderen Sprechenden einfachhin zu übernehmen. InWahrheit

und Politik ist zu lesen: »Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-

che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Standpunkte

der Abwesenden vergegenwärtige und sie so mit repräsentiere. Dieser Vergegenwärti-

gungsprozess akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertrete-

ne Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfühlung noch darum, mit Hilfe der

Vorstellungskraft irgendeine Majorität zu ermitteln und sich ihr dann anzuschließen.

Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzu-

geben, einen Standort in derWelt einzunehmen, der nicht dermeinige ist, undmir nun

von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«8Was Arendt dem Bösen zu-

schreibt ist demnach gerade das Gegenteil, nämlich der Unwille, »vom Gesichtspunkt

eines anderen Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen«9. In diesem Sinne bedeu-

ten die folgendenVersuche einer Annäherung an dasUrteilen zugleich eine Annäherung

an die Frage nach demGuten. Urteilen heißt den Ausführungen zufolge also weder, sich

in einen anderen Menschen hineinzufühlen, noch heißt es, aus den Meinungen Ande-

rer einen Wert zu errechnen. Es bedeutet, als ich selbst einen Standort einzunehmen,

der nicht der meinige ist.

Dass es hier um Meinungen geht, die – im ernstesten Sinne – ausgetauscht werden

sollen, muss zunächst stutzig machen, denn, so formuliert Ernst Vollrath, »wie kann

sich auf Meinungshaft-Ansinnbares ein Urteil im politischen Bereich so gründen, daß

aus ihm eine Verpflichtung zu erwachsen vermöchte, die anderen zugemutet werden

kann?«10 Die bloße Meinung hat keinen guten Ruf, Vollrath spricht gar von ihrer »me-

taphysischen Leidensgeschichte«11. An anderer Stelle betont er aber, dass es gerade um

diese Frage gehen müsse, dass bei Arendt »der politische Bereich vor allem auf dem Be-

zug von Meinung und Urteilskraft« beruhe und es dementsprechend »dieses Verhältnis

[sei], das den Kern des politischen Denkens von Hannah Arendt ausmacht«12. Vollrath

denkt dieses nun folgendermaßen: »Die Urteilskraft ist die Anwendung der Vernunft

auf Meinungen, in denen stets Besonderes, also Sichtbares, Einzelnes und Tatsächli-

ches unter die Regel eines angenommenen Allgemeinen gestellt wird.«13 Dies muss zu-

nächst logisch scheinen, Meinungen sind in ihrer Einzelheit unberechenbar und halten

sich nicht zwingend an Argumentationen oder die Vernunft; das Urteil könnte so als

der finale Richterspruch gelten, der diesen eine Form verleiht und der Verwirrung ein

ist, wie Sie sind, aber nun gibt es Sie wirklich, und meine außerordentliche Freude darüber wird

immer anhalten.« (Ingeborg Bachmann [1962]: Bachmann an Arendt. Unveröffentlichter Nachlass,

Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005049; zitiert nach: ebenda, S. 126.)

8 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

9 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 125f.

10 Ernst Vollrath [1977]: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977, S. 50.

11 Ebenda, S. 32.

12 Ernst Vollrath [1972]: Hannah Arendt über Meinung und Urteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah

Arendt. Materialien zu ihremWerk. Wien 1979, S. 85.

13 Ebenda, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Vom Schweigen des Guten

beruhigendes Ende setzt. Es wird sich im Folgenden zeigen, dass es Arendt vielmehr

um das Gegenteil zu tun ist: eine Ermächtigung der einzelnen Stimme, die unter keine

allgemeine Regel zu bringen ist. Das Einzelne von verschiedenen Standpunkten aus zu

betrachten heißt gerade, es nicht zu subsumieren; vielmehr ist mit diesem Anspruch

der Versuch verbunden, diesem Einen da sprechend zu begegnen. Dementsprechend ist

unter einer Meinung dasjenige zu verstehen, das aus dem Denken, dem Zwiegespräch

kommend im Gespräch unter Vielen dann zur Ausbildung gelangt.

Linda Zerilli spricht in Bezug auf das Urteilen von einer »Praxis des Zählens«: »Politi-

sches Denken erfordert, dass wir der Pluralität Rechnung tragen, dass wir die verschie-

denen Standpunkte und Meinungen, die […] als eine Bedingung für einen erweiterten

Begriff von Objektivität oder innerweltlicher Realität beschrieben wurden, zählen […],

und damit ist möglicherweise eine Infragestellung oder Veränderung unserer Kriterien

verbunden.«14 Alle im letzten Kapitel angeführten Positionen, die gerade den sozialen

Fragen die zentrale Bedeutung für jede politische Gemeinschaft zuschreiben, müssen

einzig für ausschlaggebend halten, dass jede Stimme in gleicher Weise gezählt wird

– deshalb, weil es dort nicht um offene Fragen geht, sondern um die Durchsetzung

von festgesetzten Zielen. Zerilli bleibt allerdings nicht dort stehen, sondern zieht zu-

sätzlich in Betracht, dass die eigenen Kriterien durch solche Abzählung (und vielleicht

Überstimmung) verändert werden könnten. An anderer Stelle schreibt sie, es könne

nicht darum gehen, »lediglich mehr und mehr Perspektiven auf die Welt anzuhäufen,

vielmehr geht es darum, wie man lernen kann, diese anderen Perspektiven als solche

zu zählen, die etwas über die Welt offenbaren.«15 Demnach geht es niemals nur um die

eine zählbare Stimme, sondern darüber hinaus immer auch um dieWelt, die sich durch

14 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 196f.

15 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016, S. 39. (Im Folgenden

zitiert als: Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment.) [Übersetzung der Autorin.]

Ihre Überlegungen gehen auf diesem Weg in eine ähnliche Richtung, wie sie viele Kritikerinnen

an Arendts Trennung sozialer und politischer Fragen eingeschlagen haben: Beim Urteilen gehe es

nicht um den »Inhalt eines Urteils, sondern seinenModus« (Ebenda, S. 81). Diese Betrachtungswei-

se ermögliche es, Arendts besonderes Verständnis des Urteilens besser zu verstehen: »Wennman

[…] denkt, dass der angemessene Sinn des politischen Urteilens das Beurteilen von Objekten ist,

die schon vor der Tätigkeit des Urteilens bestehen und ihr zudemäußerlich sind,muss es in der Tat

verwirrend scheinen, die erkenntnismäßige Dimension des Urteilens auszuschließen. Was sonst

könnte dieUrteilsfähigkeit beurteilen, wenn nicht die Bedeutung dieser Objekte?Wenn aber –wie

für Arendt – die Frage ist, was das Politische des Urteilens als dessenModus (Form) ist, anstatt es an

der jeweiligen Sorte vonObjekt (Referent) zumessen, auf das sich das Urteil bezieht, ist Erkenntnis

nur ein Weg, auf dem ein Urteil vor sich gehen kann.« (Ebenda, S. 9.)

Meiner Ansicht nach reicht eine solche Sichtweise – ich habe es wiederholt betont – nicht aus, um

das Urteilen in Arendts Sinne zu verstehen: Zwar geht es ihr um die Art undWeise, in der sich die

Urteilenden einer Frage nähern, jedoch kann sich nicht jeder Frage in dieser Weise angenähert

werden, der Inhalt ist demnach nie unerheblich. Um sich in der von mir beschriebenen Weise

offen einer Frage zu nähern, wodurch alsdann ein Zwischenraum ermöglicht wird, muss es sich

umeine Frage handeln, deren Antwort nicht errechenbar ist; eine solche könnte – in Anlehnung an

Arendts Beispiel, in welcherWeisewir uns zu den Fortschritten der Technik positionierenwollen –,

danach fragen, inwiefern es für die Menschenwelt sinnvoll ist, Formen der künstlichen Intelligenz

zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 153

diese in besonderer Weise zeigt. Dennoch ist die Betonung des Zählens zunächst nicht

weiter verwunderlich; vielmehr handelt es sich dabei um das Prinzip der Demokratie:

Ein Mensch – eine Stimme. Diese Gleichheit vor dem Gesetz, die gleiche Gewichtung

der je eigenen Stimme ist keineswegs selbstverständlich und in diesem Sinne kann sie

auch im Urteil angedacht werden: Das Urteil jeder Urteilenden ist gleich zu bewerten,

jede hat dasselbe Recht zur Teilnahme am Gespräch. Auf die Bedeutung, die Arendt der

Gleichheit für ein Gespräch beimisst, bin ich weiter oben schon eingegangen.

Dennoch ist es dies meines Erachtens gerade nicht, was Arendt mit dem »erweiter-

ten Denken« meint: Gemäß dem obigen Zitat geht es dabei weder um Einfühlung noch

um die Ermittlung einer Mehrheit; vielmehr geht es darum, als ich selbst vom Stand-

punkt einer Anderen aus zu denken. Anhand einer Stelle aus Arendts Totalitarismus-

Buch lässt sich dies weiter verdeutlichen; dort weist sie auf den Unterschied zwischen

den vielen »Privatinteressen« und dem gemeinsamen Fragen im politischen Raum hin:

»Man hat häufig bemerkt, daß, wenn privates und öffentliches Interesse wirklich iden-

tisch wären, menschliches Zusammenleben mit nichts mehr Ähnlichkeit haben würde

als mit einem Ameisenhaufen. In Wahrheit entsteht der Schein einer Identität von Pri-

vatinteresse und Gemeinwohl dadurch, daßman sich einbildet,man könne durch bloße

Addition von Privatinteressen eine neue Qualität, das Gesamtinteresse erzeugen.«16 Es

geht nicht darum, das richtige Urteil zu berechnen, indem so viele Meinungen als mög-

lich zusammengenommen werden; die Möglichkeit der Menschen geht gerade über das

bloße Abzählen hinaus und liegt nicht bloß in einer Entscheidung, sondern in einem

Weiterdenken, das das eigene Eine-Stimme-Sein übersteigt und in dem erst absolute

Verschiedenheit im Gegensatz zu bloß zählbarer Unterschiedenheit möglich ist.

Urteilen in Arendts Sinne bedeutet also nicht ein Zusammenwerfen der verschie-

denen Standpunkte all jener, die zufällig in einer Diskussion anwesend sind, um dann

ein daraus resultierendes, berechenbares Endergebnis zu erhalten; vielmehr geht es um

die Eröffnung einer Zwischenwelt, in der das Neue, nicht Zählbare möglich wird. So-

phie Loidolt schreibt in diesem Sinne, dass die Tätigkeit des Urteilens einen Vorgang

meine, bei dem die Urteilende sich von einem Standpunkt entferne, der nur von ihren

privaten Interessen gestaltet sei; dieser würde erweitert, indem sie andere Sichtweisen

in Betracht zöge: »Dies aber läuft nicht auf die Addition verschiedener Privatinteressen

hinaus, sondern auf eine Reinigung und Generalisierung meines Urteils, das dadurch

umso mitteilbarer wird. Reflektierendes Urteilen will in die Öffentlichkeit – es benö-

tigt die Vorstellung anderer Perspektiven, um gebildet zu werden, und die Gegebenheit

von Anderen, um gehört zu werden. Urteilen ist demnach immer autonomes Urtei-

len innerhalb einer Gemeinschaft.«17 Es geht folglich weder um ein Zusammenrechnen

16 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 329.

Gutschker sieht Arendts Gedanken zur Pluralität in einem engen Verhältnis zu Aristoteles’ Idee

der Freundschaft. Solche bestehe dann zwischen Bürgern, wenn diese über »gemeinsame Inter-

essen (peri tōn sympherontōn) eines Sinnes sind«. Er verstehe unter diesen »etwas anderes als die

Summe je verschiedener Privatinteressen«; sie müssten vielmehr »die Polis im ganzen« betref-

fen. Aristoteles scheint also, so Gutschker weiter, mit der »homonoia«, der Freundschaft zwischen

Bürgern, Arendts »Verständnis von Pluralität im öffentlichen Raum gerecht zu werden.« (Thomas

Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 154.)

17 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 217. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Vom Schweigen des Guten

der verschiedenen Meinungen oder eine bloße »Ausschaltung des eigenen Interesses«18,

sondern um eine Ausweitung des eigenen Standpunktes.

In Was ist Politik? spricht Arendt von der »Fähigkeit, dieselbe Sache aus den verschie-

densten Gesichtspunkten zu erblicken«. Die Betrachtende »verbleibt in der Menschen-

welt, tauscht nur den eigenen natürlich vorgegebenen Standort gegen den der Anderen,

mit denen man in der gleichen Welt zusammen weilt, ein und erzielt so eine wahre Be-

wegungsfreiheit in der Welt des Geistigen, die der Bewegungsfreiheit im Physischen

genau parallel läuft«19. Urteilen bedeutet nicht nur die eigene Meinung aussprechen,

sondern das selbst Gedachte in die Welt bringen als etwas, das zuvor schon im Geis-

te von anderen Standpunkten aus betrachtet worden ist. Es bedeutet demnach nicht

bloß aussprechen, sondern immer auch aufhorchen und so einen Raum schaffen, in

dem ein Neudenken stattfinden kann. Dieses Zuhören und Schweigen ist es, das in je-

dem Verständnis des Urteilens als eines Berechnens unbedacht bleibt. Nur durch dieses

schweigende Bedenken der Anderen aber bildet sich jener Zwischenraum, den Arendt

Welt nennt. Die Urteilende also kann urteilen einzig unter den Vielen, in und zwischen

denen sie sich gewissermaßen bewegt, zugleich aber kann es Pluralität und gemeinsa-

mes Urteilen nur geben,wenn die Vielheit aus absolut Verschiedenen besteht, die als sie

selbst in die Welt treten. Damit Vielheit sich bilden kann, muss es die Einzelnen geben;

um als Einzelne aber in der Welt erscheinen zu können, brauchen wir die Anderen.

Diesem paradoxen Verhältnis von absoluter Verschiedenheit und Pluralität soll im

Folgenden weiter nachgegangen werden. Die Denkende strebt im Denken schon der

Vielheit entgegen, nicht aber der willkürlichen Masse, sondern den vielen Einzelnen;

im Denken schon möchte sie sich mitteilen und teilt sich so selbst entzwei. Für bemer-

kenswert halte ich, dass nicht nur das Urteil erst in der Mitteilung ist – das scheint

offensichtlich –, sondern auch das Denken selbst nur in dieser Teilung möglich ist; es

teilt und setzt so in der Mitte die Lücke, die als Welt für die Sprechenden erscheint:

»Denken und Handeln: Mitteilung ist die erste und darum entscheidende Realitäts-

gewinnung des rein Gedachten. Mitteilung steht in der Mitte zwischen Denken und

Handeln, weil beides ohne sie nicht wäre. Sie weist sofort nach beiden Seiten.«20 Das

Urteilen ist so auf zweierlei angewiesen: auf die Pluralität und die Ziellosigkeit seiner

18 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 97. [Hervorhebung der Autorin.]

19 Ebenda.

Sophie Loidolt findet ein sehr passendes Bild für diese Bewegung: »Wollte man es in einer Meta-

pher ausdrücken, könnte man die Erweiterung einer Denkungsart mit dem vergleichen, was pas-

siert, wenn jemand durch eine Landschaft oder eine Stadt wandert; indem er das tut, erlangt er

durch die Veränderung seiner Perspektive ein Bild und einen Eindruck seiner Umgebung. Das ist

etwas anderes, als die Stadt oder die Landschaft einfach aus dem Fenster meines Hauses zu sehen

(das wäre eine private, subjektive Perspektive), oder sie auf einer Karte zu begutachten (das wäre

eine objektive, neutrale Perspektive, eine Betrachtung aus der ›Vogelperspektive‹). Es ist außer-

demetwas anderes, als nur zu verstehen,wie es anderenMenschen erscheint (daswäre Empathie).

Hier bin immer ich es, der urteilt – aber ich bewege mich.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of

Plurality, S. 220.) [Übersetzung der Autorin.]

20 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 155

Aussprache, denn die Lücke, in der das Urteil möglich wird, muss offen sein und be-

darf der Vielen, die sie zwischen sich erst bilden. Was ein Urteil der Vielheit und ein

zielloses Tun in Arendts Sinne bedeutet, soll im Folgenden gefragt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Vom Schweigen des Guten

5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.«21 Das Urteil als Plurales

Der Zuspruch über das Wesen einer Sache

kommt zu uns aus der Sprache, vorausge-

setzt, daß wir deren eigenes Wesen achten.

Der Mensch gebärdet sich, als sei er Bildner

und Meister der Sprache, während sie doch

die Herrin des Menschen bleibt.

Martin Heidegger: Bauen Wohnen Denken

Urteilen bedeutet, so könnte man sagen, sich aus sich selbst herauslehnen – nicht nur

aber, um die Anderen sehen, hören, ansprechen zu können, sondern zugleich um – an-

dernorts – als man selbst zu erscheinen. Ich bin nur in dieser Herauslehnung, in dem

Moment, in dem die Anderen mich dort draußen sehen, hören, ansprechen. Zugleich

aber kann ich nur erscheinen, wenn ich mich als die absolut Verschiedene in mir zur

Welt gebracht habe, nicht also als bloß in der Vielheit Erscheinende. Arendt spricht in

der Vita activa vom daimon der Griechen, der auf der Schulter eines jeden Menschen

sitze, von ihm selbst jedoch nie erblickt werden könne: »[D]ies Wer, das für die Mitwelt

so unmißverständlich und eindeutig sich zeigt, [bleibt] dem Zeigenden selbst gerade

und immer verborgen […], als sei es jener daimon der Griechen, der denMenschen zwar

sein Leben lang begleitet, ihm aber immer nur von hinten über die Schulter blickt und

daher nur denen sichtbar wird, denen der Betreffende begegnet, niemals ihm selbst.«22

Dieser daimon steht gerade im Unterschied zu demjenigen, »was einer ist, im Unter-

schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so

weit zummindesten in der Hand und unter Kontrolle haben, daß es uns freisteht, sie zu

zeigen oder zu verbergen«. Dem gegenüber steht das einzelne »Wer-jemand-jeweilig-

ist« und dieses ist »unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkürlich in

allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun«23. Es zeigt sich im daimon demnach ge-

rade nicht, dass diese Bestimmte so und so zu beschreiben und dadurch erkennbar ist

– von diesen Eigenschaften könnte sie auch selbst berichten, sie könnte sich als eine

zeigen, die durch diese Eigenschaften alsgleich mit den Zuhörenden im Vergleich stün-

de. Das Selbst, das der daimon offenlegt, ist demnach keinesfalls das »Besonderte« von

dem Reckwitz spricht, »das Singuläre«, das »ein außergewöhnliches ›Profil‹ [zu] entwi-

ckeln«24 bestrebt ist. Der »Maßstab« – »wie man wohnt, was man isst, wohin und wie

man reist, wie man den eigenen Körper oder den Freundeskreis gestaltet« – ist eben

gerade nicht den Einzelnen zugehörig, nimmt sie nicht als absolut Verschiedene aus

dem Vergleich heraus, sondern soll »gestalten«, um etwas aus ihnen zu machen, sie zu

21 Vgl. Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 56.

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 219f.

Vgl. außerdem eine etwas frühere Stelle, an der Arendt vom »δαίμων [daimon] [spricht], der die

Menschen jeweils durchs Leben geleitet und ihre eindeutige Identität für andere ausmacht, aber

von ihnen selbst gerade nicht erblickt wird.« (Ebenda, S. 185.)

23 Ebenda, S. 220. [Hervorhebung der Autorin.]

24 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 157

»besondern«25. Zwar geht es darum, »den Durchschnitt hinter sich«26 zu lassen, nicht

aber darum, die durchgeschnittene Masse selbst zu verlassen. Solche ›Besonderten‹ be-

schreiben also im Gegensatz zum Wer der Einzelnen eine Auswahl aus dem Was-jeder-

allgemein-sein-kann. Das »Wer-jemand-jeweilig-ist« zeigt sich aber gerade in demjeni-

gen, das über diese Eigenschaften hinausgeht, das nicht einfach nur anders, sondern

absolut in seiner Eigenart ist.

Urteilen in Arendts Sinne können nur solch absolut Verschiedene, die durch ihre

eigene auch die Absolutheit der anderen Denkenden voraussetzen. Schon das einsa-

me Denken ist auf die Einbildungskraft angewiesen, da die Einzelne hier als Zweiheit

vorstellig wird. Um sich und Andere aber erkennen und sich so andere Denkweisen vor-

stellen zu können, ist zugleich immer auch das Gespräch nötig, in dem das je Gedachte

mitgeteilt wird. Was aber bedeutet dies Urteilen, dies Sich-Mitteilen der Einzelnen in

der Vielheit? Hannah Arendt schreibt 1961, das Urteilen sei »die bedeutendste Tätigkeit«

des Menschen durch die erst ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen«27 ermöglicht würde.

Dies bedeutet zweierlei: Zunächst, dass die Sprechenden keine Verlassenen sind, dass

sie mit Anderen die Welt bewohnen; außerdem, dass sie in der Mit-teilung die Welt in

Arendts Sinne erst schaffen, als diejenige Zwischen-Welt, die sich nur im Gespräch bil-

den kann. Die Zeit, in der Arendt dies niederschrieb, hielt von beidem wenig bereit, sie

war durch den Totalitarismus in allen ihren Grundwerten und Traditionen erschüttert

worden: Die totale Herrschaft, so schreibt sie in Verstehen und Politik, hatte den »Ruin

unserer Denkkategorien und Urteilsmaßstäbe ans Licht gebracht«28.

Ein weiterer Grund für einen Verlust des gemeinsamen Urteils ist der Fortschritts-

glaube. Wie sich in den Erläuterungen zu Arendts Auseinandersetzung mit Marx’ Fort-

schrittsbegriff gezeigt hat, begreift dieser das Weltgeschehen als Wirbel, »die sich bil-

den je nach den […] Aspekten, die sich gerade dem ohnehin Schwindelnden in schwin-

delnder Geschwindigkeit nacheinander und übereinander darbieten«29. Im Denktage-

buch heißt es dazu: »[D]ie Möglichkeit zu urteilen ohne den Anspruch, das Ganze in der

Hand zu haben, und sogar ohne etwas Dahinter-stehendes, Verborgenes zu verurtei-

len. […] Gibt man die Urteilskraft aus der Hand, wird in der Tat alles Schwindel.«30 Der

Glaube an einen unhinterfragbaren Fortschritt muss ein Urteil unmöglichmachen, weil

er keine Gegenwart zulässt, in der die Urteilende stehenbleiben, nachdenken und sich

im Gespräch zum Ausdruck bringen könnte. Er kann als eine Folge des Totalitarismus

betrachtet werden, der traditionelle Urteilsmaßstäbe durch die Unvergleichbarkeit der

Geschehnisse für ungültig erklärte und so den Wunsch nach einfachen Antworten laut

werden ließ. So stand Arendt vor der dringlichen Frage nach demUrteil, nach der Beur-

teilbarkeit desWeltgeschehens angesichts solcher Ereignisse, die außerhalb alles je Da-

gewesenen stehen und so aus dem Nichts überfallen, die in ihrer Unfassbarkeit schein-

25 Vgl. Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 9.

26 Ebenda, S. 8.

27 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 221.

28 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 122.

29 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 58.

30 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Vom Schweigen des Guten

bar außerhalb des Urteils stehenmüssen. In diesemAußerhalb-des-Urteils-Stehen liegt

nun vielleicht auch, dass der Mensch nicht mehr in der Welt sein kann, weil auch sie als

Welt nicht mehr ist. ›Welt‹ meint für Arendt nicht die Erde als Planeten unter anderen,

sondern den Raum, der zwischen den Menschen ist, wenn sie als Menschen miteinander

sprechen. In diesem Sinne ist Ur-teilen gleich einem »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« –

diese Welt nämlich ist nur als Geteilte, als solche zwischen Zweien sowohl der Einen als

auch der Anderen zugehörig. Dieses Zwischen, diese Welt nun ist der Ort, von dem aus

geurteilt werden kann – ohne diese geteilte Welt kann es ein Urteil nicht geben. Urteilen

muss also als Gespräch verstanden werden, wenn auch als bloß gedankliches, das ein

Zwischen herstellt.

Einzig das Gespräch bringt die Menschen zusammen, schafft Austausch, sodass ein

Verhältnis zutage tritt, das ihnen durch ihre Geburt gegeben ist: Das Mensch-Sein zeigt

sich, die Fähigkeit zum Neuanfang, der einzig im leeren Raum des Zwischen stattfin-

den kann. Diese Freiheit des Anfangens kann es für Arendt nur im öffentlichen Raum

geben. Ihr berühmter Ausruf »Der Sinn von Politik ist Freiheit«31 meint genau das: Der

Mensch in seiner Pluralität braucht andere Menschen, um handeln zu können, um frei

zu sein, Freiheit liegt nur im Politischen, im Gemeinsamen. Die Natalität der Men-

schen, das Faktum also, dass jeder Mensch als absolut Verschiedener existiert, ist auf

das Urteilen, das Gespräch zwischen den Menschen angewiesen, denn nur dieses lässt

die Selbst-Werdung zu, die dem Menschen durch seine Gebürtlichkeit offen steht. Nur

in der gemeinsamen Beurteilung offener Fragen, die leicht als solche erscheinen kön-

nen, die nicht angehen, die nicht betreffen, liegt die Freiheit der Wahl verborgen. Erst

im Urteil zeigt sich durch die anderen Perspektiven die je andere Möglichkeit, hier wird

die Selbstverständlichkeit aufgehoben und das Andere denkbar, die Einbildungskraft

erprobt. Allein diese »befähigt uns, Dinge in ihrer richtigen Perspektive zu sehen, das,

was nahe ist, in eine gewisse Distanz zu rücken, so daß wir es ohne vorgefaßte Mei-

nung und Vorurteil sehen und verstehen können, als ob es unsere eigene Angelegenheit

wäre. Dieses Distanzieren bestimmter Dinge und das Überbrücken der Abgründe zu

anderen ist Teil des Verstehensdialogs, für dessen Zwecke die direkte Erfahrung einen

zu nahen Kontakt herstellt und das bloße Wissen künstliche Barrieren errichtet. Ohne

diese Art von Einbildungskraft, die tatsächlich Verstehen ist, wären wir niemals in der

Lage, uns in der Welt zu orientieren. Sie ist der einzige innere Kompaß, den wir haben.

[…] Wenn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, müssen wir sogar selbst um den

Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dia-

log mit seinem Wesen teilzunehmen.«32 Die Einbildungskraft ist es, die ein Zwischen,

die Welt ermöglicht, weil sie das Selbstverständliche in Frage stellt. In dieser Möglich-

keit besteht die Freiheit des Menschen, hier liegt die Leerstelle, in der der Anfang sich

ausspricht. Diese Kraft ist nicht einfachhin gegeben, sondern ein Zusammenspiel der

Ausbildung der Zweiheit, die dann absolute Verschiedenheit bedeutet, und des in ein

Gespräch Tragens dieser Einzelheit der Person: durch ein In-die-Welt-Ragen-Lassen

ihrer Gedanken.

31 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 28.

32 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 159

Hannah Arendt befasst sich mit dem Urteil als der dritten Geistestätigkeit der Men-

schen im Rahmen der von ihr geplanten Trilogie zum Leben des Geistes. Sie behandelt

dort: Das Denken, das Wollen und eben – das Urteilen. Diese letzte Schrift zum Urteil

konnte sie nichtmehr zu Ende bringen und so besteht sie aus Fragmenten, die sich zum

größten Teil aus den Niederschriften ihrer Vorlesungen zu Kants Kritik der Urteilskraft

zusammensetzen; laut Ronald Beiner, dem Herausgeber der Textsammlung, sind hier

»die wesentlichen Texte von Arendt, die zu diesem wichtigen Thema existieren«33, ver-

sammelt. Jerome Kohn merkt an, dass wir in »Ermangelung des niedergeschriebenen

Werkes« kaum sagen können, »was ihre Ausführungen wohl beinhaltet hätten – man

kann aber festhalten, dass Urteilskraft das weltentrückte dialogische Denken meint,

das in die Welt zurückgekehrt ist; eine glücklichere Version von Orpheus und Eurydi-

ke sozusagen«34. Seyla Behabib spricht in Bezug auf Arendts »unvollendete Gedanken«

zum Urteilen von einem »hermeneutischen Rätsel«. Sie geht davon aus, »daß zwischen

dem Anfangspunkt ihrer Überlegungen zum Problem der Urteilskraft und dem Weni-

gen uns Überlieferten, das dem Druck übergeben wurde, ein Bruch [stattfindet], ein

roter Faden zerschnitten zu sein scheint«35. An späterer Stelle führt sie aus, dass dieses

Rätsel darin bestehe, wie Arendts Übergang vom Fragen nach dem »Verbindungsglied

zwischen Denken, Urteilen und moralischem Überlegen« zu Kants Kritik der Urteilskraft

zu verstehen sei. Dieser Schritt scheint ihr unmöglich »ohne eine umfangreiche Ana-

lyse oder einen entsprechenden Kommentar zu Kants Moralphilosophie«36 zu leisten,

definiere Arendt doch das Urteilen als Fähigkeit zur Trennung von Richtigem und Fal-

schem, Kant hingegen gehe es um diejenige zwischen Schönem und Nicht-Schönem.37

Ich komme gleich darauf zurück.

Was verstehen wir unter dem Urteilen im Allgemeinen? Unter einem Urteil versteht

die Logik zunächst jedes Aussagen von etwas als etwas; Urteilen in diesem weitesten Sinne

bedeutet also, den Dingen etwas zuzuschreiben. Hannah Arendt nun geht es in ihrem

Fragen nach dem Urteilen um das politische Urteil, dasjenige, das alle Menschen in ih-

rem Zusammenleben betrifft. Unter einem solchen Urteil verstehen wir gewöhnlich ein

Beurteilen bestimmter Dinge innerhalb bestimmter Bereiche, die dort von Personen

vorgenommen werden, die als besonders befähigt gelten: Sachverständige des Rechts,

33 Ronald Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philo-

sophie. Hg. v. Ronald Beiner. Übers. v. Ursula Ludz. München/Zürich 2012, S. 7.

Eva von Redecker merkt kritisch an, es habe sich »der Konsens eingebürgert, davon auszugehen,

dass im Großen und Ganzen vorliegt, was Arendt zum Urteilen zu sagen hatte.« (Eva von Redecker

[2013]: Gravitation zum Guten, S. 84f.)

Linda Zerilli hält es für sinnvoller – und dem möchte ich mich anschließen – zu fragen, »welche

Rolle das Urteilen in ihrer [sc. Arendts] vorliegenden politischen Theorie spielt«, anstatt ihre Hal-

tung auf dasjenige zu beschränken, das in Das Urteilen zusammengestellt ist. (Linda M. G. Zerilli:

A Democratic Theory of Judgment, S. xi.) [Übersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

34 Jerome Kohn [2020]:Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah

Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020, S. 136.

35 Seyla Benhabib [1987]:Urteilskraft unddiemoralischenGrundlagenderPolitik imWerkHannahArendts.

In: Zeitschrift für philosophische Forschung 41/4, S. 521.

36 Ebenda, S. 524.

37 Vgl. ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Vom Schweigen des Guten

der Wirtschaft, der Kunst. Für Arendt geht es hier allerdings gerade nicht um solche

Vereinzelten, die dann allein über etwas zu urteilen befähigt wären, das die meisten

Anderen nicht verstünden, sondern darum, zu zeigen, dass Politik gerade heißt, die

Menschen als Menschen dazu befähigt zu sehen, sich eine Meinung zu bilden. Auch Ze-

rilli weist auf die »auffallende Originalität« hin, die in Arendts Vorstellung liegt, dass

»jeder gewöhnliche demokratische Bürger«38 politische Urteilsfähigkeit besitze. Zudem

beschränkt sie sich als politische auf Fragen, die nicht die Notwendigkeiten, das reine

Überleben betreffen; vielmehr geht es hier um Fragen, die nicht technisch lösbar sind

und somit des gemeinsamen Gesprächs bedürfen. Urteile in dem engen Sinne, den

Hannah Arendt damit verbindet, beruhen weder auf Induktion noch Deduktion, sie

kommen also niemals durch logische Operationen zustande, da sie sich eben auf Ein-

zelnes, absolut Verschiedenes beziehen, das nicht durch etwas erfasst werden kann, das

auf Übereinstimmung in bestimmten Merkmalen beruht. Ein Urteil mündet nicht in

einer logischen Schlussfolgerung, sondern vielmehr in einer nur ihm zugänglichen Of-

fenbarung des »stummen Sinns«39. Die Antwort auf die Frage nach Richtig oder Falsch

wird gerne als durch Gesetze und Regeln feststellbar oder aber logisch nachprüfbar

angesehen, da sie immer auf rationalen Argumentationsketten beruhen müsse. Das

Urteilen in Arendts Sinne aber tritt gerade dort auf den Plan, wo das bloße Verglei-

chen endet, dort, wo die Frage wirklich Frage ist: Das Urteil betrifft so das Besondere

in seiner Besonderheit.

Aus diesem Grund gibt Arendt ihrem Verständnis des Urteilens dasjenige Urteil

Kants zum Vorbild, das man am allerwenigsten vermuten würde: das Geschmacks-

urteil. Über die Kritik der Urteilskraft sagt Arendt, diese sei »die einzige seiner großen

Schriften, in der sein Ausgangspunkt dieWelt und die Sinne und Fähigkeiten sind, wel-

che die Menschen im Plural zu geeigneten Bewohnern dieser Welt machen«40. Arendt

erläutert ihre Wahl in einem Vortrag folgendermaßen: »Wenn Sie sagen: ›Was für eine

schöne Rose‹, so kommen sie zu diesem Urteil nicht, indem Sie zunächst einmal sa-

gen: Alle Rosen sind schön, diese Blume ist eine Rose, deshalb ist die Rose schön.«41

Was hier also entgegentritt, ist nicht der allgemeine Begriff der Rose, sondern diese eine

Rose selbst. Die Urteilende bestimmt eine Rose als schön, nicht weil alle Rosen schön

und folglich diesem Begriff unterzuordnen wären, sondern weil es diese eine ist. So kann

jeder Mensch ein einzelnes Urteil über eine bestimmte Sache treffen und gerade darin

liegt das Hervorragende der Urteilskraft: Dort, wo das bestimmende Urteil, das Urteil,

das den Begriffen unterworfen ist, nicht mehr zu urteilen fähig ist, kann dieses Urteil

frei und spontan handeln.

38 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xi. [Übersetzung der Autorin.]

39 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 211.

40 Hannah Arendt [1964]: Kant’s Political Philosophy. Unveröffentlichter Nachlass, Library of Congress,

Washinghton D. C., Blatt 032259; zitiert nach: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsameWelt.

Übers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken.

Hannah Arendt und die Künste. Göttingen 2007, S. 140. [Übersetzung der Autorin.]

41 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 161

Das politische Urteilen dient demnach nicht dazu, die Geltung der zusammenkommen-

den Einzelurteile zu überprüfen; nur wenn sich ein Fragen aller Zielsetzung entschlägt,

kann es seine Offenheit bewahren. Es steht außerhalb der Nützlichkeit und ist nicht

notwendig, sondern ein »Ausdruck unserer Freiheit«, wie Linda Zerilli treffend sagt. Sie

weist darauf hin, dass »Arendts Beharren darauf, dass politische Urteile keine Wahr-

heitsbehauptungen sein können, […] selbst sonst wohlwollende Leser verwirrt« habe.

Als den berühmtesten unter ihnen macht sie Habermas aus, der Arendt »mehr oder

weniger beschuldigt habe, […] die Politik zu ästhetisieren, indem sie diesen Bereich als

durchMeinungen ausgezeichnet sah, die genauso wenig rationalen Bewertungsprozes-

sen unterzogenwerden könntenwie Geschmacksurteile«42. Habermas hält es für nötig,

»der Argumentation [zuzumuten] […], die Verallgemeinerungsfähigkeit von Interessen

zu prüfen, statt vor einem undurchdringlichen Pluralismus scheinbar letzter Wertori-

entierungen […] zu resignieren«43. An anderer Stelle spricht er davon, dass Arendt von

einem »heute überholten Begriff von theoretischer Erkenntnis, der auf letzte Evidenzen

baut«, abgehalten werde, »die Verständigung über praktische Fragen als rationale Wil-

lensbildung aufzufassen«. Dadurch sehe sie »zwischen Erkenntnis und Meinung einen

Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlossen werden«44 könne. Auch Seyla

Benhabib meint hier eine »normative Lücke« in Arendts Denken zu entdecken. Diese

»widersetz[e] sich dem rechtfertigenden politischen Diskurs, […] dem Versuch eines

Nachweises der Rationalität und Gültigkeit für unseren Glauben an die Universalität

der Menschenrechte, an die Gleichheit der Menschen und an die Verpflichtung, ande-

re respektvoll zu behandeln«. Durch ihre Trennung stifte sie »Verwirrung«, da ihr eine

»Rechtfertigung der normativen Dimension des Politischen [fehle]«45. Albrecht Well-

mers Kritik geht in ebendiese Richtung, wenn er sagt, Arendt sehe nicht, »dass ihre

negativen Charakterisierungen des Denkens und Urteilens« – nämlich, dass diese kei-

ne definitiven Ergebnisse hervorbrächten, eher destruktiv wirkten und dass ein Urteil

weder zwingend noch berechenbar sei – diese »nicht nur von wissenschaftlicher und

instrumenteller Rationalität abgrenzten, sondern das gesamte Feld der Begriffe, auf die

wir angewiesen sind, sobald wir eine Idee diskursiver Vernunft artikulieren möchten,

der Wissenschaft und Technologie überließen«46.

Das Bestehen auf einer Anwendbarkeit der Ergebnisse von politischen Gesprä-

chen muss den Versuch eines Andersdenkens, den Arendt in ihrem Urteilsbegriff

42 LindaM. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹: Imagination and Judgement in the Thought of Hannah

Arendt. In: Political Theory (33/2/2015), S. 159. (Im Folgenden zitiert als: Linda M. G. Zerilli: ›We Feel

Our Freedom‹.) [Übersetzung der Autorin.]

43 Jürgen Habermas [1973]: Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973, S. 149.

44 Jürgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion. Essays

über zeitgenössische Philosophen. Stuttgart 2011, S. 122. (Im Folgenden zitiert als: Jürgen Haber-

mas: Hannah Arendts Begriff der Macht.)

45 Seyla Benhabib [1996]:Hannah Arendt.Diemelancholische Denkerin derModerne.Übers. v. KarinWör-

demann. Hamburg 1998, S. 302f. (Im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib:Hannah Arendt. Die me-

lancholische Denkerin der Moderne.)

46 Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry

May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 42ff. [Über-

setzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Vom Schweigen des Guten

unternimmt, völlig verfehlen: Ihr geht es gerade nicht darum, aus den verschiedenen

Urteilen ein Verallgemeinerbares zu formen, das dann in der Folge auf sich ähnelnde

Einzelfälle anwendbar wäre, sondern jedes Zu-Beurteilende als Einzelnes, also immer

wieder Neues, zu befragen. Deshalb wählt sie das ästhetische Urteil, das das je Einzelne

bespricht und gerade nicht zu verallgemeinern sucht. In diesem Sinne hebt Kohn

hervor, dass Arendts »Überlegungen über die Urteilsfähigkeit nicht politische Urteile

[ästhetisieren], wie oft behauptet wurde, sondern […] im Gegenteil ästhetische Urteile

[politisieren] – etwas, das sie in Kants Werk für implizit vorhanden hielt. Es ist nicht

so, dass sie ästhetisches Urteilen in den Dienst politischer Zwecke stellte und es dazu

aus dem einen Bereich herausnahm und in einen völlig anderen transferierte; vielmehr

hielt sie ästhetische Urteile, wenn sie nach Kantischen Prinzipien gefällt werden, für in

sich politisch.«47 Hannah Arendt wählt das ästhetische Urteil aus diesem einen Grund:

dass es hier um das Einzelne, das absolut Verschiedene geht. Allgemeine Regeln, »ethi-

sche Normen, Sitten und Gebräuche« bergen immer die Gefahr, einfach ausgetauscht

werden zu können, so »wie der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«48;

ist man einmal bereit, etwas für selbstverständlich zu nehmen, kann dieses Für-

selbstverständlich-Nehmen selbst selbstverständlich werden, sodass es auch zukünftig

fraglos hingenommen wird.

Meines Erachtens geht es hier – ebenso wie in der oben geführten Diskussion um die

Trennung sozialer und politischer Fragen –nicht darum, verallgemeinerungsfähige Ur-

teile auszuschließen, sondern darum, sie nicht für die einzig mögliche oder einzig ent-

scheidende Form zu halten. Verallgemeinerte Urteile, Urteile, von denen angenommen

wird, dass jedes Mitglied einer Gemeinschaft ihnen zustimmen würde, und die in ih-

rer Form festgesetzt und dann auch befolgt werden müssen, sind grundlegend; solche

allgemeinen Urteile bilden unsere staatlichen Gesetze. Auch um ein Verständnis dieser

Gesetze zu ändern, kann es lohnen, Arendts Gedanken zu folgen, weshalb mir dieser

Ansatz keinesfalls sinnlos erscheint: Denn auch Gesetze sollten – wenn sie Vielen auch

unveränderbar erscheinen – immer verstanden werden als auf gemeinsamen Urteilen

basierend und also auch durch gemeinsames Urteilen wieder veränderbar. Ein Beispiel

wäre das Frauenwahlrecht, das nur deshalb gesetzlich eingeführt worden ist, weil der

Allgemeingültigkeit des geltenden Gesetzes widersprochen wurde. Benhabib wählt ein

anderes Beispiel; sie spricht von der »Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungs-

betrieben, die Frage etwa, wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat«

– auch dies könne »eine Angelegenheit von öffentlicher Bedeutung werden, wenn die

Legitimität jener, die diese Normen festlegen, ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.

Ähnlich kann die Öffentlichkeit (oder ein Teil der Öffentlichkeit) […] selbst komplizier-

te technische Fragen wie die Anzahl von Sprengköpfen auf Raketen, deren Zünddauer

47 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt. Übers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang

Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen

2007, S. 139. (Im Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsameWelt.)

48 Hannah Arendt [1964-65]:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 163

und ähnliches unter den Bedingungen demokratischer Legitimität für sich ›reklamie-

ren‹ und so zu unserer res publica machen.«49

Wenn aber alles gemeinsame, politische Sprechen darauf beschränkt wird, solcher-

lei zu bewältigen, muss eine Gemeinschaft für Arendt dasjenige verlieren, das ihre

einzelnen Mitglieder erst zu Menschen und die Gemeinschaft erst zu Menschenwelt

macht: die Freiheit des Neuanfangs. Die heutige Abgewandtheit von allem Politischen

wird nicht durch eine Beschränkung der negativen Freiheit hervorgerufen: Wir können

handeln, tun es aber selten. Dies scheint mir ein zentrales Problem der Gegenwart und

die Frage ist, wo die Gründe hierfür liegen. Im Versuch einer Antwort auf diese Frage

sind Arendts Gedanken wegweisend: In der Politik muss es um mehr gehen als bloß

um die Erreichung kurzfristiger Ziele und die Abschaffung von Schlechtem, es muss

auch darum gehen, der Gemeinsamkeit der Menschen wieder Raum zu geben, die dar-

in liegt, dass ein jeder absolut verschieden und so fähig ist, eine Sache auf ganz neue

Weise zu betrachten. Dieses Neue anders als eben als ›Neues‹ zu beschreiben ist deshalb

nicht möglich, weil es dann gerade neu nicht mehr wäre. Aus diesem Grund spricht

Arendt von Wunder und Vertrauen – denn dasjenige, in dem Freiheit liegt, zu katego-

risieren zu suchen, heißt immer auch, das Freie der Freiheit abzuschaffen. Durch diese

Bodenlosigkeit ist Arendts Annäherung leicht angreifbar, zudem ist es grundsätzlich

immer leichter, sich an Felsenfestem und Berechenbarem festzuhalten, als sich auf et-

was so Luftiges wie die Freiheit zu berufen.50 Der feste Grund aber, den die Menschen

unter großer Anstrengung schaffen, der Kampf um Gerechtigkeit und Gleichheit – was

ist er wert, wenn das menschliche Handeln, um dessentwillen all dies erkämpft wird,

gänzlich in Vergessenheit gerät?

Ein Verständnis des Urteilens, das dieses für verallgemeinerbar hält und es als etwas

denkt, bei dem es nur zu entscheiden gilt, welches Argument Überhand gewinnt, über-

geht den Zwischenraum, der für Arendt zentral ist: Im Sprechen werden nicht nur die

Meinungen einander gegenübergestellt, um amEnde dann eine unter ihnen auszuwäh-

len, sondern in diesem Zusammenstellen von Standpunkten ergibt sich ein Drittes, das

imWeiterdenken des Gesprächs entsteht. Dies ist die Möglichkeit des Neuanfangs, der

durch ein bloßes Errechnen von Überzeugungskraft gerade verunmöglicht wird. Ur-

teilen heißt über etwas sprechen, das nicht berechnet oder abgeglichen werden kann;

dementsprechend sagt Zerilli, Arendt sei der Ansicht, »dass gerade dasjenige, das kein

Gegenstand der Erkenntnis ist, eine Möglichkeit dazu bietet, die kritischen Aspekte der

Urteilskraft zu entwickeln. Dies ist dort der Fall, wo dasjenige, was Kant bestimmendes

49 Seyla Benhabib [1991]:Modelle des ›öffentlichen Raums‹, S. 103f.

50 Vgl. hierzu auch: »[E]ine Politik als Praxis der Überprüfung von Geltungsansprüchen, wie Haber-

mas sie versteht, erfordert nicht irgendeine Geltungstheorie, sondern eine Theorie objektiver Gel-

tung. Auch wenn sich Arendts Kritiker strikt gegen das philosophische Erbe des Objektivismus

oder einesmetaphysischenWahrheitsbegriffs verwahren, ziehen sie niemals die von Arendt anvi-

sierteMöglichkeit in Betracht, dass es eine für demokratische Politik spezifische Form der Geltung

oder Objektivität geben könnte, die nicht in der Anwendung von Regeln auf Einzelfälle besteht.

Dies verstellt ihnendenBlick dafür, dass Arendt tatsächlich eineAntwort auf dieGeltungsfrage be-

reithält – mit einemwesentlichen Vorbehalt allerdings: Für Arendt ist nicht Geltung die vordring-

liche Frage oder Aufgabe politischen Urteilens, sondern die Bejahung der menschlichen Freiheit.«

(Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 179.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Vom Schweigen des Guten

Urteilen nennt, überfordert ist oder versagt: Erst dort beginnt das wahre Urteilen.«51

Arendt weigere sich aus diesem Grund, das Urteilen »in Begriffen der Produktion ei-

ner normativen Grundlage für politisches Handeln zu definieren. Zuschauer produzie-

ren keine Urteile, die dann als Prinzipien für Handlung oder für andere Urteile dienen

könnten; sie schaffen den Raum, in dem die Objekte des politischen Urteilens, die Han-

delnden und die Handlungen selbst, erscheinen können, und verändern auf dieseWeise

unseren Sinn dafür, was zur gemeinsamen Welt gehört.«52

Bernard Williams Kritik an einem in dieser Weise rechnenden Verständnis von Moral

geht in ebendiese Richtung, wenn er »die Wissenschaft oder das Tatsachenwissen« als

Gegensatz zur Moral setzt: »Bei der Moral kommt es nicht darauf an, die Welt wider-

zuspiegeln, sondern sie zu verändern; es geht bei ihr um Grundsätze des Handelns,

um Entscheidungen und Verantwortlichkeit. Die Tatsache, daß gleich intelligente und

gleich gutinformierte Menschen in der gleichen Situation moralisch verschieden ur-

teilen können, besagt etwas über das Wesen der Moral – nämlich, daß man hier nicht

einfach alles der Verfassung derWelt in die Schuhe schieben kann.«53 Das absolut Neue,

das begegnet und zumUrteil aufruft, das die absolut Verschiedenen versammelt und ins

Gespräch drängt, ist also nicht nutzbar, indem seine Beurteilung nachfolgend anwend-

und brauchbar wäre – denn das müsste heißen, dass es ein solches Neues zukünftig

nicht mehr gebe, nur noch Ähnliches und Gleichartiges. Arendt sagt in diesem Sinne

an einer Stelle: »[W]ann immer wir mit etwas beängstigend Neuem konfrontiert wer-

den, ist unser erster Impuls, es in einer blinden und unkontrollierten Reaktion als stark

genug zu betrachten, um ein neues Wort zu prägen; unser zweiter Impuls scheint es

zu sein, die Kontrolle wiedererlangen zu wollen, indem wir leugnen, überhaupt etwas

Neues gesehen zu haben, indem wir so tun, als sei uns etwas Ähnliches schon begeg-

net; nur ein dritter Impuls kann uns wieder zu dem zurückführen, was wir am Anfang

gesehen und gewusst haben. Dort ist es, wo die Anstrengung des echten Verstehens

beginnt.«54

Wenn das Urteil in Arendts Sinne auch keine Ansprüche auf Geltung erhebt, so be-

ruht es trotzdem nicht in einer Weise auf Geschmack, wie es das gewöhnliche Begriffs-

verständnis vermuten ließe. Dieses würde bedeuten, jeder Mensch beurteile das sich

ihm Zeigende in einer Weise, die nur ihm verständlich sei und eines Weiterbedenkens

nicht bedürfe, da sich über Geschmack bekanntlich nicht streiten lässt. Von solch einer

Betrachtung des Urteils aber grenzt Arendt ihren Begriff des Urteils gerade ab. In The

Modern Concept of History spricht sie davon, dass in der Neuzeit die eine »Außenwelt, die

der menschlichenWahrnehmung ›objektiv‹ als ein unverändertes und unveränderbares

Objekt gegeben ist« zugunsten einer »Betonung des Sinnlichen als Sinnlichem« infrage

51 Linda M. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹, S. 163. [Übersetzung der Autorin.]

52 Ebenda, S. 179. [Übersetzung der Autorin.]

53 BernardWilliams [1972]:Der Begriff derMoral. Eine Einführung in die Ethik.Übers. v. Eberhard Bubser.

Stuttgart 1978, S. 42.

54 Hannah Arendt [1953]: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays in Un-

derstanding. (1930-1954) Formation, Exile, andTotalitarianism.Hg. v. JeromeKohn.NewYork 1994,

S. 325. [Dieser Abschnitt ist nur in der englischen Version enthalten; Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 165

gestellt werde, das als realer gelte »als das sinnlich wahrgenommene Objekt selbst«.

Weiter heißt es: »Gegen diese Subjektivierung, die nur ein Aspekt der weiterhin wach-

senden Weltentfremdung der Menschen der Neuzeit ist, konnten keine Urteile stand-

halten: sie wurden allesamt auf die Ebene der Empfindungen herabgesetzt und ende-

ten auf der Ebene der niedersten aller Empfindungen, der Geschmacksempfindung.

Unser Wortschatz ist ein sprechendes Zeugnis dieser Herabsetzung. Alle Urteile, die

nicht durch Moralprinzipien […] oder durch Eigennutz angeregt sind, werden als Ge-

schmackssachen betrachtet, und das ist kaum in einem anderen Sinn gemeint als wenn

wir sagen, die Bevorzugung von Muschel- oder Erbsensuppe sei eine Geschmackssa-

che.«55 Das eigene Urteil ist also immer der Versuch einer Antwort und Frage zugleich:

Es ist als es selbst ganz überzeugt und in sich einig, gleichzeitig ist es sich aber seiner ei-

genen Pluralität bewusst und so offen für die erneute Infragestellung; die Sprechenden

müssen es in einer Weise für besprechenswert erachten, die eine Frage überhaupt mög-

lichmacht. Der eigene Standpunkt wird zwar klar ausgesprochen, aber verschließt sich

nicht der Umdeutung. Nur diejenige, die ihre Meinung offen und deutlich zum Aus-

druck bringt, stellt sie auch zur Diskussion. Wäre diese Meinung eine unbestreitbare

Tatsache, würde sie nicht Anlass für ein Gespräch sein können; ebenso verhielte es sich,

wenn sie bloß beliebig wäre. OliverMarchart spricht in Bezug auf Arendts eigenes Spre-

chen von einem »Ethos des Klarsprechens«. Damit meine er ein »Sprechen, das größte

Deutlichkeit sucht. Deutlichkeit durchaus im Sinne begrifflicher Unterscheidung und

denkerischer Unterscheidungsfähigkeit, aber nicht etwa mit dem kartesianischen Ziel

einer Erkenntnis clare et distince, sondern mit dem Ziel möglichst deutlicher Positio-

nierung. Eine Positionierung, die nicht nur notwendigerweise die Bekämpfung alles

Schwammigen und Verwaschenen impliziert, sondern zugleich auch eine Angriffsflä-

che eröffnet.«56

Maike Weißpflug zufolge geht es in Arendts Urteilsverständnis nicht darum, ob ein Ur-

teil richtig sei, sondern um den »Kommunikations- und Austauschprozess«57, den es

ermöglicht, und so schlägt sie vor, Urteile »an ihrer Responsivität zu messen, an der

Möglichkeit und Bereitwilligkeit, sich auf die Perspektive der Anderen einzulassen«58.

DemUrteil jeden Bezug zumRichtigen abzusprechen scheint mir unangemessen: Muss

55 Hannah Arendt [1957]: The Modern Concept of History: Ancient and Modern. In: dies.: Between Past

and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 53. [Übersetzung der Autorin.]

Hier sei noch einmal auf eine Aussage John Lockes verwiesen, die zu Anfang bereits zur Sprache

kam: »Der Geschmack des Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wäre ein ebenso

vergebliches Bemühen, alle Menschen durch Käse und Hummern stillen zu wollen; beides kann

wohl diesen und jenen eine sehr bekömmliche Kost sein, andern aber kann es höchst zuwider

und unzuträglich sein. […] Das dürfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Altertums

vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im sinnlichen Genuß, in der

Tugend oder in der Kontemplation bestehe […].« (John Locke [1690]: Versuch über den menschlichen

Verstand. In vier Büchern: Erster Band (I & II). Übers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.)

56 Oliver Marchart [2008]: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Univer-

salismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politischen Denkens.

Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien 4. Frankfurt a.M. 2008, S. 189.

57 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

58 Ebenda, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Vom Schweigen des Guten

diese Haltung nicht auf eine Relativierung aller möglichen Meinungen hinauslaufen?

Weißpflug begegnet diesem Einwand, indem sie sagt, ein solches Plädoyer klinge »nur

auf den ersten Blick nach postmoderner Beliebigkeit, die auf Wahrheit vollständig ver-

zichtet.« Zur Bekräftigung weist sie auf eine Anmerkung hin, die Arendt in Bezug auf

Lessing anbringt; was bleibe, sei seine Aufforderung: »Ein jeder sagt, nicht was ihm

gerade einfällt, sondern was ihm ›Wahrheit dünkt‹. Die eigene Perspektive ergibt sich

aus demUnveränderlichen, das jederMenschmitbringt: seine Geschichte.Das bedeutet

eben nur, dass wir uns im Bereich des Politischen nicht auf zeitloseWahrheiten stützen

können, sondern immerwieder neu beginnenmüssen, darüber nachzudenken,was uns

als Wahrheit erscheint, und es bedeutet auch, die Gültigkeit unserer Überzeugungen

und die Grundlagen gesellschaftlichen Handelns stets aufs Neue zu überprüfen, zu hin-

terfragen und zu interpretieren.«59 Diesem Verständnis würde ich zustimmen, wenn

es mir auch falsch scheint, das eigene Urteil ausschließlich an seiner Empfänglichkeit

für andere Perspektiven zu messen. Die Offenheit für die Perspektiven der Anderen

bedeutet nicht, die eigene nicht ernst zu nehmen – es bedeutet die Erkenntnis, dass

das Einzelne nur durch die Sichtweisen der Vielen als es selbst erscheinen und erkannt

werden kann. Trotzdem aber geht es um dieses Eine und nicht um ein Verständnis unter

vielen, vielmehr eines, das der Urteilenden Wahrheit dünkt. Bei Zerilli heißt es dem-

entsprechend, dass das Urteilen – wenn es auch nicht zum Ziel hat, das Verallgemeine-

rungsfähige hervorzubringen, doch »die Frage nach demjenigen, das als wirklich oder

objektiv gilt – vielleicht als wahr – nicht gänzlich umgehen kann«60. Es ist schwer, die

Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur eine; aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig

wechselndes Gesicht.61 Es geht hier um eine Wahrheit, die sich nur im Gemeinsamen, die

sich nur zwischen den Vielen zeigt, die aus der Vielstimmigkeit derjenigen sich erhebt,

die miteinander sprechen.

Um einem solchen Dünken näherzukommen, muss die Urteilende zunächst Abstand

gewinnen. Dass sie zugleich tätig sein – innerhalb der Vielen ihre Meinung aussprechen

sowie die Standpunkte der Anderen einnehmen – und von außen zuschauen muss, hat

zu einigemMissverständnis geführt. So gibt es eine breite Debatte darüber, ob Arendts

Verständnis des Urteilens zweigeteilt sei, nämlich in früheren Schriften eine Hand-

lung meine, die in der Öffentlichkeit stattfinde, später aber die rein geistige Tätigkeit

der Zuschauenden.62 Einer der Vertreter dieser Ansicht ist Richard Bernstein, bei dem

es heißt, Arendt entwickle zum Urteilen zwei verschiedene Konzepte, eines »aus der

Perspektive der vita activa, vor allem aus der Perspektive der höchsten aller menschli-

chen Tätigkeiten – der Handlung. Zum anderen vom Standpunkt der vita contemplativa

59 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 99.

60 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xiii. [Übersetzung der Autorin.]

61 Franz Kafka [1920]: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v. Jürgen

Born/Michael Müller. Frankfurt a.M. 1983, S. 73.

Arendt zitiert diese Stelle mehrfach. (Vgl. Hannah Arendt [1959]: Gedanken zu Lessing: Von der

Menschlichkeit in finsteren Zeiten.München 1960, S. 39./Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik,

S. 110.)

62 Vgl. u.a. Richard J. Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.

Cambridge 1986, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 167

aus, indem sie sich sowohl auf dessen Unabhängigkeit als auch inniges Verhältnis zum

Denken konzentriert.«63 Auch Ernst Vollrath spricht in diesem Sinne davon, dass in

Arendts Theorie »Brüche und Unklarheiten vorhanden [seien], die sich nicht beseitigen

lassen«64. Leah Bradshaw spricht gar davon, Arendts Vom Leben des Geistes sei »unbe-

streitbar eine implizite Widerlegung des allermeisten dessen […], was sie in der Vita

activa gesagt hat«65.

Meines Erachtens ist es hingegen so, dass Arendt ihr Verständnis des Urteilens hier

lediglich weiterentwickelt und keinesfalls widerlegt: Das Urteil erschöpft sich für sie

weder im eigenen Denken, das in eine Meinung, noch in seinem Ausspruch, das in

ein gemeinsames Urteil führen kann, sondern ist auf beides in seiner Einzelheit ange-

wiesen. Eine Stelle aus ihren Vorlesungen zum Urteilen mag dies verdeutlichen: »Der

öffentliche Bereich wird durch den Kritiker und Zuschauer konstituiert, nicht durch die

Akteure oder die schöpferisch Tätigen. Und dieser Kritiker und Zuschauer befindet sich in je-

dem Akteur und Hersteller«66. Die Urteilenden müssen immer auch Zuschauende sein,

Abstand gewinnen, sich die Meinungen der Anderen vergegenwärtigen: Um gemein-

schaftlich handeln zu können, muss immer wieder ein Schritt zurück, ein Schritt aus

der Arena heraus getan werden, um nicht nur noch das Eigene wahrzunehmen. Dag

Javier Opstaele denkt in eine ähnliche Richtung, wenn er sagt, Arendts »theoretischer

Philosophiebegriff« sei die »notwendige und konsequente Fortsetzung [für ihre Handlungs-

theorie]«67. Dementsprechend sagt auch Frank Hermenau, »daß für das Urteil der Zu-

schauer [zwar] den Vorzug der Unparteiischkeit, der Distanz und des Überblicks« habe,

es Arendt aber dabei weiterhin »um die Urteilskraft als das politische Vermögen«68 ge-

he. Alle Handelnden schauen auch zu, alle Zuschauenden sind zugleich tätig, indem sie

– die Perspektiven wechselnd – um die Frage herumgehen, das Eine von allen Seiten

betrachten, zwischen den Standpunkten eine neue Perspektive suchend.

Diese Suche – mal sprechend, mal schweigend – beruht, im Gegensatz zum Ge-

schmack, der das Gegenwärtige, das ihm in einem Moment gegenübersteht, bewertet

oder einordnet, auf der Reflexion. »Erst dann spricht man vom Urteil und nicht mehr

vom Geschmack, weil man nun, obwohl noch wie von einer Angelegenheit des Ge-

schmacks affiziert, mittels der Vorstellung den angemessenen Abstand hergestellt hat

– jene Zurückgezogenheit, Teilnahmslosigkeit oder Uninteressiertheit, die nötig ist für

den Beifall oder das Mißfallen, für die Einschätzung von etwas entsprechend dem ihm

63 Richard J. Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles. Cam-

bridge 1986, S. 221.

64 Ernst Vollrath [1992]:Handeln undUrteilen: Zur Problematik vonHannahArendts Lektüre vonKants ›Kri-

tik der Urteilskraft‹ unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowenische Akademie

der Wissenschaften) (2/1992), S. 195.

65 Ebenda.

Eine ausführlichere Darstellung der Diskussion findet sich ebenda, S. 18ff.

66 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 98. [Hervorhebung der Autorin.]

67 Dag Javier Opstaele [1999]: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah

Arendts Philosophiebegriff.Würzburg 1999, S. 21.

68 Frank Hermenau [1999]: Urteilskraft als politisches Vermögen. Zu Hannah Arendts Theorie der Urteils-

kraft. Lüneburg 1999, S. 68. (Im Folgenden zitiert als: Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches

Vermögen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Vom Schweigen des Guten

eigenen Wert.«69 Diese Reflexion über den Gegenstand ist möglich mit Hilfe der Ein-

bildungskraft, denn diese ist dazu in der Lage, Abwesendes anwesend zu machen. Für

Arendt kann man ein Urteil nur als Außenstehende fällen, da ein Involviert-Sein jedes

Urteil verhindert; ein solches darf nicht einseitig und einstimmig sein, es muss fra-

gend und offen bleiben ohne doch der Beliebigkeit zu erliegen. Die Urteilende muss

un-interessiert sein, sie darf nicht interessiert an dem Gegenstand sein, verstanden als

inter-esse; sie darf also nicht zwischen den Dingen stehen, da sie sonst nicht das Ganze

sehen könnte. Solches Von-außen-Betrachten bedeutet für Arendt jedoch keineswegs,

das Eigene hinter sich zu lassen –; vielmehr geht es darum, »mit Hilfe der Einbildungs-

kraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen,

der nicht der meinige ist«70. Diese Betonung unterscheidet Arendts Verständnis ent-

schieden von demjenigen Kants.

Bernard Williams spricht in Bezug auf Kants unparteiisches Urteilsverständnis von ei-

ner Charakterlosigkeit der Urteilenden, die er entschieden in Frage stellt. Da Arendts

Vorstellungen zum Urteilen von Kants Begriffen ausgehen, könnte man zunächst an-

nehmen, Williams’ Kritik treffe ihr Verständnis in gleichem Maße; weil Arendt aber

gerade diesen Punkt anders denkt, trifft seine Kritik auf ihr Weiterdenken nicht zu,

vielmehr gehen beide in eine ähnliche Richtung. Williams spricht von der »Gewohn-

heit der Moralphilosophie, zumal in ihrer kantianischen Form, Personen unter Abs-

traktion des Charakters zu behandeln«71. Diese »Darstellung des Individuums« – die

»Forderungen der unparteiischen Moralität« – hält er für »unzulänglich«72, da er den

Charakter als ausschlaggebenden Antrieb für jede Handlung ansieht. In seinem Text

Personen, Charakter und Moralität beginnt er in diesem Sinne mit der Frage, warum wir

leben wollen, »warum wir den Tod für ein Übel halten sollten«73. Er begründet diese

grundsätzliche Bindung an das eigene Leben mit der Vorstellung, jeder Mensch ha-

be »Grundvorhaben«, »die mit seiner Existenz eng verflochten sind und seinem Leben

in einem relevanten Ausmaß einen Sinn verleihen.« Wenn es nun aber »wirklich zum

Konflikt kommt«, könne Kant für seine auf Unparteilichkeit basierende Moral »nichts

anderes als den Sieg verlangen; und für denHandelnden kann das nicht notwendig eine

vernünftige Forderung sein. Es kann zu dem Punkt kommen,wo es für einenMenschen

ganz unvernünftig ist, um der guten, unparteiischen Ordnung willen etwas preiszuge-

ben, das eine Bedingung dessen darstellt, daß er überhaupt daran interessiert ist, sich

in dieser Welt aufzuhalten.«74

Und eben dies ist gerade der Punkt, an dem sich Arendts Verständnis grundlegend

von demjenigen Kants unterscheidet, da es ihr gerade um das absolut Einzelne geht:

69 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 104.

70 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

71 BernardWilliams [1981]: Personen, Charakter undMoralität.Übers. v. André Linden. In: Robin Celika-

tes/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie derMoral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 20196,

S. 365. (Im Folgenden zitiert als: Bernard Williams: Personen, Charakter und Moralität.)

72 Ebenda, S. 361.

73 Ebenda, S. 357.

74 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralität, S. 361.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 169

Dies zeigt sich zunächst dadurch, dass sie es – wie eben ausgeführt – an dessen ästhe-

tischem Urteil anlehnt, das vom Unvergleichbaren handelt, sich auf allgemeine Regeln

nicht verlassen kann und will, sondern die je einzelnen Meinungen zu dem je einzelnen

Gegenstand miteinander ins Gespräch bringt. Auch die Formulierung einer Urteilen-

den, die »ohne die eigene Identität aufzugeben«75, kraft ihrer Einbildungskraft einen

anderen Standort ins Bild setzt, möchte der Einzelheit Raum schaffen: keine allgemei-

ne, bloß äußerliche, sondern eine ganz einzelne Sicht, eine aber, die einen Abstand

zu dem Betrachteten findet, so dass auch dieses selbst als so Einzelnes – als Ganzes

– erkennbar ist. Um Arendts Verständnis von Kants Unparteilichkeit zu unterschei-

den, spricht Lisa J. Disch von einer »verorteten Unparteilichkeit« [»situated impartiali-

ty«], der Unvoreingenommenheit der Einzelnen, auf einem Standpunkt Stehenden also.

Damit meint sie »eine kritische Entscheidung, die nicht durch ihren Bezug zu einer

abstrakten Norm des Richtigen gerechtfertigt wird, sondern durch die Ansehung einer

Vielfalt divergierender, öffentlicher Standpunkte«76. Es handele sich hier – so heißt es

später – um einen »Geltungsbegriff, der einem Prozess öffentlicher Entscheidungsfin-

dung innerhalb einer antagonistischen [»adversarial«] Öffentlichkeit unterliegt. Solch

eine Öffentlichkeit muss von der Annahme ausgehen, dass die an einer Entscheidung

beteiligten Gruppen in Bezug auf ihre soziale Macht nicht gleich sind, dass sie mögli-

cherweise keine gemeinsamen kulturellen oder normativen Rahmenbedingungen teilen,

dass keine einzelne Entscheidung ihre Meinungsverschiedenheiten in Einklang bringen

kann.«77

Arendt formuliert in einigen Seminarnotizen so: »Bei allen Dingen, die erscheinen,

ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem Phänomen be-

findet. Der Raum der Erscheinungen ist für Bäume nicht derselbe wie der Raum der

Erscheinung für den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter

Bäumen nicht. Der Raum der Erscheinung für denWald ist die baumlose Ebene.«78 Um

das Eine als Eines wahrzunehmen, muss es aus verschiedenen Perspektiven betrachtet

werden, sodass ein Anblicken ermöglicht wird, das nicht vom nur einzelnen Blick ver-

stellt ist, das durch die vielen Ansichten ebenso viele Lücken schafft, das – selbst baum-

los – auf die Bäume blicken kann. Wie schon in Bezug auf Benjamins Bild der Arkaden

angemerkt, die ein »Dahinterliegendes« umstellen79, scheint mir auch hier der Hinweis

wichtig, dass es nicht um einen essentiellen Wesenskern geht, sondern darum, weder

ausschließlich die einzelnen Standpunkte noch einzig das Sichtbare, begrifflich Fassba-

re zu betonen, sondern dasjenige, das zwischen den Standpunkten – den Bäumen und

75 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

76 Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994, S. 162. (Im

Folgenden zitiert als: Lisa Jane Disch:Hannah Arendt and the Limits of Philosophy.) [Übersetzung der

Autorin.]

Im Denktagebuch heißt es dazu: »This ›impartiality‹ (not being part) is perhaps ›inhuman‹.« (Han-

nah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 796.)

77 Ebenda, S. 220. [Übersetzung der Autorin.]

78 Hannah Arendt [1968]: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Früh-

jahr 1968). In:WolfgangHeuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und

die Künste. Göttingen 2007, S. 221.

79 Vgl. Kap. IV/Fußnote 238.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Vom Schweigen des Guten

Arkaden – sichtbar wird, das nur sichtbar werden kann durch die Vielzahl der Perspek-

tiven und in gewissem Sinne sogar erst durch diese Blicke zu sich selbst kommt. Mit Ben-

jamin könnte man sagen, der Name zeige sich dort – hinter den Begriffen – an einem

Ort, zu dem nur der Zwischenraum Zugang gewährt. Dementsprechend könnte eine

Eintragung aus dem Denktagebuch Arendts zu verstehen sein, in der sie sagt: »Kenntlich

sind wir nur im Zwischen der Welt, der Name haftet uns im Zwischen an.«80

Nur als Einzelne können wir die einzelne Frage bedenken und in gewissem Sin-

ne ist dieses Selbstsein als eine ›Bedingung‹ für das Interesse zu begreifen, »sich in

dieser Welt aufzuhalten«81. Im Anblick der ganz einzelnen Frage aber geht es nicht

darum, private Interessen abzuwägen, sondern darum, das menschlichste aller Inter-

essen – den Ort nämlich, an dem es Menschen überhaupt nur geben kann –: die Welt

zu ermöglichen. Und diese Welt ist eben nicht Umwelt, sondern »sowohl ein Gebilde

von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Ange-

legenheiten«82. Arendt geht hier also noch einen Schritt weiter als Williams, indem

sie sagt, die Welt existiert überhaupt nur dann, wenn wir als wir selbst über sie spre-

chen, wenn wir die Fragen der Menschenwelt als absolut Verschiedene verstehen und

nicht glauben, sie anhand von Allgemeinheiten beantworten zu können. Man selbst zu

sein, absolut verschieden, nicht seines eigenen Charakters entledigt, ist demnach für

Arendt nicht nur die Voraussetzung des Interesses in Williams Sinne, »sich in dieser

Welt aufzuhalten«, sondern vonWelt an sich. Welt ist nur dann möglich, wenn die Ein-

zelnen einzeln bleiben, weder als Interesselose allgemein, noch in einem »Gruppenin-

teresse«83 vereinigt; denn Welt ist der Raum, in dem Freiheit ermöglicht wird, in dem

eine Handlung niemals zielgerichtet, ergebnisorientiert ist, sondern offen. In diesem

leeren Raum liegt die Möglichkeit eines neuen Anfangs, die Möglichkeit von Freiheit.

Linda Zerilli beschreibt es so: »Der Zuschauer ist jemand, der – mithilfe seiner Ein-

bildungskraft – das ganze in einer uninteressierten Weise reflektieren kann, das heißt

in einer Weise, die nicht nur frei ist von privaten Interessen, sondern frei ist von In-

teressen überhaupt, folglich von jedem Maßstab der Nützlichkeit.«84 Die Freiheit des

Urteilens beginnt dort, wo dieses nicht mehr Mittel ist, sondern Zweck an sich. Es geht

beim Urteilen also nicht um ein be-urteilen, das dem Gesehenen einen Wert zuschrei-

ben wollte. Dementsprechend geht es auch nicht um ein bloßes Gefallen, sondern um

ein Vorstellen; ein Ansehen, das das Zwischen, das Andere mitbedenkt: »Unwichtig ist,

ob etwas in der Wahrnehmung gefällt oder nicht: was nur in der Wahrnehmung gefällt,

80 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 663.

Arendt ist an vielen Stellen darauf bedacht, sich von der Betonung einer Innerlichkeit, die das

wahre Wesen beherberge, von der die Psychologie ausgehe, abzugrenzen; so heißt es an einer

Stelle: »›Innerlich‹ sind alle Menschen gleich, nämlich so annähernd identisch wie das Innere ih-

rer Körper. Nur das, was zur Erscheinung drängt, also gerade das Äussere, unterscheidet sich, ist

einmalig«. (Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 663.) Es zeige sich vielmehr ge-

rade, dass diese »bei Allen das gleiche zutage fördert«. (Ebenda, S. 720f.; vgl. außerdem: Hannah

Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 38f.)

81 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralität, S. 361.

82 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

83 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 342f.

84 Linda M. G. Zerilli [2005]: ›We Feel Our Freedom‹, S. 177. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 171

ist gefällig, aber nicht schön. Etwas gefällt vielmehr in der Vorstellung; denn nun hat

die Einbildungskraft es so zubereitet, daß ich darüber nachdenken kann.«85

Auch wenn es gewichtige Unterschiede zu Kants Begriffsverständnis gibt, ist Arendts

Ausgang von diesem durchaus grundlegend. Es ist also sinnvoll, die Unterschiede und

Gemeinsamkeiten noch einmal genauer zu betrachten. Das Nachdenken, von dem ge-

rade die Rede war, geht dem Urteil voraus, es ist ein ausgeweitetes Denken, das nicht

auf den eigenen Standpunkt beschränkt bleibt. Kant spricht hier von einer erweiterten

Denkungsart, anhand derer mit den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft das eige-

ne Urteil hinterfragt werden soll. Arendt zufolge war die Frage nach der Urteilskraft

für Kant deshalb so wichtig, weil sie die Gültigkeit von Urteilen insgesamt betrifft, die

Möglichkeit solcher Urteile, die für alle gelten können, ohne objektive Urteile zu sein.

Kant bezeichnet die Geselligkeit als das »eigentliche Wesen der Menschen«86. Auch der

Kategorische Imperativ kann in diesem Sinne verstanden werden; bekanntlich ist es die

Forderung dieses Imperativs, dass die Einzelne ihr Handeln auf eine Weise einrichte,

dass die dabei befolgte Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werden könnte87; dem-

nach bezieht sich die Handlung immer auf den allgemeinenMenschen.Wenn solche Ge-

meinschaft, die auf einem Allgemeinen beruht, das Wesen der Menschen ausmacht, ist

die Frage nach für alle gültigen Urteilen natürlich grundlegend – Arendt aber geht da-

von aus, dass es Pluralität nur geben kann,wenn die Einzelnen als absolut Verschiedene

und nicht einfach als Vielheit gedacht werden. Für Kant versetzen sich also alle Urtei-

lenden in die Lage der Anderen, um so zu einem Urteil gelangen zu können, das fortan

für alle gilt. Diese Fähigkeit eines erweiterten Denkens beruht auf demGemeinsinn der

Menschen; in der Kritik der Urteilskraft heißt es: »Unter dem sensus communis aber muss

man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermögens verste-

hen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a

priori) Rücksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil

zu halten, und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingun-

gen, welche leicht für objektiv gehalten werden könnten, auf das Urteil nachteiligen

Einfluß haben würde. Dieses geschieht nun dadurch, daß man sein Urteil an anderer,

nicht sowohl wirkliche, als vielmehr bloß mögliche Urteile hält, und sich in die Stelle

jedes andern versetzt, indem man bloß von den Beschränkungen, die unserer eigenen

Beurteilung zufälliger Weise anhängen, abstrahiert«88. Die Urteilende soll ihre »Emp-

85 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 104.

86 Ebenda, S. 114.

87 Der Kategorische Imperativ stellt in gewisser Weise einen Zusammenhang her zwischen dem Ur-

teil der Einzelnen und der Gemeinschaft, da ich mein Urteil gedanklich auf seine Allgemeingül-

tigkeit hin befrage. Arendt selbst benennt inWas ist Politik? den entscheidenden Unterschied: Für

Kants »eigene politische Philosophie, der Entwicklung des kategorischen Imperativs« habe diese

»politische Fähigkeit par excellence […] kaum eine Rolle gespielt«, da dieser sich darauf stütze, in-

wiefern der Einzelne mit sich selbst im Denken übereinstimme, nicht aber auf den Austausch mit

Anderen. (Vgl. Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 98.)

88 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Fünfter Band: Kritik

der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. WilhelmWeischedel. Wiesbaden 1957,

S. 389/B 157/A 155. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Vom Schweigen des Guten

findung« so weit als möglich ignorieren »und lediglich auf die formalen Eigentümlich-

keiten«89 achten. Das ist darum nötig, weil Kant ein Urteil zu erreichen sucht, »welches

zur allgemeinen Regel dienen soll«90. Dies also unterscheidet seine Idee grundlegend

von derjenigen Arendts, da sie zwar ein gemeinsames Urteil anstrebt, dies aber nur für

die je Urteilenden als gültig und so als immer wieder neu Diskutier- und Durchdenk-

bares begreift. Hannah Arendt schreibt in diesem Sinn, dass Kommunikation, die eine

Bedingung dieser Denkungsart darstellt, nur möglich ist, »wenn man fähig ist, vom

Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie niemals

erreichen, niemals so sprechen, daß sie einen versteht«91.

Für Kant bildet die realweltliche Kommunikation keine zwingende Voraussetzung

für die Urteilsbildung.Vielmehr ermöglicht es die erweiterte Denkungsart, auf die jedes

Urteil angewiesen ist, den Menschen, mögliche andere Urteile mit in die Überlegungen

einzuschließen, ohne dass hierfür ein Gespräch mit einer ›wirklichen‹ anderen Person

nötig wäre. In diesem Sinne ist es zu verstehen, dass die Urteilende bei Kant ihr Urteil

mit anderen, »nicht sowohl wirklichen, als vielmehr bloß möglichen Urteilen«92 abgleicht.

Bezüglich der Trennung von Einsamkeit und Verlassenheit habe ich oben bereits dar-

auf hingewiesen, dass ein einsames Bedenken nicht bedeutet, die Anderen unbedacht

zu lassen. Auch Bernstein kam zuWort, der zwar davon ausgeht, dass Meinungen »nur

dort überprüft und ausgebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte be-

gegnen«, es aber zunächst nicht für entscheidend hält, ob diese »reale Begegnungen

[seien] oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen«93. Lisa J. Disch

und Ronald Beiner teilen diese Ansicht nicht. Disch wendet ein, dass Arendt anneh-

men müsse, eine einzelne Person sei in der Lage, kraft ihrer Vorstellung alle für ei-

ne Situation relevanten Perspektiven einzunehmen. Es sei, so folgert sie, gerade diese

Annahme, die einen Aspekt der Empathie reproduziere – den nämlich, Unterschiede

auszulöschen.94 Linda Zerilli folgert, für Disch müsse also eine »Aneignung der Idee

der erweiterten Denkungsart auf einem wirklichen, nicht einem eingebildeten Dialog

basieren«95. Auch Ronald Beiner geht davon aus, dass es auf den tatsächlichen Dia-

log zwischen »reflektierenden Gesprächspartnern«96 ankommt. Benhabib bezeichnet

einen geistigen Dialog als bloßes »Gedankenexperiment«; urteilendes Sprechen aber

müsse während »der faktischen Konfrontation im öffentlichen Leben mit dem Stand-

punkt derer, die uns ansonsten fremd sind, uns aber durch ihre öffentliche Präsenz als

Stimmen und Meinungen bekannt werden«97 abgeglichen werden.

89 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 390/B 158, 159/A 156, 157.

90 Ebenda.

91 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 114.

92 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 389/B 157/A 155. [Hervorhebung der Autorin.]

93 Richard J. Bernstein [2018]:Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Übersetzung der Autorin.]

94 Vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, S. 168. [Übersetzung der Au-

torin.]

95 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 202.

96 Ronald Beiner [1997]: RereadingHannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criticism, Vol

23, No 1, S. 31.

97 Seyla Benhabib [1987]:Urteilskraft unddiemoralischenGrundlagenderPolitik imWerkHannahArendts.

In: Zeitschrift für philosophische Forschung 41/4, S. 546.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 173

Arendts Miteinbeziehung nicht anwesender Standpunkte halte ich deshalb für so wich-

tig, weil sie zu verhindern sucht, nur diejenigenMeinungen zu berücksichtigen, die am

Ort des Gesprächs gerade zufällig vorherrschen. Dies würde wieder zu einem bloßen

Zählen führen, das in Gefahr stünde, sehr einseitig zu sein. Wenn auch bereits Ge-

hörtes oder Gelesenes sowie Vorgestelltes mitbedacht wird, ist das Gespräch sogleich

ausgeweitet. Es ginge hier also um ein »Denken in Beispielen […], in Beispielen von

toten oder lebenden wirklichen oder fiktiven Personen und in Beispielen von vergange-

nen oder gegenwärtigen Ereignissen«98. Jerome Kohn spricht dementsprechend davon,

dass das Urteil »von der Anwesenheit anderer ab[hänge], seien sie Mitglied [»mem-

ber«] einer existierenden Gemeinschaft oder einer wieder-erinnerten [»re-membered«]

Gemeinschaft, die den Sinnen nicht mehr zur Verfügung steht, aber in der Vorstel-

lung re-präsentiert wird«99. Mir scheint die Auflösung von Beschränkungen hier die

grundlegendste Voraussetzung zu sein, um ein Gespräch weitestgehend auszuschlie-

ßen, das nicht in Frage stellt, sondern bloß wiederholt und nachsagt. Dieses Problem

ist heute durch Filterblasen und ähnliche Phänomene drängender denn je und wird –

wie ich in der Auseinandersetzung mit Mouffe und Latour beispielhaft gezeigt habe –

durch Lagerbildung gleich welcher politischen Gruppierung nur verstärkt. Der Rahmen

urteilsbildender Diskussionen sollte der gemeinsame Wunsch sein, eine Frage in Of-

fenheit zu stellen. Dies mag naiv oder weltfremd anmuten, ist aber doch der einzige

Weg, der eine Menschenwelt in Arendts Sinne eröffnen kann. Der Wunsch nach einer

solchen gemeinsamen Welt ist meines Erachtens verbreiteter, als es scheinen mag, die

Frage nach Identität und Lebenssinn ist in vielen gegensätzlichen politischen Positio-

nen die treibende Kraft und es sollte dementsprechend als erstrebenswert gelten, diese

in einem gemeinsamen Gespräch zu bündeln: einem Gespräch, in dem es nicht um die

vereinzelten Bedürfnisse der Sprechenden geht, sondern das nach der Welt fragt und

sie auf diesem Wege erst erbaut. Arendts Forderung, dass die Politik nicht die Sorge

um die Menschen, sondern die Sorge um die Welt betreffen sollte100, mag zunächst

leblos, gar lebensfeindlich klingen, scheint es doch da um einen leeren Raum zu gehen,

um eine Arena, in die solche Menschen treten können, die frei sind von menschlichen

Sorgen und Nöten. Führt man sich aber vor Augen, was Arendt mit Welt meint, wird

klar, dass es sich hier um das schiere Gegenteil handelt: Welt ist ihr »sowohl ein Gebilde

von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Angele-

genheiten«101; sie bildet sich nur dort, wo Menschen miteinander sprechen, sie ist nur

mit und durch dieMenschen. Sorge um dieWelt heißt also Sorge um denmenschlichen

Lebensraum, in dem es ummenschliches Leben im Einzelnen, nicht um ein Über-leben

im Allgemeinen geht. Es ist eine Abwendung vomMenschen als Singular, als Vereinzel-

tem oder in derMasse Vereinnahmtem; diese Abwendung ermöglicht eineHinwendung

98 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 149

99 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsameWelt, S. 145.

100 »[I]m Mittelpunkt der Politik steht immer die Sorge um die Welt und nicht um den Menschen –

und zwar die Sorge um eine so oder anders beschaffene Welt, ohne welche diejenigen, welche

sich sorgen und politisch sind, das Leben nicht wert dünkt, gelebt zu werden.« (Hannah Arendt

[1956-57]:Was ist Politik?, S. 24.)

101 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Vom Schweigen des Guten

zu den Menschen im Plural, die als Menschen und absolut Verschiedene in der ihnen

gemeinsamen Welt erscheinen und handeln.

In einer Diskussion erwiderte Arendt auf den angeführten Vorwurf: »Ich habe die

Welt dem Leben entgegengesetzt, und da wir in einer Zeit leben, in welcher eine unge-

heure Überschätzung des Lebens gang und gäbe ist, habe ich die Weltliebe, die zu aller

Kultur gehört, vielleicht übertrieben. Ich glaube nicht, daß ich lebensfeindlich bin, das

Leben ist etwas Herrliches, aber es ist nicht der Güter höchstes.Wenn das Leben als Gü-

ter höchstes angesetzt wird, ist es sogar gerademit dem Leben immer schon vorbei.«102

Die Gefahr, von der Arendt 1965 spricht und die ich heute für nicht immindesten weni-

ger aktuell halte, besteht nicht etwa darin, dass die Anzahl der Urteilenden nicht hoch

genug wäre oder diese nicht tatsächlich anwesend wären, sondern darin, dass es den

Einzelnen ›egal‹ ist, wo sie leben oder was für ein Urteil angemessen sein könnte: »Diese

Indifferenz stellt, moralisch und politisch gesprochen, die größte Gefahr dar […].«103

Solche Indifferenz kann entstehen aus der Überzeugung, Urteile seien grundsätzlich

besonders Befähigten zu überlassen, ebenso kann sie auf der Annahme beruhen, das

Gute bestehe in der Einhaltung allgemeiner Regeln – immer ist sie dort, wo Selbstver-

ständlichkeit am Werk ist. Arendts Übersetzung des ästhetischen – absolut einzelnen

– Urteils in die Politik erklärt diese Ausreden für hinfällig und hält Politik erst dann für

verwirklicht, wenn das Urteil jedes Menschen in gleicher Weise als bedenkenswert gilt.

Das Urteil – heißt es in einer Vorlesung – macht gegenwärtig, »daß wir mit der

Vergangenheit nur fertig werden können, wenn wir anfangen zu urteilen«, denn das

Urteil kann uns »helfen, den Ereignissen, die sich sonst der Sinngebung und Einsicht

entziehen würden, Sinn zu verleihen und sie menschlich begreifbar zu machen«104.

Dieses Fertig-Werden meint aber nicht etwa ein Abschließen; vielmehr geht es darum,

das Geschehene als Geschichte zugänglich und so auslegbar zu machen, es erzählbar

zu machen und in gewisser Weise zu befestigen, damit von hier aus ein Ausgang, ein

Anfang möglich sei. So gilt es, das Vergangene als Vergangenes zu beurteilen und es

auf diese Weise in die Gegenwart zu holen, auf dass es im Jetzt befragt und in ein ge-

meinsames Gespräch verwandelt werden kann. Dieses Gespräch jetzt gemeinsam füh-

ren heißt Welt schaffen und ohne Angst demjenigen ins Auge sehen, das sich da zeigt;

denn »[w]enn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, müssen wir sogar selbst um

den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen

Dialog mit seinem Wesen teilzunehmen«105. Urteilen heißt also, ein Ereignis als eines

zu setzen, das als Tatsache unveränderlich ist, es zugleich aber im Jetzt zu durchdenken

und als eines zu verstehen, das niemals abgeschlossen sein wird, sondern als Schicht in

die zu besprechende Geschichte der Menschen eintritt und so Teil des »nicht endenden

102 Hannah Arendt [1958]: Kultur und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen

im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164, S. 303.

103 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 150.

104 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 146.

105 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 175

Dialogs mit dem Dasein« wird. Die Urteilskraft steht im »Dienste des menschlichen

Verstehens, und in der Sinngebung liegt die Bedeutung der Politik«106.

Um einen solchen Dialog zu ermöglichen, muss durch die Darstellung eines Ereignis-

ses der Versuch unternommen werden, ein gemeinsames Bedenken und Beurteilen zu

ermöglichen. In diesem Sinne verstehe ich Arendts Versuch, dem Bösen etwas entge-

genzusetzen: das Böse in einer Weise darzustellen, dass sich darüber sprechen lässt. Es

ist der Versuch, dem Bösen das Gute entgegenzustellen, das immer fragt und niemals

mitläuft, das unaufhörlich versucht, zu verstehen. Ein Beispiel dafür, dass ein gemein-

sames politisches Urteilen auch heute keinesfalls für selbstverständlich gehalten wird,

zeigt sich meines Erachtens in der Art undWeise, in der in vielen Gedenkstätten an den

Holocaust erinnert wird. Die Art der Darstellung scheint mir oftmals ein solches gera-

dezu ausschließen zu wollen: In großer Zahl werden den Menschen dort Bilder entge-

gengeschleudert, auf denen Leichenberge und Leid in so unvorstellbaremMaße gezeigt

werden, dass die Ereignisse in absolute Entfernung rücken müssen; was hier hervorge-

rufen werden soll, ist Schock, Angst, Verzweiflung. Diese Reaktion ist angemessen im

Hinblick auf die Unvorstellbarkeit der Verbrechen dieser Zeit, die hier in keiner Weise

relativiert werden sollen. Eine solche Darstellungsweise verfolgt das Ziel, eine Wieder-

holung für immer unmöglich zumachen: eine eigene Beurteilung, ein wirkliches Nach-

denken ist hier kaum das Ziel, jedes Denken scheint angesichts des gezeigten Grauens

vielmehr ausgeschlossen; die Bilder schreiben sich in die Betrachtenden ein und ver-

bleiben dort zur Mahnung. In Anschauung solcher Bilder kann und soll sich niemand

zum einzelnen Urteil berufen fühlen, vielmehr soll hier ein allgemeines Nie wieder ent-

stehen. An dieser Stelle wird die Ähnlichkeit zu den Reaktionen deutlich, die Arendt

auf ihren Prozess-Bericht erhielt: Eichmann sollte als unmenschliches Ungeheuer dar-

gestellt und so in weite Distanz gerückt werden; auf diesem Wege aber wurde auch

jedes Urteil über ihn aus der Hand gegeben: »Über dieses furchtbare Kapitel moralisch

zu urteilen, steht denen nicht zu, die nicht dabei gewesen sind.«107

Müsste es aber nicht vielmehr darum gehen, klarzumachen, dass die Umstände,

die diese Verbrechen ermöglicht haben, keinesfalls unvorstellbar sind – wenn auch

die Taten selbst es durchaus sind – dass sie vielmehr hervorgehen aus der unsicht-

baren Selbstverständlichkeit, die den totalitären Systemen zugrunde liegt? Würde es

hier nicht weiter gelten, die Formen aufzuzeigen, die diese Selbstverständlichkeiten

angenommen haben – in Arendts Betrachtungen der Mangel von Denken, Urteilen und

Erzählen – und hervorzuheben, dass diesen nur durch ein genaues Betrachten entge-

gengewirkt werden kann?Wenn es darum gehen soll, diese Ereignisse un-wiederholt zu

lassen, müssen sie zugleich als wiederhol-bar aufgezeigt und ausgesprochen werden.

Eine Kontextualisierung und umfassende Betrachtung der Geschehnisse ist nötig, um

einen Grund zu schaffen, der totalitären Systemen keinen Boden bietet.Wenn auch die

106 Ronald Beiner in seinem Essay zu Hannah Arendt in: Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte

zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner. München/Zürich 2012, S. 146.

107 Council of Jews fromGermany [1963]:Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung derNazizeit. In: Ursula

Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empörender Dumm-

heit. Gespräche und Briefe. München 2013, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Vom Schweigen des Guten

Mahnung richtig und die Verzweiflung angemessen sind, so ist doch ein distanzierter

Blick zu gewinnen, umHandlungsfähigkeit zu schaffen. In der offenen Auseinanderset-

zung würde zutage treten, was gefehlt, was den Aufbau eines totalitären Systems – und

den Abbau eines gerade davor schützenden Staates – ermöglicht hat. Im Versuch einer

beurteilbaren Darstellung ginge es natürlich nicht darum, die Ungeheuerlichkeiten zu

relativieren, schon gar nicht darum, zu sagen, dies alles sei eben menschlich, in jedem

sitze die drohende Gefahr. In diesem Sinne ist auch Arendts harsche Abweisung ei-

nes »Eichmannism«108 zu hören: »Ich habe keineswegs gemeint: Der Eichmann sitzt in

uns, jeder von uns hat den Eichmann und weiß der Deibel was. Nichts dergleichen!«109

Der Gefahr eines die Einzelnen vereinnahmenden Systems aber entgegenstehen kann

eine Gesellschaft nur dann, wenn sie sich ein Urteil zutraut, wenn sie sich denkend

eine Meinung bildet, wenn sie nicht glaubt, das Richtige sei errechenbar oder die Sa-

che von Sachverständigen. Genauso wenig kann der Ausdruck von Gefühlen – seien

diese auch angemessen – zu einem souveränen und Handlungsfähigkeit erteilenden

Urteil führen: »Da es den Menschen schwer fällt – und dies mit Recht –, mit etwas zu

leben, das ihnen den Atem raubt und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der of-

fensichtlichen Versuchung nachgegeben, ihre Sprachlosigkeit in alle möglichen auf der

Hand liegende Sprachgebilde, die, immer natürlich unangemessen, gefühlsmäßige Er-

regung ausdrücken, zu übertragen.«110 Vielleicht wäre es möglich zu sagen: Dasjenige,

das sprachlos und also ohnmächtig macht, soll der Mahnung und Erinnerung dienen.

Dasjenige aber, das beurteilbar und besprechbar ist und sein muss, sollte ergründet und

beurteilt, besprochen und durchdacht werden, sodass aus diesem gemeinsamen Spre-

chen Menschen hervorgehen können, die sich ein eigenes Urteil nicht nur erlauben,

sondern es – in Arendts Sinne – sogar als Voraussetzung ansehen für ein menschliches

Leben.

Die Aufgabe, die den Menschen dementsprechend aus der Last ihrer Geschichte er-

wächst, ist – selbst hier noch – der Versuch zu verstehen, ein Versuch also, der niemals

bloß abgleicht, sondernMut und Verantwortung erfordert: »Verstehen heißt aber nicht,

das Empörende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen ableiten

oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erklären, daß der

Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fühlbar sind. Ver-

stehen heißt vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, untersuchen

und bewußt tragen – und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz leugnet noch

sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heißt unvoreingenommen und

aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht sehen und

ihr widerstehen.«111 Um einer Bewegung, einem System entgegenstehen zu können,

müssen wir also lernen, »derWirklichkeit,wie immer sie ausschauenmag, ins Gesicht [zu]

108 MichaelW. Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/

Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt – Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Überset-

zung der Autorin.]

109 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 43.

110 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 19.

111 Hannah Arendt [1951-1953]: Über den Totalitarismus, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 177

sehen« – das gemeinsame Urteilen, Sprechen, Durchdenken erst schafft die menschli-

che Gemeinschaft, die Welt, die ein verwüstendes, pilzartiges Wachsen des Bösen ver-

hindern kann. Urteilen als ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« heißt eben: Diese Welt

erst schaffen, und zwar immer aufs Neue, denn bestehen kann sie nicht für sich, son-

dern kann sie nur auf die wundersame Weise, in der das gemeinsame Gespräch sie

erschafft.

Das eigene Urteil ist demnach Urteil erst dann, wenn es in dieWelt getragen wurde,

die es hervorbringt. Der Versuch zu verstehen ist immer ein gemeinsamer Versuch; der

eigene Standpunkt wird also nicht als Unveränderbarer in die Welt getragen, es geht

nicht um einen einfachen Meinungsaustausch. Vielmehr soll das eigene Urteil durch

das In-Erscheinung-Treten des anderen in Frage gestellt – nicht relativiert, sondern in

die Frage zurückgestellt – werden, um so das Wesen der Menschen, ihre Pluralität, zu

verwirklichen. Entscheidend für das Gute – so muss immer wieder betont werden –

ist der Zwischenraum, das Unvorhersehbare, das in jedem Gespräch mitgedacht wer-

den muss, wenn es ein offenes sein will. Insofern sagt Arendt in Revolution und Freiheit,

dass »Gedankenfreiheit ohne Redefreiheit […] eine Illusion«112 sei. Freies Denken heißt

immer auch, das Gedachte aussprechen und in ein Gespräch treten zu können. Rede-

freiheit ist hier aber nicht im gewöhnlichen Sinne gemeint, verstanden als das Recht

einer Person »zu sagen, was immer sie will«. Arendt geht es vielmehr darum, »dass

wir aus Erfahrung wissen, dass niemand alleine in angemessener Weise die objektive

Welt in ihrer vollen Wirklichkeit zu erfassen imstande ist, da diese sich ihm immer nur

aus einer Perspektive zeigt und offenbart, die auf seinen Standpunkt in der Welt be-

schränkt ist«113. Die Freiheit also liegt in der Möglichkeit, im Sprechen dem Einzelnen

näherzukommen, das Besondere als Besonderes zu erkennen. Dieses Besondere, das

jedes Urteil meint und ist, bildet so zugleich eine neue Möglichkeit des Verstehens der

Welt und der Sinnstiftung. Dieses Verstehen wird möglich durch die Einbildungskraft,

die uns in einen »Dialog mit dem Dasein« treten lässt, einen Dialog, der uns die Er-

de zu unserer Welt macht. Und noch etwas tritt in Erscheinung in diesem Dialog: der

Mensch selbst. Erst im gemeinsamen Sprechen, das Hannah Arendt Handlung nennt,

zeigt sich der Mensch als Mensch, als Wesen des Neuanfangs: »Der Neubeginn, der mit

jeder Geburt in die Welt kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen,

weil dem Neuankömmling die Fähigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu ma-

chen, d.h. zu handeln.«114 Einen Anfang in diesem Sinne machen, etwas absolut Neues

beginnen, muss für das Urteil immer heißen: aus dem Nichts und in ein Nichts an-

fangen, ohne vorgefertigte Meinung der einzelnen Frage nachdenken, die da begegnet;

diese eine Rose meinen so wie diese eine Frage der Politik, die es zu durchdenken gilt. Erst

in dieser Einzelheit der Denkenden und der Frage kann der Mensch Mensch sein; so

heißt es inWas ist Politik?: »Menschen im eigentlichen Sinne kann es […] nur geben, wo

es Welt gibt, und Welt im eigentlichen Sinn kann es nur geben, wo die Pluralität des

112 Hannah Arendt [1961]: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. München 20164, S. 248.

113 Hannah Arendt [1958-59]: Introduction into Politics. In: dies.: The Promise of Politics. Hg. v. Jerome

Kohn. New York 2005, S. 128. [Übersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

114 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Vom Schweigen des Guten

Menschengeschlechts mehr ist als die einfache Multiplikation von Exemplaren einer

Gattung.«115

Dementsprechend ist es zu verstehen, wenn Arendt in Bezug auf Eichmann sagt, dieser

brauche nicht, »wie es imUrteil hieß, ›sein Ohr der Stimme des Gewissens zu verschlie-

ßen‹; nicht, weil er keins gehabt hätte, sondern weil die Stimme des Gewissens in ihm

genauso sprach wie die Stimme der Gesellschaft, die ihn umgab«116. Sowohl sein eige-

nes als auch das Gewissen ›der Gesellschaft‹ sind hier eins, nicht zu unterscheiden. Die

Gesellschaft ist in Arendts Sinne gerade keine Vielheit, sondern die Vergesellschaftung

des Privaten, wo die Menschen gerade nicht einzeln, sondern in ihren Notwendigkeiten

gleich und vermasst sind. Diese Gleichheit besteht nicht zwingendermaßen darin, dass

das Gleiche für richtig erachtet wird, sondern in der selbstverständlichen Austausch-

barkeit der Werte, die notwendigerweise gesetzt sein muss, wenn nicht mehr absolut

Verschiedene, sondern bloß Vergleichbare den Erdball bevölkern. Christian Volk sagt

in diesem Zusammenhang, »die Stimme des Gewissens [ist] subjektiv: Was der eine

Mensch moralisch vertreten kann, ist für den anderen absolut unakzeptabel«117. Wäre

dieses Zusammenwerfen von Ähnlichen Politik, wäre sie wirklich der »Ameisenhaufen«,

von dem oben die Rede war, ein »Gesamtinteresse«, das durch »bloße Addition von Pri-

vatinteressen«118 errechnet würde. Dann ginge es nur noch um Zahlen und es herrschte

ewig das Immer-Gleiche oder Etwas-Andere; eine Ansammlung von Menschenartigen,

die sich im Exemplarischen bereits verloren hätten. In einer solchen Gesellschaft ist

der Grund für die Eingleisigkeit des Bösen gelegt, die oberflächliche Selbstverständ-

lichkeit, die – da sie in Aberkennung der absoluten Verschiedenheit jeden Neuanfang

negiert – keinem Bösen widerstehen könnte. Das Gute setzt die Lücke, sprengt durch

jedes Urteil immer neue Abgründe in die glatte Oberfläche, auf der alsdann kein Gleis

bestehen kann. Hier zeigt sich also, warum das wunderliche Verhältnis der absoluten

Verschiedenheit zur Vielheit so genau in den Blick genommen werden muss: Nur so

entgeht das Sprechen der Beliebigkeit, nur so ist es möglich, »ohne die eigene Identität

aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist«119.

115 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 106.

116 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 220.

117 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 125.

Eva von Redecker geht davon aus, dass Arendt aus diesem Grund die Urteilskraft an die Stelle

des Gewissens setzt: »Arendt sieht in der Urteilskraft eine mögliche Kompensation für die von ihr

konstatierte Unfähigkeit des Gewissens, zuverlässig zwischen Recht und Unrecht unterscheiden

zu können, also so zu funktionieren, wie ihm traditionell zugeschrieben wurde. Die Urteilskraft

verspricht nicht nur, einen solchen Kompass zu ersetzen, sondern hat auch den großen Vorzug,

dass die beiden Verdachtsmomente, die sich gegen das Gewissen richten, die Urteilskraft nicht

treffen. Sie ist weder von göttlichen Eingaben noch von Bestrafung abhängig, sie spricht nicht

in Imperativen und vor allem richtet sie sich nicht nach vorgefertigten Regeln, die an neuen und

unvorhergesehenen Phänomenen scheitern müssten.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum

Guten, S. 86.)

118 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 329.

119 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 179

Sich auf ein solches Gespräch einzulassen, in dem sich die Sprechende als sie selbst

auf den Standpunkt der Anderen stellt – deren Lage also nicht bloß nachempfindet als

sei sie eben diese oder vom eigenen Standpunkt aus bloß hinüberschaut –, in dem sie sich

aus sich selbst hinauslehnt und zuhört, alsgleich sich selbst, den daimon, den Anderen

zeigt und sie auf dem eigenen Standpunkt zum Stehen kommen lässt, bedeutet im-

mer Gefahr und Wagnis, insofern es die Pfade der Berechenbarkeiten verlässt und sich

auf unsicheren, unbekannten Boden begibt. Dies aber ist der Boden des Urteils – oder:

die Bodenlosigkeit, aus der ein Urteil erwächst. Arendt spricht vom »Wagnis der Öf-

fentlichkeit«, das zum einen darin bestehe, dass man sich »im Lichte der Öffentlichkeit

[exponiere]«, zum anderen in der Gefahr, die in jedem Neuanfang liege: »Wir fangen

etwas an; wir schlagen unseren Faden in ein Netz der Beziehungen. Was daraus wird,

wissen wir nie. […] Das ist ein Wagnis. Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis

nur möglich ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau

zu fassenden, aber grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.

Anders könnte man es nicht.«120

120 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Vom Schweigen des Guten

5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.«121 Die Handlung

Unentrinnbar, Tod, nur wenn wir zukunfts-

gierig eines Augenblickes reines Bleiben

nicht ertragen. Steh und bleibe. Warte, dass

die Ankunft unentrinnbar zukommt aus

dem Zuwurf eines Augenblicks.

Hannah Arendt: Ohne Titel

Das Urteilen in Arendts Sinne ist – so hat sich gezeigt – auf die Pluralität der Men-

schen angewiesen, auf die Anerkennung des Faktums, dass wir alle, in unserer je eige-

nen Sprache, absolut Verschiedene sind. Zudem ist es durch eine Ziellosigkeit ausge-

zeichnet, die ihrerseits in der Pluralität gründet: Im Gespräch erproben die Vielen die

Standpunkte aller Anderen, sodass notwendig ungewiss bleibt, wohin der gemeinsame

Gedankengang führen wird; setzt sich eine Gruppe hingegen ein Ziel, verschmelzen die

Einzelnen zu einem bloßen Mittel, das dazu bestimmt ist, dieses Ziel zu erreichen.

Das Verhältnis zwischen Urteil und Handlung stellt sich mir so dar: Handeln kann

eine Gemeinschaft nur dann, wenn sie in der Weise zu urteilen fähig ist, die auf den

vorigen Seiten besprochen wurde.122 Handeln ist auf jenen Zwischenraum angewiesen,

den das Urteilen schafft, da Handeln nicht Verbesserung, sondern Neuanfangmeint. In

diesem Zusammenhang erweist es sich als interessant, einen kurzen Blick auf Arendts

Trennung von Macht und Gewalt zu werfen und sodann das Verhältnis des Guten zur

Macht zu betrachten. Das Gute, das in der Handlung ermöglicht wird, steht in engstem

121 Vgl. Peter Handke: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983, S. 99.

122 Über den Zusammenhang von Urteilen und Handeln ist ein breiter Diskurs geführt worden. Ei-

ne Seite betont die Unvereinbarkeit, die andere ist um eine Versöhnung bemüht. So betont etwa

Wellmer den unüberbrückbaren Gegensatz der Positionierung der Tätigen: die Handelnden seien

Teil des Geschehens, wohingegen die Urteilenden grundsätzlich Außenstehende repräsentierten.

(Vgl. AlbrechtWellmer [1996]:HannahArendt on Judgment: TheUnwrittenDoctrine of Reason. In: Larry

May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 33.) [Überset-

zung der Autorin.] In diese Richtung gehen auch die Beiträge von Beiner und Benhabib (Ronald

Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie.

Hg. v. Ronald Beiner. Übers. v. Ursula Ludz. München/Zürich 2012./Seyla Benhabib [1996]: Hannah

Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne.) [Übersetzung der Autorin.]

Die Verbindung betonen dagegen u.a. Heuer und d’Entreves (Maurizio Passerin d’Entreves [1994]:

The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New York 1994./Wolfgang Heuer [1992]: Citizen.

Persönliche Integrität und politisches Handeln. Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah

Arendts. Berlin 1992.) sowie von Redecker. Letztere sieht den Zusammenhang besonders in Vom

Leben des Geistes beleuchtet: »Arendt ändert im Laufe ihrer Überlegungen nicht ihren Begriff des

Urteilens, sondern den Untersuchungsgegenstand. Stand in Vita activa die Funktion des im öffentli-

chen Raum geäußerten Urteils als Inbegriff des Arendt’schen Politikverständnisses und als Selbst-

offenbarung der Person im Sprachhandeln imMittelpunkt, konzentriert sich die Kant-Vorlesung

auf die Urteilskraft, also auf das geistige Vermögen, das zur Urteilsfindung befähigt. […] Ob das

Urteil selbst zur Handlungwird, hängt ganz davon ab, ob es im öffentlichen RaumunterMenschen

geäußert wird oder nicht. […] Dass das Urteil über eine Handlung insofern selbst eine Handlung

darstellen kann, macht gerade den Kern von Arendts Politikverständnis aus.« (Eva von Redecker

[2013]: Gravitation zum Guten, S. 90f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 181

Verhältnis zu Arendts Begriff der Macht, wenn diese auch nicht an sich gut ist. Macht

kann entstehen, sobald Vielheit gegeben ist; der Gewalt ist sie zunächst insofern entge-

gensetzt, als diese die Vielheit durch Gewaltmittel ersetzt und so das Zusammentreten

der Menge unnötig macht. Einen Neuanfang ermöglicht Macht nur dann, wenn sie auf

dem gemeinsamen Urteilen der Vielen gründet; dagegen bleibt ein solcher Neuanfang

aus, wenn sie aus einer Masse hervorgeht, die ein Ziel ver-körpert.

Martin Saar schreibt zu Arendts Verständnis von Politik, diese gründe sich auf

»kommunikativer, im intersubjektiven Handeln entstehender Macht, und sie richtet

sich auf die zwanglose, Raum gebende Praxis«123 – sie schafft Raum, versucht nicht, ein

bestimmtes Ziel zu erreichen. Diese Macht ermächtigt dann zum Neuanfang: »Macht

ist, was den öffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwischen Han-

delnden und Sprechenden überhaupt ins Dasein ruft und am Dasein erhält. […] Macht

ist immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unveränderliches, Meßbares, Verläßli-

ches wie Kraft oder Stärke […]. Macht […] besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwi-

schen Menschen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich

wieder zerstreuen.«124 Diese Macht kann nicht gebraucht werden, um ein bestimmtes

Ziel zu erreichen, da sie nicht lenkbar, sondern immer nur als sie selbst ermöglichbar

ist.Was sich in diesem Zwischenraum bildet, in dem sie entsteht, kann nicht vorherge-

sagt werden, weshalb sie sich für die totalitäre Herrschaft als unbrauchbar erweist. Um

solcher Vereinheitlichung entgegentreten zu können,muss die potentielleMacht realisiert

werden. Dieser »Vorgang selbst ist ungreifbar, weil das Machtpotential, im Unterschied

zu den Mitteln der Gewalt, die aufgespeichert werden können, um dann im Notfall in-

takt eingesetzt zu werden, überhaupt nur in dem Maße existiert, als es realisiert wird.

Wo Macht nicht realisiert, sondern als etwas behandelt wird, auf das man im Notfall

zurückgreifen kann, geht sie zugrunde, und die Geschichte ist voll von Beispielen, die

zeigen, daß kein materiell greifbarer Reichtum der Welt diesen Machtverlust auszu-

gleichen vermag.«125

Arendt grenzt sich in ihrer Unterscheidung von Max Webers Definition des Staates

ab, der diesen als »ein auf das Mittel der legitimen (das heißt: als legitim angesehe-

nen) Gewaltsamkeit gestütztes Herrschaftsverhältnis von Menschen über Menschen«126

begreife. Der Staat sei – so zitiert Arendt aus Webers Politik als Beruf – »das Monopol

legitimer physischer Gewaltsamkeit. […] Wenn nur soziale Gebilde beständen, denen

die Gewaltsamkeit als Mittel unbekannt wäre, dann würde der Begriff ›Staat‹ fortge-

fallen sein, dann wäre [Anarchie] eingetreten«127. Die »Gleichsetzung von Macht und

Gewalt« schiene ihr allerdings nur dann sinnvoll, »wennman wieMarx den Staat als ein

Instrument der Unterdrückung in der Hand der herrschenden Klasse sieht«. Erstaun-

licherweise finde sich dieses Verständnis jedoch auch bei »nahezu allen Autoren, die

123 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 393.

124 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 194. [Hervorhebung der Autorin.]

125 Ebenda, S. 18.

126 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 36f.

127 Ebenda.

Zum Verhältnis von Arendt und Weber siehe auch: Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders.

et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frankfurt a.M. 2009, S. 575ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Vom Schweigen des Guten

weit davon entfernt sind, den Bereich des eigentlich Politischen, den Staat mit seinen

Gesetzen und Institutionen, als bloßen Überbau anzusehen«128.

Arendts »Exklusivität der Definition« hält auch Martin Saar – zumindest in ihrer

Schärfe – für »fragwürdig: […] ›Macht‹ kann auch etwas anderes sein, aber sie ist si-

cher unter anderem das von Arendt benannte Phänomen: kollektiv handeln zu können,

das Zusammengehen von individuellen Kräften in einem Vorgang, der interindividuel-

len Koordination. Aber dies, die Verstärkung, ist nur ein Fall der Macht, unterschieden

von dem der Schwächung, der in Arendts Terminologie ›instrumentell‹ zu verstehen

ist. Dass ›Macht und Gewalt […] Gegensätze sind‹, verdeckt die Tatsache, dass auch

das Phänomen der ›Gewalt‹ ein Wirken von Kräften ist, die Akteuren in einer Bezie-

hung zugeschrieben werden können.«129 Auch Habermas bringt eine Kritik gegenüber

diesem Konzept an: »Diese grundbegriffliche Einengung des Politischen auf das Prakti-

sche erlaubt leuchtende Kontrasteffekte zu der heute sichtbaren Eliminierung wesent-

lich praktischer Gehalte aus dem politischen Prozeß.« Dafür aber entrichte Arendt den

Preis, dass sie »alle strategischen Elemente als ›Gewalt‹ aus der Politik ausblende«, die-

se außerdem »aus den Bezügen zu ihrer ökonomischen und gesellschaftlichen Umwelt,

in die sie über das administrative System eingebettet ist, heraus[nehme]« und schluss-

endlich auch »Erscheinungen struktureller Gewalt nicht fassen«130 könne.

Auch bei dieser Begriffstrennung Arendts geht es meines Erachtens nicht darum, ande-

re Deutungen oder Formen auszuschließen, sondern eine Besonderheit hervorzuheben

und die Aufmerksamkeit auf die Möglichkeit zu richten, die in dieser Betrachtungswei-

se liegt. Denn es stimmt: Auch Gewalt kann in der Handmehrerer Menschen liegen, die

über diese Über-hand dann verfügen; dennoch ist sie »bis zu einem gewissen Grade von

Zahlen unabhängig […], weil sie sich auf Werkzeuge verläßt. […] [D]er Extremfall der

Gewalt [ist gegeben] in der Konstellation: Einer gegen Alle.«131 Im synonymen Gebrauch

beider Begriffe zeigt sich für Arendt nur, »daßman das,was die Sprache eigentlich sagt,

nicht mehr hören kann«; zudem entspreche ihm die »Unfähigkeit, die Wirklichkeit zu

sehen und zu erfassen, auf die dieWorte ursprünglich hinweisen.« Dies zeige die Über-

zeugung, dass solche Unterscheidungen »von bestenfalls sekundärer Bedeutung« seien,

da »es in der Politik immer nur eine entscheidende Frage gäbe, die Frage: Wer herrscht

über wen?«132 Um den Blick auf das Phänomen der Macht freizulegen, reiche es nicht

aus, zu sagen, »daß Macht und Gewalt nicht dasselbe sind.« Sie seien vielmehr »Gegen-

sätze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht vorhanden. Gewalt tritt auf den

Plan, wo Macht in Gefahr ist; überläßt man sie den ihr selbst innewohnenden Geset-

zen, so ist das Endziel, ihr Ziel und Ende, das Verschwinden von Macht.« Diese Zu-

spitzung ist deshalb entscheidend, weil hierdurch gezeigt wird, dass Einseitigkeit und

Pluralität nicht nur verschieden sind, sondern sich gegenseitig ausschließen: Wenn die

Einstimmigkeit der Gewalt herrscht, die sich nicht auf die vielen Stimmen einzulassen

128 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 36f.

129 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 164.

130 Jürgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht, S. 114f.

131 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 43.

132 Ebenda, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 183

braucht, weil ihre Gewaltmittel sie zum Verstummen zu bringen imstande sind, gibt es

keine Pluralität mehr.Wenn die vielen Stimmen aber sprechen, wenn sie die Macht von

der Straße aufheben, indem sie sich in ein Gespräch begeben, ist der Gewalt ein Ende

gesetzt. Arendt wendet sich hier konkret gegen »Hegels und Marx’ großes Vertrauen in

die dialektische ›Macht der Negation‹, kraft derer Gegensätze einander nicht zerstören,

sondern bruchlos ineinander übergehen,weilWidersprüche die Entwicklung vorantrei-

ben und nicht lähmen«. Dies beruhe »auf einem viel älteren philosophischen Vorurteil,

nämlich dem, daß das Böse nichts anderes sei als die Privation des Guten und daß Gu-

tes aus Bösem entstehen könne, als sei das Böse nur die vorläufige Manifestation eines

noch verborgenen Guten. Solche traditionellen Denkwege sind gefährlich geworden.

Sie werden von vielen geteilt […] – aus dem einfachen Grund, weil sie Hoffnung we-

cken und Furcht vertreiben: eine trügerische Hoffnung dient dazu, begründete Furcht

zu beruhigen.«133 Macht und Gewalt aber seien niemals auseinander ableitbar.134

An dieser Stelle ist zweierlei zu betonen: Zunächst, dass die Macht immer ergreif-

bar ist und dies unabhängig von der Gewalt der Herrschenden. Macht ist auf nichts

angewiesen als auf eine GruppeMenschen, die gemeinsam für etwas einzutreten bereit

sind. Sie ist – ganz imGegensatz zu Gewalt – nicht aufMittel angewiesen, sondern liegt

im Menschsein selbst. Die Trennung also verhindert, dass diese Möglichkeit in Verges-

senheit gerät. In diesem Sinne spricht Arendt in ihrer Sonning-Preis-Rede von der »ganz

besonderen Art, in der das dänische Volk und seine Regierung die in höchstem Maße

explosiven Probleme angepackt und gelöst haben, die sich aus der Eroberung Europas

durch die Nazis ergaben […]. Oft habe ich gedacht, diese außergewöhnliche Geschichte

[…] sollte Pflichtlektüre werden in all jenen Kursen der politischen Wissenschaft, die

die Beziehung zwischen Macht und Gewalt behandeln; denn die häufige Gleichsetzung

von Macht und Gewalt gehört zu den elementaren Fallstricken nicht nur der politi-

schen Theorie, sondern auch der aktuellen politischen Praxis. Dieser Abschnitt in ihrer

Geschichte bietet ein höchst lehrreiches Beispiel für das große Potential an Macht, das

in der gewaltlosen Aktion und imWiderstand gegen einen Gegnermit weit überlegenen

Gewaltmitteln liegt.«135

Außerdem – und das halte ich für noch entscheidender – liegt einzig im Phänomen

der Macht die Möglichkeit eines Zwischen, da diese nur zwischen den Menschen entsteht,

wohingegen die Gewalt auch in der einzelnen Hand nicht an Stärke verlieren würde.

In der Betonung dieses Zwischenraums, in dem Macht entsteht, liegt zugleich wieder

das Neue, das Ungeplante, das aller Gewalt notwendig abgeht. Diese Macht besteht nur

gerade so lange, wie sie diesen Zwischenraum erhält und ihn nicht erstickt, um das eine

Ziel zu erreichen. Das machtvolle gemeinsame Gespräch, in dem die Einzelnen als ab-

solut Verschiedene in Erscheinung treten, bietet zugleich dieMöglichkeit zu freiem und

spontanem Handeln und verwehrt sich so der Vereindeutigung, birgt aber immer auch

die Gefahr, zur Erreichung eines Ziels doch die Vielen zu verschmelzen, um sie als Ge-

waltmittel nutzen zu können. Eine solche Verwandlung setzt die dann geformten, uni-

133 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 57.

134 Vgl. ebenda, S. 58.

135 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Vom Schweigen des Guten

formen Menschen fortan der Gefahr aus, dass die Gewalt von solchen Herrschaftsfor-

men an sich gerissen wird, die auf eine lenkbare Masse angewiesen sind, da Macht, die

nur als zur Verfügung stehendes Mittel aufgefasst wird, den Zwischenraum verdecken

und so zu »Machtverlust und schließlich Ohnmacht« führen muss. Eine »politische Ge-

meinschaft« kann demnach nur durch ihr »jeweiliges Machtpotential« handlungsfähig

werden. Dieses Potential liegt allein in der Sprache, dennMacht bildet sich immer dort,

wo »Worte und Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte

nicht leer und Taten nicht gewalttätig stumm sind,woWorte nichtmißbraucht werden,

um Absichten zu verschleiern, sondern gesprochen sind, umWirklichkeiten zu enthül-

len, und wo Taten nicht mißbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstören,

sondern um neue Bezüge zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realitäten zu

schaffen«136.

Demnach liegt das Gute nicht einfach in der Verwirklichung von Macht, in der For-

mung von Interessengruppen, die dann einer Gewalt entgegenstehen können. Dieser

Punkt ist interessant im Hinblick auf meine Ausführungen zu Ideen wie einem lin-

ken Populismus und der Vorstellung, das Politische basiere geradezu auf der Formung

eines Feindbildes. Wenn das Böse, wie Arendt es vorstellt, aus Gedankenlosigkeit, Ur-

teilslosigkeit und einem Sprechen erwächst, das nicht mehr fragt, sondern nur noch

mitmacht und Eindeutigkeit behauptet, kann das Gute – das Menschliche, das Politik

in die Welt ruft – nicht in einer ebensolchen Losigkeit bestehen, sondern muss dem ein

Denken, ein Urteilen, ein Aussprechen und Ansehen des je Einzelnen entgegensetzen.

Macht verweist auf die Möglichkeit, die im Sprechen liegt, darauf, dass ein gemeinsa-

mes Gespräch Welt schafft. Sobald diese Macht nur noch unisono schreit, vernichtet

sie die Einzelnen, treibt sie in die eine Richtung, formt sie zu einem »einzigen, durch

die Straßen sich wälzenden Leib«137. Erringt ein solcher Körper den Sieg, verbleibt er

ein Körper; damit hat er zwar den Feind besiegt, aber weder Freiheit noch Menschsein

gewonnen. Sich in diesem Moment dann dieser »Verpackung entledigen […] wie die

Schlange ihrer Haut«138, wie es weiter oben hieß, ist dann nicht mehr möglich, da der

Sieg auf einer Vereinheitlichung beruht und nicht einfach ausgetauscht werden kann.

Aus eben diesem Grund beharrt Arendt so unermüdlich auf ihrer Unterscheidung der

Revolutionen. Um Freiheit und Neuanfang gründen zu können, muss die Macht not-

wendig lückenhaft verbleiben und darf es nicht zu einer Verschmelzung kommen; die

absolute Verschiedenheit muss in ihrer Absolutheit bewahrt werden.

Diesem Gedanken möchte ich mich im Folgenden anhand der Arendtʼschen Trennung

menschlicher Tätigkeiten weiter annähern: Inwiefern ist die Handlung dasjenige, das

als leerer Raum übrigbleibt, wenn die Fragen nach dem Arbeiten und dem Herstel-

len beantwortet sind? Was aber kann Handlung noch sein, wenn sie weder Arbeit für

das Überleben noch ein kunstvolles Herstellen von Dingen bedeutet? Was heißt dann

noch Tätig-Sein? Der Begriff der Handlung ist vor allem dadurch geläufig, dass er zur

Bezeichnung desjenigen benutzt wird, das sich – wie auch in Werken der Literatur

136 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 252.

137 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 120.

138 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 185

– zwischen einem Anfang und einem Ende zuträgt. Sie ist das zwischen den beiden

Punkten sich Ereignende und strebt in diesem Sinne immer ihrem eigenen Ende zu.

Dementsprechend versteht sie auch die Handlungstheorie als eine Tat, die auf einer

Absicht und nicht auf Zufall beruht. Die Handlung wird hier dadurch von allgemeinem

Tätigsein unterschieden, dass sie nicht bloß geschieht, sondern absichtsvoll getan, ange-

strebt und geplant wird. Als Beispiele für bloßes Tun gelten hier Niesen oder Blinzeln,

die zwar getan werden, aber wederWünschen noch Absichten folgen. Demzufolge geht

jede Handlung auf einen Grund zurück, während sich das bloße Tun unter Verweis auf

eine Ursache erklären lässt. Diese Unterscheidung macht besonders Elisabeth Anscom-

be stark: Gibt es eine Handlungsursache, steht diese in unmittelbarem, absichtslosem

Zusammenhang mit ihrer Wirkung und erklärt diese folglich kausal. Sprechen wir da-

gegen von einem Handlungsgrund, beschreiben wir damit ein teleologisches Moment.

In ihrer Schrift Absicht geht sie der Frage nach, was »Handlungen, die absichtlich sind,

von solchen, die es nicht sind, [unterscheidet]«. Ihre Annahme ist, dass der Unterschied

in der »Anwendung der Frage ›Warum?‹« liegen muss. Handele es sich um Gründe und

nicht um Ursachen, seien sie auf dieses Warum »in einem bestimmten Sinne zugelas-

sen […]; der Sinn ist natürlich derjenige, in demdie Antwort,wenn sie bejahend ausfällt,

einen Grund zumHandeln angibt.«139 Donald Davidson hingegen geht davon aus, dass

Gründe nur als bestimmte Fälle von Ursachen zu verstehen seien. In Handlung und Er-

eignis heißt es, dass »der gewöhnliche Begriff der Kausalität, der in den Erläuterungen

nichtpsychologischer Dinge von Seiten derWissenschaft oder des gesundenMenschen-

verstands eine Rolle spielt, auch für das Verständnis dessen wesentlich ist, was es heißt,

aus einem Grund zu handeln, beim Handeln eine bestimmte Absicht zu haben, eine

handelnde Person zu sein, dem bestmöglichen eigenen Urteil zuwiderzuhandeln oder

frei zu handeln. Kausalität ist der Mörtel des Universums. Es ist der Kausalitätsbegriff,

der unser Weltbild zusammenhält, ein Bild, das sich andernfalls in ein Diptychon des

Geistigen und des Körperlichen zerspalten würde.«140 Anscombes Unterscheidung hal-

te ich vor allem wegen der Richtung der Frage für wichtig: Nach einer Ursache wird

immer nur in Bezug auf die Wirkung gefragt, sie ist also immer untergeordnet. Über

einen Grund lässt sich hingegen schon vor der eigentlichen Handlung sprechen, da eine

Absicht als Absicht nicht von ihren Folgen abhängig ist.

Trotz dieses Unterschieds wird die Handlung selbst in beiden Fällen durch ihre Ab-

sicht definiert und gerade so von allem anderen Tun geschieden. Auch wenn im Alltäg-

lichen die Rede einmal auf die Handlung eines Menschen kommt, wird diese immer

als etwas Zweckhaftes begriffen – denn wir tun etwas und sind dann erst gewillt es als

Tätigkeit zu benennen, wenn es zu etwas gut ist, wenn es etwas anstrebt. Dies zeigt sich

auch in der rechtlichen Trennung zwischen Fahrlässigkeit und Vorsatz: Die Handlung

setzt etwas vor, sie zielt auf etwas ab. Wenn über das Handeln gesprochen wird, ist

es als Begreifbares und Beschränktes gedacht, werden entweder Handlungsmuster be-

schrieben oder vorgeschlagen; im Falle einer ethischen Handlungstheorie geht es sogar

darum, ein richtiges Handeln festzulegen und für geboten zu erklären. Hier zeigt sich

139 G.E.M. Anscombe [1957]: Absicht. Übers./hg. v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/

München 1986, S. 16.

140 Donald Davidson [1963]: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 20154, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Vom Schweigen des Guten

bereits die Gefahr: Einer Handlung eine Absicht zugrunde zu legen, scheint zunächst

Freiheit zu verheißen, insofern hierbei von der Vorstellung eines freien Willens ausge-

gangen wird – mein Handeln folgt aus meinem Wollen. Wenn sich die Handlung aber

an Mustern oder Geboten orientiert, kann sie frei gerade nicht mehr sein – der Ansatz

einer Zweck-Mittel-Beziehung hebt die Möglichkeit der Freiheit gerade auf. Aus diesem

Grunde bemüht sich Arendt bei ihrer Annäherung an diesen Begriff, ihn aus aller Mus-

terhaftigkeit hervorzuholen und die Freiheit zu betonen, die nur im Handeln möglich

ist – sie geht hier wie in den meisten ihrer Versuche ganz neue Wege, die sich nicht

einfachhin in eine Geschichte eingliedern lassen, sondern vielmehr je eine eigene Er-

zählung beginnen. Wichtig im Verständnis der Handlung ist für sie demzufolge nicht,

dass diese absichtlich erfolgt, sondern gerade, dass sie nicht bloßes Mittel zum Zweck

ist. Arendts Verständnis der Handlung zeichnet diese gerade als dasjenige Tun unter

allem Tätigsein aus, das kein Ziel, kein Ende hat. Handeln ist das nicht zweckhafte, son-

dern offene Tun, das Raum für die Freiheit schafft – eine Freiheit aber, die eben nicht

in der Möglichkeit liegt, selbst bestimmte Ziele zu erreichen, sondern »gleichbedeu-

tend [ist] mit dem Einen-Anfang-Setzen-und-etwas-Beginnen«141. Handeln bedeutet

für Arendt Freiheit und kann so niemals als Ziel gesetzt werden, weil sie kein Zustand

ist, der hergestellt werden könnte; der politische Handlungs-Raum besteht immer nur

gerade so lange, wie die Handlung andauert. Arendts berühmter Ausspruch »Der Sinn

von Politik ist Freiheit«142 ist in dieser Weise zu verstehen: Politik heißt Frei-Sein, ihr

Sinn ist die Freiheit – sie ist Anfang, nicht Ziel.

In der Vita activa stellt Arendt den Begriff der Handlung zunächst durch eine negative

Betrachtung heraus – sie beschreibt, was Handlung nicht ist, indem sie dieser zwei an-

dere Arten des Tätigseins entgegenstellt: das Arbeiten und das Herstellen. Eine Tren-

nung zwischen zweckorientiertem Tätigsein und einem freien, von Notwendigkeiten

unabhängigem Tun kannten schon die Griechen.143 Aristoteles unterschied zwischen

solchen Tätigkeiten, die der »Erhaltung dienten« oder »auf Erwerb gerichtet« waren und

»Lebensweisen der Freiheit«144: »Im Sinne der Griechen konnten weder Arbeiten noch

141 Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 49.

142 Ebenda, S. 28.

143 In einemGespräch sagt Arendt, ihr Ausgehen von Unterscheidungen habe AristotelischeWurzeln:

»Ich beginne immer alles – ich will nicht allzu genau wissen, was ich tue –, ich beginne also immer

alles, indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe. Und dies kommt natürlich direkt von Aristote-

les.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 114.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

Gleichzeitig habe es aber für Aristoteles auch eine grundlegende Gemeinsamkeit zwischen Han-

deln undHerstellen gegeben: »So wie der Dichter seine Gedichte liebt, liebt derWohltäter das Re-

sultat seinerWohltat, als z.B. das Leben, das er gerettet hat, und Aristoteles erinnert ausdrücklich,

daß die Dichter, denen er die Wohltäter vergleicht, ja bekanntlich ihre Gedichte genau so leiden-

schaftlich lieben wie eine Mutter die Kinder, die sie geboren hat. Dies Beispiel, zumal in den zu

seinen Erörterungen herangezogenen Illustrationen, zeigt deutlich, wie sehr hier die Vorstellung

vom Handeln von den Erfahrungen beeinflusst ist, die dem Herstellen eigentümlich sind, und

wie selbstverständlich es daher scheint, daß der Handelnde sich zum Resultat seines Handelns

verhalten wird wie der Herstellende zumWerk seiner Hände. Dies ist umso auffallender und be-

zeichnender, als ja gerade Aristoteles an anderer Stelle so nachdrücklich auf einer Unterscheidung

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 187

Herstellen überhaupt einen βίος bilden, das heißt eine Lebensweise, die eines freien

Mannes würdig ist und in der sich Freiheit manifestiert; da sie dazu dienten, das Not-

wendige herbeizuschaffen und das Nützliche zu produzieren,waren sie unfrei, nämlich

gezwungen von den Nöten und Wünschen der Menschen.«145 Diese Arbeiten unterla-

gen einem »doppelten Zwang, […] dem Gezwungenwerden durch das Leben selbst und

durch die Befehle des Herrn«146 und wurden den Unfreien der Gesellschaft aufgebür-

det: den Frauen, Sklaven und Kindern. Dies ermöglichte es den freien Männern, sich

den gesellschaftlichen Fragen zuzuwenden und gemäß dieser Definition als freie Men-

schen zu leben: »Da die Menschen der Notdurft des Lebens unterworfen sind, können

sie nur frei werden, indem sie andere unterwerfen und mit Gewalt zwingen, die Not-

durft des Lebens für sie zu tragen.«147 Denn nur im Handeln ohne Zwecke und ohne

Angst um das alltägliche Überleben konnte ein Mensch diesem Verständnis nach frei

sein.

Von solchem unfreien Tun ist also eines zu scheiden, das keinen Zweck verfolgt.

Aristoteles teilt das nicht-nützliche Tätigsein noch einmal ein, in »das Leben, das im

Genuß und Verzehr des körperlich Schönen dahingeht; das Leben, das innerhalb der

Polis schöne Taten erzeugt; und das Leben des Philosophen, der durch Erforschen und

Schauen dessen, was nie vergeht, sich in einem Bereich immerwährender Schönheit

aufhält«148. Für Platon ist nur das Fragen nach dem Ewigen wirklich wertvoll und so

sind ihmdie Erscheinungen derWelt nichtsmehr als Schattenbilder; es war weiter oben

bereits davon die Rede. Arendt schreibt zu Platons Gleichnis, es berichte davon, »wie der

Philosoph sich von den Ketten befreienmuß, die ihn an seineMitmenschen fesseln, um

dann in vollkommener Vereinzelung die Höhle zu verlassen, von seinen Mitmenschen

weder begleitet noch gefolgt«149. Das Denken und Erkennen der Wahrheit ist hier also

eine Abwendung von der bloßen Erscheinungswelt wie auch den anderen Menschen.

In der Folge wendet sich Aristoteles sowohl gegen die Vorstellung der einsamen

Schau als auch einer Ideenwelt, siedelt er das höchste Gut doch in der Politik an; diese

sei diejenige »Disziplin […], die am meisten leitet und anordnet. […] Da nun die Politik

sich die übrigen praktischen Wissenschaften zunutze macht und außerdem Gesetze

darüber erlässt, was man tun und was man unterlassen soll, wird ihr Ziel das der ande-

ren Kenntnisse mit umfassen, sodass dieses das Gut für den Menschen (to anthrōpinon

agathon) sein wird. Denn auch wenn das Ziel dasselbe für den Einzelnen und den Staat

zwischen Handeln und Herstellen – [prattein] und [poieîn] – besteht.« (Hannah Arendt [1958]:

Vita activa, S. 245f.)

145 Ebenda, S. 23.

Thomas Gutschker bezieht sich auf eine Stelle in der Vita activa – »Handeln allein ist das aus-

schließliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns fähig, und nur das

handeln kann als Tätigkeit überhaupt nicht zum Zuge kommen, ohne die ständige Anwesenheit

einer Mitwelt« (Ebenda, S. 33f.) – und schreibt, es handele sich hier vermutlich um die »Paraphra-

se« einer Stelle aus Aristoteles’ Politik (I.1, 1253a26-29), an der es heiße, »wer der politischen Ge-

meinschaft, d.h. ihrer Autarkie, nicht bedürfe […], sei entweder ein Tier oder ein Gott«. (Thomas

Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 155.)

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

147 Ebenda, S. 101.

148 Ebenda, S. 23.

149 Ebenda, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Vom Schweigen des Guten

ist, scheint größer und vollkommener doch das Gut des Staates, was das Erreichen

ebenso wie das Bewahren betrifft.«150 Innerhalb dieser Lebensweise in der Polis gelten

Aristoteles »die lebendige Tat und das gesprocheneWort« als die größtenmenschlichen

Fähigkeiten. Dies seien Tätigkeiten, »die keinen Zweck verfolgen […] und kein Endre-

sultat außerhalb ihrer selbst hinterlassen […], deren volle Bedeutung sich vielmehr im

Vollzug selbst erschöpft.«151

Diese Ergebnislosigkeit sei deshalb so grundlegend, weil sich durch eine Zielset-

zung auch immer der Mensch selbst verändere, er sich selbst zum Mittel mache, dies

Ziel zu erreichen: »Wie sehr sie [sc. die Griechen] sich der Folgen einer Gesinnung be-

wußt waren, die in Homo faber die höchste Möglichkeit des Menschen ansetzt, läßt

sich vielleicht am besten an Platos berühmtem Streit mit Protagoras exemplifizieren,

der die anscheinend selbstverständliche Feststellung gemacht hatte, daß ›der Mensch

das Maß aller Gebrauchsdinge (χρήματα) ist, derer, die sind, und derer, die nicht sind‹.

Denn Protagoras hat offenbar niemals gesagt, daß der Mensch das Maß aller Dinge

schlechthin sei, wie die Überlieferung und die Standardübersetzungen es ihm unter-

schieben. Aber – und dies, scheint mir, ist der entscheidende Punkt – Plato hat, obwohl

Protagoras nur von Gebrauchsdingen spricht, die sich ja selbstverständlich in ihrem

Vorhanden- oder Nicht-Vorhandensein nach den sie brauchenden Menschen richten,

sofort gesehen, daß dies auf Grund der Eigentümlichkeiten menschlicher Bedürfnisse

dazu führenmuß, daß nun derMensch in der Tat dasMaß aller Dinge wird.Dennwenn

man vom Menschen als dem Maß der Gebrauchsdinge spricht, so meint man ja den

Menschen, der braucht, benutzt und als Mittel verwendet, und nicht den Menschen,

insofern er spricht und handelt und denkt; macht man ihn zum Maß der Gebrauchs-

dinge, so wird er sich schwerlich davon abhalten lassen, alle Dinge für seinen Gebrauch

zu reklamieren, das heißt, alles als einMittel für einenmöglichen Zweck zu betrachten,

in jedem Baum schon das Holz zu sehen, und sich so zum Maßstab nicht nur der Din-

ge zu machen, deren Sein oder Nichtsein in der Tat von ihm anhängen, sondern von

allem Vorhandenen überhaupt.«152 Sich ein Ziel setzen muss immer auch heißen: Die

Offenheit der Frage beenden, der Antwort zuarbeiten, die Gegenwart zumMittel nehmen.

Dieses Verständnis der Handlung entspricht dem Arendt’schen vollkommen; allerdings

geht Arendt davon aus, dass sowohl Platon als auch Aristoteles letztlich die Vita con-

templativa der Vita activa vorziehen. So sieht Arendt den Ursprung der Vorstellung,

»die Kontemplation« besäße einen »außerordentlichen Vorrang […] vor Tätigkeiten aller

Art, auch der politischen des Handelns« bei den Griechen: Bereits bei Platon werde »die

150 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Übers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006,

S. 44f./1094a.

151 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 261.

Grit Straßenberger betont, dass Arendt »in Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Hervorbringen

(poiesis) und Tun (praxis) […] vor allem die Ausbildung eines nicht-herrschaftlichen Politikbegriffs«

erkenne: »ImGegensatz zum instrumentellen Charakter desHerstellens, das auf ein vorher festge-

legtes Ziel hin einen Realisierungsprozess ins Werk setzt, an dessen Ende eben ein Produkt steht,

das als Entwurf den Herstellungsprozess leitete, geht politische Praxis bei Aristoteles im Tun und

Handeln selbst auf.« (Grit Straßenberger: Hannah Arendt zur Einführung. Hamburg 2015, S. 60.)

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 187f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 189

utopische Ordnung der Polis von der überlegenen Einsicht der Philosophen geleitet«;

ebenso sei »Aristoteles’ Aufzählung der freien Lebensweisen deutlich geleitet von dem

Ideal der Kontemplation«153. Beide sähen »das dialogische Denken nur für den Weg

an […], auf dem Seele und Geist sich für das Anschauen einer Wahrheit vorbereiteten,

die selbst jenseits alles denkenden Sprechens oder sprechenden Denkens liegt und da-

her auch in Worten nicht mehr gefaßt werden kann. Worte sind, wie Plato meint, zu

›schwach‹ für das Wahre, das daher überhaupt in der Rede nicht gefaßt werden kann,

und Aristoteles bestimmte das höchste Vermögen der Menschen, den νοῦς, als eine Fä-

higkeit, der sich das zeigt, ›von dem es einen λόγος nicht gibt‹.«154 Arendt übersetzt

›lógos‹ als »redendes Argumentieren«, ›nous‹ als »Fähigkeit der Kontemplation, die ge-

rade dadurch ausgezeichnet ist, daß ihr kein Reden oder Sprechen entspricht«155. Beide

seien »bei allen anderen tiefgreifenden Unterschieden« darin einig, »daß das Ende und

Ziel allen Philosophierens […] in einem Zustand der Sprachlosigkeit, einer Anschauung,

die sich in Worten nicht mitteilen läßt, bestehen soll«156.

Arendt teilt mit beiden eine grundsätzliche Skepsis gegenüber einem Sprechen, das

in seiner Benennung verallgemeinert, was nicht allgemein zu fassen ist. Während die

Griechen die großen Fragen als Konsequenz aber aus dem politischen Leben heraus-

lösen wollen, sieht Arendt die einzige Möglichkeit, um dem Einzelnen und Echten nä-

herzukommen, einzig zwischen den Menschen, einzig im Sprechen selbst, das sich –

sprechend – aus seinen eigenen Beschränkungen befreien und ermächtigen muss. Folg-

lich entwickelt Arendt ihren eigenen Handlungsbegriff in Abgrenzung zu diesem grie-

chischen Verständnis und beendet ihre Einleitung der Vita activa mit den folgenden

Worten: »Wenn […] meine Aneignung des Begriffs der Vita activa in offenkundigem

Widerspruch zur Tradition steht, so nicht, weil ich die Gültigkeit der Erfahrungen, die

zu der Unterscheidung zwischen einer Vita activa und einer Vita contemplativa führ-

ten, bezweifle; woran ich zweifle, ist vielmehr lediglich die hierarchische Ordnung, die

dieser Unterscheidung von Anfang an anhaftete. Das heißt nicht, daß ich den überlie-

ferten Begriff von Wahrheit als etwas, was dem Menschen wesentlich immer gegeben

ist […] bestreiten oder auch nur zur Diskussion stellen möchte, oder daß ich mich dem

neuzeitlichen, pragmatischen Wahrheitsbegriffe, demzufolge der Mensch nur wissen

kann, was von Menschen gemacht ist oder im Prinzip auch von ihnen gemacht werden

kann, etwa verpflichtet fühlte. Mein Einwand gegen die Tradition besteht wesentlich

darin, daß durch das in der überlieferten Hierarchie der Kontemplation zuerkannte

Primat die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa verwischt oder

nicht beachtet worden sind«157.

Zurück zu Arendts Unterscheidung:Gleich sind sich Arbeiten undHerstellen darin, dass

sie einem Zweck dienen; sie haben ein klares Ende und Ziel, auf das sie hinauslaufen,

nämlich den hergestellten oder erarbeiteten Gegenstand.Unterscheiden aber tun sie sich

153 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 24.

154 Ebenda, S. 370.

155 Ebenda, S. 37.

156 Ebenda, S. 385.

157 Ebenda, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Vom Schweigen des Guten

grundlegend durch das, was sie hervorbringen158: Das Arbeiten ist für das Überleben

der Menschen zuständig. Hierunter fallen all solche Tätigkeiten, die das Sorgen um den

Körper und seine Umgebung betreffen, so zum Beispiel die Beschaffung von Nahrung

und Bekleidung. Hervorbringen tut die Arbeit demnach Lebens-Mittel im weitesten

Sinne, die zum direkten Verzehr oder sonstigen Gebrauch dienen und sich also stän-

dig im »Kreislauf von Produktion und Konsumption«159 befinden. Sie stehen darin in

absolutem Gegensatz zu den Früchten des Herstellens: Dieses umfasst in Arendts Ter-

minologie die Erschaffung von Gebäuden, Denkmälern und Kunstwerken. Herstellen

meint in diesem Sinne das zweckvolle Hervorbringen von etwas, das als solches Bestand

hat. Die Haltbarkeit dieser Gegenstände »verleiht der Welt als Gebilde von Menschen-

hand die Dauerhaftigkeit und Beständigkeit, ohne die sich das sterblich-unbeständige

Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wüßte; sie sind die eigentlich

menschliche Heimat des Menschen.«160 Die Produkte des Herstellens sind zwar mit

der gemeinsamen Welt der Menschen verbunden, da sie oftmals für diese hergestellt

wurden und zum Bestehen derWelt beitragen sollen; trotzdem kann das Herstellen von

einzelnen Menschen vollzogen werden, sodass es nicht auf die Pluralität der Menschen

angewiesen ist.Während das Arbeiten dembiologischen Prozess des Körpers entspricht

und also in keiner Weise über die Natur hinauskommt, zeigt sich im Herstellen nach

Arendt dasWidernatürliche desMenschen, der ansonsten in erheblichemMaße von der

Natur abhängig ist. Das Herstellen produziert eine künstlicheWelt von Dingen, die der

Natur widerstehen und ein Leben überdauern können. So steht das Herstellen in be-

sondererWeise imGegensatz zumHandeln,weil jenes derWelt ihre Beständigkeit gibt,

dieses aber gerade das Unbeständige und Momenthafte darstellt. Nach Arendt haben

die Menschen ein gleichzeitiges Bedürfnis nach Beständigkeit wie auch nach Verän-

derung; so kommt den hergestellten Dingen die Aufgabe zu, »menschliches Leben zu

stabilisieren, und ihre Objektivität liegt darin, daß sie der reißenden Veränderung des

natürlichen Lebens […] eine menschliche Selbigkeit darbieten, eine Identität, die sich

158 »Daß die klassische Antike den Unterschied zwischen Arbeiten und Herstellen ignoriert hat«,

scheint Arendt »nicht überraschend«, da die »eigentlich politischen Unterscheidungen zwischen

privat und öffentlich, zwischen dem Haushaltsbezirk und dem öffentlichen Bereich, den Sklaven,

die Haushaltsinsassen waren, und ihrem Herrn, der sich frei auf der Agora bewegte, zwischen Tä-

tigkeiten, die im Verborgenen geübt, und solchen, die wert waren, gesehen, gehört und erinnert

zu werden, […] alle sonstigen Unterschiede [überschattete]«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,

S. 102.)

159 Maike Weißpflug/Jürgen Förster [2011]: The Human Condition/Vita Activa oder Vom tätigen Leben. In:

Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wir-

kung. Stuttgart 2011, S. 65. (Im Folgenden zitiert als: Maike Weißpflug/Jürgen Förster: The Human

Condition.)

160 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 161.

»Das Herstellen erzeugt einen dauerhaften Lebensraum und eine Umwelt, vermittels deren sich

die Menschen die Erde bewohnbar machen. Alles menschliche Leben entfaltet sich in einem sol-

chen Lebensraum und einer solchen Umwelt. Ohne eine Welt mehr oder minder beständiger

Gegenstände, Gebäude, Artefakte und Strukturen, die die bloße Lebensspanne eines einzelnen

Sterblichen überdauern, würde das menschliche Leben den Schatten in Platons Höhlengleichnis

ähneln. Es würde kommen und gehen, ohne irgendeine Spur zu hinterlassen.« (Seyla Benhabib

[1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 212.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 191

daraus herleitet, daß der gleiche Stuhl und der gleiche Tisch den jeden Tag veränderten

Menschen mit gleichbleibender Vertrautheit entgegenstehen«161.

So liegt der maßgebliche Unterschied in der Beständigkeit ihrer Produkte: Die Ar-

beit bringt Dinge zumVorschein, die nach kurzemAufenthalt in derWelt in den »Schoß

der Natur«162 zurückkehren, »die sie hervorgebracht hat, sei es, daß der Prozess des

menschlichen Lebewesens sie verzehrt hat oder daß sie ohne dieses Zwischenstadium

in dasWesen und Verwesen der Natur zurückfallen. In der ihnen vomMenschen verlie-

henen Gestalt, durch die sie in der vomMenschen hergestellten Dingwelt für einen kur-

zen Moment erscheinen, als gehörten auch sie dazu, verschwinden sie schneller als ein

anderes Ding.«163 Skulpturen aber, die ein Beispiel für das Produkt eines Herstellungs-

prozesses darstellen, werden gerade auch wegen ihrer Beständigkeit hervorgebracht,

um kommenden Generationen Geschichten weiterzutragen. Die Arbeit dient den ›pri-

vaten‹ Menschen, das Herstellen der ›Welt‹. »Was die Verbrauchsgüter für das Leben

des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstände für seine Welt.«164 Und

später: »Das Werk unserer Hände, und nicht die Arbeit unseres Körpers, Homo faber,

der vorgegebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht des Ani-

mal laborans, das sich körperlich mit dem Material seiner Arbeit ›vermischt‹ und ihr

Resultat sich einverleibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Ge-

samtsumme sich zu der vomMenschen erbautenWelt zusammenfügt.«165 Trotz dieses

Unterschiedes gehören beide Tätigkeiten dadurch zusammen, dass sie in ihremWesen

unfrei sind; beide verfolgen sie einen klaren Zweck, nämlich den je herzustellenden oder

zu erarbeitenden Gegenstand. Beide also sind auf ihreWeise berechenbar und scheinen

so verlockend ungefährlich. In diesem Sinne spricht Arendt davon, »wie schwerwiegend

und scheinbar unlösbar die Problematik des Handelns« sei, mit dem es sich nicht in

dieser Weise verhält: »[W]ie groß [ist] daher die Versuchung, die ihm eigenen Risiken

und Gefahren dadurch zu beseitigen, daß man das allzu zerbrechliche Bezugsgewe-

be, in dem die Angelegenheiten der Menschen untereinander sich verstricken, durch

die so viel verläßlicheren und solideren Tätigkeiten, mit denen wir der Natur entge-

gentreten und die Welt der Dinge errichten, stützt und verstärkt, bis es zerreißt.«166

Menschliches aber ist gerade dort nicht zu finden, sondern nur in der gefährlichen

Unberechenbarkeit des Handelns. Diese verlässlichen Tätigkeiten bringen im hier dar-

gestellten Sinn die Gefahr mit sich, durch ihre Allgemeinheit dasjenige zu verdecken,

das den Menschen zum Menschen macht: seine absolute Verschiedenheit. Demnach

handelt es sich bei der Frage nach dem Guten immer auch um eine Suche nach der

menschlichen Handlung, einem Tun, das die Menschen in ihrer Freiheit zeigt, das dem

Verlässlichen seine Verlassenheit vor Augen führt.

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 162.

162 Ebenda, S. 115.

163 Ebenda.

164 Ebenda, S. 112.

165 Ebenda, S. 161.

166 Ebenda, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Vom Schweigen des Guten

Einzig in der ziellosen Handlung können die Menschen als sie selbst und so als zwei-

same Einsame erscheinen, denn das Handeln ist die einzige Tätigkeit, die sich direkt

zwischen den Menschen vollzieht. Im Gegensatz zum Arbeiten und Herstellen, die in

keinem Bezug zu den Menschen stehen, ist das Handeln auf die Pluralität der Men-

schen angewiesen: »Das Handeln bedarf einer Pluralität, in der zwar alle dasselbe sind,

nämlich Menschen, aber dies auf die merkwürdige Art und Weise, daß keiner dieser

Menschen je einem anderen gleicht, der einmal gelebt hat oder lebt oder leben wird.«167

Dass die Menschen solche Wesen sind, die nur in der Gemeinschaft wirklich sind, die

erst in der Gemeinschaft zu Jemanden werden, klingt zunächst nach einer bloßen Wie-

derholung der hergebrachten Vorstellung: dass derMensch allein nicht sein könne, dass

er wesentlich als ein ›zoon politikon‹ zu begreifen sei. Der Gedanke muss aber in aller

Drastik verstanden werden: Der Mensch ist nur dann Mensch, wenn er mit Anderen zu-

sammen ist, wenn er mit ihnen spricht. Dies aber sei, so Arendt – ganz entgegen dem

Glauben der Philosophie –, alles andere als natürlich; aus eben diesem Missverständnis

heraus könne diese »niemals auch nur den Ort finden, an dem Politik entsteht«. Der

philosophische Glaube, dass es »im Menschen etwas Politisches gäbe, das zu seiner Es-

senz gehöre«, führt also notwendig in die Irre. »Dies gerade stimmt nicht; der Mensch

ist a-politisch: Politik entsteht im Zwischen-den-Menschen.«168 Innerhalb solcher Ge-

spräche in Pluralität kann der Mensch ein »Wer-er-ist«169 sein, ein Unvergleichbarer,

denn unvergleichbar ist er in seinem Sprechen, seinen offengelegten Gedanken. Insofern

ist jede Handlung auf die Sprache angewiesen; nur im Ausspruch zeigen wir uns als

wir selbst, geben wir uns den Anderen zu erkennen: und in dieser Gründung erst wird

die Politik gegründet, um dann zu bestehen, solange wir handeln – sie ist nicht immer

schon natürlich verfügbar.

167 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 17.

168 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik?, S. 11.

In der Vita activa schreibt Arendt, das bloße Zusammenleben der Menschen sei für Platon und

Aristoteles gerade die Eigenschaft des Menschen, die ihn nicht ausmache; zwar hätten beide »ge-

wußt, daß der Mensch nicht außerhalb der Menschengesellschaft leben kann, aber dies gerade

galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche Eigentümlichkeit, sondern im Gegenteil als et-

was, was menschliches und tierisches Lebenmiteinander gemein haben und was daher unter kei-

nen Umständen zu den eigentümlichen Grundbedingungen des Menschlichen gerechnet werden

kann. Das natürliche, gesellschaftliche Zusammenleben des Menschengeschlechts galt als eine

demMenschen durch die Notwendigkeiten seines biologischen Lebendigseins auferlegte Begren-

zung, gerade weil diese Notwendigkeiten ja offenbar für das menschliche Leben die gleichen sind

wie für andere Formen organischen Lebens.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 35)

Ausgezeichnet aber werde er durch das politische Zusammenleben, das keineswegs eine Selbst-

verständlichkeit sei, wie es die gewöhnliche Auslegung oftmals darstelle. Dieses Verständnis des

Aristotelischen Begriffs beruhe allerdings auf einem »postklassischen Mißverständnis«: »Aristo-

teles, für den dasWort ›politikon‹ durchaus ein Adjektiv der Polis-Organisation und nicht eine be-

liebige Bezeichnung für menschliches Zusammenleben überhaupt war, meinte keineswegs, daß

alle Menschen politisch seien oder daß es Politik, nämlich eine Polis, überall gäbe, wo Menschen

lebten. […] Was er meinte, war lediglich, daß es eine Eigentümlichkeit des Menschen ist, daß er in

einer Polis leben kann und daß diese Polis-Organisation die höchste Form menschlichen Zusam-

menlebens darstellt«. (Hannah Arendt [1958-59]:Was ist Politik?, S. 37.)

169 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 193

Zunächst zeigt sich die Handlung als auf die Sprache angewiesen, insofern sie sich

erst durch das gesprochene Wort in einen Bedeutungszusammenhang einfügt. Solches

einfügendes Sprechen aber soll die Handlung nicht erklären, vielmehr zeigt es die Tä-

tige, es zeigt, dass sie es ist, die handelt. Gleichzeitig beruft diese sich im Sprechen auf

andere Taten: DerMensch, der in der Geschichte und denGeschichten steht, fügt diesen

im Sprechen immer zugleich etwas hinzu, denkt sie weiter, denkt so gleichzeitig das

absolut Neue und doch in einem Zusammenhang mit den anderen Gedanken – sowohl

alten als auch gegenwärtigen. »Erst durch das gesprochene Wort fügt sich die Tat in

einen Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa

die ist, zu erklären, was getan wurde, sondern dasWort vielmehr den Täter identifiziert

und verkündet, daß er es ist, der handelt, nämlich jemand, der sich auf andere Taten

und Entschlüsse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«170

Einzig das »Gesehen- und Gehörtwerden«171 kann die Existenz einer Handlung bezeu-

gen, da sie, im Gegensatz zum Herstellen und Arbeiten, keine Produkte hervorbringt:

Die Handlung lässt sich niemals festsetzen. Das gemeinsame Gespräch verfolgt also

niemals einen Nutzen und darf so nicht der Informationsweitergabe oder Vermittlung

dienen; solches Sprechen nennt Arendt bloßes Gerede: »Wenn Sprechen ›Mittel zum

Zweck‹ wird, ist es in der Tat ›bloßes Gerede‹, weil es überhaupt über nichts mehr Auf-

schluß gibt, also dem eigentlichen Sinn des Sprechens geradezu zuwiderläuft.«172 Auf-

schluss bedeutet nicht Einordnung im Sinne eines begrifflichen Erkennens, sondern

ein Aufschließen und Erscheinen von Einzelheit. Und diese bedarf eines Wesens, das

durch seine eigene absolute Verschiedenheit fähig ist, diese zu denken. Es geht dar-

um, eine Frage aus verschiedenen Blickpunkten zu betrachten, die Sache selbst und

die Sprechenden so in gewissem Sinne aufzuschließen, immer anders nach einer Sa-

che zu fragen und so gemeinsam zu sprechen: Folglich geht es nicht darum, gegen-

oder füreinander zu antworten, sondern miteinander zu fragen. Solange sich mein Tä-

tigsein auf Nicht-Menschliches bezieht, bin auch ich selbst im Grunde nicht mehr als

ein Ding: eine Kraft, ein Wirkendes.

In diesem Sinne ist das Verhältnis zwischen Urteil und Handlung noch einmal ver-

deutlicht, auf das ich zu Anfang hingewiesen habe: Die Handlung ist nur Handlung,

wenn sie auf einem gemeinsamen Urteilen beruht, einem Gespräch, das von verschie-

denen Standpunkten aus die eine Sache betrachtet, das erst imZwischenraumder Spre-

chenden die Sache als sie selbst neu entdeckt und so einen Blick auf sie wirft, der des

»Augenblickes reines Bleiben« ertragen kann, der im »Zuwurf eines Augenblicks« auf

dessen »Ankunft«173 wartet. Wenn nun das Urteil eine Tätigkeit ist, die auf der erwei-

terten Denkungsart beruht, also auf jenem Sich-in-andere-Hineinversetzen-und-von-

deren-Standpunkt-aus-Denken, dann muss die Handlung noch in anderer Weise auf

der Sprache – nämlich auf einer Art Verständigung mit Anderen – beruhen, auf einer

170 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 218.

171 Ebenda, S. 73.

172 Ebenda, S. 221.

173 Hannah Arendt [1951]:Ohne Titel. In: dies.: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte.München/Berlin

2015, S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Vom Schweigen des Guten

Art von Kommunikation. Und diese Kommunikation ist es, die Arendt das Wesen des

Menschseins nennt, dieses besteht darin: »anderen in der Welt zu erscheinen, von ih-

nen wahrgenommen zu werden, sich mit ihnen zu verständigen«174. In der Welt als ich

selbst zu erscheinen, heißt also,mich auszusprechen undmich dadurch als ich selbst zu

zeigen –meinen daimon erscheinen zu lassen, wie es oben hieß. Dementsprechend ist

kein Handeln denkbar, das sich ohneWorte vollzöge: »Gäbe es […] wirklich ein prinzipi-

ell wortloses Handeln, so wäre es, als hätten die aus ihm resultierenden Taten auch das

Subjekt des Handelns, den Handelnden selbst, verloren; nicht handelnde Menschen,

sondern Roboter würden vollziehen, was für Menschen grundsätzlich unverständlich

bleiben müsste. […] Wortloses Handeln gibt es strenggenommen überhaupt nicht, weil

es ein Handeln ohne Handelnden wäre.«175 Die Pluralität als solche – so ist bei Seyla

Benhabib zu lesen – drückt sich im Sprechen selbst aus.176 Wenn die Menschen in dieser

Weise als sie selbst erscheinen, machen sie einen neuen Anfang, ein neues Denken und

Verstehen insofern möglich, als sie eine Weise sich auszusprechen in die Welt bringen,

die es vorher noch nie gegeben haben kann, weil es sie selbst nicht gab. Demnach ist

Handeln für Arendt die einzige Tätigkeit, in der sich die Gebürtlichkeit der Menschen

zeigt, von der bereits die Rede war. »Was den Menschen zu einem politischen Wesen

macht, ist seine Fähigkeit zu handeln; sie befähigt ihn, sich […] Unternehmungen zu-

zuwenden, die ihm nie in den Sinn hätten kommen können, wäre ihm nicht diese Gabe

zuteil geworden: etwas Neues zu beginnen.«177 Anfangen bedeutet also Handeln und

so handelnd einen Anfang in der Welt zu setzen.

In einem Gespräch betont Arendt die »aufschließende Qualität« des gesprochenen

Wortes; diese trennt sie von seinem bloß »kommunikativen Wert«: »Wir alle wachsen

mit einem gewissen ererbten Wortschatz auf. Wir müssen dann diesen Wortschatz

überprüfen.Und dies nicht nur, indemwir herausfinden,wie dieses oder jenesWort ge-

wöhnlich gebraucht wird, woraus sich eine gewisse Anzahl von Verwendungen ergibt.

Diese Verwendungsweisen sind dann legitim. Meiner Meinung nach hat ein Wort viel-

mehr eine viel engere Beziehung zu dem, was es ausdrückt oder was es ist, als nur die

Art undWeise, in der es zwischen Ihnen und mir gebraucht wird. Das heißt, Sie schau-

en nur auf den kommunikativen Wert des Wortes. Ich schaue auf die aufschließende

Qualität. Und diese aufschließende Qualität hat natürlich immer einen geschichtlichen

Hintergrund.«178 Es geht weder beim Urteilen noch beim Handeln darum, die eigene

Meinung bloß kommunizieren zu können, wie oben bereits in Bezug auf Weißpflugs

Annahme bemerkt, Urteile seien für Arendt einzig an ihrem »Kommunikations- und

Austauschprozess […] zumessen.«179 Das gesprocheneWort als Aufschließendes zu hö-

ren bedeutet, auf das Wort selbst zu hören, es zu deuten, die Deutung der je Anderen

zu hören, durch den Zwischenraum zwischen all diesen Positionen zu versuchen, dem

Wort selbst eine Stimme zu geben. Dementsprechend geht es nicht allein darum, was

174 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113.

175 Ebenda, S. 218.

176 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 99.

177 Hannah Arendt [1970]:Macht und Gewalt, S. 81.

178 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 98.

179 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 195

ein Wort für die jeweils Sprechenden meint, sondern auch – oder vor allem – darum,

was es selbst meint: nicht aber im Allgemeinen, sondern jetzt. Dieses Einzelne, das es al-

so jetzt meint, kann weder die eine noch die andere Sprechende allein schonmeinen, es

kann nicht von einer Seite gemeint und dann so überzeugend vorgebracht werden, dass

die Gegenseite irgendwann überläuft und so ein Übergewicht – oder eine Fließrichtung

– erzeugt wird. Vielmehr kann es einzig als es selbst gemeint sein im Zwischenraum,

der im Gespräch entsteht; es zeigt sich jetzt in der Betrachtung und Beurteilung durch

die Verschiedenen. Im Gespräch über diese verschiedenen Auslegungen zeigt sich dann

nicht, welche besonders überzeugend ist oder sich besonders gut mitteilen ließe – es

zeigt sich vielmehr zwischen allen Auslegungen eine andere, eine, die das absolut Ver-

schiedene meint, es vielleicht auf -sagt.

Ein handelndes Sprechen ist für Arendt nicht nur auf die Offenheit der Sprechenden,

sondern in gewissem Sinne auch auf die Offenheit des Ortes angewiesen: Es ist ein-

zig möglich in der Öffentlichkeit. Meines Erachtens geht es hier aber nicht um einen

bestimmten Ort, sondern vielmehr darum,wer dort erscheinen kann. Ein solches Spre-

chen kann nur zwischen Gleichen stattfinden, weil sich allein zwischen diesen ein Zwi-

schen auftun kann, das nicht durch Hierarchie bereits bewertet – und folglich benannt,

ausgefüllt – ist. ImPrivaten herrscht für Arendt immerUngleichheit, hier sind dieMen-

schen der Notwendigkeit unterworfen und in stetem Kampf. Inwiefern muss also das

Gespräch in der Öffentlichkeit stattfinden,wo genau lässt sich die Grenze zwischen pri-

vat und öffentlich ziehen? Sophie LoidoltsThesen zu Arendts Erscheinungsbegriff legen

die Vermutung nahe, Erscheinen wäre eine Art Selbstverständlichkeit, etwas, das ein-

tritt, sobald die Menschen ihre privaten Räume verlassen. Sie schreibt: »Arendt würde

entgegen Husserl undHeidegger sagen: ›Ich bin nicht erst in derWelt und dann erschei-

ne ich manchmal und manchmal nicht‹, sondern In-der-Welt-Sein heißt wesentlich in

dieWelt eintreten, indem ich in ihr erscheine [»appear«] und sie zu verlassen, indem ich

aus ihr verschwinde [»disappear«]. In Bezug auf das Erscheinen vor Anderen in der Welt

könnte man es so formulieren: ›Ich bin nicht erst mit Anderen und dann erscheine ich

manchmal vor ihnen undmanchmal nicht, sondernMit-Anderen-Sein heißt wesentlich

vor ihnen zu erscheinen.‹«180

Dies würde bedeuten, dass ›Welt‹, die Arendt als den Raum begreift, der zwischen

den Sprechenden entsteht, einfachhin da ist, sobald ich mich außerhalb des Priva-

ten befinde. Weiterhin geht Loidolt davon aus, dass Arendt weder eine sprachphilo-

sophische noch eine konstruktivistische Haltung gegenüber der Frage nach Realität

einnehme; vielmehr basierten Wahrnehmung, Erfahrung und Erscheinung auf sinn-

lichen Empfindungen: »Reflexion oder Auslegung kommt definitionsgemäß immer zu

spät, um die Faktizität des Realen ›erklären‹ zu können.«181 Bedeutet das also, dass die

Menschen, sobald sie in die Außenwelt treten, sobald sie rein sinnlich ihre Umgebung

wahrnehmen, als sie selbst erscheinen? Wäre dem so, schiene mir Arendts Warnung

vor einem Schwinden der Öffentlichkeit und einer Ausbreitung des Gesellschaftlichen

sinnlos; so auch die eben erwähnte Trennung zwischen Sprechen und bloßem Gerede.

180 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 75. [Übersetzung der Autorin.]

181 Ebenda, S. 72. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Vom Schweigen des Guten

Als-ich-selbst-Erscheinen, als absolut Verschiedene, ist immer nur potentiell möglich,

keinesfalls natürlich gegeben.

Die Frage ist, in welchem Verhältnis ›Realität‹ und ›Welt‹ hier zueinander stehen.

Loidolt definiert ›Welt‹ in Arendts Sinne so: »Arendt entwickelt drei miteinander ver-

bundene Begriffe von ›Welt‹, welche nicht als abgetrennte Bereiche gedacht werden sol-

len: Erstens, die ›Erscheinungswelt‹ als grundlegender Bereich der Erscheinungen, in

dem Erscheinen gleichzeitig Sein bedeutet; zweitens, die Welt der Objekte und der Ob-

jektivität, die Dingwelt; und drittens die Mitwelt oder das ›zweite Zwischen‹, das durch

unsere intersubjektiven Beziehungen entsteht und das all diese Bedeutungen in der

einen Welt, in der wir als Menschen existieren können, zusammenhält.«182 Meines Er-

achtens ist das einzige Erscheinen der Menschen, das keiner Voraussetzung bedarf, das

durch die Geburt gegebene. Loidolt weist darauf hin, dass Arendt »Erscheinung« inner-

halb ihrer Schriften unterschiedlich definiere. Während der Erscheinungsraum in Vita

activa ein Produkt menschlicher Sprache und Handlung beschreibe, sei in Vom Leben des

Geistes die Erscheinung selbst dessen ontologische Vorbedingung. Zu den letztgenann-

ten Ausführungen heißt es dann weiter, Arendt entwickle dort eine »phänomenologi-

sche Theorie des Lebens«183. Loidolt bezieht sich hier auf die folgende Stelle: »[J]ede

Spezies lebt in ihrer eigenen Welt. Doch allen mit Sinnen begabten Geschöpfen ist die

Erscheinung als solche gemeinsam: erstens eine erscheinende Welt, und zweitens die

– womöglich noch wichtigere – Tatsache, daß sie selbst erscheinende und verschwin-

dende Wesen sind, daß es vor ihrer Ankunft schon immer eine Welt gegeben hat und

nach ihrem Abtreten immer eine geben wird. Leben heißt in einerWelt leben, die schon

vor einem da war und nachher weiter da sein wird.«184 Loidolt entnimmt dem, dass es

zwei Weisen der Erscheinung gebe, von denen die weltbildende als die grundlegendere

zu begreifen sei.

Dem stimme ich insofern zu, als Arendt tatsächlich in zweifacher Weise von Er-

scheinung spricht: zum einen im Sinne eines Sich-in-die-Welt-Bringens, das bedeutet,

den Anderen als Selbst zu erscheinen – dies ist nur in der Pluralität möglich –, zum

anderen im Sinne eines In-die-Welt-Kommens, das jedes Geborensein an sich bedeu-

tet. In diesem singulären Erscheinen zeigt sich bereits die absolute Verschiedenheit

der je Geborenen und so ist immer auch die Möglichkeit geboren, als ein Jemand zu

erscheinen. In diesem Sinne heißt es bei Arendt, dass Geborenwerden ein Erscheinen,

182 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 93. [Übersetzung der Autorin.]

183 Ebenda [Übersetzung der Autorin.]; vgl. außerdem: ebenda, S. 102.

184 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 30.

In der englischen Fassung heißt es: »[E]very animal species lives in a world of its own. Still, all sen-

se-endowed creatures have appearance as such in common, first an appearing world and second,

and perhaps even more important, the fact that they themselves are appearing and disappearing

creatures, that there always was a world before their arrival and there always will be a world af-

ter their departure. To be alive means to live in a world that preceded one’s own arrival and will

survive one’s own departure. On this level of sheer being alive, appearance and disappearance, as

they follow upon each other, are the primordial events, which as such mark out time, the time

span between birth and death.« (Hannah Arendt: The Life of the Mind. Vol. 1: Thinking. New York

1977, S. 20; zitiert nach: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political

Intersubjectivity. London/New York 2018, S. 102.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 197

Sterben ein Verschwinden – appear/dis-appear – bedeutet. In der Gebürtlichkeit an

sich ist angelegt, dass der Mensch sich durch eine zweite Geburt in die Welt bringen

kann, indem er als ein Jemand – als er selbst – erscheint. In dieserWeise erscheinen und

so zugleich einen Erscheinungsraum schaffen ist also nicht konsekutiv, sondern immer

konditional zu denken. In Vita activa schreibt Arendt, ein Erscheinungsraum bilde sich

überall dort, »wo Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«. Dieser

Raum überdaure niemals »die Aktualität der Vorgänge, in denen er entstand« und löse

sich nicht erst dann auf, »wenn die Menschen verschwunden sind […], sondern bereits,

wenn die Tätigkeiten […] verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind. Er liegt in

jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell; er ist in ihr we-

der notwendigerweise aktualisiert, noch für immer oder auch nur für eine bestimmte

Zeitspanne gesichert.«185 Potentialität liegt demnach in jedem Schritt in die Öffent-

lichkeit – wer da aber schreitet, wohin er geht, und was er dort tut, ist ausschlaggebend

und nicht natürlicherweise gegeben. Es ist entscheidend, ob dort eine Einzelne spricht,

wovon gesprochen wird – daher die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Poli-

tischen – und auch, wo das Sprechen stattfindet – daher die Trennung zwischen dem

privaten und dem öffentlichen Raum.

Sowohl die Pluralität als auch das Handeln sind also maßgeblich von dem Bestehen

einer Öffentlichkeit abhängig. Nur in der Öffentlichkeit besteht die Möglichkeit, ge-

meinsam handelnd einen Anfang zu setzen. Öffentlichkeit ist aber nicht – wie bereits

angesprochen – einfach der Ort, der nicht den privaten, den häuslichen Bereich meint,

ein Draußen im Gegensatz zum Drinnen; Öffentlichkeit ist der Raum, der zwischen

den Menschen sich bildet, die sich als Gleiche im Gespräch begegnen. Das im Priva-

ten Gedachte wird in der Öffentlichkeit wirklich dadurch, dass es dort mit Anderen

besprochen und so hinterfragt und von verschiedenen Standpunkten aus betrachtet

wird. Seyla Benhabib geht davon aus, dass in Zeiten von »totalitären Regimen […] die

Öffentlichkeit, so paradox das klingen mag, sehr oft in die Privatsphäre ab[wandert].

Die öffentliche Welt wird nun in Kirchen und Gemeindesitzungen angesiedelt, wird in

die Wohnzimmer von Privatleuten, in halböffentliche Treffen von Künstlern und In-

tellektuellen, in politische Kabaretts verlegt.«186 Auch Sophie Loidolt hält es für mög-

lich, dass Handeln und Sprechen im Privaten stattfinden: »Arbeitende und herstellende

Menschen verstehen sich […] immer schon als Menschen unter Menschen, also inmit-

ten der Pluralität.«187 Dies aber würde bedeuten, dass Pluralität automatisch entstün-

de, sobald es Vielheit gibt und das ist in Arendts Sinne zurückzuweisen. Loidolt sagt an

späterer Stelle selbst, dass Pluralität nicht »einfach ›da‹ oder vorhanden sei«188, den-

noch scheint es mir falsch, von einem grundlegenden Selbstverständnis der Pluralität

zu sprechen, weil es um ein Bewusstsein dessen, dass wir »Menschen unter Menschen«

in diesem gattungsmäßigen Sinne sind, hier nicht gehen kann: Von Pluralität kannman

kein Verständnis haben, weil sie nicht einfach ein Zustand ist – wie eben an Arendts

185 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251. [Hervorhebung der Autorin.]

186 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 206f.

187 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 119. [Übersetzung der Autorin.]

188 Ebenda, S. 175. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Vom Schweigen des Guten

Ausführungen zum zoon politikon gezeigt wurde –, sondern eine Möglichkeit, die nur

im Moment ihrer Verwirklichung ernsthaft denkbar wird.

Damit die Masse sich als Gemeinschaft erkennt und sowohl je Einzelne in die Welt

als auch die Zwischen-Welt als solche erst hervorbringt, muss sie sich im Gespräch erst

wandeln. Aus diesem Grund muss meines Erachtens ebenso Jaeggis Verständnis der

auf dem gemeinsamen Gespräch gegründeten Zwischenwelt zurückgewiesen werden.

In Welt und Person heißt es: »Ich kann gar nicht feststellen, ob ich mit jemandem eine

Welt gemeinsam habe, wenn ich nicht mit ihm spreche bzw. mich irgendwie – sei es

durch Gesten – verständige. Die bloße Anwesenheit am selben Ort ist kein ausreichen-

des Indiz dafür. […] Daß wir eine Welt miteinander teilen, stellen wir dadurch fest, daß

wir uns – auf welche Weise auch immer – über sie verständigen. Wir tauschen Beob-

achtungen aus, […] wir charakterisieren und bewerten gemeinsam, was wir sehen. Wir

erschaffen eine gemeinsameWelt, indem wir sie mit Bedeutungen ›aufladen‹.«189 Mei-

nem Verständnis nach kann es nicht darum gehen, sich »irgendwie«, »auf welcheWeise

auch immer« zu verständigen, es geht nicht einzig um die Öffentlichkeit des Gesprächs,

sondern sowohl um das Wer der Sprechenden – deshalb die Betonung der ›absoluten Ver-

schiedenheit‹–, dasWie der Frage – deshalb die Betonung des ›Politischen‹– und dasWo, das

sich im Gespräch gründet – deshalb die Betonung der ›Öffentlichkeit‹.

Wäre die Pluralität einfach eine Vielheit, wäre die Rede von einer absoluten Ver-

schiedenheit unnötig und mit ihr die Geburt des Selbst, die nicht das einfache Gebo-

rensein meint. Loidolt stellt an späterer Stelle die These auf, dass »›die Öffentlichkeit‹

oder ›das Private‹ eine neue, eigenständige Logik, nämlich diejenige von Sichtbarkeit,

einleiten«190. Mir scheint es richtig, dass es nicht darum gehen kann, einen bestimm-

ten Ort – so zum Beispiel den Marktplatz – als politisch zu kennzeichnen, wohingegen

Orte, die uns als privat gelten, grundsätzlich aus diesem Raum auszuschließen wären.

Sichtbarkeit wäre somit ein richtiger Ansatz, um eine Unterscheidung vorzunehmen:

Ein Ort kann dann als politisch gelten, wenn er es ermöglicht, dass die Einzelnen sich

im Sprechen zur Erscheinung bringen, und dies können sie überall dort, wo ein Ge-

spräch möglich ist, das in Offenheit und Ziellosigkeit solche Fragen bespricht, die alle

betreffen. Es geht also nicht um die Möglichkeit, von irgendjemandem an irgendei-

nem Ort gesehen zu werden, sondern um die Erscheinung der absolut Verschiedenen.

Die Öffentlichkeit ist der Ort des Hellerleuchteten, hier erscheinen die Dinge nicht nur

im schwachen Licht der eigenen Meinung, sondern unter den strahlenden Flutern der

Gemeinschaft, der Vielseitigkeit. In dieser Weise spricht Jerome Kohn von seinen Ge-

sprächen mit Arendt: Nie sei es um den Ort gegangen, an dem das Gespräch stattfand,

sondern vielmehr um den Ort, der durch das Gespräch entstand: Ein offener Ort, der

verschiedene Sichtweisen zulasse und fordere und der aus einem ständigen »Weiter-

denken« bestehe. So sieht Kohn in Arendts Schriften »eine Ähnlichkeit zu den späten

Arbeiten von Cézanne«: »Wenn er aus seinen vielfältigen Wahrnehmungen eines ein-

zelnen Baumes oder Felsens ein Bild macht, lässt Cézanne die Betrachter unmittelbar

am Prozess des Malens – den er mit dem Denken verglich – teilhaben und öffnet ih-

nen auf diese Weise die Augen für seine verblüffende Sichtweise der überwältigenden

189 Rahel Jaeggi [1997]:Welt und Person, S. 62.

190 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 133. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 199

Mannigfaltigkeit dessen, was in der Wirklichkeit existiert. Auch wenn Schreiben und

Malen Tätigkeiten sind, die eine öffentliche Welt herstellen, kamen Hannah Arendts

sprühender Geist und die Geschwindigkeit, mit der sie jedes Thema aus unterschied-

lichen Perspektiven bedachte, auch in privaten Gesprächen zum Ausdruck. Der sprin-

gende Punkt an Konversationen mit Arendt war nicht, Resultate zu erzielen oder zu

Schlussfolgerungen zu gelangen, sondern weiterzusprechen.«191

Als Gegensatz zu diesem hellerleuchteten Ort, an dem die Sprechenden als sie selbst

in Erscheinung treten können, kommt dem Privaten und auf das Eigene beschränk-

ten Raum eine ebenso wichtige Bedeutung zu. Er ist nötig, damit die Menschen sich

zurückziehen und verbergen können, da niemand sich »dauernd in ihm [sc. der öffent-

liche Raum] aufhalten [kann], weil das überhelle Licht des Öffentlichen die Verborgen-

heit vernichtet, welche das Leben der Sterblichen, wie alles Lebendige, gerade für sein

Lebendigsein braucht«192. Im Hinblick auf unsere Gegenwart ist die Betonung des Pri-

vaten insofern wichtig, als dieses heute – obwohl es zugleich die Öffentlichkeit in ihrer

Fixierung auf Privatinteressen ganz eingenommen zu haben scheint – aufs Stärkste

bedroht ist. Soziale Medien ziehen das Private ins Überhelle und nehmen ihm so den

Schutz des dunklen Raums, der ein Unerkanntsein möglich macht. Es war im Kapitel

zumDenken bereits davon die Rede, dass einMensch, der sich »ständig in der Sichtbar-

keit hält«, die »Fähigkeit verliert, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt

aufzusteigen«, da er »die Dunkelheit und Verborgenheit ein[büße], die dem Leben in

einem sehr realen, nicht-subjektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben«193.

Obwohl demnach der Schutz des Privaten als grundlegend gelten muss, um Politik

in Arendts Sinne zuzulassen, ist es unmöglich, in diesem Raum Politik selbst zu grün-

den. Ein wirkliches Erscheinen des »Wer-einer-ist« kann es hier nicht geben, da dort

nicht die Freiheit herrscht, sondern die Unterworfenheit unter die Lebensnotwendig-

keiten. Ziehen die Menschen sich also ganz in diese Sphäre zurück, können sie nicht als

absolut Verschiedene in Erscheinung treten und sind so unfähig, einen neuen Anfang

zu stiften. Denn zwischen bloß Verschiedenen bildet sich kein Raum, Gleichheit ist im-

mer auch Einheit. Insofern braucht der »Rückzug aus der Welt […] den Menschen nicht

zu schaden. […] Nur tritt mit einem jeden solchen Rückzug ein beinahe nachweisbarer

Weltverlust ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist unersetzliche Zwi-

schenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen Mitmenschen ge-

bildet hätte.«194Was im Privaten verloren gehenmuss, ist dieWirklichkeit: »Menschlich

und politisch gesprochen sind Wirklichkeit und Erscheinung dasselbe, und ein Leben,

das sich, außerhalb des Raumes, in dem allein es in Erscheinung treten kann, vollzieht,

191 Jerome Kohn [2005]: Die geistsprühende Hannah Arendt. Erinnerungen. Übers. v. Thomas Wild/

Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005),

S. 19.

192 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 250.

193 Ebenda, S. 87.

194 Hannah Arendt [1959]: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über Lessing. München 1960,

S. 6f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Vom Schweigen des Guten

ermangelt nicht des Lebensgefühls, wohl aber des Wirklichkeitsgefühls, das dem Men-

schen nur dort ersteht, wo dieWirklichkeit derWelt durch die Gegenwart einer Mitwelt

garantiert ist, in der eine und dieselbe Welt in den verschiedensten Perspektiven er-

scheint.«195 Wird das Private aber für das Politische gehalten, ist die Gefahr groß, dass

dieses sodann für das Wirkliche gehalten wird. Dort aber herrscht nicht Gleichheit als

Voraussetzung für absolute Verschiedenheit, sondern eine Gleichheit, die nur der Ver-

gleichbarkeit dienen soll. Doch auch in der Öffentlichkeit ist Gleichheit alles andere als

selbstverständlich.Hier zeigt sich das Handeln als ein auf das Herstellen Angewiesenes:

Es bedarf eines politischen Raumes, der qua Gesetz Gleichheit garantiert. »Die Gesetze

waren […] nicht Erzeugnisse des Handelns, sondern Produkte des Herstellens wie die

Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre physische Identität bestimmten, auch.

Bevor das Handeln überhaupt beginnen konnte, mußte ein begrenzter Raum fertig-

und sichergestellt werden, innerhalb dessen die Handelnden dann in Erscheinung tre-

ten konnten, der Raum des öffentlichen Bereichs der Polis, dessen innere Struktur das

Gesetz war; der Gesetzgeber und der Architekt gehörten in die gleiche Berufskatego-

rie.«196 Mit dem Hergestellten als Grund für das Gespräch werde ich mich im letzten

Kapitel noch einmal beschäftigen.

Diese Gesetze aber bringen – wenn sie auch als Voraussetzung gelten müssen – noch

keine Öffentlichkeit hervor. Von einem »Erscheinungsraum« kann erst die Rede sein,

wenn dort »Menschen handelnd und sprechendmiteinander umgehen« und ihn »unter-

scheidet von anderen Räumen, die wir durch Eingrenzung aller Art herstellen können,

daß er die Aktualität der Vorgänge, in denen er entstand, nicht überdauert, sondern

verschwindet, sich gleichsam in nichts auflöst, und zwar nicht erst, wenn die Men-

schen verschwunden sind […], sondern bereits, wenn die Tätigkeiten, in denen er ent-

stand, verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind«197. Das Erscheinen dieses

Raums ist also auf die Handlung insofern angewiesen, als er nicht bestehen kann, son-

dern nur im Moment der Handlung selbst entsteht, um dann mit ihr auch wieder zu

vergehen. Diesen Raum sieht Arendt in den modernen Gesellschaften schwinden und

gibt für diesen Verlust zwei Gründe an: zum einen die Vergesellschaftung des Öffent-

lichen, die sich darin zeigt, dass das Politische nur noch als Lösung sozialer Probleme

gedacht wird; dieser Umstand wurde weiter oben eingehend besprochen. Zum anderen

nennt sie den Aufstieg der Massengesellschaft und die daraus resultierende Selbst- und

Weltentfremdung des modernen Menschen – auch davon war bereits die Rede. In die-

sen vermassten Gesellschaften wurde Politik durch bürokratische Verwaltung ersetzt,

Handeln durch Verhalten, die Arbeit wurde in den öffentlichen Raum verschoben und

der Sinn von Politik ist nicht mehr Freiheit, sondern Selbsterhaltung.198 In den mo-

dernen Gemeinschaften hat sich – so Rainer Forst – eine »Sphäre der ›Gesellschaft‹«199

195 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251.

196 Ebenda, S. 244.

197 Ebenda, S. 251.

198 Vgl. Maike Weißpflug/Jürgen Förster [2011]: The Human Condition, S. 64.

199 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualität der politischen Theorie

Hannah Arendts. In: Heinrich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktuali-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 201

gebildet, die die frühere Aufteilung des Staates in polis und oikos, also den Stadtstaat

und die Hausgemeinschaft, den öffentlichen und den privaten Bereich ersetzt. Dass

diese Trennung aufgelöst worden ist, halte Arendt für fatal, denn der Einzug des Pri-

vaten in den politischen Bereich hat nicht nur die Aufteilung verschoben, sondern das

Politische fast vollkommen verdrängt. »In der nivellierten Arbeits- und Massengesell-

schaft gibt es keinen politischen Raum mehr […]; es herrscht vielmehr das ›Niemand‹

des sozialen Interesses, bürokratisch verwaltet. Ergebnis ist wiederum eine politische

Weltlosigkeit, sozusagen die verwaltete Nicht-Welt.«200 Der private Bereich des oikos

enthielt das Herrschen und das Beherrschtwerden. Dort war eine natürliche Ungleich-

heit anzutreffen, die Naturnotwendigkeiten geschahen im Privaten und die lebenser-

haltende Arbeit wurde dort verrichtet. Der öffentliche Bereich hingegen war ein vor der

Herrschaft – im Sinne der Ungleichheit – geschützter Raum. Dort ging es um Rech-

te und um Freiheit. Es war ein Dasein von Gleichen unter Gleichen, in dem es keine

Gewalt und keinen Zwang gab.201

Um aber nicht nur so die Verschiedenheit der Menschen zu schützen, sondern auch

ihre Absolutheit zu bewahren, mussten – wie ausführlich erläutert worden ist – soziale

Fragen aus diesemBereich ferngehalten werden.Weiterhin geht Arendt davon aus, dass

die Aufhebung einer strikten Trennung zur Entstehung totalitärer Systeme führe. Die

Aufhebung der Grenze verkenne den Sinn des Politischen; dieser liege im Zusammen-

sein der Verschiedenen. Die Vorstellung, dass die Menschen einer Nation eine große

Familie seien, verwischt diese Verschiedenheit und »bereitet den Boden […] für völki-

sches Denken, Identitätsdenken, totalitäres Denken, Gleichschaltung, Aussortierung,

Säuberung. Ein in die Politik getragenes Familienprinzip mit seiner Pluralitätsfeind-

lichkeit nach innen und seiner Gleichheitsfeindlichkeit nach außen negiert mit dem

Argument der Blutsbande und gemeinsamen Herkunft, der völkischen Verbundenheit

und natürlich-homogenenNation die Pluralität undGleichheit allerMenschen.«202 Das

»Sich-Verhalten«203, das Arendt der Handlung gegenüberstellt und der vermassten Ge-

sellschaft zurechnet,meint für sie ein Tätigsein, das absolut kalkulierbar ist und gerade

das absolut Verschiedene der Menschen zu verdecken sucht. »An seine Stelle [sc. die

des Handelns] ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die

Gesellschaft von allen ihren Gliedern erwartet und für welches sie zahllose Regeln vor-

schreibt, die alle darauf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie

gesellschaftsfähig zu machen, und spontanes Handeln wie hervorragende Leistungen

zu verhindern.«204 Solches Verhalten ist immer an eine soziale Rolle geknüpft: man

verhält sich als Angestellte, als Mutter, als Akademikerin; es ist das Einfügen in eine

Form, das alles Eigene hinter sich lassen muss. Das Selbst, das »Wer-einer-ist«, bleibt

tät? Berlin 2007, S. 233. (Im Folgenden zitiert als: Rainer Forst: Republikanismus der Furcht und der

Rettung.)

200 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung, S. 233.

201 Vgl. Christina Thürmer-Rohr [2011]: Öffentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/

Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 302.

202 Ebenda, S. 303.

203 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

204 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Vom Schweigen des Guten

dabei immer hinter der sozialen Maske verborgen und ist alsdann innerhalb der Masse

sich verhaltender Individuen nicht mehr auszumachen.

Die Voraussetzung für menschliches Handeln, das gemeinsame Urteilen, das grund-

sätzliche Fragen aus verschiedenen Perspektiven betrachtet und sie in einerWeise stellt,

die sich diesen wirklich öffnet und zuhört, scheint mir nicht zu den politischen Idealen

unserer Zeit zu gehören. Dies zeigt sich unter anderem in der Programmierung der So-

zialen Medien, sind diese doch darauf ausgerichtet, der eigenen Meinung Rückhalt zu

geben, oder auch: sie aus der Frage herauszuzerren. Diese Programme erkennen zum

Beispiel durch wiederholte Sucheingaben Vorlieben für bestimmte Themen und Sei-

ten, auf denen bestimmte Haltungen vertreten werden und schlagen dementsprechend

beim nächsten Öffnen Seiten vor, die diesen ähnlich sind. So wird die eigene Meinung

ständig bestärkt und beschränkt und ein Ort geschaffen, an dem sie wachsen kann, oh-

ne dass sie je hinterfragt würde; dabei spielt sich all das in einem allem Anschein nach

öffentlichen Raum ab, dem Internet, jenem Ort, der allen offensteht, in dem sich die

Meinungen aller zu begegnen scheinen. Das Täuschende an dieser Art der begrenzten

Nachrichtenvermittlung und des umzäunten Gesprächs liegt meines Erachtens darin,

dass die so Sprechenden eben die Grenzen nicht nur nicht wahrnehmen, sondern sich

vielmehr in einem grenzenlosen Raum zu befinden meinen, in den unendlichen Wei-

ten eines weltweiten Netzes.205 Durch die beschriebenen Suchfunktionen aber sind die

Anderen denkbar wenig anders, da ja nur solche ›anderen Meinungen‹ angezeigt wer-

den, die die eigene Antwort nicht ins Wanken bringen und sie also kaum in eine Frage

verwandeln können. Wenn wir dann aber doch einmal auf wirklich andere Meinungen

stoßen, erscheinen diese so anders, dass es uns kaum mehr möglich ist, uns mit ih-

nen zu befassen: So wird die Andere zum Feind und der Unterschied zur »Frontlinie«.

Es gibt nur noch die eine eigene Richtung, in die es die Einzelnen durch ausgewählte

205 Kathrin Morgenstern weist auf die grundsätzlichen Möglichkeiten hin, die in solcher Vernetzung

liegen. Sie führt Arendts Briefwechsel an, die bewirkten, dass sich »Handlungsräume […] auf die

transatlantische Ebene ausdehnten« und außerdem dazu führten, dass »eine tatsächliche körper-

liche Ko-Präsenz in einem Raum« nicht mehr notwendig war. Dafür könnten heute auch die vir-

tuellen Räume sorgen, und so scheint Morgenstern die »Verbindung zu digitalen und virtuellen

Formen der Kommunikation und des storytelling augenfällig«. Dementsprechend spreche »aus

Arendts Theorie heraus […] nichts dagegen, sich solche virtuell und global erweiterten Versamm-

lungsorte vorzustellen – solange es noch eine Pluralität an Geschichten und Kanälen gibt. Das

Netz der Geschichten erfährt dann eine deutliche Erweiterung.« (Kathrin Morgenstern [2019]: ›Ei-
ne r wird im m e r b le ib e n u,m d ie Ge schichte zu e rzähle n‹, S..1.4  1 ) .
Ginge es in diesem Netz tatsächlich darum, einen Zwischenraum entstehen zu lassen, gemeinsa-

me Fragen zu durchdenken und von ganz anderen Standpunkten aus zu betrachten, könnte dies

tatsächlich als Ausweitung angesehen werden. Die Erfahrungen, die wir mit diesem Netz bereits

gemacht haben, scheinen mir solche Deutung aber nicht nahezulegen, vielmehr ist zu vermuten,

dass die Vermassung hier nur weiter fortschreitet. In diesem Sinne halte ich es für unangemessen,

hier eine Verbindung zu Arendts »storytelling« zu ziehen. Solche Vernetzung kann zwar politisch

durchaus wirksam sein, nicht aber durch die Erweiterung der Gesprächsräume, sondern dadurch,

dass Menschen mit derselben Perspektive sich finden und zu einer Gruppe verschmelzen können,

um zielführend tätig zu werden. So haben die Sozialen Medien zum Beispiel eine entscheidende

Rolle für dieMobilisierung undWirkkraft der Proteste während des Arabischen Frühlings gespielt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 203

Nachrichten umso heftiger treibt. Von einer Suche nach Pluralität, nach verschiedenen

Ansichten einer Sache kann hier dagegen nicht die Rede sein.

In diesemKlima einer Unerschütterlichkeit der eigenenMeinung ist Raum geschaf-

fen für all jene Parteien, die mit ihren einfachen Antworten und Selbstverständlichkei-

ten in diesen Chor bloß noch einzustimmen brauchen. Zugleich wird diese Situation,

die dringend des Urteils – nicht des Ab-urteils, sondern der Auseinandersetzung – be-

dürfte, oftmals nicht in ihren Hintergründen hinterfragt; stattdessen werden die An-

deren bloß als Andere, bald als Feinde, bald als Geisteskranke, abgetan. Die Reaktion

auf den neuerlichen Aufstieg populistischer Parteien scheint mir dies zu bezeugen: Fas-

sungslosigkeit, und dann: Abgrenzung, abschließende Bezeichnung, Verweigerung ei-

nes ernsten Urteils. Solche Verweigerung des Bedenkens aber macht Handlung unmög-

lich, belässt die Meinungsträger in ihrem Schlummer. Die zunehmenden Wahlerfolge

rechter Parteien aber sollten in die Frage treiben, sollten dazu führen, zu hinterfragen,

was zu diesen Entwicklungen geführt hat. Die Demokratie macht es sich zur Aufga-

be – innerhalb bestimmter gesetzlicher Grenzen – jedem Mitglied zuzuhören, jedem

das Recht auf seine eigene Stimme zu verbürgen. Wenn alles wirklich Andere aber als

Abnormales und Un-menschliches abgestempelt wird, verliert es immer sogleich das

Recht, überhaupt noch diskutiert zu werden. So werden gerade diejenigen Fragen, die

für die Gemeinschaft am relevantesten sind, einfach aus ihr ausgeschlossen.

Was sowohl die Zugehörigkeit zu einer solchen Gruppe als auch die Abgrenzung

von ihr bieten kann, ist Identität. Die Menschen identifizieren sich mit oder gegen sie,

um jemand zu sein.Was lange Zeit Religionen und Nationen geleistet haben, fällt heute

weg und hinterlässt eine Lücke, die sogleich gefüllt sein will. Die Suche geht also nach

solchen Zugehörigkeiten, die gerade nicht hinterfragen und plural sind, sondern Ein-

heit stiften. In einemGespräch sagt Arendt, dass sie »ganz sicher« sei, »daß diese ganze

totalitäre Katastrophe nicht eingetreten wäre, wenn die Leute noch an Gott oder viel-

mehr an die Hölle geglaubt hätten, das heißt, wenn es noch letzte Prinzipien gegeben

hätte«206. Die selbstverständlichen Regeln hätten also einen Rahmen bieten können,

der den Einschluss in diese neue Bewegung verhindert hätte. Zugleich aber konnte es

ein solch totales System nur geben, weil es in die Fußstapfen solcher Selbstverständ-

lichkeiten hat treten können.

Der Versuch der Einheitsstiftung geschieht sowohl in linken als auch in rechten poli-

tischen Bewegungen, wenn auch der Unterschied grundlegend ist: Wo rechte Gruppen

niemals wirklich fragen »Wer ist das Volk?« – die Antwort ist klar: es sind die Weißen,

206 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 88. Weiter heißt es dort,

dass »diejenigen, die noch sehr fest an die sogenannten alten Werte glaubten, am ehesten bereit

waren, ihre altenWerte gegen eine neueWertordnung auszutauschen, vorausgesetzt,man gab ih-

nen eine. Und ich fürchte mich davor, weil ich glaube, daß in demMoment, in dem Sie jemandem

eine neue Wertordnung – oder jenes berühmte »Geländer« – geben, dieses sofort ausgetauscht

werden kann.« (Ebenda.) Gerade der Zusammenbruch der Selbstverständlichkeiten ist es, der ei-

nen Neuanfang ermöglicht: »Wegen dieser Begebenheiten [sc. der Zusammenbruch der Werte]

beginnen wir mit dem Fragen.« (Ebenda.) Dieses Fragen kann sich aber nur dort ergeben, wo die

Lücke offengehalten wird und niemals dort, wo sie mit neuen unabänderlichen Überzeugungen

ausgefüllt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Vom Schweigen des Guten

Einheimischen, die Volksgemeinschaft – stellen linke Bewegungen diese Frage – solan-

ge sie tatsächlich linke Politik wollen – meines Erachtens wirklich. Durch solche Grup-

pen, die die Einzelnen vereinnahmen, können diese nicht mehr gesehen werden: Alles

andere ist feindlich, auch die in gleicher Weise Unterdrückten. Solche, die eigentlich in

den gemeinsamen Dialog miteinbezogen werden sollten, werden ausgegrenzt, einfach

um der Grenze willen: Geflüchtete von Sozialhilfeempfängern, Alte von Jungen. Die

Identifizierung mit diesen Gruppen kann nicht mehr auf gemeinsamem Gespräch und

Urteil gründen und so scheint es nur konsequent, Mouffes bereits erwähnte Schluss-

folgerung zu ziehen: Auch die linken Bewegungen müssen populistisch werden, auch

sie müssen das Urteil durch die Emotion ersetzen. Wenn sich die umgebende Welt zu

schnell, zu unüberschaubar verändert, zu groß und unübersichtlich wirkt, müssen die

Antworten umso einfacher werden. Arendt schreibt in diesem Sinne: »Da es den Men-

schen schwer fällt – und diesmit Recht –,mit etwas zu leben, das ihnen den Atem raubt

und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der offensichtlichen Versuchung nachgege-

ben, ihre Sprachlosigkeit in alle möglichen auf der Hand liegende Sprachgebilde, die,

immer natürlich unangemessen, gefühlsmäßige Erregung ausdrücken, zu übertragen.

Die Folge ist, daß heute die ganze Geschichte gewöhnlichmit Begriffen der Gefühlswelt,

die als solche nicht unbedingt kitschig sein müssen, erzählt wird, um sie zu sentimen-

talisieren und zu verkitschen. […] Die ganze Atmosphäre, in der die Dinge heutzutage

diskutiert werden, ist mit Gefühlen, oft nicht gerade großen Formats, aufgeladen, und

wer immer diese Fragen anspricht, muß damit rechnen, wenn überhaupt noch mög-

lich, auf ein Niveau heruntergezogen zu werden, auf dem ernsthaft nicht mehr disku-

tiert werden kann.«207 In der Sprachlosigkeit herrscht keine Stille. Die Sprachlosigkeit

ist laut, das Gerede schreit. Wenn niemand mehr sprechen kann, kann es auch keine

absolut Verschiedenen mehr geben, und so kann die Verkitschung Einheit zu stiften

vortäuschen, wo es schon längst nichts mehr gibt als Masse.

Solche Masse aber ist dann keine plurale Gemeinschaft, sondern – in der Unter-

scheidung Sophie Loidolts – ein Kollektiv. Loidolt spricht davon, dass Arendts Plurali-

tät, die sie als »aktualisierte«, als nur in ihrer Erneuerung Seiende begreift, eines »Wir«

bedarf; dieses könne weder allein noch gegen die Anderen realisiert werden. In die-

sem »Wir« nun zeige sich die Vielheit einer jeden Einzelnen, gleichzeitig aber müsse

jedem einzelnen »Ich« die Möglichkeit zur Entfaltung gegeben werden. Dementspre-

chend schlägt Loidolt vor, von »Intersubjektivität« und nicht einfach von »kollektiven

Formen« zu sprechen.208 Diese Unterscheidung ist für die Auseinandersetzung mit

Arendts Begriff der Pluralität grundlegend: Durch die Betonung der Pluralität soll nicht

bloß hervorgehobenwerden, dass dieMenschen sozialeWesen sind209 – in der erwähn-

207 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 19.

208 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 154f. Loidolt spricht hier in Anlehnung an

Husserl von Intersubjektivität. In ihrem Buch geht sie den phänomenologischen Spuren nach, die

in Arendts Denken zu Husserl und Heidegger führen. Siehe u.a. »[W]ir werden noch sehen, inwie-

fern Husserls Intersubjektivität und Heideggers Mit-Sein zweifelsfrei als ›Wegbereiter‹ für den

Entwurf von Pluralität verstanden werden können.« (Ebenda, S. 161f.) [Übersetzung der Autorin.]

209 Auch Sophie Loidolt betont diesen Punkt: »Mit ›Pluralität‹ meint Arendt weder eine bloß quanti-

tative Vielzahl noch eine quantitative oder qualitative Vielfalt innerhalb einer Vielzahl, die zum

Beispiel durch einzigartige genetische Codes, verschiedene Sozialisierungsprozesse oder multi-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 205

ten anthropologischen Bestimmung als zoon politikon – vielmehr soll damit auf die

Existenz von etwas hingewiesen werden, das über alles Faktische hinausgeht, etwas,

das durch jeden einzelnen Menschen immer wieder absolut neu ist. Pluralität ist das

gemeinsame Gespräch der absolut Verschiedenen, es ist ein Zusammensein, das auf

den Einzelnen in diesem Zusammensein Erscheinenden beruht, das es nur dann geben

kann, wenn die Sprechenden sich selbst zeigen, wenn sie als sie selbst sprechen; nur dann,

wenn sie den je Anderen zuhören und diese so erkennen. Jedes Einfassen in ein Kollek-

tiv aber vernichtet genau dies, muss die Einzelnen vereinen, um sein Ziel erreichen zu

können.

Diese Vereindeutigung der Vielen bringt Arendt in einer Eintragung aus dem Denk-

tagebuch mit der Vielheit der Sprachen in Zusammenhang: »Pluralität der Sprachen:

Gäbe es nur eine Sprache, so wären wir vielleicht des Wesens der Dinge sicher. […]

Dadurch, dass der Gegenstand, der für das tragende Präsentieren von Dingen da ist,

sowohl Tisch wie ›table‹ heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-

sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht. Nicht die Sinne und die

in ihnen liegenden Täuschungsmöglichkeiten machen die Welt unsicher, auch nicht

einmal die ausgedachte Möglichkeit oder erlebte Panik, dass alles nur ein Traum sein

könnte, sondern die Vieldeutigkeit, diemit der Sprache und vor allemmit den Sprachen

gegeben ist. Innerhalb einer homogenen Menschengemeinschaft wird das Wesen des

Tisches durch dasWort Tisch vereindeutigt, um doch gleich an der Grenze der Gemein-

schaft ins Schwanken zu geraten. […] Daher der Unsinn der Weltsprache – gegen die

›condition humain‹, die künstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen.«210

Sich in Bewegungen zu integrieren, die eine gemeinsame Identität schaffen und das je

Eigene verschlucken und zum Verschwinden bringen, heißt, dem Urteil ein Ende set-

zen, heißt, die menschliche Fähigkeit des Neuanfangs abzuschaffen. Hannah Arendts

Verständnis des Guten bedeutet aber gerade dies: Es in der Frage erscheinen lassen, das

gemeinsame Gespräch, nicht Identität im Allgemeinen suchen, sondern das je Einzelne

erkennen und so den Anfang ermöglichen. Es heißt, nicht die Antwort zu kennen und

nicht durch Verkitschung in einen Strom sich mitreißen zu lassen, nein: »Die Frage ist

gerade, wie man das Schwimmen im Strom überhaupt vermeiden kann.«211

Was hat sich also bis hierhin in der Frage nach dem Guten gezeigt? Zunächst, dass

im Denken der Keim, die Voraussetzung des Urteilens liegt. Es ist folglich die Gedan-

kenlosigkeit des Bösen, die dann auch das Urteilen verwehrt – die in den »Unwillen

[führt], sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«212. Um dieser Willen-

losigkeit einen Willen entgegenzustellen, bedürfen die Menschen sowohl des Denkens

als auch des gemeinsamen Sprechens über das Gedachte – des Urteilens. Die Frage

kulturelle ›Diversität‹« erreicht werden könnten.« (Ebenda, S. 175.) [Übersetzung der Autorin.] Vgl.

außerdem: »Pluralität ist […] mehr als ein Fakt – sie ist eine Aktualisierung und nur als solche kann

sie als Bedingung fungieren.« (Sophie Loidolt:Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In:

Thomas Szanto and Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹.

London/New York 2016, S. 43.) [Übersetzung der Autorin.]

210 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

211 Ebenda, S. 45.

212 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Vom Schweigen des Guten

nach demUrteilen bringt der Frage nach demGuten in diesem Sinne ein weiteres Stück

näher.

Urteilen scheint zunächst zwei möglichen Ergebnissen zu dienen: Eine der Urteilspar-

teien wird von der anderen Seite überzeugt und wechselt alsdann die Seiten. Hier gilt

es, das eine Richtige ausmehrerenMöglichkeiten zu wählen, entweder die Anderen von

dem eigens Bezeugten zu über-zeugen oder ihre Zeugenschaft als verlässlich anzuer-

kennen. Das Urteilen wird hier als Mittel gesetzt, um die eigene Meinung durchzuset-

zen und ein Ziel zu erreichen; in dieserWeisemuss vomUrteilen gedacht werden,wenn

es einer sozialen Frage dienlich sein soll. Arendt geht es in ihrem Verständnis aber um

etwas anderes: Zunächst halte ich es für entscheidend, Arendts Beschreibung des Ur-

teilens – andere Perspektiven einzunehmen, »ohne die eigene Identität aufzugeben«213

– genauestens zu bedenken. Ihre Absicht liegt an dieser Stelle meines Erachtens darin,

sich von einer anmaßenden Einfühlung abzugrenzen und klarzumachen, dass es nicht

um ein individuelles, miteinzubeziehendes Gefühl geht, sondern um die Frage an sich,

die bedacht und beurteilt werden muss. Eine Einfühlung könnte bedeuten, den Stand-

punkt der Anderen bloß zu tolerieren, als sei dieser ein Geschmack, ›über den sich nicht

streiten lässt‹. Die angestrebte Betrachtung der Frage – aus anderer Perspektive und

doch zugleich als ich selbst – geht dagegen wesenhaft über eine solche Toleranz hinaus;

der Umstand, dass ich es bin, die fragt, dass ich als ich selbst urteile, impliziert eine echte

Fragestellung und das Übernehmen von Verantwortung.

Zudem geht Arendts Verständnis über einen bloßen Aus-gleich – also die Addition

von Stimmen – hinaus, weil es nicht nur die sprechenden Stimmen mitdenkt, sondern

zugleich das mögliche Urteil, das aus dem Zwischenraum der Sprechenden klingt. Das

Gute beschränkt sich nicht auf die Ermöglichung einer Pluralität als Vielstimmigkeit; an

dieser Stelle gilt es zu bedenken, dass Arendts Verständnis von Pluralität mehr meint,

nämlich nicht nur die je Einzelnen, sondern immer zugleich auch den Zwischenraum,

den diese bilden. Nur im Mitdenken dieses Raumes ist es möglich, einem Bösen ent-

gegenzustehen, das nicht mehr durch das Versprechen verführt, das Verlangen nach

Macht, Reichtum oder Rache zu stillen, sondern gerade ein Unwille ist, ein Mitschwim-

men, eine Selbstverständlichkeit. In diesem Zwischen erst, das jedes Sprechen er-öffnet,

wird der neue Anfang denkbar: ein Urteil, das nicht bloß das schon bestehende einer der

Sprechenden ist, sondern das erst im Gespräch zwischen den Einzelnen entsteht. Dieses

Neue und absolut Verschiedene ist es, das dem Gleichklang und Selbstverständlichen

entgegensteht, denn in ihm zeigt sich: dass es möglich ist.

Ein in gewöhnlicher Weise verstandenes Urteil kann somit nur überzeugen und

vereinen, so ver-eint dann kann es einen Kampf gewinnen lassen: Es kann be-freien.

Arendts Begriff aber hält ein Denken positiver Freiheit bereit, einer Freiheit zu handeln,

das Neue zu beginnen. Das Gute ist dementsprechend eine Weise zu sprechen, die nie

müde wird zu fragen, die das selbst Gedachte in die offene Frage der Gemeinschaft

bringt und es dort nicht nur ausspricht, sondern immer auch schweigt und in den

Zwischenraum hineinhört.

213 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 207

5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgräbt.«214

Die Über-setzung

Vielleicht ist das Unmögliche die einzige

Chance eines Neuen, einer neuen Philoso-

phie des Neuen. Vielleicht, und vielleicht

ist es in Wahrheit erneut das vielleicht, das

diese Chance nennt.

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft

Ich möchte im Folgenden zwei Arendtʼschen Gedanken noch weiter in die Tiefe folgen:

der wunderlichen Betonung des Zwischenraums, in dem das Neue sich ankündigt, und

der Sprachlichkeit des Guten; beiden kann sich mit Walter Benjamin entscheidend an-

genähert werden, indem ihnen durch seine Betrachtung eine neue und grundlegende

Perspektive hinzugefügt wird. Dass Hannah Arendt in Bezug auf die Vereindeutigung

der Vielen, die das Gute verhindert und dem Bösen den Weg bereitet, gerade von der

Vielheit der Sprachen spricht, ist kein Zufall, denn diese absolute Verschiedenheit der

Stimmen ist als die Bedingung der Möglichkeit des Guten anzusehen. Diese Pluralität

bedeutet Öffnung für das Neue und ihr ist ein Ende bereitet durch jede Vereinheitli-

chung – unabhängig von der Güte ihrer Ziele. DieserMöglichkeit, die einzig in der Viel-

deutigkeit der Sprachen gegeben ist, denkt auch Walter Benjamin nach. Das seltsame

Verhältnis, in das das absolut Einzelne zur Vielheit tritt und die Möglichkeit, die allein

im gemeinsamenWeiterdenken liegt, findet sich auch hier: Im Verhältnis des einen, in-

terpretierbaren Textes zur Vielheit der Interpretationen. Wie Sophie Loidolt schreibt,

handelt es sich bei dem Zwischenraum, den die Pluralität bildet, um einen geschicht-

lichen Ort, an dem Menschen durch Geschichtenerzählen und gemeinsames Handeln

ein Netz weben, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch wei-

terweben, neu interpretieren oder eine Antwort auf das zu geben versuchen kann, das

dort zuvor ver-öffentlich-t worden ist.215 Das je Gesagte ist hier niemals nur einzeln,

sondern ermöglicht gerade in seiner absoluten Einzelheit die Frage, die Vieldeutigkeit,

das Nach-denken.

Walter Benjamins Verständnis der Übersetzung – des Über-setzens eines einzelnen

Textes hin zu einem neuen – soll zudem in engstem Verhältnis zu Arendts Verständnis

der absolut Verschiedenen gedacht werden, die erst sie selbst wird im Gesehen- und

Gehörtwerden durch die Anderen, nur das Jetzt bedenken kann im Zusammendenken

mit den anderen Sichtweisen. So zeigt sich der einzelne, deutbare und immer wieder

neu ins Licht gesetzte Text immer dann, wenn er aus einer Gegenwart heraus neu be-

trachtet und bedacht wird, wie sich die Einzelne immer dann als sie selbst zeigt, wenn

die Deutungen und Ansichten der Anderen sie als absolut Verschiedene erkennen. So

214 Vgl. Martin Heidegger [1951]Was heißt Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8:Was heißt Den-

ken?. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. v. Paola-Ludivika Coriando. Frankfurt

a.M. 2002, S. 135.

215 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Vom Schweigen des Guten

scheint die Frage danach, wer da spricht und nach was da gefragt ist, in jedem gemein-

samen Gespräch neu auf, wie auch die Fragen des Urtextes sich in jeder Übersetzung

aufs Neue stellen. Diese Weiter-über-setzung also gleicht dem Weiter-weben des Net-

zes, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch weiter zu weben

und neu zu interpretieren versuchen kann.

Außerdem ist die Übersetzung – wie ich im Folgenden zeigen werde – ohne Nut-

zen, will nicht Werkzeug sein, um das Problem des Unverständnisses zu lösen, son-

dern einer wirklichen Frage – jetzt, zum Zeitpunkt des Über-setzens – sich aussetzen.

In dieser Weise ist auch das Gespräch zwischen den absolut Verschiedenen nur dann

wirkliches Gespräch, wenn es ernstlich fragt, anstatt das Sprechen selbst zumMittel zu

erniedrigen. Ist ein Sprechen der Einzelnen und Übersetzenden in dieser Weise offen,

macht es sich auf einen Weg ins Ungewisse, anstatt vom gewünschten Zielpunkt aus

den direktesten Pfad bloß noch zu errechnen. In Derridas Sinne denkt sie so immer

ein ›Vielleicht‹ mit: »[D]as kommende vielleicht wird der Frage stets zuvorgekommen

sein. Die Frage sekundiert, sie ist stets verspätet und sekundär. In dem Augenblick, da

sie Gestalt annimmt, wird ein vielleicht sie eröffnet haben, wird es sie offenhalten, wird

eben dort, wo sie zur Frage wird, ein vielleicht es ihr, vielleicht, stets verwehren, sich zu

schließen.«216

Um der Idee, dem je Einzelnen, sich anzunähern, müssen die Menschen sich in dessen

Darstellung üben, so ging oben die Rede; nicht das Einzelne in die allgemeine Masse

zwingen, indem es dem einen Begriff, der die Vielen meint, untergeordnet wird, son-

dern nach diesem einen da, nach seinem Namen fragen.Wie also – so möchte ich nicht

aufhören zu fragen – lässt sich das nicht Darstellbare zur Darstellung bringen,wie kann

sich das Unerhörte zeigen, wie kann Wahrheit in Erscheinung treten? Die Darstellung,

umdie es hier gehen soll, ist immer »Darstellung des Ursprünglichen« und erfüllt damit

stets »den Charakter der Entdeckung«217 – einer Ent-deckung des Alten im Jetzt, einer

Entdeckung des Einzelnen durch die Einzelne, einer Entdeckung des neuen Anfangs.

Es geht in diesem Sinne um das Alte, da nur von diesem aus der Anfang möglich ist;

zugleich aber geht dieser Anfang jederzeit über das Alte hinaus – und ist so Entdeckung

der Über-setzung, die von dort aus möglich wird: Dies Einzelne also ist es selbst erst in

seiner Herauslehnung. Bei Werner Hamacher heißt es dementsprechend: »Das Original

ist nur deshalb – und also nur halb – Original, weil es, ursprünglich über sich selbst

hinausdeutend, sich selbst schon verlassen hat. Es ist Original, und also ursprünglich,

nur weil es auf dem Sprung in seine Übersetzung ist.«218

Benjamins Übersetzer gräbt sich durch die Sprachschichten der alten Worte, über-

springt auf diesem Wege Jahrhunderte, um mit einem Augenblick der Vergangenheit

216 JacquesDerrida [1994]: Politik der Freundschaft. Übers. v. Stefan Lorenzer. Frankfurt a.M. 2000, S. 70.

217 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schriften

I/3: Abhandlungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 936.

(Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Trauerspielbuch-Manuskript.)

218 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Übersetzen:Wal-

ter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001, S. 183. (Im Folgenden zitiert als: Werner Hamacher: Intensive

Sprachen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 209

zusammenzutreffen, in dem die Sprache sich gewissermaßen wiedererkennt. Dieser

Augenblick dann kann nach Möglichkeit vollenden, was bis zu diesem Zeitpunkt uner-

füllt geblieben ist. »Einer Entdeckung aber, die in einzigartiger tiefster Weise sich ver-

bindetmit derWiedererkennung. Er ist dasWiedererkennen eines Unerhörten als eines

in uralten Zusammenhängen beheimateten. Die Entdeckung einer Aktualität des Phä-

nomens als eines Repräsentanten vergessener Zusammenhänge der Offenbarung.«219

Arendt spricht – ich wieder-hole – von dem »Währen des Kunstwerks«, das deshalb so

ergreifend sei, weil es »nicht eine sehnende Regung des Gemüts ist, sondern […] den

Sinnen gegenwärtig vorliegt, leuchtend, um gesehen zu werden, tönend, um gehört zu

werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den Zeilen des gelesenen Buches«220.

Übersetzen heißt hier »Wiedererkennen eines Unerhörten« – Hören und Erschweigen

des Gesagten. Im Erschweigen kann in dieser Befragung dann dasjenige tönen, das nur

jetzt gehört werden kann: In der Stille des einen Augenblicks. Dieses absolut Einzelne

verbirgt sich ausschließlich in der Sprache, nicht aber in einem bezeichnenden, son-

dern in solchem Sprechen, das in seiner Darstellung öffnet. »So ist die Übersetzung

zuletzt zweckmäßig für den Ausdruck des innersten Verhältnisses der Sprachen zuein-

ander. Sie kann dieses verborgene Verhältnis selbst unmöglich offenbaren, unmöglich

herstellen; aber darstellen, indem sie es keimhaft verwirklicht, kann sie es.«221 So ist

auch hier das »verborgene Verhältnis« – die Pluralität – im Über-setzen, im Nachden-

ken und in die Gegenwart rufen, »wie im Keim gegeben«222.

5.3.1 »Solange die Stimme beim Reden ins Ohr steigt, wartet sie auf die

Wahrheit.«223 Das Übersetzen

1923 schreibt Benjamin in seinem Aufsatz Die Aufgabe des Übersetzers: »Nirgends erweist

sich einem Kunstwerk oder einer Kunstform gegenüber die Rücksicht auf den Aufneh-

menden für deren Erkenntnis fruchtbar. […] [K]ein Gedicht gilt dem Leser, kein Bild

dem Beschauer, keine Symphonie der Hörerschaft.«224 Dieser Gedanke muss zunächst

verwundern: Die Übersetzung scheint doch gerade diesen Zweck zu verfolgen. Dient

denn das Übersetzte nicht der Leserschaft und soll die Übersetzung nicht die Mauern

der Sprachgrenzen überwinden, indem sie den übersetzten Text einer größeren Zahl

von Menschen zugänglich macht? Gemeinhin ist es doch eben das, was unter der Tä-

tigkeit der Übersetzerin verstanden wird: Sie übersetzt »fremdsprachige Texte in die

eigene Sprache«, damit »die Differenz zwischen den Sprachen mit den Mitteln der ei-

genen Sprache ausgelöscht wird«225. Über dies gegensätzliche Verständnis Benjamins

heißt es bei Hamacher, Übersetzung sei »keine Setzung. Sie ist dasjenige, was jeder

Setzung und noch jedem Vermögen der Setzung, ob es als Verstand, Anschauungsform

219 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript, S. 936.

220 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

221 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 12.

222 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 93.

223 Vgl. Herta Müller: Herztier. Frankfurt a.M. 2007, S. 15.

224 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 9.

225 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort. In: Alfred Hirsch (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt

a.M. 1997, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Alfred Hirsch: Vorwort.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Vom Schweigen des Guten

oder als produktive Einbildungskraft gedacht wird, vorausgehen muß. Übersetzung

setzt nicht, sie setzt über … und setzt über jede mögliche Bedeutung und ihren Grund

in den Formen der Anschauung und der Selbstbeziehung hinweg.«226

Eine bloß vermittelnde Übersetzung muss für Benjamin immer in den »Grenzen

der eigenen [Sprache]« verbleiben und »Fremdheit und Differenz« opfern, »um dann

mit […] der Zielsprache neu verkleidet zu werden«227. Sie sucht demnach nicht nach

dem Einzelnen, sondern gibt ihm bloß ein neues, allgemeines Gewand. Eben dieses,

das durch solches Übersetzen mitgeteilt werden könne, ist für Benjamin gerade das

Unwesentlichste eines jeden Textes. In diesem Sinne sei jede Wiedergabe in einer an-

deren Sprache, die sich auf den bloßen Inhalt des Originaltextes konzentriere, an sich

nicht hinreichend: Solch dienende Übersetzung ist ihm nur die »ungenaue Übermitt-

lung eines unwesentlichen Inhalts. […] Was ›sagt‹ denn eine Dichtung? Was teilt sie

mit? Sehr wenig dem, der sie versteht. Ihr Wesentliches ist nicht Mitteilung, nicht Aus-

sage.«228 Wenn nun also das Werk selbst nichts mitzuteilen habe, so könne auch das

Wesen der Übersetzung nicht in einer solchen Mitteilung bestehen.229 Jerome Kohn

deutet hier auf den Zusammenhang zwischen Arendt und Benjamin hin: »[G]enuine

Kunstwerke [sind] wie genuine Handlungen für die Welt und verheimlichen ihre Wahr-

heiten in der Welt.« Weiter spricht er von der »schwierigen und seltenen Freude, nicht

diese Wahrheiten festzustellen, sondern sie als kristallisierte Fragmente zurückzufor-

dern, die durch die Erleuchtung ihrer Tiefe die Möglichkeit der Gegenwart wieder bele-

ben«230. Es kann hier folglich nicht darum gehen, die intendierte Mitteilung des Textes

oder der Handelnden zu entschlüsseln; vielmehr geht es um ein Erkennen der Tiefe des

Einzelnen und eines Dritten, das sich in dieser Lücke – jetzt – zeigt. Nur dort liegt die

»Möglichkeit der Gegenwart«.

Was bedeutet das nun für den Baum, von dem nun schon mehrfach die Rede war:

Übersetzen wir seine Bezeichnung in die englische Sprache, haben wir dem ›Baum‹ ein

›tree‹ hinzugefügt. Was haben wir dadurch gewonnen? Nun, die Engländerin, der wir

womöglich von diesem Baum berichten mögen, versteht nun, um was es geht. Dass es

aber um diesen einen Baum geht, nicht um eine grundsätzliche Betrachtung des Bau-

mes, ist ihr wohl, trotz der sprachlichen Brücke, die nun gebaut dasteht, zu verstehen

kaum möglich. Was wir da übersetzen, ist das Unwesentlichste an diesem einen Baum.

Die Übersetzung einer Dichtung nun, die nicht weiter entfernt stehen könnte von den

Enzyklopädien des Wissens, deren Ziel es ist, bloße Eigenschaften um der Einordnung

willen aufzuzählen, kann sich niemals mit einer inhaltlichen Übertragung zufrieden-

geben. Ein Gedicht wie auch ein Stück Musik beschreiben niemals Allgemeinheiten,

sondern versuchen gerade von jeder Oberflächlichkeit den größtmöglichen Abstand zu

gewinnen. So würde solche Übertragung etwas in die Niederungen herabzerren, das

bereits in hohen Höhen sich aufhielt. Das Wesen der Dichtung und der Übersetzung

ist an sich grundverschieden: »Ihre Intention [sc. die der Übersetzung] geht nicht allein

226 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 227.

227 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort, S. 7.

228 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 9.

229 Vgl. ebenda.

230 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsameWelt, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 211

auf etwas anderes als die der Dichtung, nämlich auf eine Sprache im ganzen von einem

einzelnen Kunstwerk in einer fremden aus, sondern sie ist auch selbst eine andere: die

des Dichters ist naive, erste, anschauliche, die des Übersetzers abgeleitete, letzte, ide-

enhafte Intention.« Der Übersetzer spricht sich in Richtung der Ideen, lässt die Worte

des Originals »in einen gleichsam höheren und reineren Luftkreis der Sprache hin-

auf[wachsen]«, in dem sich dann dasjenige zeigen kann, »was an einer Übersetzung

mehr ist als Mitteilung«231. Benjamin spricht von dem, was über bloße Mitteilung hin-

ausgeht. Das Wesentliche, das Eigene des einzelnen Textes ist gerade dasjenige, von

dem sich in gewöhnlichem Sinne nichts sagen lässt.

Dieser Gedanke steht in engstem Verhältnis zu dem »Wer-einer-ist« Arendts, das sich

»jedem Versuch, es eindeutig in Worte zu fassen, [entzieht]. Sobald wir versuchen zu

sagen, wer jemand ist, beginnen wir Eigenschaften zu beschreiben, die dieser Jemand

mit anderen teilt und die ihm gerade nicht in seiner Einmaligkeit zugehören. Es stellt

sich heraus, daß die Sprache, wenn wir sie als Mittel der Beschreibung des Wer be-

nutzen wollen, sich versagt und an dem Was hängen bleibt, so daß wir schließlich

höchstens Charaktertypen hingestellt haben, die alles andere sind als Personen, hin-

ter denen vielmehr das eigentlich Personale sich […] verbirgt.«232 Das Ausdeuten des

absolut Verschiedenen, das Weiterdenken und Ins-Gespräch-Bringen des bereits Ge-

dachten sind für Arendt und Benjamin die einzigen Wege, die zur Einzelheit führen

können. Es geht nicht etwa darum, etwas Wesentliches zu bewahren und abzuschlie-

ßen, sondern darum, dieses immer wieder neu aufzuschließen und zu befragen, es in

die Welt zu bringen, ohne zu wissen, wer sich da zeigen wird. Die absolut Einzelne

Arendts kann sich nur den Anderen zeigen, ihr daimon wird nur dann sichtbar, wenn

sie sich selbst ausspricht. Über das Verhältnis der Sprachen zueinander heißt es bei

Hamacher: »Der Verweis auf eine andere Sprache ist also für jede einzelne wesentlich:

eine Sprache ist Sprache nur, sofern sie Sprache für eine andere Sprache ist – nicht

anstelle einer anderen Sprache, sondern im Hinblick auf sie.«233 Demnach geht es im

Dialog dieser verschiedenen Sprachen nicht etwa darum, das eine Richtige zu erreichen

– wie es bei Arendt nicht darum geht, die eine Meinung herauszufiltern –, sondern um

einen »Hinblick«, ein lautloses Ansehen des Anderen, das Zwischenraum zulässt.

In diesem Sinne kann der Übersetzung nicht die Aufgabe einer Vermittlung zu-

kommen, da sie das Berechenbare gerade nicht darstellt. In ihr aber zeigt sich »das in-

nerste […] Verhältnis […] der Sprachen zueinander«234, die absolute Verschiedenheit also,

ihrMenschensprache-Sein. Die Übersetzerin bringt das Stumme ins Lauthafte, indem sie

gerade nicht das sich ihr entgegenschreiende Offensichtliche, die Begriffe der Dinge, in

der anderen Sprache erneut zum Vorschein bringt, sondern auf dasjenige hört, das aus

diesem Text selbst – jetzt – sich ausspricht und – wenn es als Gegensatz zu den lauten,

231 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 14f.

232 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223. [Hervorhebung der Autorin.]

233 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 183.

234 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Vom Schweigen des Guten

zugreifenden Begriffen gedacht wird – sich ausspricht, indem es schweigt.235 Mithin

darf die Übersetzung deshalb nicht auf einenMenschen bezogen werden,weil es nicht um

das Verständnis des Inhaltes einer Schrift geht, sondern um dasjenige, was sich in ihr

ausspricht; dieses aber ist gerade dasjenige, das einer jeden, die nach Inhalten sucht,

entgehen muss. Sie wird auch nicht für den Ausgangstext geschrieben, vielmehr steht

sie mit ihm durch dessen Übersetzbarkeit in einem »Zusammenhang des Lebens«236 –

weil die Übersetzung aus dem Original hervorgeht, weil sich durch das Weitertragen

etwas Neues »aus dem Geformten […] erheben [kann]«237. Um sich aber aus der allzu

festen Form erheben zu können, muss es durch die Übersetzung erst befreit werden.

Der übersetzbare Text also bleibt erhalten, indem er immer wieder aus der Gegenwart

heraus und in absolut neuerWeise befragt wird: »[W]ährend das Dichterwort in der sei-

nigen [sc. die Muttersprache] überdauert, ist auch die größte Übersetzung bestimmt

in das Wachstum ihrer Sprache ein-, in der erneuten unterzugehen.«238

Der Text ist gewissermaßen nur in seiner Wandlung er selbst. »Denn wie Ton und

Bedeutung der großen Dichtungenmit den Jahrhunderten sich völlig wandeln, so wan-

delt sich auch die Muttersprache des Übersetzers«;239 innerhalb dieser immer neuen

Verwandlungen »erreicht das Leben des Originals seine stets erneute späteste und um-

fassendste Entfaltung«240. Indem die Übersetzung immer neue Fäden in das Netz der

Menschen-Geschichte schlägt, geht es nie darum, möglichst viel Ähnlichkeit mit dem

Original aufzuweisen, sondern um eine Deutung, die im Jetzt die Absolutheit des Ein-

zelnen – das »Echo des Originals«241 – und zugleich die »Verwandtschaft der Spra-

chen«242 zum Ausdruck bringt. »Jene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der

eigenen zu erlösen«243 ist die Aufgabe jeder Übersetzung. Die reine Sprache, so meine

Annahme, meint das Bedenken des Neuanfangs, sie ist das weiße Blatt, das Bild einer

235 »Wenn anders es aber eine Sprache der Wahrheit gibt, in welcher die letzten Geheimnisse, um

die alles Denken sich müht, spannungslos und selbst schweigend aufbewahrt sind, so ist diese

Sprache der Wahrheit – die wahre Sprache. Und eben diese, in deren Ahnung und Beschreibung

die einzige Vollkommenheit liegt, welche der Philosoph sich erhoffen kann, sie ist intensiv in den

Übersetzungen verborgen.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 16.)

236 Ebenda, S. 10.

237 Ebenda, S. 13.

238 Ebenda.

239 Ebenda.

Wenn das Eine nur in der Wandlung es selbst ist, kann es hier schwerlich um eine Erkenntnis ge-

hen; an diesemPunkt zeigt sich noch einmal die Unterscheidung zwischenWahrheit und Sinn, von

der weiter oben die Redewar.Werner Hamacher sieht hier einen ausschlaggebenden Unterschied

zu Kant: »[S]o wenig das Sprachenverhältis ein Verhältnis der Herstellung eines ihm äußerlichen

Objekts sein kann, so sehr es ein intensives Verhältnis der Darstellung sein muß, so wenig ist es

für Benjamin – und darin liegt eine weitere entscheidende Differenz seiner Überlegungen zu den-

jenigen Kants –, so wenig ist es ein Verhältnis der bloßen Erkenntnis.« (Werner Hamacher [2001]:

Intensive Sprachen, S. 199.)

240 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

241 Ebenda, S. 16.

242 Ebenda, S. 12.

243 Ebenda, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 213

Sprache, die Einzelheit meinen kann. Sie immer wieder anzurufen bedeutet, das Un-

mögliche als Möglichkeit und Chance denkbar werden zu lassen, das absolut Einzelne –

das sich auch Arendt in jedem Neuanfang ankündigt – wieder lebendig werden zu las-

sen. Für beide heißt dies nicht, sich von allem Gegenwärtigen abzuwenden und in ein

Nirwana zu entfliehen, sondern gerade das Jetzt denken. Es denken und hervorbringen

– weil vorstellbar werden lassen – als eine Zeit, die nicht einfach zweifach Gejagte ist,

nicht nur fast vergangen und fast schon vorbei ist, sondern die absolute Möglichkeit

bedeuten kann, wenn sie denn erkannt wird als reiner, absoluter Neuanfang.Wenn der

Zwischenraum zwischen allemGeschriebenen,Gedachten,Gesagten nicht übergangen,

sondern als möglicher Neuanfang angesehen wird.

Das ins Fremde Gebannte ist also nicht zu erlösen, indem es zur eigenen Sprache um-

gestaltet wird, sondern indem die Mauern der verschiedenen Sprachen überhaupt auf-

gebrochen werden – es sei hier erneut an Bachmanns Ausspruch erinnert: Es dürfe

nicht versucht werden »die Sprache an sich neu zu machen, […] [w]o nur mit ihr han-

tiert wird, damit sie sich neuartig anfühlt, rächt sie sich bald und entlarvt die Absicht.

Eine neue Sprache muß eine neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn

ein neuer Geist sie bewohnt«244. Dieses Fremde bleibt fremd und ist nur so – als es

selbst – der neue Geist. Es tritt hervor als das Echo, das bloß Hörbare des Textes, hör-

bar aber nur durch den Raum, der die fremde Sprache ist – denn niemals kann ein Echo

im Nichts entstehen. Der Raum aber, der dieses Echo birgt und wiedergibt, scheint mir

ein leerer zu sein, die Lücke zwischen dem Fremden und dem Eigenen, der geöffnet da-

steht, um das Zwischenzeilige zu beherbergen, solange bis es durch die nächste Über-

setzung in wieder neue Zusammenhänge gestellt wird. So setzt jedes Sprechen über

im Moment seines eigenen Schweigens, in dem das Fremde im Eigenen erhört wird,

in dem dasjenige, das in »fremde [Sprache] gebannt ist« in der Übersetzung zu Wort

kommt.

Solche Übersetzung muss sich außerhalb der Schrift halten, um ihr Echo verneh-

men zu können, sie »sieht sich nicht wie die Dichtung gleichsam im innern Bergwald

der Sprache selbst, sondern außerhalb desselben, ihm gegenüber und ohne ihn zu be-

treten ruft sie das Original hinein, an demjenigen einzigen Orte hinein, wo jeweils das

Echo in der eigenen den Widerhall eines Werkes der fremden Sprache zu geben ver-

mag«245. Die Dichterin mussWorte finden, die das ihr auszudrücken vermögen, was sie

244 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen, S. 19f.

245 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 16f.

Es geht der Rufenden hier also nicht darum, den Widerhall der eigenen Stimme so laut und oft

als möglich zu vernehmen (wie es mir solche Gruppierungen zu tun scheinen, die eine Gleich-

heit der Meinung voraussetzen); vielmehr ist ihr Rufen immer zugleich – vielleicht: vor allem – ein

Hineinhören und Zusammendenken.

Arendt denkt ebenfalls in einem Bild vom Wald, ich habe es weiter oben angeführt: »Bei allen

Dingen, die erscheinen, ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem

Phänomen befindet. Der Raum der Erscheinungen ist für Bäume nicht derselbe wie der Raum

der Erscheinung für den Wald. So lange man imWald ist, sieht man den Wald vor lauter Bäumen

nicht. Der Raum der Erscheinung für den Wald ist die baumlose Ebene.« (Hannah Arendt [1968]:

Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Frühjahr 1968). In: Wolfgang

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Vom Schweigen des Guten

zu beschreiben sucht. Die Übersetzerin hingegen muss nicht die richtigen Worte fin-

den, sie muss vielmehr hören, was das Echo des Originals ihr zuspricht, sie muss beider

Sprachen Eigenstes hören, den Sinn des Originals aber darf sie nur an einem kleinsten

Punkt berühren: »Wie die Tangente den Kreis flüchtig und nur in einem Punkte be-

rührt und wie ihr wohl diese Berührung, nicht aber der Punkt das Gesetz vorschreibt,

nachdem sie weiter ins Unendliche ihre gerade Bahn zieht, so berührt die Übersetzung

flüchtig und nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sinnes das Original […].«246 Das

je Eigene und Fremde der Schrift, die nicht zu Einem geformt, sondern als je Einzelne

übersetzt werden sollen, gleichen für Benjamin den Bruchstücken eines Gefäßes. Diese

Bruchstücke nun werden in der Übersetzung als Teile einer größeren Sprache ›erkenn-

bar‹. Diese Sprache ist jene reine Sprache, in der sich zeigt, dass jedes Sprechen in sei-

nem Ursprung das Neue und Einzelne meint, dass es durch die Sprachen denkbar ist.

Zeigen kann es sich aber weder in der einen noch der anderen Sprache allein, vielmehr

einzig in der Lücke, die zwischen den einzelnen Bruchstücken entsteht. Wären sie also

verschmolzen, wären sie durch die Übersetzung nur noch eine, ein Textkörper – »zu-

sammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen«247 –würden sie gerade

den Zwischenraum verdecken und ausfüllen, in dem einzig das Neue entstehen kann.

Die Übersetzung muss demnach, wie Arendt über die Denk-übungen sagt, versuchen,

»das Problem der Wahrheit in der Schwebe [zu] halten« und sich darin üben, »sich in

dieser Lücke – der einzigen Sphäre, in der Wahrheit eventuell erscheinen mag«248 – zu

bewegen.

Durch die immer wiederholte Übersetzung können sich zwischen den vielen mög-

lichen Worten und dem einen In-Frage-Stehenden immer wieder Freiräume bilden,

die es ermöglichen, sich dem absolut Einzelnen immer wieder anzunähern. Benjamin

trennt zwischen dem Symbolisierenden und dem Symbolisierten, wobei die Annähe-

rung durch das immer neue Symbol zum Symbolisierten selbst führen soll. Dieser Weg

– dieses In-der-Schwebe-Halten der Wahrheit – ist es, den die Übersetzung und das

menschliche Gespräch in Arendts Sinne zu gehen versuchen; er ist ein nie endendes

Werden. »Es bleibt in aller Sprache und ihren Gebilden außer dem Mitteilbaren ein

Nicht-Mitteilbares, ein, je nach Zusammenhang, in dem es angetroffen wird, Symbo-

lisierendes oder Symbolisiertes; Symbolisierendes nur in den endlichen Gebilden der

Sprachen; Symbolisiertes aber imWerden der Sprachen selbst. Und was imWerden der

Sprachen sich darzustellen, ja herzustellen sucht, das ist jener Kern der reinen Sprache

selbst. Wenn aber dieser, ob verborgen und fragmentarisch, dennoch gegenwärtig im

Leben als das Symbolisierte selbst ist, so wohnt er nur symbolisierend in den Gebil-

den.«249

Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen

2007, S. 221.)

246 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19f.

247 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

248 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 18.

249 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

Auch Hamacher spricht vom Verhältnis der Sprachen als einem werdenden: »Die Sprache der

Übersetzung ist keine Sprache neben anderen, die nichts außer demVerhältnis der Sprachen, die-

ses Verhältnis aber wiederum nicht als gegebenes, sondern als werdendes ausspricht. Die Über-

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 215

Benjamin unterscheidet zudem verschiedene Arten des Meinens eines Textes. Was ist

darunter zu verstehen, dass die Übersetzung verschiedene Arten des Meinens zeigen

kann und was ist unter demjenigen zu verstehen, das von ihm als das eine Gemeinte be-

zeichnet wird? Die Eigenschaft des Tisches, ›aus Holz zu sein‹, macht dasjenige, was

in allen Sprachen das Gemeinte ist, nicht aus. Trotzdem gibt es aber etwas an diesem

Tisch, das allen Sprachen gemein ist: »Worin kann die Verwandtschaft zweier Sprachen,

abgesehen von der historischen, gesucht werden? In der Ähnlichkeit von Dichtung je-

denfalls ebensowenig wie in derjenigen ihrer Worte. Vielmehr beruht alle überhistori-

sche Verwandtschaft der Sprachen darin, daß in ihrer jeder als ganzer jeweils eines und

zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der

Allheit ihrer einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist: die reine Sprache.«250

Erneut erhebt sich die Frage: Was ist an dieser Rose, dieser einen, die wir meinen, der

Gemeinten, in allen Sprachen gleich? Die Arten, sie zu meinen, die verschiedenen Aus-

drücke der verschiedenen Sprachen, sind es gerade nicht. Die Art des Meinens bedeu-

tet, dass zwei verschiedene Worte (Benjamin spricht von ›Brot‹ und ›pain‹) »dem Deut-

schen und dem Franzosen je etwas Verschiedenes bedeuten, daß sie für beide nicht ver-

tauschbar sind«251. In diesem Sprechen von ›Brot‹/›pain‹ kommt das Idiomatische der

Sprachen zum Ausdruck, die Tatsache, dass in verschiedenen Ländern, ja sogar Land-

strichen, verschiedene Bezeichnungen für einen Gegenstand Verschiedenes bedeuten.

Das Gemeinte hingegen zeigt sich darin, dass sie ›eigentlich‹ »das Selbe und Identische

bedeuten. […]Während dergestalt die Art des Meinens in diesen beidenWörtern einan-

der widerstrebt, ergänzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.«252

Die beiden Wörter widerstreben sich, denn sie sagen Unterschiedliches; ihre Art, ›das

Eine‹ zu meinen, ist verschieden. Sie ergänzen sich aber in den Sprachen, denen sie

entstammen, weil das Sprechen selbst ihnen gemein ist; auf diese Weise »ergänzt sich

in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten«253.

Das könnte nun auch so klingen, als seien bloß die vielen Arten des Meinens, die

vielen Sprachen und Dialekte dafür verantwortlich, dass wir das Einzelne nicht anzu-

sprechen vermögen. In gewisser Weise kann die Verwirrung der Sprache in Sprachen,

von der die Bibel erzählt, als Ursprung der Unmöglichkeit verstanden werden, das Eine

zu meinen. Zugleich aber bildet sie – wie die Erzählung vom Sündenfall der Sprache –

gerade den Beginn der Möglichkeit, sich diesem Einen zu nähern, indem es die Men-

schen auf den Plan ruft: Einzig das gemeinsame Gespräch kann fortan den Verallgemei-

setzung spricht aus, was noch nicht da ist: insofern ist sie geschichtlich – auf eine geschichtliche

Ferne gerichtet –, insofern ist sie aber auch kein schlichtes Phänomen, sondern Phänomen eines

noch und vielleicht auf Dauer Verborgenen, Versagten, Aphänomenalen – der Sprache insgesamt

und als solcher.« (Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 233.)

An dieser Stelle ist abermals auf den Zusammenhangmit Kierkegaard hinzuweisen, von demwei-

ter oben bereits die Rede war: Die Einzelne ist nur imWerden, nicht aber in einemWerden um zu,

das verbessert und anstrebt, sondern in einemWerden für sich, das imWerden selbst ist, nicht zu

etwas erst wird.

250 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 13.

251 Ebenda, S. 14.

252 Ebenda.

253 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Vom Schweigen des Guten

nerungen der Sprachen sich zu entziehen versuchen, einzig das gemeinsame Deuten

des Einen kann als Versuch gelten, sich ihm verstehend zu nähern. Folglich kann es

Benjamin nicht etwa darum gehen, die Sprachen wieder zu vereinen, um dann, in der

einen Menschheitssprache, wirklich von den Dingen sprechen zu können. Vielmehr ist

es ihm darum zu tun, im Aussprechen dessen, das in unserer Sprache unmöglich ist,

zugleich dasjenige zu ent-decken, das möglich ist.

Es sei hier kurz an Arendt erinnert, die in der verschiedenen Benennung einen

Hinweis darauf sieht, dass dem begrifflichen Sprechen immer etwas entgehen muss:

»Dadurch, dass der Gegenstand, der für das tragende Präsentieren von Dingen da ist,

sowohl Tisch wie ›table‹ heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-

sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht.«254 In der Einzelheit der

verschiedenenWörter, die das Einemeinen, ist immer schon auf diese Lücke verwiesen,

die durch eine »künstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen«255 verdeckt

und vergessenwürde.Das Gemeinte ist nicht in demMoment erkannt, in dem alleMen-

schen die Rose nur noch einem gemeinsamen Begriff unterordnen. Das Gemeinte ist

– so wunderlich es klingen mag – die Rose selbst, ihre eigene Sprache. Die Übersetzung

dieser einzelnen Meinungen, ihre immer sich wiederholende Weiter-Übersetzung lässt

erahnen, dass sie nach etwas fragen, das in wesentlichem Sinn über sie hinausgeht.

Deshalb ist ein Text nur dann ein solcher, der dem Einzelnen sich entgegenspricht,

wenn er Übersetzung »fordert«256, wenn er danach verlangt, immer wieder befragt,

weitergetragen und übergesetzt zu werden. Hierfür darf er nicht in seiner Form fertig,

abgeschlossen sein; vielmehr muss er sich aus seiner Form zu winden suchen, muss

das Geschriebene zum Kommentar verlocken.

In dieser Weise sprechen sich solche Schriften nicht nur der Sprengung ihrer eigenen,

sondern zugleich auch derjenigen jener Mauern der Dinge entgegen, sodass sie sich

außerhalb dieser festen Begriffe auf den Weg begeben können, sich immer wieder aufs

Neue der Frage nach ihrer Deutung auszusetzen. Wenn aber nur noch eine Meinung –

oder die jeweils einseitige Meinung vereinzelter Gruppen – herrscht, ist jede Auslegung

und jedes Zusammendenken des Verschiedenen unmöglich geworden. Es gibt dann nur

eine schmale Linie, deren Übertritt zugleich eine Art Fahnenflucht und sofortiges Erset-

zen und Neubestimmen des eigenen Standpunktes bedeuten muss. Der Zwischenraum

ist hier ausgebessert und gefüllt, und so ist ein Gespräch zwischen den Einzelnen – ein

Meinungsaustausch – nicht mehr möglich, einzig ein Austausch der Meinung. Da oh-

ne Zwischenraum auch kein Gespräch einer Antwort näherbringen kann, müssen die

Zahlen entscheiden. Damit aber etwas Neues entstehen kann, bedarf es dieses Raumes,

der ein Echo im beschriebenen Sinn zu geben vermag: keines, das bloß das Eigene wie-

derholt, sondern eines, das das Fremde im Eigenen zu hören, den fremden Gedanken

selbst zu durchdenken sucht.

Das Gemeinte zeigt sich so in einem Zwischen. Dieser Raum entsteht zwischen

denWorten der verschiedenen Sprachen: zwischen ›Rose‹ und ›rose‹ wird etwas Festes,

254 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

255 Ebenda.

256 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 217

Undurchsichtiges aufgebrochen, eine Lücke geschaffen, durch die sie ihr Wesen aus-

sprechen kann, das gerade in ihrer Übersetzbarkeit liegt, in ihrem »eigenen medialen

Charakter«, wie es bei Hamacher heißt: »Nur in ihrer Sprachlichkeit erschließen sich

Umfang und Struktur einer Erkenntnis und einer Erfahrung, die nicht in der Subjekt-

Objekt-Relation verarmt und nicht in einem transzendentalen Subjekt stillgelegt sind.

Nur in ihrer Medialität und also in einer Mitteilbarkeit, die jeder vermittelten Bedeutung

vorausgeht, eröffnen sich Dynamik und Horizont einer Sprache, die nicht instrumen-

telles Zeichen ist und nicht von einem unsprachlichen Bewußtsein manipuliert werden

kann.«257 In den Zwischenräumen der Übersetzung teilt sich die Rose selbst und legt so

einen Raum frei, in dem sie ihre eigene Mitteilbarkeit offenlegt. Diese aber geht »jeder

vermittelten Bedeutung voraus«, sie vermittelt nicht, sondern teilt, legt offen und er-

möglicht erst die Frage. »So weit ist sie [sc. die größte Übersetzung] entfernt, von zwei

erstorbenen Sprachen die taube Gleichung zu sein, daß gerade unter allen Formen ihr

als Eigenstes es zufällt, auf jene Nachreife des fremden Wortes, auf die Wehen des Ei-

genen zu merken.«258 Dieses Eigenste, diese absolute Verschiedenheit – die Freiheit,

die in der Fähigkeit zum Neuanfang liegt – kommt immer dann zum Vorschein, wenn

das Begriffliche nicht mehr nach ihm greift.

Nun sind die verschiedenen Sprachen »einander nicht fremd, sondern a priori und von

allen historischen Beziehungen abgesehen einander in dem verwandt […], was sie sa-

gen wollen«259. Sie sind einander in dem verwandt, was sie sagen wollen: Es geht also

nicht darum, was eine Sprechende durch sie ausdrücken möchte, sondern darum, was

sich in ihnen ausdrückt. Die Übersetzerin, die dieses Gemeinsame über-setzen möch-

te, die zu hören versucht, was in der fremden Sprache sich aussprechen möchte, muss

sich von ihrer eigenen Sprache entfernen, muss aus dieser heraustreten, um so zwi-

schen den Sprachen stehen zu können. »Nur in dem Maße, als sie ihre Vertrautheit

verliert, kann das Fremde in ihr erscheinen.«260 Am deutlichsten kann sich für Benja-

min diese Idee in der absolut wörtlichen Übersetzung zeigen, in der das Original durch

die Übersetzung hindurchzuscheinen vermag.261 Das einzelne Wort steht hier wie je-

ne sonnenhaften Ideen für sich, verweist nicht und teilt nicht mit. »Auch im Bereiche

der Übersetzung gilt: ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, im Anfang war das Wort.«262 Nur das verein-

zelte Wort lässt Raum für etwas außer ihm Liegendes: »Denn der Satz ist die Mauer

vor der Sprache des Originals, Wörtlichkeit die Arkade.«263 Bei einer solchen Interli-

nearversion wird der übersetzte Text zwischen die Zeilen des Originals geschrieben.

Die Wortfolge bleibt unangetastet und beide Sprachen stehen nebeneinander und für

sich. Entscheidend scheint mir hier die räumliche Struktur dieser Form der Überset-

zung. Zwischen den Zeilen finden sich Räume von weißem Papier. Dies ist der Ort der

257 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 175f. [Hervorhebung der Autorin.]

258 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 13.

259 Ebenda, S. 12.

260 Alfred Hirsch [2011]:Die Aufgabe des Übersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch:

Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 613.

261 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

262 Ebenda.

263 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Vom Schweigen des Guten

»reinen Sprache, die nichts mehr meint und nichts mehr ausdrückt, sondern als aus-

drucksloses und schöpferischesWort das in allen Sprachen Gemeinte ist«264. In diesem

freien Raum zwischen den Zeilen treffen »alle Mitteilung, aller Sinn und alle Intention

auf eine Schicht, in der sie zu erlöschen bestimmt sind«265.

Dieses Stück weißes Papier ist der Ort, an dem die Übersetzerin den Versuch wa-

gen sollte, jene »reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der eigenen zu erlösen, die

imWerk gefangene in der Umdichtung zu befreien«266. Die strenge Wörtlichkeit führt

nicht allein dazu, dass die einzelnen Bruchstücke hervortreten und sich zeigen, sondern

in gewisser Weise führt sie auch zur Ausdruckslosigkeit des Textes selbst. Durch eine

dem einzelnen Wort verhaftete Übersetzung der Worte nämlich, die die sinnstiftende

Satzstruktur ignoriert, wird die Übermittlung eines zusammenhängenden, offensicht-

lichen Sinns unmöglich. Die Interlinearversion und alle Übersetzung, die sich an diese

Art des Dialoges zwischen den Sprachen anzunähern versucht, muss zum Zusammen-

bruch der Arten des Meinens führen, die sich als das Gemeinte auszugeben versuchen.

Das Gesagte wird unverständlich und führt gerade auf diesem Weg – über das for-

male Erkennen hinaus – zur Wahrheit. »Durch die Hingabe an die Einzigartigkeit des

Urtextes erreicht die Interlinearversion eine Intensität der Versenkung in das fremde

Original, die den Eindruck erweckt, als gehe ihre Sprache […] zwanglos aus der fremden

Sprache selbst hervor. Sie vermag buchstäblich in die Fugen und Zwischenräume eines

Textes einzudringen, ihn zwischen seinen Zeilen neu zu beschriften«267. Eine solche

Übersetzung versucht, den unbeschriebenen Zwischenraum zu durchwandern, zu fra-

gen, was zwischen Original und Übersetzung sich aussprechen könnte, was über beide

hinausgeht und erprobt so das Neue.

Von solcher Hingabe an das Einzelne und einem Erhören des Fremden, das dieses nicht

in das Eigene umzuformen strebt, spricht der folgende kurze Text Benjamins aus dem

Jahr 1932, sein Denkbild In der Sonne. »Siebzehn Arten von Feigen gibt es, wie es heißt,

auf der Insel. Ihre Namen – sagt sich der Mann, der in der Sonne seinen Weg macht –

müßte man kennen. Ja manmüßte die Gräser und die Tiere nicht allein gesehen haben,

die der Insel Gesicht, Laut und Geruch geben, die Schichtungen des Gebirges und die

Arten des Bodens […] – sondern vor allem ihre Namen müßte man wissen.«268 Nicht

das Sehen der Gräser und Tiere ist hier entscheidend, denn sehen kann das durch Be-

griffe erzogene Auge doch nur Eigenschaften; die Kategorien flirren vor den Augen,

machen fast blind – nein: »vor allem ihre Namen müsste man wissen« – man müss-

te sie gar hören können. Und wer sie hörte, dem wäre der Mund verschlossen, denn

die Worte, die der Mund formt, lassen das Ohr nur weniger hören, weniger erkennen:

»Aber der Bauer hat ja den Schlüssel zur Chiffreschrift. Er kennt die Namen. Dennoch

ist es ihm nicht gegeben, über seinen Sitz etwas auszusagen. Sollten die Namen ihn

264 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 19.

265 Ebenda.

266 Ebenda.

267 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur HermeneutikWalter Benjamins.

Tübingen 1987, S. 75.

268 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 219

wortkarg machen? Dann fällt die Fülle des Wortes nur dem zu, der das Wissen ohne

die Namen hat, die Fülle des Schweigens aber dem, der nichts hat als sie?«269 Der Bauer

also kennt die Namen der Dinge, erkennt diese in jenen. Gerade deshalb aber kann er

nicht von ihnen sprechen. Er kann nicht, einem Botaniker gleich, über die Eigenschaften

der verschiedenen Arten sprechen, sie als solche oder solche einordnen. Er kennt nicht

die siebzehn ›Namen‹ der Feigen-Arten, vielmehr kennt er die Namen aller Feigen, die

ihn umgeben, er hört sie. Man könnte dieses Er-hören mit seinem von Tradition ge-

prägten Leben in Verbindung bringen. Seine Erfahrung, seine Handlungen innerhalb

einer solchen Tradition, könnten ihn die »Welt auf eineWeise« erschließen lassen, »wie

dies weder das momentane Erleben noch der Verstand vermögen. Was aus Übung und

Tradition geschieht, wird nicht reflektiert und vom Bewusstsein geleitet. […] Solche

Erfahrung lässt sich nicht in Form einer Aussage festhalten.«270 Die Erkenntnis des

Bauern ist nicht auf einer schulischen Lehre erbaut, er hat nicht die Arten der Feigen

und deren Eigenschaften auswendig gelernt, vielmehr ist er in die Lehre der Dinge ge-

gangen: »Der Tag, da er mit einem Baum gefühlt hat, kommt ihm in den Sinn. […] Da

lehnte er den Rücken gegen einen Stamm, und nun nahm der sein Fühlen in die Lehre.

Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken anfing, Luft zu schöpfen und auszuatmen,

wenn der Stamm zurückschwang.«271

Zu einem solchen Er-sinnen kann nun die Übersetzung führen, indem sie die einzelnen

Sprachen als Fragmente darstellt. In dieser Weise tritt auch die Interlinearversion vor

Augen: Die übersetzten Worte werden einzelnen Scherben gleich in die Zwischenräu-

me der Ausgangssprache gestellt und bleiben dort unverwandt und einzeln stehen. In

dieser Weise versuchen sie nicht eine Ganzheit zu behaupten, die den Ursprung ver-

schweigt, sondern erscheinen als Scherben, als Teile eines möglichen Ganzen. Indem

sie als bloße Fragmente sichtbar gemacht werden, verliert sich die Art des Meinens im

einzelnen Satz. Es zeigt sich so, dass Rose und rose zwar die eine Rose meinen wollen,

dass die Sprachen also durch verschiedene Worte ein Ding zu fassen suchen, sie aber

durch ihre Bruchstückhaftigkeit niemals wirklich bedeuten können. Es zeigt sich folg-

lich in dieser Lückenhaftigkeit, dass sie nie die eine Rose greifen können. Die Aufgabe

der Übersetzerin ist es nun, dieses Fragmentarische der Sprachen selbst hervorzuholen

und die Lücke, die zwischen den Scherben bestehen bleibt, offenzulegen.272

Die Fragmenthaftigkeit führt Benjamin in seiner Erkenntniskritischen Vorrede in ei-

ner Aufzählung vierer Postulate des philosophischen Stils an, die er als Bedingung einer

Darstellung der Idee betrachtet: »die Kunst des Absetzens im Gegensatz zur Kette der

Deduktion; die Ausdauer der Abhandlung im Gegensatz zur Geste des Fragments; die

269 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

270 Michael Bröcker [2000]: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe,

Zweiter Band, Frankfurt a.M. 2000, S. 768.

271 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418. [Hervorhebung der Autorin.]

272 Derrida spricht in diesem Sinne von der Öffnung eines Kruges: »Wie der Krug, von Hölderlin bis

zu Rilke und Heidegger dichterischer Topos des Nachdenkens über Ding und Sprache, ist das Ge-

fäß mit sich eins und zugleich nach außen offen: diese Öffnung (er)öffnet die Einheit, sie ist die

Möglichkeit und verbietet, daß sie zur Ganzheit wird. Sie erlaubt ihr zu empfangen und zu geben«.

(Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 147.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Vom Schweigen des Guten

Wiederholung der Motive im Gegensatz zum flachen Universalismus; die Fülle der ge-

drängten Positivität im Gegensatz zu negierender Polemik.«273 Dieses Absetzen meint

den offenen Raum, um den meine Überlegungen kreisen, es legt die Fragment- und

Lückenhaftigkeit eines jeden Sprechens offen. Es macht den bruchlosen Übergang un-

möglich, unterbricht das logische Gefüge, das als solches kein Innehalten zulässt. In

diesem Sinne zeigt sich in Benjamins zwischenliniger Übersetzung, dass ein bruchlo-

ser Übergang von einem Wort zum anderen wesenhaft unmöglich ist: sie stehen weit

auseinander, einzelnen Sonnen gleich. »In der Versenkung in das Einzelwort, die es aus

seinem Kontext herausbricht, wird es – wie die Bresche in einer Mauer – als dasjenige

fragmentarische Sprachelement erkennbar, an dem das Kontinuum des sprachlichen

Gewaltzusammenhangs, der alle einzelnen Wörter zu fungiblen Mitteln der Aussage

erniedrigt, durchstoßen werden kann.«274 An anderer Stelle vergleicht Benjamin die

philosophische Abhandlung, das Traktat, mit einemMosaik.275 Ein Mosaik besteht aus

Bruchstücken, die in einen Zusammenhang treten, einen gebrochenen Zusammenhang

allerdings. Gestiftet wird dieser Zusammenhang im Traktat durch einen – wenngleich

notwendig dunkel bleibenden – Bezug zu den Ideen. »Wie nämlich Scherben eines Ge-

fäßes, um sich zusammenfügen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander fol-

gen, doch nicht so zu gleichen haben, so muß, anstatt dem Sinn des Originals sich

ähnlich zu machen, die Übersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein des-

sen Art des Meinens in der eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben

als Bruchstücke eines Gefäßes, als Bruchstücke einer größeren Sprache erkennbar zu

machen.«276

Der Verlust der reinen Sprache – der Bruch der Tradition277 – ihr Zerbrochen-Sein soll

also nicht verdeckt, durch Fugenabdichtungen scheinbar verbunden, sondern vielmehr

hell erleuchtet werden. Die zerbrochene Sprache soll in der Übersetzung als Zerbrochene

dargestellt werden. Dieses Zerbrechen in die unendliche Anzahl der Nationalsprachen

ereignet sich in der biblischen Erzählung mit dem Turmbau zu Babel. Dieser Bau ist

dort aufs Innigste mit dem Streben der Menschen verbunden, »sich einen Namen zu

machen«, besser und – abermals – Gott gleich zu werden. Das Ende einer Erkenntnis

der Einzeldinge in ihrem Namen tritt – wie sich in den Ausführungen zum Sündenfall

273 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 212.

274 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur HermeneutikWalter Benjamins.

Tübingen 1987, S. 77.

In seiner Einbahnstraße schreibt Benjamin: »So fällt durch eine kleine Bresche in der Mauer ein

Lichtstrahl in die Stube des Alchimisten und läßt Kristalle, Kugeln und Triangeln aufblitzen.« (Wal-

ter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 105.)

275 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

276 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

277 Die reine Sprache ist hier zugleich als Neuanfang zu denken, als noch Unbeschriebenes undMög-

liches; zugleich ist Tradition als dasjenige zu denken, das aus diesem Neuen entstand, das sich

formte und wuchs und dann – sowohl durch die Entwicklungen der Neuzeit als auch durch die

Schrecken der Totalitarismen – zerbrach und so wieder das Denken eines reinen Anfangs möglich

werden lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 221

gezeigt hat – genau in dem Moment ein, in dem der Mensch erstmals von dem Wil-

len ergriffen wird, besser zu werden: Da er meint, sich durch die Erkenntnis, die die

Äpfel des Paradieses zu geben versprechen, selbst göttlich machen zu können. Der Ver-

lust des Alten also treibt in dessen Ersatz, das Selbstverständliche soll durch ein neues

unhinterfragbares Ziel ausgetauscht werden: das der Besserung. In diesemZusammen-

hang schreibt Thomas Gutschker, Hannah Arendt habe »die Gefahr, die jeder Kritik der

Tradition innewohnt, deutlich gesehen. Die Tradition habe seit den Römern die Funk-

tion eines Ariadnefadens gehabt, der durch die Vergangenheit führte, auswählte und

bewahrte. Wenn dieser Faden gerissen ist, wie Arendt annimmt, droht die Flucht aus

dem Extrem der Traditionsgläubigkeit in das der Fortschrittsgläubigkeit, mithin der

Verlust der gesamten Vergangenheit. Dann jedoch würde die menschliche Existenz ih-

rer ›Tiefendimension‹ beraubt werden und müßte unweigerlich verflachen. Die Kritik

der Tradition darf daher nicht auf Kosten der Vergangenheit gehen, vielmehr soll sie

diese Vergangenheit in ihrer Fülle überhaupt erst zugänglich machen.«278 Demnach

birgt der Abbruch des Alten die Gefahr eines bloßen Austauschs durch neue Allgemein-

heiten, ebenso aber liegt nur hier die Möglichkeit des Neuen.

Ich möchte an dieser Stelle erneut an Benjamins Engel der Geschichte erinnern, der

meines Erachtens in einem engen Zusammenhang mit diesem Gedanken steht: »Aber

ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln verfangen hat, und so

stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm treibt ihn unauf-

haltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der Trümmerhaufen vor ihm

zumHimmel wächst.«279 Der Engel geht rückwärts, es kann hier also nicht um ein ein-

faches Weiterkommen gehen – das gerade nicht. Zugleich aber geht es um genau dies,

um ein Weiterkommen, bloßes Weiterkommen, bloßes Besser-werden. Was sich dem

Engel hier zeigt, ist ein Aufscheinen des Ursprungs, ein Aufscheinen des Ur-sprungs,

der sich zeigt im ewig Werdenden.280 Der Sturm, der vom Paradies her weht, ist der

Sturm, den dieser Ursprung, dieser ursprüngliche, allererste Sprung aufkommen lässt:

der Sprung in das Begriffliche. Die Türme bilden sich aus den immer zahlreicher wer-

denden Begriffen, die immer weiter wegbringen von den Dingen, die immer weiter

und schneller wegtreiben von deren Einzelheit. Auch diese Begriffe wollen etwas besser

machen, sie wollen das Ding besser, näher, detaillierter beschreiben, es noch genau-

er einteilen und unterscheiden von den anderen. Sie legen Maske über Maske, türmen

Form über Form, in der ewig währenden Hoffnung, eine von ihnen möge letztendlich

die passende sein, die richtige und allerbeste.

Es gibt eine Stelle in NietzschesÜberWahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne, die

ich mit diesem Bild zusammenstellen möchte: »Er [sc. der durch Begriffe sich beherr-

278 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 132.

279 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte, S. 697f.

280 Vgl. Bernd Witte [1984]: Ursprung ist das Ziel. In: ders.: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte

des neunzehnten Jahrhunderts. Hg. v. Bernd Witte et al. München 1984, S. 17.

»Ursprung, wiewohl durchaus historische Kategorie, hat mit Entstehung dennoch nichts gemein.

Im Ursprung wird kein Werden des Entsprungenen, vielmehr dem Werden und Vergehen Ent-

springendes gemeint.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 226.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Vom Schweigen des Guten

schende Mensch], der sonst nur Aufrichtigkeit, Wahrheit, Freiheit von Täuschungen

und Schutz vor berückenden Überfällen sucht, legt jetzt, im Unglück, das Meisterstück

der Verstellung ab, wie jener im Glück; er trägt kein zuckendes und bewegliches Men-

schengesicht, sondern gleichsam eine Maske mit würdigem Gleichmaße der Züge«281.

Maske über Maske, unter deren Verstellung nichts zu finden ist als – eine weitere Ver-

stellung, »gleichsam eine Maske«. Im alles entscheidenden Unterschied zu diesem Bild

aber findet sich bei Benjamin unter der allerletzten Maske, die über den Dingen liegt,

nicht, wie bei Nietzsche, wieder Maske, sondern das absolut Verschiedene. Wie wei-

ter oben bereits erläutert aber kein letztlich allgemeiner Wesenskern, sondern das je

Einzelne, das sich nur durch die vielen Blicke und Deutungen zu zeigen vermag, die

es auslegen und betrachten. Beachtenswert scheint mir in diesem Zusammenhang an

Benjamins Bild vomEngel der Geschichte auch die räumliche Struktur der Trümmer. So

ist die Rede von einer »Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft«282.

Die Trümmer türmen sich also zumHimmel ähnlich demTurm zu Babel, auf dessen Er-

bauung gen Himmel die unendliche Vielzahl der Menschensprachen folgte. Der Turm,

der sich im Blickfeld des Engels zeigt, ist erbaut durch die menschlichen Begriffe, die es

besser machen wollen. Die Erbauer des babylonischen Turmes verfolgen gleichfalls die-

ses Ziel: Sie wollen »sich einen Namenmachen«, sie wollen sich auszeichnen, sie wollen

besser werden, besonders gute, ausgezeichnete Erbauer wollen sie genannt werden.

Es soll folgend noch einmal genauer in den Blick genommenwerden, was die Bibel über

den Turmbau sagt. Vor dem Turmbau gibt es auf der Erde nur »einerlei Sprachen und

Redensarten«283, eine schuldige, abgefallene und urteilende Sprache zwar, zunächst

aber eine einzige.Da beschließen die Menschen: »[L]asst uns eine Stadt bauen und einen

Turm, dessen Spitze an den Himmel reicht, damit wir uns einen Namen machen und

verhüten, dass wir nicht auf der ganzen Erde verstreut werden.«284 Nachdem sie ihr

Werk verrichtet haben, beschließt Gott, sie dafür zu bestrafen und spricht: »Nun ist es

ein einziges Volk und haben alle einerlei Sprache, und dies ist ihre erste Unternehmung.

Soll ihnen nun nichts fehlschlagen, was sie sich vorgenommen?Wohlan, wir wollen uns

herablassen und ihre Sprache daselbst verwirren, damit einer die Sprache der ande-

ren nicht verstehe.«285 Nach Benjamin folgt die Vielzahl der Sprachen unausweichlich

auf die neue Ausrichtung der Sprache, die im Sündenfall begründet liegt.286 Durch

den »Sündenfall des Sprachgeistes«287 ist die Sprache zum Mittel einer der Einzelheit

281 Friedrich Nietzsche [1873]: Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne. In: ders.: Über Wahr-

heit und Lüge. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch. Frankfurt a.M./Leipzig

2000, S. 27.

282 Walter Benjamin [1942]: Über den Begriff der Geschichte, S. 697.

283 Die Tora, S. 47.

284 Ebenda.

285 Ebenda.

286 »Da die Menschen die Reinheit des Namens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von je-

nem Anschauen der Dinge, in dem deren Sprache demMenschen eingeht, sich vollziehen, um die

gemeinsameGrundlage des schon erschütterten Sprachgeistes denMenschen zu rauben.« (Walter

Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 154.)

287 Ebenda, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 223

der Menschen unangemessenen Erkenntnis geworden. Alle seine Urteile kommen nach

Benjamins Worten fortan bloßem Geschwätz gleich. »Nach dem Sündenfall, der in der

Mittelbarmachung der Sprache den Grund zu ihrer Vielheit gelegt hatte, konnte es bis

zur Sprachverwirrung nur noch ein Schritt sein. Da die Menschen die Reinheit des Na-

mens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von jenem Anschauen der Dinge,

in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich zu vollziehen, um die gemeinsame

Grundlage des schon erschütterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben. Zeichen

müssen sich verwirren, wo sich die Dinge verwickeln. Zur Verknechtung der Sprache

im Geschwätz tritt die Verknechtung der Dinge in der Narretei fast als deren unaus-

bleibliche Folge. In dieser Abkehr von den Dingen, die die Verknechtung war, entstand

der Plan des Turmbaus und die Sprachverwirrung mit ihm.«288

In dieser Zeit ohne Namen aber, in der ein Hören der Einzeldinge ausgeschlossen

scheint, ist die Vielheit der Sprachen gerade dasjenige, das Möglichkeit birgt. Denn

dieses Ungefähre, das die Dinge nur in Ähnlichkeiten fassen kann, können nun einzig

verschiedene Worte ausdrücken, da ein Name, der das Eine meint, verwehrt bleiben

muss. Um einen Zugang zur Wahrheit – ein Verstehen von Sinn – überhaupt noch zu

ermöglichen, braucht es also diese verschiedenen Sprachen, Deutungen und Zugänge,

da sich nur zwischen ihnen das Gemeinte zeigen kann. Nur durch ein Schaffen dieses

Zwischen lässt sich verhindern, »daß jede Sprache in ihrer Einsamkeit gleichsam ver-

kümmert: sie ist mager und gebrechlich, sie wächst nicht mehr. Dank der Übersetzung

oder, anders gewendet, der sprachlichen Ergänzung, durch die die eine Sprache der

anderen das gibt, was ihr fehlt […], sichert die Kreuzung der Sprachen deren Wachs-

tum«289. In dieser Weise liegt auch für Arendt die Möglichkeit, die je Einzelne in Er-

scheinung treten zu lassen, einzig im Gespräch, das einen Zwischenraum schafft und

offenhält. Dies Einzelne, das nur der Mensch ersinnen kann, ist also als das Gute die

Gegenkraft zum Bösen, das Selbstverständliches verkündet, die Lücke verleugnet und

die eintönige, gleichmachende Übersetzung zu setzen versucht.

Einen Weg durch diese Trümmer zu finden, könnte so als die Aufgabe der Überset-

zerin angesehen werden. Durch die Lücke, die sich zwischen den Texten auftut, kann

ein Weg entstehen, der sich als Raum für die Frage erweisen kann. Der destruktive Cha-

rakter, eine Schrift Benjamins aus den 30er Jahren, vermag solche Wege zu schaffen.

Die dort entworfene Figur sieht »überall Wege. Wo andere auf Mauern oder Gebirge

stoßen, auch da sieht er einen Weg. Weil er aber überall einen Weg sieht, hat er auch

überall aus dem Weg zu räumen. […] Das Bestehende legt er in Trümmer, nicht um

der Trümmer, sondern um des Weges willen, der sich durch sie hindurchzieht.«290 Er

legt in Trümmer um des Weges willen, nur dort im Zwischen des Bruchs ist auch Weg.

Dieser Weg ist nicht Ziel, sondern absolute Möglichkeit, offener Raum, in dem etwas

288 Walter Benjamin [1916]: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, S. 154.

289 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 160.

290 Walter Benjamin [1931]: Der destruktive Charakter. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Pro-

sa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 398; zitiert nach:

Werner Hamacher: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Vom Schweigen des Guten

erscheinen kann: »Dem destruktiven Charakter schwebt kein Bild vor. Er hat wenig Be-

dürfnisse, und das wäre sein geringstes: zu wissen, was an Stelle des Zerstörten tritt.

Zunächst, für einen Augenblick zumindest, der leere Raum, der Platz, wo das Ding

gestanden, das Opfer gelebt hat. Es wird sich schon einer finden, der ihn braucht, oh-

ne ihn einzunehmen.«291 So bildet jede neue Deutung einen Teil der Mauer, die nicht

verstellt, sondern eröffnet. Dieser immer neuerliche Versuch zu verstehen ist das Ver-

mögen der Sprachen: durch verschiedene Bezeichnungen sich dem Einen anzunähern,

ohne es jemals treffen zu können – so wird in gewissem Sinne eine Mauer errichtet,

um gerade ihre Lücken, die Öffnungen zwischen den Worten, offenzulegen.

Hannah Arendt findet ein Bild für das Denken, das mit Benjamins Figur verwandt

scheint: »[Die Lücke] mag sehr wohl das Reich des Geistes oder, besser, der vomDenken

gezogene Pfad sein – dieser schmaleWeg der Nicht-Zeit, den die Tätigkeit des Denkens

in den Zeit-Raum der sterblichen Menschen schlägt und in den hinein Denken, Erinne-

rung, Antizipation aus dem Trümmerhaufen der geschichtlichen und biographischen

Zeit das rettet, was immer sie auf ihrem Gang berühren. Auf diesen kleinen Nicht-Zeit-

Raum im eigentlichen Herzen der Zeit kann nur hingewiesen werden, er kann nicht,

wie die Welt und die Kultur, in die wir hineingeboren werden, von der Vergangenheit

ererbt und kann auch nicht überliefert werden. Jede neue Generation, ja jedes neue

menschliche Wesen muß ihn entdecken und unverdrossen den Weg neu bahnen, wenn

es sich in die Lücke zwischen einer unendlichen Vergangenheit und einer unendlichen

Zukunft einfügt.«292 Jeder Mensch schafft die Lücke des Jetzt aufs Neue, indem er ist.

Durch seine ganz eigene, absolut verschiedene Deutung fügt er den anderen eine neue

Perspektive hinzu und bietet so – zwischen seiner und jeder anderen Auslegung – die

Möglichkeit eines neuen Zwischenraums, einer neuen Lücke, die Möglichkeit des Mög-

lichen selbst.

Benjamin widmet sich in seiner Lehre vom Ähnlichen einem solchen Umstellen und im-

mer wieder neu zu benennen Versuchen, allerdings geht es hier um die Wörter ver-

schiedener Sprachen: »Ordnet man Wörter der verschiedenen Sprachen, die ein glei-

ches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihren Mittelpunkt, so wäre zu erforschen, wie

sie alle – die miteinander oft nicht die geringste Ähnlichkeit besitzen – ähnlich jenem

Bedeuteten in ihrer Mitte sind.«293 In dieser Weise umstellen auch die verschiedenen

Meinungen der Menschen die gemeinsame Frage, auf die sie weder eine letztgültige

Antwort kennen, noch sie als je Gleiche von einem Standpunkt aus betrachten: Nur

die unterschiedlichen Zugänge schaffen Öffnungen im Mauerwerk der Meinungen, die

ein gemeinsames Ansehen erlauben. Die vielen einzelnen Wörter stellt Benjamin so als

einzelne Arkaden vor, die nicht verdecken, sondern durch ihre Zwischenräume einen

291 Werner Hamacher [2011]: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):

Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 192.

292 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 17.

293 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Es-

says, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 207. (Im

Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Die Lehre vom Ähnlichen.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 225

Blick erhaschen lassen: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des Originals, Wört-

lichkeit die Arkade.«294 So zeige sich die Magie der Sprache dort am deutlichsten, wo

die Mehrdeutigkeit der Wörter offengelegt wird. Der leere Raum zwischen dem Wort

der Originalsprache und dem Wort der Sprache der Übersetzung muss leer bleiben,

darf nicht durch eine allzu passende Beschreibung gefüllt werden, muss Raum lassen,

dem Angesprochenen sich schweigend anzunähern. Benjamin spricht hier von einer

»unsinnlichen Ähnlichkeit«, es gibt also eine Ähnlichkeit der Worte, die nicht auf sinn-

lich Wahrnehmbarem beruht. Sie beruht nicht auf Feststellbarem und kann so niemals

»zum Abschluß und zum Stillstand kommen, sondern stellt sich in jedem Akt der Lek-

türe und des Schreibens immer wieder neu und anders her«295. Es ist hier eine Ähn-

lichkeit gemeint, die »sich immer nur im Blick auf die ganze, ihrerseits undarstellbare

Konstellation« neu ergibt. »Wie für die Sternkonstellation gilt auch für die sprachliche,

daß solche Ähnlichkeiten nicht von Dauer sind, sondern nur momenthaft und flüchtig

sichtbar werden, um gleich darauf wieder in der Kette der Bedeutungen zu verschwin-

den.«296 Diese zeigt sich sodann in einem »Doppelsinn«, der die »magische Bedeutung«

offenlegen kann: »Der Schüler liest das Abcbuch und der Astrolog die Zukunft in den

Sternen. Im ersten Satze tritt das Wort nicht in seinen beiden Komponenten auseinan-

der. Dagegen wohl im zweiten, der den Vorgang nach seinen beiden Schichten deutlich

macht: der Astrolog liest den Gestirnstand von den Sternen am Himmel ab; er liest

zugleich aus ihm die Zukunft oder das Geschick heraus.«297

Die Wahrnehmung der Ähnlichkeit ist immer nur ein Aufleuchten, Aufflackern,

Erscheinen, niemals kann sie festgehalten oder hervorgerufen werden. »Ihre Wahr-

nehmung [sc. diejenige der Ähnlichkeit] ist in jedem Fall an ein Aufblitzen gebunden.

Sie huscht vorbei, ist vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie an-

dere Wahrnehmungen festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso flüch-

tig, vorübergehend wie eine Gestirnkonstellation.«298 Dieses »Aufblitzen«, dieses »Hu-

schen« also wahrzunehmen, könnte hier Aufgabe sein. Demnach ginge es nicht um

die Wiederherstellung einer Eindeutigkeit, sondern um ein Wiedererkennen der Sich-

Erinnernden. Die Menschen müssten alsdann wandeln, da nur durch Wandlung und

Um-Formung die Schrift lebendig bleiben kann und so wachsen, der Reinheit und Ur-

sprünglichkeit des Namens sich entgegensprechen; Jacques Derrida schreibt in diesem

Sinn, die Forderung der Übersetzung verpflichte »nicht dazu, ein Abbild oder ein rich-

tiges Bild wiederzugeben und eine treue Darstellung des Originals zurückzuerstatten:

das Original selbst, ein Überlebendes, ist in einen Prozeß der Veränderung einbegrif-

fen. Gegeben ist es in der Veränderung; es gibt sich hin, indem es sich verändert, so daß

die Gabe nicht die eines vorgegebenen Gegenstandes ist. Das Original lebt und überlebt

in der Wandlung.«299

294 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

295 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen, S. 207.

296 Anja Lemke [2011]: Zur späteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 650.

297 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ähnlichen, S. 209.

298 Ebenda, S. 206.

299 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 138f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Vom Schweigen des Guten

Das »innerste Verhältnis der Sprachen«300, von dem bereits die Rede war, soll dar-

gestellt werden und also »versucht die Übersetzung nicht« – so Derrida weiter –, »die-

ses oder jenes auszudrücken, diesen oder jenen Inhalt zu vermitteln, diese oder jene

Sinnlast mitteilend abzuladen, sie versucht vielmehr, die Affinität zwischen den Spra-

chen bemerkbar zu machen, auszuzeichnen, ihre Markierung zu markieren; sie versucht ihre

eigeneMöglichkeit auszustellen.«301 Sie zeigt alleMenschensprachen als Fragmente, als

Bruchstücke, sie zeigt das Idiomatische der Sprachen auf und somit sowohl ihre Un-

möglichkeit, dass nämlich keine der Sprachen es vermag, das eine Ding zu treffen, als

auch die absolute Möglichkeit, die sich im Zwischen der vielen Sprachen eröffnen kann:

In der Übersetzung der einen in die andere Sprache, in der Übersetzung aber auch von

einer Zeit in die andere liegt das große Vermögen, dem Einzelnen zu begegnen: Indem

sich alle möglichen Namen der Rose – oder auch: alle möglichen Antworten auf die

Frage nach Gerechtigkeit – formieren und so der einen Rose Form zu geben versuchen,

kann sich ein Raum auftun, der zwischen ihnen liegt und in seiner Leere die eine Rose

nicht zu fassen sucht, sondern sie als Unbezeichnete und Unbezeichenbare vielmehr

»aus-zeichnet«, und sie somit gewissermaßen aus dem Zeichenhaften herausweist.

So wird die Rede zur Ruine, zum Fragment. Das Fragmenthafte darf hier aber nicht ge-

dacht werden als Teil eines Ganzen, der selbst wiederum als ein Ganzes gefasst werden

könnte. Das Fragment ist überhaupt in keiner Weise als ein Teil zu fassen. Es ist viel-

mehr Bruchstück und als solches amorph. Diese Formlosigkeit entspringt der Heraus-

lösung aus dem jeweiligen Zusammenhang. Form kann etwas nur haben mit Bezug auf

anderes, aber die Fragmente, um die es Benjamin geht, stehen, vergleichbar seinen Ide-

en, in gar keinem Bezug – in der Weise, wie Arendt die absolute Verschiedenheit denkt.

Solche Formlosigkeitmuss jederDarstellung derWahrheit zukommen.Das heißt nichts

anderes als: Es ist kein Zufall, dass alle Darstellungsweisen der Wahrheit, die Benjamin

betrachtet, alle ›Ausdrucksformen‹, zum Fragmentarischen neigen. Nur im Fragment

ist jene Formlosigkeit gegeben, jene Nicht-Ganzheit, jene Abwesenheit von Totalität,

auf die die Darstellung der Wahrheit angewiesen ist, da nur im Fragmentarischen das

Begriffliche zum Aussetzen gebracht werden kann. »Worauf sie in der Übersetzung zie-

len, jede einzelne Sprache und alle Sprachen gemeinsam mit ihren Meinungen, ist die

Sprache selber als babylonisches Ereignis. Sie zielen auf eine Sprache, die weder eine

Universalsprache […] noch gar die natürliche Sprache einer einzelnen, abgesonderten,

für sich genommenen Sprache [ist]; sie zielen auf die Sprachlichkeit der Sprache, auf

die Sprache als solche, sie zielen auf jene Einheit ohne Selbst-Identität, die bewirkt oder

bedingt, daß es Sprachen gibt und daß jenes, was es gibt, eine Vielfalt von Sprachen

ist.«302

Diese Sprachlichkeit der Sprachen, das Faktum, dass es Sprachen gibt, ist es, was

die Übersetzung durch ihr Nebeneinandersetzen der verschiedenen Sprachen und ih-

rer Arten des Meinens zeigt, ausstellt. Nur in dieser Weise ist es möglich, sich dem

Gemeinten zu nähern, in einem ständigen In-Frage-Stellen der einen Art des Meinens

300 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

301 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Türme, S. 143.

302 Ebenda, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 227

durch eine andere, sei es, dass sie aus einem anderen Sprach- oder aus einem anderen

Zeitraum stamme. So wie hier eine Pluralität der Sprachen miteinander ins Gespräch

gebracht wird, um ein Drittes – das Jetzt – entstehen zu lassen, so versammeln sich

auch die Menschen im Gespräch, setzen ihre Meinungen frei und bringen so stets ein

Neues, sich selbst, in die Welt. Fragen, die in Arendts Sinne wirkliche, politische Fra-

gen, sind, können nur in solcher Vielheit, die sowohl dasMenschsein als solchesmeint als

auch immer wieder zeigt, dass es Menschen sind, die »die Erde bewohnen«303, gefragt

und – vielleicht – beantwortet werden.

5.3.2 »Als ob die Welt mit ihm neu entstünde.«304 Das Kommentieren

Benjamins Übersetzungsbegriff meint, das dürfte aus dem bereits Gesagten hervorge-

gangen sein, nicht bloß die Über-setzung zwischen den verschiedenen Nationalspra-

chen, sondern auch jene zwischen den Sprachen der verschiedenen Zeiten; in Bezug

darauf spricht er auch vom Kommentar. Die Aufgabe einer jeden Übersetzung ist es,

dem immer sich entziehenden Einzelding eine Sprache zurückzugeben, indem sie ver-

sucht, diese erneut zu erhören. Ein Text also ist immer verstanden als geteilt in die

immer sich entziehende Schrift und deren Auslegung, die versucht, auf sie zu hören

und ihr zugleich eine Stimme zu verleihen, indem sie sie immer weiter deutet, immer

mehr in ihre Richtung sich erzählt. In diesem Sinne ist die Schrift als Ganzheit nur dem

Anschein nach vorhanden, inWahrheit aber je schon ein Entzogenes. »Kommentar und

Übersetzung verhalten sich zum Text wie Stil und Mimesis zur Natur: dasselbe Phä-

nomen unter verschiedenen Betrachtungsweisen. Am Baum des heiligen Textes sind

beide nur die ewig rauschenden Blätter, am Baume des profanen die rechtzeitig fallen-

den Früchte.«305 So bleiben die ewig rauschenden Blätter, die den heiligen Text kom-

mentieren, uneindeutig und zeigen doch das Wachstum des Baumes, das Wachstum

der Wahrheit an sich. Die Früchte des profanen Textes hingegen sind verständlich, sie

fallen rechtzeitig zu Boden und können von all jenen geerntet werden, die ihn zu ver-

stehen gewillt sind. Sie sind aber als Früchte, was sie sind, gehen nach der Ernte in

einen Kreislauf ein und verschwinden; sie sind so nicht auslegbar sondern immer schon

ausgelegt.

Der Kommentar als Weg hin zu einem Erkennen des Einzelnen spielt im Judentum

eine zentrale Rolle. So hat jede Torastelle mindestens neunundvierzig Sinnstufen306;

sie ist demnach in mindestens neunundvierzig Weisen zu verstehen.307 Jede Stelle be-

darf der ständigen Neuübersetzung und des Kommentars, beziehungsweise der neuen

303 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

304 Vgl. Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 175.

305 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstraße, S. 92.

306 Vgl. Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

307 In diesen Zusammenhang könnte man auch Benjamins Verständnis des ›Aufbaus‹ eines Wortes

stellen, das sich demzufolge aus unterschiedlichen Elementen, vielleicht könnte man aber auch

Stufen sagen, zusammensetzt: »Mitteilung, Symbol, Zeichen und Name imWort. Aus diesen vier

Elementen ist das Wort zu konstruieren.« (Walter Benjamin [1916-17]: Lösungsversuch des Russell-

schen Paradoxons, S. 14.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Vom Schweigen des Guten

Über-setzung durch den Kommentar. Die erwähnten Sinnstufen können auch in ei-

nem Zusammenhang mit Benjamins Überlegungen zur philosophischen Darstellung

gelesen werden. Das wiederholte Absetzen308 führt von einer Sinnstufe zur nächsten:

»Ich habe nie anders denken und forschen können als in einem, wenn ich so sagen darf,

theologischen Sinn – nämlich in Gemäßheit der talmudischen Lehre von den neunund-

vierzig Sinnstufen jeder Thorastelle.«309 Die Sinnstufen der Tora sind versammelt im

Talmud, der »mündlich geoffenbarte[n] Lehre«310 des Judentums, der wiederum aus

Mischna und Gemara besteht. Die Mischna vereinigt die jüdischen Regeln und Geset-

ze, die Gemara erklärt und kommentiert diese durch Geschichten. Jede Geschichte gibt

der Regel einen neuen Sinn und eine neue Auslegung durch den neuen Zusammen-

hang, in den sie gestellt wird. In dieser Weise ist eine jede solche Sammlung immer

schon unvollständig und also immer entzogen: Niemals ist sie ganz, niemals fertig –

sie besteht gerade in ihrer Unvollständigkeit, in ihrer Fragmenthaftigkeit, soll niemals

als Ganzheit begriffen werden.

Diese Erscheinungsweise gleicht jener der Sprache, die nicht als Ganzes begriffen

werden und auch die Dinge niemals als solche begreifen kann. Nun zeigt sich uns aber

diese eine Rose als diese eine: Es muss ein Wort Rose geben, ein Sein, das der Begriff

Rose, das Begriffs-Wort, nicht einmal erahnen kann. Dieses Sein der einzelnen Rose ist

mit dem Auge nicht zu erkennen, das richtige, passende, vielleicht reineWort für sie ist

nicht auszumachen, es ist nur eines: hörbar. Die Rose spricht sich aus und trotzt ihrer

Stummheit, denn trotzdem sie nicht in unserenWorten zu uns spricht, erscheint sie uns

als diese einzelne Rose, wir nehmen sie als Einzelne wahr. DieseWahrheit der Dinge er-

scheinen zu lassen vermag der Kommentar nun durch seine Unabgeschlossenheit: Jede

Übersetzung, jede Erzählung, jedes Weiter-tragen der ›alten‹ Texte kommentiert und

lässt sie wachsen, lässt so in ihnen Raum entstehen für das Einzelne. Die Tora ist durch

ihre Uneindeutigkeit wieder und wieder übersetzbar, von Kommentar zu Kommentar.

»Wahrheit erweist sich […] als geschichtliche Erfahrung dessen, was im Ursprungstext

gegeben, aber nicht vorhanden ist. Der Ort ihrer Entfaltung ist das Kontinuum der

jeweils individuellen Kommentare.«311 Benjamin spricht in diesem Sinne im Trauer-

spielbuch von den eingangs erwähnten Sinnstufen der Tora: »Indem die Kontemplation

diesen Stufen in der Auffassung der Dinge nachgeht, empfängt sie den Antrieb ihres

unablässigen Ausholens gleicherweise wie die Rechtfertigung ihrer intermittierenden

Rhythmik. Denn es gibt keine Übergänge zwischen den Sinnstufen. Was sie trennt, ist

die zunehmende Verflüchtigung der Sachgehalte (der Fakten und Worte), in welchen

eine interpretierende Betrachtung das Gefäß des Wahrheitsgehaltes zu erblicken hat.

Dieses Gefäß, je gläserner (um im Bilde fortzufahren) seine Wände sich zeigen, des-

308 Bei Benjamin heißt es, wie im vorigen Kapitel bereits angeführt: »die Kunst des Absetzens im

Gegensatz zur Kette der Deduktion« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels,

S. 212.)

309 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

310 Bernd Witte [2007]: Jüdische Tradition und literarische Moderne.München 2007, S. 270.

311 Bernd Witte [1993]: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Über die Grenzen der Hermeneutik an Beispielen

von Kafkas Türhüter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in der Praxis. Textana-

lysen von Kafkas ›Vor dem Gesetz‹. Opladen 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 229

to sichtbarer [wird] der in ihm verschlossene Wahrheitsgehalt.«312 Dementsprechend

kann es auch bei einer Übersetzung niemals um eine Vermittlung gehen, die durch eine

möglichst großeNähe zumOriginal entstünde; eine solche würde nur eine neue Schicht

über dies Einzelne legen, sie würde sich eng an das Original schmiegen und dort, wo

das gläserne Gefäß helles Licht auf das Darunterliegende scheinen ließe, dieses in un-

durchdringlicher Dunkelheit verbergen. Vielmehr muss sie versuchen, die Worte »in

einen höheren und reineren Luftkreis«313 der Sprache hinaufwachsen zu lassen, indem

sie schweigend Wege schafft, wo »andere auf Mauern oder Gebirge stoßen«.

Im Jahr 1919, vier Jahre vor der Veröffentlichung des Übersetzer-Aufsatzes, äußert sich

Benjamin in seiner Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik in

ähnlicher Weise zum Begriff der Kritik: »Denn damit die Kritik Aufhebung aller Be-

grenzung sein könne, muß das Werk auf dieser beruhen. Ihre Aufgabe erfüllt die Kri-

tik, indem sie, je geschlossener die Reflexion, je strenger die Form desWerkes ist, desto

vielfacher und intensiver diese aus sich heraustreibt, die ursprüngliche Reflexion in ei-

ner höheren auflöst und so fortfährt.«314 Kritik ist gemeinhin dasjenige Sprechen, das

am eindeutigsten dem abschließenden Urteilen zugeordnet wird: Der Kritiker kommt,

um ein Urteil zu fällen. In Benjamins Denkgerüst ist er aber – ganz dem Arendt’schen

Verständnis der Urteilenden entsprechend, die sich im Gespräch begegnen – als Kom-

mentator zu verstehen, der vor und auch nach Anderen eine Sache kommentierend

ergänzt: »Kritik ist also, ganz im Gegenteil zur heutigen Auffassung ihres Wesens, in

ihrer zentralen Absicht nicht Beurteilung, sondern einerseits Vollendung, Ergänzung,

Systematisierung des Werkes, andrerseits seine Auflösung im Absoluten.«315

Benjamin meint hier also keinesfalls einen gewöhnlichen Kunstrichter, sondern ei-

nen Kommentierenden, der nicht in Gut und Schlecht aufteilt, sondern demnur ein sol-

ches Kunstwerk kritisierbar, kommentierbar erscheint, dem sein »positive[s] Wertur-

teil« bereits innewohnt. Auf diesemWeg stellt sich heraus, ob es sich umKunst handelt;

diese ist wesentlich kritisierbar: »Ist ein Werk kritisierbar, so ist es ein Kunstwerk.«316

Von einem Richter im gewöhnlichen Sinne dieses aber auszusagen, dass er nur dort

richten kann, wo er freispricht, ist völlig sinnlos. So ist dieser Kritiker einer, der die

Kunst kommentiert, sie hinterfragt, sie gewissermaßen in die eigene Zeit hineinfragt.

Dementsprechend ist das Kunstwerk sowohl, was es war, als auch, was es durch ihn erst

wurde; es ist beides zugleich, schneidet nicht gleich einem Urteil den einen Teil einfach

weg. Diese Gedanken möchte ich zusammenbringen mit Arendts Trennung der sozia-

len und politischen Fragen: Eine wirkliche Frage ist nur eine solche, die nicht schon

abgeschlossen und in der Folge zu lösen ist, sondern die wirklich »kritisierbar«, wirk-

lich hinterfragbar ist.

312 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924, S. 927.

313 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 14.

314 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesammelte

Schriften I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 73. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen

Romantik.)

315 Ebenda, S. 78.

316 Ebenda, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Vom Schweigen des Guten

Wie im Teil zur Übersetzung bereits angesprochen, soll diese nicht den Gehalt des

Originals in einen anderen Text übertragen, sondern in gewisser Weise eins mit ihm

werden, da sie ihn immer weiterentwickelt, gewissermaßen an ihm wächst, und ihn

so zum Wachsenden macht. Auch die Kritik als Kunst nennt Benjamin eine »frucht-

bare Entfaltung«317, und die Kunst selbst, wie die Übersetzung, entscheidet über ihre

Fruchtbarkeit, indem »sie entweder im Medium der Kritik das Werk in sich aufnimmt

oder es von sich abweist und eben dadurch unter aller Kritik schätzt«318. Und so ist die

Kritik wie die Übersetzung Darstellung eines größeren Zusammenhangs; von der Kri-

tik schreibt Benjamin, sie löse »unwiderruflich und ernsthaft die Form« auf, »um das

einzelne Werk ins absolute Kunstwerk zu verwandeln«319. Diese Verwandlung bringt

der Kommentar in Bewegung, indem er die Heilige Schrift liest und hört, indem er

versucht zu hören, was da nicht geschrieben steht: »Dieses Wort [sc. das göttliche] teilt

sich ursprünglich in seiner unendlichen Fülle mit, aber diese Mitteilung […] ist un-

verständlich. […] Die Anstrengung des Wahrheit Suchenden besteht nicht darin, sich

etwas auszudenken, sondern vielmehr darin, sich in die Kontinuität der Tradition des

göttlichen Wortes einzuschalten und das, was ihm von dorther zukommt, in seiner Be-

ziehung auf sein Zeitalter zu entfalten […]. Mit anderenWorten: nicht das System, son-

dern der Kommentar ist die legitime Form, unter der die Wahrheit entwickelt werden

kann.«320 Das je Einzelne, das Wesenhafte eines Textes, soll erhört und so zur Erschei-

nung gebracht werden. Es ist aber verborgen, wird verdeckt durch die Sprache, die es

be-schreibt, gewissermaßen umschreibt, sie beschreibend umgibt.

Im Übersetzer-Aufsatz verbildlicht Benjamin dieses Verhältnis von Gehalt und Sprache

eines Textes durch dasjenige von Frucht und Schale.321 Das Wesentliche ist die Frucht,

das Innere, in gewissem Sinne der Leib. So kann sich Schale um Schale um sie legen,

Maske um Maske sich auftürmen, trotzdem aber bilden sie eine »gewisse Einheit«322.

Das Weitertragen des Textes hingegen, sei es nun Übersetzung oder Kommentar, soll

sein wie der Mantel des Königs: »wie ein Königsmantel in weiten Falten«323. Dieser

Mantel lässt eine Lücke zwischenGehalt und Sprache, zwischen Leib und Zeichen.Doch

ein König – diese Bezeichnung ist wohl nicht umsonst gewählt, es könnte ja auch nur

317 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, S. 73.

318 Ebenda, S. 80.

319 Ebenda, S. 84.

320 Gershom Scholem [1970]: Grundbegriffe des Judentums; zitiert nach: Hans Heinz Holz: Idee. In: Mi-

chael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe. Zweiter Band. Frankfurt 2000, S. 450.

321 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 15.

Die Fruchtmuss erinnern an jene Frucht, von der die erstenMenschen essen; zudem an Benjamins

Rede von der Fruchtbarkeit der Sprache. »Mandeln sind der Reichtum des Landes. Keine Frucht

erhält der Bauer besser bezahlt. Um diese Zeit ist es die einzig reife und angenehm im Schreiten,

nach denZweigen auszugreifen. DieHand trennt sich nur schwer auch von entkernten Schalen. Sie

führt sie eine Zeitlang mit, läßt sie in einer Strömung treiben, die sie selbst dahin reißt.« (Walter

Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.)

322 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 15.

323 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 231

von einem Mantel die Rede sein – setzt, regelt, bestimmt. Der Königsmantel, so könn-

te man weiterdenken, ist es, der den König als König auszeichnet. Er ist in gewissem

Sinne höher und mächtiger als der Königskörper, sehr wahrscheinlich unsterblich, zu-

mindest seiner ›Form‹ nach. So ist die Sprache das ewig auf die Reinheit Hindeutende,

der Königskörper hingegen der Gehalt, der sich Wandelnde, der die »menschliche Ver-

gänglichkeit«324 anzeigt. Jene Schale vermag sich nicht von ihrer Frucht zu lösen, ist

sie doch für immer aufs Engste mit ihr verbunden – ja eins mit ihr. In der Weise des

Mantels aber, in der auch der Tora-Kommentar sich gibt, ist es ihm möglich, sich zu

entfernen; auch er ist mantelartige Hülle, die zugleich umhüllt und entblößt. Königs-

herz. Kern eines hohen/Herrscherbaums. Balsamfrucht./Goldene Herznuß. Urnen-Mohn/mitten

im Mittelbau,/wo der Widerhall abspringt,/wie ein Splitter der Stille,/wenn du dich rührst,/weil

es dir scheint,/daß diese vorige/Haltung zu laut war…/Völkern entzogenes,/sterngesinnt,/im un-

sichtbaren Kreisen/kreisendes Königsherz.325

Ein einzelner Passus der Tora, ein solcher Textteil ist uns nun die feste Schale der

Frucht, die nicht auszumachen ist. Der Kommentar, der wallende Königsmantel, der

sich an sie schmiegt, ohne alsgleich mit ihr zu verwachsen, vermag sie zu erwecken,

vermag das Vereinzelte ins Leben zu bringen, vermag die Frucht erscheinen zu lassen.

Diese Frucht ist dasjenige an einem Text, das sein Wesen ausdrückt, das nicht Mittei-

lung von ihm, sondern es selbst ist, sie ist es, die sein Leben bedeutet – die Schale aber

sichert sein Über-leben. »In völlig unmetaphorischer Sachlichkeit ist der Gedanke vom

Leben und Fortleben der Kunstwerke zu erfassen. Daßman nicht der organischen Leib-

lichkeit allein Leben zusprechen dürfe, ist selbst in Zeiten des befangensten Denkens

vermutet worden. […] Vielmehr nur wenn allem demjenigen, wovon es Geschichte gibt

und was nicht allein ihr Schauplatz ist, Leben zuerkannt wird, kommt dessen Begriff

zu seinem Recht. […] Und ist nicht wenigstens das Fortleben der Werke unvergleich-

lich viel leichter zu erkennen als dasjenige der Geschöpfe? Die Geschichte der großen

Kunstwerke kennt ihre Deszendenz aus den Quellen, ihre Gestaltung im Zeitalter des

Künstlers und die Periode ihres grundsätzlich ewigen Fortlebens bei den nachfolgenden

Generationen.«326 Die Übersetzung der Wörter eines Textes nun setzt Schale um Scha-

le, sodass auch dort, zwischen den einzelnen Schalen, ein Zwischenraum leer bleibt.

Eine derart schalenhafte Übersetzung ist nicht zu sehr an den Inhalt fest- oder in ihn

eingewachsen, sodass an den Stellen jener Leerräume wie zwischen den Bruchstücken

einer Ruine ein Durchscheinen möglich wird. Der Kommentar und die kommentie-

rende Übersetzung schmiegen sich gleich dem Königsmantel an, nur eine recht kleine

Bewegung des Körpers aber lässt ihn schwingen und gibt so einen, wenn auch nur kur-

zen, Blick auf das Nicht-Fassbare frei.

Die Tora ist der Urtext, der immer wieder gedeutet wird, der Talmud versammelt so-

wohl die Gesetze als auch ihre Interpretationen. Wären die Gesetze als Ergebnisse also

324 Anja Hallacker [1999]: Grundlagen der Übersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.): Über-

setzen, Übertragen, Überreden. Würzburg 1999, S. 30.

325 Rainer Maria Rilke [1924]:Mausoleum. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006, S. 827.

326 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Vom Schweigen des Guten

festgesetzt und eindeutig, würden sie als undurchdringbare Schalen die Frucht ver-

decken und ein Hinterfragen unmöglich machen. Sie stehen aber ganz im Gegenteil

gleich schon zusammen mit ihren möglichen, verschiedenen Deutungen und können so

durch ihre Fragmenthaftigkeit niemals ins Selbstverständliche gerinnen, bleiben ewig

als Fragliche bestehen. Jede neue Deutung entzieht sich einer klaren Antwort, stellt das

in Frage Stehende erneut in Frage, umweht das Innere nur und lässt es offen. Wie

wunderlich, ein Werk der Regelsetzung, das nicht Regeln setzt, sondern in Frage stellt,

das Möglichkeiten aufzählt, keine davon aber wählt, da dadurch die anderen unmög-

lich gemacht würden. Liest man darauf folgend die Gemara, die auch »Ergänzung«327

genannt wird, strömen unendliche Erweiterungen und Fragen einem entgegen, geht

das In-die-Frage-Stellen weiter seinen Weg:Was steht da eigentlich? Was könnte es be-

deuten? Die Gemara, die die Tora kommentiert und weiterträgt, ist offensichtlich kein

Band der Erklärungen einer Lehre, die leicht zu verstehen und nicht zu hinterfragen

sein soll – mehr noch: Sie stellt im eigenen Ausspruch schon in Frage. Eine Passage soll

hier als Beispiel dienen. Hier ist die Frage danach, was folgende Stelle bedeutet: »und

wenn die Sonne untergegangen, so ist er rein«328. Der Versuch einer Deutung lautet,

dass ein Zeichen für das Untergehen der Sonne das »Hervortreten der Sterne« sei, wor-

aus wiederum zu schließen sei, dass »der (völlige) Untergang der Sonne und (was heißt:

er ist rein?) das Reinsein des Tages zu verstehen ist«329. Kaum also ist die Deutung des

»Reinseins« ausgesprochen, wird sie auch schon wieder in Frage gestellt – was heißt:

er ist rein?

Lazarus Goldschmidt, dessen Übersetzung hier zugrunde liegt, leitet den Talmud

mit folgendenWorten ein: »Kein System, keine Melodie: ein Durcheinander von Lehren

und Belehrungen, Sprüchen und Sentenzen, Schnurren und Anekdoten. Neben einer

haarspaltigen Deduktion einer Fabel, eine harmlose Zote an eine Rechtsfrage anschlie-

ßend. Scholastische Hermeneutik und metaphysische Spekulation durcheinander, ge-

mengt der historische Bericht mit der Himmelskunde. Wie die Materie, so auch die

Sprache: ein Gewirr verschiedener Zungen, ein Jargon ohne Zügel.«330 Das Deuten der

Tora, das zunächst eine Lehre für die Lesenden bedeutet, vermag diese so am Ende

nicht zu belehren – wie es eindeutige und anwendbare Regeln wollten – sondern ver-

wandelt sie, indem es die Möglichkeit selbst entdeckt: denn in Ansehung dieses ewig

Auslegbaren liegt alsgleich ihre eigeneMöglichkeit, ihr eigener Neuanfang. Benjamin spricht

von der zerbrochenen Tradition als einer, die den Lernenden »kontinuierlich […] in den

Lehrenden verwandelt«331. Jeder Kommentar, jede Auslegung steht schon in einer Ge-

schichte, ist niemals Anfang oder Ende. »Wer sein Wissen als überliefertes begriffen

hat, in dem allein wird es überlieferbar, er wird in unerhörter Weise frei. […] Die Leh-

re ist wie ein wogendes Meer, für die Welle aber (wenn wir sie als Bild des Menschen

327 Der Babylonische Talmud (Band I). Hg. v. Jüdischen Verlag. Übers. v. Lazarus Goldschmidt. Frank-

furt a.M. 1996, S. 1. (Im Folgenden zitiert als: Der Babylonische Talmud.)

328 Ebenda, S. 2.

329 Ebenda.

330 Lazarus Goldschmidt [1930]: Vorwort. In: Der Babylonische Talmud, S. IX.

331 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gers-

hom Scholem und TheodorW. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 145. (Im Folgenden zitiert als:Walter

Benjamin: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Das Urteilen 233

nehmen) kommt alles darauf an, sich seiner Bewegung so hinzugeben, daß sie bis zum

Kamme wächst und überstürzt mit Schäumen. Diese ungeheure Freiheit des Überstur-

zes ist die Erziehung, im eigentlichen: der Unterricht, das Sichtbar- und Freiwerden

der Tradition, ihr Überstürzen aus lebendiger Fülle.«332

Dieses Bild muss zunächst verwundern: Die eigene Geschichte, die eigene Deutung der

Geschichte(n) innerhalb einer großen Geschichte zu denken – sie mit Arendt als Fä-

den in einer großen Erzählung zu verstehen – bedeutet hier nicht Beschränkung oder

Festsetzen: es bedeutet Freiheit, »Überstürzen aus lebendiger Fülle.« Arendt spricht von

dem »Netz der Beziehungen«, in das wir unseren Fäden schlagen. Auch dies aber setzt

nicht fest, es ist kein abschließendes Einsetzen, es ist der Anfang, der gemeinsame:

»Wir fangen etwas an«. Dieser Anfang bedeutet Freiheit, weil er nicht ein gemeinsa-

mes Hinarbeiten meint, einen Einsatz für ein berechenbares Ziel. Er bedeutet – weil er

gemeinsam ist, wie auch die einzelne Auslegung bei Benjamin – das Unkalkulierbare zu

beginnen, denn was die gemeinsame Deutung, die gemeinsame Geschichte sein mag,

ist nicht vorherzusehen, es ist ein Übersturz ins Leere: »Was daraus wird, wissen wir

nie. […] Das ist ein Wagnis. Und nun würde ich sagen, daß dieses Wagnis nur möglich

ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heißt, in einem – schwer genau zu fassenden,

aber grundsätzlichen – Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen. Anders könnte

man es nicht.«333

Übersetzung als Freilegung des Guten bedeutet also nicht, die eine sich verbergende

Wahrheit offenzulegen; vielmehr besteht sie in dem Versuch, das absolut Verschiede-

ne herauszuhören, das die Schrift dem Heute sagt. Aus diesem Grund halte ich ein

Zusammendenken von Arendt und Benjamin für so fruchtbar, denn hier öffnet sich

eine neue Perspektive auf das Verstehen-Wollen, das gemeinsame Bedenken und Ur-

teilen: Es geht nicht darum, eine endgültige, anwendbare Antwort zu finden, Andere

zu überzeugen, um sie in der eigenen Ansicht festzusetzen. Es geht um die Offenheit

der Deutung, die sehr wohl Wahrheit und Sinn im je Einzelnen vermutet und nicht zu

relativieren sucht, sie aber einzig aus den vielen Perspektiven heraus für erkennbar hält,

die zugleich immer an ihre Zeit gebunden bleiben, weil sie auf die Deutung der abso-

lut Verschiedenen angewiesen sind. In diesem Sinne bedarf es hier des Vertrauens und

nicht der Vernunft, der Freiheit und nicht der Gesetze. Es geht nicht um die eine Be-

deutung, sondern um die immer neuerliche Deutung, den immer neuen Versuch zu ver-

stehen. Ist es nicht diese Freiheit und Offenheit, die uns Fragen als drängend erkennen

und uns selbst als diejenigen ansprechen lässt, die fähig sind, sich diesem Übersturz

zu übergeben? Ist es nicht diese Offenheit der Frage, durch die ein politischer Raum,

ein Raum, in dem Menschenwelt denkbar wird, entstehen kann, weil wir uns weder

dem Fortschritt ausgeliefert sehen – anstatt ihn für uns zu nutzen – noch uns Sachver-

ständigen oder Maschinen unterlegen fühlen? Bei Arendt heißt es dementsprechend,

Verstehen sei »nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervorbringen; es

ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein«334. Benjamin spricht von einem

332 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917, S. 146.

333 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 72.

334 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Vom Schweigen des Guten

»Zusammenhang des Lebens«335, in den die Übersetzung dasjenige des Textes stellt,

das jetzt spricht, sodass etwas Neues sich »aus dem Geformten […] erheben [kann].«336

Es ist dies Menschliche, das Gute, das uns – offen fragend – Welt gründen lässt. Und

so liegt in Arendts Anrufung des absoluten Neuanfangs, in Benjamins Erzählung einer

reinen Sprache nicht Abwertung des Vorhandenen und Sehnsucht nach einem fernen

Paradies, sondern ein Hinweis auf den jederzeit möglichen Zwischen-Raum, der nichts

weiter bedarf als der offen(haltend)en Deutung.

335 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 10.

336 Ebenda S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. »Einen Leuchtturm aufstellen für verirrte Wanderer

in der Wüste.«1 Das Erzählen

Aber davon zu erzählen ist etwas anderes.

Erzählen ist so etwas Ähnliches wie Fragen.

Die Fledermaus wirft ihre Fragen gegen die

Wand. Aus dem Echo hört sie einen Raum.

Das ist es, was Erzähler können.

Alexander Kluge im Gespräch mit der Zeit

Das Gegebene zu deuten, ihm verstehen-wollend zu begegnen, bedeutet immer Ge-

fahr und Wagnis. Es bedeutet, einen Sprung zu wagen, der weder kontrollier- noch

voraussehbar ist. In diesem liegt alsdann die Möglichkeit des Neuen und Ungedach-

ten: die »ungeheure Freiheit des Übersturzes«. Erzählen bedeutet: eine Form suchen

für das Unformbare, bedeutet zugleich selbst deuten und Deutbares schaffen, Grund

schaffen, auf dem die Deutenden im Gespräch Welt erbauen können. Erzählen heißt

zugleich das absolut Neue ermöglichen und das Alte neu deuten, neue Zusammenhän-

ge herstellen, neue Gedankenwege betreten. Es bedeutet, durch die unaufhörlich deut-

bare Erzählung einen unbegrenzt offenen Raum schaffen, zugleich bedeutet es auch,

etwas unbestimmbar Festes schaffen, von dem ein Ausgang möglich wird. Und was in

schwankender Erscheinung schwebt/Befestigt mit dauernden Gedanken.2 Das Niedergeschrie-

bene verspricht so eine Art Dauerhaftigkeit, es bedeutet die Möglichkeit des Weiter-

und Neudenkens über die Dauer eines Menschenlebens hinaus.

Das Geschichtenerzählen ist allerdings keinesfalls auf ein Hergestelltes zu reduzie-

ren, das dann als etwas Abgeschlossenes zur Verfügung stünde. Die Geschichte ist ein

Versuch zu verstehen und bietet die Möglichkeit, immer wieder einen neuen Versuch

hinzuzufügen; in jeder Geschichte liegt die Möglichkeit eines Anfangs. So sagt Arendt

in ihrem Text zu Isak Dinesen: »Die Belohnung für das Geschichtenerzählen liegt dar-

1 Vgl. Alexander Kluge [2012]: Theorie der Erzählung. Frankfurter Poetikvorlesungen. Berlin (filmedition

suhrkamp) 2013.

2 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Vom Schweigen des Guten

in, etwas loslassen zu können.«3 Am Ende des Erzählens also liegt nicht Abschluss,

sondern Aufschluss: Öffnung hin zu denen, die zugehört haben und sich nun selbst in

die Erzählung einbringen. Isak Dinesen selbst schreibt in ihrem unvollendeten Roman

Albondocani von der sprechenden Stille, die einer Geschichte innewohnt: »Wenn der Er-

zähler der Geschichte gegenüber treu ist […], wird am Ende die Stille sprechen. Wurde

die Geschichte verraten, ist die Stille leer.«4 Dieses Erzählfragment trifft das paradoxe

Bild, das ich zu zeigen versuche: Die Stille, der Raum, den eine Geschichte eröffnet, ist

leer, wenn die Erzählerin sie als fertiges Produkt verkauft, wenn sie sie schließt, um

über sie als Abgeschlossene verfügen zu können. Dieser Raum also ist leer, weil er sich

den Deutungen verschließt, weil seine Verschlossenheit einWeitertragen und Auslegen

verhindert. Bleibt sie aber offen und sich selbst treu, indem sie sich als sie selbst den

immer neuenDeutungen aussetzt, kann sie durch jedes neue Verstehenweiterwachsen,

sich der ungeheuren Freiheit des Übersturzes hingeben und die unzählbaren Stimmen

vernehmen, die aus ihrer Stille sprechen. Im Erzählen wie im Deuten des Erzählten

zeigt sich etwas Einzelnes: die Einzelheit derjenigen, die spricht und desjenigen, das

sich dort ausspricht. Im uneindeutigen Sprechen einer Erzählung erscheint etwas, das

durch ein endgültiges Benennen zwangsläufig verdeckt würde, denn es zeigt sich dort

das gerade nicht Allgemeine: »Es ist wahr: Das Geschichtenerzählen enthüllt den Sinn,

ohne den Fehler zu begehen, ihn zu benennen; es führt zu Übereinstimmung und Ver-

söhnung mit den Dingen, wie sie wirklich sind, und vielleicht können wir ihm sogar

zutrauen, implizit jenes letzte Wort zu enthalten, das wir am Tag des Jüngsten Gerichts

erwarten.«5

3 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen (1885-1962). Übers. v. Meinhard Büning. In: dies.: Menschen in

finsteren Zeiten. München 2001, S. 109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Isak Dinesen.)

4 Isak Dinesen: Albondocani. In: The Paris Review (Autumn). New York 1956, S. 59; zitiert nach: Han-

nah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S. 109f.

5 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 237

6.1 »Verstecke sind unzählige, Rettung nur eine.«6 Die Kunst, Geschichten
zu erzählen

Dies ist nun alles und ist nicht genug/Doch

sagt es euch vielleicht, ich bin noch da/Dem

gleich ich, der den Backstein mit sich trug/

Der Welt zu zeigen, wie sein Haus aussah.

Bertolt Brecht: Dies ist nun alles und ist nicht

genug

In diesem Teil möchte ich zunächst Walter Benjamins Betrachtungen zum Erzählen

vorstellen, um mich von dort aus dann Arendts Verständnis zu nähern. Zwischen der

Veröffentlichung der Texte, denen sich das letzte Kapitel gewidmet hat, und dem, der

hier nun in den Blick genommen wird, liegen über zehn Jahre. Die Schriften zur Spra-

che stammen alle aus den 20er Jahren, den Erzähler-Aufsatz, um den es im Folgenden

gehen wird, schrieb Benjamin 19367. Benjamin-Forscher sprechen von einem Bruch in

dessen Denken um 19248, also in genau der Zwischenzeit, um die sich die Schriften

spannen. In seinem Text über das Erzählen sind die Veränderungen deutlich zu hö-

ren: die nun in fremdem Licht erscheinende Welt steht in der Wandlung, die großen

Umbrüche und der Verlust von Tradition lassen den Ruf nach Festem und Sicherem

laut werden. Um einen Platz in der Welt zu finden, suchen die Menschen nun nicht

mehr nach gemeinsamen Erfahrungen, sondern nach dem vereinzelten Erlebnis, das

Vergleich und so ein – wenn auch nur scheinbares – Gleichsein ermöglichen soll.

Benjamin versteht das Weitertragen und Wiederholen von Erfahrungen als ein Tä-

tigsein, das sich solchemVerallgemeinern undGleichmachen entgegenstellt; sieht diese

aber aus der Welt schwinden: »Warum es mit der Kunst, Geschichten zu erzählen, zu

Ende geht – diese Frage war mir schon oft gekommen, wenn ich mit anderen Eingela-

denen einen Abend lang um einen Tisch gesessen und mich gelangweilt hatte.«9 Ben-

jamin verfasste diesen Text in einer Zeit, die schon gezeichnet war von den Spuren des

vergangenenWeltkriegs, die zugleich aber bereits durchdrungen war von der Angst vor

einem sich nähernden. Im Trauerspielbuch spricht er von den »Visionen des Vernich-

tungsrausches, in welchen alles Irdische zum Trümmerfeld zusammenstürzt«10. Sind

solche Zeiten überstanden, will das Bedürfnis nach Sicherheit gestillt werden und da

die Tradition sich brüchig zeigte, mussten andere Halterungen her. Die Erzählung aber

bringt keinen Halt, keine Abgeschlossenheit oder Kontrollierbarkeit mit sich: Sie ist in

6 Franz Kafka [1917-18]:OktavheftG. In: ders.: BeimBauder chinesischenMauer und andere Schriften

aus dem Nachlaß. Frankfurt a.M. 2008, S. 174.

7 Detlef Schöttker [2011]: Der Erzähler. Betrachtungen zumWerk Nikolai Lesskows. In: Burkhardt Lind-

ner (Hg.): Benjamin-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 557.

8 Bernd Witte spricht von einem Umschwung vom Sprachmystiker zum Materialisten. (Vgl. Bernd

Witte [1985]:Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 65.)

9 Walter Benjamin [1932]: Das Taschentuch. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/2: Kleine Prosa. Bau-

delaire Übertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 741.

10 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 405.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Vom Schweigen des Guten

ihrem Erzählen offen, bietet einen möglichen Gedankenweg an, ist aber auf die Zuhö-

renden, auf Deutung und Auslegung angewiesen: »Der Erzähler – so vertraut uns der

Name klingt – ist uns in seiner lebendigen Wirksamkeit keineswegs durchaus gegen-

wärtig. Er ist uns etwas bereits Entferntes und weiter noch sich Entfernendes.«11 Diese

Entfernung gilt es aber nicht etwa auszumerzen, vielmehr ist sie noch weiter zu ver-

größern. »Aus einer gewissen Entfernung betrachtet gewinnen die großen, einfachen

Züge, die den Erzähler ausmachen, in ihm die Oberhand. Besser gesagt, sie treten an

ihm in Erscheinung wie in einem Felsen für den Beschauer, der den rechten Abstand

hat und den richtigen Blickwinkel, ein Menschenhaupt oder ein Tierleib erscheinen

mag.«12 Dasjenige also, durch das die Erzählerin sich unterscheidet und hervorhebt,

ihre Gesichtszüge, bleiben unerkannt, jene Züge, die absolut verschieden sind, erschei-

nen zuallererst aus der Entfernung, liegen vielleicht mehr im Klang ihrer Stimme als

in ihrer Erscheinung: Das Wesentliche ist vielmehr als ihr Körper das von ihr Erzählte

selbst. Entfernen besagt ein Verschwindenmachen der Ferne, das heißt der Entferntheit von etwas,

Näherung.13

Warum nun überfiel Benjamin zuweilen die Langeweile, wenn er zusammen mit ande-

ren zu Abend aß? Warum war niemand mehr des Erzählens fähig? Die Hauptursache

für diesen Verlust der Erzählkunst sieht Benjamin darin, dass das Vermögen, »Erfah-

rungen auszutauschen«14, abhandenkomme. Es geht hier nicht etwa darum, dass die

Menschen nicht mehr die richtigen Wörter fänden, um eine unterhaltsame Geschich-

te gestalten zu können. Vielmehr ist die Erfahrung selbst, von der es zu erzählen gilt,

nicht mehr erzählbar. Die Erfahrung hat sich in unaustauschbare Erfahrung verwan-

delt, unaustauschbar deshalb, weil jene Erfahrungen des Vernichtungsrausches und

der Trümmerfelder nicht mehr »mitteilbar«15 sind, weil es nicht mehr möglich ist, sie

mündlich – »vom Mund zum Ohr«16 – weiterzugeben, sie zu erzählen. Die Menschen,

die aus dem Ersten Weltkrieg zurückkehrten, kamen »verstummt aus dem Felde«, sie

waren nicht reicher, sondern »ärmer an mitteilbarer Erfahrung«, obwohl sie doch »ei-

ne der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte«17 gemacht hatten. Auch wenn

dieser Krieg die darauffolgenden Generationen ganz erfüllen, ihnen Identität stiften

11 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: ders.: Gesam-

melte Schriften II/2: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 438. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Erzähler.)

12 Ebenda, S. 438.

Arendt schreibt von dem Helden, »um den die Geschichte sich bildet und von dem sie berichtet,

[er sei] uns schließlich vertrauter, als es die Verfasser der berühmtesten und geschichtlich wirk-

samsten Werke je werden können, wenn wir nichts von ihnen kennen als das Werk ihrer Hände«.

(Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226f.)

13 Martin Heidegger [1926]: Sein und Zeit. Tübingen 2006, S. 105.

14 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 439.

15 Ebenda.

Vgl. auch: Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1:

Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 214. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung und Armut.)

16 Ebenda.

17 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 239

und als ein Gemeinsames erscheinen sollte, war es doch keine Erfahrung, sondern ein

Äußerliches, das sie vielmehr zu einem Körper goss, in dem sie sich sprachlos aufhiel-

ten, einmündig von diesem Einen zu sprechen. »Was sich dann zehn Jahre danach in

der Flut der Kriegsbücher ergossen hat, war alles andere als Erfahrung, die vom Mund

zum Ohr strömt. […] [N]ie sind Erfahrungen gründlicher Lügen gestraft worden als die

strategischen durch die Stellungskriege, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die

körperlichen durch den Hunger, die sittlichen durch die Machthaber.«18 Da es für jene

Erfahrungen keine Worte gab, da keinem davon erzählt werden konnte und keiner dar-

aus lernen sollte, musste eine neue Stummheit zwischen die Menschen treten: »Eine

Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war, stand unter freiem

Himmel in einer Landschaft, in der nichts unverändert geblieben war als dieWolken«19.

Auch Hannah Arendt sieht hier den Bruch der Tradition bereits vorgezeichnet, wenn

auch nicht vollzogen: solange es noch eine gemeinsame Erinnerung gab, bestand auch

noch die Möglichkeit der Wiederaufnahme: »Traditionsbruch: Eigentlich, d.h. in die-

sem Fall römisch gedacht, der Bruch in der Nachfolge, ›successio‹, der Generationen,

die voneinander das Überlieferte empfingen und es weitergaben und sich so gleich-

sam durch die Jahrtausende, in chronologischer Reihenfolge, an der Hand hielten. Der

Bruch war vorgezeichnet im Generationsbruch nach dem Ersten Weltkrieg, aber nicht

vollzogen, insofern das Bewusstsein des Bruches noch das Gedächtnis an die Tradition

voraussetzte und den Bruch prinzipiell reparabel machte. Der Bruch erfolgte erst nach

dem Zweiten Weltkrieg, als er als Bruch gar nicht mehr notiert wurde.«20

Nicht nur verweigerten sich diese neuen Erfahrungen der Erzählung, auch jene al-

ten Erfahrungen, die seit jeher von Generation zu Generation weitergetragen worden

waren, schienen nun nicht mehr mit der Wirklichkeit vereinbar. »Nichts Ewiges im

Menschen bleibt, sieht man näher zu, so absolut und unbedingt wie es zuerst sich an-

läßt. Wie zart ist nicht das Netz gewoben, in welchem diese wunderbare Gabe, das Er-

zählen, ruht und wie löst es nicht unauffällig aber unwiderruflich sich aller Ecken und

Enden. Und gerade weil Geschichtenerzählen so ganz von Ewigkeit zu Ewigkeit unter

Menschen sich zu ereignen schien, ist es in diesen Jahrzehnten, die es am schärfsten

mit den Ewigkeitswerten aufnehmen, am allermeisten gefährdet. Es ist neuer Weisheit

zu leer und vor allem alter zu voll.«21 Es sind die blitzartigen Fortschritte der Technik

und die damit einhergehenden Veränderungen in der Kultur der Gewalt, es sind die

Schrecken des totalen, industrialisierten, modernen Krieges, die zusehends jede Beru-

fung auf Erfahrung unsinnig und veraltet klingen lassen. Da keine Weiterentwicklung

des bereits Erbauten und Erlernten stattfindet, sondern sich etwas Neuartiges, Unver-

wandtes formiert, vermag keine tradierte Erfahrung hier noch Rat zu geben. Durch

diese Ratlosigkeit scheint der einzige Ausweg in die eine Richtung zu führen: die fort-

schrittliche, die nichtmehr fragt, sondern immerzuweitermacht. »Der Begriff des Fort-

18 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut.

19 Ebenda.

20 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 300.

21 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1285.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Vom Schweigen des Guten

schritts ist in der Idee der Katastrophe zu fundieren. Daß es ›so weiter‹ geht, ist die

Katastrophe. Sie ist nicht das jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene.«22

Dieses fraglose Immer-so-weiter-Machen liegt imWesenmodernerWissenschaften, es

war schon davon die Rede. Zugleich ist ihr Weitermachen ein logisches Schlussfolgern,

das des Denkens und der Sprache nicht mehr bedarf. Arendt schreibt in Vita activa: »Es

zeigt sich nämlich, daß die Wahrheiten des modernen wissenschaftlichen Weltbilds,

die mathematisch beweisbar und technisch demonstrierbar sind, sich auf keine Wei-

se mehr sprachlich oder gedanklich darstellen lassen.«23 Über solchen Fortschritt lässt

sich nicht reden, ihm ist gedanklich nicht zu begegnen. Entschlössen dieMenschen sich

dazu – so heißt es weiter – sich »dem gegenwärtigen Stand der Wissenschaften anzu-

passen, so bliebe uns nichts anderes übrig, als auf das Sprechen überhaupt zu verzich-

ten. Denn die Wissenschaften reden heute in einer mathematischen Symbolsprache,

die ursprünglich nur als Abkürzung für Gesprochenes gemeint war, sich aber hiervon

längst emanzipiert hat und aus Formeln besteht, die sich auf keineWeise zurück in Ge-

sprochenes verwandeln lassen. Die Wissenschaftler leben also bereits in einer sprach-

losenWelt, aus der sie quaWissenschaftler nicht mehr herausfinden.«24 Ob dieserWeg

der Anpassung nun beschritten werden solle, könnten die Wissenschaften selbst nicht

beantworten, weil es in ihrem Wesen liege, »jeden einmal eingeschlagenen Weg bis an

sein Ende zu verfolgen.«25 Durch diese Entwicklungen aber trete eine neue Frage in

den menschlichen Raum, die bereits angeführte »politische Frage ersten Ranges«, und

zwar: »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-

nischen Fähigkeiten in dieser Richtung zu bestätigen wünschen«26.

Siegt die Angst, die die Sprachlosigkeit mit sich bringt und die Unsicherheit, die

durch den Verlust von vertrauenswürdiger Tradition überfällt, scheint ein gangbarer

Weg der Rückzug in sich selbst und das Vertrauen in das einzig Kontrollierbare: die

je eigenen Bedürfnisse. In diesem Zusammenhang steht Arendts bereits angeführte

Trennung von Bewusstsein und Gedächtnis, wonach das Bewusstsein an die eigene Be-

dürftigkeit bindet, das Gedächtnis hingegen dieWeitergabe von Erfahrungen und auch

eigene Erfahrung ermöglicht, die auf Gemeinsamem fußt. Es kann – so schreibt sie im

Denktagebuch – »Verschwundenes realisieren […]. Dadurch wird auf einmal das ganze

Menschengeschlecht, solange es überhaupt existiert, zum Bleibendsten, das wir ken-

nen, gleichsam der Hort des Seins, in das sich alles retten kann.«27 Das Bewusstsein

hingegen sei »sprunghaft und ohne Kontinuität«28, in seiner Konzentration auf das Ei-

gene und seiner Abgeschlossenheit schneidet es den Umgang der Menschen mit der

22 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus (Zen-

tralpark). In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann

Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 683. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Charles

Baudelaire.) [Hervorhebung der Autorin.]

23 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

24 Ebenda, S. 11.

25 Ebenda, S. 10.

26 Ebenda.

27 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 104.

28 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 241

Welt ab und ist so Zeichen für das Gefangensein in sich selbst.29 Was er tat, tat er mit

Bewußtsein und doch zwang ihn ein innerlicher Instinkt. Wenn er allein war, war es ihm so ent-

setzlich einsam, daß er beständig laut mit sich redete, rief, und dann erschrak er wieder und es

war ihm, als hätte eine fremde Stimme mit ihm gesprochen.30 Dieses Bewusstsein gemahnt

seiner Form nach an die jüngsten Errungenschaften der Technisierung derWelt, an das

Digitale: Auch dieses ist sprunghaft und ohne Geschichte, es besteht in seinen diskre-

tenWerten abseits derWelt, springt hin und her zwischen nurmehr zwei Symbolen, die

nicht nur als fern von Sprache, sondern geradezu als ihr Gegenteil zu betrachten sind.

Sie brechen jede Kontinuität ab in ihrem Springen, beginnen aber niemals das Neue,

sondern wiederholen beständig nur das Immer-Gleiche – immerzu von vorn. Könnte

es also sein, dass wir uns in diesem Sinne an die technische Entwicklung anzugleichen

versuchen?

Thomas Elsaesser geht der Frage nach, in welchem Zusammenhang die Weise, wie wir

Geschichte(n) verstehen, mit den uns zur Verfügung stehenden Mitteln und den Her-

ausforderungen der jeweiligen Zeit stehen: »Es hätte ohne die Erfindung des mecha-

nischen Zeitmessers niemals einen Begriff von Gott als Uhrmacher gegeben und auch

Descartes hätte dieWelt nicht in res cogitans und res extensa aufteilen können, wäre nicht

das Teleskop erfunden worden.«31 Dementsprechend fragt er, inwiefern nicht auch die

von uns für selbstverständlich gehaltene Weise, Geschichte(n) zu erzählen – als eine

Kette von Ursachen und Wirkungen – in einem solchen Zusammenhang stehe und ob

diese Weise unserer Zeit womöglich nicht mehr angemessen sei.32 Er folgert so zu-

nächst, dass »ein BruchmitMonokausalität somit wie ein Befreiungsschlag [erscheinen

muss], der die Zufälligkeit menschlicher Angelegenheiten und Handlungen mit ihren

unvorhersehbaren Konsequenzen angemessener berücksichtigt«33. Arendt spricht da-

von, dass »Neuheit […] der Bereich des Historikers [sei]«, da dieser »Ereignisse behan-

delt, die immer nur einmal vorkommen. An dieser Neuheit kann manipuliert werden,

wenn der Historiker auf Kausalität besteht und sich anmaßt, ein Ereignis durch eine

auf es hinführende Kausalkette erklären zu können. Dann steht er in der Tat als der

›rückwärts gerichtete Prophet‹ da, und was ihn von denjenigen, die über die Gaben

echter Prophetie verfügen, trennt, scheinen lediglich die beklagenswerten Grenzen des

menschlichen Hirns zu sein, das unglücklicherweise nicht alle zur gleichen Zeit wirksa-

menGründe aufnehmen und korrektmiteinander verbinden kann.«34 Natürlich spricht

für Arendt keinesfalls die Zufälligkeit gegen eine solche Geschichtsauffassung – Hand-

lungen sind gerade nicht zufällig –, sondern die Unvorhersehbarkeit, die darin liegt,

29 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 104..

30 Georg Büchner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Bücher. Münchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pörn-

bacher et al. München 1988, S. 155.

31 Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces. Contingency as Our New Causality. In: Gundolf

S. Freyermuth/Lisa Gotto (Hg.): Clash of Realities 2015/16: On the Art, Technology and Theory of

Digital Games. Bielefeld 2017, S. 69. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Elsaesser: Cinema and Game

Spaces.)

32 Ebenda, S. 68.

33 Ebenda, S. 69.

34 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Vom Schweigen des Guten

dass es Handeln nur in Gemeinschaft geben kann und dessen Folgen so nicht berechen-

bar sind – nicht berechenbar sein dürfen, um der Freiheit willen.

Der Grund, auf dem unser kausales Denken beruht, liegt nach Elsaesser in der

Schrift: Unsere Geschichtsschreibung besteht demnach aus »chronologischen Narrati-

ven«35, da sie als kausal Gedachte immer weiter und in nur eine Richtung verläuft. In die-

sem Zusammenhang möchte ich an Benjamins Betonung der Zwischenzeile erinnern:

Wahrheit findet sich ihm zufolge gerade dort, wo die Schrift nicht in eine Richtung

eilt, sondern innehält und horcht. Ich habe bereits auf den Aufbau seiner eigenen Texte

verwiesen, in denen auffällig viele Leerzeilen zu finden sind. Diese scheinen zum einen

ein Abbrechen und Auf-hören heraufzubeschwören, zum anderen auch Verknüpfungen

zwischen den bereits vergangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also auf

ihre eigene Diskontinuität und Richtungslosigkeit hinzudeuten. In dieser Weise ist der

Eingleisigkeit, die im Schriftbild liegt, entgegengedacht, ohne diesem als solchem eine

Absage zu erteilen. In diesem Sinne könnte die Schrift unserer Zeit angemessen sein;

allerdings müsste sie aus ihrer Form gebrochen und als eine gedacht werden, die im-

mer wieder anders ausgelegt und verstanden werden kann. Nur so wäre dem Sinn des

Einzelnen näherzukommen; denn – wie Arendt an der eben begonnenen Stelle fort-

fährt – dieser lasse nicht nur »immer jede Zahl vergangener ›Gründe‹, die wir ihm

zuschreiben mögen, hinter sich […]; sondern diese Vergangenheit selbst entsteht über-

haupt erst mit dem Ereignis. Nur wenn etwas Unwiderrufliches passiert ist, können

wir versuchen, seine Geschichte nach rückwärts zu verfolgen. Das Ereignis erhellt eine

eigene Vergangenheit, niemals kann es aus ihr abgeleitet werden.«36 Im gemeinsamen

Weiterdenken, Zusammensetzen, Deuten dieser Fragmente dann könnte sich Welt in

Arendts Sinne formieren, in der die Vereinzelten als Einzelne – als Absolute – zugleich

aber als Menschen – als Verschiedene – in Erscheinung träten.

Die durch Krieg und Fortschritt auseinandergetriebenen Menschen, von denen Benja-

min 1933 in Erfahrung und Armut erzählt, sind nicht mehr verbunden durch die Weiter-

gabe von Erfahrung. Da sie nicht mehr vom Gegebenen zu erzählen vermögen, fliehen

sie aus der Gemeinschaft in den Innenraum und verharren dort in innerer Gemütlich-

keit.37 Arendt handelt von eben diesem Phänomen – der Flucht aus dem gemeinsamen

Raum ins Private –wenn sie auch von den Folgen des nächsten großen Krieges schreibt.

Interessant ist hier nicht das Phänomen, dass Kriege die Menschen in ihre eigenen vier

Wände treiben, da sie sich nach Sicherheit und Geborgenheit sehnen. Bemerkenswert

ist, dass im heutigen 21. Jahrhundert, in einer Zeit und einer Kultur, die seit nunmehr

fast hundert Jahren keinen Krieg mehr erlebt hat, der Rückzug in Eigentum, Privatheit

und einzelnes Erleben kaum einen Abbruch erfahren hat – vielmehr ist all dies in einer

Weise zur Normalität geworden, die weder Benjamin noch Arendt haben erahnen kön-

nen. Die durch die unüberschaubaren Entwicklungen der sowohl auf dem Feld als auch

in der Heimat und später dann durch den Totalitarismus Vereinzelten nehmen fortan

35 Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces, S. 68.

36 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 122. [Hervorhebung der Autorin.]

37 Vgl. Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 243

einen großen Raum ein und verdrängen so die gemeinsamen, erzählbaren Geschich-

ten und mit ihnen auch die menschliche Welt. Die Erfahrung der Gemeinschaft wird

ersetzt durch das Erlebnis der Einzelnen, das ihnen als Einzelnen Bedeutung verleiht

und sie zu Besonderen macht, anstatt sie mit Anderen zu verbinden – der Vergleich,

das Besser-Werden erhebt sich so auf seinen Platz. Die Frage richtet sich nicht mehr an

die Erzählung und fragt: Was heißt das? oder auch: Ist das gut?, sondern nur noch an

das Eigene und fragt: Geht es besser? oder vielmehr: Wie kann ich es besser machen? Die

Erfahrung, die durch die gemeinsame Menschengeschichte trägt und nur in ihrer Wei-

tergabe lebendig bleibt,wird nun ersetzt durch das Zähl- undMessbare; Arendt schreibt

in ihren Gedanken zu Lessing: »Man könnte wohl sagen, daß die lebendige Menschheit

eines Menschen in dem Maße abnimmt, in dem er auf das Denken verzichtet und sich

den Resultaten, den bekannten oder auch unbekannten Wahrheiten anvertraut und sie

ausspielt, als seien sie Münzen,mit denen man alle Erfahrungen begleichen kann. Aber

mit der Welt steht es gerade umgekehrt.«38

Denn Welt ist nur durch gemeinsames Erfahren gegründet, vereinzelte Erlebnisse

hingegen stehen dem »lebendigen Menschsein« entgegen, da sie gerade nicht auf den

einzelnen Gedanken, sondern immer nur auf das Allgemeine gerichtet sind; Benjamin

nennt dies barbarisch – unmenschlich: »Diese Erfahrungsarmut ist Armut nicht nur

an privaten sondern an Menschheitserfahrungen überhaupt. Und damit eine Art von

neuem Barbarentum.«39 Die menschliche Geschichte wäre dann eine, in der die Erfah-

rungen der Einzelnen Aufnahme fänden – ins Große gehoben und so für eine Weiter-

und Wiedergabe bereitet. So könnte sie niemals als Schmuck der Erzählerin dienen,

vielmehr bildete das Erzählte den Ort, von dem aus die Geschichte und ihre Stimmge-

berin sich auf den Weg machten. Der Vereinzelten aber ist es weder erlaubt, sie selbst

zu sein, noch kann sie sich in die Erzählung ein-finden: Sie ist zugleich durch ihre All-

gemeinheit von ihrer absoluten Verschiedenheit abgeschnitten und durch ihre Verein-

zelung von der Gemeinschaft. Erzählen aber heißt öffnen, andere Deutungen zulassen

und verstehen; es bedeutet die Einsicht, dass es Erzählung nur in Gemeinschaft, Ge-

meinschaft aber auch nur in gemeinsamen Geschichten geben kann. Hierin liegt die

Möglichkeit des Guten, das immer die Anderen und die andere Möglichkeit, die andere

Auslegung mitbedenkt; als jene Kraft, die gegen dasjenige wirkt, was Arendt das Böse

nennt: den »Unwillen, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«40.

Der Verlust der großen Erzählung ist Teil einer Individualisierung, die bereits in

der Renaissance ihren Anfang genommen hatte und mit der Mathematisierung der

Welt einherging. Diese Berechenbarkeit alles Weltlichen, die dort ihren Ausgang nahm,

scheint heute welt-umfassend – ist sie doch durch die Digitalisierung in fast alle Lebens-

bereiche eingedrungen. Die Vereinzelten, von denen Benjamin und Arendt handeln,

schließen sich nicht nur in ihre privaten Erlebnisse ein, sondern wandeln zugleich ih-

ren Lebensraum, ziehen sich aus dem gemeinsamen Bereich zurück in den individuel-

len Innenraum: das Eigenheim. Eigener Besitz und persönliches Erlebnis scheinen nun

wertvoller als Erfahrung geworden, denn es sei nicht so – schreibt Benjamin 1933 – »als

38 Hannah Arendt [1959]: Gedanken zu Lessing.München 1960, S. 17f.

39 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

40 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Vom Schweigen des Guten

ob die Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen sich von Erfah-

rungen freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie ihre Armut, die

äußere und schließlich auch die innere, so rein und deutlich zur Geltung bringen kön-

nen, daß etwas Anständiges dabei herauskommt. […] Sie haben das alles ›gefressen‹,

›die Kultur‹ und den ›Menschen‹ und sie sind übersatt daran geworden und müde.«41

Er beschreibt einen solchen Innenraum wie einen Schrein, in dem sich alles wertvoll

Gesammelte anbeten lässt: »[H]ier ist kein Fleck, auf dem nicht der Bewohner seine

Spur schon hinterlassen hätte: auf den Gesimsen durch Nippessachen, auf dem Pols-

tersessel durch Deckchen, auf den Fenstern durch Transparente, vor dem Kamin durch

den Ofenschirm.«42

Der Rückzug in den eigenen Raum, das eigene Erlebnis, zeigt so den Wunsch, dass

da niemand mehr ist, der hinein-redet. Denn wenn die Möglichkeit, in der gemeinsa-

menWelt als Einzelne in Erscheinung zu treten und so frei zu sein, verstellt ist oder – als

Unberechenbare – zu gefährlich erscheint, sollen doch wenigstens das individuelle Er-

leben und der Lebensraum frei gestaltbar sein. Die Ersetzung des gemeinsamen durch

den privaten Raum ist heute in erheblicherWeise fortgeschritten und dies auf eine sehr

trügerische Weise; so ist das »zarte Netz, in dem das Erzählen ruht«43, abgelöst durch

ein den ganzen Globus umspannendes Netzwerk, das ›aller Welt‹ Möglichkeiten zu Ver-

sammlung und Austausch bietet. Was durchlässig und in verschiedenste Richtungen

ausgedehnt zu sein scheint, ist aber vielmehr das Gegenteil: scheinbar luftig und nur

durch dünnste Fäden verbunden finden sich vereinzelnde Echokammern, in denen bloß

die eigene Meinung wiederholt wird. In dieser Weise versteinert die marktwirtschaft-

liche Algorithmisierung das bloß noch Verschiedene innerhalb des Ähnlichen, erweckt

aber den Schein – vermarktet sich gar damit –, schier unendliche Vielfalt abzubilden.

Den Prozess der Vereinzelung, dem sowohl Arendt als auch Benjamin eine große Bedeu-

tung beimessen, verbinden beide mit der Entstehung eines Individualismus, der sich

unter anderem im »Aufkommen des Romans in der Neuzeit« zeigt. Dieser ist aus zwei

Gründen als die Gegenfigur der Erzählung zu begreifen: Sowohl nämlich durch seinen

Inhalt als auch durch seine Form, »sein wesentliches Angewiesensein auf das Buch«44.

An dieser Stelle scheint mir ein weiterer Verweis auf Elsaesser fruchtbar, denn hier fin-

det sich ein Hinweis auf die Veränderung menschlicher Mittel, die einen Einfluss auf

das Selbstverständnis nimmt: die Möglichkeit des Buchdrucks, die das Einzelne ana-

log – und mit der Möglichkeit unendlicher Vervielfältigung – reproduzierbar macht

und dieses so in Frage stellt. Die mündlich weitergegebene Erzählung, die als einzelne

durch ihre Form-losigkeit absolut wandel- und deutbar war, wird abgelöst durch die ge-

druckten und in Form gepressten Buch-staben, die ver-einzelt die eine, kausal erzählte

Geschichte wiedergeben. Der Buchdruck mit seinen verschiebbaren Lettern kann in

41 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 218.

42 Ebenda, S. 217.

43 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1285.

44 Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 442.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 245

diesem Sinne als erster Schritt hin zu einer modernen Fragmentierung und Verähnli-

chung verstanden werden, der eine »Gedächtniskunst, die Geschichte als Mythen, Al-

legorien, Memoiren, Sagen und Chroniken erzählt – die alle meist nicht-linear wirken

oder sogar als offene Formen begriffen werden«45 – ablöst. Eine Geschichtsschreibung,

die auf diesem Weg genau festgehalten und in aufeinanderfolgenden Abläufen darge-

stellt und erklärt werden kann, folgt in gewissem Sinne dann einem Nutzen, sie setzt

fest und macht haltbar, will nicht mehr vage bleiben, sondern Fakten schaffen. Dies

zeigt sich uns heute in einer Form, die vielleicht nur noch Form ist, die sich ihres eige-

nen Inhaltes völlig entledigt hat: Elsaesser geht davon aus, dass moderne »Geschichts-

begriffe, die genaueste Berichte davon zu geben imstande waren, was, wie und warum

passiert war (oder wer wem etwas angetan hatte, wann, wo und warum) heute imWett-

bewerb stehen mit Wahrscheinlichkeitsrechnungen, für die alles Vergangene vorrangig

eine Ansammlung von Daten ist, die nützlich auf wiederkehrende Muster hin unter-

sucht werden kann, welche wiederum sortiert und angehäuft werden, um aus ihnen

wahrscheinliche Folgen berechnen zu können.«46 Diese Weise, mit der Vergangenheit

umzugehen, sucht nur noch nach Verwertbarkeit und verschließt sich menschlicher

Auslegung vollkommen: Sie sortiert sie folglich danach, welchem Zweck sie dienen soll,

erstellt Muster, die Neues von vornherein ausschließen; die Frage, ob ihr überhaupt ein

Nutzen abgerungen werden soll, stellt sich nicht mehr.

Der Roman zeichnet sich dadurch aus, »daß er aus mündlicher Tradition weder

kommt noch in sie eingeht«47, er berichtet von der abgeschlossenen und abgedichteten

Geschichte der Vereinzelten, die nicht durch Deutbarkeit, sondern durch Vergleich-

barkeit gekennzeichnet ist. Arendt nennt ihn »die Kunstform der Gesellschaft«48 und

spricht von der Passivität, in die der »Leser [durch die] Tradition des Romans erzo-

gen und gebildet wurde, und dessen einzige Aktivität in der Identifikation mit einer

der Romanfiguren besteht«. Auch hätte hier der »neugierige Leser« Zuflucht gesucht,

»der aus Enttäuschung über sein eigenes Leben Umschau hält nach einer Ersatzwelt,

in der Dinge geschehen, die in seinem Leben durchaus nicht vorkommen wollen«49. In

der modernen Gesellschaft – so schreibt sie 1951 – sei der Zufall »zum letzten Maßstab

über Sinn und Sinnlosigkeit des eigenen Lebens« erhoben worden und so »entsteht der

bürgerliche Schicksalsbegriff, der im Roman zu der eigentlichen Kunstform der Gesell-

schaft wird […]. Zu seinem Wesen gehört, daß er nur Schicksale zu erzählen weiß und

so das Drama ersetzt, das in einer Welt ohne Handeln, in der nämlich der Handelnde

sich immer schon der Notwendigkeit unterworfen oder vomZufall profitiert hat, seinen

Nährboden verlor. Der Roman dagegen, für den seit Balzac selbst die Leidenschaften,

von Tugend und Laster entleert, sich als Schicksale von außen präsentieren, konnte

45 Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces, S. 69f. [Übersetzung der Autorin.]

46 Ebenda, S. 70. [Übersetzung der Autorin.]

47 Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 443.

48 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 191.

49 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Band III: Sechs Essays/Die

verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019, S. 107. (Im Folgenden zitiert als: Han-

nah Arendt: Franz Kafka.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Vom Schweigen des Guten

jene sentimentale Verliebtheit in das eigene Schicksal lehren.«50 Diese Selbstverliebt-

heit aber zeuge, so heißt es bei Benjamin, von Vereinsamung – »die Geburtskammer

des Romans ist das Individuum in seiner Einsamkeit« – und bekunde »die tiefe Ratlo-

sigkeit des Lebenden«51. Die Romancière beschreibt nur, was sie sieht, setzt die Dinge

in Begriffe, wirft Netze aus. Sie schreibt weder über Einzelnes noch als Einzelne. Die

Geschichte dreht sich um das eine, vergleichbare Schicksal der Hauptfigur, lässt we-

der andere Auslegung zu noch deutet sie selbst – sie ist, was sie ist. Benjamin sagt in

diesem Sinne – Arendts Ausführungen sehr verwandt: »Endlich ist, was wir zu hören

bekommen, meist zu sehr mit der Eitelkeit des Erzählers verbunden, so sehr auf die

Pointe abgestellt, die im Schlußeffekt den Erzähler beleuchtet, der früher höchstens im

Lichtkreis der Lampe saß, wenn seine Stimme nicht gar aus dem Halbdunkel tauch-

te.«52

Benjamin beschreibt in seiner Schrift den Verlust der absolut Verschiedenen

Arendts, den Verlust eines Erzählers, der weder sich noch die Dinge der Welt in den

Vergleich setzt, der nicht erzählt, um sich besser zu machen, um durch die Suche

nach Ähnlichkeiten und den daraus resultierenden Vergleich das Bessere des Eigenen

aufzuzeigen. So heißt es in Benjamins Berliner Kindheit: »Beizeiten lernte ich es, in die

Worte, die eigentlich Wolken waren, mich zu mummen. Die Gabe, Ähnlichkeiten zu

erkennen, ist ja nichts als ein schwaches Überbleibsel des alten Zwanges, ähnlich zu

werden und sich zu verhalten. Den übten Worte auf mich aus. Nicht solche, die mich

musterhaften Kindern sondern Wohnungen, Möbeln, Kleidern ähnlich machten. Ich

war entstellt vor Ähnlichkeit mit allem, was um mich war.«53 Er schien ganz vernünftig,

sprach mit den Leuten; er tat Alles wie es die Anderen taten, es war aber eine entsetzliche Leere

50 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 322.

Als Beispiel führt Arendt Marcel Proust an: »Daß Proust […] sich auf die Suche nach der eigenen

verlorenenVergangenheit begab, dort doch nichts vorfand als ebendieGesellschaft, in der er seine

Lebenszeit verbracht hatte, ist vielleicht das größte Zeugnis für die Bedeutung, welche die Gesell-

schaft für das Individuum gehabt hat. Denn die eigentümliche Wirklichkeit und Konsistenz der

Proustschen Welt besteht darin, daß Ereignisse nur wirklich werden, wenn sie sich in der Gesell-

schaft bereits gespiegelt haben, um dann in dieser Brechung von dem Individuum bedacht zu

werden. […] In dieser [sc. Prousts] Abgeschloßenheit, verborgen hinter den schallabgedichteten

Wänden und geschützt von Dienerschaft und Krankheit, konnte er ungestört auf ein ›Innenleben‹

horchen, in welchem alle gesellschaftlichen Erlebnisse und Ereignisse sich in innerer Erfahrung

nochmals reproduzierten, als sei dies Innere der Spiegel, der auf zauberhafteWeise gelebteWirk-

lichkeit in Wahrheit verwandeln könne.« (Ebenda, S. 191.)

51 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 443.

52 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1287.

53 Walter Benjamin [1933]: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: ders.: Gesammelte Schriften

IV/1: Kleine Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 261.

Dieses Verständnis vomVerhalten erinnert stark an Arendt: »An seine Stelle [sc. die des Handelns]

ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die Gesellschaft von allen ih-

ren Gliedern erwartet und für welches sie zahllose Regeln vorschreibt, die alle darauf hinauslau-

fen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie gesellschaftsfähig zumachen und spontanes

Handeln wie hervorragende Leistungen zu verhindern.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 51f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 247

in ihm, er fühlte keine Angst mehr, kein Verlangen; sein Dasein war ihm eine notwendige Last.54

Sich ähnlich machen heißt immer, von sich und auch von den Anderen abrücken. Es

heißt, die je ähnliche Eigenschaft herausstellen, die doch gerade das Einzelne verdeckt,

es heißt, das Eigene ver-stellen, es heißt, die Maske zum Menschen erheben. In diesem

Sinne nennt Benjamin den Erzähler namenlos55, seine Erzählung darf kein Mittel sein,

sich einen Namen zu machen, sondern muss ganz für sich stehen. Sie lebt von ihrer

Wieder-holung, von ihrem Im-Gespräch-Bleiben, sonst löst sie sich auf: Eingepfercht

und umgittert kann sie nicht wachsen, sich nicht aussprechen, sie vergeht. Folglich sei

die Erzählung freizuhalten von Erklärungen: »Das Außerordentliche, das Wunderbare

wird mit der größten Genauigkeit erzählt, der psychologische Zusammenhang des

Geschehens aber wird dem Leser nicht aufgedrängt.«56

Diese Eigenart der Erzählung steht nicht nur dem Roman, sondern auch einer ande-

ren Textform entgegen, die sich – »soweit ihr Ursprung auch zurückliegen mag« – »mit

der durchgebildetenHerrschaft des Hochkapitalismus« zu dessen »wichtigstem Instru-

ment«57 entwickelt hat: der Presse. Die neuerlich druckbaren – gepressten – Buchsta-

ben der Presse verlieren so äußerlich wie innerlich ihre Eigenheit. Sie sind nicht mehr

bedenkbar, sondern nun in ihrer Selbstverständlichkeit nur eine kurze Zeit gültig, um

im nächsten Moment schon wieder vergessen und ersetzt zu werden, von den dann

schon versetzten Buchstaben, die das Alte für überholt erklären und jeden Zusammen-

hang und Rückblick verunmöglichen. Die Informationen der Presse reihen bloß noch

Mitteilung an Mitteilung, stellen Ähnliches neben Ähnliches, übertrumpfen und ver-

gleichen. Diese In-forma-tion ist bloße Form, sie bedenkt nichts Einzelnes mehr, gibt

keinen Raum für Deutung, sondern füllt den nunmehr leeren Raummit massenhaften,

unzusammenhängenden Berichten, die die Lesenden informiert, aber ratlos zurück-

lassen. »Hätte die Presse es darauf abgesehen, daß der Leser sich ihre Informationen

als einen Teil seiner Erfahrung zu eigen macht, so würde sie ihren Zweck nicht errei-

chen. Aber ihre Absicht ist die umgekehrte und wird erreicht. Sie besteht darin, die

Ereignisse gegen den Bereich abzudichten, in dem sie die Erfahrung des Lesers be-

treffen könnten.«58 Solche Informationen zeichnen sich durch ihre »Nachprüfbarkeit«

aus und setzen auf Plausibilität, »während [die Erzählung] gern vom Wunder borg-

te«59. Die Information ist ein absolut abgeschlossener Raum – die Daten und Fakten,

die ihre Mauern bilden, sind fest und nicht zu verrücken. Innerhalb dieser Mauern le-

ben alsdann die Vereinzelten und sind von der Verantwortung befreit, ein eigenes und

einzelnes Urteil zu fällen.

54 Georg Büchner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Bücher. Münchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pörn-

bacher et al. München 1988, S. 158.

55 Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 440.

56 Vgl. ebenda, S. 445.

57 Vgl. ebenda, S. 444.

58 Walter Benjamin [1940]: Über einige Motive bei Baudelaire. In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Ab-

handlungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/HermannSchweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, 610f. (Im Fol-

genden zitiert als: Walter Benjamin: Über einige Motive bei Baudelaire.)

59 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 444.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Vom Schweigen des Guten

Das erzählende Sprechen wird also von einem bloß noch informierenden Sprechen

überdeckt und für wirklichkeitsfern erklärt, ist durch diese veränderte Sprechweise ge-

fährdet. Arendt stimmtmit Benjamin hier insofern überein, als sie diese geformte Spra-

che dem Sprechen als Gutem genau gegenübergestellt sieht, da es sich als Abgeschlos-

senes jederMöglichkeit verweigert. Zugleich aber bietet sich ihr über 30 Jahre später ein

anderes Bild, das sie zu einem anderen Urteil kommen lässt. Das Faktische erscheint

ihr – da sie es schwinden, nicht sich aufbäumen sieht – vielmehr als Grundlage, die ei-

nen Ausgang bereithält für das gemeinsame Gespräch. Die Erzählung bringt durch ihre

Deutbarkeit die Möglichkeit in die Welt, eine mögliche andereWelt. Dementsprechend

sagt Arendt über das Handeln, es sei dessen »Wesenszug«, »daß es immer etwas Neues

anfängt«; das aber bedeute nicht, »daß es ihm jemals möglich ist, ab ovo anzufangen

oder ex nihilo etwas zu erschaffen«60. Wir gehen von den Gegebenheiten aus, die wir

vorfinden, und denken sie anders; in diesem Sinne steht für Arendt solches Neudenken

auch im Zusammenhang mit dem Lügen: »Diese Veränderung wäre unmöglich, wenn

wir nicht imstande wären, uns geistig von unserem physischen Standort zu entfernen

und uns vorzustellen, daß die Dinge auch anders sein könnten, als sie tatsächlich sind.

Anders ausgedrückt: die bewußte Leugnung der Tatsache – die Fähigkeit zu lügen –

und das Vermögen, die Wirklichkeit zu verändern – die Fähigkeit zu handeln – hängen

zusammen; sie verdanken ihr Dasein derselben Quelle: der Einbildungskraft.«61 Hierin

liegt auch dieMöglichkeit, dem Bösen zu widerstehen, die darin liegt, dass »wir uns der

glatten Oberfläche der Dinge entziehen und beginnen zu denken – das tun wir, indem

wir uns nach einer anderen Dimension strecken als jener, die beschränkt ist durch den

Horizont des Alltäglichen«62.

Arendt unterscheidet mit Leibniz Vernunftwahrheit – »mathematische, wis-

senschaftliche und philosophische Wahrheiten«63 – und Tatsachenwahrheit. Die

Einbildungskraft, die das Neue zu denken sucht, ist in gewisser Weise das Gegenteil

einer Tatsachenwahrheit: Es geht darum, den Tatsachen ins Auge zu sehen und von

dort aus dann etwas anderes sich vorzustellen. Es geht also nicht darum, in Fra-

ge zu stellen, dass es jetzt so ist, sondern die Möglichkeit zu denken, dass es anders

sein könnte. Arendt schreibt 1967, es scheine »heute« so, als sei »der Streit zwischen

Wahrheit und Politik verschwunden«, da es vermutlich »nie eine Zeit gegeben [habe],

die so tolerant war in allen religiösen und philosophischen Fragen«. Der Schein aber

trüge: es sei bloß »an die Stelle der Vernunftwahrheit die Tatsachenwahrheit getreten«.

Es habe vielleicht »kaum je eine Zeit gegeben, die Tatsachenwahrheiten, welche den

Vorteilen oder Ambitionen einer der unzähligen Interessengruppen entgegenstehen,

mit solchem Eifer und so großer Wirksamkeit bekämpft hat«64. Die Nachprüfbarkeit

und Plausibilität65, von denen Benjamin spricht, verlieren also an Selbstverständlich-

60 HannahArendt [1971]:Die Lüge in der Politik. In: dies.:Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays.

München 20195, S. 8f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Lüge in der Politik.)

61 Ebenda, S. 8f.

62 Hannah Arendt: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton, S. 479f. [Übersetzung der Au-

torin.]

63 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 330.

64 Ebenda, S. 336.

65 Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 444.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 249

keit. Das aber ist keinesfalls hilfreich für ein Sprechen, das sich dem Einzelnen zu

nähern sucht, vielmehr wird diesem hier gerade der Boden entrissen: Um sich von

dem Faktischen abzuheben, braucht es dieses, es ist nötig als Ausgangspunkt für alle,

die gemeinsam das Andere zu denken versuchen. In Wahrheit und Politik heißt es: »Es

geht ja um den Bestand der Welt, und keine von Menschen erstellte Welt, die dazu

bestimmt ist, die kurze Lebensspanne der Sterblichkeit in ihr zu überdauern, wird

diese Aufgabe je erfüllen können, wenn Menschen nicht gewillt sind, das zu tun, was

Herodot als erster bewußt getan hat – nämlich λέγειν τὰ ἐόντα (legein ta eonta), das zu

sagen, was ist.«66

Die Presse schneidet das Wirkliche von den Menschen ab, indem sie die Informationen

zum einen als derartig schnell überholt darstellt, dass sie nicht bedenkenswert schei-

nen, zum anderen dadurch, dass sie durch ihre Faktizität immer schon außer Frage

stehen. Das führt dann Benjamin zufolge dazu, dass »die Ereignisse gegen den Bereich

[abgedichtet werden], in dem sie die Erfahrung des Lesers betreffen könnten«67. Sie

stehen nicht mehr als Erfahrungen zwischen den Menschen, die sich von ihnen erzäh-

len können, sondern ganz für sich allein. Arendt ist 17 Jahre später mit einem Umgang

konfrontiert, der sich gegenteilig darstellt: Solche »Tatsachenwahrheiten, welche den

Vorteilen oder Ambitionen einer der unzähligen Interessengruppen entgegenstehen,

[würden nun] mit […] Eifer und […] großer Wirksamkeit bekämpft«68. Dies geschehe

nun gerade dadurch, dass den Fakten ihre Faktizität abgesprochen werde, nicht durch

ihre Unhinterfragbarkeit: Ist eine Tatsache nicht zweckdienlich – steht sie einer »In-

teressengruppe« entgegen – wird sie als Meinung abgetan und einfachhin ›toleriert‹:

»Wo immer […] in der freien Welt unliebsame Tatsachen diskutiert werden, kann man

häufig beobachten, daß man ihre bloße Feststellung nur darum toleriert, weil dies von

dem Recht zur freien Meinungsäußerung gefordert werde, daß also, halb bewußt und

halb ohne dessen auch nur gewahr zu werden, eine Tatsachenwahrheit in eine Mei-

nung verwandelt wird.«69 Diese Feststellung spricht so ungeniert in unser Heute hin-

ein, dass es kaum nötig scheint, es auszusprechen: Wir sind heute konfrontiert mit

›Fake-News‹, sprechen von einem ›Postfaktischen Zeitalter‹. Gefahr bedeutet aber nicht

die Lüge selbst – »Wahrhaftigkeit zählte niemals zu den politischen Tugenden, und die

Lüge galt immer als ein erlaubtes Mittel in der Politik«70 –, sondern der Umstand, dass

es so scheinen mag, als gäbe es gar keine Tatsachen mehr. Die Lüge gehört heute nicht

in Arendts Sinne zur Politik, insofern sie ein Mittel ist, das, sollte es enthüllt werden,

als Lüge betitelt und Folgen nach sich ziehen würde. Vielmehr ist es, als wäre es Wirk-

lichkeit geworden, dass es neben den Fakten eben immer auch alternative Fakten geben

muss.71

66 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 329. [Hervorhebung der Autorin.]

67 Walter Benjamin [1940]: Über einige Motive bei Baudelaire, S. 610f.

68 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 336.

69 Ebenda.

70 Hannah Arendt [1971]: Die Lüge in der Politik, S. 8.

71 In diesem Sinne heißt es bei Juliane Rebentisch, das Problem bestehe darin, »dass sich die Falsch-

behauptung aus dem Raum der Beweisführung meinte herausnehmen zu können.« (Juliane Re-

bentisch [2022]:Der Streit umPluralität.AuseinandersetzungenmitHannahArendt.Berlin 2022, S. 19.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Vom Schweigen des Guten

Dieser Zustand muss dem Benjaminʼschen Bild zunächst entgegengesetzt schei-

nen, dieser Schein aber trügt: Die »alternativen Fakten«, von denen Donald Trumps

Beraterin in Bezug auf falsche Aussagen des Weißen Hauses sprach, sind ebenso ab-

gedichtet wie die Informationen, vielmehr – sind es in noch viel drastischerer Weise:

Eine unhinterfragbare Information kann zwar, wenn die Informierten sich auf sie be-

schränken, sich so selbst der Form einverleiben, starr und bewegungsunfähig machen.

Sie kann aber in ihrer Allgemeinheit auch ein Ausgang sein, an dem alle Sprechenden

ansetzen, um dann – denkend – über ihn hinausgehen zu können. Wenn es aber keine

Tatsachen mehr zu geben scheint, sondern alles bloße Meinung – nicht aber in Arendts

Sinn, sondern als Vorurteil, das sich nicht der Gemeinschaft auszusetzen gewillt ist –

kann es keinen Ausgang für ein Gespräch mehr geben. Was heute in der Politik all-

gegenwärtig ist, verbindet Arendt 1971 mit »Terror-Regimen«, die »die Unterscheidung

von Wahrheit und Unwahrheit überhaupt aus dem Bewußtsein der Menschen« zum

Verschwinden zu bringen suchten: »Auf Wahrheit oder Unwahrheit kommt es nicht

mehr an, wenn das Leben davon abhängt, daß man so handelt, als ob man der Lü-

ge vertraute; dann verschwindet die Tatsachenwahrheit und ihre Verläßlichkeit völlig

aus dem öffentlichen Leben, und damit auch der wichtigste stabilisierende Faktor im

dauernden Wandel menschlichen Tuns.«72

Die Menschenwelt, die zwischen den Sprechenden entsteht, ist auf eine Welt ange-

wiesen, die existiert und auf die sich die Menschen beziehen können. In diesem Sinne

sagt Arendt über das Aufkommen der Massengesellschaften, ein »jeder [sei] nun einge-

sperrt in seine Subjektivität wie in eine Isolierzelle«, und diese, heißt es dann weiter,

werde »darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Erfahrungen darum

nicht weniger singulär, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen. Eine gemeinsame

Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen wird; sie existiert

überhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«73 Diese Entwicklung ist heute durch

die Sozialen Medien und die Filterblasen noch gesteigert: Diese Blasen sind die heuti-

gen »Isolierzellen«, die unendlich vielseitig und weitreichend scheinen, durch ihre Ver-

vielfachung »ins Endlose«, ihre weltweite Vernetzung. Die Perspektiven sind aber heute

nicht mehr nur einseitig, weil die vielen Menschenmeinungen nicht überblickt werden

könnten, sondern diese Einseitigkeit wird angestrebt und hergestellt: Der Weg in die Fil-

terblase scheint frei gewählt und es wirkt fast, als wollten wir heute gerade die »Vielfalt

der Perspektiven« vermeiden, als suchten wir gezielt nach Einstimmigkeit und Frag-

losigkeit. Innerhalb der eigenen Blase finden nur solche Meinungen einen Platz und

sind interessant, die der eigenen möglichst ähnlich – und die so immer auch möglichst

perspektivlos – sind.

Auch hier ist es wieder die genaue Trennung zweier Phänomene, die ein Weiterdenken

erst ermöglicht: Meinungen und Tatsachen sind strikt zu trennen – Tatsachen dür-

fen nicht einfachhin als Meinung abgetan, alternative Fakten nicht zu Fakten erklärt

werden – und erst als so Getrennte können sie erkannt und kann ersichtlich werden,

72 Hannah Arendt [1971]: Die Lüge in der Politik, S. 10f.

73 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 251

in welcher Weise sie einander bedürfen, um die Welt in Menschenwelt zu verwan-

deln. »Tatsachen sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen können sehr

verschiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander abwei-

chen und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integrität der Tatbestände, auf

die sie sich beziehen, respektieren. Meinungsfreiheit ist eine Farce, wenn die Infor-

mation über die Tatsachen nicht garantiert ist.«74 Marie Luise Knott berichtet, Arendt

habe gerade dies festgestellt, als »sie 1949 erstmals nach Deutschland zurückkehrte«.

Sie habe erkannt, dass die »Menschen in Deutschland […] Tatsachen und Meinungen«

verwechselten. »Aber: Wo es keine Tatsachen gibt, kann es auch kein Urteilen geben,

dort bleibt die Einzelne in Meinung und Manipulation gefesselt. Die Tatsachen aber,

davon war Arendt überzeugt, und seien sie noch so grausam, müssen bewahrt werden,

nicht, damit wir nicht vergessen, sondern damit wir urteilen können.«75 Um uns eine

eigene, absolut verschiedene Meinung bilden zu können, bedarf es des festen Grundes

der Wirklichkeit. Dieser Wirklichkeit bedarf es deshalb, weil absolut verschieden sein

immer zugleich bedeutet, in der Pluralität zu erscheinen, weil ich ich nur dann sein

kann, wenn die Anderen mich erkennen, wenn sie mich sehen und hören, wenn sie

ihre Sichtweisen neben die meine stellen. Das heißt aber nicht, dass es nun doch um

bloße Abwägungen, um einen Austausch rationaler Argumente ginge, die an der har-

ten Wirklichkeit getestet und – wenn sie für anwendbar erklärt würden – als Regeln

festgesetzt werden könnten. Es heißt, dass jeder Neuanfang, jedes Denken, das nicht

bloß Abänderung und Justierung, sondern im eigentlichen Sinne eigen und absolut ist,

sich von einem gemeinsamen, einem standfesten Grund erheben muss. Und so heißt

es in einer Rede Arendts: »Wenn die Fakten auf uns zurückfallen – wie die bösen Taten

auf den Übeltäter – lasst uns zumindest versuchen, sie willkommen zu heißen. Lasst

uns versuchen, uns nicht in Utopien, in Bilder, Theorien oder schiere Narreteien zu

fliehen.«76 Es muss gerade darum gehen, sich der Wirklichkeit – wie sie ist – zu stellen

und entgegenzustellen.Wieder ist es der Zwischenraum, auf den es ankommt: Die Tat-

sachenwahrheiten bleiben, was sie sind und der Blick der Vielen stellt sich in gewissem

Sinne um sie herum–wie Benjamins Arkaden77 –und beleuchtet sie aus verschiedenen

Richtungen. Was nun zu den Dingen selbst bringt, ist weder das eine noch das andere,

es ist das Zwischen-ihnen-Liegende, das erst er-sprochen werden muss.Was dort dann

entsteht, ist das gerade nichtWirkliche, sondern einMögliches und Erdachtes; hier geht

es nicht um ein Erkennen des Gegebenen, sondern ein Glauben an das Wunderliche:

74 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 339.

75 Marie Luise Knott: Feuerzange, Urwald, Schlächterhund oder die Wiedersehensfrage. In: Dorlis Blume,

Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020,

S. 102.

BeiHermenauheißt es ganz in diesemSinne: »Nicht dieMeinung selbst, verstanden als Grundlage

politischer Macht und politischer Auseinandersetzung, sondern erst die Auflösung der Differenz

von Tatsache und Meinung, von Tatsache und Urteil verwandelt die Realität in bloße Möglichkeit

und umgekehrt jedes Hirngespinst in eine Realität.« (Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches

Vermögen, S. 139.)

76 Hannah Arendt [1975]: Home to Roost. In: dies.: Responsibility and Judgment. Hg. v. Jerome Kohn.

New York 2003, S. 275. [Übersetzung der Autorin.]

77 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Übersetzers, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Vom Schweigen des Guten

»Die Tatsache, daß der Mensch zum Handeln im Sinne des Neuanfangens begabt ist,

kann […] nur heißen, daß er sich aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht, daß

in diesem einen Fall das Unwahrscheinliche selbst noch eine gewisse Wahrscheinlich-

keit hat, und daß das, was ›rational‹, d.h. im Sinne des Berechenbaren, schlechterdings

nicht zu erwarten steht, doch erhofft werden darf.«78

Das Bild der in Meinungsblasen Gezwängten mag auch an das »grotesk-giganti-

sche Einzelwesen«79 erinnern, von dem Arendt in Bezug auf die Totalitarismen und die

Massengesellschaft spricht. Solche Verschmelzung ebnet den Weg hin zu einem Zu-

stand, in dem die Menschen sich als Einzelne ohnmächtig fühlen und sich so einer

scheinbar notwendigen Bewegung durchaus anzuschließen bereit sind, so »als gäbe

es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in den Marsch

eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses mit absoluter Sicher-

heit und Berechenbarkeit einfallen«80. Die so vereinnahmten Menschen suchen dann,

es war weiter oben schon davon die Rede, nach etwas, das nur ihnen gehört, das sie

auszeichnet und absetzt. Zu solcherlei Auszeichnung eignet sich das Erlebnis sehr viel

besser als die gemeinsame Erfahrung, denn das Erlebnis ist nicht so endlos wie die

Menschen-Geschichte, sondern es ist selbst vereinzelt und so durch seine Abgeschlos-

senheit besitz- und vergleichbar. Benjamin spricht davon, dass in dieser Weise »die

Vergangenheit als tote Habe inventarisiert«81 werden soll. Das Vergangene wird hier

also nicht als Teil und menschlich Deut- und Veränderbares angesehen, sondern als

Geschehenes und Gegebenes hingenommen und vom Menschlichen abgetrennt. Diese

Sichtweise wirft ihre Schatten auch auf das Gegenwärtige, auch dieses wird dann als

Unabänderliches und bald schon Vergangenes erlebt.

In diesem Zusammenhang möchte ich erneut auf Kierkegaard verweisen, der diesen

Drang der Menschen, Erlebnisse nicht nur zu erleben, sondern diese vielmehr und vor

allem festzuhalten und zu ›bewahren‹ als »Jagd«82 beschreibt. Er spricht vom Wunsch

des Menschen, jeden Moment einzufangen, um ihn dann, verspürte er einstweilen das

Gefühl von Leere oder Sinnlosigkeit, wieder hervorholen zu können und den Beweis

zu haben für das Erlebte, das für das Leben einstehen soll. »Wer aber nimmt sich in

unserer Zeit die Mühe, über solches nachzudenken, obgleich doch mehr denn je das

gegenwärtige Leben sich als ein flüchtig vorbeirasender Augenblick erweist. Aber an-

statt daraus zu lernen, das Ewige zu ergreifen, lernt man nur, sich selbst und seinem

Nächsten und dem Augenblick das Leben abzujagen – in der Jagd nach dem Augen-

blick.«83 Diese Jagd, von der Kierkegaard 1844 schreibt, zeigt sich in aller Deutlichkeit

in unserer heutigen Aufnahme des Moments: der Fotografie. Auch zu Benjamins Zeiten

rückt der vergängliche Moment aufgrund der technischen Entwicklungen ins Zentrum

78 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 216f.

79 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

80 Ebenda.

81 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

82 Søren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Übers. v. Rosemarie Lögstrup. In: ders.: Die Krankheit

zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem und

Walter Rest. München 2012, S. 568.

83 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 253

der damals noch analogen Fotografie, denn durch die Verkürzung der Aufnahmedau-

er müssen nun die Abgelichteten nicht mehr bewegungslos in einer Pose verharren –

sodass von einem Moment zu sprechen der Wirklichkeit kaum nahe käme – sondern

können tatsächlich solche Bilder eingefangenwerden, die nur den allerkleinsten Augen-

blick verweilen können. Auch dies Phänomen, das Benjamin beschäftigte, ist uns heute

auf die Spitze getrieben – Was auf der Spitze des Augenblicks balanciert wie ein Pferd auf

den Hinterbeinen, wird geknipst, als solle die Pose für immer währen84 – der unendlich schei-

nende Speicherplatz und die Schnelligkeit heutiger Geräte ermöglichen es nunmehr,

beliebig viele Bilder zu schießen zu jeder Zeit, sodass kaum ein Moment noch verloren

gehen könnte – gerade diese Erfassung aber bedeutet das Absterben des Augenblicks,

da gerade er ja durch das Fotografieren verdeckt wird: dem nur in diesem Augenblick Er-

scheinenden wird dies gerade genommen, da es ja nun in der Fotografie gerade nicht

mehr im Augenblick, sondern zeitlos dargestellt ist.

Das Fotografieren von Belanglosem und vergleichbaren Erlebnissen gehört heute

zum Alltäglichsten – ja, gibt dem Alltag vielfach erst Form und Bedeutung. Mit ihrem

Schießeisen – der Kamera – können die Jagenden so jedes große Erlebnis, jeden Mo-

ment festhalten. Diese können dann, eingesperrt in digitale Endlichkeit, für ihr Vor-

handensein – wie vielleicht auch für dasjenige der Besitzerin – Zeuge leisten.85 Die

Erinnerungen sind so jederzeit wieder-hol-bar, die Erinnernde kann sich in den Mo-

ment zurückversetzen, Gefühle heraufbeschwören und nochmals fühlen, kurzum: Das

Erlebte noch einmal erleben, denn dieses scheint fortan immer da zu sein, der einzelne

Augenblick luftdicht verpackt, immer griffbereit. Nicht umsonst verspricht die Foto-

grafie, das Erlebte im Bilde »festzuhalten«, mit der Kamera können die Jagenden ein

Bild »schießen« – dieser Schuss aber tötet; wer das Bild und also das Jagdwild mitneh-

menmöchte, der muss dessen Tod hinnehmen.Was das Objektiv der Kamera da rahmt,

was es abzubilden imstande ist, kann immer nur das Objektive sein, das niemals Ein-

zelne, Subjektive, sondern immer nur etwas, das sich allen in gleicher oder zumindest

ähnlicher Weise zeigt: Und gerade dieses ist ja die ersehnte Jagdtrophäe, denn nur das

Allgemeine kann verglichenwerden und folglich auszeichnen, ›besondern‹. Selbst dann,

wenn man das absolut Neue und Andere erlebt zu haben scheint, ist dies nur neu und

anders in Bezug auf das, was vorher kam, das durch das Erlebnis übertrumpft werden

sollte.86 »Man photographiert Dinge, um sie aus dem Sinn zu verscheuchen.Meine Ge-

84 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka. In: ders.: ›Ob nach Auschwitz noch sich le-

ben lasse‹. Ein philosophisches Lesebuch. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1997, S. 265. (Im

Folgenden zitiert als: Theodor W. Adorno: Aufzeichnungen zu Kafka.)

85 Die Fotografie, die auszeichnen und Persönlichkeit herstellen und vorzeigen soll, spielt heute die

zentrale Rolle in den Sozialen Medien. Es war weiter oben schon die Rede davon und ich habe auf

Andreas Reckwitz verwiesen, der in Bezug auf dieses Phänomen von der »Besonderung« spricht:

»wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Körper oder den

Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben nicht einfach gelebt, es

wird kuratiert.« (Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 9.)

86 Nun könnte jedoch auch das unbewegte Bild als Ausgangspunkt für eine Bewegung gedacht wer-

den: Wenn es nicht um das im Bild Festgehaltene selbst geht, sondern um die Geschichten, die

von ihm ausgehend erzählt werden können. Dies wären dann solche Fotografien, die gerade nicht

eine Persönlichkeit auszeichnen und mit Eigenschaften ausstatten – die typisieren, einen Typ for-

men – soll, sondern die selbst eine Geschichte erzählen und offen sind für weitere Erzählungen

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Vom Schweigen des Guten

schichten sind eine Art von Augenschließen«87, schreibt Kafka. Es zeigt sich hier eine

Bewegung weg von der gemeinsamen Erfahrung hin zum vereinzelnden Erleben, die

– obwohl sie den Anschein macht, Raum für die Einzelnen zu schaffen – dazu geführt

hat, dass diese je Einzelnen doch niemals allgemeiner, niemals vergleichbarer erschei-

nen könnten. Hier zeigt sich wieder das wunderliche Verhältnis, in dem die absolut

Verschiedene zur Vielheit steht: Die große Geschichte kann es nur dann geben, wenn

Einzelne – nicht Ver-einzelte – sie erzählen. Die absolut Verschiedenen kommen gera-

de dort zum Vorschein, wo sie innerhalb des Gemeinsamen zuWort kommen, dort, wo

die Anderen sind, um ihnen zuzuhören.

Um erzählen zu können, muss die Erzählende Abstand zu sich selbst gewinnen, sie

muss in gewissem Sinne Teil des von ihr Erzählten werden, als sie selbst an einem an-

deren Ort sein. In seinem Denkbild In der Sonne spricht Benjamin von einem Einswer-

den mit den Dingen, das sie erst ›erfahrbar‹ mache. Er erzählt hier von einem Bauern,

der in die Lehre eines Baumes geht: »Da lehnte er den Rücken gegen einen Stamm,

und nun nahm der sein Fühlen in die Lehre. Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken

anfing, Luft zu schöpfen und auszuatmen, wenn der Stamm zurückschwang.«88 Wür-

de dieser Bauer also Erzähler sein, was würde er erzählen? Nicht seine Gedanken zu

diesem Baum, nicht dessen Besonderheiten im Gegensatz zu all jenen, die er bereits

gesehen hat, würde er aufzählen, er würde durch den, vielmehr in dem Baum sich aus-

sprechen. Erzählen würde er dann letztlich: den Baum, den Baum in seinem Ausspruch,

seine stumme Sprache würde er in lauthafte verwandeln. Dies Bild erinnert an Arendts

Gedanken zum Verhältnis der Einbildungskraft zum Urteil. Sie schreibt: »Vielmehr gilt

es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen

Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem

Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«89 Um an der Stelle der Anderen denken

zu können,müssen wir – als wir selbst – an eben ihrer Stelle sein.Wir müssen uns weder

von weitem einfühlen noch einfachhin sie sein, sondern – in gewisser Weise – in ihre

Lehre gehen.

Dieses Verhältnis aber birgt nicht nur Lehre, sondern auch Leere, Zwischenraum.

Durch die Einnahme anderer Perspektiven eröffnet sich etwas, in demRaumgeschaffen

wird für einDrittes, für dasNeue.Dieser Raumwird geschaffen imZusammenkommen

zweier Zeiten, im Rückblick des Gegenwärtigen auf das Vergangene. Die Erzählerin

muss so ganz in der Zeit sein, darf nicht die Zeit als »tote Habe« mit sich tragen, kon-

serviert und gegen neue Gedanken abgedichtet: Wie soll die Erzählung durchdacht, wie

Anderer: Bedeutende und deutbare Lichtmalereien. Ein Beispiel hierfür könnte die Fotografie Ya-

suyoshi Chibas sein, die – in gewisserWeise – die Geschichte eines sudanesischen Demonstranten

erzählt, der inmitten der demonstrierenden Menschenmasse ein Gedicht aufsagt. Oder auch die

Fotografie eines Jungen in Kabul, von der Carolin Emcke in ihrem wunderbaren Monolog spricht

und von der aus sie weiter-erzählt. (Carolin Emcke [2019]: Ja heißt ja und… Frankfurt a.M. 2019,

S. 60f.)

87 Franz Kafka [ca. 1920]: Gespräch mit G. Janouch. In: Gustav Janouch: Gespräche mit Kafka. Frankfurt

a.M. 1961, S. 28.

88 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.

89 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 255

in einen Zusammenhang gesetzt werden, ohne jetzt da zu sein, ohne das Jetzt als eine

Zeit wahrzunehmen, die nur jetzt ist. So sieht Benjamin auch den Umgang mit Kulten

und Bräuchen verändert: Früher habe an festlichen Tagen eine »Begegnung mit einem

früheren Leben«90 stattgefunden, dies scheint ihm in seiner Zeit – und uns heute kaum

weniger – nicht zuletzt durch den Wegfall von Religionen nicht mehr zum Rhythmus

des Lebens zu gehören. In diesen Begegnungen traten die Einzelnen in ein besonderes

Verhältnis zur Zeitlichkeit. Dies geschah, indem sie auf der einen Seite im immer wie-

derkehrenden Ablauf des jeweiligen Festes das Gleichbleibende immenschlichen Leben

empfanden, im selben Augenblick aber gerade durch dieses Unabänderliche die kleinen

Veränderungen in besonderer Weise und dadurch das Wandelbare des menschlichen

Lebens wahrnahmen. In diesem Sinne ist wohl auch das Verhältnis von Tora und kom-

mentierendem Talmud zu verstehen, von dem ich im letzten Kapitel gesprochen habe:

Jene gemahnt an die Ewigkeit, dieser an die Endlichkeit des Seins. Das Fest verbin-

det also beide Wahrnehmungen der Zeit, es ist die Tradition, die tradiert, die hinüber-

gibt, und es ist die Erfahrung, von der hier die Rede ist, die da weitergegeben wird.

Diese Erfahrung muss eine offene sein, denn sie will weitergegeben und verwandelt

werden. In dieser Weise besteht auch die Erzählung in ihrer Offenheit. Sie lässt sich

drehen und wenden und jedem der Zuhörenden mag sie etwas vollkommen anderes

erzählen. So kann sie von etwas sprechen, das außerhalb ihrer selbst sich verborgen

hält und etwas meinen, das sich fern des Inhalts durch sie zeigen kann. Es mag sich

durch sie etwas transportieren, das außerhalb der Begriffe steht. Die Erzählung formt

nicht, presst nicht in eine Form, eine Bedeutung, eine Lesart, sondern sie öffnet. Sie öff-

net das Gegenwärtige für die Möglichkeit, die sich in demWeitergetragenen verborgen

hält.

Die Erzählerin erzählt ihre Geschichte zwar in aller Genauigkeit, lässt aber Deutung

und Erklärung offen oder setzt eine solche zumindest nicht als letztgültige. »Es ist ihm

[sc. der Zuhörer] freigestellt, sich die Sache zurechtzulegen, wie er sie versteht, und da-

mit erreicht das Erzählte eine Schwingungsbreite, die der Information fehlt.«91 Benja-

min gibt ein Beispiel für eine solche Geschichte, die trotz ihrer vielen Einzelheiten doch

offen und auslegbar bleibt, eine Erzählung von Herodot: »Als der Ägypterkönig Psam-

menit von dem Perserkönig Kambyses geschlagen und gefangen genommen worden

war, sah Kambyses es darauf ab, den Gefangenen zu demütigen. Er gab Befehl, Psam-

menit an der Straße aufzustellen, durch die sich der persische Triumphzug bewegen

sollte. Und weiter richtet er es so ein, daß der Gefangene seine Tochter als Dienstmagd,

die mit dem Krug zum Brunnen ging, vorbeikommen sah.Wie alle Ägypter über dieses

Schauspiel klagten und jammerten, stand Psammenit allein wortlos und unbeweglich,

die Augen auf den Boden geheftet; und als er bald darauf seinen Sohn sah, der zur Hin-

richtung im Zuge mitgeführt wurde, blieb er gleichfalls unbewegt. Als er danach aber

einen von seinen Dienern, einen alten, verarmtenMann, in den Reihen der Gefangenen

erkannte, da schlug er mit den Fäusten an seinen Kopf und gab alle Zeichen der tiefen

90 Walter Benjamin [1940]: Über einige Motive bei Baudelaire, S. 639.

91 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 445.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Vom Schweigen des Guten

Trauer.«92 Die Handlung wird sehr genau dargelegt, doch bleiben die Beweggründe des

Erzählten im Unklaren. Die Erzählung »ähnelt den Samenkörnern, die jahrtausende-

lang luftdicht verschlossen in den Kammern der Pyramiden gelegen und ihre Keimkraft

bis auf den heutigen Tag bewahrt haben«93. Diese Möglichkeit, diese Offenheit macht

die Erzählung zu einer Darstellungsform, die etwas außerhalb der Begriffe zu zeigen

vermag.

Um sich aber einer solchen Ungedeutetheit auszusetzen und nicht den Weg der

offensichtlichen Information zu gehen, über die länger nachzudenken für die Infor-

mierten keinen Sinn hat, braucht der Geist Raum: Die »Anbildung«94 des Erzählten

an die eigene Erfahrung »welche sich in der Tiefe abspielt, bedarf eines Zustandes der

Entspannung, der seltener und seltener wird.Wenn der Schlaf der Höhepunkt der kör-

perlichen Entspannung ist, so ist die Langeweile jener der geistigen. Die Langeweile

ist der Traumvogel, der das Ei der Erfahrung ausbrütet. Das Rascheln im Blätterwalde

vertreibt ihn.«95 Benjamin spricht von einem »Zustand der Entspannung«, der die Auf-

nahme von Erzähltem erst ermöglicht. Weiter oben war davon die Rede, dass Arendt

Denken ausschließlich in einem Zustand der Unterbrechung und des Stillstands für

möglich hält: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen Ausdruck: ›stop and think‹

– halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne anzuhalten.96 Ben-

jamin spricht nun davon, dass es solche Tätigkeiten, die ein Auf-hören ermöglichen,

kaum noch gibt, solche, die eine Gemeinschaft zu Lauschenden werden lassen kann.97

»Darum geht es mit der Gabe, Geschichten zu behalten, zu Ende: es wird nicht mehr

gewoben, gesponnen, gebastelt, geschabt während man ihnen lauscht. Denn je selbst-

vergessener wir hören, desto tiefer prägt sich uns das Gehörte ein. Wo der Rhythmus

der schaffendenHände denMenschen wiegt, da ist er der geborene Hörer, da dringt am

tiefsten in ihn ein was er hört.«98 Um eine Erzählung in ganz eigener Weise verstehen

zu können, müssen die Lauschenden die Leere, den Stillstand zulassen und sich dem

Zuhören an-vertrauen. Sie müssen sich von allen Selbstverständlichkeiten, altbekann-

ten Redensarten verabschieden und demNeuen so Raum schaffen. In einem einige Jah-

re früher unter dem Titel Erfahrung erschienenen Aufsatz schreibt Benjamin in diesem

Sinn: »Alles hat dieser Erwachsene schon erlebt: Jugend, Ideale, Hoffnungen, das Weib.

Es war alles Illusion.«99 Die Erzählung gibt also niemals Allgemeinheiten und Binsen-

wahrheiten weiter, vielmehr stellt sie etwas dar, das weder zu Ende gebracht noch »als

92 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 445.

93 Ebenda, S. 446.

94 Vgl. ebenda.

95 Ebenda.

96 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54.

97 Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 447.

98 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1287.

99 Walter Benjamin [1913]: Erfahrung. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays, Vorträ-

ge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 54. (Im Folgenden

zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 257

tote Habe inventarisiert«100 werden soll. Sie strebt weder ihre Vollendung noch ihre

Verbesserung an, vielmehr liegt in ihr der immer neue Anfang.

Eine Erzählung erzählen wir, indem wir ihr »selber aus unserem Geiste […] Inhalt ge-

ben«101. In der Erzählung wird so das im je einzelnen Geist Verborgene Teil der ge-

meinsamen Erinnerung. Jede Erfahrung beruht zwingend auf Erinnerung, denn nur

diejenige, die sich erinnert, kann ihre Geschichte auch weitertragen, kann sie in neues

Licht setzen. Der Begriff der Erinnerung scheint, ähnlich wie derjenige der Erfahrung,

auf den ersten Blick eindeutig: Sich erinnern heißt, Ereignisse der Vergangenheit aufs

Neue aufrufen, die Bilder wieder gegenwärtig erscheinen lassen, es ist ein Versuch,

Momente noch einmal vor Augen zu holen. Wenn Benjamin von Erinnerungsbildern

spricht, ist diese Eindeutigkeit dahin: »Ihre Bilder kommen nicht allein ungerufen, es

handelt sich vielmehr in ihr um Bilder, die wir nie sahen, ehe wir uns ihrer erinner-

ten.«102 Sie stehen so einer Erzählung von Geschichte(n), die in klare Zusammenhänge

und Abläufe zu pressen sucht, ganz entgegen.Die Bilder der Erinnerung sind hier unge-

formt, sie werden nicht in ihre Form gerufen, sondern zeigen sich vielmehr ungeordnet

und immer anders aus verschiedenen Perspektiven. In Ausgraben und Erinnern heißt es:

»Wer sich der eigenen verschütteten Vergangenheit zu nähern trachtet, muß sich ver-

halten wie ein Mann, der gräbt. Vor allem darf er sich nicht scheuen, immer wieder

auf einen und denselben Sachverhalt zurückzukommen – ihn auszustreuen wie man

Erde ausstreut, ihn umzuwühlen, wie man Erdreich umwühlt. […] Die Bilder nämlich,

welche, losgebrochen aus allen früheren Zusammenhängen, als Kostbarkeiten in den

nüchternen Gemächern unserer späten Einsicht – wie Torsi in der Galerie des Samm-

lers – stehen.«103

Nun ist es aber nicht so, dass aus einer der beiden Zeiten, dem Gegenwärtigen

oder dem Vergangenen, ein Licht auf die je andere geworfen würde, so dass die Ange-

strahlte dann im Schein der Strahlenden erschiene; vielmehr zeigt sich in diesem Bild

dasjenige »worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-

mentrifft«104. Durch das Zusammenstehen der beiden Zeiten also erscheint ein Drittes,

ein Neues, das in keiner der Zeiten allein und für sich genommen vorhanden war. Hier

ist sowohl an Arendts daimon, der nur von den Anderen zu erblicken ist, als auch an

100 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

101 Walter Benjamin [1913]: Erfahrung, S. 54.

102 Walter Benjamin [1929]: Aus einer kleinen Rede über Proust, anmeinem vierzigsten Geburtstag gehalten.

In: ders.: Gesammelte Schriften II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann

Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 1064.

103 Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine

Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 400.

104 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

Heidegger denkt in ebendiese Richtung, wenn er das Vergangene »Noch-nicht-Entfaltetes« nennt:

»Wenn das Denken an das Gewesene diesem sein Wesen lässt und sein Walten durch eine über-

eilte Verrechnung auf eine Gegenwart nicht stört, dann erfahren wir, dass das Gewesene bei seiner

Rückkunft im Andenken über unsere Gegenwart sich hinausschwingt und als ein Zukünftiges auf

uns zukommt. PlötzlichmussdasAndenkendasGeweseneals einNoch-nicht-Entfaltetes denken.«

(MartinHeidegger [1936]: »Andenken«. In: ders.: Erläuterungen zuHölderlinsDichtung. Frankfurt a.M.

20127, S. 100.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Vom Schweigen des Guten

den Zwischenraum zu denken, der erst und nur im Gespräch entstehen kann. In ihrem

Denktagebuch spricht sie vom Gedanken als »Gedankenblitz«, der »jede Wahrheit nur im

Blitz offenbar[t]« und »für einen Moment erhell[t]«105. In dieser Weise lässt auch die

Erzählung Raum für eine andere Auslegung, lässt sie diese Leere bestehen und bleibt

sie ewig in der Frage nach ihrer eigenen Bedeutung. Das erinnernde Erzählen rettet so

das Vergangene, trägt die Erfahrung weiter in eine andere Zeit und lässt sie dort aufs

Neue in die Welt kommen; nimmt sie mit sich und setzt über zum nächsten Ufer der

neuen Zeit, um dort dann – und so immer fort – einen Anfang zu stiften. In dem »neu-

en Barbarentum« der nun ganz zerstückelten Geschichte, von dem Benjamin in Bezug

auf die Erfahrungsarmut seiner Zeit spricht – und die mir für unsere in ganz neuem

Ausmaß ebenso zu gelten scheint –, liegt also immer zugleich: Gefahr und Rettung, die

Ohnmacht der Vereinzelung und die Freiheit, den Sprung zu wagen – und so endet der

oben begonnene Ausspruch Benjamins: »Barbarentum? In der Tat. Wir sagen es, um

einen neuen, positiven Begriff des Barbarentums einzuführen. Denn wohin bringt die

Armut die Barbaren? Sie bringt ihn dahin, von vorne zu beginnen; von Neuem anzu-

fangen; mit Wenigem auszukommen; aus Wenigem heraus zu konstruieren«106.

105 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 249.

106 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 259

6.2 »Unter der Bedrohung verwüstender Sandstürme.«107

Welt-erhaltendes Erzählen

Erreichbar, nah und unverloren blieb inmit-

ten der Verluste dies eine: die Sprache. Sie,

die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem.

Paul Celan: Bremer Ansprache

Solcher Sprung ins Neue bedarf zweierlei: Eines Erzählens, das die Welt erhalten und

eines, das sie eröffnen, das den neuen Anfang ermöglichen kann. In den betrachteten

Ausführungen Benjamins sind ebendiese Auslegungen zu finden, das Erzählen gleicht

ihm einem zartenNetz, das sich »von Ewigkeit zu Ewigkeit«108 zwischen denMenschen

spannt, zugleich erhält es seine »Schwingungsbreite«109 gerade dadurch, dass es immer

wieder neu deutbar ist – jede neue Auslegung vermag es, »das Gewesene mit dem Jetzt

blitzhaft zu einer Konstellation zusammen[treffen]«110 zu lassen. Auch Eva von Rede-

cker weist auf diese – ihres Erachtens zu wenig beachtete – Unterscheidung bei Arendt

hin und trennt ihr Geschichtenerzählen vom Perlentauchen: »Das ›Perlentauchen‹ als

Inbegriff poetischen Denkens wird […] meist mit Arendts anderer methodologischen

Spezialität, dem ›Geschichtenerzählen‹, in eins geworfen. Es handelt sich aber um ver-

schiedene Praktiken mit unterschiedlichen Absichten. Das ›Perlentauchen‹ fördert die

›Wahrsätze‹ zu Tage, von denen laut Arendt alles Denken ausgehenmuss, um dann Sinn

zu stiften; es handelt sich um eine Aneignung intellektueller Vergangenheit. Das Ge-

schichtenerzählen ist hingegen die Anverwandlung von Ereignissen, für die eine gültige

narrative Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben.«111

107 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 978.

108 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1285.

109 Walter Benjamin [1936]: Der Erzähler, S. 445.

110 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

111 Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.

In der Sekundärliteratur findet sich dementsprechend in Bezug auf Arendts ›storytelling‹ vor al-

lem der Verweis darauf, wie sie Geschichte erzählte; nämlich nicht als Prozess, als großes Ganzes,

sondern – wie Elisabeth Young-Bruehl es ausdrückt – indem sie »keine Geschichte der Philoso-

phie«, sondern »Geschichten über Philosophen« erzählte. (Elisabeth Young-Bruehl [1977]: Hannah

Arendt als Geschichtenerzählerin. Übers. v. Heinrich Jelinek. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah Arendt.

Materialien zu ihremWerk.Wien 1979, S. 320.) Trotzdem sei es aber um die Geschichte gegangen,

nicht die vereinzelten Menschengeschichten; weiter heißt es dort: sie »erzählte von Menschen in

der Welt, nicht von den innerenWelten der Menschen.« (Ebenda, S. 186.) Auch David Luban weist

auf diese »Methode« hin, die sich in »all ihren Arbeiten zeige«; am deutlichsten, so fährt er fort,

in The Origins of Totalitarianism, weil Arendt hier »einfach historisches Material und konzeptuelle

Analysemit einer Vielfalt anweniger orthodoxenMethoden kombiniert. Sie benutzt die Geschich-

ten einzelner Werdegänge […] um die sozialen und historischen Transformationen umfassender

zeigen zu können.« (David Luban [1983]: Explaining Dark Times: Hannah Arendt’s Theory of Theory. In:

Social Research (1983) 50/1, S. 246.) In diesen Betrachtungen geht es aber ausschließlich um ein Er-

zählen, dasWelt erhalten, nicht eines, dasWelt erschaffen soll; ich werde auf diese Unterscheidung

auf den folgenden Seiten näher zu sprechen kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Vom Schweigen des Guten

Ich möchte im Folgenden zunächst das welt-erhaltende Erzählen betrachten. Über den

Verlust des Erzählens schreibt Arendt an Mary McCarthy: »Ich wünschte, Du würdest

darüber schreiben, was die Menschen dazu bringt, sich eine Geschichte zu wünschen.

Das Erzählen von Geschichten. […] Man kann nicht sagen, wie das Leben ist, wie Zufall

oder Schicksal die Menschen behandeln, es sei denn, man erzählt die Geschichte. Im

allgemeinen kann man nicht mehr sagen, als – ja, so geht es eben […]. [D]as Schlimms-

te [aber] ist, was die Menschen dir im allgemeinen, besonders in diesem Land, erzäh-

len: Mir passiert nie etwas. […] Wir scheinen unfähig, ohne Ereignisse zu leben; das

Leben wird ein indifferentes Fließen, und wir können kaum einen Tag vom nächsten

unterscheiden. Das Leben selbst ist voller Geschichten. Was hat die Geschichten ver-

schwinden lassen? Die übermächtigen Ereignisse dieses Jahrhunderts […]? Oder dieses

seltsame neurotische Interesse am Selbst, das […] nichts zu erzählen hat als Variationen

von identischen Erfahrungen?«112 Erneut scheint hier das paradoxe Verhältnis von ab-

soluter Verschiedenheit und Pluralität auf: Erscheinen – von sich und Anderen erzählen

– können dieMenschen nur in einer ihnen gemeinsamenWelt, zugleich aber bildet sich

Welt nur in jenem Zwischenraum, der während des gemeinsamen Gesprächs entsteht.

Die Menschen sind angewiesen auf ein Sein unter den Vielen, nur die Anderen kön-

nen erkennen, wer sie sind, nur im Gespräch können sie sich zeigen und zur Sprache

bringen. Zugleich ist es aber auch die immer schon gemeinsame Welt, die uns ver-

bindet, und dies »weltlich Gemeinsame liegt außerhalb unserer selbst, wir treten in

es ein, wenn wir geboren werden, und wir verlassen es, wenn wir sterben. Es über-

steigt unsere Lebensspanne in die Vergangenheit wie in die Zukunft; es war da, bevor

wir waren, und es wird unseren kurzen Aufenthalt in ihr überdauern. Die Welt haben

wir nicht nur gemeinsam mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit denen, die

vor uns waren, und denen, die nach uns kommen werden. Aber nur in dem Maße, in

dem sie in der Öffentlichkeit erscheint, kann eine solche Welt das Kommen und Gehen

der Generationen in ihr überdauern.«113 Dementsprechend stellt Sophie Loidolt fest,

Arendt entwerfe »Subjektivität als eine weltliche Bewegung«, wobei sich die gemein-

same Welt aber durch eine »gewisse Beständigkeit« auszeichnen müsse: »Sie kann nur

unter dieser Bedingung gemeinsam sein, da eine intersubjektive Bezugnahme auf ein

Selbes inmitten eines ständigen Wandels unmöglich ist. Zum Bild einer Mitwelt und

der Welt als einem Erscheinungsraum fügt Arendt also die notwendige Stabilität der

Welt in Form von Dinglichkeit und Gegenständlichkeit hinzu und spricht dann von der

›Weltlichkeit der Welt‹«114. In Folge dieser Überlegungen spricht Loidolt dann von drei

zusammenhängenden Begriffen vonWelt: »Der grundlegendste Begriff ist der einer ›Er-

scheinungswelt‹ […]. Wir sind von dieser Welt in dem Sinne, dass wir uns vor allem und

unausweichlich als vor anderen erscheinende Wesen erleben und dies unsere Wirk-

lichkeit bildet. […] Der zweite Begriff von Welt ist das ›erste Zwischen‹, die Welt der

Gegenstände und Gegenständlichkeit und die Welt als Gebildete: die Dingwelt. Arendt zufolge

112 Hannah Arendt [1971]: Brief an Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-

en. Briefwechsel 1949-1975. Übers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. München

1995, S. 426.

113 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 69.

114 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 97. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 261

ist unsere Verbindung zur Gegenständlichkeit durch eine Praxis gegründet: die Praxis

des Welt-Bildens. […] Schließlich ist das ›zweite Zwischen‹ Arendts dritter und zentraler

Begriff von Welt. Dieser meint die Welt, die durch unsere zwischenmenschlichen Be-

ziehungen als ein Produkt aktualisierter Pluralität hervorgebracht wird: die Mitwelt.«115

Ich möchte mich in diesem Sinne hier zunächst dem Welt-Bilden widmen.

Wie steht das weltbildende Erzählen zu den bereits besprochenen Sprechweisen? Es ist

nicht selbst Handlung, vielmehr erzählt es von der Handlung und macht sie besprech-

bar, lässt sie in dieser Weise ewig werden und so die Welt bestehen. Demnach ist es

dem Handeln zeitlich nachgeordnet, bereitet es aber zugleich auch immer schon vor,

da aus den Erzählungen auch Handlungen erwachsen können. »[W]eder Worte noch

Taten hinterlassen irgendeine Spur in der Welt, nichts zeugt von ihnen, wenn der kur-

ze Augenblick verflogen ist, während dessen sie wie eine Brise oder ein Wind oder

ein Sturm durch die Welt strichen und die Herzen von Menschen erschütterten.«116

Die Handelnden selbst können von ihren Taten nicht berichten, weil dies erst mög-

lich wird, »wenn das Gesamtgewebe, in das sie schlugen, halbwegs bekannt ist. […]

So sind erzählbare Geschichten zwar die einzigen eindeutig-handgreiflichen Resultate

menschlichen Handelns, aber es ist nicht der Handelnde, der die von ihm verursachte

Geschichte als Geschichte erkennt und erzählt, sondern der am Handeln ganz unbe-

teiligte Erzähler.«117 Dementsprechend ist das »ursprünglichste Produkt des Handelns

nicht die Realisierung vorgefaßter Ziele und Zwecke, sondern die von ihm ursprüng-

lich gar nicht intendierten Geschichten«, die fortan »im Gedächtnis der Generationen

wieder und wieder nacherzählt«118 werden.

Maike Weißpflug stellt das literarische Erzählen als die für Arendt bedeutendste

Quelle politischer Erfahrung heraus: Erst durch Literatur würden Erfahrungen in Spra-

che umgewandelt und so be-sprech-bar, nur literarische Texte schüfen Zugänge zu den

abstrakten Kategorien politischer Theorie.119 Arendt möchte – so Weißpflugs These –

das Denken wieder rückbinden an die wirkliche Welt und konkrete Erfahrung.120 Um

dieser gegenüber dann eine kritische Haltung einzuüben, nutze Arendt die Erzählung:

»Das Erzählen ist für Arendt ein Mittel, sich durch narrative Konkretion Erfahrungen

anzueignen und die Grenzen des Machbaren zu erkennen.«121 Auch Linda Zerilli be-

tont die Bedeutung eines »innerweltlichen Raumes […], in dem man handeln sowie

Gegenstände und Ereignisse in ihrer Freiheit beurteilen kann«. Ohne einen solchen, so

schreibt sie weiter, »wäre die Macht, eine neue Reihe zu beginnen, für uns bedeutungs-

los«122. Die »Praxis politischer Freiheit« verlange »nicht nur Spontaneität […], sondern

115 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98. [Übersetzung der Autorin.]

116 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211.

117 Ebenda, S. 240f.

118 Ebenda, S. 226.

119 Vgl. hierzu auch die Ausführungen in meiner Rezension: Lea Mara Eßer: Hannah Arendt. Die Kunst,

politisch zu denken. In: Zeitschrift für philosophische Literatur (7/3/2019).

120 Vgl. Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 15.

121 Ebenda, S. 17.

122 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Vom Schweigen des Guten

auch das Welt-Bilden; die Schaffung und kontinuierliche Neuerfindung von Institutio-

nen, die ein innerweltliches Zwischen aufrechterhalten, einen Raum, der die in ihm

versammelten Individuen sowohl verbindet als auch trennt«123.

An dieser Stelle ist es wichtig, die Trennung, auf die auch Loidolt und von Redecker hin-

weisen, in aller Klarheit beizubehalten: diejenige zwischen Dingwelt und Mitwelt.124

Die Welt der gebildeten Gegenstände, die ein Erscheinen der Menschen ermöglicht,

liegt nicht in der Weise zwischen den Menschen, wie jene Zwischen-Welt Arendts, die

im Gespräch entsteht – diese nämlich »verschwindet, sobald sie [sc. die Handelnden]

sich wieder zerstreuen«125. Doch auch dieser Dingwelt kommt nurmenschliche Bedeu-

tung zu, insofern sie zwischen den Menschen ist – insofern sie nämlich die Geschich-

ten, die Welt bilden, besprechen, austauschen, sich ihrer erinnern; trotzdem existiert

das Besprechbare unabhängig. Der Bedeutungsraum der Menschenwelt hingegen kann

nicht als »innerweltliches Zwischen« – wie Zerilli schreibt – »aufrechterhalten«126 wer-

den, sondern besteht als bedeutender Raum nur gerade so lange, wie Menschen sprechen.

Die Geschichten, die hier das in gewissem Sinne feste Fundament derWelt bilden, sind

also immer nur die Möglichkeit einer Zwischenwelt, nicht aber diese Welt selbst. Arendt

fasst die Welt im Bild des Tisches: »In der Welt zusammenleben heißt, daß eine Welt

von Dingen zwischen denen liegt, deren gemeinsamer Wohnort sie ist, und zwar in

dem gleichen Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen steht, die um ihn herum

sitzen; wie jedes Zwischen verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils

gemeinsam ist.«127 Hier ist der Tisch die Möglichkeit der um ihn Sitzenden, Welt erst

zu bilden; zugleich aber ist dieser Tisch es, der sie um sich versammelt.

Die Handlung wird in ihrer Verwandlung zur Geschichte verdinglicht, bekommt

Form, Anfang und Ende – nicht aber Beendigung, vielmehr ein Ende, das immer wie-

der auch neuer Anfang ist; auf diese Weise wird dies Zwischen-uns-Liegende zu einem

Ausgangspunkt für das gemeinsame Gespräch. Die Taten gewinnen so »Gegenstands-

charakter […] – wie ein gedichteter Vers, eine geschriebene Seite, ein gedrucktes Buch,

ein Bild oder eine Skulptur, wie alle Denk- oder Mahnmäler des menschlichen Geis-

tes.«128 Allein diese Gegenständlichkeit ermöglicht es, dass wir von einer Geschichte

– in einer Geschichte – überhaupt sprechen können: »Ohne Erinnerung und die Ver-

dinglichung […] würde das lebendig Gehandelte, das gesprochene Wort, der gedachte

Gedanke spurlos verschwinden, sobald der Akt des Handelns, Sprechens oder Denkens

an sein Ende gekommen ist; es würde sein, als hätte es sie nie gegeben.«129 Später heißt

es dann in der Vita activa, die Menschen seien ohne dies Beständige »wie Gras und al-

le Herrlichkeit der Erde wie des Grases Blüte; und ohne die herstellenden Künste von

123 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 171.

124 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98.

125 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 194.

126 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 171.

In diesem Sinne spricht Zerilli im Folgendem dann auch von einer »kontinuierlichen Neuerfin-

dung«.

127 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 66.

128 Ebenda, S. 113.

129 Ebenda, S. 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 263

Homo faber, aber jetzt auf ihrem höchsten Niveau, in der vollen Glorie ihrer reinsten

Entfaltung, ohne die Dichter und Geschichtsschreiber, ohne die Kunst des Bildens und

des Erzählens, könnte […] die Geschichte, in der sie handelnd und sprechend auftra-

ten, bis sie sich so weit gefügt hat, daß einer sie als Geschichte berichten kann, niemals

sich so dem Gedächtnis der Menschheit einprägen, daß sie Teil der Welt wird, in der

Menschen leben.«130

Hier klingt bereits an, dass diese Formung dem vormals Ungeformten zwar jene Be-

ständigkeit zu verleihen vermag, die eine notwendige Voraussetzung für die wirklich

menschliche Zwischenwelt ist, zugleich aber dem je Eigenen der Geschichten, ihrer

Wandelbarkeit, ihrer Deutbarkeit und Uneindeutigkeit ganz entgegensteht. Erzählun-

gen sind »in ihrer lebendigen Wirklichkeit, […] keine ›Dinge‹ und müssen erst verding-

licht, d.h. transformiert werden, bevor sie in den gegenständlichen Bestand der Welt

eingehen können.«131 Die Geschichte muss sich ›fügen‹, einfügen in die begriffliche

Sprache, die ihr ihre Lebendigkeit ab-spricht – während sie ihr zugleich das ewige Le-

ben schenkt: »Die verwandelnde Vergegenständlichung ist der Preis, den das Lebendige

zahlt, um nur überhaupt in der Welt bleiben zu dürfen; und der Preis ist sehr hoch, da

immer ein ›toter Buchstabe‹ an die Stelle dessen tritt, was einen flüchtigen Augenblick

lang wirklich ›lebendiger Geist‹ war.«132

Diese Erzählungen dienen nun nicht nur der Welt-Erhaltung, sondern auch einer

Versöhnungmit derWelt-Geschichte, die allein esmöglichmacht, in dieses Geschichts-

Netz hineinzuhandeln, anstatt sich davon abzulösen. Es sind solche Geschichten wie

jene des deutschen Feldwebels Anton Schmidt, der hunderte Juden rettete und da-

für hingerichtet wurde. Arendt berichtet von dem Moment, da seine Geschichte im

Eichmann-Prozess zur Sprache kommt: Es habe währenddessen »Stille über dem Ge-

richtssaal [gelegen]; es war, als habe die Menge spontan beschlossen, die üblichen zwei

Minuten des Schweigens zu Ehren des Mannes Anton Schmidt einzuhalten. Und in

diesen zwei Minuten, die wie ein plötzlicher Lichtstrahl inmitten dichter, undurch-

dringlicher Finsternis waren, zeichnete ein einziger Gedanke sich ab, klar, unwiderleg-

bar, unbezweifelbar: wie vollkommen anders alles heute wäre, in diesem Gerichtssaal,

in Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Ländern der Welt, wenn

es mehr solcher Geschichten zu erzählen gäbe.«133 Hier zeigt sich die welt-erhaltende

Fähigkeit des Erzählens, die Möglichkeit der Versöhnung, die darin liegt, Geschichten

immer wieder zu erzählen und so lebendig zu halten: »So tief ist keine Versenkung, daß

alle Spuren vernichtet werden könnten […]; dazu gibt es zu viele Menschen in der Welt,

um Vergessen endgültig zu machen. Einer wird immer bleiben, um die Geschichte zu

erzählen.«134 Hier nämlich – »in der Sprache« – ist der Ort, an dem »das Vergangene

unausrottbar«135 sitzt.

130 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211f.

131 Ebenda, S. 226f.

132 Ebenda, S. 113f.

133 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.

134 Ebenda, S. 346.

135 Hannah Arendt [1968]:Walter Benjamin, S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Vom Schweigen des Guten

Dies war es, was die totale Herrschaft zu unterbinden suchte, das ewige Lebendigsein

dieser Geschichten, die von den Ausnahmen sprechen, die das eindeutige Bild in Frage

stellen, die mit der Selbstverständlichkeit brechen. An dieser Stelle ist an den Bericht

des deutschen Militärarztes Peter Bamm zu erinnern, von dem bereits im dritten Ka-

pitel die Rede war: »Wir wußten das. Wir taten nichts. Jeder, der wirklich protestiert

hätte oder etwas gegen dasMordkommando unternommenhätte,wäre vierundzwanzig

Stunden später verhaftet worden und verschwunden. Es gehört zu den Raffinements

der totalitären Staatskonstruktionen unseres Jahrhunderts, daß sie ihren Gegnern kei-

ne Gelegenheit geben, für ihre Überzeugung einen großen dramatischen Märtyrertod

zu sterben. […] Es ist gewiß, daß jeder, der es gewagt hätte, lieber den Tod zu erleiden

als schweigend Verbrechen zu dulden, nutzlos sein Leben geopfert hätte. Damit will ich

nicht sagen, daß ein solches Opfer moralisch sinnlos gewesen wäre. Es ist nur gesagt,

daß es praktisch nutzlos gewesen wäre. Niemand von uns hatte eine Überzeugung,

deren Wurzeln tief genug gingen, ein praktisch nutzloses Opfer um eines höheren mo-

ralischen Sinnes willen auf sich zu nehmen.«136 Was das totalitäre System hier zu zer-

stören sucht, ist die sich aus einer Handlung entwickelnde Erzählung, die – solange sie

im Erzählen lebendig ist – nicht mehr vergehen und vergessen werden kann. Was hier

also vernichtet werden sollte, war die Sprache selbst, das Sprechen vom Einzelnen, das

dies Einzelne immer und immer wieder zur Erscheinung bringt.

Eva von Redecker schreibt, Geschichten hätten nach Arendt den Sinn, »Geschehnis-

se ›menschlich‹ zu machen, indem sie mitteilbarer Bestandteil der gemeinsamen Welt

werden, außerdem verhelfen sie zu einem Verständnis von Geschehnissen, mit denen

man sich, wenn sie in Form einer Geschichte gebracht sind, abfinden oder gar versöh-

nen könne«137. Kathrin Morgenstern weist richtigerweise darauf hin, dass solche Ver-

söhnung nicht mit einem Gutheißen gleichzusetzen sei und verweist auf die englische

Fassung: Die versöhnende »Funktion des Erzählens […] kann im Zeichen des Traditi-

onsbruchs keinesfalls als Verschmelzung und Einswerdung mit dem Geschehenen, als

Akzeptieren der Ereignisse verstanden werden. Eindeutiger als die Wendung der Ver-

söhnung mit den Dingen ist daher das englische ›to come to terms with the past‹, das

Arendt in den englischsprachigen Schriften verwendet. Es geht darum, mit den Din-

gen, so wie sie sind, irgendwie zurechtzukommen.«138 Von solchem Zurechtkommen

spricht Arendt in Wahrheit und Politik; dort heißt es: »Für die Geschichtsschreibung ist

das rein Faktische das Rohmaterial, aus dessen Verwandlung die Geschichten der Ge-

schichte erstehen […]. Die politische Funktion des Geschichtenerzählens […] liegt darin,

136 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345f.

137 Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 40.

138 Kathrin Morgenstern [2019]: ›Einer wird immer bleiben, um die Geschichte zu erzählen‹, S. 84. Morgen-

stern verweist hier beispielhaft auf: Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 331 und

Hannah Arendt: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: dies.: Essays in Un-

derstanding 1930-1954. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 308. (Ebenda, S. 102.) Lisa J. Disch

denkt in eine ähnliche Richtung (vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philo-

sophy, S. 102).

An anderer Stelle heißt es dazu: »[D]en Totalitarismus verstehen [heißt] nicht irgend etwas ent-

schuldigen, sondern uns mit einer Welt, in welcher diese Dinge überhaupt möglich sind, versöh-

nen.« (Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 110.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 265

dass sie lehren, sich mit den Dingen, so wie sie nun einmal sind, abzufinden und sie

zu akzeptieren.«139 Dann nur wird es möglich, sich selbst als Teil dieser Geschichte zu

verstehen und so einen Faden in das »bereits vorgewebte Muster« zu schlagen, das im-

mer schon da ist, da die Menschen »in eine schon bestehende Menschenwelt geboren

werden«140. Diese Fäden vermögen es, »das Gewebe [ebenso zu] verändern, wie sie ih-

rerseits alle Lebensfäden,mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berührung kommen,

auf einmalige Weise affizieren. Sind die Fäden erst zu Ende gesponnen, so ergeben sie

wieder klar erkennbare Muster bzw. sind als Lebensgeschichten erzählbar.«141

In Bezug auf die Gründungslegenden schreibt Arendt in Über die Revolution, mittels

dieser Erzählungen leuchte »die menschliche Einbildungskraft in die eigene Vergan-

genheit«142. Ohne dieWeitererzählung und die Geschichten, die die Verfassung umwe-

ben, sei diese nur ein »Fetzen Papier«143, dem die »Aura der Ehrwürdigkeit«144, die sie

zu Anfang umgeben hatte, völlig abginge. In Vom Leben des Geistes ist von den Legenden

erneut die Rede; dort heißt es, sie entstammten einer Zeit, »die jeder Regierungsform

und jedem speziellen Grundsatz des Regierens vorausgeht. Doch es war menschliche

Zeit, und der Anfang, von dem sie erzählen, war keine göttliche Schöpfung, sondern

eine von Menschen herbeigeführte Folge von Ereignissen, die der Erinnerung auf dem

Wege über eine phantasievolle Deutung alter Geschichten zugänglich sind.«145 Zugang

zu diesen alten Geschichten, die jene Zeit zu einer menschlichen machen, bietet also

kaum eine möglichst genaueWiederholung der Tatsachen, vielmehr eine phantasievol-

le Deutung, eine Auslegung, die das Jetzt meint. Nur aus der höchsten Kraft der Gegenwart

dürft ihr das Vergangene deuten.146 Trotzdem bleibt sie Deutung des Greifbaren, des ei-

nen Fetzen Papiers. In dieser Weise nun erzählt Arendt selbst von den poleis und den

Revolutionen – nicht um diese zu konservieren oder gar erneut heraufzubeschwören,

sondern um sie als Anfang zu nehmen, als Perlen und Korallen, für eine neue Geschich-

te: um hiervon ausgehend das Neue zu denken. Auf diesemWeg schien es ihr möglich,

»die wirklichen Ursprünge der traditionellen Begriffe zu entdecken, um aus ihnen ihren

ursprünglichen Geist neu herauszudestillieren […], der sich gerade aus den Schlüssel-

wörtern der politischen Sprache […] so schmählich verflüchtigt und leere Hülsen hin-

terlassen hat«147.

Um aus dieser höchsten Kraft der Gegenwart heraus deuten zu können, bedürfen wir jener

»Inseln in einem Meer der Ungewissheit«148, die das Verzeihen und das Versprechen –

139 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 367f.

140 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

141 Ebenda.

142 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 263.

143 Ebenda, S. 160.

144 Ebenda, S. 262.

145 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 429.

146 Friedrich Nietzsche [1874]: Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemäße Betrachtungen I–IV, Nachgelassene

Schriften 1870-1873. In: ders.: Sämtliche Werke. KSA 1. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.

München 201911, S. 293f.

147 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 18.

148 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Vom Schweigen des Guten

je auf die ihnen zugehörige Zeit hin149 – zu schaffen imstande sind: So spricht die eine

von der Vergangenheit frei, die andere der Zukunft entgegen. Das Verzeihen bestimmt Arendt

in Verstehen und Politik als die »vielleicht […] kühnste der menschlichen Handlungen, in-

sofern es das beinahe Unmögliche versucht, nämlich Getanes ungetan zu machen, und

mit Erfolg einen neuen Anfang setzt,wo alles an ein Ende gekommen zu sein schien«150.

Das Verzeihen »ist eine einzelne Handlung und gipfelt in einem einzelnen Akt«151. Die

Wirkung der menschlichen Fähigkeit, Versprechen zu geben, zeigt sich als der »große

Vorteil aller Staatsformen, die ursprünglich auf einem Vertrag beruhen«152. Diese be-

ruhten darauf, »daß in ihnen Freiheit als ein positiver Modus des Handelns möglich

ist. Wobei sie offenbar, im Unterschied zu politischen Körpern, die auf Herrschaft und

Souveränität beruhen, das Risiko auf sich nehmen, die grundsätzliche Unabsehbarkeit

menschlicher Angelegenheiten und die grundsätzliche Unzuverlässigkeit derMenschen

als solche bestehen zu lassen […], indem sie sie gleichsam als das Medium benutzen,

in das die Versprechen gewisse, genau abgegrenzte Inseln des Voraussagbaren werfen,

wie Wegweiser in ein noch unbekanntes und unbegangenes Gebiet.«153 Sobald solche

Versprechen aber nicht mehr bereit sind, den Weg bloß zu weisen und das Ungewisse

auszuhalten, »sobald sie dazumißbraucht werden, den Boden der Zukunft abzustecken

und einenWeg zu ebnen, der nach allen Seiten gesichert ist, verlieren sie ihre bindende

Kraft und heben sich selbst auf«154.

Alle Geschichten sind darauf angewiesen, »daß die Menschen im Plural existieren,

daß dieMenschen die Erde bewohnen und nicht derMensch«155. Geschichtenmüssen ge-

hört, gedeutet und weitererzählt werden, sie müssen durch den jetzigen Blick in neues

Licht gerückt werden, um ein neues Verständnis, eine wieder neue Erzählung der Ge-

schichte zu ermöglichen. Die alltäglichen Erlebnisse der Vereinzelten sind es also gera-

de nicht, die eine Geschichte erzählen können, diese sind – wie die Ausführungen zu

Roman und Eigenheim gezeigt haben – in sich abgeschlossen und in feste Form gegos-

sen, sie können nicht mehr ausgelegt werden. Von Eichmann schreibt Arendt, dieser

sei »wie ein Speicher, vollgestopft mit Privatgeschichten von der niedrigsten Sorte«156.

Solche Privatgeschichten sind gerade keine Fäden, die in »bereits vorgewebte Muster

[ge]schlagen« werden können, um dann »das Gewebe so [zu] verändern, wie sie ihrer-

seits alle Lebensfäden,mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berührung kommen, auf

149 »Diese beiden Fähigkeiten gehören zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit be-

zieht und ein Geschehen rückgängig macht, dessen Sünde sonst, dem Schwert des Damokles

gleich, über jeder neuen Generation hängen und sie schließlich unter sich begraben müßte; wäh-

rend die andere ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne

die bindenden Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohen-

de Meer des Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal irgendeine Kontinuität menschli-

cher Beziehung möglich wäre, von Beständigkeit und Treue ganz zu schweigen.« (Hannah Arendt

[1958]: Vita activa, S. 302.)

150 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 110.

151 Ebenda.

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 312.

153 Ebenda, S. 312f.

154 Ebenda, S. 313.

155 Hannah Arendt [1965]: Über das Böse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

156 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 267

einmalige Weise affizieren«157. Es sind vereinzelte Geschichten ohne Zusammenhang,

die – ähnlich dem bereits erwähnten digitalen Signal – diskret und »sprunghaft«158

kommen und gehen, die nur springen zwischen zwei Werten: dem vereinzelten Ereig-

nis, das Eigenschaft zuschreibt, und dem zu vergleichenden Wert – der angestrebten

Eigenschaft, dem Typus.

Durch das Erzählen und das gemeinsame Deuten und Bedenken der Geschichte

gelangt diese erst zu ihrer Be-deutung, die fern von bloß Faktischem liegt; hier erst

»verlieren die Fakten […] ihre ursprüngliche Beliebigkeit und erlangen eine Bedeutung,

die menschlich sinnvoll ist«159. Da Geschichten also in ihrer Deutung und Weiterga-

be in ständigem Wandel begriffen sind, können sie auch niemandem zugeschrieben

werden, sie werden – in Sophie Loidolts Worten – »in der Offenheit der Pluralität her-

vorgebracht.«160 Sie sind niemals »Produkte eines Autors«, denn »[k]ein Mensch kann

sein Leben ›gestalten‹ oder seine Lebensgeschichte hervorbringen, obwohl ein jeder sie

selbst begann, als er sprechend und handelnd sich in die Menschenwelt einschalte-

te«161. Die »Lebensgeschichten«, die ein »klar erkennbares Muster«162 ergeben und alsdann

erzählbar werden, sind demnach nicht einfach »Privatgeschichten«, die weitererzählt

werden, sondern jene Geschichten, die aus dem gemeinsamen Gespräch, der gemein-

samen Handlung erst entstehen. Der Sinn, der dieser Handlung innewohnt, erschließt

sich endlich nicht den Handelnden selbst, sondern »nur dem rückwärts gerichteten

Blick dessen, der schließlich die Geschichte erzählt«163 – in ihnen ist ein Sinn ange-

deutet, »aber niemand hat sie ersonnen«164.

Die so gebildete Welt, eine Welt, die sich in der stetig immer weitergewebten Ge-

schichte immer neu formiert und doch als Ganze bestehen bleibt, ist der Grund, auf

dem alles beruht, ein Schutz vor den »verwüstenden Sandstürmen«165 der Zeiten. Je-

de Gemeinschaft braucht Geschichten, in die sie hineinwebt, die die große gemein-

same Erzählung als Sammlung einzelner Geschichten zeigen kann, sie nicht aber ver-

einnahmt in einem Werkstück. Wenn man nun sagte, Deutschland brauche solche Ge-

schichten, Europa, gar die Welt? Fäden, die nicht nur Banken und Konzerne verbin-

den und umspannen, sondern die die Einzelnen wieder sichtbar werden lassen und

die zugleich von etwas Gemeinsamem, Gründendem erzählen? Sind es aber nicht die

Populisten, die davon sprechen, es müsse wieder mehr »deutsche Geschichten« geben

undweniger Durcheinander der Kulturen? Nun, eine solche Geschichte wäre eben keine

Arendt’sche, ihr würde gerade das Fehlen, was sie erst zur Geschichte macht: Offenheit,

Wandelbarkeit, Deutbarkeit, Pluralität. Solche Geschichten sollen Identität schaffen,

157 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

158 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 165.

159 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 367.

160 Sophie Loidolt [2016]:HannahArendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto andDer-

mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹. London/New York 2016,

S. 50. [Übersetzung der Autorin.]

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 227.

162 Ebenda, S. 226.

163 Ebenda, S. 298.

164 Ebenda, S. 227.

165 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Vom Schweigen des Guten

die Einzelnen darstellen, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-giganti-

sches Einzelwesen«166. Solche Identitäten sind feste Hüllen, sie wollen gerade nicht ins

Gespräch treten, sondern jedes Sprechen verstummen lassen, sie wollen beenden, was

einen Anfang ermöglichen soll.

Maike Weißpflug geht der Frage nach, inwiefern die Sprache der Literatur die Mög-

lichkeit bereithält, eine gemeinsame Geschichte zu erzählen. Arendt schreibe »dem Er-

zählen ein kritisches, Ideologien aufbrechendes Potential [zu]«167. Weißpflug unter-

nimmt den Versuch, das literarische Sprechen – das offene und uneindeutige – in den

politischen Bereich zu übertragen und stößt sodann auf die Frage, ob solche »Beto-

nung der Kontingenz [nicht] zu einem offenen Relativismus« einlade. »[I]n der Welt

des Fiktiven mag dieser Einwand kein großes Gewicht haben. Literatur ist dazu da,

den Bereich des Möglichen zu erkunden, sie steht nicht im direkten Zusammenhang

mit Entscheidungen, die den Bereich des Handelns, des Politischen betreffen. Dochmit

der Übertragung von ästhetischen Kategorien auf den Bereich des Politischen wird dies

problematischer.«168Weißpflugwagt dennoch selbst einen Versuch der Anwendung der

von ihr herausgearbeiteten »narrativenMethode«169 – »die kritische Befragung unserer

Gegenwart vor dem Hintergrund bereits gemachter Erfahrungen und auf eine Zukunft

hin, die offen ist für das Neue«170 –, indem sie sich dem Problem des Klimawandels zu-

wendet: »Die Auswirkungen von Natur und Naturzerstörung auf denMenschen sind so

vielfältig und komplex wie die Natur und die Menschen selbst.Wir können diese Dinge

durchaus benennen und beklagen, aber in dieser abstrakten Form regen die Darstel-

lungen nicht zum Handeln an, sondern scheinen eher zu lähmen. Statt einer großen,

aber abstrakten Erzählung der Zerstörung der Natur durch den Menschen sollten wir

konkrete, dichte Beschreibungen und erfahrungsgesättigte Erzählungen über die Be-

ziehungen zwischen Mensch und Umwelt suchen und weitererzählen.«171

Die Erzählung von Natur als einemögliche Stiftung von Gemeinsamkeit, in die wei-

tere, »erfahrungsgesättigte« Geschichten der Vielen eingewebt werden, ist meines Er-

achtens für unsere Gegenwart fruchtbar. In dieser Weise könnte auch der Versuch Bru-

no Latours verstanden werden, auf den ich weiter oben bereits zu sprechen gekommen

bin: als gemeinsamer Ausgang von einer Geschichte, einer gemeinsamen Naturerzäh-

lung. Diese allerdings müsste befreit werden von Ideologie, von selbstverständlicher

Moral und unhinterfragbarer Zielgerichtetheit: Sie müsste ein gemeinsames Fragen

werden. Denn »abstrakte Erzählungen« lähmen nicht nur, weil es ihnen an Wirklich-

keit fehlt, sondern weil sie auf Abstand gehalten und zum Un-beurteilbaren stilisiert

werden. Über die Natur, über die uns allen gemeinsame Welt zu sprechen und all die

uneindeutigen Erzählungen gemeinsam zu durchdenken, uns von ihnen aus unserer

166 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

167 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 211.

168 Ebenda, S. 208.

169 Maike Weißpflug [2014]: Erzählen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt. In:

Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hg.): Narrative Formen der Politik. Wiesbaden

2014, S. 212.

170 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 220.

171 Ebenda, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 269

Gegenwart zu erzählen und uns so eine Welt zu schaffen, in der wir – als wir selbst

– erscheinen können, ist die unendliche Möglichkeit, die in jeder Erzählung liegt. Mir

scheint hier allerdings ein Missverständnis vorzuliegen: Eine solche Naturerzählung ist

keine Literatur, sondern ist gerade eine Sammlung von tatsächlichen Geschehnissen,

eine Geschichte, die das Gemeinsame aus den vielen möglichen Perspektiven formt. Sie

fördert keine »Wahrsätze« – wie von Redecker das perlensuchende Erzählen definiert

–, sondern besteht in der »Anverwandlung von Ereignissen, für die eine gültige narra-

tive Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben«172. Und nicht

nur darum, sondern eben auch: damit die Welt selbst bestehen kann, damit sie, wie

Arendt sagt, »ein Hort des Seins«173 werden kann.

In diesem Sinne spricht sie von der Geschichte Anton Schmidts, die »wie ein plötzlicher

Lichtstrahl inmitten dichter, undurchdringlicher Finsternis« auf die Gegenwart stieß.

Solche Geschichten wären imstande, alles zu verändern – »in diesem Gerichtssaal, in

Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Ländern der Welt«174. Sie be-

zieht diesen Gedanken auf Deutschland, wenn sie sagt, sie könnten »für eine Wieder-

erlangung des inneren Gleichgewichts« sorgen, »[d]enn die Lehre solcher Geschichten

ist einfach, ein jeder kann sie verstehen. Sie lautet, politisch gesprochen, daß unter

den Bedingungen des Terrors die meisten Leute sich fügen, einige aber nicht.«175 Hier

scheint mir also auchWeißpflugs Versuch einzuordnen, »[s]tatt einer großen, aber abs-

trakten Erzählung der Zerstörung der Natur […] konkrete, dichte Beschreibungen und

erfahrungsgesättigte Erzählungen«176 einzuweben. In solchen Erzählungen findet sich

immer wieder ein Ausgangspunkt, sie brechen die große, allgemeine Erzählung auf

und erzählen etwas anderes, erzählen die Ausnahmen: »einige aber nicht«. Sie bieten ei-

nen Grund, von dem aus der Gedankengang seinen Ausgang findet, nicht aber sind sie

selbst ein Anfang. Denn eine jede »verwandelnde Vergegenständlichung ist der Preis,

den das Lebendige zahlt, um nur überhaupt in der Welt bleiben zu dürfen«177.

Ist es nicht vielmehr die Literatur, ein Sprechen, das nicht nur anders und ande-

res erzählt, sondern das selbst das Neue ausspricht, das nicht ähnliche Perspektiven

sammelt, sondern das absolut Verschiedene auszudrücken sucht, die Arendts Versu-

chen, dem Handeln, dem Einzelnen und Ziellosen, dem Menschlichen der Menschen

sich anzunähern sucht? Arendt spricht nicht von Homer, lässt nicht Kafkas oder Mel-

villes Erzählungen aufleben, weil sich in ihnen eine Tatsache genauer beschauen ließe.

In diesen Erzählungen ist es gerade das Unbestimmte, das nicht klar Benannte, das nicht

bloß Informierende und Erläuternde, das für ein gemeinsames Gespräch, für eine ab-

solut neue Deutung offen ist und öffnet.

172 Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.

173 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 104.

174 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.

175 Ebenda, S. 347.

176 Maike Weißpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 259.

177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Vom Schweigen des Guten

6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den Fuß vom Erlebnis

löst.«178 Welt-öffnendes Erzählen

Es sind die Bemühungen dessen, der, über-

flogen von Sternen, die Menschenwerk sind,

der, zeltlos auch in diesem bisher ungeahn-

ten Sinne und damit auf das unheimlichs-

te im Freien, mit seinem Dasein zur Sprache

geht, wirklichkeitswund und Wirklichkeit

suchend.

Paul Ce lan: Bre m e r Ansprac he

Welt-erhaltendes Erzählen muss in gewisser Weise als notwendig begriffen werden,

es hat einen Nutzen. So bewahrt es doch in gewisser Weise: vor der Unbedachtheit,

vor der Vereinzelung – vor dem Bösen. Der Eingleisigkeit, der Gedankenlosigkeit und

der Urteilsferne, die sich Arendt während des Eichmann-Prozesses darboten, ist durch

dieses Erzählen etwas entgegengehalten, es wirkt als Damm im Fluss der Selbstver-

ständlichkeiten, unterbricht und fragt nach, setzt die anderenMöglichkeiten gegen das

eineWirkliche.

Welche Bedeutung aber haben die Erzählungen, die Arendts Schriften und Vorträ-

ge begleiten, was geschieht, wenn sie Kafka, Melville, Brecht zitiert? Was zeigt sich in

dieser uneindeutigen, in dieser schlechthin deutbaren Sprache –und nur hier? Eine Stu-

dentin Arendts erzählt von deren Vorlesungen Folgendes: »Sie lehrte die Philosophie,

indem sie Texte benutzte, die niemand sonst je für angemessen gehalten hätte. Wir la-

sen Kafka, Broch, Brecht, Faulkner, Heller, Auden.Wir sollten vielmehr über die Fragen

nachdenken, die während der Klassen aufgeworfen worden waren, als über die bespro-

chenen Texte selbst. Sie war eindeutig davon überzeugt, dass ›poetische Rebellen‹ die

angehenden Philosophen genauso viel zu lehren hätten wie philosophische Werke.«179

Inwiefern sind diese Schriften keine Fäden, die das Netz weiterweben, die den Men-

schen einen Grund geben, von dem sie ausgehen können, sondern in ihrem Versuch,

sich den Dingen sprechend zu nähern, immer selbst schon Anklang des absolut Neuen,

keine bloß andere Betrachtung, sondern ein Beginn ganz von vorn?

Inwiefern sollen jene Erzählungen, Dichtungen und Aphorismen, die Arendt immer

wieder anruft und ins Jetzt holt, nicht Versöhnung und so ein Weitermachen ermögli-

chen, sondern ein Neu-Denken stiften, einem Verstehen näherbringen? Solches Verste-

hen kennt kein Ende, es besteht im immer neuen Versuch, sich der menschlichen Welt

anzunähern: »Verstehen ist nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervor-

bringen; es ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein, denn jede einzelne

Person muß sich mit jener Welt versöhnen, in die sie als Fremder hineingeboren wurde

178 Vgl: Franz Kafka [1911]: Aufzeichnungen aus dem Jahre 1911 (20. Oktober). In: ders.: Tagebücher 1910-

1923. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1986, S. 77.

179 Elisabeth Kamarck Minnich [1984]: Hannah Arendt: Thinking AsWe Are. In: Carol Ascher et al. (Hg.):

Between Women. Biographers, Novelists, Critics, Teachers and Artists Write about Their Work on

Women. Boston 1984, S. 175; zitiert nach Kathrin Morgenstern: ›Einer wird immer bleiben, um die

Geschichte zu erzählen‹, S. 203. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 271

und wo sie im Maße ihrer klar bestimmbaren Einmaligkeit immer ein Fremder bleiben

wird. Verstehen beginnt mit der Geburt und endet mit dem Tod.«180 Diese Deutung

des Verstehens ist alles andere als gewöhnlich: Meinen wir nicht mit Verstehen zumeist

das Verstanden-haben von etwas? Bedeutet es denn nicht Abschluss? Gehen wir nicht

sogar oft davon aus, dies Verständnis sei zu erlernen, eigentlich sei doch alles bereits

verstanden und müsse nur noch eingesehen und abgespeichert werden? Arendts Anru-

fungen sollen ihr Verständnis des Verstehens näherbringen – oder vielleicht überhaupt

die Möglichkeit eröffnen, etwas verstehen zu wollen: Zeigen sie doch ein Sprechen, das

gerade nicht verstanden-haben will, sondern das fragt, das keine Lehre bereithält, son-

dern einen Versuch, zu verstehen. Das immer erneute Auslegen, zu dem solche Schrif-

ten aufrufen, fordert dazu auf, zuzuhören, es erfordert Geduld und Vorstellungskraft

– all jene Fähigkeiten, die ein menschliches Gespräch, eine Handlung unter Gleichen

erst ermöglichen.

6.3.1 »Unter einer Sonne, die das Denken zu wehren scheint.«181

Kafka’sches Erzählen

Um einem solchen Erzählen – einem Sprechen, das in seiner Uneindeutigkeit dem Ein-

zelnen Raum lässt –denkend sich zu nähern, soll hier Kafka zuOhren kommen.182 Über

Kafkas Erzählungen sagt Arendt, was in diese »lockt und verlockt« sei »die Wahrheit

selbst«. Weiter heißt es: »[D]iese Verlockung ist Kafka […] bis zu dem unglaublichen

Grade geglückt, daß seine Geschichten auch dann in Bann schlagen, wenn der Leser

ihren eigentlichen Wahrheitsgehalt erst einmal nicht begreift. Kafkas eigentliche Fas-

zination besteht darin, daß der Leser eine unbestimmte, vage Faszination, die sich mit

der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinnlose Bilder und

Begebenheiten paart, so lange aushält und sie so entscheidend in sein Lebenmitnimmt,

daß ihm irgendwann einmal, auf Grund irgendeiner Erfahrung plötzlich die wahre Be-

deutung der Geschichte sich enthüllt mit der zwingenden Leuchtkraft der Evidenz.«183

Darin liegt die Möglichkeit des Uneindeutigen: Die Lektüre von Arendts Texten ist von

der Ahnung begleitet, dass es nicht darum geht, ein abschließendes Urteil zu fällen,

sondern die Offenheit des Verstehens und des Gesprächs zu suchen. Solche »wahre Be-

deutung« ist nicht zu berechnen, zu erklären oder zu lehren, sondern bedarf der Geduld

und des offenen Ohrs. Sie zeigt sich zuweilen (oder gar zumeist) erst im Nachhinein,

180 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S. 110.

181 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

182 Vgl. hierzu die (unveröffentlichten) Ausführungen in meiner Magisterarbeit, die ich 2016 unter

dem Titel Atemholen. Sprachloses Sprechen bei Benjamin und Kafka eingereicht habe.

183 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

Vgl. auch: »Das gemeinsame Erlebnis der Leser Kafkas ist eine allgemeine, unbestimmbare Be-

zauberung, sogar bei Erzählungen, die sie nicht verstehen, eine klare Erinnerung anmerkwürdige

und scheinbar unsinnige Bilder und Beschreibungen, – bis sich eines Tages der verborgene Sinn

mit der plötzlichen Deutlichkeit einer einfachen und unangreifbaren Wahrheit enthüllt.« (Han-

nah Arendt [1944]: Franz Kafka, von Neuem gewürdigt. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter

Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019, S. 242.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Vom Schweigen des Guten

in dem Moment, in dem – wie es bei Benjamin heißt – »das Gewesene mit dem Jetzt

blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«184.

Wer die Erzählungen Kafkas also einmal vernommen hat, dem sind die »erst schein-

bar sinnlosen Bilder und Begebenheiten« in gewisserWeise beständig anwesend – sofern

er sie denn »so entscheidend in sein Leben mitnimmt«185. In ihrem Gespräch mit Gün-

ter Gaus spricht Arendt davon, dass sie »einen ziemlich großen Teil deutscher Gedich-

te auswendig [kenne]. Die bewegen sich da immer irgendwie im Hinterkopf […].«186

Durch ihre Anwesenheit ist es möglich, auf diese Sprach-Bilder zu bauen, sie als Grund

und Ausgang zu nehmen. Wenn diese tiefe Verbundenheit zur eigenen Sprache – der

Sprache, aus der jene Bilder geformt sind, die sich dort im Hinterkopf bewegen – ver-

lorengeht, besteht immer die Gefahr, dass sich die Sprechende in einer »Sprache [ver-

liert], in der ein Klischee das andere jagt«. Arendt spricht hierüber in Bezug auf andere

aus Deutschland Geflohene, die mit der Heimat auch die eigene Sprache hinter sich

gelassen hatten. Diese hätten zwar die neue Sprache erlernt, in der sie sich nun sogar

»idiomatisch«187 auszudrücken könnten, verfügten aber nun nicht länger über einen

Sprachgrund, wodurch das Ausgesprochene oberflächlich bleibe. Auf diese Weise wird

– so könnte man in Benjamins Bild des Echos der fremden in der eigenen Sprache sa-

gen – die Lücke zwischen den Sprachen verdeckt und der heimatliche Raum zerstört,

in dem die fremde Sprache erklingen und so Neues hervorbringen könnte.

Die deutbare Erzählung begleitet fortan imHinterkopf deshalb, weil sie keine abge-

schlossene Lehre mitgibt, sondern vor eine Frage stellt, die Frage nach der Bedeutung

dessen, wovon sie da erzählt. Solche Grund-legenden Erzählungen versuchen nicht,

die Außenwelt darzustellen oder eine Lehre zu vermitteln; Kafka verlasse sich »nie auf

die Wirklichkeit, weil sein eigentliches Anliegen nicht Wirklichkeit, sondern Wahrheit

ist«. Arendt vergleicht Kafkas Erzählweise mit der »Konstruktion von Modellen […]: So

wie ein Mann, der ein Haus bauen oder eines Hauses Stabilität beurteilen will, sich

einen Grundriß des Gebäudes anfertigen wird, so konstruiert sich Kafka gleichsam

die Grundrisse der bestehenden Welt. Mit einem wirklichen Haus verglichen ist sein

Grundriß natürlich etwas sehr ›Unwirkliches‹; aber ohne ihn hätte man das Haus nicht

bauen können, ohne ihn kann man die Grundmauern und Pfeiler nicht erkennen, die

allein ihm in der wirklichen Welt Bestand verleihen. Aus diesem von der Wirklichkeit

her konstruierten Grundriß, dessen Auffindung natürlich sehr viel eher das Ergebnis

eines Denkprozesses als einer Sinneserfahrung ist, baut Kafka seine Modelle. Zu ih-

rem Verständnis bedarf der Leser der gleichen Einbildungskraft, die amWerke war, als

sie entstanden«188. Es sind diese Fragen nach dem Grundriss, die die Errichtung eines

beständigen Baues allererst ermöglichen; um diesen Grundriss verstehen zu können,

müssen sich die Lauschenden ihrer Einbildungskraft bedienen, jener menschlichen Fä-

higkeit, die auch die Grundlage bildet für das Urteil und das gemeinsame Gespräch. In

184 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

185 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

186 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, S. 60.

187 Ebenda.

188 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 273

einer überarbeiteten Fassung spricht Arendt anstelle des Grundrisses von einem »Auf-

riss«; dort heißt es: »Aufrisse können nur von denen verstanden werden, die fähig und

willig sind, sich mit eigener Phantasie die wirklichen Absichten und die zukünftige

Ansicht vorzustellen.« Aufriss heißt zunächst auch: aufreißen, eine Maske, eine Abde-

ckung wegreißen, um etwas Verdecktes freizulegen. Ein Aufriss legt eine Lücke offen,

schafft Raum für Deutung. Dieses Aufgerissene kann alsdann nur von solchen verstan-

den werden, die nicht nur das in den Text Gelegte – die Absicht – sich vorzustellen fähig

sind, sondern auch das aus dem Text sich Ergebende – eine zukünftige Ansicht.

Solcherart Geschichten halten sich im Verborgenen – sie meiden eindeutige Setzun-

gen, haben weder Nutzen noch enthalten sie eine Lehre. Folglich unterscheiden sie sich

in maßgeblicher Weise von Erzählungen wie derjenigen Anton Schmidts, deren Lehre

so einfach ist, dass »ein jeder […] sie verstehen [kann]«189. »Kafkas Erzählungen […]

enthalten keinerlei […] Rat, noch Belehrung, noch Trost. Nur der Leser, der […] selbst

auf der Suche nach der Wahrheit ist, wird mit Kafka und seinen Modellen etwas an-

zufangen wissen, und er wird dankbar sein, wenn manchmal auf einer einzigen Seite

oder sogar in einem einzigen Satz plötzlich die nackte Struktur ganz banaler Ereignis-

se sichtbar wird.«190 So tritt in Kafkas Erzählungen in gewisser Weise das Einzelne in

Erscheinung, das in keine allgemeine Lehre passt, sondern des immer neu ansetzen-

den Denkens bedarf – formlos zwar, nicht bestimmt und einsortiert, aber doch als es

selbst. In einem Essay zu Kafka spricht Arendt davon, dass »wir« in Kafkas Beschreibung

eines Kampfes undDas Schloß »dem Paria in seiner nächsten und vorläufig letzten Gestalt

begegnen«191, da dieser in Kafkas Dichtung auftrete. Ohne dass in diesen Erzählungen

der Begriff des Parias auch nur einmal vorkäme – ja vielleicht: gerade deshalb –, kann

er hier in Erscheinung treten.

Damit gleicht dieses In-Erscheinung-Treten in keinerWeise der bloßen Darstellung

eines Gegebenen: Es ist ja kein Paria, der Paria kommt nicht vor, er tritt auf, ohne da

zu sein – erscheinen kann er gerade, weil keine Form ihn zu ergreifen sucht. Kafkas

Figuren stehen im Widerspruch zu den Figuren des gewöhnlichen Romans, der zur

Identifikation mit dem Schicksal seiner Figuren einlädt, ohne ein Eigenes noch zu er-

möglichen – man ist förmlich in die Figuren eingeschlossen und muss sich selbst und

die Welt vergessen. Kafkas Figuren bewirken das Gegenteil – sie rufen wach, stellen in

Frage und bringen in die Frage: »[D]a die Kafkaschen Helden nicht wirkliche Personen

sind, mit denen es hybrid wäre sich zu identifizieren, […] scheint es uns, als sei jeder

von uns angerufen und aufgerufen.Denn dieser, der gutenWillens ist, kann irgendeiner

sein und jedermann, vielleicht sogar du und ich.«192 Sie vereinzeln die Lesenden also

nicht, indem sie sie in ein Schicksal einpferchen, sondern rufen sie in ihre Einzelheit:

189 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 347.

190 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 108.

191 Hannah Arendt [1944]: Die verborgene Tradition. (Franz Kafka: Der Mensch mit dem guten Willen.) In:

dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Bar-

bara Hahn. Göttingen 2019, S. 76f.

192 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Vom Schweigen des Guten

Die selbst leeren Figuren verweisen auf diese Leerstelle und lassen so nicht schicksals-

ergeben hinwegdämmern; vielmehr beunruhigen sie und fordern Wach-samkeit.

Kafkas Figuren weisen so immer schon über sich hinaus – in gewissem Sinne auch

über ihre Zeit. So spricht Arendt einmal von »Kafkas sogenannten Prophezeiungen«193.

»Seine Kunst« so heißt es an anderer Stelle, sei »der Ausdruck einer zukünftigen Welt,

die auch die unsrige ist«194. Die Erzählungen weisen immer schon über die Zeit hinaus

– und sind ihr dadurch so angemessen, dass sie sie nicht abzuschließen, sondern viel-

mehr aufzuschließen versuchen. Sie versuchen nicht, die düstere Zukunft vorherzuse-

hen, sondern von dem im Jetzt sich Ankündigenden zu erzählen, von einemMöglichen;

sie wollen nicht abbilden, sondern vorstellen. »Das großartige dieser Kunst liegt dar-

in beschlossen, daß sie heute noch so erschütternd wirken kann wie damals […]. Wäre

Kafkas Dichtung wirklich nichts als Prophezeiung eines kommenden Schreckens, so

wäre sie genauso billig wie alle andern Untergangsprophetien […]. Der natürliche Weg

ist immer der Weg des Untergangs, und eine Gesellschaft, die sich blind der Notwen-

digkeit der in ihr selbst beschlossenen Gesetze anheimgibt, kann immer nur unterge-

hen. Propheten sind notwendigerweise immer Unglückspropheten, weil die Katastro-

phe immer vorausgesagt werden kann. Das Wunder ist immer die Rettung und nicht

der Untergang; denn nur die Rettung, und nicht der Untergang, hängt von der Frei-

heit des Menschen ab und seiner Kapazität, die Welt und ihren natürlichen Ablauf zu

ändern.«195

Weltveränderung im Sinne einer Öffnung, im Sinne einer Loslösung vom Gewöhn-

lichen und einer Er-öffnung des Anderen, wird möglich durch eine Abwendung vom

Begrifflichen. Kafkas Sprache ist in gewisser Weise offen zu nennen: Sie spricht vom

Unabgeschlossenen, Fragmentarischen, Ungewissen. Die festen und sicheren Mauern

der Begriffe stehen in seinen Geschichten immer kurz vor dem Zusammenbruch, dem

Abbrechen. Er selber nennt sich in einer Tagebucheintragung durch sein Schreiben der

Dinge enthoben, nennt sich springend und steigend aus dem Berechneten und Berech-

nenden: »Merkwürdiger, geheimnisvoller, vielleicht gefährlicher, vielleicht erlösender

Trost des Schreibens: das Hinausspringen aus der Totschlägerreihe Tat – Beobachtung,

Tat – Beobachtung, indem eine höhere Art der Beobachtung geschaffen wird, eine hö-

here, keine schärfere, und je höher sie ist, je unerreichbarer von der ›Reihe‹ aus, desto

unabhängiger wird sie, desto mehr eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, desto un-

berechenbarer, freudiger, steigender ihr Weg.«196 Ein Ausbrechen aus dem ewig sich

wiederholenden Vergleich, der nichts kann als sehen und berechnen, beobachten und

193 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka: A Revaluation. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.

Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 74. [Übersetzung der

Autorin.]

194 Hannah Arendt [1946]: No Longer and Not Yet. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. For-

mation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 159. [Übersetzung der

Autorin.]

195 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 103.

196 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920. In: ders.: Tagebücher. Kritische Ausgabe. Hg. v.

Hans-Gerd Koch et al. Frankfurt a.M. 1990, S. 892. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Tagebuch-

eintragung von 1920.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 275

in den Vergleich setzen, mit einem Begriff versehen. Mensch ist ein Mensch ist ein

Mensch … Was ist aber Schreiben anderes als ewige Aneinanderreihung von Begriffen,

was tut die Schreibende also anderes als gerade dieses: Kategorie hinter Kategorie fest-

schreiben, Gitter um Gitter? Solange sie schreibt, muss sie sich innerhalb der Grenzen

einer Sprache bewegen, die an sich begrenzt ist: Im Schreiben zeigt sich der Mangel

der Sprache selbst, ihre Beschränktheit und Unmöglichkeit. Hier aber ist nach einem

Schreiben gefragt, das dasjenige meint, das zwischen den Formen, das zwischen den

Schriftzeichen – nur dort aber – sich verbirgt: Es ist also dennoch der richtige Ort, der

einzige vielleicht, an dem das Ungeformte denkbar wird und an dem das Zwischenzei-

lige existieren kann, ein Ort der Zeilen.

Allein eine solche Sprache zwischen den Formen vermag es, gegen die Grenze anzu-

stürmen, jene Satz-Mauern niederzureißen oder aber über diese sich zu erheben, ihrer

Beschränkung sich zu ent-schreiben, sie nieder-zuschreiben. Es ist nicht mitteilbar, weil

es nicht faßbar ist, und es drängt zur Mitteilung aus demselben Grund.197 Die Mauern, die Ka-

tegorisierungen der Dinge sollen die Dinge dingfest machen. Dingfest und fassbar aber

kann nur solches sein, das in die Fassung der Hand oder die eines Geistes passt, in die

Fächer der Kategorien, in die sich das Begriffene einfachen und einfassen lässt. Kafkas

Sprache spricht in entgegengesetzte Richtung, sie entfernt die Dinge, zeigt sie in ihrer

Unfassbarkeit. Seine Worte sind niemals Mittel zur Bestimmung, zur Einordnung der

Welt, sondern immer ein Weisen auf ihre Unbestimmtheit, die Unbestimmbarkeit und

Unberechenbarkeit der Dinge. »›Wenn er mich immer frägt.‹ Das ä, losgelöst vom Satz,

flog dahin wie ein Ball auf der Wiese.«198 Es ist wohl kein Zufall, dass hier gerade die

Frage fliegt, dass das Fragen dasjenige ist, dass hinausspringt aus der Berechenbarkeit

und »eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, […] unberechenbarer, freudiger«199 über

die Dinge sich erhebt.

Kafkas Sprache gleicht einemMosaik, in dem jeder Stein, jedes Wort für sich steht,

allein und fest in sich, zugleich aber als Stein, als Wort im Zusammenhang eines Mo-

saiks, im Zusammenhang einer Erzählung. Adorno sieht in diesem Sprechen den deut-

lichsten Unterschied zu symbolhaften Schriften, in denen vor allem der Zusammen-

hang gewahrt werde, so »daß die einzelnen Momente des Kunstwerkes aus der Kraft

ihres Zusammenhangs über sich hinausweisen: daß ihre Totalität bruchlos übergehe

in einen Sinn.« Die Bedeutung des Einzelnen werde dort abgegeben an den »Schwung

des Ganzen«200. Kafkas Schriften hingegen zeichneten sich durch die entgegengesetzte

Bewegung aus, nicht also »durch den Ausdruck [sc. der eines Ganzen, Ungebrochenen],

sondern durch dessen Verweigerung, durch ein Abbrechen«201.Wenn dieWorte nun so

einzeln und abgebrochen dastehen und sie sich in solcher Bruchstückhaftigkeit zeigen,

197 Franz Kafka [1918]: Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost

Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 87.

198 Franz Kafka [1910]: Tagebucheintragung von 1910. In: ders.: Tagebücher 1919-1923. Hg. v. Max Brod.

Frankfurt a.M. 1986, S. 9.

199 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920, S. 892.

200 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

201 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Vom Schweigen des Guten

kann ihr Bedeuten im Einzelnen in Frage gestellt werden. Wenn in dieser Weise »alles

wörtlich [genommen wird]«, werden die Dinge nicht »durch Begriffe von oben her«202

zugedeckt. So ist es unmöglich, einen Sinn oder Inhalt auszumachen, der als solcher

dann übertragbar wäre. Das Wesentliche des Textes drängt sich auf: Es drängt sich auf,

dass es keinen ganz erfassbaren Inhalt gibt, den man ergreifen oder zusammenfassen

könnte, sondern dass da etwas anderes lauert, das hervorzukommen drängt. Dieses ei-

gentlich nicht Sichtbare ist die leere, weiße, hell leuchtende Zwischenzeile, die aufhor-

chen macht, die ein Hindämmern im schon Bekannten, schon Erkannten der erlernten

Bezeichnungen schlichtweg verweigert.

In diesem Sinne möchte ich in näherer Betrachtung von Kafkas Erzählweise fra-

gen, was die Begriffe – etwa ›Urteil‹, ›Gesetz‹, ›Mensch‹ – hier noch bedeuten; was es

bedeutet, dass es einen Begriff gibt, der sie alle zu (be)greifen sucht, was die abbre-

chende Sprache Kafkas in ihren Einzelstücken noch aussagen will. Die scheinbar be-

kannten Ausdrücke und deren Bedeutungen dienen nicht länger als bloße Hilfsmittel

zur Beschreibung einer längst bekannten Situation. Sie erteilen den ihnen zugedach-

ten Rollen die Absage und erfinden sich unberechenbar neue, auf die niemals Verlass

sein wird. Die Ausdrücke werden umgeschrieben, sie werden zum Unvertrauten und

Unfassbaren, indem sie sich in immer neuen Begriffen festsetzen, sich in der Sprache

aus ihr heraus sprechen, sich aus der Form förmlich hinauswinden. Werner Hamacher

schreibt: »Es gehört vielmehr zur Paradoxie des magischen Charakters von Kafkas Bil-

dern, daß sie aufhören, Bilder, Nachbilder oder Vorbilder zu sein. Ihre Magie kommt

dadurch zustande, daß sie sich dem schlechthin Unähnlichen ähnlich machen, dem

Unbekannten, Unvertrauten und Nichtantizipierbaren.«203

Ich möchte im Folgenden auf zwei Kafkaʼsche Erzählungen näher eingehen: Vor dem

Gesetz und Ein Bericht für die Akademie. Die Erstgenannte ist Teil des fragmentarischen

Romans Der Prozeß, weshalb es nötig sein wird, auch diesen in den Blick zu nehmen.

Die Erzählung handelt von dem Bankangestellten Josef K., der, »ohne daß er etwas Bö-

ses getan hätte«204, eines Morgens in seinerWohnung verhaftet wird. Nach kurzer Zeit

jedoch ist klar, dass hier nichts in bekannten Bahnen verläuft, dass die Handlung aufs

Äußerste unbekannt ist und bleiben muss. Die Lage, in der sich die Figur K. befindet,

ist nicht einzuschätzen oder durch den Vergleich mit ähnlichen Lagen sich verständlich

zu machen: Er ist verhaftet, allerdings soll er seinem Beruf wie gewohnt nachgehen, er

wird also nicht eingesperrt. Die Wächter, die ihn über seine Verhaftung unterrichten,

sind nicht mit Sicherheit als solche auszumachen, aber »es konnten ja nur Wächter

sein«205. Zudem wird er nicht über die Anschuldigung aufgeklärt, deretwegen ihm der

Prozess gemacht wird: »Das Verfahren ist nämlich im allgemeinen nicht nur vor der

202 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258f.

203 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen. Benjamin und Kafka. In: ders.: Entferntes Verstehen.

Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan. Frankfurt a.M. 1997, S. 292. (Im Folgenden

zitiert als: Werner Hamacher: Die Geste im Namen.)

204 Franz Kafka [1914-15]:Der Prozeß. Frankfurt a.M. 1998, S. 7 (Im Folgenden zitiert als Franz Kafka:Der

Prozeß.)

205 Ebenda, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 277

Öffentlichkeit geheim, sondern auch vor dem Angeklagten.«206 Dieser hat »keinen Ein-

blick in die Gerichtsschriften, und aus den Verhören auf die ihnen zugrunde liegenden

Schriften zu schließen, ist sehr schwierig, insbesondere aber für den Angeklagten, der

doch befangen ist und alle möglichen Sorgen hat, die ihn zerstreuen«207. Seine gesam-

te Situation bleibt unklar: Die Dauer des Prozesses ist »unabsehbar«208, die Arbeit an

seiner Eingabe für das Gericht ist eine »endlose«209, sein Fall ist zwar allgemein nicht

»unbekannt«, aber K. weiß nicht »wer davon [weiß] und wie viel«210.

So viel zum Beginn der großen Erzählung. Ich möchte jetzt zu demjenigen Teil

kommen, in dem die Legende des Türhüters erzählt wird; dies geschieht im vorletzten

Kapitel, welches den Titel des Ortes trägt, an dem die Legende vorgetragen wird: »Im

Dom«211. Josef K. ist dort mit einem »Geschäftsfreund der Bank«212 verabredet, um

ihm die Stadt zu zeigen, dieser taucht jedoch nicht auf. Daraufhin möchte K. eiligst

und möglichst unbemerkt die Kirche wieder verlassen. Als er sich so seinen Weg zum

Ausgang bahnt, »hört er zum ersten Mal die Stimme des Geistlichen«, eine »mächtige,

geübte Stimme. […] Wie durchdrang sie den zu ihrer Aufnahme bereiten Dom! Es war

aber nicht die Gemeinde, die der Geistliche anrief, es war ganz eindeutig, und es gab

keine Ausflüchte, er rief: Josef K.!«213 K. zeigt sich betrübt darüber, dass Fremde seinen

Namen kennen, eine Folge des Prozesses; er erinnert sich »daran, wie offen er früher

immer seinen Namen genannt hatte, seit einiger Zeit war er ihm eine Last, auch kann-

ten jetzt seinen Namen Leute, mit denen er zum erstenmal zusammenkam, wie schön

war es, sich zuerst vorzustellen und dann erst gekannt zu werden«214. So erscheint K.

hier nicht nur durch das Angeklagt-Sein als Verurteilter, sondern durch die Bekannt-

heit seines eigenen Namens, der früher nur ihm gehörte, nun aber zur Bezeichnung

seines Falles dient und so in gewissem Sinne über ihn ur-teilt – oder ihn gar teilt. So ist

sein Name, das einzige Wort, das ihn meint, ohne ihm Eigenschaften zuzuschreiben,

nun zum Instrument geworden: Er dient nun zur Bezeichnung des Falles des Josef K.,

meint, dass er verurteilt ist. Wenn ihn nun eine Unbekannte beim Namen ruft, so meint

sie nicht bloß ihn, sondern all jene Eigenschaften, die diesemNamen jetzt für die Allge-

meinheit zukommen; »gekannt zu werden« heißt hier also: einem Namen zugeordnet

werden, in dem nunmehr allgemeine Informationen mitklingen.

206 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 122.

207 Ebenda.

208 Ebenda, S. 139.

209 Ebenda, S. 134.

210 Ebenda, S. 139. [Hervorhebung der Autorin.]

211 Ebenda, S. 205.

212 Ebenda.

213 Ebenda, S. 216.

214 Ebenda, S. 217.

Arendt äußert sich über die Bekanntheit ihres Namens in einem Brief an die Jaspers’ so: »Mir ma-

chen die Vorträge keine Freude. Wohin ich komme, überfüllte Säle; ich hasse das. Wenn ich auf

Gesellschaften gehe, bin ich abgestempelt – berühmt! Es wird sich ja alles wieder geben, aber vor-

läufig ist es abscheulich! Mir ist zumute wie einem Tier, dem alle Zugänge gesperrt sind – ich kann

mich nicht mehr geben, weil mich ja niemand nimmt, wie ich mich gebe; alle wissen Bescheid.«

(HannahArendt [1965]:Brief anKarl undGertrud Jaspers. In: dies.: Ichwill verstehen: Selbstauskünfte

zu Leben undWerk. München 20062, S. 185.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Vom Schweigen des Guten

So verharrt K. im Dom, um zu hören, was der Geistliche ihm mitzuteilen habe. Es

stellt sich heraus, dass es sich um den Gefängniskaplan handelt und dieser mit ihm

sprechen möchte, da man »wenigstens vorläufig [seine] Schuld für erwiesen«215 hält.

K. aber ist sich seiner Unschuld sicher, solche Zuweisung kann also nur ein »Vorur-

teil« sein, ein Urteil, das noch kein wirkliches Urteil, eine Anklage, die unbegründet

und vorschnell und so leicht aus der Welt zu räumen ist. Der Geistliche aber berichtigt

ihn und erklärt, dass das Urteil nicht »mit einemmal« komme, sondern »das Verfah-

ren […] allmählich ins Urteil«216 übergehe, sodass es folglich kein klares Vorher und

Nachher gibt. Demzufolge wäre einem einmal begonnenen Verfahren nicht mehr zu

entrinnen, da dieses mit dem Urteil in gewissem Sinne zusammenfällt, sich langsam

in dieses verwandelt. Der Prozess tritt hier also als jener notwendige Fortschrittspro-

zess vor Augen, der für Arendt eine so große Rolle spielt: Ist er einmal begonnen, kann

er weder hinterfragt noch angehalten werden. Josef K. hat zunächst sein Dasein als

Einzelner verloren, indem er allgemein unter seinem Namen bekannt wurde; nun wird

er in einen Prozess gezogen, der einer nicht zu durchdringenden Logik folgt: der Logik

eines notwendigen Verlaufs. Arendt schreibt in Bezug auf Marx, dieser hätte in Abgren-

zung zu Hegels Notwendigkeit die Fähigkeit des Menschen zu schwimmen – dass er

»im Strom schwimmen kann und das Schwimmen offenbar eine Aktivität gegenüber

dem blossen Strömen und Verströmen des Flusses des Weltgeschehens ist« – hervor-

gehoben; es wurde am Anfang bereits darauf verwiesen. Diese Bewegung aber, so sagt

sie weiter, könne nur statthaben »innerhalb der Stromgesetze, die ja zugleich auch die

Schwimmgesetze sind«. Darin liege die »Vergeblichkeit« dieses Gedankens: »Schwim-

men beschleunigt nur seinen eigenen Untergang. Die Frage ist gerade, wie man das

Schwimmen im Strom überhaupt vermeiden kann.«217

Auch K. lässt sich von dieser Vorstellung kaum abbringen, ver-ortet sein Urteil wei-

terhin und sieht den Prozess nicht als prozesshaften, also sich entwickelnden an, son-

dern als feststehenden Ort, aus dem er »ausbrechen«, den er »umgehen« möchte; er

glaubt sogar »außerhalb des Prozesses leben«218 zu können. Dieser Ort ist für K. ein

Ort der Lüge, er möchte die Wahrheit seiner Unschuld beweisen. Daraufhin aber ant-

wortet der Geistliche ihm ganz im Sinne des bereits Ausgeführten, dass es bei dieser

Schuld, die immer deutlicher werde, nicht darum gehe, sie als wahr zu setzen und des-

halb als richtig, sondern bloß darum, sie als »notwendig«219 anzuerkennen. Hier zeigt

sich, schreibt Hannah Arendt in ihrem Essay zu Kafka, die »Macht der Maschine, die

K. ergreift«. Diese ist nichts anderes »als der Schein der Notwendigkeit, der sich rea-

lisieren kann durch die Bewunderung der Menschen für [diese]«. Demnach muss ein

jeder Mensch, der sich nicht der »›Weltordnung‹, dieser Maschinerie unterwerfen will,

als Verbrecher gegen eine Art göttlicher Ordnung angesehen [werden]. Solche Unter-

werfung ist dann erreicht, wenn die Frage nach Schuld und Unschuld völlig verstummt

215 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 218.

216 Ebenda.

217 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 45.

218 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 218.

219 Ebenda. [Hervorhebungen der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 279

und an ihre Stelle die Entschlossenheit getreten ist, die von der Willkür befohlene Rolle

im Spiel der Notwendigkeit zu spielen.«220

Diese Notwendigkeit lässt jedes Hinterfragen verstummen und so wird auch die

Frage nach richtig und falsch, die eigentlich als Rechtfertigung für Gesetze dient, aus

dem Raum gedrängt – sie geht niemanden mehr etwas an. Dem Gesetz zu gehorchen

wird wohl deshalb allgemein anerkannt, weil es jedes Mitglied der Gemeinschaft durch

deren gegenseitiges Versprechen, sich nach ihm zu richten, schützen soll. Das Gesetz

soll Verbrechen unterbinden und Freiraum schaffen, indem es die Entstehung rechts-

freier Räume verhindert; zugleich aber gehtmit demGesetz immer auch eine Beschrän-

kung einher. Wenn nun eine Angeklagte wegen einer Straftat verurteilt wird, kann die

Richterin deshalb mit mehrheitlicher Zustimmung rechnen, weil sie das Urteil auf-

grund eines bekannten Gesetzes fällt. Was am Gesetz also Gutes und Schützendes zu

finden ist, wird in K.s Prozess schlichtweg ausgelassen, weil es keine Anklage aufgrund

eines Gesetzes gibt. Bernd Witte schreibt in diesem Sinn: »Denn von einem Gesetz,

das die Verfahren rechtfertigen könnte, ist nirgendwo die Rede. Der Prozeß demons-

triert die Abwesenheit, ja Nichtigkeit des Gesetzes und paradoxerweise zugleich seine

Geltung.«221

Nun aber zurück in den Dom. Der Geistliche trägt hier, nachdem er der Wahrheit die

Absage erteilt hat, die Türhüterlegende vor, die K. vor Augen führen soll, dass er einer

Täuschung unterliegt. Diese Legende gehöre zu den »einleitenden Schriften zum Ge-

setz«222, sie bereitet das Gesetz also in gewisser Weise vor, steht ihm voran, steht – vor

dem Gesetz. Die Legende mit dem Titel Vor dem Gesetz steht vor den Gesetzestexten und

wird von einem Mann erzählt, der vor dem Gesetz sich befindet. Noch bevor der erste

Satz der Erzählung vor Augen tritt, lässt der Titel absetzen und aufhorchen: Vor dem

Gesetz, wie ist das möglich? Das Gesetz ist doch weder etwas Zeitliches noch etwas

Räumliches? Jacques Derrida spricht von dem Bild, das sich im Zusammenhang mit

dem Roman und dem Verhaftet-Sein des Josef K. als erstes aufdrängt, der Vorstellung

eines »vor demGesetz« alsMetapher: vor demGesetz erscheinen als vor Gericht erscheinen:

»Vor demGesetz erscheinen bedeutet im französischen, deutschen oder englischen Idi-

om, vor die Richter treten oder geführt werden, vor die Vertreter [»représentants«] oder

die Hüter [»gardiens«] des Gesetzes, im Verlauf des Prozesses, um dort Zeugnis abzule-

gen oder gerichtet zu werden [»être jugé«]. Der Prozeß, das Urteil [»le jugement«], das ist

220 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 99.

Im Denktagebuch heißt es dazu: »Kafka – im Prozess – Du brauchst es nicht für wahr zu halten,

nur einzusehen, dass es notwendig ist. Darauf Kafka: Die Lüge wird zur Weltordnung gemacht.

Im Sinne der traditionell verankerten, herkömmlichen Meinung ist das, was notwendig ist, auch

wahr. Also schlägt Kafkas Bemerkung der gesamten Tradition ins Gesicht.« (HannahArendt [1968]:

Denktagebuch, Zweiter Band, S. 672.)

221 Bernd Witte [2007]: Jüdische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin. Mün-

chen 2007, S. 178.

222 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Vom Schweigen des Guten

die Stelle, der Ort, die Situation, das, was erforderlich ist, damit ein solches Ereignis,

›vor dem Gesetz erscheinen‹, stattfinden kann«223.

Eine erste Deutung der Parabel könnte demnach sagen: Ein Mann, K., steht vor

dem Gesetz, vor dem Gericht, vor seinem Urteil, seinem Todes-Urteil, und bittet um

Eintritt. In gewisser Weise möchte er eingelassen werden, ummitsprechen zu können,

um nicht vom Prozess ausgeschlossen zu sein. Er bittet um ein Einsehen in das Urteil,

er möchte verstehen, er möchte in die Gründe, die Anklage Einblick erhalten. Arendt

spricht davon, dass Metaphern es oftmals vermögen, über das zunächst angedeutete

Bild noch hinauszuweisen, in der Andeutung mehr noch zu entbergen; sie zitiert den

»großen Dialog zwischen Odysseus und Penelope kurz vor der Erkennungsszene, in

der es heißt, ihre Tränen flössen und ihr Körper schmelze wie der Schnee in den ho-

hen Bergen« und deutet: »Hier scheint die Metapher nur Sichtbares zu verknüpfen; die

Tränen auf ihrenWangen sind nicht weniger sichtbar als der schmelzende Schnee.« Sie

mache aber ein Weiteres sichtbar: den »langen Winter der Abwesenheit des Odysseus,

die leblose Kälte und steinerne Härte dieser Jahre«224. Die Frage also will noch nicht

ganz verstummen, scheint es doch weiterhin sonderbar – dieses: vor dem Gesetz. Die-

ses Vor könnte nicht bloß örtlich, sondern auch zeitlich zu verstehen sein: Der »Mann

vom Lande«225, von dem hier erzählt wird, will in das Gesetz eingelassen werden und

er befindet sich vor den Mauern, die das Gesetz umgeben. So könnte das ›Vor‹ den Ort

meinen, an dem er sich befindet. Gleichzeitig aber könnte es eine Zeit vor dem Ge-

setz sein, um die es hier geht, eine Zeit, in der das Gesetz noch nicht die Herrschaft

übernommen hat.226 Die Überschrift setztmindestens diese beidenMöglichkeiten: Der

Türhüter steht vor dem Gesetz, der Mann vom Lande möchte eintreten in das Gesetz.

Auch Arendt spricht von den Gesetzen als Mauern, innerhalb derer Handlung möglich

wird. Sie bezeichnet die Gesetze als »Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre

physische Identität bestimmten […]. Bevor das Handeln überhaupt beginnen konnte,

mußte ein begrenzter Raum fertig- und sichergestellt werden, innerhalb dessen die

Handelnden dann in Erscheinung treten konnten, der Raum des öffentlichen Bereichs

der Polis, dessen innere Struktur das Gesetz war«227. In diesem Sinne steht K. vor dem

Gesetz, er steht außerhalb des Raumes, innerhalb dessen er sich ein eigenes Urteil bil-

den könnte, keine Mauern bieten Halt für ein Denken – »Alles Denken verlangt ein

Innehalten«228 – vielmehr wird er mitgerissen von der Logik des notwendigen Verlaufs.

Zugleich ist es die Zeit vor dem Gesetz, die Zeit, nicht nur vor dem Gesetzten, sondern

223 Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Übers. v. Detlef Otto und

Axel Witte. Wien 20104, S. 39.

224 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 112.

225 Zu dieser Benennung des Protagonisten schreibt Derrida: »Aufgrund seiner Herkunft kennt der

Mann vom Lande das Gesetz nicht, das immer Gesetz der Stadt ist, Gesetz der Städte und der Ge-

bäude, der geschützten Bauten, der Gitter und Grenzen, der durch Türen verschlossenen Räume.«

(Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor demGesetz.Hg. v. Peter Engelmann. Übers. v. Detlef Otto und

Axel Witte. Wien 20104, S. 50.)

226 Vgl. dazu: Alfred Hirsch [1997]: Die geschuldete Übersetzung von der ethischen Grundlosigkeit des Über-

setzens. In: ders. (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 20012, S. 404.

227 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 244.

228 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 281

auch vor der Möglichkeit eines Eintretens: Denn jetzt – so heißt es in der Legende – ist

ihm der Eintritt nicht möglich, vielleicht aber später.229

Der Mann vom Lande geht nun zu eben jener Tür, hinter der er das Gesetz selbst ver-

mutet, in das er Einblick erhalten möchte, und versucht alsdann in dieses einzutreten.

Der Türhüter aber verwehrt ihm diesen Eintritt: »Es ist möglich […] jetzt aber nicht.«230

Trotz vieler Bemühungen gelingt es ihm nicht, Eintritt zu erhalten. AmEnde der Erzäh-

lung zeigt sich jedoch, dass dieser Eingang einzig für ihn bestimmt war.231 Nur er hätte

eintreten können, nur ihm war die Möglichkeit gegeben, gegeben aber als Möglichkeit,

die als solche nichts anderesmöglich macht, etwa den Eintritt, sondern die als reineMög-

lichkeit besteht: Ein Eingang also, der in gewisser Weise die absolute Möglichkeit zeigt.

Es war möglich, und zwar nur für diesen einen. Er wartet Tage und Jahre, wird »verhört«,

es werden ihm »teilnahmslose Fragen« gestellt, »wie sie große Herren stellen«. Dieses

Verhören des Türhüters lässt durch den Zusammenhang mit der Prozeß-Erzählung die

Annahme zu, dass der Mann vom Lande angeklagt wurde, obwohl er ja freiwillig zum

Gesetz kommt, um in dieses einzutreten. Am Ende eines jeden Versuchs, doch hin-

eingehen zu dürfen, folgt immer die Auskunft des Türhüters, »daß er ihn noch nicht

einlassen könne«232. Noch nicht: Der Wartende deutet dieses »noch nicht« so, dass er

nur noch etwas länger warten muss, um die Erlaubnis zum Eintritt zu erhalten.

Was aber meint dieses ›Gesetz‹, von dem hier die Rede ist, was bedeutet dieses

Wort? Im Text wird das Gesetz dadurch gekennzeichnet, dass jeder es erreichen möch-

te: »Alle streben doch nach dem Gesetz«233. Im allgemeinen Begriffsverständnis regeln

Gesetze das Verhalten der Menschen, sie entscheiden darüber, was richtig und was

falsch zu nennen sei. Die Einhaltung von Gesetzen macht menschliche Gemeinschaft

möglich, schafft Raum für Gespräch undUrteil, ist so in gewissem Sinne Voraussetzung

für das Mensch-Sein selbst. Der Mann vom Lande steht nun in gewisser Weise außer-

halb des Gesetzes; das heißt, er verhält sich nicht nach dem Gesetz, er weiß richtig

und falsch nicht zu scheiden. Er traut sich so kein eigenes Urteil zu, sondern gehorcht

der Weisung des Türhüters, indem er nicht eintritt. Da er das Gesetz – vielleicht: ein

Resultat – nicht zu erkennen vermag, sieht er auch nicht die Möglichkeit, die vor ihm

liegt.

Erst als ihm kurz vor seinem Tod das Augenlicht vergeht, sieht er den »Glanz« ›im‹

Gesetz, in dem vom Hüter verstellten Raum, aufscheinen und stellt die Frage, die er

bisher noch nicht gestellt hat: Wieso hat sich außer ihm niemals jemand anders Ein-

lass erbeten? Diese Frage ist aus allen »Erfahrungen der ganzen Zeit« geformt, es ist

die Frage danach, warum sonst niemand hinterfragt, was richtig und falsch zu nennen

sei. In diesem Moment endet die Legende: Der Mann stirbt, nachdem er sein Leben

lang auf die Erlaubnis einzutreten gewartet hat. Die Antwort auf seine letzte Frage, auf

229 Vgl. Franz Kafka [1915]:Vor demGesetz. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v.Wolf

Kittler et al. Frankfurt a.M. 1994, S. 267. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Vor dem Gesetz.)

230 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267.

231 Ebenda, S. 269.

232 Ebenda, S. 268.

233 Ebenda, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Vom Schweigen des Guten

die Frage nach seinem Sein als Einzelner, lautet: »Hier konnte niemand sonst Einlaß

erhalten, denn dieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe

ihn.«234 Der Eingang war nur für ihn in der Welt, warum aber ist er nicht eingetre-

ten? Nur die Gestalt, das Äußere des Hüters und die damit verbundene Vorstellung der

noch mächtigeren Hüter hat ihn derart beängstigt und abgehalten einzutreten. Er hat

es nicht gewagt, einen Anfang zu machen, sondern sich davon beruhigen lassen, dass

ja auch sonst niemand nach Einlass verlangt hatte. Dieses Anheimgeben an das Allge-

meine, das Vergessen jener Wahrheit, dass er ein Einzelner ist, hält ihn davon ab, seinen

Eingang zu durchschreiten, in sein Gesetz einzutreten. Dieser Eingang ist ja nicht nur

ausschließlich für ihn bestimmt, er ist auch »wie immer offen«, denn »das Gesetz soll

doch jedem und immer zugänglich sein«235. Der Türhüter spricht sein Verbot und zur

gleichen Zeit eine Warnung aus, macht aber klar, dass der Mann vom Lande es durch-

aus versuchen kann: »Wenn es dich so lockt, versuche es doch, trotz meines Verbotes

hineinzugehen. Merke aber: Ich bin mächtig. Und ich bin nur der unterste Türhüter.

Von Saal zu Saal stehn aber Türhüter, einermächtiger als der andere. Schon den Anblick

des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen.«236 Diese Warnung erinnert an die-

jenige Gottes im Paradies. Ein Verbot, das warnt: Es ist möglich, es zu tun, aber wenn

es getan ist, wird es »unerträglich« oder im Falle der Gotteswarnung sogar: tödlich237.

Die Fähigkeit, zu scheiden zwischen Gut und Böse, birgt die Möglichkeit, sie macht das

Urteil und so das Einzeln sein denkbar; und diese Möglichkeit steht jedem Menschen

»immer offen«, sie ist »jedem und immer zugänglich«.

Was hier Gefahr birgt, ist gemäß den Worten des Hüters: Gestalt. Die Türhüter

bewachen durch ihren »Anblick«, dieser ist unerträglich. Den Anblick des dritten kann

schon der erste Türhüter selbst nicht mehr ertragen. Der erste und einzig sichtbare

Türhüter ist also eine Art Bild, das die Macht der Türhüter symbolisieren, vorstellbar

machen soll, die Macht ihrer Erscheinung. Durch sein Bild soll der Mann sich vorstellen

können, wie die Mächtigeren aussehenmögen. In diesem Sinne ist sein Gehorsam dem

Türhüter gegenüber ein blinder, er ist ihm hörig, ohne zuwissen, ob dessenWarnungen

begründet sind; der Mann vom Lande handelt gemäß einem Vor-urteil. Was ist nun an

dem Türhüter so abstoßend, dass es in gesteigerter Form gar unerträglich würde? Seine

Erscheinung wird beschrieben als umhüllt von einem »langen Pelzmantel«. Außerdem

zeichnet er sich durch »seine große Spitznase« sowie »den langen, dünnen, schwarzen

tatarischen Bart«238 aus. Er ist der »unterste Türhüter«, von Saal zu Saal werden sie

mächtiger. Die Rede von einem Untersten lässt hier an einen Anstieg denken: Es ist

die Andeutung des immer fortschreitenden Anwuchses, des niemals aufhörenden, sich

auftürmenden Fortschritts, dessen Anblick den Menschen handlungsunfähig macht.

234 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

235 Ebenda, S. 267.

236 Ebenda.

237 »Von jedem Baum des Gartens kannst du essen. Nur von dem Erkenntnisbaum des Guten und

Bösen, von diesem sollst du nicht essen. Denn sobald du davon ist, bist du des Todes.« (Die Tora,

S. 36.)

238 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 283

Ausweg aus seiner Ohnmacht und Eintritt in den Urteils-Raum bietet erst und allein

die Frage: »denn dieser Eingang war nur für dich bestimmt.«239

Während seines Fragens wird er dann auch der Lichtung hinter dem Hüter gewahr,

und zwar in dem Moment, in dem er kurz vor dem Verlust seines Augenlichts steht.

Hier vollzieht sich ein Verlöschen derjenigen Sinne, die die bloße Oberfläche erkennen.

Dieses Lichte hätte er die ganze Zeit sehen können, wenn er nur nicht so sehr auf das

Unwesentliche gestarrt hätte. Aber er hat es nicht erprobt, er hat nicht darauf vertrauen

können, dass dort etwas erscheinen könnte; stattdessen hat er sich starr an die bloße

Form des Türhüters gehalten und so das Wesentliche über-sehen. »Schließlich wird

sein Augenlicht schwach, und er weiß nicht, ob es um ihn wirklich dunkler wird, oder

ob ihn nur seine Augen täuschen. Wohl aber erkennt er jetzt im Dunkel einen Glanz,

der unverlöschlich aus der Tiefe des Gesetzes bricht.«240 Der Glanz des Innern, den er

zuvor nicht sehen konnte, weil er vom Leuchten des außen ihn Umgebenden so ganz

überstrahlt war, zeigt sich ihm jetzt – im Dunkeln. Erst in dem Moment, in dem das,

was ihn umgibt, die Dinge, nicht mehr zu sehen ist, kann er den Glanz erkennen. Erst

in diesem besinnungslosen Moment, in dem der Mann sowohl seine Wahrnehmung als

auch seine eigene Haltung – vielleicht seine Gestalt – einbüßt, erkennt er den Glanz,

womöglich: die Möglichkeit. Die immer schon dagewesene Möglichkeit, die Möglich-

keit in ihrer Blöße, in ihrem bloßen Sein. Der Eintritt ist möglich – was aber bedeutet

das im Bewusstsein der Unmöglichkeit des Eintritts? Es ist die absolute und vollkom-

mene Möglichkeit, die Möglichkeit nämlich, die als Möglichkeit immer möglich bleiben

muss, und so in sich auch die Unmöglichkeit einschließt – möglich ist wohl immer nur

dasjenige, das auch unmöglich sein kann.

Nachdem der Geistliche die Legende beendet hat, ist K. überzeugt vom Getäuscht-

Sein des Mannes vom Lande, der Täuschung also durch den Türhüter. Diese vorschnel-

le Überzeugung empfindet der Geistliche als unangemessen: »[Ü]bernimm nicht die

fremdeMeinung ungeprüft. Ich habe dir die Geschichte imWortlaut der Schrift erzählt.

Von Täuschung steht darin nichts.«241 Zu Beginn seiner Lesung der Legende hatte er

aber gesagt, er wolle ihn kraft dieser über K.s eigene Täuschung aufklären.242 Dass dort

aber etwas von Täuschung stehe, mag vielleicht selbst die Täuschung sein, der Grund

also, dass er sagen konnte, sie kläre über Täuschung auf, führte diese vor Augen, indem

sie – selbst täuscht. K. jedoch hält die Täuschung des Mannes vom Lande für offenkun-

dig und seine erste Deutung für richtig: »Der Türhüter hat die erlösendeMitteilung erst

dann gemacht, als sie dem Manne nicht mehr helfen konnte.« Der Geistliche erwidert:

»Er wurde nicht früher gefragt.«243

239 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

240 Ebenda.

241 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 222.

242 So leitet der Geistliche seine Wiedergabe der Legende mit folgenden Worten an K. ein: »›Täu-

sche dich nicht […], in den einleitenden Schriften zum Gesetz heißt es von dieser Täuschung […].‹«

(Ebenda, S. 220f.)

243 Ebenda, S. 222.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Vom Schweigen des Guten

In diesem Sinne könnte man die Frage, die zu spät gestellt wurde, als nicht wahrge-

nommeneMöglichkeit begreifen.DerMannwar getäuscht darin, dass ihn jemand hatte

täuschen wollen; vielleicht hat er auch dieMöglichkeit nicht gesehen,war getäuscht von

seinen eigenen Sinnen, nicht vom Türhüter. Der Geistliche geht sogar noch weiter in

seiner Verteidigung, wenn er sagt, »der Türhüter ging über seine Pflicht hinaus, in-

dem er dem Mann eine zukünftige Möglichkeit des Einlasses in Aussicht stellte«244.

Jener bezieht aber nach eigener Aussage niemals Stellung, zeigt nur »die Meinungen,

die darüber bestehen.« Gleichzeitig rät er aber »nicht zuviel auf Meinungen« zu ach-

ten: »Die Schrift ist unveränderlich, und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der

Verzweiflung darüber. In diesem Falle gibt es sogar eine Meinung, nach welcher gerade

der Türhüter der Getäuschte ist.«245 So wäre er getäuscht über das Innere des Geset-

zes. Der Mann vom Lande ist frei, er kann überall hingehen, »nur der Eingang in das

Gesetz ist ihm verboten«246. Am Ende einer Reihe von »Meinungen«, einer Aufzählung

möglicher Deutungen ist K. zu müde, um ein »Endurteil« zu fällen – die zunächst »ein-

fache Geschichte war unförmlich geworden, er wollte sie von sich abschütteln«247. Die

Uneindeutigkeit der Erzählung führt also zu dem Verlust ihrer Form, sie wird »unförm-

lich«248. In dieser Unförmigkeit können beide nur noch schweigen; K. weiß nicht, wo

er ist, es ist dunkel, keine Form ist mehr zu erkennen, kein Satz ist mehr formbar.

Die Bemerkung des Geistlichen über die Freiheit desMannes verweist –wie schon eini-

ge der vorigen Äußerungen – auf die Genesis. Nur von diesem einen Baum durften die

ersten Menschen nicht essen, alles andere stand ihnen frei. Der Prozeß lässt schon am

Anfang Bezüge zum Sündenfall-Mythos zu, als Josef K. kurz nach seiner »Festnahme«

zu einem Apfel greift: Das Essen des Apfels treibt ihm die »Erkenntnis« seiner Möglich-

keit in den Sinn – »Er warf sich auf sein Bett und nahm vom Waschtisch einen schö-

nen Apfel, den er sich gestern abend für das Frühstück vorbereitet hatte«, und nahm

einen »ersten großen Bissen«249 – die Möglichkeit des Selbstmordes250. Die Möglich-

keit, dass etwas möglich ist, dass er selbst eine Entscheidung treffen kann, nicht vom

Fremden bestimmt wird, sondern sich zur Erkenntnis, vielleicht aber damit zugleich

zu seinem Tod, entscheiden kann. Er handelt aber nicht entsprechend und macht sich

dadurch möglicherweise schuldig. In einem Aphorismus Kafkas heißt es dazu: »Nie-

mand kann sich mit der Erkenntnis allein begnügen, sondern muß sich bestreben, ihr

gemäß zu handeln. Dazu aber ist ihm die Kraft nicht mitgegeben, er muß daher sich

zerstören, selbst auf die Gefahr hin, sogar dadurch die nötige Kraft nicht zu erhalten,

244 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 223.

Schon zu Anfang des Prozesses, als K. verhaftet wird, darf sein Wächter nicht die Gründe seiner

Verhaftung nennen. »Das Verfahren ist nun einmal eingeleitet, und Sie werden alles zur richtigen

Zeit erfahren.« Auch dieser geht über seine Pflicht im Positiven hinaus: »Ich gehe über meinen

Auftrag hinaus, wenn ich ihnen so freundschaftlich zurede.« (Ebenda, S. 9.)

245 Ebenda, S. 225.

246 Ebenda, S. 226.

247 Ebenda, S. 228.

248 Ebenda.

249 Ebenda, S. 13f.

250 Vgl. ebenda, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 285

aber es bleibt ihm nichts anderes übrig als dieser letzte Versuch.«251 Die Möglichkeit

des Selbstmordes kehrt am Ende der Erzählung zurück: Als K.s Henker das Messer, das

seinen Tod bedeutet, hin- und herreichen, weiß jener, »daß es seine Pflicht gewesen

wäre, das Messer, als es von Hand zu Hand über ihm schwebte, selbst zu fassen und

sich einzubohren«, aber »die Verantwortung für diesen letzten Fehler trug der, der ihm

den Rest der dazu nötigen Kraft versagt hatte«252.

K. hat letztlich keinen Willen, er sieht alles nur bestimmt als »sinnlos«253; so wählt

er nicht den Freitod und bildet sich kein eigenes Urteil – dementsprechend kommt ihm

die im nächsten Moment erfolgende Übernahme der Macht durch die Wächter sogar

entgegen: »Der Befehl selbst war ihm sehr willkommen.« Er wartet auf die Entschei-

dung der Anderen – so auch der Mann vom Lande. In seiner Unentschiedenheit ist er

schuldig, er ist sich dieses letzten Fehlers bewusst, seine Schuld nicht eingesehen und

sich selbst zum Ende gebracht zu haben. Dieses Wissen setzt die Möglichkeit und die-

se Möglichkeit ver-schuldet, denn obwohl er eine Wahl hat, schlägt er sie aus und gibt

sich der Wahllosigkeit hin. In gewisser Weise bringt diese Entscheidungslosigkeit auch

das Mensch-Sein zu seinem Ende, denn Josef K. stirbt wie »ein Hund«254, so wie auch

schon Gregor Samsa, der Protagonist in Kafkas Die Verwandlung255, als Tier – hier als

»ungeheure[s] Ungeziefer«256 – sterben muss. In diesem Bild blitzt Arendts Beschrei-

bung der totalen Herrschaft auf, die die Menschen nur dann überwinden und in einen

unaufhaltsamen Prozess zwingen kann, »wenn es auf nichts anderes mehr ankommt

als auf absolut kontrollierbare Reaktionsbereitschaft, auf restlos aller Spontaneität be-

raubte Marionetten. Menschen sind, gerade weil sie so mächtig sind, vollkommen nur

dann zu beherrschen, wenn sie Exemplare der tierischen Spezies Mensch geworden

sind.«257

Die Form von Kafkas Erzählung erinnert an die Ausführungen zum Verhältnis von Tal-

mud und Gemara: Diese kommentiert die Heilige Schrift durch weitere Geschichten,

erklärt sie nicht definierend, sondern webt um sie weitere Geschichten und Bilder. K.s

Außerhalb-des-Gesetzes-Stehen, seine Unfähigkeit, in das Gesetz, in sein Urteil Ein-

blick zu erhalten, die Unmöglichkeit, angesichts des scheinbar notwendigen Fortlaufs

der Ereignisse auszubrechen und seine Hingabe an das Sinnlose werden durch die Er-

zählung in der Erzählung verbildlicht, gedeutet, nicht aber verdeutlicht. Sie zeichnen

ein anderes Bild, sprechen aus anderer Perspektive, rücken in ein neues Licht. Diese

weitere Erzählung aber nimmt in ihrer Auslegung nicht Raum ein, steckt ab, um das

Erzählte genauer zu sehen, sondern schafft mehr Raum noch, vergrößert die Frage.

251 Franz Kafka [1918]: Aphorismen-Zettelkonvolut. In: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v.

Jost Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 132.

252 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 235.

253 Ebenda, S. 14.

254 Ebenda, S. 229.

255 Franz Kafka [1912]: Die Verwandlung. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v. Wolf

Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994, S. 115.

256 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozeß, S. 115.

257 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 937.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Vom Schweigen des Guten

Von der Gemara heißt es an früherer Stelle, jede ihrer Geschichten stelle das Ausgangs-

bild in einen neuen Zusammenhang und befrage es so fortwährend erneut nach seinem

Sinn. Diesem erzählenden Weiterdenken begegnet man auch hier: Die Frage danach,

was es bedeute, vom ›Gesetz‹ zu sprechen, wird immerzu fraglicher und fraglich blei-

ben, entzieht sich der abschließenden Antwort immer wieder aufs Neue.

Diese Fragen sind es, die mitgetragen werden, sie tragen die »vage Faszination,

die sich mit der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinn-

lose Bilder und Begebenheiten paart«258 in sich, können »blitzhaft«259 mit dem Jetzt

zusammentreffen und ein Drittes – einen eigenen Gedanken – hervorbringen. Die-

ses immer wieder erneute In-den-Text-Hineinhören, Ihn-mit-sich-Tragen und Nicht-

abschließen-Wollen weist in einmaliger Weise auf dasjenige hin, von dem hier zu spre-

chen versucht wird: das Gute als dasjenige, das das Einzelne meint, indem es das je An-

dere mitbedenkt und offen für das gemeinsame Fragen ist. Dass das niedergeschriebe-

neWort überzeitlich ist und allemMündlichen eineDauerhaftigkeit ermöglicht, scheint

zunächst offensichtlich. Hier aber zeigt sich, was dies noch bedeuten kann: Ist dieses

Wort nämlich nicht bloß Festsetzung – »ein ›toter Buchstabe‹« anstelle dessen, »was

einen flüchtigen Augenblick lang wirklich ›lebendiger Geist‹ war«260 – kann es eine

dauerhafte Ermöglichung sein. Eine solche Sprache ist das Gegenteil des Klischees, das

eine inhaltslose Wiederholung des Immergleichen meint, das durch seine allgemeine

Wiederholung eine zeitlose Gültigkeit erhält. Die Erzählung jedoch ist nur in ihrer je-

weiligen Ausdeutung des Jetzt: Was sie der Einzelnen in ihrer Zeit sagt, zeigt sie als

Zeitlose, nicht jedoch ihre Aussagelosigkeit.

Kafkas Erzählung spricht von Fraglosigkeit und Urteilsferne, von einem Anheimge-

ben an die Logik der Notwendigkeit, spricht aber so fern von definierenden Begriffen,

dass sein Sprechen sich einer neuen Auslegung niemals verwehrt. Ihre Leuchtkraft zeigt

sich immer unverhofft und ungeplant, zeigt sich erst in solchen Momenten, in denen

zielvolles Tun innehält, in denen wir »anhalten und nachdenken«. Die »rastlose Tätig-

keit« lässt die Menschen unsicher werden »in den Dingen, die über jeden Zweifel er-

haben«261 scheinen, wie auch die beiden Figuren im Prozess der Unaufhaltsamkeit ge-

genüber verunsichert und handlungsunfähig sind, ohnmächtig und gedankenlos, und

am Ende mit ihrem (menschlichen) Leben bezahlen. Die Erzählung aber lässt innehal-

ten und das Unabgeschlossene mit sich tragen, nicht als Last, sondern als Erinnerung

daran, dass dasMögliche niemals vergeht. Im Nachsinnen über das Gelesene ersteht der

»Wind des Denkens« – der nicht forttreibt, sondern anzeigt, dass das Mögliche immer

denkbar ist und in der eigenen Auslegung, in der Aussprache und imErscheinen-Lassen

dieser absolut Verschiedenen liegt.

Ich möchte noch auf eine weitere Erzählung Kafkas zu sprechen kommen; jene vom

dressierten Affen Rotpeter und seinem Bericht für die Akademie, in dem er von seiner

Verwandlung vom freien Tier zum Affen-Menschen erzählt. Rotpeter – so heißt es dort

258 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

259 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

260 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

261 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 287

– war einst ein Affe, nun ist er Mensch, hat alle Eigenschaften und Verhaltensmuster

übernommen, alle Wildheit abgelegt. Das Menschsein half ihm überleben und tut es

noch: Von Menschen gefangen muss er nun unter ihnen leben, nur als Mensch nämlich

wird er nicht hinter Gitter gesperrt; diese ›freie‹ Bewegungsmöglichkeit ist es, die er

Ausweg nennt, sie ist es, wofür er das Mensch-Sein lernte und fortan auf sich nimmt.

In seinem Bericht legt er den Weg seiner Verwandlung dar, berichtet von seinem »äffi-

sche[n] Vorleben«262. Fünf Jahre sind es zur Zeit seiner Berichterstattung, die ihn »vom

Affentum«263 trennen, so dass er sich nicht mehr in sein früheres Ich hineinversetzen

kann; die »Leistung«, seine Verwandlung nämlich, ist nur durch den Verkauf seines

Eigensinns, seines Ursprungs, seiner Erinnerung264 zu erwerben gewesen. Seine Ein-

zelheit und seine Freiheit waren unweigerlich mit dem Affentum verknüpft, so muss

er sich fortan dem »Joch«265 des Menschseins fügen. Ihm fügte er sich allein deshalb,

weil er nach seiner Gefangennahme nicht noch unfreier hätte sein können – es scheint

ihm der einzige Ausweg aus dem Käfig.

Rotpeter wurde von Angestellten der »Firma Hagenbeck«266 niedergeschossen und

eingefangen, als er mit seinem Affenrudel zu einer Wasserquelle zog. Die Verletzung

durch einen der Angestellten hinterließ eine rote Narbe auf seiner Wange, die ihm den

»förmlich von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter«267 eintrug, als unterschiede

er sich von einem »unlängst krepierten« anderen dressierten »Affentier Peter«268 nur

durch dieses Merkmal. Von diesen menschlichen Schüssen an ist er ein Gezeichneter.

Die Menschen treiben es noch weiter und machen eine Be-Zeichnung daraus, er wird

von nun an Rotpeter genannt, wie der tote Peter, mit dem er sich die Kategorie des

Dressierter-Affe-Seins teilt, bekommt er den Namen als Stempel, als Zeichen: Rotpeter,

ein Peter mit blutrotem Zeichen. Auch der zweite Schuss hat ein Zeichen hinterlassen,

der Schuss in Hüftnähe lässt ihn bis heute humpeln. Nach den Schüssen findet sich

Rotpeter auf dem Hagenbecker Schiff wieder, in einem Käfig, der an drei Seiten aus

Gittern besteht und an der vierten an der Wand befestigt ist. Der Käfig ist »zu nied-

rig zum Aufrechtstehen und zu schmal zum Niedersitzen«269. Rotpeter hockt dort die

erste Zeit mit »ewig zitternden Knien«, während sich ihm die »Gitterstäbe ins Fleisch

einschnitten« und der Kiste zugewandt – da er »zunächst wahrscheinlich niemanden

sehen«270 wollte. Er kann hier nur Vermutungen anstellen; durch das, was er über Af-

fen weiß, nimmt er es an, scheint es ihm »wahrscheinlich« – er ist ja so ein Affe nicht

mehr, er kann nicht mit Sicherheit sagen, was ihn zu diesem Verhalten getrieben hat.

Aus heutiger Sicht aber, von seiner nun menschlichen Warte aus, kann er den dama-

ligen Umgang nachvollziehen: »Man hält eine solche Verwahrung wilder Tiere in der

262 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 299.

263 Ebenda.

264 Ebenda.

265 Ebenda.

266 Ebenda, S. 301.

267 Ebenda.

268 Ebenda, S. 302.

269 Ebenda.

270 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Vom Schweigen des Guten

allerersten Zeit für vorteilhaft und ich kann heute nach meiner Erfahrung nicht leug-

nen, daß dies im menschlichen Sinn tatsächlich der Fall ist.«271

Er war nun also »ohne Ausweg«, seine Kiste verschlossen, in keine Richtung war Be-

wegung möglich. Durch seine ausweglose Situation angetrieben sieht er nur noch ein

Ziel: »Weiterkommen, weiterkommen! Nur nicht mit aufgehobenen Armen stillestehn,

angedrückt an eine Kistenwand.«272 Und so fasst er den Entschluss, aufzuhören »Af-

fe zu sein«, er begibt sich durch die Erfahrung der beschränkenden Kiste hinein in das

beschränkte Dasein der Menschen, in das immer Gleiche, den festgesetzten Ablauf, das

Fernsein von Freiheit. »In alledem aber doch nur das eine Gefühl: kein Ausweg. Ich kann

natürlich das damals affenmäßig Gefühlte heute nur mit Menschenworten nachzeich-

nen und verzeichne es infolgedessen, aber wenn ich auch die alte Affenwahrheit nicht

mehr erreichen kann, wenigstens in der Richtung meiner Schilderung liegt sie, daran

ist kein Zweifel. […] Einen Ausweg wollte ich. Ich hatte doch so viele Auswege bisher

gehabt und nun keinen mehr. Ich war festgerannt. Hätte man mich angenagelt, meine

Freizügigkeit wäre dadurch nicht kleiner geworden. Warum das? Kratz dir das Fleisch

zwischen den Fußzehen auf, du wirst den Grund nicht finden. Drück dich hinten gegen

die Gitterstange, bis sie dich fast zweiteilt, du wirst den Grund nicht finden. Ich hatte

keinen Ausweg, mußte mir ihn aber verschaffen, denn ohne ihn konnte ich nicht leben.

Immer an dieser Kistenwand – ich wäre unweigerlich verreckt. Aber Affen gehören bei

Hagenbeck an die Kistenwand – nun, so hörte ich auf, Affe zu sein. Ein klarer, schöner

Gedankengang, den ich irgendwie mit dem Bauch ausgeheckt haben muß, denn Affen

denken mit dem Bauch.«273 So weit schon ist er weggetrieben, so eng schon seine neue

Welt, dass er sich noch nicht einmal mehr zu erinnern weiß, wie es »war«, ein Affe zu

sein, wie ein solches Wesen denkt, das er eigentlich immer noch ist. Er muss es wohl

mit dem »Bauch ausgeheckt haben«, denn der Affe im Allgemeinen denkt auf diesem

Weg; nicht nur sein äffisches Verhalten also hat er abgestellt, auch sein ›Denken‹ hat

er angepasst. Die Eigenschaften, die dem Affen in der Welt, in der er sich wiederfand,

zugeschrieben wurden, wollte er nicht zugeschrieben bekommen: »Affen gehören an

die Kistenwand« – da er diese Zuschreibung nicht ändern konnte, musste er sich selbst

ändern, musste er ein Wesen werden, dessen Eigenschaften ihn von dieser befreiten.

Er wurde Mensch, weil Menschen nicht an die Kistenwand gehören.

Und so beginnt sein Leben in Unfreiheit und Enge: Er gibt sich von nun an ganz seiner

»vorgepeitschte[n] Entwicklung« hin, sie macht »niedriger und enger«, »wohler und

eingeschlossener«274. Das Einzige, das ihn von nun an noch mit seinem »Vorleben«

verbindet, ist ein leiser Luftzug aus einem »Loch in der Ferne«275, der ihn manchmal

an der Ferse kitzelt. Diesen leichten Wind aber, der ihn an das alte Leben in Freiheit

erinnert, fühle er so wie jeder andere Mensch. Zu Anfang seiner Gefangenschaft wehte

271 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 302f.

272 Ebenda, S. 305.

273 Ebenda, S. 304.

274 Ebenda, S. 299.

275 Ebenda, S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 289

da noch ein »Sturm«, nach einiger Zeit aber hat dieser sich zu einem »Luftzug« beru-

higt, der nur noch manchmal kitzelt. Je leichter aber der Luftzug wird, desto kleiner

wird auch das Loch, durch das sich die Luft hindurch kämpft, und dieses Loch ist ihm

auch der Weg zurück in sein altes Leben. Um nach so langer Zeit aber durch dieses

Loch zu kommen, müsste er sich »das Fell vom Leib […] schinden«276. »Ihr Affentum,

meine Herren […] kann Ihnen nicht ferner sein als mir das meine. An der Ferse aber

kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht; den kleinsten Schimpansen wie den großen

Achilles.«277 Den Achill aber kitzelt da die einzig verwundbare Stelle seines Körpers,

seine Sterblichkeit, seine Freiheit, seine Möglichkeit vielleicht, die den möglichen Tod

beinhalten muss. So ist es vielleicht die Möglichkeit, die Möglichkeit des Todes und so

der Freiheit, die Rotpeter und »jedem, der hier auf Erden geht«, ab und zu zu Bewusst-

sein kommt.

Rotpeter ist nun Teil der »Menschenwelt«, hat »sich dort festgesetzt«278. Was ihn

als Menschen auszeichnet, ist der Umstand, sich seiner selbst »völlig sicher« zu sein

und dass seine Stellung »auf den großen Varietébühnen der civilisierten Welt […] bis

zur Unerschütterlichkeit gefestigt«279 ist. Er ist nun sicher und gefestigt, nichts steht

mehr in Frage, die Freiheit ist ferner denn je: Er ist ein Mensch geworden.Was ist Glück

dem, Der mit sich selbst geeint ist, Des Fuss nur stösst,//Wo es für ihn gemeint ist, Für den Sich-

Kennen Grenze ist und Recht,//Für den Sich-Nennen Zeichen im Geschlecht.280 Nur eines noch

ist ihm geblieben vom Affe-Sein – zumindest meinen das die Journalisten zu erkennen,

deren Ausführungen zu seinem Fall er mit großem Interesse verfolgt: Sie meinen seine

Affennatur dadurch ausmachen zu können, dass er »mit Vorliebe die Hosen auszieh[t]«,

wenn er Besuch hat, um das Zeichen des Schusses zu präsentieren. Nun zeigt er das

Zeichen des »frevelhaften Schußes« stolz her, das Zeichen seiner Gefangenschaft, aber

auch: seiner Allgemeinheit. Denn nun ist er einer der Vielen, die nur aus Oberfläche

bestehen, die die Zeichen bewundern und unhinterfragt stehen lassen: »Alles liegt offen

zutage, nichts ist zu verbergen, kommt es auf Wahrheit an, wirft jeder Großgesinnte

die allerfeinsten Manieren ab.«281 Sein neues Leben birgt jene »Beschäftigungen«, die

uns bekannt vorkommenmüssen von den gefangenen Bewohnern unserer zoologischen

Gärten: »[M]üdes Lecken einer Kokosnuß, Beklopfen der Kistenwand mit dem Schädel,

Zungen-Blecken.«

276 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 300.

277 Achilles ist in der griechischen Mythologie der Sohn der Göttin Thetis und des Sterblichen Peli-

as. Als Halbgott ist er somit sterblich und dieses Schicksal möchte seine göttliche Mutter abwen-

den. Als ihr kurz nach seiner Geburt das Orakel weissagt, ihr Sohn werde jung sterben, beschließt

sie, ihn unverwundbar zu machen, indem sie ihn in den Fluss Styx taucht, der dieses Wunder zu

vollbringen vermag. Da sie ihn aber an der Ferse festhalten muss, um ihn vor dem Ertrinken zu

bewahren, wird diese nicht eingetaucht und bleibt so verwundbar. Dieses kleine Stückchen Ver-

wundbarkeit führt letztlich zu seinem Tod. (Vgl. Hans von Geisau [2013]: Achilleus. In: Konrat Zieg-

ler/Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike. Erster Band. Stuttgart/Weimar

2013, S. 47.)

278 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 300.

279 Ebenda, S. 301.

280 Hannah Arendt [1924]: Ohne Titel, S. 17.

281 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Vom Schweigen des Guten

Seine Entscheidung, ein Ende mit seinem Affe-Sein zu machen, nennt er also Aus-

weg. Dieses Wort benutzt Rotpeter im »gewöhnlichsten und vollsten Sinne« des Wor-

tes: Nicht Freiheit, »nicht dieses große Gefühl der Freiheit nach allen Seiten. […] Nein,

Freiheit wollte ich nicht. Nur einen Ausweg.«282 Dieses Gefühl kannte er vielleicht als

Affe, unterMenschen aber betrügtman sichmit der Freiheit allzu oft: Freiheit ist immer

»Täuschung«. Auch das Schwingen »irgendeines Künstlerpaares« im Varieté betrachten

die Menschen als Freiheit – solche »Menschenfreiheit« aber ist nicht mehr als »selbst-

herrliche Bewegung«, »Verspottung der heiligen Natur«: »Kein Bau würde standhalten

vor dem Gelächter des Affentums bei diesem Anblick.«283 Für den Ausweg muss Rot-

peter sich von der Freiheit verabschieden, weil sie keine Eigenschaft der Menschen ist.

Jede Flucht hätte seinen Tod bedeutet – sei es im Ozean oder im Schlund der giftigen

Schlangen, die mit ihm das Zwischendeck teilen. Obwohl er damals nicht »so mensch-

lich«284 rechnete, verhielt er sich unter dem Einfluss seiner Umgebung so, als rechne

er. Seine menschlichen Vorbilder beobachtend fällt ihm auf, dass sie alle sich gleich be-

wegen, »als wäre es nur einer«. Und trotzdem ihn an diesem Mensch-Sein nichts »ver-

lockt«285, wittert er doch einzig dort seinen Ausweg und setzt sich so das hohe Ziel,

einer von ihnen zu werden. »Wäre ich ein Anhänger jener erwähnten Freiheit, ich hätte

gewiß dasWeltmeer dem Ausweg vorgezogen, der sichmir im trüben Blick dieser Men-

schen zeigte.«286 Um einMensch zu sein – diesesMensch-Sein beginnt bezeichnender-

weise in dem Moment, in dem er zu rechnen beginnt – lernt er: »spucken«, außerdem

rauchen und trinken.287 Am meisten Überwindung kostet es ihn, die Schnapsflasche

an die Lippen zu setzen – doch diese »inneren Kämpfe nahmen die Leute merkwürdi-

gerweise ernster als irgend etwas sonst« an ihm. Denn dieses Erkämpfen zeichnete ihn

mit der höchsten aller menschlichen Eigenschaften aus: dem Willen zur Besserung –

er konnte es noch nicht, aber er wollte es besser machen.

Sein Lehrer hält ihm während des Unterrichts »manchmal die brennende Pfeife ans

Fell, bis es irgendwo, wo [er] nur schwer hinreichte, zu glimmen anfing, aber dann

löschte er es selbst wieder mit seiner riesigen guten Hand; er war mir nicht böse, er

sah ein, daß wir auf der gleichen Seite gegen die Affennatur kämpften und daß ich

den schwereren Teil hatte«288. Nachdem er es dann eines Abends schafft, den Schnaps

zu trinken, »nicht mehr als Verzweifelter, sondern als Künstler« spricht er sein erstes

Wort: »Hallo!«289 Er ist nun nicht mehr ver-zwei-felt, ein Affe, der die Eigenschaften

des Menschen nachahmt, nein, nun ist er ganz Mensch, er hat sich überwunden, mit

seinem Selbst ist es vorbei, er ist nunMensch, er ist ein Besserer. »Der Höhepunkt dieser

ersten Vorführung auf dem Schiff ist der ›Ausbruch‹ in die menschliche Sprache, der

282 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 305.

283 Ebenda.

284 Ebenda, S. 307.

285 Ebenda, S. 308.

286 Ebenda.

287 Vgl. ebenda.

288 Ebenda, S. 310.

289 Ebenda, S. 311.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 291

geradezu als ›Entgleisung‹, als ein Kontrollverlust dargestellt wird.«290 Ihm rauschen

die Sinne, er kann nicht anders.291

Das Erlernen der menschlichen Sprache erscheint hier nicht als eine befriedigen-

de Leistung, die die lang ersehnte Verständigung ermöglichte, sie passiert ihm, drängt

sich ihm auf. Die Abneigung gegen den Schnaps bleibt, das Sprechen fällt ihm anfangs

noch sehr schwer, aber seine »Richtung« war ihm »ein für allemal gegeben«292. Die

Richtung des Menschen führt stets gen Himmel, es gibt immer noch »Luft nach oben«,

leeren Raum, der mit etwaigen Verbesserungen zu füllen bleibt. Um ins Varieté anstatt

in den Zoo zu gelangen und so der Ausweglosigkeit des zoologischen Gartens mit sei-

nen Gitterstäben zu entgehen, lernt Rotpeter weiter: »Ach, man lernt, wenn man muß;

man lernt, wenn man einen Ausweg will; man lernt rücksichtslos. Man beaufsichtigt

sich selbst mit der Peitsche; man zerfleischt sich beim geringsten Widerstand. Die Af-

fennatur raste, sich überkugelnd, aus mir hinaus und weg. […] Diese Fortschritte! Die-

ses Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins erwachende Hirn! Ich leugne

nicht: es beglückte mich. Ich gestehe aber auch ein: ich überschätzte es nicht, schon

damals nicht, wieviel weniger heute. Durch eine Anstrengung, die sich bisher auf der

Erde nicht wiederholt hat, habe ich die Durchschnittsbildung eines Europäers erreicht.

Das wäre an sich vielleicht gar nichts, ist aber insofern doch etwas, als es mir aus dem

Käfig half und mir diesen besonderen Ausweg, diesen Menschenausweg verschaffte. Es

gibt eine ausgezeichnete deutsche Redensart: sich in die Büsche schlagen; das habe ich

getan, ich habe mich in die Büsche geschlagen. Ich hatte keinen anderen Weg, immer

vorausgesetzt, daß nicht die Freiheit zu wählen war.«293

In der klassischen Fabel spielt und ver-körpert das Tier die Menschen, sein Leib dient

als Vorführungsfläche, an der sie die Folgen ihrer Handlungen ablesen können. In der

bekannten Fabel Vom Raben und Fuchs von Aesop treffen diese beiden Tiere aufeinander.

Ebenso gut könnte man auch sagen: Es treffen ein Eitler und ein Listiger aufeinander.

Die Fragen sind also: Was passiert dem eitlen Menschen, was dem listigen? Der eitle

Rabe der Fabel hat ein Stück Käse gestohlen und setzt sich auf einem Baum nieder,

um es zu verspeisen. Dort sieht ihn der listige Fuchs sitzen und fordert ihn, da er um

dessen Eitelkeit weiß, zum Gesang auf, indem er ihm Komplimente macht. Der Rabe

ist so angetan von seinem Lob, dass er den Schnabel zum Singen aufreißt und – das

Käsestück fallen lässt, das der Fuchs dann, ihn verspottend, frisst. Rotpeter aber spielt

tatsächlich einen Menschen, er verwandelt seinen äffischen Körper in einen menschli-

chen, indem er diesen erst nachahmt, um freigelassen zu werden, und im Folgenden all

seine Eigenschaften annimmt, ein Leben führt, als sei er ein Mensch. Die Situation einer

Fabel ist hier auf die Spitze getrieben: Der Affe steht nicht für das Affentum – vielmehr

hat er sich demMenschen gleich gemacht, seine Eigenheit abgelegt, um fortan Mensch

zu sein.

290 Juliane Blank [2010]: Ein Landarzt. Kleine Erzählungen. In: Bernd Auerochs/Manfred Engel (Hg.):

Kafka-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2010, S. 234.

291 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 311.

292 Ebenda.

293 Ebenda, S. 311f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Vom Schweigen des Guten

Es zeigt sich nicht das Tier als Eigenschaft, das einzelne Handlungen der Men-

schen in Klarheit aufzeigt, sondern es zeigt sich, dass alles und jedes, Tiere wie Men-

schen, bloß Eigenschaftsansammlungen sind.Was bleibt, sowohl dem Affen-Menschen

als auch dem gewöhnlichenMenschen, ist der leichteWindzug der Freiheit, die das ein-

zige ist, das ihn verletzbar macht, zugleich das einzige, das ihn daran erinnert, dass er

nicht frei ist. Die Frage danach, was Rotpeter ist, was Mensch-Sein, was Affe-Sein, was

Freiheit, was Ausweg bedeuten mag, funkelt durch jede Zeile der Erzählung. Rotpeter

gleicht sich den Menschen an, indem er unfrei wird. Gesetzt, die Unfreiheit sei ein

Wesensmerkmal des Menschen, kann Rotpeters Unfreiheit nur eines bedeuten: dass er

nun Mensch ist; die Grenze scheint aufgehoben. Zudem spricht er davon, dass jeder

Mensch einmal ein Affe war294; das könnte natürlich evolutionär verstanden werden,

mir scheint sich hier aber vor allem eins zu zeigen: Jeder Mensch war Affe, heißt, je-

der Mensch war frei. Ein jeder Mensch wird frei geboren, entscheidet sich aber dann

für die Unfreiheit, weil nur in dieser Unfreiheit Fortschritt und Weiterkommen mög-

lich sind. Stellt sich die Frage nach einem Besseren, ist es die ewige Frage nach dem

Ausweg nach oben, der niemals mehr frei sich nennen kann. Rotpeter spricht von dem

»Menschenausweg«, der Fortschritt heißt. Diesen Weg einschlagen heißt, sich »in die

Büsche schlagen«295, was wiederum bedeutet: verschwinden, sich abwesend machen.

Fortan ist er nicht mehr da. Dass er ist, zählt nicht mehr, der Ausweg heißt: Verschwin-

den im Was der Eigenschaften, sich zum Verschwinden bringen unter der Menschen-

art. Dieses Mensch-Sein, das Ablegen aller absoluten Verschiedenheit, schafft Ausweg,

Versteck; zugleich wird Rotpeter, wird der Einzelne hierdurch jedoch aller Möglichkeit

beraubt.

Rotpeter den freien Affen konnten nur die Gitterstäbe einsperren, Rotpeter den

Menschen aber sperren unsichtbare, selbst gewählte Gitter ein: das beschränkende Ei-

sen der Sicherheit, der unerschütterlichen Festigkeit seiner Stellung296 und die Rich-

tung nach oben, gegeben ein für »allemal«297. Auch die Dinge um ihn herumwerden als

Festgesetzte vorgeführt. Von klein auf lernt der Mensch Begriffe, lernt er, Dinge in Ka-

tegorien zu fassen, lernt, mit Eigenschaften Netze nach den Dingen auszuwerfen. Als

Bezeichneter und Bezeichnender kann er nun nicht mehr frei sein, er ist gefangen von

den engen Gitterstäben der unhinterfragten Selbstverständlichkeiten des Lebens – was

er nur noch suchen kann, ist fortan: ein bloßes Weiterkommen. Durch den Willen zur

Verbesserung, durch ein Vergessen seines Ursprungs ist es ihm möglich, den Radius

der Gitterstäbe so weit zu vergrößern, dass sie nicht mehr ins Fleisch schneiden, dass

sie kaum noch wahrnehmbar sind. Die Antworten, die keiner Fragen mehr bedürfen,

sind so klar, so eindeutig, so offensichtlich, dass sie kaum noch sichtbar sind.

Inwiefern ist Kafkas Sprechen als ein Versuch zu verstehen, das Formlose, das abso-

lut Verschiedene zur Sprache zu bringen? Ich höre in Kafkas Sprechen das immer bloß

294 Vgl. Franz Kafka [1917]: Ein Bericht für die Akademie, S. 300.

295 Ebenda, S. 311f.

296 Vgl. ebenda, S. 301.

297 Ebenda, S. 311.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 293

Mögliche sich seinen Raum bahnen, das Ungesetzte, Vor-gesetzte. Was bedeuten ›Ur-

teil‹, ›Affe‹, ›Mensch‹ hier noch? Kafka entfernt sich von den Dingen, spricht sie aus der

Ferne, aus der Ungewissheit an und es ist niemals genau zu sagen, wovon er da spricht.

Die Begriffe sind ihrer klaren Bedeutungen enthoben, sie stehen da, ohne eigentlich et-

was zu bezeichnen, sie stehen ständig in der Frage. Gleichwohl beschränkt sich Kafkas

Sprechen nicht auf eine abweichende Auslegung der gewohnten Worte, nicht auf eine

neue Beschreibung der bekannten Dinge. ›Urteil‹, ›Affe‹, ›Mensch‹ gewinnen dort nicht

einfach eine neue Bedeutung, vielmehr fordern sie zur Deutung auf: Rotpeter ist weder

Affe noch Mensch und das Urteil ist nicht jenes Ende eines Gerichtsprozesses, auf das

dieser Begriff gewöhnlich Bezug nimmt –wie also sind sie zu verstehen? In diesem Sin-

ne macht Kafka nicht Jagd auf Dinge, sondern eher auf deren Begriffe, er stellt sie aus

und fragt: Was kann das heißen? Er zieht so den Dingen kein neues Gewand über das

alte, sondern zeigt sie im Anzug der Vieldeutigkeit, er zeigt das Gewand, nur Gewand,

und bringt in dieser Ausstellung das Darunterliegende zu Gesicht, zeigt die Wesung

des dort sich Verbergenden.

In Kafkas Sprache zerfließt nicht – wie es Adorno annimmt – »das Vieldeutige ins

Gleichgültige«298, vielmehr wird das absolut Eindeutige aus seinem Schlaf der immer

gleichgültigen Bezeichnung gerissen und vor die Frage geworfen: Was meinen wir da

eigentlich, wenn wir diese Begriffe benutzen, wie kann es sein, dass das da etwas ist,

das einen Ausweg findet aus den Begriffsgittern? Es zeigt sich hier ein Nicht-Etwas, ein

Nichts, das nicht durch sein Was-Sein, sein Et-was-Sein gekennzeichnet ist, sondern

sich durch sein Da(ss)-Sein auszeichnet, das nichtig, weil nicht begrifflich fassbar ist.

Dies bedeutet jedoch gerade nicht, dass das Ding hier in einer starren Möglichkeit fest-

gesetzt würde; vielmehr zeigt es sich jetzt gerade umgekehrt in seiner Möglichkeit: Der

fesselnde Begriff verliert seine Verbindlichkeit und zwischen den möglichen Beschrei-

bungen und dem Ding, dem Mantel und dem Körper, öffnet sich ein Zwischenraum.

An diesem Zwischenort bahnt sich das Offene an, eine Öffnung, die die starren Mauern

der Begriffe einreißt und zu Fall bringt, um dann in dieses Zerbrochene, in diese Trüm-

mer, das Nichts, das Offen-Bleibende einziehen zu lassen. »Nur indem er den Übergang

ins Allgemeine, in eine Regel oder ein Gesetz durchkreuzt, blockiert, zerteilt, hält er an

der Möglichkeit einer anderen, einer nicht mehr identifizierenden, das Singuläre nicht

mehr subsumierenden Praxis der Sprache und ihres Verstehens fest.«299

So entziehen sich Kafkas Figuren jedem Begriff; zugleich jedoch sind sie auch keine

Einzelnen. Der Mann vom Lande, Rotpeter, K.: Sie sind stetig in Frage stehender Be-

griff und können so nicht im gewöhnlichen Sinne bedeuten, können nicht auf die Din-

ge zeigen und ihnen durch ihre Bezeichnung Eigenschaften vorschreiben. Hamacher

schreibt: »Wie Kafkas Texte vor der Bedeutung, auch ihrer eigenen, unendlich zögern,

so absorbieren sie zugleich das von ihr blockierte und durch ihre Hemmung gemehrte

Bedeutungspotential in sich selbst.DieDarstellung geht in ihnen unversehens selbst ins

Undarstellbare über. Sie übertreten das Gesetz der Zukunft, unvorstellbar zu sein, weil

dies Gesetz in nichts als dem schrankenlosen Übertritt in etwas anderes besteht.«300

298 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 259.

299 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen, S. 303.

300 Ebenda, S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Vom Schweigen des Guten

Hineingezogen in das Erzählte, ohne Schutz, ohne das Vorgefundene als Beispiel

eines Begriffs, einer Regel feststellen zu können, aus allen Zusammenhängen gerissen,

finden die Lauschenden sich wieder in einer völlig fremd gewordenen Welt, die Dinge

strömen auf sie ein, die Wörter schlagen um sich. Adorno spricht von dem Eindruck,

die Geschichten kämen auf ihn zu »wie Lokomotiven«301. Die Figuren sind so wenig

greifbar wie die Text-Form selbst, die immer nur auf begrifflich Fassbares – so Fabel,

Parabel oder Erzählung – hindeutet, ohne ihr dann zu entsprechen. So stellen sowohl

die Körper der Figuren als auch der Textkörper selbst dies vermeintlich Greifbare durch

das Neue, das sich in ihnen andeutet, immer zugleich wieder in Frage. In ihrer Be-

zugnahme auf bereits Geschriebenes entfalten Kafkas Texte neben ihrer destruktiven

zugleich auch eine kommentierende Kraft; sie erzählen weiter, ohne sich dabei von den

alten Mauern begrenzen zu lassen. Sie schaffen in dieser Weise einen Zwischenraum

zwischen dem Alten und dem Neuen, lassen die alte Schrift in der neuen gewandelt zur

Erscheinung kommen, ohne dies Zwischen dadurch abzuschließen. Auch Adorno hebt

in Bezug auf Kafkas Schriften dieses Auf-die-Zukunft-gerichtet-Sein hervor, das die

Wandelbarkeit alles Erzählten mitdenkt: »Kafkas Gebilde hüteten sich vor dem mörde-

rischen Künstlerirrtum, die Philosophie, die der Autor ins Gebilde pumpt, sei dessen

metaphysischer Gehalt. Wäre sie es, das Werk wäre totgeboren: es erschöpfte sich in

dem, was es sagt, und entfaltete sich nicht in der Zeit.«302

Walter Benjamin sieht Kafkas Erzählungen hinweisen auf einen Zustand der Welt, in

dem kein Platz mehr für Fragen ist, »weil ihre Antworten, weit entfernt, Bescheid auf

sie zu geben, sie wegheben. Die Struktur dieser die Frage weghebenden Antwort ist es,

die Kafka gesucht und manchmal wie im Fluge oder im Traum erhascht hat.«303 Diese

Welt also gibt Antwort, ohne die Frage noch als Frage zu stellen, ohne sie überhaupt

nur als das der Antwort Vorausgehende zu denken. Sie gibt Antwort, um zu Ende zu

bringen. Kafka aber hebt die Antwortmit der Frage weg, er stellt die Frage unendlich sich

wiederholend immer erneut, es gibt für ihn gar keine Antwort, kann auch keine geben,

würde sie nämlich schon auf ihren Einsatz warten, wäre die Frage eigentlich niemals

gestellt worden. Er »ent-stellt« die allzu gesicherte Gestalt, es bahnen sich immerwäh-

rend »Verschiebungen« an, neue »Ordnungen«304: »So bleibt ihm nichts als mit einem

Staunen, in das sich freilich panisches Entsetzen mischt, auf die fast unverständlichen

Entstellungen des Daseins zu antworten […]. Kafka ist davon so erfüllt, daß überhaupt

kein Vorgang denkbar ist, der unter seiner Beschreibung […] sich nicht entstellt. Mit

anderen Worten, alles, was er beschreibt, macht Aussagen über etwas anderes als sich

selbst.«305

301 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258.

302 Ebenda.

303 Walter Benjamin [1934]: Benjamin an Scholem. In: ders.: Benjamin über Kafka. Texte, Briefzeugnisse,

Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1981, S. 76.

304 Walter Benjamin [1934]: Franz Kafka: Beim Bau der chinesischen Mauer. In: ders.: Benjamin über Kaf-

ka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1981,

S. 41.

305 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 295

Weiterhin beschreibt Benjamin Kafkas Erzählungen als eine »spiegelnde Scheibe«,

die längst Vergangenes erscheinen lässt. In diesem Bild aber ist die »Deutung genauso

weit vom Spiegel abgerückt wie das gespiegelte Modell« und so »in der Zukunft«306 zu

suchen. In dieser spiegelnden Weise wendet sich Benjamin auch selbst Kafkas Schrei-

ben zu: Er vereindeutigt oder erklärt es nicht, er lässt es nicht als Antwort erscheinen

und gibt auch selbst keine solche; er betrachtet die Erzählungen als spiegelnde Scheibe

zwischen einem Stück alter Erzählung und demjenigen, was sich durch die Scheibe in

die Zukunft zu spiegeln vermag: als Frage, als Innehalten, als Zuhören. »Man hat hier

an die Form der Haggada zu erinnern: so heißen bei den Juden Geschichten und Anek-

doten des rabbinischen Schrifttums, die der Erklärung und Bestätigung der Lehre – der

Halacha – dienen. Wie die haggadischen Teile des Talmud so sind auch diese Bücher

Erzählungen, eine Haggada, die immerfort innehält, in den ausführlichsten Beschrei-

bungen sich verweilt, immer in derHoffnung und Angst zugleich, die halachischeOrder

und Formel, die Lehre könnte ihr unterwegs zustoßen.«307 Der Spiegel lässt Vergange-

nes erscheinen und spiegelt es in die Zukunft hinein, gleich einer Erinnerung, die Altes

mit Neuem zusammenbringt, indem sie sich im Jetzt an das Vergangene erinnert. Die

Lehre, von der die Schriften fürchten, dass sie ihnen zustoßen könnte, vermag blitzar-

tig in jenem Zwischenraum zu erscheinen, den die Leere zwischen den Kommentaren

und den Erzählungen bildet. Angst mögen sie davor haben, dass eine bloß antwortende

Lehre dieses Zwischen zu füllen versuchte, eine, die das Erzählte nutzbar machen woll-

te, geformt und als Antwort zumMittel der Erklärung degradiert. Zugleich aber besteht

die Hoffnung, dass in der Lehre die Leere zum Anklang kommt, ein Raum geöffnet und

in seiner Leere belassen wird.

6.3.2 »Zwei Mundvoll Schweigen.«308 Dichtes – dichtendes – Erzählen

Dicht verdichtet das Gedicht,/schützt den Kern vor Bösen Sinnen./Schale, wenn der Kern durch-

bricht,/weis’ derWelt ein dichtes Innen.309 Fast alle Schriften Arendts sind angereichert mit

Zitaten, kleinen Erzählungen und Gedichten. Arendt selbst nennt ihr wieder-holendes

Zitieren in einem Brief an Kurt Blumenfeld »Perlenfischerei«310: »Fast unmöglich, ein

Buch oder einen Aufsatz zu finden, in dem Arendt nicht aus Epen, Gedichten oder Ro-

manen zitiert«311, schreibt BarbaraHahn.Die Schrift-stücke stehen dort nicht um eines

Schmuckes willen, sondern vermögen vielmehr demjenigen sich anzunähern, von dem

306 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

307 Ebenda, S. 42.

308 Vgl. Paul Celan [1957]: Sprachgitter. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe. Frank-

furt a.M. 2005, S. 99f.

309 Hannah Arendt [1953]: Ohne Titel, S. 63.

310 Hannah Arendt [1960]: Arendt an Blumenfeld. Unveröffentlichter Nachlass, Arendt-Papiere, Deut-

sches Literaturarchiv in Marbach; zitiert nach: Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben,

Werk und Zeit, S. 151.

»Man soll sich nicht vor Wiederholung fürchten. Es kann auch ein Wieder-holen sein.« (Hannah

Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 25.)

311 BarbaraHahn:Die ›eigene‹ undandere Sprachen. In: Dorlis Blume,MonikaBoll, Raphael Gross (Hrgs.):

Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Vom Schweigen des Guten

Arendt im jeweiligen Text spricht, bringen in ihrem Versuch eines Ausdrucks dem in

Frage Stehenden näher. Sie sprechen dicht – dichtend – dasjenige aus, von dem nichts

auszusagen ist, sind ent-fernende Näherung.

Diese wiederholende Geste ermöglicht ein Gespräch zwischen dem dort Zitierten

und den Schriften, in die es eingesetzt ist, zwischen dem bereits Gedachten und dem

hier niedergeschriebenen neuen Versuch. So bezeichnet Jerome Kohn Kafkas Er als

»Schlüssel zu Arendts eigenem Denken«312: »Arendts Beschreibung der Kafkaschen

Welt ähnelt teils bis in die Wortwahl hinein ihren späteren Analysen der totalitären

Gesellschaft. Sie diagnostiziert die reibungslos funktionierende Maschinerie und die

Menschen als deren Funktionäre der Notwendigkeit, die dem Wahn unterliegen, sie

müssten sich im unbedingten Glauben an Fortschritt und Naturgesetze einem Prozess

unterwerfen.«313 In einer Eintragung aus dem Denktagebuch scheint es, als sei ihr hier

auch die Frage nach dem ›Denken‹ aufgeworfen; so heißt es dort: »Ohne Denken gibt

es keine Gegenwart. Und ohne Gegenwart gibt es weder Vergangenheit noch Zukunft,

die sich als solche nur im denkenden Erinnern und Erwarten konstituieren. Ohne den

Menschen gäbe es keine Zeit. Der Mensch ist in die unaufhörliche kreisläufige Bewe-

gung des Universums eingebrochen (oder eingelassen); nur weil diese Bewegung auf

ihn stösst und gegen ihn anbrandet, wird sie ›gradlinig‹; er ist die Gegenwart, an der

sich Vergangenheit und Zukunft scheiden […]. Und genau dies, der Zwischen-Raum,

das Zwischen zwischen Vergangenheit und Zukunft, wird im Denken aktualisiert«314.

Auch wenn Arendt in Eichmann in Jerusalem die »eigentliche Staatsform der Büro-

kratie« als »Herrschaft des Niemand«315 bezeichnet, klingt Kafka mit, der in seiner

312 Jerome Kohn [2001]: Franz Kafka. Übers. v. Alexandra Hundt. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/

Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 238. (Im

Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Franz Kafka.)

313 Ebenda, S. 239.

314 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 744ff.

Oliver Marchart kritisiert an späterer Stelle, Arendt schrecke vor »einer eigentlich politischen Aus-

legung dieser Parabel« zurück, weil dies »Bild der Lücke« einzig auf geistige Phänomene bezogen

werden könne; er folgert: »In geschichtlicher Zeit würden sich keine Zeitlücken ereignen.« (Oli-

ver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 52.) Er will dies mit einer Eintragung aus dem Denktagebuch

belegen, die da lautet: »Die Kafkasche Zeitkonstruktion – die Vergangenheit, die mich nach vorn

stösst, die Zukunft, die auf mich zukommt – gilt nur für die denkende Erfahrung, die das Handeln

gerade ausgeschlossen hat. Das Handeln greift in die Zukunft und hält sie offen.« (Hannah Arendt

[1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.)

Dies scheintmir keineswegs eine politische Deutung auszuschließen, sondern gerade das Politische

zu betonen: Handeln, das ein Neuanfangen ohne Anschluss ist, das abbricht und ein bis dahin

undenkbares Neues in die Welt bringt, kann deshalb nicht in einer Zeitkonstruktion angesiedelt

werden, weil es an sich ortlos ist, weil mit ihm eine neue Zeit beginnt. Marchart sagt in diesem Sin-

ne selbst über den Anfang: »Der wirkliche Anfang hat keine Zeit und ist keine Zeit, ohne daß er

deshalb schon Raum wäre. Er ist Nicht-Zeit: Jetzt.« (Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 59.)

Bei Arendt ist zu lesen: »Was immer man neu anfängt, imMoment des Anfangens selbst ist es, als

ob die Zeitfolge überhaupt verschwunden wäre beziehungsweise als ob man selbst aus der konti-

nuierlichen Zeitordnung herausgetreten sei.« (Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 265.)

315 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 59.

Auch in einem Gespräch benutzt sie Kafkas Wort: »[D]ie Bürokratien sind wirklich Herrschaft des

Niemand. Und dieser Niemand ist nicht ein wohlwollender Niemand.Wir können niemanden für

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 297

Beschreibung eines Kampfes von einer »Gesellschaft von lauter niemand« spricht: »Ich

habe niemand etwas Böses getan, niemand hat mir etwas Böses getan, niemand aber

will mir helfen, lauter Niemand.«316 Durch das Zitieren eines Wortes aus Kafkas

Erzählung deutet sie über den Begriff hinaus und so etwas Neues an: Ihr Sprechen

er-öffnet, anstatt abschließend zu bezeichnen. Beide Stellen gründen zudem in einer

besonderen Denkweise, die für Hannah Arendt charakteristisch ist: Ihre Auseinan-

dersetzung mit der Frage nach den Zeiten wie nach der Herrschaft setzt nicht etwa

bei entsprechenden Theorien an; vielmehr nimmt ihr gedanklicher Weg den Ausgang

von Erzählungen, die diese Phänomene deuten und deutbar werden lassen, anstatt

sie zu definieren. Auch ihre eigenen Auseinandersetzungen wollten keinen Abschluss

finden; noch 1970 schreibt Arendt – sie ist jetzt 63 – in Bezug auf Kafkas Er: »Diese

verschiedenen Zeitbegriffe sind zu analysieren.«317

Ähnlich verhält es sich mit einer späteren Eintragung aus dem Denktagebuch, die

den Titel »Zum Tode Heinrich Blüchers« trägt; statt etwas Bestimmtes über das ›Tot-

Sein‹ auszusagen, nähert sie sich ihm in gedichteten Worten: »Einer zog aus mit dem,

was ihm zu eigen/Mit Erde und Pferd,mit Langmut und Schweigen./Dann kamen noch

Himmel und Geier dazu.«318 Es handelt sich um einen Ausschnitt der Ballade von Ma-

zeppa von Bertolt Brecht. Auch Brechts Zeilen aus der Dreigroschenoper »Denn die einen

sind im Dunkeln/Und die andern sind im Licht/Und man siehet die im Lichte/Die im

Dunkeln sieht man nicht«319 scheinen mir in engstem Zusammenhangmit Arendts Ge-

danken zu Öffentlichkeit und Privatem zu stehen – das Bild des dunklen Ortes, der jene

sich dort Befindlichen unsichtbar und weltlos macht, und des hellen, lichtdurchflute-

ten Ortes, an dem die Menschen als sie selbst erscheinen können, findet sich vielfach

in der Vita activa.320 Sein Gedicht An die Nachgeborenen könnte Arendt als Versuch einer

Antwort auf die Frage gegolten haben, was dies für Zeiten seien, in denen wir leben:

»Wirklich, ich lebe in finsteren Zeiten!//[…] Mein Essen aß ich zwischen den Schlach-

ten/Schlafen legt ich mich unter die Mörder/Der Liebe pflegte ich achtlos/Und die Na-

tur sah ich ohne Geduld./So verging meine Zeit/Die auf Erden mir gegeben war.«321 In

diesen finsteren Zeiten Licht zu geben – so schreibt Arendt in ihrem Vorwort zu Von

Menschen in finsteren Zeiten – vermögen allein jene »Männer und Frauen«, die »unter bei-

nahe allen Umständen in ihrem Leben und ihren Werken [Lichter] anzünden und über

der ihnen auf der Erde gegebenen Lebenszeit leuchten lassen. Ob das Licht dieser Men-

schen [sc. jene dort Porträtierten] das einer Kerze oder einer strahlenden Sonne war:

das, was geschieht, verantwortlich machen, weil es für die Taten und Ereignisse eigentlich keinen

Urheber gibt.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 102.)

316 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes (Fassung B). In: ders.: Beschreibung eines Kampfes

und andere Schriften aus demNachlaß in der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 1994, S. 113.

317 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.

318 Bertolt Brecht [1926]: Ballade von Mazeppa. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2003, S. 235./

Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 797.

319 Bertolt Brecht [1928]: Die Dreigroschenoper. Berlin 1968, S. 109.

320 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64/77/87.

321 Bertolt Brecht [1934-38]: An die Nachgeborenen. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan

Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 267f./Hannah Arendt: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Ber-

mann Fischer/Peter Suhrkamp (Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Vom Schweigen des Guten

Das vermögen wir mit unseren so sehr an die Dunkelheit gewöhnten Augen wohl kaum

zu sagen.«322 Marie Luise Knott gibt eine Begebenheit wieder, von der Arendt in Bezug

auf Brecht berichtet: Sein Gedicht Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem

Weg des Laotse in die Emigration habe eine tragende, politische Rolle gespielt; dort heißt

es: »Daß das weiche Wasser in Bewegung,/Mit der Zeit den mächtigen Stein besiegt./

Du verstehst, das Harte unterliegt.«323 Arendt berichtet, dass dies Gedicht »›zirkulier-

te‹, das heißt, Benjamin machte es unter seinen Freunden bekannt, sodass Blücher wie

Benjamin, als sie nach Kriegsbeginn 1940, als ›feindliche Ausländer‹ interniert wurden,

das Gedicht im Lager rezitieren konnten. Die Nachricht vom siegreichen Wasser, heißt

es bei Arendt, verbreitete sich in den Lagern wie ein Lauffeuer, eine frohe Botschaft,

die ›weiß Gott, nirgends dringender benötigt wurde als auf diesen Strohsäcken der

Hoffnungslosigkeit‹.«324 An dieser Geschichte nun zeigt sich für Knott »die eigenarti-

ge Wirkkraft von Poesie«, denn: »Ein einfacher, prosaischer Aussagesatz hätte nie zum

›Lauffeuer‹ werden können.«325

Vom Tod ihres Mannes Heinrich Blücher spricht Arendt erneut an anderer Stelle –

zunächst heißt es im Denktagebuch: »1971. Ohne Heinrich. Frei – wie ein Blatt imWind«

– dann wiederholt sie den Ausspruch in einem Brief an Mary McCarthy: »Während der

letzten Monate habe ich mir selbst oft gedacht – frei wie ein Blatt imWinde (eine deut-

sche Wendung).«326 Am Ende dieses Briefes heißt es dann: »Laß mich noch einmal auf

das ›Blatt imWinde‹ zurückkommen. Es ist natürlich nur halbwahr. Denn andererseits

ist da das ganze Gewicht der Vergangenheit (gravitas). Und was Hölderlin einmal in ei-

ner schönen Zeile sagte: Und vieles/Wie auf den Schultern eine/Last von Scheiten ist/

Zu behalten. Kurz: Erinnerung«327. Diese »deutsche Wendung« deutet vieles an: Leich-

tigkeit, Bewegtheit, Ungebundenheit, auch: Ohnmacht, Verlorenheit, Haltlosigkeit. Sie

sagt mehr als die Worte, aus denen sie besteht, mehr als jene »›toten Buchstaben‹, die

an die Stelle dessen [treten], was einen flüchtigen Augenblick lang wirklich ›lebendiger

Geist‹ war.«328 Sie selbst sind lebendiger Geist, insofern sie in ihrer Auslegbarkeit im-

mer über sich hinaus in das Leben weisen. Jeder Satz spricht: deute mich, und keiner will es

dulden.329 Diesem Bild des Blattes lässt sie dann noch einige Zeilen Hölderlins folgen,

322 Hannah Arendt [1968]: Vorwort. In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. Mün-

chen 1989, S. 10.

323 Bertolt Brecht [1939]: Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem Weg des Laotse in die

Emigration. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 225.

324 Hannah Arendt: Quod Licet Jovi. Reflexionen über den Dichter Bertolt Brecht und sein Verhältnis zur Poli-

tik. In: Merkur 23 (Juni/Juli 1969), S. 638; zitiert nach: Marie Luise Knott: Die ›Verlorene Generation‹

und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest Bertolt Brecht. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der

Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen 2007, S. 55.

325 Marie Luise Knott:Die ›Verlorene Generation‹ und der Totalitarismus.HannahArendt liest Bertolt Brecht.

In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Küns-

te. Göttingen 2007, S. 55.

326 Hannah Arendt [1971]: Brief an Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-

en. Briefwechsel 1949-1975. Übers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. München

1995, S. 425.

327 Ebenda, S. 426.

328 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

329 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 299

fügt dessen Leichtigkeit Wind nun die »Last von Scheiten« hinzu, die Erinnerung be-

deuten kann – deutet dann selbst aus: »Kurz: Erinnerung«, was nur angedeutet werden

kann,was sie selbst bloß angedeutet hat durch ihre »Wendungen«. In solchemSprechen

ist der Raum deutlich zu erahnen, der der Frage danach zukommt, was ›Erinnerung‹

sei.

 

Am Ende ihrer Schrift über das Denken sagt Arendt, sie sei »eindeutig denen bei-

getreten, die […] versuchen, dieMetaphysik und die Philosophiemit allen ihren Katego-

rien, wie wir sie seit ihren Anfängen in Griechenland bis auf den heutigen Tag kennen,

zu demontieren. Eine solche Demontage ist nur möglich, wenn man annimmt, dass

der Faden der Tradition gerissen sei und wir ihn nicht erneuern können. Historisch

gesehen, ist eigentlich die Tausende von Jahren alte römische Dreieinigkeit von Reli-

gion, Amtsmacht und Tradition zusammengebrochen. Der Verlust dieser Dreieinigkeit

zerstört nicht die Vergangenheit, und die Demontage selbst ist nicht destruktiv; sie

zieht nur Konsequenzen aus einem Verlust, der eine Tatsache ist und als solche nicht

mehr Bestandteil der ›Ideengeschichte‹, sondern unserer politischen Geschichte, der

Geschichte unserer Welt. Verlorengegangen ist die Kontinuität der Vergangenheit, wie

sie von einer Generation auf die andere überzugehen und dabei eine Eigenständigkeit

zu entwickeln schien. […] Man hat dann immer noch die Vergangenheit, aber eine zer-

stückelte Vergangenheit, die ihre Bewertungsgewißheit verloren hat.«330 Dieser Traditi-

onsbruch, der allem selbstverständlichen Verlauf ein Ende setzte, ist aber – wie schon

angeführt – nur dann »eine Katastrophe […], wenn man annimmt, Menschen wären

eigentlich gar nicht in der Lage, Dinge an sich selbst zu beurteilen, ihre Urteilskraft

reiche für ein ursprüngliches Urteilen nicht aus; man könnte ihr nicht mehr zumuten,

als bekannte Regeln richtig anzuwenden und bereits vorhandene Maßstäbe sachgemäß

anzulegen.«331 Es geht nun also nicht darum, eine Geschichte als Ganze zu erzählen,

sondern jene gefischten Perlen und Korallen als Einzelne zu bergen, sie als Einzelne

auszulegen, von ihnen ausgehend das Neue zu erzählen. Über Brechts »Stellung zur

Tradition« schreibt Arendt, sie zeige sich »in seinen Parodien auf klassische Gedichte«:

»[D]ichterisch unantastbar sind die Chöre in der Heiligen Johanna der Schlachthöfe oder

die »Liturgie vom Hauch«, eine Parodie auf »Über allen Gipfeln ist Ruh‹«. Goethes Ge-

dicht wird hier benutzt, um zu zeigen, daß die Ruh‹ unter anderem auch besagt, ruhig

mitanzuschauen, wie eine alte Frau verhungert; daß ›die Vöglein im Walde‹ auch des-

halb schweigen, weil sich Schweigen verbreiten soll über den Mord an einem Mann,

der nicht ruhig war und der nicht schwieg. In diesen Parodien gibt sich eine außeror-

dentliche Ehrfurcht vor dem Überlieferten kund […]; [es richtet sich] weniger gegen die

Tradition selbst als gegen diejenigen, welche uns mit ihrer Hilfe über unsere eigenen

Probleme beruhigenmöchten, gegen die Klassizisten und nicht gegen die Klassiker.«332

330 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 207f.

331 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik?, S. 22f.

332 Hannah Arendt [1950]: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Bermann Fischer/Peter Suhrkamp

(Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Vom Schweigen des Guten

Alles Denken, so schreibt Arendt, »›überträgt‹, [ist] metaphorisch«333. Denken heißt

nicht rechnen, vergleichen, auswerten, sondern verstehen wollen, Sinnsuche. In all den

dichtenden Versuchen, sich aus der beengenden Sprache freizusprechen, über sie hin-

auszukommen, liegt also derWeg aus demSelbstverständlichen. In diesem Sinne könn-

te solch dichtendes Sprechen das Gute ausdrücken, indem es in Frage stellt und ins

Gespräch führt. Arendts Frage: »Könnte nicht vielleicht das Denken als solches – die

Gewohnheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder die Aufmerksamkeit erregt,

ohne Rücksicht auf die Ergebnisse und den speziellen Inhalt – zu den Bedingungen

gehören, die die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen prädisponieren,

Böses zu tun?«334 könnte demnach gerade in solch dichte(nde)s Denken führen, das

auch sie selbst in all ihrem Schreiben begleitet und angeleitet, vor neue Fragen und

das Fragen an sich gestellt hat. Von der Gründung einer Politologie – ich möchte hier

erneut vorschlagen: einer philosophischen Politik – heißt es an anderer Stelle: »Um eine

Wissenschaft von der Politik zu gründen,mussman zunächst alle philosophischen Aus-

sagen über den Menschen unter der Annahme überdenken, dass Menschen, und nicht

der Mensch, die Erde bewohnen. Die Gründung der Politikwissenschaft verlangt eine

Philosophie, für dieMenschen nur im Plural existieren. Ihr Feld ist diemenschliche Plu-

ralität. Ihre religiöse Quelle ist die zweite Schöpfungsgeschichte – er schuf nicht Adam

und Rippe, sondern: er ›schuf sie einenMann und einWeib‹. In diesem Bereich der Plu-

ralität, der der politische Bereich ist, muss der Mensch all die alten Fragen stellen –was

ist Liebe, was ist Freundschaft, was ist Verlassenheit, was ist Handlung, Denken.«335

 

Diese Fragen erstehen und bleiben, sie begleiten in und durch die Dichtung,werden

durch ihr Weitertragen und Auslegen dichter und dichter. Sie sind es, die dem Bösen

Einhalt gebieten, indem sie die Menschen als Menschen erscheinen lassen. Erzählung

wie Dichtung stellen sich dem gewöhnlichen, verallgemeinernden Sprechen entgegen,

indem sie sprechend den Ort gründen, an dem die menschliche Sprache zur Sprache

kommt; hier zeigt sie sich als einzigartige, als absolut deut- und bedenkbare. Einzig ein

solches Sprechen vermag es, die Pluralität mitzudenken, weil es immer neue Versuche

zu verstehen einfordert und auf Erklärung verzichtet. Die von ihm gewährte Offenheit

schafft einen Zwischenraum für immer neue Auslegungen und bewahrt auf dieseWeise

sowohl das Denken als auch das Urteilen vor dem Schicksal, sich in einer endlosen Kette

logischer Folgerungen aufzulösen. Dies Erzählen, das sprechend die Lücke schafft, das

nicht lehrt, sondern leert, das dem absolut Verschiedenen einen Raum eröffnet, kann

schwerlich definiert, es kann lediglich versucht werden: im Deuten angedeutet. Mit

dem Versuch einer Deutung Kafkas und der Wiedergabe von Arendts eigenen Deutun-

gen und Andeutungen, ihrem eigenen dichtenden Sprechen, ist auf den vorigen Seiten

ein Standpunkt angezeigt worden, der – vielleicht – einen Blick auf die Frage eröffnen

kann.

Solch weitergetragene Fragen sind es, die die Lücke der Deutung offenhalten, die

zum Denken anhalten und so Gegenwart schaffen – die einzige Zeit in der die Men-

333 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 728.

334 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 15.

335 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 295. [Übersetzung der Autorin.]

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. Das Erzählen 301

schen sind. Ohne dieses Sein gäbe es ihn gar nicht, diesen Zeitpunkt, dieses Jetzt; es

gäbe »keinen Unterschied zwischen Vergangenheit und Zukunft, sondern nur ewigen

Wandel«336. Der (er)dichte(te) Raum des Denkens könnte eine Welt schaffen, in der

Menschen leben, in der sie als Neue das Neue zu denken vermöchten. Dieses Neue,

das es dort zu erdenken, zu ersprechen – auch: zu erschweigen – gilt, ist nicht klar zu

benennen, nicht sichtbar oder vorzeigbar. So ist das dichtende Erzählen fähig »in der

dunklen Leere einen Ort zu finden, wo der Strahl des Lichts ohne daß dies vorher zu

erkennen gewesen wäre, kräftig aufgefangen werden kann«337. Es ist die Möglichkeit –

die Möglichkeit selbst –, nach der das dichte(nde) Sprechen ruft:

Aus unbeschreiblicher Verwandlung stammen

solche Gebilde –: Fühl! und glaub!

Wir leidens oft: zu Asche werden Flammen;

doch, in der Kunst: zur Flamme wird der Staub.

Hier ist Magie. In den Bereich des Zaubers

scheint das gemeine Wort hinaufgestuft

…

und ist doch wirklich wie der Ruf des Taubers,

der nach der unsichtbaren Taube ruft.338

336 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 203.

337 Franz Kafka [1918]:Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost

Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 75f.

338 Rainer Maria Rilke [1924]:Magie. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2006, S. 820.

In der Vita activa nimmt Arendt auf Rilkes Gedicht Bezug: »Alles Verdinglichen ist Verwandlung

und Transformation, aber die vergegenständlichendeVerdinglichung, die das Kunstwerk dem ihm

zugrundeliegenden Inhalt zufügt, ist eine Transfiguration, eine Metamorphose so radikaler Art,

daß es ist, als könne in ihm der natürliche Lauf der Dinge umgekehrt werden – als gäbe es Gebil-

de, die aus so ›unbeschreiblicher Verwandlung stammen‹, daß die Flammen des Herzens, in sie

gerettet, nicht mehr zu Asche werden, ja daß noch der Staub der Vergänglichkeit in ein immer-

währendes Feuer entflammt.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 203f.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII.»Eine Unbedingtheit des Sprechens.«1

Auf-Schlussworte

In jedem Augenblick aber, in dem ein

Mensch seinen Weg geht aus Unbedingt-

heit, ist in der Zeit, was doch die Zeit tilgt.

Keine Vergangenheit kann ihm sagen, wie

er sich zu verhalten habe. Erweckt im Lichte

erinnerter Vergangenheit hat er es selbst zu

entscheiden. Weil Selbstsein nur in Einheit

mit dem Sein in seiner Zeit ist, so drängt es

in allem Widerstand gegen seine Zeit doch

zu der Entschiedenheit, nur in dieser Zeit

leben zu wollen.

Karl Jaspers: Die geistige Situation der Zeit

Nach denMenschen zu fragenmuss den Versuch bedeuten, diese nicht unter den einen

Begriff zu bringen, sondern sich ihnen als absolut Verschiedenen anzunähern. Es hat

sich gezeigt, dass all jene menschlichen Fähigkeiten, um die Arendts Schriften kreisen,

den Eigenschaften, die sie demBösen zuordnet, gerade entgegenstehen: In diesem Sin-

ne hat sich die anfangs ausgesprochene Annahme, Arendts Schriften fragten allesamt

nach dem Guten – dem Menschlichen der Menschen – als evident erwiesen. Dieses

Gute zeigt sich als in mehrfacher Weise angewiesen auf die Sprache: Im Sprechen be-

gegnen wir uns selbst und den Anderen und werden so erst Menschen. Ein Sprechen

aber nicht als bloße Verlautung, sondern als eines, das sich der Einzelheit der Sprechen-

den, der Angesprochenen und des Gegenstandes der Frage bewusst ist, ein Sprechen, das

die Möglichkeit und den Anfang mitdenkt, die in jedem Fragen liegen, ein Sprechen,

das schweigt. Im Gegensatz zu der oft geäußerten Annahme anderer Arendt-Lektüren,

sind also dasWer,Wie undWas der Frage absolut wesentlich für den Versuch, das Gute

im Arendtʼschen Sinne zu verstehen.

Gefahr für die absolute Verschiedenheit bedeutet jede Selbstverständlichkeit, die

diese in sich aufheben und in ihrem Strom mitreißen will. Die Fraglosigkeit einer sol-

1 Hannah Arendt: Fernsehgespräch mit Günther Gaus, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Vom Schweigen des Guten

chen Logik ist hinreißend durch die Antwort, die sie bereithält und die Sicherheit, die

sie verspricht. In einem Gespräch antwortet Arendt auf die Frage, warum so viele Men-

schen an einem »deterministischen Denken« festhielten und die Geschichte als etwas

verstünden, das nicht »anders [hätte] passieren können«: »Sie haben Angst, Angst da-

vor, Angst zu haben. […] Sie haben Angst vor der Freiheit.«2 Diese Angst ist heute noch

gewachsen, in einer Zeit, da alles Menschliche so vergleich- und ersetzbar erscheint:

dem Denken steht eine ›Künstliche Intelligenz‹, dem Urteilen Unmengen ›Experten-

wissen‹, dem Erzählen eine Sprache gegenüber, die nur noch als Zeichensystem ver-

standen ist und dementsprechend so ein-deutig wie möglich sein soll. Der Zeit einer

nahezu betäubten Gesellschaft, die sich im Paradies der Selbstverständlichkeiten so

fraglos eingerichtet hat, dass eine andere Welt kaum mehr denkbar scheint – so dass

als einziger Ausweg die Ablehnung jeder gemeinsam erfahrbaren, objektiven Welt zu

bleiben scheint. Das Böse, das Arendt in ihren Studien zum Totalitarismus entdeckt,

zeichnet sich in ebendieser Weise aus durch ein willenloses Anheimgeben an den Ruf

der Zeit und genau dieses Denken eines unaufhaltsamen Prozesses erscheint gegenwär-

tig so übermächtig wie nie. Die Frage muss demnach heute lauten: Was kann erneut

die Lust am Urteil wecken, die einen Ausbruch aus dem Paradies – und dann eben

auch den Aufbruch ins Unbekannte – bedeuten würde? Mit Arendt muss die Antwort

lauten: ein politischer Raum, der nicht Fragen stellt, die Technik und Wissenschaften

besser zu lösen imstande sind, der also die Menschen immer schon als Übertrumpfte

empfängt, sondern einer, in dem solche Fragen gestellt werden, die eben nur die Men-

schen als Menschen zu besprechen und beurteilen imstande sind, solche Fragen, die des

Schweigens und des menschlichen Zwischenraums bedürfen.

Arendt spricht davon, »dass die Neuzeit mit der Frage: Wie? die Frage: Warum?

ersetzt hat«, davon, dass es sich dabei aber nicht etwa um einen »neuen Wahrheitsbe-

griff« handele, sondern gerade um ein »Desinteressement an Wahrheit: Ich will nicht

wissen, warum etwas ist, und auch nicht, wie es zustande kam, sondern: Wie kann ich

[etwas] machen?«3 Hat der Sturm des Vorwärtskommens einmal unsere Flügel ergriffen,

ist die Frage als Frage überflüssig geworden, geht es nicht mehr um Bedeutung, son-

dern einzig um Effizienz und ein unendlicher Prozess hat seinen Anfang genommen:

»Zu unterscheiden sind das Um-zu und das Um-willen: Das erstere gibt den Mittel-

Zweck-Zusammenhang, das zweite den Sinn und die Bedeutung. Sinnlosigkeit entsteht

nicht, wenn die Mittel zum Zweck werden, sondern der Zweck die Stelle der Bedeutung

einnimmt. Der Mittel-Zweck-Zusammenhang ist seinem Wesen nach unendlich: Jeder

Zweck kann wieder Mittel werden und wird es unweigerlich. Nur das Um-willen ist

ausserhalb des Prozesses des Herstellens und der Herstellbarkeit.«4 Was hier also ver-

loren geht, ist die Bedeutung und so auch die Deutbarkeit, die uns als Menschen die

Macht verleiht, »von Neuem anzufangen«5. In einer Zeit, die wir dem digitalen Zeital-

ter unterordnen, einer Zeit, in der nahezu alles binär und damit absolut endlich und

2 Hannah Arendt [1973]: Fernsehgespräch mit Roger Errera (Oktober 1973). In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. München 20062, S. 122.

3 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 547.

4 Ebenda, S. 517.

5 Walter Benjamin [1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 305

vergleichbar erfassbar scheint, ändert sich zwangsläufig unser Blick auf die Menschen:

Wenn die Welt endgültig algorithmisch erfassbar scheint, wird menschliches Handeln

unnötig, wie auch die Welt selbst, der erdachte – verbesserbare – Welten gegenüber-

stehen und letztlich der Mensch, dessen lösungsorientiertes Tun nun von Maschinen

besser zum Ziel geführt werden kann. Diese Entwicklungen zeigen die Menschen nicht

mehr als Handlungsfähige, die durch das Gute auf dem rechten Weg gehalten werden

müssen, sondern als Ohnmächtige, die sich nur retten zu können glauben durch eine

Verallgemeinerung ihrer Selbst, ein blinzelndes Verschmelzenmit dem Prozess, den sie

dann Leben nennen.

Wenn das Böse also im Selbstverständlichen,Notwendigen und Allgemeinen liegt, kann

ihm nicht mehr mit einem Guten begegnet werden, das durch Regeln von der Versu-

chung abhält, sondern muss diesem Willen-losen ein Willen entgegengehalten werden

– nicht aber das zielgerichtete Wollen einer Bewegung, sondern eines, das sich gerade

der Offenheit aussetzt. Mary McCarthy findet ein schönes Bild: »Dieser Raum, den Han-

nah Arendt in ihrem Werk schafft und in den man sich hineingeben kann – mit dem

erhellenden Gefühl, das man hat, wenn man durch einen Bogen in ein befreites Gebiet

geht!«6 Das Gute liegt also – und das ist das wirklich Verwunderliche und Herausra-

gende – als Sprechen doch zugleich auch immer im Aussetzen des Sprechens, im Schwei-

gen. Denken ist Denken nur, wenn es zuhört: wenn die Denkende in sich selbst einen

Zwischenraum schafft, der über das Gedachte hinausweist, der der Verfestigung des

bereits Gedachten entgegensteht. Dies konnte durch Benjamins Namensprache noch

deutlicher zum Vorschein kommen: Das Einzelne denken heißt immer vor allem, ihm

zuzuhören, es nicht als etwas zu benennen, sondern es als es selbst wahrzunehmen. In

dieser Weise bedarf auch das Urteilen – das gerade im gemeinsamen Gespräch besteht

– des stillschweigenden Zwischenraums, denn hier ist der Ort, an dem das Neue entste-

hen kann, aus den Urteilen der Vielen zwar, es selbst aber dennoch nur zwischen ihnen.

Auch hier konnte Benjamins Denken der Über-setzung eine Ansicht hinzufügen, die

der Frage ein Stück näherbrachte: die Übersetzung, die das Eine kommentiert – nicht,

um es weitreichender nutzbar zu machen, sondern um durch einen neuen Standpunkt

wieder einen Zwischenraum zu schaffen, der diesem Einen Raum schafft. Zuletzt hat

sich in beider Denken der Erzählung gezeigt, dass diese keine Dienerin der Geschich-

te ist, die Geschehenes festhält und aufbewahrt, sondern gerade dann den Menschen

zugehört, wenn sie in und um sich Raum schafft für neue Be-deutung und so aus ihr

selbst dann erzählend ein neuer Anfang erwachsen kann.

Das Gute liegt gerade nicht darin, festzusetzen und Gehorsam zu fordern, sondern

aufzubrechen und der Möglichkeit wieder Raum zu schaffen, die jeder Mensch in die

Welt bringt. Demnach könnte man vielleicht annehmen, Arendts Gedanken würden ge-

radezu eine Anti-Moral bedeuten und so zurMoral gerade nichts zu sagen haben; genau

das Gegenteil aber ist der Fall: Weil das Böse heute in solch neuem Gewand erscheint,

ist es gerade jetzt an der Zeit, nach dem Guten zu fragen. Dieses Gute kann heute kei-

nesfalls in einer Übernahme von Macht liegen, die zum Verfolg der eigenen Idee dem

6 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Vom Schweigen des Guten

rasenden Prozess die letzten Keile entreißt, sondern muss gerade Abbruch und Still-

stand bedeuten. Bei Benjamin heißt es: »Marx sagt, die Revolutionen sind die Loko-

motive der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem gänzlich anders. Vielleicht sind die

Revolutionen der Griff des in diesem Zuge reisenden Menschengeschlechts nach der

Notbremse.«7 Anfang ist heute einzig denkbar, wenn ihm ein Ende vorausgeht.

Im Sinne des Ausspruchs Nietzsches, mit dem diese Ausführungen ihren Anfang

nahmen, bedeutet dies Anfangen aber nicht, es bloß als Ende einer Unfreiheit zu be-

greifen – als eine Freiheit von –, sondern als Freiheit zu: »Hell aber soll mir dein Auge

künden: frei wozu?!« Frei vielleicht, um jenen »miteinander kommunizierenden Zeit-

strömen«8, von denen oben die Rede war, mit einer »Unruhe im Denken« zu begegnen

und herauszufinden, welche Fragen jetzt und heute drängend sind. In dieser Weise in

die Frage drängen uns heute sowohl eine Politik, die immer mehr auf Expertenwis-

sen und immer weniger auf einem gemeinschaftlichen Denken und Urteilen beruht,

als auch eine Technik, die fast jeden Raum ermessen hat und offenbar auch nicht da-

vor Halt machen will, den Menschen selbst zur Gleichung zu machen. Diese scheinbar

unaufhaltsamen Fortschritte sind wohl die heutigen »verwüstenden Sandstürme«9, vor

denen nur die menschlichste aller menschlichen Fähigkeiten – das Sprechen – Rettung

verspricht. Die Gefahr scheint groß, dass die »organisierte Verlassenheit« unserer Tage,

die die Verallgemeinerung der Menschen in einen bloß vergleichbaren – wenn auch als

besonderen vermarkteten – Typus hervorbringt, »die uns bekannte Welt, die überall an

ein Ende geraten scheint, […] verwüste[t], bevor wir die Zeit gehabt haben, aus diesem

Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in jedem Ende liegt, ja, der

das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«10.

Die heutige Technik scheint es möglich zu machen, der Idee eines vollkommen ver-

besserbaren Menschen, die jene eines absolut verschiedenen negieren und unnötig er-

scheinen lassen muss, immer näherzukommen. So wird dem Ziel der Gefühlsethik,

den Menschen durch Empathie besser zu machen, heute durch sogenannte ›Empathie-

Maschinen‹ entsprochen.Diese ermöglichenmittels audiovisueller Immersion, dass die

Einfühlung in den anderen Körper nicht mehr innerhalb der eigenen Vorstellungskraft

geschieht, sondern ›tatsächlich‹ ins Bild gesetzt wird: Im Blick auf den eigenen Körper

zeigt sich ein anderer. Auf diesem Weg sollen Schlagende sich in Geschlagenen einfin-

den, Ausländerfeindliche in Geflüchtete. Man könnte nun annehmen, es bestünde eine

Ähnlichkeit zu Arendts Ausführungen zum Urteilen, wenn sie schreibt: »Eine Meinung

bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus

betrachte, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwärtige und sie so

mit repräsentiere.«11 Dass es hier um etwas gänzlich anderes geht, wird in der Weiter-

7 Walter Benjamin [ca. 1942]: Anmerkungen (zu Über den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte

Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1232.

8 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 15.

9 Ebenda, S. 978.

10 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979.

11 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 307

führung des Gedankens deutlich: »Dieser Vergegenwärtigungsprozess akzeptiert nicht

blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier

weder um Einfühlung noch darum, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majori-

tät zu ermitteln und sich ihr dann anzuschließen. Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Ein-

bildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Standort in der Welt

einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem Standort aus eine

eigene Meinung zu bilden.«12 Hannah Arendt spricht davon, als man selbst den Stand-

punkt einer Anderen einzunehmen, als eine absolut Verschiedene also. Eine solche aber

muss die virtuelle Realität – die gerade jede in sie Eintauchende als Identische einschätzt

und die immer selbe Situation vorführt, um das immer gleiche Gefühl auszulösen – ja ge-

rade verschleiern und abdecken. Das Gute läge im Falle dieser Maschinen einzig im

unmenschlichen Ergebnis eines Prozesses, der das Eigene gerade austreiben will, um

Gleichheit zu ermöglichen.Wenn nun das Ergebnis solcher Entwicklungen ist, dass Ge-

walt abnimmt, es vielleicht gar gerechter zuginge in der Welt, welche Schlüsse wären

daraus zu ziehen? Wäre die Welt gut, wenn sie in dieser Weise verbessert wäre?

Die wesentliche Frage ist, ob das Menschliche versucht werden muss, da in diesem

– und allein dort – das Gute liegt, oder ob wir uns, um das Gute erreichen zu können,

gerade von allem Menschlichen abwenden, ja – die Menschen vielleicht gar überwun-

den werdenmüssen. Von dieser Bedrohung spricht Arendt in der Vita activa: »Sollte sich

herausstellen, […] daß wir erheblich mehr erkennen und daher auch herstellen können,

als wir denkend zu verstehen vermögen, so würden wir wirklich uns selbst gleichsam

in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven – zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt,

unserer Maschinen, aber – unseres eigenen Erkenntnisvermögens geworden sein, von

allem Geist und allen guten Geistern verlassene Kreaturen, die sich hilflos jedem Appa-

rat ausgeliefert sehen, den sie überhaupt nur herstellen können«13. Bedrohlich an der

fortschreitenden Technik sind nicht die Entwicklungen selbst, sondern ist die Betrach-

tungsweise der Menschen, die daraus erwächst, ist unser Blick auf uns selbst. Wenn die

Menschen nur noch um ihrer Erhaltung willen – als Problemlöser – in der Welt sind und

Welt nichts mehr meint als Umwelt, die es aus demselben Grund zu erhalten gilt, kann

einer bloß lösenden Politik und Technik nichts mehr entgegengesetzt werden, bleibt

nur noch ein Mitschwimmen und der Versuch, den Widerstand so gering wie möglich

zu halten. Wir denken Politik heute als Raum, in demmöglichst viele Ähnliche sich zu-

sammentun, um Probleme aus der Welt zu schaffen und diese so zu verbessern. Solche

Gerichtetheit auf das Lösen von Problemen aber muss jeden Neuanfang ausschließen,

weil diese ja als Neuanfang gerade auf kein Ziel hinarbeiten kann. Bei Arendt heißt

es über die »Problem-Löser«, die Einzug in die Politik gehalten hätten, diese würden

»gewöhnlich [mit] drei ›Möglichkeiten‹« rechnen, »nämlich A, B und C, wobei A und C

extreme Gegensätze bedeuten, B aber die mittlere ›logische Lösung‹ des Problems. Das

Trügerische solchen Denkens beginnt damit, daß man die Wahl reduziert auf sich ge-

genseitig ausschließende Alternativen; die Wirklichkeit selber präsentiert uns niemals

so sauber die Voraussetzungen für logische Schlüsse. Die Denkweise, die A und C als

unerwünscht darstellt und sich daher auf B festlegt, dient kaum einem anderen Zweck,

12 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

13 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Vom Schweigen des Guten

als den Verstand abzulenken und die Vielzahl wirklicherMöglichkeiten zu verdecken.«14

Das Neue, für das das Alphabet keinen Buchstaben bereithält, ist innerhalb einer solch

logischen Abwägung nicht denkbar, es ist unmöglich und in seiner Unberechenbar-

keit unerwünscht. Für Arendt ist Politik gerade dieser Raum des Unvorhersehbaren,

in dem die absolut Verschiedenen – in gegenseitiger Anerkennung ihrer rechtlichen

Gleichheit – sich begegnen und unterschiedliche Gesichtspunkte, Interessen und Ver-

ständnisse der Welt zusammenbringen. Dementsprechend muss das Politische gerade

in dem Versuch liegen, diese Einzelnen nicht als Gleiche oder Sich-Entgegengestellte

wahrzunehmen, sondern Raum für ein gemeinsames Handeln dieser so ganz Verschie-

denen zu bieten.

Um sich heute dem Guten – dem radikal Menschlichen – entgegen-zu-sprechen, dem

Bösen – dem Selbstverständlichen und Oberflächlichen – etwas entgegenzusetzen,

müssen Arendts Gedanken nicht mit ihr gegen sie gedacht und auch nicht umgedacht

werden. Vielmehr sollte es darum gehen, ihr Verständnis des Menschlichen der Men-

schen in unsere Zeit zu denken, uns in ihrem Denken verstehend zu begegnen. Wir

müssten dann versuchen, ihren Standpunkt einzunehmen, um auf unsere Gegenwart

zu schauen – dieses Jetzt durch ihre Ideen blitzhaft erhellt zu sehen. In ihrem Denken

einer absoluten Verschiedenheit liegt der Bruch mit allem Verallgemeinernden, Unhinter-

fragbaren – mit allen Ismen. Anstatt für mehr Antagonismen zu werben, müsste die

Voraussetzung einer Gesellschaft in Arendts Sinne sein, dass sie sich jeder Gruppie-

rung, die die Vielen unter einem Namen subsumiert, versperrt, dass sie die absolute

Verschiedenheit jedes ihrer Mitglieder niemals übergeht. Die Voraussetzung wäre eine

Zusprache an die Offenheit der Frage, daran, dass niemand ein abschließendes Urteil

trifft, um eine Gruppe zu gründen, sondern dass die Gruppen gegründet werden, um

gemeinsam zu urteilen. Diese Einzelnen nun sind – und dies ist die zweite Perle, die

es zu bergen gilt – einzig durch die Anderen, können nur vor diesen erscheinen, sind

nur in Gemeinschaft sie selbst. Menschenwelt kann es nur dort – in diesem pluralen

Zwischenraum – geben, gegründet im Gespräch der Fragenden und dies nicht in einem

Akt, der Festes schafft und erhält, sondern in einem immerwährenden Weiter-Fragen,

das jedem Ende sich entgegensetzt, das selbst ein Anfangen ist und anfangend bleibt. Das

Gute ist grund-los, es entsteht nur in der Lücke, einem Un-ort, der der Offenheit und

der Anderen bedarf – so wie es der Sprache bedarf, bedarf es des Schweigens.

Aus diesem Grund ist Arendts Trennung von sozialen und politischen Fragen mei-

nes Erachtens heute aktueller denn je: Nicht, um wichtige Fragen der Gerechtigkeit

auszuschließen oder für unwichtig zu erklären, sondern um unsere Aufmerksamkeit

darauf zu lenken, dass dasMenschliche sich in diesenNotwendigkeiten nicht erschöpft,

dass unser aller Gemeinsames nicht nur darin liegt, dass wir den Zwängen des Lebens

unterworfen sind, darin, dass wir Überleben wollen, sondern dass es auch ein Leben

gibt, nach dem es zu fragen lohnt. Diese Fragen, die das Leben selbst betreffen, sind

offene Fragen und tragen so in sich das eigentlich Menschliche. Sie sind es, die eine

neue Welt denkbar werden lassen, die den Menschen erneut in Erinnerung rufen kön-

nen, dass sie es sind, die Welt gründen können. Diese Fähigkeit zur offenen Frage steht

14 Hannah Arendt [1971]: Die Lüge in der Politik, S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 309

in keinem Vergleich und kann nichts lösen; in diesem Fragen steht der Mensch nicht in

Konkurrenz mit den Maschinen, sondern diese könnten ihm vielmehr Raum und Zeit

verschaffen, um sie stellen zu können. Bei Arendt heißt es, die Menschen hätten sich

– »[s]olange wir denken können« – die Befreiung von Notwendigkeiten »mit Gewalt

auf Kosten anderer verschafft, indem sie andere zwangen, einen Teil der Lebenslast für

sie zu tragen. Dies ist der eigentliche Sinn der Sklavenwirtschaft; und wenn wir heute

sagen können, daß die alte und furchtbare Wahrheit, daß nur Gewalt und Herrschaft

über andere wenigstens einigen Menschen die Freiheit verschafft, überholt und nicht

mehr gültig ist, so danken wir dies […] einzig und allein der modernen Technik.«15 Die

digitale Revolution könnte ein Ende bedeuten: Das Ende der Welt, wie wir sie kannten,

mag uns bevorstehen, kündigt sich vielleicht an in der Verwüstung, die uns umgibt

und sich verlautet in Begriffen wie dem eines ›Posthumanismus‹. Dann wäre es heute

an der Zeit, »aus diesem Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in

jedem Ende liegt, ja, der das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«16. Diese

Entwicklungen könnten für uns die Möglichkeit bedeuten, das gerade nicht menschli-

che Tun, das Problemlösen, den Maschinen zu überlassen und uns dem zuzuwenden,

was uns alsMenschenWelt (er)gründen lässt: dem gemeinsamen Fragen, Bedenken und

Beurteilen. Welches Ausmaß an Möglichkeiten unsere heutigen technischen Entwick-

lungen bieten, uns von den bloßen Notwendigkeiten dienenden Arbeiten zu befreien,

war zu Arendts Zeiten wohl kaum vorstellbar. Ihre Sorge, die Menschen würden kaum

mehr vom »Hörensagen« diejenigen Tätigkeiten kennen, »um derentwillen die Befrei-

ung sich lohnen würde«17, ist heute nichtmehr das einzige Hindernis: Die Veränderung

der Wahrnehmung der Menschen, die ihren Anfang darin nahm, dass sie begannen,

sich durch Arbeit auszuzeichnen und darüber die anderen Tätigkeiten zu vergessen,

hat uns heute dahin geführt, die Menschen an sich für ersetzbar zu halten. In diesem

Sinne hat sich die Frage nach dem Menschlichen der Menschen als drängendste Frage

unserer Zeit herausgestellt.

Hannah Arendts Verständnis des Guten kann ein Ausgang sein, ein Hinweis auf eine

Möglichkeit, ein Aufzeigen des Un-Selbstverständlichen.Was Arendts neuerliche Frage

nach dem Guten versucht, ist die Erinnerung daran zu geben, dass dies eine offene Fra-

ge ist, dass sie nicht beantwortet und nicht abschließend beantwortbar ist. Wenn das

Böse den Menschen in einer Masse vereinzelt, wenn es in der Unfähigkeit besteht, zu

denken, zu urteilen und sprechend das Einzelne zu meinen, muss das Gute, das gera-

de Menschliche doch darin liegen, dass die Menschen in diese Weisen des Sprechens

zurückfinden und so wieder als absolut Verschiedene gedacht werden und denken. In

15 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 145.

Einige Jahre später findet sich dieser Gedanke erneut: »Das [sc. die gewaltsame Unterdrückung

Vieler umder FreiheitWeniger willen] – und nicht die Anhäufung von Reichtum–war der Kern der

Sklaverei, zumindest in der Antike, und es ist lediglich dem Aufkommen moderner Technik und

nicht irgendwelchen modernen politischen Vorstellungen, darunter auch revolutionären Ideen

geschuldet, dass sich diese Situation derMenschen zumindest in einigen Teilen derWelt geändert

hat.« (Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein, S. 35.)

16 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 978f.

17 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Vom Schweigen des Guten

dieser Entdeckung läge dann die Möglichkeit eines neuen Anfangs. Nach dem Guten

fragen heißt, dieses Grundlegende immer neu zu durchdenken, es den Menschen im-

mer wieder in die Frage bringen lassen, in die Frage nach derMenschlichkeit, nach dem

Guten, das denMenschenwurzelhaft zugehört; denn »tief […] und radikal ist immer nur

das Gute«18. Das zeitlose Gebot der Moral ist die Frage selbst, nicht die Unveränderbar-

keit seiner Gesetze, sondern seine Unberechenbarkeit, die Unmöglichkeit, sie einfach

zu lehren, als sei sie das Einmaleins.

Der heutigen Frage nach dem Guten kann eine Moraltheorie, die Sitten und Regeln

für ein richtiges Leben an die Hand geben will, nicht angemessen sein. Vielmehr ist

die Begründung einer philosophischen Politik nötig, die die Pluralität der Menschen

und die Möglichkeit, die in der menschlichen Zwischenwelt liegt, mitdenkt. Eine sol-

che philosophische Politik wäre weder Sittenlehre noch Berechnung, sie würde sich an

einer Theorie der Menschlichkeit versuchen. Diese Theorie aber wäre verstanden in ih-

rem Ursprungssinn, der sie – die theōria – als Anschauung und Überlegung versteht,

als eine Betrachtung, die nicht abgeschlossen sein, sondern die Frage erst eröffnen und

offen halten will. Sie würde nicht zu sagen versuchen, was der Mensch ist, sondern

unaufhörlich fragen, wer die Menschen sind. Das ewige Fragen der Philosophie ver-

mag der Politik die Lücke zu stiften, die Frage und das Schweigen. Karl Jaspers sagt

dementsprechend in seinem Vorwort zu Arendts Totalitarismus-Buch: »Das Mitden-

ken dieses Buches reinigt nicht nur wie eine philosophische Besinnung, sondern gibt

die Einsicht, durch welche eine philosophische Denkungsart in der politischen Wirk-

lichkeit erst urteilskräftig wird.«19

Die Philosophie birgt immer die Gefahr, durch die Unendlichkeit ihrer Fragen die

Fragenden zu vereinzeln und in sich einzuschließen. In einem Brief an Jaspers schreibt

Arendt von ihrer »Angst […], die Philosophie [würde sie] wieder für Monate mit Haut

und Haaren verschluck[en]«20. Eine philosophische Politik macht es sich zur Aufgabe,

die Frage in die Welt zu tragen, sie als Unfertige und Offene in der Zwischenwelt er-

scheinen und so besprechbar werden zu lassen. Eine solche Offenheit der Frage kann

es nur dort geben, wo ein Neuanfang mit aller in ihm liegenden Gefahr gedacht wird,

wo nicht bloß das etwas Andersartig, sondern das Unvergleichbare zu denken versucht

wird: dort, wo in der Gefahr die Rettung erkannt ist. Dieser Ort kann überall dort ge-

gründet werden, wo Menschen sind – »zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne

und damit auf das unheimlichste im Freien: mit ihremDasein zur Sprache gehend,wirk-

lichkeitswund und Wirklichkeit suchend«21 –, denn ein »Anfang ist immer und überall

da und bereit«22. Er kündigt sich an in der »Geburt jedes neuen Menschen, der in die-

ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,

eine neue Freiheit, eine neueWelt anhebt.«23 Das Gute als der Anfang, der in ihm liegt,

18 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

19 Karl Jaspers [1955]: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 12.
20 Hannah Arendt [1949]: Arendt an Jaspers, S. 166.

21 1262Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Han-

sestadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Re-

den. Berlin 2000, S. 186.

22 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979.

23 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 311

bedeutet, sich und die Anderen und auch die Fragen selbst als absolut Verschiedene zu

erkennen. Das Gute ist das Offene, es gehorcht keiner Regel, es ist immer nur Jetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Aufzeichnungen zu Kafka. In: ders.: ›Ob nach Auschwitz noch sich

leben lasse‹. Ein philosophisches Lesebuch. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.

1997.

Adorno,Theodor W.: Einleitung zu Benjamins ›Schriften‹. In: ders.: Gesammelte Schriften,

Band 11: Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003 (1974).

Adorno,Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band

10/1: Kulturkritik und Gesellschaft I/Prismen. Ohne Leitbild. Frankfurt a.M. 20155

(1969).

Aischylos: Orestie. In: ders.: Orestie/Agamemnon/Die Totenspende/Die Eumeniden.

Stuttgart 1959.

Alberti, Rafael: Über die Engel/Sobre los ángeles: Gedichte. Übers. v. Fritz Vogelgsang. 1981.

Allen, Amy: Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen der kri-

tischen Theorie. Übers. v. Frank Lachmann. Frankfurt a.M. 2019.

Anders, Günther: Die Kirschenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt. Hg v. Gerhard Ober-

schlick. München 2011.

Anscombe, G.E.M.: Absicht. Übers./hg. v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/

München 1986.

Arcais, Paolo Flores d‹:Hannah Arendts unzeitgemäße Aktualität. Übers. v. Elke Rusteberg.

In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und

Wirkung. Essen 1997.

Arendt, Hannah: A Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.

Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton. In: dies.: The Jewish

Writings. Hg v. Jerome Kohn and Ron H. Feldman. New York 2007.

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.

München/Zürich 2012 (1985).

Arendt, Hannah: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band/Zweiter Band. Hg. v. Ursula

Ludz/Ingeborg Nordmann. München/Berlin 2002.

Arendt, Hannah: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Bermann Fischer/Peter Suhr-

kamp (Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Vom Schweigen des Guten

Arendt, Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.

Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018.

Arendt, Hannah: Die Freiheit, frei zu sein. Übers. v. Andreas Wirthensohn. München

20183.

Arendt, Hannah: Die Lüge in der Politik. In: dies.: Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei

Essays. München 20195 (1987).

Arendt, Hannah: Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975. Übers. v. Ursula Ludz. In:

Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Arendt, Hannah: Die verborgene Tradition (Franz Kafka: Der Mensch mit dem guten Willen).

In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tra-

dition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019.

Arendt, Hannah: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto (November 1972). In: Han-

nah Arendt: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk. München

20062 (1996).

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen.München/

Berlin 201714 (1964).

Arendt, Hannah: Eichmann war von empörender Dummheit. Hannah Arendt – Joachim Fest:

Die Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/ThomasWild (Hg.): Han-

nah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empörender Dummheit. Gespräche

und Briefe. München 2013 (2011).

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,

totale Herrschaft.München 19965 (1986).

Arendt, Hannah: Franz Kafka. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs

Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019.

Arendt,Hannah: FranzKafka: ARevaluation. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.

Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Franz Kafka, von Neuem gewürdigt. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe,

Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttin-

gen 2019.

Arendt, Hannah: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. München 20164 (1994).

Arendt, Hannah: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. München

1960.

Arendt, Hannah: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit

und Zukunft. Übungen im politischen Denken I. München 20164 (1994).

Arendt, Hannah: Hannah Arendt im Fernsehgespräch mit Günter Gaus. In: dies.: Ich will

verstehen: Selbstauskünfte zu Leben undWerk.Hg. v. Ursula Ludz.München 20062

(1996).

Arendt, Hannah:Hannah Arendt und Gershom Scholem: Der Briefwechsel.Hg. v.Marie Luise

Knott. Berlin 2010.

Arendt, Hannah: Hannah Arendt/Karl Jaspers: Briefwechsel 1926-1969. Hg. v. Lotte Köhler/

Hans Saner. München 1985.

Arendt,Hannah:HannahArendt undMaryMcCarthy: ImVertrauen.Briefwechsel 1949-1975.

Übers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. München 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 315

Arendt, Hannah: Home to Roost. In: dies.: Responsibility and Judgment. Hg. v. Jerome

Kohn. New York 2003.

Arendt, Hannah: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte.München/Berlin 2015.

Arendt, Hannah: Ideologie und Terror. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band:

The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/

James McFarland. Göttingen 2018.

Arendt,Hannah: Introduction intoPolitics. In: dies.:The Promise of Politics.Hg. v. Jerome

Kohn. New York 2005.

Arendt, Hannah: Isak Dinesen (1885-1962). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v.

Ursula Ludz. München 2001 (1989).

Arendt, Hannah:Macht und Gewalt. Übers. v. Gisela Uellenberg. München 201120 (1970).

Arendt, Hannah: No Longer and Not Yet. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.

Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. München 1994.

Arendt, Hannah:TheCrisis in Culture. In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises

in Political Thought. New York 19692 (1961).

Arendt,Hannah:TheModern Concept of History: Ancient andModern. In: dies.: Between Past

and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692 (1961).

Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. Hg. v. Jerome Kohn.

Übers. v. Ursula Ludz. München/Berlin 201611 (2006).

Arendt, Hannah: Über den Totalitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953.

Hg. v. Hannah-Arendt-Institut für Totalitarismusforschung. Übers. v. Ursula Ludz.

Dresden 1998.

Arendt, Hannah: Über die Revolution.München 20132 (1965).

Arendt,Hannah:Über Lebensthemen. In: dies.: Ichwill verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und

Werk. Hg. v. Ursula Ludz. München 20062 (1996).

Arendt, Hannah: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays

in Understanding. (1930-1954) Formation, Exile, and Totalitarianism. Hg. v. Jerome

Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. München 20164 (1994).

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben.München 20109 (1967).

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg. v. Mary McCarthy.

Übers. v. Hermann Vetter. München/Berlin 20158 (1979).

Arendt, Hannah: Von Hegel zu Marx. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band:

The Modern Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/

James McFarland. Göttingen 2018.

Arendt,Hannah:Vorwort:Die Lücke zwischenVergangenheit undZukunft. In: dies.: Zwischen

Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I. München 1994.

Arendt, Hannah: Wahrheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im politischen Denken I. München 1994.

Arendt, Hannah: Walter Benjamin (1892-1940). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten.

Hg. v. Ursula Ludz. München 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Vom Schweigen des Guten

Arendt, Hannah:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise

Knott. Übers. v. Eike Geisel. München 2018.

Arendt, Hannah:Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter

Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition.Hg. v. BarbaraHahn.Göttingen 2019.

Arendt,Hannah:Was ist Politik? Fragmente aus demNachlaß.Hg. v. Ursula Ludz.München

20104 (1993).

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Übers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.

Augustinus: Confessiones/Bekenntnisse.Übers./hg. v. Kurt Flasch und BurkhardMojsisch.

Ditzingen 2009.

Augustinus: De libero arbitrium/Vom freien Willen. In: ders.: Theologische Frühschriften/

Vom freien Willen/Von der wahren Religion. Übers. v. Wilhelm Thimme. Zürich

1962.

Augustinus: De civitate dei/Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Übers. v. Wilhelm Thimme.

Zürich/München 1978 (1955).

 

Bachmann, Ingeborg: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgenössischer Dichtung. Mün-

chen/Zürich 2011.

Beiner, Ronald: Essay. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Phi-

losophie. Hg. v. Ronald Beiner. München/Zürich 2012 (1995).

Beiner, Ronald: Rereading Hannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criti-

cism, Vol 23, No 1 (1997).

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Übers. v. Karin

Wördemann. Hamburg 1998.

Benhabib, Seyla: Modelle des ›öffentlichen Raums‹. Hannah Arendt, die liberale Tradition und

Jürgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungs-

feld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Übers. v. Isabella Kö-

nig. Frankfurt a.M. 1995.

Benhabib, Seyla: Nation, Staat, Souveränität – Arendt’sche Überlegungen zur Jahrhundertwen-

de. Übers. v. Carolin Emke. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit.

Hannah Arendt: Werk und Wirkung. Essen 1997.

Benhabib, Seyla: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungsfeld von Feminismus,

Kommunitarismus und Postmoderne. Übers. v. Isabella König. Frankfurt a.M. 1995.

Benjamin, Walter: Anmerkungen (zu ›Über den Begriff der Geschichte‹). In: ders.: Gesam-

melte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-

häuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Anmerkungen (zum Erzähler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften

II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäu-

ser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Anmerkungen (zum Ursprung des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Ge-

sammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-mann/Hermann Schwep-

penhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Aus einer kleinen Rede über Proust, an meinem vierzigsten Geburtstag ge-

halten. In: ders.: Gesammelte Schriften II/3: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf

Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 317

Benjamin, Walter: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Klei-

ne Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991

(1972).

Benjamin, Walter: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: ders.: Gesammelte Schrif-

ten IV/1: Kleine Prosa. Baudelaire-Übertragungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann

Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Benjamin, Walter: Benjamin über Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Her-

mann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1981.

Benjamin, Walter: Brief an Florens Christian Rang vom 9. 12. 1923. In: ders.: Gesammelte

Schriften, I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser.

Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom Scholem und Theodor W. Adorno.

Frankfurt a.M. 1993.

Benjamin, Walter: Briefe, Band 2. Hg. v. Gershom Scholem und Theodor W. Adorno.

Frankfurt a.M. 1993.

Benjamin,Walter: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus (Zentral-

park). In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/

Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Das Taschentuch. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/2: Kleine Prosa.

Baudelaire Übertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften V/1: Das Passagen-Werk.

Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 20044 (1991).

Benjamin,Walter:Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schrif-

ten I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frank-

furt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesam-

melte Schriften I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-

häuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: ders.:

Gesammelte Schriften II/2: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/

Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin,Walter:Die Aufgabe des Übersetzers. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Klei-

ne Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991

(1972).

Benjamin, Walter: Die Lehre vom Ähnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsät-

ze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt

a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Einbahnstraße. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Prosa.

Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Benjamin, Walter: Erfahrung. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays,

Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991

(1977).

Benjamin, Walter: Erfahrung und Armut. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsät-

ze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt

a.M. 1991 (1977).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Vom Schweigen des Guten

Benjamin, Walter: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.

Baudelaire-Übertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972.

Benjamin, Walter: Karl Kraus. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays,

Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991

(1977).

Benjamin, Walter: Lösungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte

Schriften VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/

Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1985).

Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften I/2:

Abhandlungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991 (1974).

Benjamin, Walter: Über einige Motive bei Baudelaire. In: ders.: Gesammelte Schriften I/2:

Abhandlungen.Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991 (1974).

Benjamin, Walter: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen. In: ders.:

Gesammelte Schriften II/1: Aufsätze, Essays, Vorträge. Hg. v. Rolf Tiedemann/

Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: ders.: Gesammelte Schriften

I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt

a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Vorbemerkung (Über den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte

Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser.

Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Wider ein Meisterwerk. Zu Max Kommerell, ›Der Dichter als Führer in der

deutschen Klassik.‹ In: ders.: Gesammelte Schriften III: Kritiken und Rezensionen.

Hg. v. Hella Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung. Übers.

v. Annemarie Pieper. In: Robin Celikates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der

Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 20196 (2009).

Bernstein, Richard J.: Judging – the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.

Cambridge 1986.

Bernstein, Richard J.: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical

Profiles. Cambridge 1986.

Bernstein, Richard J.:Why Read Hannah Arendt Now? Cambridge 2018.

Bertheau, Anne: »Das Mädchen aus der Fremde«: Hannah Arendt und die Dichtung. Rezeption

– Reflexion – Produktion. Bielefeld 2016.

Blank, Juliane: Ein Landarzt. Kleine Erzählungen. In: Manfred Engel/Bernd Auerochs

(Hg.): Kafka-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2010.

Böckler, Annette (Hg.): Die Tora. Übers. v. Moses Mendelssohn. Berlin 2009.

Brecht, Bertolt: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan Knopf. Frankfurt a.M. 2000.

Brecht, Bertolt: Der gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band,

Stücke 4. Frankfurt a.M. 1967.

Brecht, Bertolt: Die Maßnahme. Frankfurt a.M. 1955.

Brecht, Bertolt:Me-ti/Buch derWendungen. In: ders.: Gesammelte Werke, Zwölfter Band,

Prosa 2. Frankfurt a.M. 1967.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 319

Bröcker, Michael: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe.

Erster und zweiter Band. Frankfurt a.M. 2000.

Büchner, Georg: Lenz. In: ders.: Werke und Bücher. Münchner Ausgabe. Hg. v. Karl

Pörnbacher et al. München 1988.

Butler, Judith: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-

heit. Übers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018.

 

Canetti, Elias: Die Provinz des Menschen (Aufzeichnungen 1942-1972).München 1973.

Celan, Paul: Die Todesfuge. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in

einem Band. Hg. v. Barbara Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003.

Celan, Paul: Sprachgitter. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe. Frank-

furt a.M. 2005.

Celikates, Robin/Gosepath, Stefan (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur

Gegenwart. Berlin 20196 (2009).

Correa, Bernardo: Arendt und das dichterische Denken. Übers. v. Marie Luise Knott/

Stefanie Rosenmüller. Abrufbar unter: https://www.hannaharendt.net.

Council of Jews from Germany: Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung der Nazizeit. In:

Hannah Arendt – Joachim Fest: Eichmann war von empörender Dummheit. Ge-

spräche und Briefe. München 2013.

 

Davidson, Donald: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 20154 (2004).

Derrida, Jacques: Babylonische Türme. Wege, Umwege, Abwege. Übers. v. Alexander Gar-

cía Düttmann. In: Alfred Hirsch (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt

a.M. 20012 (1997).

Derrida, Jacques: Grammatologie. Übers. v. Hans-Jörg Rheinberger und Hanns Zischler.

Frankfurt a.M. 201312 (1974).

Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Übers. v. Detlef

Otto und Axel Witte. Wien 20104 (1992).

Die Deutsche Bibelgesellschaft (Hg.): Die Bibel. Übers. v. Martin Luther. Stuttgart 1985.

Disch, Lisa Jane: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994.

 

Elias, Ruth: Die Hoffnung erhielt mich am Leben. Mein Weg vonTheresienstadt und Auschwitz

nach Israel.München 1995.

Elsaesser,Thomas:Cinema andGame Spaces. Contingency asOurNewCausality. In: Gundolf

S. Freyermuth/Lisa Gotto (Hg.): Clash of Realities 2015/16: On the Art, Technology

and Theory of Digital Games. Bielefeld 2017.

Emcke, Carolin: Ja heißt ja und… Frankfurt a.M. 2019.

Entreves, Maurizio Passerin d‹: The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New

York 1994.

Erpenbeck, Jenny:Wörterbuch. Frankfurt a.M. 2004.

Euripides: Medeia. In: ders.: Tragödien. Übers. v. Dietrich Ebener. Berlin 1972.

Eßer, Lea Mara: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. In: Zeitschrift für philoso-

phische Literatur. (7/3/2019).

Eßer, LeaMara: Ich als die ängstigendeMöglichkeit zu können. In: Halkyonische Assoziation

für radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex. Heft für radikales Denken (5/2019).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net


320 Vom Schweigen des Guten

Eßer, Lea Mara: Übersetzen. Die scheinbare Stille ist ein Aufhorchen. In: Bernd Witte et al.

(Hg.): Benjamin-Blätter 7: Übersetzungen/Translations. Würzburg 2018.

 

Feuerbach, Ludwig: Das Geheimnis des Opfers oder Der Mensch ist, was er ißt. In: ders.: Ge-

sammelte Werke, Kleinere Schriften IV, Elfter Band. Hg. v. Werner Schuffenhauer.

Berlin 1972.

Forst, Rainer: Ethik undMoral. In: Lutz Wingert/Klaus Günther (Hg.): Die Öffentlichkeit

der Vernunft und die Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas.

Frankfurt a.M. 2001.

Forst, Rainer: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualität der politischenTheo-

rie Hannah Arendts. In: Heinrich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition – Unzeit-

gemäße Aktualität? Berlin 2007.

Fuchs, Peter: Die ›bösen‹ Anonyma – zur sozialen Funktion des Terrors. In: Detlef Horster

(Hg.): Das Böse neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage

2005. Weilerswist 2006.

 

Geisau, Hans von: Achilleus. In: Konrat Ziegler/Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine

Pauly. Lexikon der Antike. Erster Band. Stuttgart/Weimar 2013.

Goethe, JohannWolfgang von: Faust. In: GoethesWerke. Hamburger Ausgabe in 14 Bän-

den, Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. München 1986.

Goldhagen, Daniel J.: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deutsche und der Holo-

caust. Berlin 1996.

Goldschmidt, Lazarus: Vorwort. In: Jüdischer Verlag (Hg.): Der Babylonische Talmud,

Band I. Übers. v. Lazarus Goldschmidt. Frankfurt a.M. 1996.

Grunenberg, Antonia: »Politik entsteht im Zwischen …« – Zur politischen Übertragbarkeit

Arendtschen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Han-

nah Arendt: Werk und Wirkung. Essen 1997.

Gutschker, Thomas: Aristotelische Diskurse. Aristoteles in der politischen Philosophie des 20.

Jahrhunderts. Stuttgart 2002.

 

Habermas, Jürgen: Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973.

Habermas, Jürgen: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion.

Essays über zeitgenössische Philosophen. Stuttgart 2011.

Hahn, Barbara: Die ›eigene‹ und andere Sprachen. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael

Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020.

Hallacker, Anja: Grundlagen der Übersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.):

Übersetzen, Übertragen, Überreden. Würzburg 1999.

Hamacher, Werner: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):

Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Hamacher, Werner: Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis

Celan. Frankfurt a.M. 1998.

Hamacher,Werner: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Übersetzen:

Walter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001.

Handke, Peter: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 321

Heidegger, Martin: Der Weg. Der Gang durch ›Sein und Zeit‹. In: ders.: Gesamtausgabe,

Band 82: Zu eigenen Veröffentlichungen. IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeich-

nungen. Hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. Frankfurt a.M. 2018.

Heidegger, Martin: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.

Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausge-

wählte ›Probleme‹ der ›Logik‹. Frankfurt a.M. 19922 (1984).

Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Frankfurt a.M. 20127 (1944).

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen 2006.

Heidegger, Martin: Was heißt Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8: Was heißt

Denken?. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976.Hg. v. Paola-Ludivika Co-

riando. Frankfurt a.M. 2002.

Hermenau, Frank: Urteilskraft als politisches Vermögen. Zu Hannah Arendts Theorie der Ur-

teilskraft. Lüneburg 1999.

Heurer, Wolfgang: Hannah Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert. In: Detlef Horster

(Hg.): Das Böse neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage

2005. Weilerswist 2006.

Hirsch, Alfred:Der Dialog der Sprachen. Studien zum Sprach- und ÜbersetzungsdenkenWalter

Benjamins und Jacques Derridas.München 1995.

Hirsch, Alfred: Die Aufgabe des Übersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Hirsch, Alfred: Die geschuldete Übersetzung. Von der ethischen Grundlosigkeit des Übersetzens.

In: ders.: (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 2001.

Hirsch, Alfred: Vorwort. In: ders. (Hg.): Übersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt

a.M. 2001.

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Erster Band: Altertum undMittel-

alter. Frankfurt a.M. 1980.

Hobbes, Thomas: Leviathan oder der kirchliche und bürgerliche Staat. Halle 1794.

Hölderlin, Friedrich: Patmos. In: ders.: Sämtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt

a.M./Leipzig 1999.

Holz, Hans Heinz: Idee. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe.

Erster und zweiter Band. Frankfurt a.M. 2000.

Hume, David: Traktat über die menschliche Natur. Übers. v. Theodor Lipps. In: Robin Ce-

likates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur

Gegenwart. Berlin 20196 (2009).

 

Jackson, Michael W.: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T.

Kaplan/Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt –Thinking, Judging, Freedom. Sydney

1989.

Jaeggi, Rahel: Die im Dunkeln sieht man nicht: Hannah Arendts Theorie der Politisierung. In:

Heinrich Böll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition –Unzeitgemäße Aktualität? Ber-

lin 2007.

Jaeggi, Rahel: Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg. v. Hamburger Institut für Sozialfor-

schung. Hamburg 2008.

Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesellschaftskritik

Hannah Arendts. Berlin 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Vom Schweigen des Guten

Janouch, Gustav: Gespräche mit Kafka. Frankfurt a.M. 1961.

Jaspers, Karl: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herr-

schaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft. München 1986.

Jüdischer Verlag (Hg.): Der Babylonische Talmud, Band I. Übers. v. Lazarus Goldschmidt.

Frankfurt a.M. 1996.

 

Kafka, Franz: Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften aus dem Nachlaß. Ge-

sammelte Werke in der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 2008 (1994).

Kafka, Franz: Beschreibung eines Kampfes: Novellen, Skizzen, Aphorismen. In: ders.: Gesam-

melte Werke in Einzelbänden. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1954.

Kafka, Franz: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v.

Jürgen Born/Michael Müller. Frankfurt a.M. 1983.

Kafka, Franz: Das Schloß. In: ders.: Gesammelte Werke in zwölf Bänden, nach der Kriti-

schen Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 20018 (1994).

Kafka, Franz: Der Prozeß. Frankfurt a.M. 1998.

Kafka, Franz: Die Verwandlung. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v.

Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994.

Kafka, Franz:Ein Bericht für die Akademie. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzei-

ten. Hg. v. Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994.

Kafka, Franz: Nachgelassene Schriften und Fragmente II.Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt

a.M. 1992.

Kafka, Franz: Tagebücher. Kritische Ausgabe. Hg. v. Hans-Gerd Koch et al. Frankfurt a.M.

1990.

Kafka, Franz: Tagebücher 1919-1923. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1986.

Kafka, Franz: Vor dem Gesetz. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v.

Wolf Kittler et al. Frankfurt a.M. 1994.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: ders.: Werke in sechs Bän-

den, Vierter Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und

Pädagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1964.

Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?. In: ders.: Werke in sechs

Bänden, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik

und Pädagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. In: ders.: Werke,

Vierter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: ders.: Werke, Vierter Band:

Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Fünfter Band:

Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. Wilhelm Wei-

schedel. Wiesbaden 1957.

Kant, Immanuel: Über Pädagogik. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Sechster Band:

Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Hg. v.

Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956.

Kaulen, Heinrich: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benja-

mins. Tübingen 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 323

Kierkegaard, Søren:DerBegriff Angst. Übers. v. Rosemarie Lögstrup. In: ders.: Die Krank-

heit zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v.

Hermann Diem/Walter Rest. München 2012.

Kierkegaard, Søren: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Übers. v. Hein-

rich Fauteck. München 2012.

Kierkegaard, Søren: Philosophische Bissen. Übers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989.

Kierkegaard, Søren:UnwissenschaftlicheNachschrift.Übers. v. B./S.Diderichsen. In: ders.:

Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann

Diem/Walter Rest. München 2005.

Kluge, Alexander:Theorie der Erzählung. Frankfurter Poetikvorlesungen. Berlin (filmedition

suhrkamp) 2013.

Knott, Marie Luise:Walter Benjamin. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosen-

müller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Knott, Marie Luise: Die ›Verlorene Generation‹ und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest

Bertolt Brecht. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken.

Hannah Arendt und die Künste. Göttingen 2007.

Knott, Marie Luise: Feuerzange, Urwald, Schlächterhund oder dieWiedersehensfrage. In: Dor-

lis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahr-

hundert. München 2020.

Knott, Marie Luise: Hannah Arendt liest Franz Kafka 1944. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.):

Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Kohn, Jerome: Die geistsprühende Hannah Arendt. Erinnerungen. Übers. v. Thomas Wild/

Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt

(166/167/2005).

Kohn, Jerome: Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume,Monika Boll, Raphael Gross (Hg.): Han-

nah Arendt und das 20. Jahrhundert. München 2020.

Kohn, Jerome:Urteilen und eine gemeinsameWelt.Übers. v.WolfgangHeurer. In:Wolfgang

Heurer/Irmela von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die

Künste. Göttingen 2007.

Kurbacher, Frauke A.: Einleitung. In: Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin.

Versuch einer philosophischen Interpretation. Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Ham-

burg 2018.

 

Latour, Bruno: Das terrestrische Manifest. Übers. v. Bernd Schwibs. Berlin 20182.

Laplanche, J. et al.: Das Vokabular der Psychoanalyse. Frankfurt a.M. 1972.

Lemke, Anja: Zur späteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-

Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Levi, Primo: Ist das ein Mensch? Die Atempause.München/Wien 1991.

Lévinas, Emmanuel: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur. Übers. v. Frank

Miething. München/Wien 1988.

Locke, John: Versuch über den menschlichen Verstand. In vier Büchern: Erster Band (I & II).

Übers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006.

Loidolt, Sophie: Phenomenology of Plurality.HannahArendt on Political Intersubjectivity. Lon-

don/New York 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Vom Schweigen des Guten

Loidolt, Sophie: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and

Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ›We‹. Lon-

don/New York 2016.

Lozowick, Yaacov: Malicious Clerks: The Nazi Security Police and the Banality of Evil. In:

Steve E. Aschheim (Hg.): Hannah Arendt in Jerusalem. Los Angeles 2001.

 

Mann, Golo: Der verdrehte Eichmann. In: Eichmann war von empörender Dummheit. Gesprä-

che und Briefe. München 2011.

Marchart, Oliver: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Uni-

versalismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politi-

schen Denkens. Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien

4. Frankfurt a.M. 2008.

Marchart, Oliver: Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung.Wien

2005.

Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: ders./Friedrich Engels: Werke

I. Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 19645 (1956).

Marx, Karl: Deutsch-Französische Jahrbücher, Februar 1844. In: ders./Friedrich Engels: Wer-

ke I. Hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 19645

(1956).

Mill, John Stuart: Der Utilitarismus. Übers. v. Dieter Birnbacher. In: Robin Celikates/

Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegen-

wart. Berlin 20196 (2009).

Mouffe, Chantal: Für einen linken Populismus. Übers. v. Richard Barth. Berlin 2018.

Morgenstern, Kathrin: ›Einer wird immer bleiben, um die Geschichte zu erzählen.‹ Die narra-

tive Verfasstheit von Hannah Arendts politischer Philosophie. Regensburg 2019.

Müller, Herta: Atemschaukel. München 2009.

 

Neiman, Susan: Das Banale verstehen. In: Detlef Horster (Hg.) Das Böse neu denken.

Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006.

Nida-Rümelin, Julian: Persönliche Schuld und politischer Wahn. In: Detlef Horster (Hg.):

Das Böse neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005.

Weilerswist 2006.

Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. In: ders.: Kriti-

sche Studienausgabe 4: Also sprach Zarathustra I–IV. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino

Montinari. München 1999.

Nietzsche, Friedrich: Der Antichrist. In: ders.: Götzendämmerung, Der Antichrist, Ecce

Homo, Gedichte. Stuttgart 1964.

Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert. In:

ders.: Götzendämmerung, Der Antichrist, Ecce Homo, Gedichte. Stuttgart 1964.

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:

ders.: Kritische Studienausgabe 5: Jenseits von Gut und Böse, Zur Genealogie

der Moral. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari. München/Berlin/New York

19933 (1988).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 325

Nietzsche, Friedrich: Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne. In: ders.: Über

Wahrheit und Lüge. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch.

Frankfurt a.M./Leipzig 2000.

Nietzsche, Friedrich:Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemäße Betrachtungen I-IV, Nachgelasse-

ne Schriften 1870-1873. In: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 1. Hg. v.

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München 201911 (1999).

Nordmann, Ingeborg: Gedankenexperiment und Zitatmontage. In: Wolfgang Heuer/Irmela

von der Lühe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste. Göttingen

2007.

Nussbaum,Martha:Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristote-

lischen Essentialismus. Übers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein

gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998.

Nussbaum, Martha:The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philoso-

phy. Cambridge 1986.

 

Pignotti, Sandro: Walter Benjamin – Judentum und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre

mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009.

Platon: Gorgias. In: ders.: Sämtliche Werke, Erster Band. Hg. v. Ursula Wolf. Übers. v.

Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Platon:Theaitetos. In: ders.: Werke in acht Bänden, Band 6: Theaitetos/Der Sophist/Der

Staatsmann. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Darmstadt 1970.

Platon: Phaidon. In: ders.: Sämtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Übers. v.

Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Platon: Politeia. In: ders.: Sämtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Übers. v.

Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Popper, Karl: Alles Leben ist Problemlösen. Über Erkenntnis, Geschichte und Politik.München

1994.

Postone,Moishe:HannahArendts Eichmann in Jerusalem:Die unaufgelöste Antinomie vonUni-

versalität und Besonderem. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: ›Eichmann

in Jerusalem‹ und die Folgen. Frankfurt a.M. 2000.

 

Rabinbach, Anson G.: Hannah Arendt und die New Yorker Intellektuellen. Übers. v. Elke

Hentschel. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: ›Eichmann in Jerusalem‹

und die Folgen‹. Frankfurt a.M. 2000.

Rawls, John: EineTheorie der Gerechtigkeit.Übers. v. Hermann Vetter. Frankfurt a.M. 1975.

Rebentisch, Juliane: Erscheinen. Politische Öffentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd.

Neue Zeitschrift für Sozialforschung (2/2018).

Rebentisch, Juliane: Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungenmit Hannah Arendt. Ber-

lin 2022.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne.

Berlin 2017.

Redecker, Eva von: Gravitation zum Guten. Hannah Arendts Moralphilosophie. Berlin 2013.

Rehfus, Wulf D. (Hg.): Handwörterbuch Philosophie. Göttingen 2003.

Rilke, Rainer Maria: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006.

 

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Vom Schweigen des Guten

Saar, Martin: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013.

Saar,Martin:Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-

furt a.M. 2009.

Saar, Martin: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit. In: Christoph Demmerling et al.

(Hg.): Deutsche Zeitschrift für Philosophie. (67/1/2019).

Schestag, Thomas: Die unbewältigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/

Weil am Rhein 2006.

Scholem, Gershom: Walter Benjamin und sein Engel. Vierzehn Aufsätze und kleine Beiträge.

Frankfurt a.M. 1992 (1967).

Schopenhauer, Arthur: Preisschrift über die Grundlage derMoral. In: Robin Celikates/Stefan

Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart.

Berlin 20196 (2009).

Schöttker, Detlef: Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: Burkhardt

Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Shakespeare, William: King Richard III. Hg. v. Antony Hammond. New York 1981.

Shakespeare, William: The Tempest. In: ders.: Der Sturm/The Tempest. Zweisprachige

Ausgabe. Übers. v. Frank Günther. München 20012 (1996).

Singer, Peter: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben. Übers. v. Jan-Erik

Strasser. Berlin 2016.

Singer, Peter: Praktische Ethik.Übers. v.Oscar Bischoff/Jean-ClaudeWolf/Dietrich Klose.

Stuttgart 19942 (1984).

Stangneth, Bettina: Eichmann vor Jerusalem. Das unbehelligte Leben eines Massenmörders.

Zürich/Hamburg 2011.

Stein, Gertrude: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Madison 1993.

Steiner, Uwe: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen. In: Burkhardt

Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Steinfath, Holger: Einführung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwärtigen philoso-

phischen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben?. Philosophische Refle-

xionen. Frankfurt a.M. 1998.

Straßenberger, Grit: Hannah Arendt zur Einführung. Hamburg 2015.

 

Thürmer-Rohr, Christina: Öffentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/

Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart

2011.

 

Volk, Christian: Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts ›Banalität

des Bösen‹. Berlin 2005.

Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977.

Vollrath, Ernst:Handeln und Urteilen: Zur Problematik von Hannah Arendts Lektüre von Kants

›Kritik der Urteilskraft‹ unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowe-

nische Akademie der Wissenschaften) (2/1992).

Vollrath, Ernst:Hannah Arendt überMeinung undUrteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Han-

nah Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979.

 

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 327

Weigel, Sigrid: Hannah Arendts Denktagebuch. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und

Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Wellmer, Albrecht: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry

May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996.

Weißpflug, Maike: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin 2019.

Weißpflug, Maike: Erzählen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt.

In: Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hg.): Narrative Formen der Poli-

tik. Wiesbaden 2014.

Weißpflug, Maike: The Human Condition/Vita Activa oder Vom tätigen Leben. In: Wolfgang

Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmüller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk,

Wirkung. Stuttgart 2011.

Williams, Bernard: Der Begriff der Moral. Eine Einführung in die Ethik. Übers. v. Eberhard

Bubser. Stuttgart 1978.

Williams, Bernard: Personen, Charakter und Moralität. Übers. v. André Linden. In: Robin

Celikates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis

zur Gegenwart. Berlin 20196 (2009).

Witte, Bernd: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Über die Grenzen der Hermeneutik an Bei-

spielen von Kafkas Türhüter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in

der Praxis. Textanalysen von Kafkas »Vor dem Gesetz«. Opladen 1993.

Witte, Bernd: Jüdische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin.

München 2007.

Witte, Bernd: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Mün-

chen 1984.

Witte, Bernd:Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971.

Wolf, Ursula: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben. Hamburg 1999.

 

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt als Geschichtenerzählerin. Übers. v. Heinrich Je-

linek. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien

1979.

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. Übers. v. Hans Günter

Holl. Frankfurt a.M. 1986.

 

Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016.

Zerilli, Linda M. G.: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Übers. v. Bettina Engels.

Wien/Berlin 2018.

Zerilli, Linda M. G.: ›We Feel Our Freedom‹: Imagination and Judgement in the Thought of

Hannah Arendt. In: Political Theory (33/2/2005).

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Die konvivialistische Internationale 

 Das zweite konvivialistische Manifest  
Für eine post-neoliberale Welt  

2020, 144 S., Klappbroschur
10,00  €  (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 ISBN 978-3-7328-5365-6 

 Frank Adloff, Alain Caillé (eds.) 

 Convivial Futures  
Views from a Post-Growth Tomorrow  

April 2022, 212 p., pb.
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5664-0
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5664-4
 ISBN 978-3-7328-5664-0 

 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

 Karl Hepfer 

 Verschwörungstheorien  
Eine philosophische Kritik der Unvernunft  

2021, 222 S., kart., 5 SW-Abbildungen
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5931-3
E-Book: 
PDF: 21,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7 

 Helen Akin, Cindy Salzwedel, Paul Helfritzsch (Hg.) 

 Außeruniversitäre Aktion. 
Wissenschaft und Gesellschaft im Gespräch  
Jg. 1, Heft 1/2022: kritisch leben  

April 2022, 194 S., kart., 6 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
22,00  €  (DE), 978-3-8376-6042-5
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6042-9 

https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne...« Eine Annäherung
	II. »… und damit auf das unheimlichste im Freien.« Einleitende Worte
	III. »Verlässlichkeit findet sich einzig in den bedeutungslosen Tautologien des Selbstverständlichen.« Das Böse
	3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel lege, glaube ich nicht.« Das Böse als Radikales
	3.2 »Schwarze Milch der Frühe wir trinken sie abends wir trinken sie mittags und morgens wir trinken sie nachts.« Das Böse als Extremes
	3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.« Das Böse der Sprache

	IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.« Das Denken
	4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat.« Das Denken der Einen
	4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.« Die Sprache der Namen

	V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.« Das Urteilen
	5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.« Das Urteil als Plurales
	5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.« Die Handlung
	5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgräbt.« Die Über‐setzung

	VI. »Einen Leuchtturm aufstellen für verirrte Wanderer in der Wüste.« Das Erzählen
	6.1 »Verstecke sind unzählige, Rettung nur eine.« Die Kunst, Geschichten zu erzählen
	6.2 »Unter der Bedrohung verwüstender Sandstürme.« Welt‐erhaltendes Erzählen
	6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den Fuß vom Erlebnis löst.« Welt-öffnendes Erzählen

	VII. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.« Auf-Schlussworte
	Literaturverzeichnis

