

https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lea Mara ERRer
Vom Schweigen des Guten

Edition Moderne Postmoderne

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne prisentiert die moderne Philosophie in zwei-
erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem Ende des
Hegel'schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel'schen Erbes den ersten philosophi-
schen Begriff der Moderne mit sich fithrt; zum anderen als Form des Philosophierens,
in dem die Modernitit der Zeit selbst immer stirker in den Vordergrund der phi-
losophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten riickt — bis hin zu ihrer
»postmodernen« Uberbietung.

Lea Mara Efer (Dr. phil.) promovierte am Frankfurter Institut fur Sozialphilosophie.
2019 erhielt sie den Eos-Preis fiir philosophische Essayistik fiir einen Text zu Kierke-
gaards Authentizititsbegriff. Sie studierte Allgemeine und Vergleichende Literaturwis-
senschaft, Philosophie und Politologie an der Goethe-Universitit Frankfurt und wirkte
an zahlreichen Theaterstiicken mit, die u.a. am Staatstheater Dresden, den Sophiensz-
len Berlin und dem Mousonturm in Frankfurt a.M. Premiere feierten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lea Mara EBer

Vom Schweigen des Guten

Hannah Arendts Theorie der Menschlichkeit

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

D.30

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
filtigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir beliebige Zwecke,
auch kommerziell.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Lea Mara EBer

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Umschlagabbildung: picture alliance / Fred Stein
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6562-8

PDF-ISBN 978-3-8394-6562-2
https://doi.org/10.14361/978383946562.2
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoft.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de

Inhalt

I.  »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne ...« Eine Anndherung................ 9
IIl. »...und damit auf das unheimlichste im Freien.« Einleitende Worte .................... 27
lll. »Verlasslichkeit findet sich einzig in den bedeutungslosen Tautologien des

Selbstverstandlichen.« DasBose ...............ccoovvviiiiiiiiiieii e 35
3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nagel lege, glaube ich

nicht.« Das Bose als RadiKaleS ........cvueieniii e 38
3.2 »Schwarze Milch der Friihe wir trinken sie abends wir trinken sie mittags und

morgens wir trinken sie nachts.« Das Bose als Extremes ..........c..ccviviiiiniiinae.. 56
3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.« Das Bdse der Sprache ..................... 71
IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.« DasDenken...........................cooeeel. 9
4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt

hat.« Das Denken der EiNeN........ovvnnniiii e 92
4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.« Die Sprache der Namen .................... 131
V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.« Das Urteilen............................ 149
5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.« Das Urteil als Plurales............c.ooeviieiiinane.. 156
5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.« Die Handlung .............oooviiiiiiiina... 180
5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgrabt.« Die Uber-setzung ................... 207
VI. »Einen Leuchtturm aufstellen fiir verirrte Wanderer in der Wiiste.« Das Erzahlen ..... 235
6.1 »Verstecke sind unzahlige, Rettung nur eine.« Die Kunst, Geschichten zu erzéhlen ....... 237
6.2 »Unter der Bedrohung verwiistender Sandstiirme.« Welt-erhaltendes Erzéhlen............ 259
6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den FuB vom Erlebnis Ist.«

Welt-6ffnendes Erzahlen...... ..o 270
VIl. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.« Auf-Schlussworte............................... 303
Literaturverzeichnis...............o o i 313

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Christoph Birk

https://doLorg/10.14361/9783839485622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ x|


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne...«
Eine Annaherung

Hell aber soll mir dein Auge kiinden: frei
wozu?!
Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ich bin in der Tat heute der Meinung, dass das Bdse immer nur extrem ist, aber nie-
mals radikal, es hat keine Tiefe, keine Dimonie. Es kann die ganze Welt verwiisten,
gerade weil es wie ein Pilz an der Oberfliche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist
immer nur das Gute«*, schreibt Hannah Arendt Anfang der 60er Jahre in einem Brief.
Die Frage nach dem Guten begleitet die Menschen seit jeher — mag es auch scheinen,
als habe sich unsere Gegenwart der Frage durch zwei Definitionen entledigt: Entweder
wird das Gute fiir selbstverstindlich erklirt, indem es vollkommen individualisiert und
so als Indiskutables verstanden wird, oder aber wird es zu einer Selbstverstindlichkeit
erklirt, indem es gerade als feststehendes Allgemeines verstanden wird, das aus diesem
Grund aufler Frage stehen muss. Beide Antworten wenden sich vom Guten ab, leugnen
dessen Fraglichkeit oder gar Existenz. Sich vom Guten als dem gerade Diskutierbaren
und zu Diskutierenden abzuwenden, muss aber mit Arendt heifden, sich gleichsam von
den Menschen und ihrer absoluten Verschiedenheit abzuwenden. Die Frage nach dem

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-
stadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.
Berlin 2000, S.186.

2 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem. In: dies.: Hannah Arendt und Gershom Scholem. Der

Briefwechsel. Hg.v. Marie Luise Knott. Berlin 2010, S.444. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Arendt an Scholem.)
Ich habe allen Texten das Datum ihrer Erstverdffentlichung angefiigt. Bei Ubersetzungen wird das
Erstveroffentlichungsdatum des Originaltextes angegeben. Sollte der Zeitpunkt bekannt sein, an
dem der jeweilige Text geschrieben oder als Vorlesung gehalten wurde, wird grundsitzlich die-
se Angabe bevorzugt. Auch im Falle von Arendts Texten bin ich dementsprechend vorgegangen,
wenngleich vielfach darauf hingewiesen worden ist, dass Arendts eigene Ubersetzungen oftmals
vollig neue Passagen enthalten und so fast als neue Texte zu verstehen sind. Da es mir an dieser
Stelle jedoch lediglich darum geht, eine ungefihre Vorstellung von dem jeweiligen Entstehungs-
zeitraum zu vermitteln und zwischen den Daten grundsatzlich nur wenige Jahre liegen, scheinen
mir die Angaben in dieser Weise ergiebig.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

Guten ist in diesem Sinne eine dringende — vielleicht ist sie auch die Frage unserer Zeit.
Zugleich wimmelt es in der gesamten Philosophiegeschichte von Versuchen, einer Ant-
wort niherzukommen, wobei Hannah Arendts Denken des Guten in diese Geschichte
keinesfalls einfach eingereiht werden kann. Als sie 1963 in Jerusalem den Prozess ge-
gen Adolf Eichmann verfolgt, ist sie sicher: Das Bose, das sich ihr dort zeigt, ist mit
unserem gewdhnlichen Begriff nicht zu fassen, wir miissen es grundlegend neu denken.
Dieses Bose ist nicht nur anders, es zeigt sich hier als etwas Nie-Dagewesenes. In die-
sem Moment, in dem das Bose als schlechterdings Neues auftaucht, betritt auch die
Frage nach dem Guten als neue den Raum.

Arendt zufolge fillt den Menschen das Anerkennen eines so grundlegend und al-
so unvergleichbaren Neuen deshalb so schwer, weil sie sich um der Erkenntnis willen
dazu getrieben sehen, dieses entweder einfach zu iibergehen oder es an bereits Be-
kanntes anzugleichen. Bei Arendt heif’t es: »Die Uberzeugung, daB alles, was auf der
Erde geschieht, fiir den Menschen verstehbar sein muf3, kann dazu fithren, daf} Ge-
schichte unter Verwendung von Allgemeinplitzen interpretiert wird. Verstehen heif3t
aber nicht, das Empoérende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen
ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erkliren,
daR der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fithlbar
sind. Verstehen heif3t vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, un-
tersuchen und bewuf3t tragen — und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz
leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heif’t unvorein-
genommen und aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht
sehen und ihr widerstehen.«

Arendt schaute diesem Bosen ins Gesicht und leugnete es nicht, erkannte es als
Nie-Dagewesenes, ertrug Aufprall wie Schock und widerstand. Dieses unbekannte Bo-
se hatte nichts gemein mit demjenigen, das in Goethes Faust als »dunkler Drang«* be-
gegnet, das Medea wie auch Macbeth verfithrt. Solchem Bésen ist mit Kant entgegenzu-
halten: »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja itberhaupt auch aufier derselben zu denken
moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut kdnnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille.«® Einem bosen Willen konnen wir uns allein verwehren, indem wir ihm einen guten
Willen entgegenstellen, indem wir Gebote anerkennen und wollen, dass das Gute, nicht
das Bose ist. Dieses gewohnliche Bose — von dem Arendt sich gerade abgrenzt und das
sie Schlechtigkeit nennt® — ist durch Motive geleitet und so kann ihm einzig ein Gu-

3 Hannah Arendt [1951]: Vorwort zur ersten Auflage von The Origins of Totalitarianism. In: Uber den To-
talitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut
fiir Totalitarismusforschung. Ubers. v. Ursula Ludz. Dresden 1998, S.12f. (Im Folgenden zitiert als:
Hannah Arendt: Uber den Totalitarismus.) [Hervorhebung der Autorin.]

4 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust. In: Goethes Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden,
Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. Miinchen 1986, S.18. (Im Folgenden
zitiert als: Johann Wolfgang von Coethe: Faust.)

5 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: ders.: Werke in sechs Banden, Vier-
ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden
1956, S.19/BA 1,2. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

6 »Die Schlechtigkeitist ein Willensphdnomen. Das Bose ist ein Phanomen mangelnder Urteilskraft.
Da die Urteilskraft auf andere reflektiert, ist nur der »b6se« Mensch, der nicht urteilt, den Unter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

tes gegeniibertreten, das diesen Motiven entgegenzuwirken imstande ist: mithilfe von
lehr- und lernbaren Tugenden oder Regeln. Dem willenlosen Bésen aber konnen solche
Normen kaum etwas sagen, vielmehr muss diesem Vereinheitlichenden, diesem Allge-
meinen das Einzelne entgegengehalten werden, das fiir Arendt im Denken und Urteilen
ermoglicht und verwirklicht wird. Hannah Arendts Theorie des Guten, die dieses Buch
rekonstruiert und von der es erzihlt, steht also durchaus in einer Geschichte, deren
Bruchstiicke sie weiterdenkt und aktualisiert — steht aber gleichzeitig auch gerade au-
Rerhalb: bricht mit ihr und zeigt sie als Gebrochene. Schaut man in die philosophischen
Antworten auf die Frage nach dem Guten, findet man mannigfaltige Versuche, das Gute
zu denken — Arendts Denken des Guten zeigt dieses als eines, das niemals unter einem
Begriff des Guten zusammengefasst und festgesetzt werden kann, das gerade in der
vielstimmigen und unabgeschlossenen Frage danach besteht, was dieses Gute sei.

Als erste Antwort auf die Frage nach dem Guten versteht die griechische Antike es - sie
nennt dies héchste Gut die eudaimonia’ - als Ziel eines gelungenen Lebens. Das Gute
liegt fiir Platon, wie vor ihm schon fiir Sokrates, in einem Leben im Einklang mit den
Kardinaltugenden. Das Gute wird hier also als etwas begriffen, das auf der verninfti-
gen Einhaltung allgemeiner Regeln beruht. Arendt bezieht sich in ihrer Vorlesung Uber
das Bose auf Platons Vorstellung, »Gerechtigkeit, Giite etc.« bestiinden in gewisser Wei-
se »von Natur aus« und folgert, fiir diesen sei die Frage nach moralischen Handlungen
»letztlich durch die Art der >Seele¢, die ein Mensch besitzt, entschieden«, wenn diese
auch »durch Bestrafung besser gemacht werden kann«®. Auch die Stoiker hielten das
Gute durch die Einhaltung bestimmter Regeln fiir erreichbar; in ihrem Fall durch den
Verzicht auf alles nicht unbedingt Notwendige: »Das wahre und einzige Gliick wird
nimlich in der Tugend gesucht. Tugend aber ist Gesetzestreue, Pflichtbewusstsein,
Uberwindung und Entsagung, stindige Strenge und Hirte gegen sich selbst.«’
Aristoteles hielt das Gute ebenfalls fiir das Ergebnis eines tugendvollen Handelns,
wenn er auch eine allgemeine Idee des Guten ablehnte. Vielmehr ging er davon aus, dass
das »Gute [..] sowenig wie das Sein auf einen gemeinsamen Nenner gebracht werden

schied nicht kennt, zu allem fahig.« (Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 767f.; im
Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band.) Ich komme an spaterer Stelle
darauf zurick.

7 Die >eudaimonia< wird meist mit >Gliickseligkeit< iibersetzt. Ursula Wolf spricht sich gegen diese
gingige Ubersetzung aus, da sie zum einen offenlasse, »ob dieses Wort im dufieren Sinn des gliick-
lichen Zufalls oderim inneren Sinn der gliicklichen persénlichen Verfassung verwendet wird«und
zudem »in der heutigen Umgangssprache eine ziemlich blasse Bedeutung [habe], die ihn hedo-
nistisch auf ein positives Gefiithl oder utilitaristisch auf maximale Wunscherfiillung reduziert.« Sie
schlagt daher vor, »Formulierungen [zu] wihlen, die der Bedeutung des griechischen Worts eudai-
monia nahekommen. Daimon bedeutet etwa>Leben,>Lebensgeistc, und eu ist das Adverb von»gut,
eudaimonia demnach >gute Weise des Lebens«« (Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage
nach dem guten Leben. Hamburg 1999, S. 67 f; im Folgenden zitiert als: Ursula Wolf: Die Philosophie
und die Frage nach dem guten Leben.)

8 Ebenda, S. 66.

9 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, Altertum und Mittelalter. Frank-
furt a.M. 1980, S. 265. (Im Folgenden zitiert als: Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie,
Erster Band.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

[kénne]; es sei vielgestaltig und darum analog zu verstehen, sei etwas Eigentiimliches
in jedem Fall, aber nicht ein gemeinsamer Gattungsbegriff wie die platonische Idee«*°.
Thomas Gutschker sagt dementsprechend, Aristoteles wende sich »in der Nikomachi-
schen Ethik gegen die platonische Ideenlehre. Seine Argumentation liuft darauf hinaus,
daf} es in Untersuchungen zu ethischen und politischen Problemen nie um ein abge-
trennt vom Menschen existierendes Gut-an-sich gehen kann, sondern immer nur um
ein Gut-fiir-uns.«*!

Aristoteles schligt zwei Richtungen vor, das Gute zu erreichen: Die des Philoso-
phen, der sich mit den Fragen nach »dem dauernden und vollkommenen Seiendenc
befasst und die des Politikers, der ein »Leben in der Polis« fithre und dort »das ethische
Gutsein«'* ausiibe. Allerdings wird die Auseinandersetzung mit den ewigen Fragen ho-
her bewertet und so sieht Gutschker hier — im Vergleich von Arendts und Aristoteles’
Konzeptionen - die »wesentliche Differenz [...] in der Bewertung des politischen Han-
delns. [...] Nur im theorein, so die Vorstellung, kann der einzelne voll und ganz er selbst
sein.«'? Aristoteles schlief3t sich zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik der »verbreite-
ten Meinung« an, das Gute sei dasjenige, »wonach alles strebt«*#; tugendhaft sei solches
Wollen dann, wenn es »in einer Mitte liegt, und zwar der Mitte in Bezug auf uns, die
bestimmt wird durch die Uberlegung (logos), das heifit so, wie der Kluge (phronimos)
sie bestimmen wiirde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern, von denen das eine auf
Ubermaf, das andere auf Mangel beruht.«!* Dieses Streben aber ist niemals blofSes Mittel
zur Erreichung eines Zwecks; Ursula Wolf weist darauf hin, dass sich dies in Aristoteles’
Unterscheidung zwischen dem Ziel und dem Zielpunkt zeige: »Wihrend telos allgemein
fiir jede Art von Ziel steht, ist skopos der Zielpunkt etwa beim Bogenschiefden, und Aris-
toteles sagt hiufig, dass wir dhnlich auch beim Handeln einen Zielpunkt brauchen.
[...] Wie ein Punkt keinen Inhalt hat, sondern nur einen Ort markiert und damit eine
Richtung angibt, so wire die eudaimonia nicht etwas, wovon wir eine fertige inhaltliche
Konzeption haben. Sie muf} getroffen werden, aber so, daf3 sich erst in diesem Treffen
konkretisiert, welche Handlung jeweils zu ihr beitrigt und welche nicht.«*®

Augustinus bestimmt etwa sieben Jahrhunderte spater im christlichen Mittelalter Gott
als »das letzte Prinzip des sittlich Guten« und geht davon aus, dass alles »Gute [...] nur
gut [ist] durch ihn, wie alles Wahre nur durch ihn wahr ist und alles Seiende nur durch
ihn Sein hat. Er ist das bonum omnis boni im Sinne der platonischen Methexis.«!” In
seiner Schrift De libero arbitrio heiflt es dementsprechend: »Wie [...] schon vor der Erlan-
gung der Gliickseligkeit unserem Geiste der Begriff der Gliickseligkeit eingepragt ist —

10 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 230.

1 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.168. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Gutsch-
ker: Aristotelische Diskurse.)

12 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 47.

13 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.163.

14  Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Ubers. und hg.v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.
S. 43/1094 a. (Im Folgenden zitiert als: Aristoteles: Nikomachische Ethik.)

15 Ebenda, S. 85/1106 bf.

16 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 49.

17 Johannes Hirschberger [1980]: Ceschichte der Philosophie, Erster Band, S. 368.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

denn nur dadurch kénnen wir wissen und zuversichtlich und zweifelsfrei erkliren, dafd
wir gliickselig sein wollen —, tragen wir auch, ehe wir weise sind, den Begriff der Weis-
heit eingeprigt in unserem Geiste.<!® Augustinus betont zwar entschieden »die Be-
deutung des Willens fiir das Wesen des konkreten sittlichen Handelns und Lebens«*?,
wobei diesem Willen aber »die Gesetze des Guten unausloschlich eingeschrieben«*®
seien. Diese Wende bedeutet eine Absage an den freien menschlichen Willen wie der an-
gesprochenen menschlichen Spontaneitit, denn ein Wollen ist nun nur noch méglich
im Rahmen des gottlichen Willens, der jedes Leben vorherbestimmt, was grundlegende
- in Arendts Sinne muss man sagen: verheerende — Folgen fiir die europiische Geis-
tesgeschichte mit sich brachte.

Augustinus trennt in De civitate dei das irdische vom himmlischen Reich und legt da-
mit die Fundamente der christlichen Weltvorstellung. Der Erdenstaat bleibt dem Mate-
riellen unterworfen, die Menschen des Gottesstaates hingegen »liefern sich nicht dufe-
ren Dingen aus, um sie oder sich selbst zu geniefien, sondern leben in und aus Gott eine
ideale Ordnung, durch die die Welt und der Mensch zum Frieden findet«*'. Die Gliick-
seligkeit ist thm — wie zuvor den Griechen - ein Wert an sich, allerdings ist sie nur noch
im Gottesstaat erreichbar.?* Arendt sagt in diesem Sinne: »Jedes bonum oder malum
steht bevor. Das an der letzten Grenze Bevorstehende, dem das Leben dauernd zulebt, ist
der Tod. Jede Gegenwart des Menschen ist von diesem Bevorstehenden her bestimmt
als stindiges Noch-nicht. Jedes Haben ist beherrscht von der Furcht und jedes Nicht-
haben von der Begierde.« So wird der Mensch zu einem Fremden in der Welt, da das
»absolute bonum [...] die Ewigkeit«* ist und somit auf Erden nicht zu erreichen: »In der
caritas lebend wird die Welt zur Wiiste, statt zur Heimat, sie ist leer und fremd dem,
was der Mensch sucht.«** Das Gute wird »hinausprojiziert in die absolut desiderierte
Zukunft«*® und so miissen die Menschen auch sich selbst — als Gegenwirtige — vergessen:
»Das Vergessen der Gegenwart, das gleichzusetzen ist mit der Umwandlung des gegen-
wartigen Lebens in ein Erwarten des zukiinftigen, ist das Vergessen seiner selbst. [..]

18 Augustinus [ca. 390]: De libero arbitrio/Vom freien Willen. In: ders.: Theologische Frithschriften. Vom
freien Willen. Von der wahren Religion. Ubers. v. Wilhelm Thimme. Ziirich 1962, S. 159/11, 1X, 26.

19 Johannes Hirschberger [1980]: Ceschichte der Philosophie, Erster Band, S. 369.

20 Ebenda, S.370.

21 Ebenda, S.374.

22 Vgl. ebenda, S.372.

23 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.
Hg.v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018, S.15. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Der
Liebesbegriff bei Augustin.)

24  Ebenda, S.18.

25 Ebenda,S.23.

Bei Augustinus heifst es: »Diesseitiger Besitz [...] ohne Hoffnung auf das Jenseits ist falsches Gliick
und grofies Elend, denn da macht man von den wahren Giitern der Seele keinen Gebrauch. Das
aber ist keine wahre Weisheit, die ihr Auge bei dem, was sie klug unterscheidet, tapfer ausfiihrt,
mafRvoll beschrankt und gerecht verteilt, nicht auf jenes Ziel richtet, wo Gott alles in allem sein
wird in unwandelbarer Ewigkeit und vollkommenem Frieden.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civi-
tate dei/Vom Gottesstaat. Ubers. v. Wilhelm Thimme. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der
Moral, S. 90/1X, 20; im Folgenden zitiert als: Augustinus: De civitate dei.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

Der in der caritas Liebende ist nur noch in der zukiinfrigen Ewigkeit. In diesem Verges-
sen hort er auf, er selbst zu sein, ein Einzelner.«*® Die Menschen werden durch ihren
Glauben vereint und leben so auf ihre Zukunft hin: »In der Gemeinschaft mit Christus,
die als corpus verstanden alle Einzelnen als Glieder in sich enthilt, leidet jedes Glied mit
dem anderen mit. Hier findet sich die duflerste Uberspitzung des Gedankens von dem
allen gemeinsamen Sein. Uber dieser Gemeinschaft ist der Einzelne véllig vergessen, er
ist nur noch Glied und hat sein Sein nur in dem Zusammenhang aller Glieder in Chris-
tus.«*7 In gewisser Weise entspricht der Mensch selbst nun einer Idee, da er zu einem
- wenn auch stets verbesserungswiirdigen — Ebenbild Gottes erklart wird: »Und auch
in uns selbst finden wir ein Abbild Gottes, das ist jener hchsten Dreieinigkeit, zwar
ihm nicht gleich, vielmehr weit von ihm abstehend, weil nichts gleich ewig, nichts —
um in Kiirze alles zu sagen — desselben Wesens ist wie Gott, gleichwohl Gott von Natur
niher als alle anderen von ihm geschaffenen Dinge; ein Abbild, das durch Erneuerung
noch vervollkommnet werden soll, um ihm dann ganz dhnlich zu werden.«?8

Nach der Reformation und den grofien Religionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert gab
es kein einheitliches, autoritativ durchsetzbares christliches Weltbild mehr und so ver-
anderten sich auch die Vorstellungen von der weltlichen, der staatlichen Gewalt. Der
Zweck ist jetzt nicht mehr die Anniherung an ein Gottesreich, sondern der Erhalt des
diesseitigen Staates. Dieser wird von nun an als Ergebnis eines im Naturzustand ge-
troffenen Vertrages zwischen den Einzelnen verstanden: Das Gute liegt wieder in Men-
schenhand und ist ein Herstellbares, Menschenwelt wird zum Werkstiick erklirt. Hob-
bes geht in seiner Vertragstheorie von einem egoistischen Menschen aus, den es nicht
natiirlicherweise zum guten Handeln treibe, der vielmehr durch bestimmte Techniken
dazu gezwungen werden miisse. Er geht davon aus, dass der Mensch natiirlicherwei-
se immer aus Eigeninteresse und gegen die Anderen handelt — homo homini lupus. Den
Naturzustand, in dem sich die Menschen ohne gesellschaftliche Ordnung - vor dem
Gesetz — befinden, beschreibt er als »Zustand des Krieges aller gegen alle«*®. Die Men-

26  Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 24.

27 Ebenda, S.106.

28  Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei, S. 42/XI, 26.
Auch Arendt weist auf diese Ahnlichkeit zwischen »Platos Ideenlehre« und der »christlichen Tra-
dition« — »der platonischen >ldee< und dem im Ebenbilde Gottes Geschaffensein« — hin. Dieses
komme »am deutlichsten in Augustin zum Ausdruck: [..] Kurz, Gott ist Person und Realitit ge-
wordene ewige Idee der Menschen. Und die Cleichheit aller Menschen vor Cott verliert nie die
identische Vervielfachung, in der alle Betten >gleich<sind vor der Idee des einen Bettes, in dessen
Ebenbilds sie hergestellt wurden und die ihnen allen innewohnt als das, was sie iiberhaupt erst
zu Betten macht.« (Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band. Hg. v. Ursula Ludz/Ingeborg
Nordmann. Miinchen/Berlin 2002, S. 340; im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch,
Erster Band.)

29 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan oder der kirchliche und biirgerliche Staat. Halle 1794, S.127. (Im Fol-
genden zitiert als: Thomas Hobbes: Leviathan.)
Arendt widerspricht dieser Einschiatzung entschieden, wenn sie sagt: »)e zivilisierter die mensch-
liche Welt wird, d.h. je besser sie sich in der Natur einrichten, sich gegen sie behaupten kann und
vor ihren Elementargewalten sichern kann, desto entscheidender erfihrt der Einzelne das Pha-
nomen der Macht und Ubermacht als ein menschlich-gesellschaftliches Phanomen. Dass Natur

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

schen halten sich nun Hobbes zufolge nur dann an die geltenden Regeln der Moral,
wenn diese ihnen selbst niitzlich sind. »Das Naturgesetz [...] ist eine Vorschrift oder
allgemeine Regel, welche die Vernunft lehret, nach welcher keiner dasjenige unterneh-
men darf, welches er als schidlich fiir ihn selbst anerkennt.«*° Der Gesellschaftsvertrag
beruht darauf, dass die Einzelnen, um ihr eigenes Leben geschiitzt zu wissen, auch den
anderen das ihrige garantieren. Vor dem Hintergrund der frithneuzeitlichen Monarchi-
en in Westeuropa, die in ihrer spezifisch modernen Funktionsweise auf den Methoden
und Erkenntnissen der Rationalisierung fufiten und so die Grundlagen fiir die spiteren
Republiken bildeten, entwickelte Hobbes im Rahmen seines Gesellschaftsvertrags die
Theorie der Notwendigkeit einer starken, Schrecken verbreitenden 6ffentlichen Gewalt
und wird somit zum Mitbegriinder eines nur scheinbar paradoxen aufgeklirten Abso-
lutismus. Der Grundgedanke der Hobbes’schen Theorie klingt zunichst demokratisch,
da die Einzelnen im ersten Schritt aus freien Vernunftgriinden heraus ihre Macht auf
den Staat tibertragen. Nach dieser Wahl jedoch haben sie keinerlei Rechte mehr und
sind dem Souverin schutzlos ausgeliefert, gerechtfertigt dadurch, dass dieser fortan
kraft seiner Macht den »Krieg aller gegen alle<®* verhindert, indem er — wie Martin
Saar schreibt — die Macht der Einzelnen neutralisiert®>.

John Rawls greift 1971 in seiner Theorie der Gerechtigkeit erneut auf die Hobbes’sche
Staatstheorie zuriick, indem er von einer ihnlichen Primisse ausgeht: »Wir wollen
uns also vorstellen, daf’ diejenigen, die sich zu gesellschaftlicher Zusammenarbeit
vereinigen wollen, in einem gemeinsamen Akt die Grundsitze wihlen, nach denen
Grundrechte und -pflichten und die Verteilung der gesellschaftlichen Giiter bestimmt
werden. Die Menschen sollen im Voraus entscheiden, wie sie ihre Anspriiche gegen-
einander regeln wollen und wie die Griindungsurkunde ihrer Gesellschaft aussehen
soll. Ganz wie jeder Mensch durch verniinftige Uberlegung entscheiden muf3, was fiir
ihn das Gute ist, d.h. das System der Ziele, die zu verfolgen fiir ihn verniinftig ist, so
mufd eine Gruppe von Menschen ein fiir allemal entscheiden, was ihnen als gerecht
und ungerecht gelten soll. Die Entscheidung, die verniinftige Menschen in dieser
theoretischen Situation der Freiheit und Gleichheit treffen wiirden, bestimmt die
Grundsitze der Gerechtigkeit.«*> Rawls hat in seiner Moraltheorie das Gute zwar auf
dem Boden eines Diskurses errichtet, dieser vollzieht sich allerdings nicht zwischen
Menschen, sondern zwischen solchen, die all ihrer natiirlichen Eigenschaften entledigt
sind. Er spricht davon, das ein rechtfertigender Diskurs »unter verniinftigen, freien
und gleichen Personen« stattfinden miisse. Um die »Gerechtigkeit als Fairness«, von

primar Macht ist, namlich fiir und gegen den Menschen, wird schliesslich (iberhaupt nicht mehr
oder nur als sekundar, gleichsam theoretisch erfahren. Erst wenn es Wélfe nicht mehr gibt, kommt
es zu dem >homo homini lupus«. Dies gerade ist nicht der Naturzustand.« (Hannah Arendt [1954]:
Denktagebuch, Erster Band, S. 495.)

30 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan, S.127.

31 Ebenda.

32 Vgl. Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-
furta.M. 2009, S. 572.

33 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubers. v. Hermann Vetter. Frankfurta.M. 1975, S. 28.
(Im Folgenden zitiert als: John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

15


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

der er spricht, zu erreichen, miissten die Menschen wiber die moralischen Prinzipien
unter einem »Schleier des Nichtwissens«®* entscheiden. Sie diirften nicht wissen,
welche Vermogen, welchen sozialen Status, welche natiirlichen Gaben sie besitzen.
Nur unter diesen Bedingungen wiirde jeder Mensch die Normen wihlen, die al-
len die gleichen Moglichkeiten boten: »[N]iemand [kennt] seinen Platz in der Gesell-
schaft, seine Klasse oder seinen Status; ebensowenig seine natiirlichen Gaben, seine
Intelligenz, Korperkraft usw. Ferner kennt niemand seine Vorstellung vom Guten, die
Einzelheiten seines verniinftigen Lebensplanes, ja nicht einmal die Besonderheiten sei-
ner Psyche wie seine Einstellung zum Risiko oder seine Neigung zu Optimismus oder
Pessimismus. Dariiber hinaus setze ich noch voraus, da die Parteien die besonderen
Verhiltnisse in ihrer eigenen Gesellschaft nicht kennen, d.h. ihre wirtschaftliche und
politische Lage, den Entwicklungsstand ihrer Zivilisation und Kultur. Die Menschen
im Urzustand wissen auch nicht, zu welcher Generation sie gehéren.«>> Rawls geht es
nicht um einfachen Gehorsam, vielmehr muss das Gute durch rechtfertigende Diskur-
se erst herausgestellt werden. Rawls verlasst sich allerdings nicht auf die Vernunft der
Menschen, sondern geht davon aus, dass diese im Wissen um ihre eigene Lage nicht
gerecht — im Sinne der grundlegenden Tugenden — entscheiden wiirden: Nur, wenn die
Menschen nicht wiissten, wer sie sind, konnte eine faire Gesellschaftsordnung entstehen.
Das Gute kann hier also gerade nur dann verwirklicht werden, wenn es die Menschen
nicht mehr gibt, sondern nur noch das eine Gute, dem sich die Einzelnen unterordnen.
Dem Denken eines allgemeinen Guten, dem die Menschen gemeinsam zustreben,
wird durch die Aufklirung der einzelne, denkende Mensch entgegenstellt, der durch
seine eigene Vernunft in der Lage ist, das Gute zu verfolgen. John Locke kann als Weg-
bereiter fiir ein aufgeklirtes Denken gelten, das eine Verallgemeinerung verhindern
will. In seinem Versuch iiber den menschlichen Verstand ist zu lesen: »Der Geschmack des
Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wire ein ebenso vergebliches Be-
miihen, alle Menschen durch Kise und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl
diesen und jenen eine sehr bekommliche Kost sein, andern aber kann es héchst zuwi-
der und unzutriglich sein. [...] Das diirfte auch der Grund sein, warum die Philosophen
des Altertums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im
sinnlichen Genuf3, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe [..].<3¢

David Hume geht 1690 davon aus, dass die Einzelnen nicht durch die Vernunft, son-
dern allein durch ihre Gefithle zum Guten gebracht werden kénnten: Die Moral Sense
Philosophy, die vor allem von Shaftesbury im Grof3britannien des 17. und 18. Jahrhun-
derts ausgearbeitet worden ist, sowie die darauf folgenden auf Emotionen basierenden
Moraltheorien gehen davon aus, dass rationale Uberlegungen keine Wirkkraft haben,
dass vielmehr — wie Hume sagt — die »Vernunft [...] nur der Sklave der Affekte<®” sei:

34  John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 29.

35 Ebenda, S.160.

36  John Locke [1690]: Versuch iiber den menschlichen Verstand. In vier Biichern: Erster Band (1 & 11). Ubers.
v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.

37 David Hume [1739-40]: Traktat iiber die menschliche Natur. Ubers. v. Theodor Lipps. In: Celikates/
Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S.162. (Im Folgenden zitiert als: David Hume: Traktat iiber die
menschliche Natur.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

»[D]a die Vernunft niemals eine Handlung erzeugen oder ein Wollen auslésen kann,
so schliefRe ich, daf} dieses Vermdgen auch niemals imstande ist, das Wollen zu hin-
dern oder mit irgendeinem Affekt oder einem Gefithl um die Herrschaft zu streiten.
[...] Nichts [..] kann den Impuls eines Affektes unterdriicken oder verzogern, als ein
entgegengesetzter Impuls.«3®

In diesem Sinne geht auch Schopenhauer 1841 davon aus, dass emotionale Motive
ausschlaggebend fiir das Gute sind, nicht Uberlegungen oder Vernunft, allerdings geht
er jetzt im Gegensatz dazu nur noch von einem motivierenden Gefiithl aus: dem Mitleid.
Jede Handlung sei von »drei Grundtriebfedern« geleitet: »dem Egoismus, der das eigene
Wohl will«, der »Bosheit, die das fremde Wehe will« und dem »Mitleid, das das fremde
Wohl will<®. Folglich ist das einzige Gefiihl, das zu einem moralischen Verhalten fiihrt,
das Mitleid, denn wenn eine Handlung egoistisch ist, sei sie »ohne moralischen Wert«*°.

Der Annahme, dass eine Moraltheorie immer auf Gefiithlen gegriindet sein miisse,
folgt auch Martha Nussbaum ein Jahrhundert darauf: Gutes tut der Mensch folglich nur,
wenn er Mitleid hat, seine Gefiihle miissen erregt werden, ebenso wie bei Platon die Tu-
genden gelehrt werden miissen. Um dieses Gefiihl als eines beschreiben zu kénnen, das
jedem Menschen zukommt, muss sie zugleich einen Essentialismus vertreten. Diesen
definiert sie als »die Auffassung [..], daf3 das menschliche Leben bestimmte zentrale
und universale Eigenschaften besitzt, die fiir es kennzeichnend sind« und unternimmt
so den Versuch, »eine historisch sensible Darlegung der meisten elementaren mensch-
lichen Bediirfnisse und menschlichen Titigkeiten« vorzulegen. Eine solche Darlegung
bilde die nétige Grundlage, um von sozialer Gerechtigkeit sprechen und die »Ziele der
gesellschaftlichen Verteilung benennen zu konnen«. Dementsprechend geht sie von der
Annahme aus, »menschliche Wesen [seien] Geschépfe, die zur Ausiibung der mensch-
lichen Hauptfunktionen befihigt werden kénnen, wenn sie die richtige materielle und
erzieherische Unterstiitzung erhalten«*'. Nur - fihrt sie fort — wenn wir von einer Es-
senz des Menschen ausgehen, konnen wir Gutes bewirken, und dies nur aufgrund der
uns allen gemeinsamen Fihigkeit, Empathie zu empfinden: »Zur inneren Struktur [des
Mitleids] gehort [...] das Gebot, gemeinsame menschliche Grenzen und Verletzbarkei-
ten anzuerkennen; und die plausible Behauptung lautet nun, daf eine Person, die sich
nicht selbst als eine erkennt, die mit dem Leidenden eine gemeinsame Menschlichkeit
teilt, mit anmafRender Hérte statt Mitleid auf das Leiden reagieren wird.« Der Grund fir
dies Mitleid ist also im Kern egoistisch: »Wie fern diese Menschen uns an Vermdgen,

Arendt nenntdies eine»recht naive Umkehrung der Platonischen Vorstellung von der unangefoch-
tenen Herrschaft der Vernunft ber die Seele.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes,
S.76)

38  David Hume [1739-40]:Traktat iiber die menschliche Natur, S.161.

39  Arthur Schopenhauer [1841]: Preisschrift iiber die Grundlage der Moral. In: Celikates/Gosepath (Hg.):
Philosophie der Moral, S. 254. (Im Folgenden zitiert als: Arthur Schopenhauer: Preisschrift iiber die
Grundlage der Moral.)

40 Ebenda, S. 252.

41 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristo-
telischen Essentialismus. Ubers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein gutes Leben?
Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998, S. 220. (Im Folgenden zitiert als: Martha Nuss-
baum: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

an gesellschaftlichem Rang oder an Geschlecht auch sein mégen, diese Unterschiede

42

sind moralisch beliebig und hitten uns ebenso treffen kénnen«**, nichtsdestoweniger

fithrt es aber zu >guten< Ergebnissen.

Immanuel Kant geht — Ende des 18. Jahrhunderts — im Gegensatz zu diesem auf Ge-
fithlen basierenden Verstindnis des Guten davon aus, eine innere Pflicht brichte die
Menschen dazu, in Einvernehmen mit dem Sittengesetz zu handeln; man spricht aus
diesem Grund von einer deontologischen Moraltheorie: Das Pflichtgefiihl ist zur grund-
legenden Tugend ernannt. Es geht hier aber nicht mehr darum, dass die Einzelnen sich
den allgemeinen und guten Tugenden unterwerfen, vielmehr um eine Handlung, die
ihrem Willen entspreche. Zuvor aber miisse der Mensch ins Denken erzogen werden,
denn sobald einem Charakter das Gute gelehrt worden und er zur Vernunft gekommen
sei, handele er auch nach den logisch sich ergebenden Maximen. Kant erhebt in sei-
nem Kategorischen Imperativ — »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du
zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz werde«** — die Frage nach der
Verallgemeinerbarkeit einer Handlung zum Moralkriterium.

Gut ist hier niemals der Nutzen, sondern »allein ein guter Wille«*#. Kant steht im
Geist der Aufklirung, die — so definiert er selbst — einen »Ausgang des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit« sucht und daran appelliert, »sich seines Ver-
standes ohne Anleitung eines anderen zu bedienen«**. In seiner Schrift Uber Pidagogik
heifit es: »Der Mensch kann entweder blof} dressiert, abgerichtet, mechanisch unter-
wiesen, oder wiirklich aufgeklirt werden. Man dressiert Hunde, Pferde, und man kann
auch Menschen dressieren. [...] Mit dem Dressieren aber ist es noch nicht ausgerichtet,
sondern es kommt vorziiglich darauf an, dal Kinder denken lernen.«*¢ So gilt es ihm als
die »erste Bemithung bei der moralischen Erziehung [...], einen Charakter zu griinden.
Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu handeln.«*’ Diese Maximen
stehen im Gegensatz zu blofRer Disziplin, denn sie »miissen aus dem Menschen selbst
entstehen«*®. So sei er vor der Gefahr gefeit, dass von der »Disziplin [...] nur eine Ange-

42 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit, S. 231.

43 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 51/BA 52.

44  Ebenda, S.18/BA1,2.

Die Formel als Ganze heif3t: »Es ist (iberall nichts in der Welt, ja (iberhaupt auch aufier derselben
zu denken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille.« (Ebenda.) Und spater: »Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet,
nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein
durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, fiir sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit héher zu
schitzen, als alles, was durch ihn zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wenn man will, der Summe
aller Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden kénnte.« (Ebenda, S.19/BA 3,4.)

45  Immanuel Kant [1783]: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?. In: ders.: Werke in sechs Bin-
den, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik.
Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956, S. 53/A 481, 482.

46  Immanuel Kant [1803]: Uber Pidagogik. In: ders.: Werke in sechs Bianden, Sechster Band: Schrif-
ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel.
Wiesbaden 1956, S. 707/A 24, 25. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Uber Pidagogik.)

47  Ebenda, S.740/A 97, 98, 99, 100.

48 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

wohnheit iibrig [bleibe], die mit den Jahren verloscht«; eine Maxime hingegen bedeute
immer zugleich, »deren Billigkeit [einzusehen]«*°.

Jeder Mensch kann also das Gute in sich ausbilden, solche Bildung aber ist zugleich
auch die Voraussetzung: »Der Mensch soll seine Anlagen zum Guten erst entwickeln;
die Vorsehung hat sie nicht schon fertig in ihn gelegt; es sind blofie Anlagen [..].<*° Der
Mensch sei das einzige Wesen, das sich durch die ihm eigene Vernunft auszeichne und
die Verantwortung fiir sein Handeln trage, wenn er denn Gut und Bose scheiden gelernt
habe: »Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was
die Erziehung aus ihm macht.«** Einer jeden Handlung geht in diesem Sinne ein Wille
voraus. Kant zeigt den Menschen demnach nicht als egoistisches Wesen, das durch
starre Regeln im Guten gehalten wird, sondern als eines, das kraft seiner Vernunft das
Gute zu tun imstande ist; es geht nun um das Individuum und seine freie Wahl.

Holger Steinfath bestimmt den Grund fiir die Verinderungen, die »die Vorstellung von
einem guten Leben« im 18. Jahrhundert erfihrt, in der »einschneidenden Subjektivie-
rung, die sie von ihren antiken Urspriingen entfernt und einer sich wissenschaftlich
verstehenden Philosophie mehr und mehr als ungeeignet fiir jede theoretische Erorte-
rung erscheinen lifdt. Die wachsende Skepsis gegeniiber allen Versuchen, verallgemei-
nerbare Aussagen iiber ein gutes Leben aus einer sei es anthropologisch, sei es kosmo-
logisch oder theologisch begriindeten Wesensbestimmung des Menschen abzuleiten,
wird dabei durch die normative Forderung verstirkt, Fragen der individuellen Lebens-
fithrung ganz der Autonomie der einzelnen zu iiberlassen.«** Arendt hebt in Bezug auf
diese Entwicklungen, in denen die Moglichkeit der autonomen Handlung liegt, eben-
so die Gefahr der Vereinzelung hervor — mit der immer auch die Suche nach einem
neuen Halt einhergehen kann: Nun war »mit einem Schlage das absolute, von Men-
schen durch Vernunft erfafibare Reich der Ideen und allgemeinen Werten geleugnet
und der Mensch in die Mitte einer Welt gestellt, in welcher er sich an nichts mehr
halten konnte [...].<>> Die Moderne wird in diesem Jahrhundert eingeleitet, indem die
Menschen sowohl in industriellen Prozessen herstellen lernen, wie auch ihre Vernunft
immer stirken mathematisieren und so kontrollieren zu kénnen glauben: Das Zeitalter
der Industrialisierung und Rationalisierung beginnt. Fiir Hannah Arendt ist entschei-
dend, dass sich durch diese Verinderungen auch das Bild der Menschen von sich und
ihrer Umwelt wandelt: Das Denken in Kategorien und logischen Schliissen sollte die
Welt ordnen, verstindlich machen und zugleich sollte sie auf diese Weise in die Hand
genommen und verbessert werden konnen. Erkenntnis wurde iibertragbar, Wissen ver-
allgemeinerbar und also anwendbar und sollte den Menschen zum Hersteller erheben,

49  Immanuel Kant [1803]: Uber Pidagogik., S. 740/A 97, 98, 99, 100.

50 Ebenda, S.702/A13,14.

51 Ebenda, S.699/A 6,7, 8.

52 Holger Steinfath [2008]: Einfiihrung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwirtigen philosophi-
schen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt
a.M.1998,S.7.

53  Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter
Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttingen 2019, S. 47. (Im Fol-
genden zitiert als: Hannah Arendt: Was ist Existenz-Philosophie?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Vom Schweigen des Guten

der Gott, Umwelt und Schicksal nicht mehr einfach ausgeliefert war, sondern der kraft
seiner Vernunft und seines Erkenntnisvermogens das Gute nun selbst erkennen, be-
stimmen und vermitteln konnte.

Mit seiner moralphilosophischen Theorie zur Zeit der radikalen Aufklirung nimmt
Bentham mit seinem »hedonistischen Kalkiil«®* an, objektiv die gute Handlung berech-
nen zu konnen. Es »sollen zunichst Freude und Leid gemifd den Kategorien Intensitit,
Dauer, GewifRheit, Nihe, Folgentrichtigkeit, Reinheit und Ausmaf} quantifiziert wer-
den«®®. Sein »Prinzip der Niitzlichkeit« beruhe auf der »natiirlichen Beschaffenheit der
menschlichen VerfaRtheit«, die Menschen machten es sich »in den meisten Augenbli-
cken ihres Lebens zu eigen, ohne daritber nachzudenken«®®. Der Utilitarismus fragt
nicht mehr nach Motiven, Tugenden oder der einzelnen Handlung, hier geht es aus-
schlieRlich um Resultate. Hannah Arendt beschreibt die »utilitaristische Mentalitit« als
die »Unfihigkeit, ein Ding abseits seiner Funktion oder Niitzlichkeit zu denken und zu
beurteilen«®’. Wenn die Einzelnen nicht mehr einzeln durch ihre eigene Eigenheit, son-
dern nur noch einzeln im Sinne einer Zahl sind, geht es nicht mehr um eine Frage nach
dem Guten, sondern nur noch um ein Errechnen von Niitzlichkeit. Es gehe — so Ben-
tham - einzig darum, Lust zu vermehren und Leid zu vermeiden, da alles menschliche
Handeln durch sie motiviert sei: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft
zweier souveriner Gebieter — Leid und Freude — gestellt. Es ist an ihnen allein aufzu-
zeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der
Maf3stab fir Richtig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind
an ihrem Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen,
was wir denken«®. Wenn alles menschliche Handeln durch diese zwei Motive geleitet
ist, geht es in der Frage nach dem Guten hier gerade und nur um das Allgemeine. Ben-
tham definiert dementsprechend die menschliche Gemeinschaft als »fiktiven Karper, der
sich aus Einzelpersonen zusammensetzt, von denen man annimmt, dafd sie sozusagen
seine Glieder bilden«®.

John Stuart Mill verindert in der Folge das »zentrale konsequentialistische Bewer-
tungskriterium«: Er nennt Gliick, was Bentham zuvor mit Lust benannte.®© Hatte Ben-
tham noch ausschliellich mit quantitativem Maf$ bewertet, 1isst Mill nun auch qualita-

54  Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin
2019, S. 224. (Im Folgenden zitiert als: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral.)

55 Ebenda.

56 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung. Ubers. v.
Annemarie Pieper. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S. 227. (Im Folgenden zitiert
als: Jeremy Bentham: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Cesetzgebung.)

57  Diese Stelle ist nur in der erweiterten amerikanischen Fassung enthalten; dort heiflt es: »The
Greeks [..] had a word for philistinism, and this word, curiously enough, derives from a word for
artists and artisans, Bavauaoog; to be a philistine, a man of banausic spirit, indicated, then as to-
day, an exclusively utilitarian mentality, an inability to think and to judge a thing apart from its
function or utility.« (Hannah Arendt [1960]: The Crisis in Culture. Its Social and its Political Significance.
In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 215.)
[Ubersetzung der Autorin.]

58 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Cesetzgebung, S. 224.

59 Ebenda,S. 227.

60 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

tive Griinde gelten.®! In diesem Sinne sagt er, es sei »besser, ein unzufriedener Mensch
zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufrie-
dener Narr«®2, Doch auch diese Wandlung indert kaum etwas an der Grundhaltung:
Der Uberzeugung nimlich, dass der Mensch nach dem Gliick streben und es berechnen
kann. Dies ist dann das Streben nach einem Gut, nicht aber dem Guten. Arendt vergleicht
dieses erstrebte Gefithl mit dem »Segen, den das Arbeiten iiber ein ganzes Leben brei-
ten kann [..], die immer kurzen Augenblicke der Erleichterung und Freude, die sich
einstellen, wenn eine Leistung vollendet ist. Der Segen der Arbeit ist, dafl Mithsal und
Lohn einander in dem gleichen regelmifiigen Rhythmus folgen wie Arbeiten und Essen,
die Zubereitung der Lebensmittel und ihr Verzehr, so daf ein Lustgefiihl den gesamten
Vorgang begleitet, nicht anders als das Funktionieren eines gesunden Korpers. Diese
Lust, mit der das irdische Leben immer gesegnet war, hat die Neuzeit in das >Gliick der
grofiten Anzahlcverallgemeinert und vulgarisiert, aber sie hat damit nur zu einem Ideal
erhoben, was die selbstverstindliche Wirklichkeit des arbeitenden Menschen ist.«%?
Peter Singer fiihrt diese Position in unsere Gegenwart und nimmt in der von ihm
mitbegriindeten Bewegung eines »effektiven Altruismus« an, es kénne eine »Anleitung
zum ethischen Leben« geben. In seinem hierzu verfassten Buch definiert er: »Ein auch
nur minimal akzeptables ethisches Leben zu fithren beinhaltet, einen wesentlichen Teil
dieser iiberschiissigen Ressourcen zur Weltverbesserung einzusetzen. Ein im vollen
Sinne ethisches Leben zu fithren beinhaltet, so viel Gutes zu tun, wie wir kénnen.«%
Hier rechnet er unter anderem aus, dass »drei Leben mehr wert sind als eines«. Die
effektiven Altruisten lassen sich »nicht von ihren Gefiihlen leiten, sondern setzen sich
fir diejenige gute Sache ein, bei der ihre Fihigkeiten sowie ihre Zeit- und Geldres-
sourcen das Beste bewirken«®: »Sie achten sehr genau darauf, zu welchem Preis wie
viele Menschen gerettet oder wie viele Jahre des Leids verhindert werden kénnen.«%°
Singer argumentiert, dass wir »angesichts des gewaltigen Leids, das Hungersndte und
dhnliche Katastrophen hervorrufen, einen Grof3teil unseres Einkommens fiir die Ka-
tastrophenhilfe spenden sollten«®’. Er schligt unter anderem vor, einen »progressiven
Spendensatz« einzufiihren, »der zusammen mit dem Einkommen ansteigt«®®. Das Gu-
te ist fur die Utilitaristen auf Zahlen und Fakten reduzierbar und von den einzelnen
Menschen vollstindig abgeldst; zugleich bietet er eine pragmatische und umsetzbare
Methode, die Welt fiir die Allgemeinheit zu verbessern. Wenn wir das Gute so denken,
ist es im Arendt’schen Sinne mit dem Guten aus; als Berechenbares und Zielfithrendes

61 Vgl.John St. Mill [1861]: Der Utilitarismus. Ubers. v. Dieter Birnbacher. In: Celikates/Gosepath (Hg.):
Philosophie der Moral, S. 261f.

62 Ebenda,S. 263.

63 Hannah Arendt [1958]: Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen 20102, S.126. (Im Folgenden
zitiert als: Hannah Arendt: Vita activa.)

64  Peter Singer [2015]: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben. Ubers. v. Jan-Erik Stras-
ser. Berlin 2016, S. 11.

65 Ebenda,S. 22.

66 Ebenda, S.104.

67 Ebenda,S. 28.

68 Ebenda,S.3s.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

2


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Vom Schweigen des Guten

kann es nur noch um Verbesserung gehen, wird das Gute zur Ware gemacht, ist es nicht
mehr gut, sondern niitzlich.

In diesem Verstindnis zeigt sich, dass Rationalisierung wie Prozessdenken bis in den
letzten Winkel vorgedrungen sind: Selbst die Moral ist mathematisch darstellbar und
auf kein einzelnes Denken mehr angewiesen. Es sind deshalb gerade diese historischen
Entwicklungen, denen Arendt in Bezug auf die Frage nach dem Bdsen besondere Auf-
merksambkeit schenkt. Die Moderne zeigt den Menschen und seine Maschinen als Herr-
scher der Welt: Die Naturwissenschaften beginnen, alles und jedes zu kategorisieren
und zu benennen, alles als etwas zu erkennen und es also zu verallgemeinern. New-
ton beschreibt in seiner Philosophiae Naturalis Principia Mathematica die universellen Re-
geln der Gravitation und formuliert die Bewegungsgesetze. Fast zeitgleich mit Leibniz
entwickelt er die Infinitesimalrechnung, die es ermoglicht, eine Funktion auf beliebig
kleinen Abschnitten widerspruchsfrei zu beschreiben. Seit Linné konnen Pflanzen und
Tiere nach Gattung, Art und Ordnung bestimmt, nach mannigfaltigen Eigenschaften
und Zugehorigkeiten sortiert und untergeordnet werden. Humboldt wiederum bereist
noch unbekannte Linder, erkundet, vermisst, bestimmt und ordnet ein. Alles scheint
greifbar und verinderbar fir den Menschen, der sich immer mehr als Hersteller und
Macher begreift. Im Zuge dieser Entwicklungen emanzipieren die Menschen sich zuse-
hends und es entwickelt sich eine allgemeine Uberzeugung davon, dass sie kraft ihrer
eigenen Vernunft alles erkennen und unabhingig beurteilen kénnen: Die Aufklirung
bricht sich Bahn, und die Ratio soll nun dazu verhelfen, auch in Bezug auf die Fra-
ge nach dem Guten eine allgemeine Antwort zu finden, die das Richtige vorgibt und
anstrebt.

Auch im Prozessdenken der industriellen Fertigung steckt eine Vorstellung vom Gu-
ten: Ziel ist das vergleichbare Produkt, die Ware, die es der Besitzerin des Produktions-
mittels ermdglicht, den Mehrwert der Arbeit privat anzueignen. Die Industrialisierung
fithrt zu einer Gerichtetheit auf einen berechenbar ablaufenden Prozess, an dessen En-
de das fertige Produkt steht und das einem kausalen Ablauf gehorcht. Diese Prozesse
sind immer auf den einen Zweck gerichtet und versprechen auflerdem stetige Verbesse-
rung, die etwa Hegels und Marx’ Denken beeinflusste. Darwin entwickelt in dieser Zeit
seine Evolutionstheorie und somit eine eindeutige und in kausalen Zusammenhingen
ablaufende Darstellung der Entwicklungsprozesse aller Lebewesen der Erde. Dieses lo-
gische Prozessdenken sollte Abliufe genauestens berechnen und ein visionires Denken
fernab der Utopie ermdglichen, das auf Basis vermeintlicher Fakten kalkulieren und
Geschichte zu steuern imstande sein sollte: allgemeine Menschenvernunft, Weltgeist
und klassenlose Gesellschaft schienen greif- und herstellbar. Hannah Arendt hielt ein
solches Denken in Prozessen, das Entwicklungen fiir selbstverstindlich und berechen-
bar erklirt, deshalb fir enorm gefihrlich, weil es die menschliche Spontaneitit, die fir
sie in jedem menschlichen Handeln liegt, einfach ausradiert und fiir itberfliissig erklart.
Auf diesem Weg eines Denkens in Prozessen wurde also nicht nur ein Ziel gewonnen,
sondern zugleich der Sinn verloren, da alles Jetzt nur noch einem Spiter zu dienen hat.
Einem solchen Weltbild kann ein Denken, ein Kritisieren und Hinterfragen, das immer
das Unkalkulierbare und Unvorhersehbare mit sich fithrt, nur im Wege stehen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

Arendt war keinesfalls eine Gegnerin des Glaubens an den Fortschritt, schon gar
keine Konservative. Ihre Philosophie strebt ganz im Gegenteil gerade immer dem un-
absehbaren, zukiinftigen Neuanfang zu, einem Denken, das keiner Gelinder bedarf; sie
handelt von unserer Gebiirtlichkeit, nicht einem Sein zum Tode. Worum es ihr in ihren
Uberlegungen zur Technisierung und Mathematisierung vielmehr ging, war die Frage,
was diese Entwicklungen mit der Sicht der Menschen auf sich selbst macht. Kann der
moderne Mensch inmitten immer schneller sich vollziehender Prozesse und inmitten
unendlicher Kategorisierungs- und Berechnungsmethoden noch erkennen, dass es das
Einzelne gibt, dass er nicht einfach Teil dieser Prozesse ist, die er da in Gang gebracht
hat, sondern diese ebenso anhalten, umdrehen, anders denken kann? Diese Fragen, die
Arendt in der Mitte des 20. Jahrhunderts stellte, haben an Aktualitit kaum eingebifit,
vielmehr will es oftmals scheinen, als spriche sie genau von heute, als meine sie gerade
uns.®® Das Prozessdenken zeigt sich heute zunichst durch die Selbstverstindlichkeit
unseres politischen Systems: Eine Politik der freien, sich stetig verbessernden, heif3t
wachsenden Mirkte scheint alternativlos geworden zu sein. Zudem hat der unaufhalt-
same Drang nach Verbesserung — der durch die Mathematisierung, heute Algorithmi-
sierung, vermeintlich objektiv begriindbar wird — von den Menschen selbst in ungekannter
Weise Besitz ergriffen: Wir sprechen heute von »Selbstoptimierung«, »Besonderungx,
einem »hoheren Selbst«. Nicht nur sind heute menschliche Kérper durch Maschinen
ersetzbar, auch menschliche Nihe soll durch Roboter herstellbar sein; menschlicher In-
telligenz steht kiinstliche entgegen; selbst Gefiihle scheinen mathematisch darstellbar
und also berechen- und abrufbar. Empathie, verstanden als Handlungsmotor fiir die
gute Tat, ist durch schlaue Algorithmen - etwa durch auf Virtual-Reality-Technologie
basierende »Empathiemaschinen« — herstellbar und kontrollierbar geworden.

69  Natirlich ist Arendts Blick nicht universell: Als deutsche Judin flieht sie im Zweiten Weltkrieg

nach Frankreich, 1940 dann — nach der Flucht aus dem Internierungslager Gurs — (iber Lissabon
nach New York, wo sie zeitlebens bleiben wird. Sie studiert bei Heidegger, Jaspers und Husserl.
Die Reflexion des Standpunkts der je Sprechenden im historischen wie kulturellen Kontext ist ein
entscheidender Bestandteil von Arendts Denken. Zudem betrachtet sie gerade die hier behandel-
te Frage nach dem Bosen wie dem Cuten als eine, die sich gerade erst nach dem Traditionsbruch
durch den Totalitarismus stellt. Mein Blick heute, etwa ein halbes Jahrhundert spater, ist von den
Folgen dieses Bruchs weiterhin gepragt. Meines Erachtens haben sich die systemischen Wirkun-
gen, die diesen Bruch hervorriefen, heute verschirft und so drangt es, sie mithilfe von Arendts
Cedanken zu betrachten. Arendts Kritik an der Technik und ihre Wirkung auf die Selbstwahrneh-
mung der Menschen muss sich heute der Digitalisierung fast aller Lebensbereiche gegeniiber-
sehen, das kapitalistische System mit seinen Konkurrenz- und Produktionsgesetzen hat sich fla-
chendeckend ausgebreitet, die Individualisierung wie Kategorisierung hatin den Sozialen Medien
einen neuen Hohepunkt erreicht.
Ebenso wichtig wie eine solche Reflexion aber ist es, nicht zu vergessen, dass fiir Arendt ein solcher
Standpunkt nicht Gbertragbar ist, so als mache die Sozialisation — eine Ansammlung von Katego-
rien —den Menschen. Es ist eben nicht so, als wiirden zwei Menschen von einem Standpunkt aus
zwingend zu denselben Schliissen gelangen. Die Gefahr, den eigenen Standpunkt »zu verabsolu-
tieren und zu universalisieren« (Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die
Zirkulation des Politischen. Frankfurt/New York 2019, S. 16; fiir eine tiefere Auseinandersetzung mit
dieser Frage sei dies genaue und aufschlussreiche Buch als Ganzes empfohlen.) muss also ebenso
abgewendet werden wie jene, die in der Annahme liegt, der Standpunkt wire die absolute Ver-
schiedenheit, die fiir Arendts Denken von Freiheit und Neuanfang so entscheidend ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

23


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Vom Schweigen des Guten

Die Grundrichtung, in die all diese Verinderungen fiihren, ist im Arendt’schen Sin-
ne als Verlust von Pluralitit und absoluter Herrschaft der Zwecke itber das Zweckfreie
zu fassen. Fiir Arendt bereiteten Prozessdenken wie Kategorisierungswahn dem Tota-
litarismus den Weg, indem sie eine Hingabe an das Selbstverstindliche, das Kausale
und Berechenbare forderten, die letztlich selbst das Totale erméglichten. Das logische
Folgern hort mit dem Denken ganz auf, denn die Frage bedeutet Gefahr, entreifit sie
doch dem Selbstverstindlichen den Boden. Der Totalitarismus und der aus ihm resul-
tierende Traditionsbruch hat — so Arendts These — die Menschen so entsetzt, so ratlos
zuriickgelassen, dass sie nach einfachen und kontrollierbaren Antworten suchten. Sie
erinnert an das Wort »Wer A sagt, muss auch B sagen«, das der Angst, sich in Wi-
derspriiche zu verwickeln, abhelfen soll: Wir fiirchten uns vor einem Widerspruch mit
uns selbst und verbleiben im zwangsliufigen Schlussfolgern. Sowohl der vermeintlich
selbstverstindliche Prozess, der immer den gleichen kausalen Abliufen folgt, wie das
Denken in Kategorien, das das Einzelne, nicht zu Erklirende, nicht Unterzuordnende,
einfach verdeckt und fiir nichtig erklirt, sollen die Gefahr des Neuen bannen, sollen
der menschlichen Spontaneitit, der Fihigkeit, »eine Reihe von vorne anzufangen«, den
Weg versperren.

Dies ldsst sich gut an dem gegenwirtigen Drang verdeutlichen, jeden Agonismus
sogleich zu einem Antagonismus zu erkliren: In Diskussionen zeigt sich, dass das Den-
ken in Kategorien wie auch das Prozessdenken zu einer Unfihigkeit fithrt, das Andere
zu denken, in einen Austausch zu treten, meist gar es nur zu tolerieren. Egal welche
politische Fragestellung man derzeit betrachtet, etwa wenn es um die Frage danach
geht, ob die Politik der Freiheit oder der Sicherheit zu dienen habe, oder ob die Poli-
tik ausschliefilich den Vielen oder um der Gerechtigkeit willen zeitweise nur einzelnen
Identititen zu dienen habe: Klar ist, es gibt zwei Lager, und einem davon gehéren wir
zu, ob wir wollen oder nicht. Wir stellen uns Gemeinschaft, stellen uns die Anderen wie
auch uns selbst nur noch als A oder Nicht-A vor. Mit Arendts Denken der Pluralitit lisst
sich gerade hier ansetzen: Denn eben dort, zwischen diesen beiden Polen, zwischen die-
sen Meinungslagern und Selbstverstindlichkeiten, gerade dort befindet sich der Raum
der politischen Gemeinschaft.

Die Negierung des Zwischenraums ist ebenso das Resultat des Zwangs, Aussagen
im politischen Raum kénnten immer nur >rechts< oder slinksliberal< sein. In diesem
Sinne muss jede Kritik an einer vermeintlich >linksliberalen< Haltung, sei sie nun voll-
kommen unsinnig oder durchdacht, als >rechts< bezeichnet werden — oder zumindest
als eine, die dem srechten Lager< zwangsliufig in die Hinde spielt. Arendt antwortet,
danach befragt, welchem politischen Lager sie sich zugehorig fiihle, sie glaube nicht,
»daf auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer
geartete Erhellung erfahren«<’®. Vielmehr - so liefe sich weiterdenken — wird so ge-
rade der Zwischenraum verdunkelt, den Arendt fiir eine gute politische Gemeinschaft
fiir unablissig hilt, in dem »die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts« gemeinsam

70 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskinf-
te zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

diskutiert, reflektiert und beurteilt werden, der die Menschen als Gleiche zusammen-
kommen lisst, ithnen aber ihre absolute Verschiedenheit nicht nimmt, sondern diese
gerade als Voraussetzung fur ein wirkliches Gesprach erachtet. Innerhalb eines selbst-
verstindlichen Denkens in >A« und >Nicht-A< muss jedoch jede Frage Gefahr bedeuten,
denn sie heiflt, dass moglicherweise Menschen aus dem vermeintlich >Guten< zum >B6-
sen« iiberlaufen, was es entschieden zu verhindern gilt. Eine Gesellschaft, die so denkt,
muss jeden Dialog, jede Kritik, jeden Einwand im Keim ersticken. Wenn sie den >gutenc
Prozess fortsetzen will, muss sie stetig daran arbeiten, das Selbstverstindliche zu be-
stirken.

Was aber bedeutet es fiir eine Gesellschaft, die Frage als gefihrlich zu verstehen? Was
bedeutet es, eine andere Position fiir unverantwortlich zu halten, weil sie auf »die fal-
schen Gedanken« bringe? Ich halte diese Haltung fiir deutlich gefihrlicher: zu glauben,
eine Gesellschaft halte es nicht aus, sich iiber eine Frage zu streiten, die Menschen seien
nicht in der Lage, einen eigenen Gedanken zu fassen und miissten deshalb vor Kritik
gar bewahrt werden. Und ist es nicht so, dass die reflektierende Uberlegung, der Versuch
der Argumentation gerade unterbrochen und fiir unnétig erklart werden, wenn jedes
nicht >Nicht-A< immer gleich >A< bedeutet? Fithrt es nicht gerade dazu, sich schneller
in eine Identitit dringen zu lassen, und eben nicht mehr nachdenken und argumen-
tieren zu miissen, um die eigene Position zu verteidigen? Mit Arendt muss unablissig
die Gefahr betont bleiben, die darin liegt, die Menschen in ein »grotesk-gigantisches
Einzelwesen« zusammenzuschweifien — ganz egal zu welchem Zweck. Denn auch wenn
diese Masse etwa fiir das Gerechtere, das Gleichere kimpft, muss sie im Kampf doch die
Einzelheit der Menschen, die allein sie handlungsfihig — frei - sein lisst, ibergehen. Es
sind doch gerade solche Ver-allgemeinerungen, die zu Rassismen, zu Ausgrenzungen
und Ideologien fithren. Ein Verstindnis des Guten, das in dieser Weise in Kategorien
denkt, steht Arendts Verstindnis gerade entgegen, denn es setzt das Gute als >A¢, als
Selbstverstindliches, und sagt, es konne und miisse erlernt und gelehrt werden — gerade
dies aber schliefit fiir Arendt mit dem Guten ab.

Der Traditionsbruch, der durch das moderne rationalisierte und industrialisierte
Denken seinen Anfang nahm und der im Totalitarismus seinen grausamen Hohepunkt
fand, ruft die Frage nach dem Guten in dem Sinne als Neue auf, als die allgemeinen Tu-
gendlehren und anderen Berechnungen eines verallgemeinerbaren Guten diesem mo-
tivlosen, weil selbstverstindlichen und scheinbar kausalen Prozess nichts mehr entge-
gensetzen konnen. Eine in diesem Sinne selbstverstindliche Festsetzbarkeit des Guten
muss fiir Arendt sogar im Gegenteil gerade die Gefahr mit sich bringen, den Boden
fiir neue Selbstverstindlichkeiten zu bereiten; denn es hatte sich gezeigt, dass verallge-
meinerbare Regeln einfach ausgetauscht werden kénnen »wie Tischsitten<”*. Hannah
Arendts Theorie des Guten ist also keinesfalls einfach innerhalb der Tradition von Aris-
toteles, von Kant oder Heidegger zu verstehen, sondern bildet ebendiesen Bruch auch

71 Hannah Arendt [1964-65]: Was heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise
Knott. Ubers. v. Eike Geisel. Miinchen 2018, S. 44. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was
heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

25


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Vom Schweigen des Guten

in der Geschichte der Moralphilosophie ab: Was das Gute sei, muss absolut neu gefragt,
bedacht, beurteilt, erzihlt werden.

Arendt fragt nach dem Guten ganz ohne die festen Griinde der Tradition - sie hat
die Last, vor allem aber auch die Freiheit, eine neue, noch nicht beantwortete Frage zu
stellen. Die Frage nach dem Guten, der sich dieses Buch widmet, zeigt Arendts Denken
als wirklichen Neuanfang: ein Denken des Guten, das nicht den Halt eines Gelinders
sucht. Im Bruch mit der selbstverstindlich machenden Tradition kann die Méglichkeit
des Neuen liegen. Im gewdhnlichen Verstindnis von Moral konnte man freilich sagen,
dass Arendts Verstindnis keinen Platz innerhalb der Moralphilosophie hitte; fragt sie
doch gerade nicht nach dem verallgemeinerbaren Guten, sondern hilt dieses gerade nur
dort fur moglich, wo es in der Frage der Vielen steht. Mir scheint das genaue Gegenteil
zuzutreffen: Gerade diese Weise, das Gute zu denken — vielleicht nur sie — ist unse-
rem Heute angemessen. So konnte man sagen, dass der Traditionsbruch wie auch der
Bruch, den der Totalitarismus hinterlie3, mit all solchen Moraltheorien gebrochen hat,
die Moral als etwas begreifen, das die Einzelnen in ihrer Vereinzelung betrifft: Hier hat
sich gezeigt, dass jede Frage angewiesen ist auf Pluralitit und gefihrdet durch starre
Regeln, Einseitigkeit und Gedankenlosigkeit. Arendt spricht von einer »zerstiickelten
Vergangenheit, die ihre BewertungsgewifRheit verloren hat«”* und die den Menschen
nun gerade deshalb in seine Fihigkeit, »Dinge an sich selbst zu beurteilen«”, zuriick-
fithren kann. Der Bruch wiirde so zunichst eine Befreiung aus allem Selbstverstind-
lichen bedeuten, das das Menschliche eingrenzt oder gar iibergeht. Befreit aber von
diesen Fesseln gilt es dann, nicht Abschluss, sondern Auf-schluss und Anfang zu denken.

72 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg.v. Mary McCarthy.
Ubers. v. Hermann Vetter. Miinchen/Berlin 20158, S. 207f. (Im Folgendenzitiertals: Hannah Arendt:
Vom Leben des Geistes.)

73 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen
20104, S. 22f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was ist Politik?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. »... und damit auf das unheimlichste im Freien.«
Einleitende Worte

Die Kunst fliegt um die Wahrheit, aber mit
der entschiedenen Absicht, sich nicht zu ver-
brennen. lhre Fihigkeit besteht darin, in der
dunklen Leere einen Ort zu finden.

Franz Kafka: Nachgelassene Schriften und Frag-
mente [l

Der Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ...> Was aber ist ein Mensch? Ein
Mensch ist — so konnte man schnell weitereilen — was er ist, ein Mensch eben. Einge-
pfercht in das enge Gewand seines Begriffs ist er ein Mensch unter vielen, bloR Mensch
unter all den anderen Menschen, die durch ihre Eigenschaften demselben Begrift un-
terworfen sind. Wie aber diesen einen Menschen da meinen, der da ist, wer er ist?

Nun, kénnte der nichste Versuch der Abwehr lauten, was ein Mensch sei, ist doch
eine Frage der Anthropologie. Man mdchte demnach geneigt sein, zu antworten: Ein
Mensch ist ein Wesen, dem diese oder jene Eigenschaften zukommen, die ihn dieser
oder jener Gattung zuordnen. Die Frage ist dann eine Frage der Anthropologie. Ich
mochte hier aber nicht auf die Frage hinaus, wie es um die Gattung Mensch bestellt
ist, sondern darauf, was es mit diesem einen Menschen auf sich hat. Der nichste Versuch
konnte nun darin bestehen, die Beschreibung in genauerer Weise vorzunehmen, ihn
in noch engere Kategorien zu bringen, um ihm alsdann niherzukommen. Woméglich
ware diese Anndherung aber keine an das Wer, das ich mich hier zu suchen auf den Weg
gemacht habe, sondern nur eine an das Was, an Kategorien also, die dem einen da nicht
niherbringen, sondern ihn vielmehr immer weiter entfernen, ihn aus dem Sichtfeld —
oder vielleicht iiberhaupt — verschwinden lassen.

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-
stadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.
Berlin 2000, S. 186.

2 Von Gertrude Stein stammen die beriihmten Zeilen: »Rose is a rose is a rose is a rose«. (Gertrude
Stein [1913]: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Wisconsin 1993, S.187. Auch Arendt weist
auf dieses Wort hin; vgl. dazu: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Ceistes, S.123.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Vom Schweigen des Guten

Was den einen Menschen aber als Einzelnen beschreibbar macht, was ihn auszeich-
net, lisst sich offenbar nur in Eigenschaften angeben. Und doch - ganz gleich, wie prizise
auch immer — es bleibt so etwas wie ein Unbehagen: Ist es denn wirklich der Mensch,
dieser eine Mensch, den wir da in seinen eigensten Eigenschaften bestimmt haben?
Ist da wirklich so gar nichts, das diesen einen Menschen womoglich nicht blof un-
terscheidet, sondern sogar zu einem absolut Verschiedenen, nicht in den Vergleich zu
Setzenden macht? Wenn dem so ist, was sollte das denn sein? Oder gar kein >Was< Was
aber dann? Die Frage lisst ratlos zuriick. Zugleich aber lisst sie uns auch keine Ruhe.
Was ist es denn mit diesem >Was< Es gibt kein >Etwas< ohne >-was«. Was nicht etwas
ist, das ist offenbar nichts und also nicht. Umgekehrt ist dasjenige, was etwas ist, auch
schon alles, was es gibt. In dieser Weise ist jedes Etwas durch ein Was bestimmt.

Dieser Sachverhalt ldsst sich auch anders ausdriicken: Das Seiende ist nicht anders
denn als Geformtes. Ein jedes Erkennen ist uns das Erkennen einer Form: eines Umris-
ses, eines in irgendeiner Weise Unterschiedenen. Die Art von Form, um die es hier geht,
pflegt man sonst auch als Begriff zu bezeichnen, sofern man darunter nicht blo das-
jenige versteht, was von einer Sache faktisch begriffen wird, sondern all das, was an ihr
iberhaupt auch nur begreifbar ist. Das Was-Sein, die Form und der Begriff kommen in
diesem Sinne iiberein: Sie machen erkennen, was durch seine Eigenschaften von ande-
rem zu unterscheiden ist. Erst dieser Unterschied erlaubt es, die Dinge als Einzeldinge
zu erfassen und bildet so die Voraussetzung fiir ein Erkennen. Diese Unterscheidung
der Qualititen der Dinge, die ihre Trennung erst ermdglicht, gilt uns jedoch bereits als
das Erkennen der Dinge selbst. Ein Erkennen aber, das auf Eigenschaften beruht, das
das Einzelne vergleicht und mit anderem, Ahnlichem zusammenstellt und als Gleiches
wertet, kann niemals zeigen, dass etwas ist. Es kann immer nur Qualititen beschreiben,
aufzihlen, einordnen: das Einzelne vergessen machen.

Was ist dieser eine Mensch aber aufler >seinem« Begriff, dem Begriff, der ihn un-
terordnet, der es ermoglicht, iiber ihn zu sprechen als ein Wesen, das wir Mensch nen-
nen? Was konnte er sein, wenn nicht Begriffe es auszudriicken vermochten? Und wie
diesen nicht durch Sprache Fassbaren meinen, wenn der Mensch doch meinen immer
nur kraft der Sprache kann? Dieser Einzelne, der das Unbeschreibliche sieht und es als
unbeschreibbar, nicht fassbar empfindet, was bleibt ihm anderes, als es, indem er es
>unbeschreibbar« nennt, nur wieder zu bezeichnen? Was kénnte er auch anderes tun?
Oder ist eine Sprache denkbar, die gegen die Grenzen des begrifflichen Sprechens an-
stitrmt, sie womdoglich niederreifdt? Eine Sprache, die nicht nur Mittel ist, um die Dinge
einzufangen und festzusetzen, ohne zu erkennen, dass sie sie sind, und anstelle dessen
nur feststellt, was sie sind. Eine solche Sprache konnte sich den Einzelnen entgegen-
sprechen, sie konnte die absolut Verschiedenen erscheinen lassen, indem sie nach thnen
fragt, indem sie sie als In-Frage-Stehende in gewisser Weise offenldsst. Ich mochte hier
den Versuch wagen, nach den Menschen zu fragen, ohne bei ihrem Was-sein stehen-
zubleiben. Ein solches Fragen wird sich erheben miissen aus dem Zwischen der Form,
aus den Zwischenriumen der Sprache selbst.

Diesen zwei Spuren — der Frage nach der Menschlichkeit der Menschen und der Fra-

ge nach der Sagbarkeit des Einzelnen — werden meine Uberlegungen folgen. Es sind
diese zwei Wege, die sich aus Hannah Arendts Frage nach dem Guten erdffnen: Das

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

Gute nimlich ist — im Gegensatz zum Bosen — das eigentlich Menschliche: »Ich bin in
der Tat [...] der Meinung, dass das Bose immer nur extrem ist, aber niemals radikal, es
hat keine Tiefe, keine Damonie. Es kann die ganze Welt verwiisten, gerade weil es wie
ein Pilz an der Oberfliche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist immer nur das Gu-
te.«> Das Bose ist immer blof dufierlich, in seiner Auerlichkeit aber extrem, es kann
den Menschen in einer Weise ummanteln, dass es ihn vollkommen und bis aufs Au-
Rerste verdeckt. Das Bose, das die Welt zur Wiiste macht, macht die Menschen - die
sich als Menschen nur in dieser Welt zeigen konnen — zu einem Menschen, ver-wiistet
so auch die Menschen selbst, gleicht sie einander bis zur Unkenntlichkeit an. Dies ge-
schieht, wie auf den folgenden Seiten zu zeigen sein wird, indem das Einzelne — die
(je einzelnen) Menschen — zum Allgemeinen — dem Menschen —, zum Selbstverstindlichen
und Vergleichbaren erklirt wird.

Sind die Menschen einmal in einen Menschen geformt, sind die Anderen als Andere
nicht mehr vorstellbar, kann es sie in gewisser Weise nicht mehr geben: »Und das habe
ich eigentlich gemeint mit der Banalitit. Da ist keine Tiefe — das ist nicht dimonisch!
Das ist einfach der Unwille, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist.«*
Sich die Lage der Anderen vorzustellen - vielmehr sie sich itberhaupt als Andere vorzu-
stellen —, ist in solcher Verwiistung kaum mehr méglich. Auch ist hier nicht von einem
Willen die Rede, der sich verweigert, sondern von der Willenlosigkeit, die nur noch ge-
schehen lasst. Das Gute also steht in einem Verhiltnis zum Willen, zur Entscheidung,
es nicht einfach gut sein zu lassen, sondern immer wieder neu zu denken und zu urtei-
len. Dies heifdt auch, dass jede Frage immer wieder neu gestellt, wieder und wieder
in die Frage zuriick-gestellt werden muss; kein Urteil ist je gesprochen, immer wie-
der entsteht es zwischen den Menschen, die sich ihm stellen. Nur in diesem Denken
des Einzelnen liegt die Moglichkeit des Guten, die menschliche Moglichkeit des Neu-
anfangs und der Freiheit. In diesem Sinne ist die Frage nach dem Guten die Frage nach
der Menschlichkeit der Menschen.

Die Erfahrungen des letzten Jahrhunderts aber lassen solche Unsicherheit als Bedro-
hung erscheinen und den Wunsch nach endgiltiger Antwort laut werden. So wichst
das Verlangen nach Selbstverstindlichkeiten, die nicht mehr in Frage gestellt werden
miissen. Als eine solche Selbstverstindlichkeit ist die Vorstellung eines natiirlichen Ge-
schichtsverlaufs zu interpretieren; so liegt darin zum einen die beruhigende Sicher-
heit der Festsetzung, zum anderen das Gebot der Fiigsamkeit gegeniiber einem vor-
geschriebenen Verlauf, der nicht zu dndern und nicht aufzuhalten ist. Weiterhin »tritt
an die Seite der angeblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte, die [...]
menschliche Logik. Diese Logik [...] iiberzeugt Menschen, die sich auf ihre Erfahrungen
nicht mehr verlassen wollen, weil sie sich mit ihnen in der Welt nicht mehr zurecht-

3 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

4 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empiorender Dummbheit. Hannah Arendt — Joachim Fest: Die
Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joa-
chim Fest. Eichmann war von empérender Dummbheit. Gesprache und Briefe. Miinchen 2013, S. 44.
(Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann war von empdrender Dummbeit.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

29


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Vom Schweigen des Guten

finden kénnen.«® Es ist dieses Mitgerissenwerden, das Hannah Arendt als ein wesent-
liches Kennzeichen der Totalitarismen des vergangenen Jahrhunderts beschreibt — ein
Immer-in-Bewegung-Bleiben, das mir auch heute noch lebendig scheint, in gewisser
Weise vielleicht vollends von den Ketten gelassen. »An die Stelle der Orientierung in
der Welt tritt der Zwang, mit dem man sich selbst zwingt, von dem reiflenden Strom
itbermenschlicher, natiirlicher oder geschichtlicher Krifte mitgerissen zu werden.«®
Die Uniiberschaubarkeit der Welt lisst den Wunsch nach Erklirungen laut werden
und was zu Arendts Zeiten das unablissige Fortschreiten von Natur und Geschichte
tibernehmen sollte, kann heute auf die in gleicher Weise machtvolle Entwicklung der
Technik tibertragen werden. Thr unablissiges Fortschreiten und das selbstverstindlich
>Gutes, das einer jeden Entwicklung zugeschrieben wird, eignet sich in gleicher Weise
zur Unterwerfung: Ihr reiflender Strom zwingt in einen Zwang zur Verbesserung, der
die Frage aussetzen lisst, da in ihm die Richtung immer schon vorausgesetzt ist. Das
Bessere, in das sich das Gute zu steigern scheint, hat aber mit dem Guten wenig —
vielmehr nichts — gemein: Das Gute nimlich ist ja das gerade nicht Vergleichbare, das
hier in den Vergleich gezwungen werden soll. Fast will es scheinen, das Gute wolle sich
im Besseren selbst davonlaufen, sich in dem Sturm ein Heim suchen, den »wir den
Fortschritt nennen«’. Solches Sich-Anheimgeben aber muss eine Selbstverstindlichkeit
bedeuten, eine Oberfliche, die die Welt als Im-Fortschritt-Begriffene ergreift und so
zum Verschwinden bringt. Diese Idee zwingt Geschichte und Menschen in eine Form,
die sie — einmal als >Geschichte< und >Mensch« benannt — erstarren lasst. Die Einzelnen
werden dargestellt, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches
Einzelwesen«®: Die absolut Verschiedenen kann es nicht mehr geben, die Einzelnen
sind blof3 eine mogliche Form, ein bestimmter und bestimmbarer Typus >des Menschens,
der auf ewig im Fortschritt begriffen ist. Arendt schreibt: »Im Fortschritt versteht der
Mensch sich als Exemplar der Gattung, nur das Menschengeschlecht schreitet fort.«’
Die Welt aber, von der Arendt spricht, entsteht und vergeht ausschliefllich zwischen
den Menschen, diesen je Einzelnen, und kann so in einem fiir notwendig erklirten Ge-
schichtsverlauf nicht sein. Somit fingt die Geschichte der Menschen an, wenn die ver-
meintlich messbare, natiirliche Geschichte ein Ende findet - sie fingt an, mit jeder
Geburt auf’s Neue, da jede Geburt ein Anfang ist; so Anfang sein, das meint aber: nicht
blof} das Vorgefundene fortfithren und in den gegebenen Strom sich einspeisen, son-
dern gerade den Abbruch und den Ausbruch wagen; so Anfang sein, das heif3t: Autho-
ren auf ein Neues, das in der natiirlichen Geschichte nicht angelegt war. Die scheinbare

5 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror. Wesen und Originalitit der totalitdren Herrschaft. In: dies.:
Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines
Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/James McFarland. Gottingen 2018, S. 19. (Im Folgenden zitiert als: Han-
nah Arendt: Ideologie und Terror.)

6 Ebenda.

7 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Ab-
handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1991, S. 697f. (Im
Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte.)

8 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

9 Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band, S. 662f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

Kontinuitit wird durchbrochen durch »die Geburt jedes neuen Menschen, der in die-
ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,
eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt«!°.

Ein Fragen nach den Menschen, das jetzt fragt und nur in der Frage ist, wird »weder
dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukiinftigenc; es wird »ganz gegenwirtig«'
sein. Solche Gegenwirtigkeit, die mit der Frage nach den Menschen immer wieder aufs
Neue anhebt, kann sich auf keine Selbstverstindlichkeit, auf keine Vergleichbarkeit und
keine Kategorie verlassen; ein wirkliches Fragen muss mehr Horen als Sprechen sein,
muss »in jene grofRe Stille hineinhorchen«'*, die jedes wirkliche Fragen eréffnet. Die
Frage nach dem Guten also mochte ein Streben nach dem Besseren und Besten nicht
bewerten, sondern vielmehr durch solches Fragen auch die Frage in den Raum stellen,
was wir verlieren — vielmehr: wen wir verlieren — wenn wir es nicht mehr wagen, die
Frage nach den Menschen zu stellen. Uber Arendts Begriff des Bosen ist viel, iiber den
des Guten hingegen kaum gesprochen worden.”® Im Folgenden wird zu zeigen sein,
inwiefern es gerade diese Frage ist, um die Arendts Schriften — ihre Versuche zu verstehen
— kreisen.

Die sprachlichen Unterscheidungen, die sich als Denkwege durch Arendts gesam-
tes Werk ziehen, trennen auf, eréffnen Liicken und auf diese Weise Zuginge zum Zwi-
schenraum des Fragens. Wenn das Politische nicht einfach in das Soziale verwandelt
werden kann — was heifSt dann Politik? Wenn das Handeln nicht einfach eine irgendwie zu
unterscheidende Art des Herstellens ist — was heif3t dann Handeln? Dem entspricht letzt-
lich auch Mary McCarthys berithmter Satz, mit dem sie in Bezug auf Arendts Scheidung
des Politischen vom Sozialen fragt: »Was eigentlich soll jemand auf der 6ffentlichen
Biithne, im 6ffentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen befasst?
Was bleibt da noch?«** Auf diese Weise werden die bestehenden Begriffe immer wieder
aufs Neue in Frage gestellt, keine Zuweisung ist je endgiiltig. Hier erst ist Raum fiir
das Gute, das in einem Sprechen zwischen Menschen sich nur dann zeigen kann, wenn
diese sich in der Frage begegnen, deren Antwort sie nicht bereits zu kennen glauben.
Das Bose zeichnet sich durch solch bereits beantwortetes Fragen aus, es bewegt sich
innerhalb von Klischees und Wiederholungen, es ist so das ewig Alte und Unverinder-
bare, das nichts mehr will, das nur noch geschehen lisst. So ist es niemals »Resultat

10 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.16.

1 Diesen Ausspruch Karl Jaspers’ stellt Arendt ihrem Totalitarismus-Buch voran: Hannah Arendt:
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen
1996°, S. 5.

12 Martin Heidegger [1937-38]: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.
Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausgewahlte >Proble-
mecder>Logike Frankfurt a.M. 19922, S. 44.

13 Die einzige Ausnahme bildet ein Buch Eva von Redeckers, das sich mit Arendts Moralphilosophie
befasst. (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten. Hannah Arendts Moralphilosophie. Berlin
2013; im Folgenden zitiert als: Eva von Redecker: Gravitation zum Guten.)

14 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 90.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

31


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Vom Schweigen des Guten

des bosen Willens, der das Bose um des Bésen willen will [...], das Unheil kommt aus
der Verflachung«®.

Es ist diese Neufassung des Bosen, die etwas itber das Heute sagen kann, die di-
rekt in die Gegenwart hineinspricht: Die Vermassung, die Aus- und Zurichtung auf das
eine Gleis des Selbstverstindlichen, die dieses Bose hervorbringt, zeigt sich jetzt als
Voraussetzung und Folge der Verflechtung jenes den gesamten Erdball umspannenden
Wirtschaftssystems mit einer zunehmend >vernetzten«< Kultur. Obwohl so viel wie nie
iiber die Notwendigkeit eines Wachstums diskutiert wird, betrachten wir heute Pro-
dukte und Menschen weiterhin — moglicherweise so sehr wie nie zuvor — als unend-
lich Vergleich- und Verbesserbare. So halten sich die Menschen nicht mehr nur durch
den Kauf besserer Produkte fiir aufwertbar, sondern auch durch den Erwerb von imma-
terieller Weiterentwicklung, die hin zu einem besseren oder hiheren Selbst fithren soll.
Die sogenannten Sozialen Medien beférdern durchaus nicht Vielheit und Individua-
litdt, vielmehr werden sie im Gegenteil zu Vergleichs-Portalen oder -Fenstern, deren
Ausblick auf das Immer-Gleiche geht. Sogar die geteilte Welt selbst ist nicht mehr ein-
zigartig, sondern scheint uns heute durch eine andere — eher noch: durch tausendfach
»geteilte« virtuelle Realititen — ersetzbar.

Diese Entwicklung zeichnet sich auch in dem ab, was wir heute unter einer Meinung
verstehen: die eingehegte Vervielfiltigung des eigenen Standpunkts, der so wenig als
moglich hinterfragt werden soll, steht er doch in dauerhaftem Konflikt mit scheinbar
unvereinbaren anderen Meinungen sowie immer weiter reichendem wissenschaftlich
Beweisbarem. Politische Urteilsfindung meint heute vielmehr Einordnung in Gruppie-
rungen, als dass es im Arendt’'schen Sinne bedeutete, im gemeinsamen Gesprich das
Neue denkbar werden zu lassen. Es wird sich im Laufe meiner Ausfithrungen zeigen,
dass es am Ende weniger entscheidend ist, was eine vereinheitlichende Gruppe an-
strebt, sondern dass die Gefahr viel eher darin liegt, dass sie @iberhaupt nur noch strebt,
und nicht mehr fragt. Denn auch darin zeigt sich die Tendenz zur Vermassung, dass un-
sere Zeit die Politik nur noch als ein Mittel betrachtet, der je eigenen Position zum Sieg
zu verhelfen, wihrend die Moglichkeit, sie im Sinne Arendts als einen Ort der Frage zu
betrachten, die den Anderen Raum schafft, ginzlich in den Hintergrund tritt.

Ich werde mich diesen Fragen sowohl itber Hannah Arendts als auch iiber Walter Ben-
jamins Gedankenwege zu nihern suchen, da sie gemeinsam das hier Entscheidende
beleuchten kénnen: Fiir beide muss die Frage nach dem Guten und dem Bésen in der
Sprache selbst liegen. Wenn das Bose in der Verallgemeinerung des absolut Einzelnen
liegt, wie konnte dann eine Sprache sprechen, die diesem Einzelnen entspricht? Es wird
sich zeigen, dass sich fiir beide dies Einzelne als auf die Vielen angewiesen erweist, wie
auch umgekehrt Vielheit nur als aus wirklich Einzelnen bestehend denkbar ist. Die mei-
nes Erachtens wichtigste Gemeinsambkeit zeigt sich aber in einem weiteren Schritt: Das
Gute ist letztlich einzig denkbar in einem Zwischen, das ich auf verschiedenen Wegen
zu umkreisen versuchen werde. Das Bose liegt — so wird sich zeigen — gerade in einer
Sprachlosigkeit, der ich alsdann drei Sprechweisen entgegenzustellen gedenke, die dem
Bosen in diesem Sinne entgegenstehen konnen, die die Méglichkeit einer zwischen-

15 Hannah Arendt [1963-64]: Denktagebuch (1950-1973), Zweiter Band, S. 623.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Einleitende Worte

menschlichen Welt erdffnen: Ich werde also in drei sprachlichen Schritten vorgehen,
indem ich mich dem Denken, dem Urteilen und dem Erzihlen als Erscheinungen des
Guten zuwende.

Das Bose beendet das Fragen nach dem Menschen, es sagt: Der Mensch ist, was er
ist. An dieser Stelle des Abbruchs der Frage nun setzt das Gute an, setzt es dem En-
de einen Anfang entgegen, indem es nach dem Wer zu fragen wagt. Das Gute ist an
sich schon Neuanfang, kann nur als solcher tiberhaupt in Erscheinung treten und ist so
immer ein Wagnis. »Und nun wiirde ich sagen, daf} dieses Wagnis nur moglich ist im
Vertrauen auf die Menschen. Das heif3t, in einem - schwer genau zu fassenden, aber
grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.«!® Jedes Sprechen,
sofern es zwischen Einzelnen geschieht, setzt einen neuen Anfang, einen Anfang, der
als in dieser Weise absolut neuer weder berechnet noch zielgerichtet sein kann. Das
Gute spricht im Vertrauen, es spricht umwegig, verliert sich nicht auf den festgesetz-
ten Pfaden der Selbstverstindlichkeiten, es spricht an, ohne auszusprechen, es fragt
vielmehr und hort; ja — in gewisser Weise konnten wir versucht sein, solches Sprechen
ein Schweigen zu nennen.

16  Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskiinf-
te zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 72. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

33


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. »Verlasslichkeit findet sich einzig in den
bedeutungslosen Tautologien des
Selbstverstandlichen.«' Das Bose

Seht! Ich zeige euch den letzten Menschen.
>Was ist Liebe? Was ist Schopfung? Was ist
Sehnsucht? Was ist Stern> — so fragt der
letzte Mensch und blinzelt. Die Erde ist dann
klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte
Mensch, der Alles klein macht.

Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange/Ist sich des rechten Weges wohl be-
wusst«®, so ist es im Faust zu lesen; Mephistopheles erscheint als »Teil von jener Kraft,/
Die stets das Bése will und stets das Gute schafft.«* Das Bose ist Versuchung und wer
ihr widerstehen will, muss sein eigenes Wollen bekimpfen und unterwerfen. Es zerrt
an uns, mochte uns versuchen, eine fremde Macht, ein dunkles Verlangen, zugleich
aber sind wir es doch ganz selbst, die uns da versuchen und versucht sind. Richard III.
fiirchtet nichts anderes mehr als sich selbst: »What do I fear? Myself? There’s none else
by; Richard loves Richard, that is, I and I. [...] I am a villain [..]. My conscience hath
a thousand several tongues, And every tongue brings in a several tale, And every tale
condems me for a villain.«* Er beschlief3t, in Anbetracht der eigenen Hisslichkeit, die
ihm ein angemessenes Leben zu verwehren scheint, sich der bosen Versuchung hinzu-
geben, mordet zunichst seine beiden Briider, spiter die Thronfolger des Konigs und
seine Frau. Auch Faust ist seines Lebens miide und beschliefit so, dem Teufel seine See-
le zu verkaufen, wenn dieser ihn aus seiner Unzufriedenheit befreien kdnne. Macbeth
totet — angetrieben vom Machthunger seiner Frau — all seine Rivalen um die Herrschaft
iiber Schottland, Claggart verleumdet Billy Budd aus Neid und Missgunst. Klytaimestra

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Miinchen 20164, S.121. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Verstehen und Politik.)

2 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust, S.18.

3 Ebenda, S. 47.

4 William Shakespeare [1597]: King Richard 1. Hg. v. A. Hammond. New York 1981, S. 318f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Vom Schweigen des Guten

mordet ihren Mann und dessen Geliebte Kassandra aus Eifersucht mit einer Doppel-
axt — »Wo ich erschlug, da stehe ich, bei vollbrachter Tat./Und also fithrte ich es auch —
ich leugne es nicht —,/Daf keine Flucht und Abwehr des Geschicks mehr blieb./[...]/Und
zweimal trifft mein Schlag ihn, zweimal schreit er auf/[...]/So liegt er da, und seine Seele
wiirgt er aus./So wie er ausbricht einen scharfen Strahl von Blut,/Mit dunklem Sprithn
purpurnen Taues trifft er mich. [...]/Ich jauchze auf. [...] Mit so viel Fluch und Ubel fiill-
te dieser Mann/Den Krug im Haus. Nun kehrt er heim und schliirft ihn selbst.«®> Auch
Medea vergiftet, von Rache und Verzweiflung getrieben, zunichst die Geliebte ihres
Mannes - »Und nimmt den Schmuck sie, legt ihn an, so geht sie kliglich/zugrund,
mit Haut und Haar, und jeder, der die Braut berithrt; mit solchem Gift will ich die Ga-
ben netzen<® — und ermordet zuletzt ihre eigenen Kinder — »Wird so mein Mann am
tiefsten doch getroffen werden!«’ Sie kann dem Verlangen nach Vergeltung nicht mehr
standhalten, zu tief ist die Demiitigung: »Ich weif$/welch grifliches Verbrechen ich ver-
itben will./Doch tiber meine Einsicht siegt das Herz, das fitr/die Menschen eine Quelle
groften Unheils ist.«®

Das Bose zeichnet sich aus durch die dunkle Versuchung, die von ihm ausgeht, die
Moglichkeit, setwas aus sich zu machens, wenn Tugendhaftigkeit solchen Weg versperrt
hilt; die Moglichkeit, Unrechtes zu vergelten. Es ist bedrohlich, weil es Entscheidung
bedeutet, und deshalb so verlockend, weil es dementsprechend auch immer maglich
und wahlbar ist. Das Bose wird angetrieben von Habgier, von Neid und Rachsucht, es
setzt ein Ziel. Sobald die Lust an diesem Ziel nun die Abscheu gegen das Verbrechen
tibersteigt, ist dem Bésen ein Grund gelegt, auf dem es gedeihen kann. In diesem Sinne
beginnt Kant seine Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: »Es ist iberall nichts in der
Welt, ja tiberhaupt auch aufier derselben zu denken moglich, was ohne Einschrinkung
fiir gut kénnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.«® Gemeint ist hier nicht
irgendein Antrieb - egal wodurch hervorgerufen oder worauf gerichtet —, sondern »der
auf die Erfiillung des Sittengesetzes gerichtete Wille«!®. Solcher Wille kann das Bése
insofern verhindern, als dieses selbst immer willentlich ist, Kant nennt einen Menschen
demnach nicht darum bése, »weil er Handlungen ausiibt, welche bose (gesetzwidrig)
sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daf$ sie auf bose Maximen in ihm schliefSen
lassen«'.

5 Aischylos [ca. 458 v. Chr.]: Orestie. In: ders.: Orestie/Agamemnon/Die Totenspende/Die Eumeniden.

Stuttgart 1959, S. 55.

Euripides [ca. 431 v. Chr.]: Medeia. In: ders.: Tragédien. Ubers. v. Dietrich Ebener. Berlin 1972, S.103.

Ebenda, S.105.

Ebenda, S.121.

Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: ders.: Werke in sechs Banden, Vier-

ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden

1956, S.19/BA 1,2 (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

10 JulianNida-Riimelin [2006]: Personliche Schuld und politischer Wahn. In: Detlef Horster (Hg.): Das Bo-
se neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006, S. 65.

1 Immanuel Kant [1793]: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft. In: ders.: Werke in sechs
Banden, Vierter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel.
Wiesbaden 1956, S. 666/BA 5,6. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der
Grenzen der blof3en Vernunft.)

O 0 N o

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Solche Motive nun sind es gerade, die Arendt — es wird auf den folgenden Seiten die
Rede davon sein — dem Bosen abspricht. Kant nennt dieses Bose radikal, und zwar des-
halb, weil es »den Grund aller Maximen« verderbe — jener, nach denen der Wille sich zu
richten hat. Radikal also deshalb, weil es den Grund des Guten zerstort: So sei es »durch
menschliche Krifte nicht zu vertilgen, weil dieses nur durch gute Maximen geschehen
konnte, welches, wenn der oberste subjektive Grund aller Maximen als verderbt voraus-
gesetzt wird, nicht stattfinden kann«'?. An Karl Jaspers schreibt Arendt 1951 in einem
Brief zu der Frage danach, ob »moderne Verbrechen« noch in dieser Weise verstehbar
seien: »Die abendlindische Tradition krankt an dem Vorurteil, dass das Bdseste, was
der Mensch tun kann, aus den Lastern der Selbstsucht stammt, wihrend wir wissen,
dafd das Boseste oder das radikal Bése mit solchen menschlich begreifbaren, siindigen
Motiven gar nichts mehr zu tun hat.«'3

Das Bose, dem wir uns heute gegeniibersehen, hat ein neues Gesicht: Es wichst nicht
in dieser Weise, ist nicht Teil des Menschen und breitet sich aus in ihm, bis es ihn ganz
ausfiillt und beherrscht, bis es als er selbst gedeihen kann. Es ist ihm ganz im Gegen-
teil duflerlich, in seiner Ausdehnung nicht auf den einen Kérper beschrinkt, sondern
flichendeckend dehnbar, wichst, ohne Grund und ohne Ziel. Es fragt nicht mehr, hat
das Fragen ganz aufgegeben, und wenn es doch fragt — »Was ist Liebe? Was ist Schép-
fung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern?« — dann >fragt« es immerzu mit einem Blinzeln.
Das Bdse macht »Alles klein« und verkennt den Menschen, es lisst ihn sich auflésen in
diesem Blinzeln, das Gleichgiiltigkeit ist.

12 Immanuel Kant [1793]: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft, S. 685 f/B 35ff./A 31, 32f.

13 Hannah Arendt [1951]: Arendt an Jaspers. In: Hannah Arendt/Karl Jaspers. Briefwechsel 1926-1969.
Hg. v. Lotte K6hler/Hans Saner. Miinchen 1985, S. 202. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:
Arendt an Jaspers.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

37


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Vom Schweigen des Guten

3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nagel lege, glaube
ich nicht.«" Das Bdse als Radikales

Es zerfiel mir alles in Teile, die Teile wieder
in Teile, und nichts mehr liefs sich mit einem
Begriff umspannen. Die einzelnen Worte
schwammen um mich; sie gerannen zu
Augen, die mich anstarrten und in die ich
wieder hineinstarren muf3.

Hugo von Hofmannsthal: Der Brief des Lord
Chandos

Durch Hannah Arendts Denken des Bdsen zieht sich ein scharfer Bruch: Zunichst ver-
standen als Radikales, wird es im weiteren Nachdenken als dasjenige bestimmt, dem
Radikalitit gerade abgeht. Arendt sieht sich, als sie 1951 in ihrer Schrift Elemente und
Urspriinge totaler Herrschaft zuallererst vom radikalen Bésen spricht, durch den Natio-
nalsozialismus mit einem Bosen konfrontiert, fir das es noch keinen Namen gibt, das
sich von allem vorherigen unterscheidet. Das Bose, das sich hier zeigt, ist nicht mehr
konkretisierbar, ihm fehlt jedes Motiv und so kann es weder demjenigen zugeordnet
werden, der die Tat beging, noch kann das Opfer als einzelnes ausgemacht werden.
Arendt spricht davon, dass es »im Wesen des totalen Herrschaftsapparates und viel-
leicht in der Natur jeder Biirokratie liegt, aus Menschen Funktionire und blof3e Rider
im Verwaltungsbetrieb zu machen und sie damit zu entmenschlichen«. Der Volker-
mord stelle — auch hierin zeige sich das neue und unbekannte Bose — »einen Angriff
auf die menschliche Mannigfaltigkeit [dar], also auf ein Wesensmerkmal des Mensch-
seins, ohne das wir uns Dinge wie Menschheit oder Menschengeschlecht nicht einmal
vorstellen kénnen«*®, und stelle insofern das Menschsein selbst in Frage; trotzdem sei
sogar dieser Begriff »zwar in gewissem Sinne zutreffend, aber nicht ausreichend, schon
weil Volkermorde nicht beispiellos sind«. Angemessener schiene ihr der »aus dem eng-
lischen Imperialismus stammende Ausdruck >Verwaltungsmassenmord«®.

Was hat Arendt nun also bewogen, dieses neue Phinomen >radikal zu nennen? Die
Taten, die der Totalitarismus hervorgebracht hat, scheinen die Existenz eines radikal
neuen Bosen, das von Grund auf neu und Menschen und Welt als Ganze zu bedrohen
imstande ist, bewiesen zu haben, und so war dies der erste Versuch, dieses neue Phi-
nomen zu verstehen: Das Bose zu denken als Haltloses, das bis in die letzten Tiefen
dringt: »Bis jetzt scheint der totalitire Glaube, daf alles maglich ist, nur bewiesen zu
haben, dafS alles zerstorbar ist, auch das Wesen des Menschen. Aber in ihrem Bestre-
ben, unter Beweis zu stellen, daf alles moglich ist, hat die totale Herrschaft, ohne es
eigentlich zu wollen, entdeckt, daR es ein radikal Boses wirklich gibt und daf} es in

14 Vgl. DieBibel. Hg. v. der Deutschen Bibelgesellschaft. Ubers. v. Martin Luther. Stuttgart 1985, S. 138.
(Joh 20,25; im Folgenden zitiert als: Die Bibel.)

15  Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen. Miinchen/Berlin
2017'4, S. 391. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem.)

16  Ebenda, S.57f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

dem besteht, was Menschen weder bestrafen noch vergeben koénnen. Als das Unmég-
liche moéglich wurde, stellte sich heraus, daf} es identisch ist mit dem unbestrafbaren,
unverzeihlichen radikal Bésen, das man weder verstehen noch erkliren kann durch die
bésen Motive von Eigennutz, Habgier, Neid, Machtgier, Ressentiment, Feigheit oder
was es sonst noch geben mag und demgegeniiber daher alle menschlichen Reaktionen
machtlos sind; dies konnte kein Zorn richen, keine Liebe ertragen, keine Freundschaft
verzeihen, kein Gesetz bestrafen.«”

Dieses Bose kann nicht Teil der menschlichen Geschichte werden, von ihm kann
nicht erzihlt werden, weder kann es bereut noch kann es gesithnt werden; es unter-
bricht auf diese Weise die Geschichte, innerhalb derer der Mensch als Mensch erschei-
nen kann. »Stellt man sich angesichts dieser neuesten Ereignisse auf den Boden spe-
zifisch abendlindischer Geschichte, so kann man sagen: Dies hitte nicht geschehen
diirfen, und zwar in dem Sinn, in dem Kant meinte, dafd wihrend eines Krieges nichts
geschehen diirfe, was einen spiteren Frieden schlechthin unméglich machen wiirde.«*®
In der Vorlesung Some Questions of Moral Philosophy wird Arendt einige Jahre spiter sa-
gen, der Krieg habe »alle moralischen Kategorien« hinter sich gelassen, »alle juristi-
schen Normen« gesprengt: »Ich habe gewohnlich gesagt, daf} dies etwas ist, das nie-
mals hitte geschehen diirfen; denn die Menschen werden unfihig sein, es zu bestra-
fen oder zu vergeben.«'® >Das hitte niemals geschehen diirfen< meint nicht, so ist im
Totalitarismus-Buch zu lesen, »dafd wir dies nicht wiedergutmachen kénnen (denn gut-
machen kann man ohnehin niemals, wo Menschen wirklich handeln), sondern daf wir
dies nicht verantworten konnen. Politisch itbernimmt jede Regierung eines Landes die
Verantwortung fir das, was die vorhergehende getan hat, auch wenn sie trachtet, es
riickgingig zu machen. Ohne eine solche Ubernahme gibe es keine geschichtliche Kon-
tinuitit. Menschlich miissen wir weitgehend Verantwortung auch fiir das itbernehmen,
was Menschen ohne unser Wissen und Zutun irgendwo in der Welt verbrochen haben
[..].«*° Das Bose ist hier also in diesem Sinne radikal: Es unterbricht die Menschenge-
schichte, zerstort die Menschen an sich: »[W1ir konnen [...] feststellen, dafd dieses radikal
Bose im Zusammenhang eines Systems aufgetreten ist, in dem alle Menschen gleicher-
maflen iiberfliissig werden.«*!

17 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, to-
tale Herrschaft. Miinchen 1996°, S. 942. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft.)

18  Ebenda, S. 945f.

19 Hannah Arendt [1965): Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. Hg. v.Jerome Kohn. Ubers. v.
Ursula Ludz. Miinchen/Berlin 2016", S.17. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Uber das Bose.)
Christian Volk unterstreicht diesen Ausspruch: »Wenn das Verstehen die Voraussetzung ist, sich
mit der Welt zu verséhnen, d.h. sich in dieser Welt heimisch zu fiihlen, konnte die Ungeheuer-
lichkeit des in Auschwitz geschehenen Bosen diesen Weg fiir alle Zeit versperren.« (Christian Volk
[2005]: Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts >Banalitdt des Bosen<. Berlin
2005, S. 59; im Folgenden zitiert als: Christian Volk: Urteilen in dunklen Zeiten.)

20 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 945f.

21 Ebenda, S.942.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

39


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Vom Schweigen des Guten

Auf welche Weise geht diese Abschaffung der Menschen im Totalitarismus vor sich?
Dasjenige, das die Menschen als Menschen erscheinen lisst, das sie in ihrer Einzigar-
tigkeit zeigt, ist ihre Natalitit, ihre Fahigkeit, Neues zu beginnen. Diese menschliche
Spontaneitit nun ist es auch, die es unter totaler Herrschaft nicht geben darf, da sie
jedes Selbstverstindliche allein dadurch in Frage stellt, dass sie als Immer-Neue nie-
mals und nirgendwo eingereiht werden kann. Verunméglicht wurde sie innerhalb die-
ses Systems in zweierlei Weise: Durch die Erklirung eines notwendigen Verlaufs der
Geschichte, die jedes spontane Eingreifen iiberfliissig machte sowie die Unterbindung
der Moglichkeit spontaner Handlungen durch die Abschaffung der Menschen selbst,
deren Existenz in dieser Weise alsgleich zum Notwendigen und Allgemeinen erklart
worden ist. Hier ist der Mensch wie die Geschichte selbst blof3 natiirlicher Verlauf und
nur noch Teil, niemals mehr einzeln und ein Selbst; eingereiht in den ewigen Lauf der
Dinge ist er zufillig in diese Welt geworfen, in der er fortan zu iiber-leben versucht,
und es Leben nicht mehr geben kann.

3.1.1  »Die Welt wird enger mit jedem Tag.«* Das radikal Bose als Zerstérung
der Einzelheit der Geschichte

Um die Menschen als Einzelne unméglich zu machen, soll der Verlauf der Geschich-
te als notwendig und unabinderlich erscheinen. Arendt hebt in Elemente und Urspriinge
totaler Herrschaft hervor, dass jedes Denken einer Selbstverstindlichkeit, das also im ge-
nannten Sinne vor eine Notwendigkeit stellt, dies tut; so handele es sich bei den »von
Marx und Darwin vorgezeichneten Ideologien [..] keineswegs um einen Gegensatz [...],
sondern darum, daf sich ein unwiderstehlicher Bewegungsprozef sowohl der Natur
wie der Geschichte bemichtigt hat.«** Die Ideologie muss vereinheitlichen, was nie-
mals eines ist, stellt die eine Idee an die Stelle der Vielheit der Einzelnen. Marx gebe
mit seinem »Entwicklungsbegriff«, so Arendt in Von Hegel zu Marx »dem ideologischen
Prozess-Denkenc« ein Vorbild, »aus dem sich schliesslich das totalitire Zwangsfolgern
aus einer Pramisse ergibt. Erst in diesem reisst der Faden der Tradition wirklich und
dieser Riss ist ein Ereignis, das niemals aus Gedankenvorgingen oder ideengeschicht-
lich nachweisbaren Einfliissen >erklirt« werden kann. Betrachten wir diesen Riss unter
dem Gesichtspunkt des Weges von Hegel zu Marx, so konnen wir sagen, dass er in dem
Augenblick eintritt, wenn nicht die >Idee, aber die aus der Idee entfesselte Logik >die
Massen ergreift«.«**

Gewiss hat Marx seine Theorie zum Fortschritt nicht aufgestellt, um eine Selbstver-
stindlichkeit zu schaffen: In seiner Umdeutung des Hegel'schen Prozessdenkens ging
es ihm vielmehr darum, das scheinbar selbstverstindliche Ausbeutungsverhiltnis, in
dem sich Proletariat und Kapital gegeniiberstanden, zu erhellen und zu iberwinden.

22 Vgl. Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten.
Hg. v. Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994, S. 299. (Im Folgenden
zitiert als: Franz Kafka: Ein Bericht fiir die Akademie.)

23 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 953.

24 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band: The
Modern Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/James McFarland.
Gottingen 2018, S. 97. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Von Hegel zu Marx.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Sein Historischer Materialismus sollte den Menschen wieder zu sich selbst zuriickbrin-
gen, indem er ihn von einem Glauben befreien sollte, der ihn handlungsunfihig machte.
Dementsprechend sprach er von der Religion als dem »Opium des Volks«**, da sie den
Menschen iiber sein Elend hinwegtréste, indem sie das bessere nach dem Tod verspre-
che. In dieser Weise werde er davon abgehalten aufzubegehren und ruhiggestellt. Sein
Materialismus ist also als Ablehnung des Gottlichen zu verstehen: Der Mensch »ist, was
er iRt«?®, wie Feuerbach drastisch formuliert, wirklich ist allein das Weltliche und Ma-
terielle und auf dieses muss das Handeln sich richten.?” Hegel hingegen habe die Welt
von oben betrachtet, da er die Idee — das Geistige — als dasjenige begriff, von dem alles
andere sich ableiten lieRe. Marx aber hielt die materielle Wirklichkeit fir das in diesem
Sinne erste und alles Geistige fir sekundir.

Arendt schreibt in Von Hegel zu Marx, Marx habe »seinen Weg zu Hegel [...] als ei-
ne Umstiilpung [..] formuliert«. Auffallend scheint ihr an dieser Selbstdeutung, dass
solche Umstillpung ja immer »nur innerhalb eines Vorgegebenen, das als solches erst
einmal akzeptiert werden muss, vonstatten gehen kann«. So iibernehme Marx Hegels
Dialektik, lasse den Geschichtsprozess aber »nun von der Materie statt vom Geist her«?3
beginnen. Marx habe — so wie auch Nietzsche in seiner »Umkehrung der Werte« bei
Platon — den Rahmen der Tradition itbernommen, gleichzeitig aber dessen Autoritit
geleugnet.?? Methoden aber, so sagt sie weiter, sind niemals beliebig und bestimmen
»nicht nur das Wie des Zugangs, sondern auch das Was des Gefundenen« und so war

25  Karl Marx [1844]: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: MEW (1). Hg.v. Institut fir
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1964, S. 378.

26  Ludwig Feuerbach [1864-66]: Das Geheimnis des Opfers oder Der Mensch ist, was er if3t. In: ders.: Gesam-
melte Werke, Kleinere Schriften IV, Elfter Band. Hg. v. Werner Schuffenhauer. Berlin 1972, S. 27.

27  Sicherlich konzentriert sich diese Deutung Arendts auf den einen Cedanken, dass in der
Marx’schen Umdeutung von Hegels Prozessdenken eine grofie Gefahr fir das Einzelne liegt; im
Denktagebuch heifdt es: »Es gibt nur einen wesentlichen Unterschied zwischen Hegel und Marx,
der allerdings katastrophal entscheidende Bedeutung hat, und das ist, dass Hegel seine weltge-
schichtliche Betrachtung nur auf die Vergangenheit projizierte und in der Gegenwart als ihrer Voll-
endung ausklingen lie3, wahrend Marx umgekehrt sie >prophetisch« auf die Zukunft projizierte
und die Gegenwart nur als Sprungbrett verstand. So empdrend Hegels Zufriedenheit mit den ge-
genwadrtig bestehenden Zustinden erscheinen mochte, so richtig war sein politischer Instinkt, sei-
ne Methode in dem zu halten, was rein kontemplativ erfassbar ist, und sie nicht zu benutzen, um
dem politischen Willen Zwecke zu setzen oder die Zukunft fiir ihn scheinbar zu bessern.« (Hannah
Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 72.)
Eine grindlichere Auseinandersetzung mit Arendts Marx-Kritik unter Beriicksichtigung des ge-
samten Marx’schen Werkes — das sich an zahlreichen Stellen weder als Prozessdenken versteht
noch den Menschen ganz auf das Materielle beschrankt (vgl. dazu u.a.: Karl Marx: Die Judenfrage
[1843]. In: ders./Friedrich Engels: MEW (1). Hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der
SED. Berlin 1968, S. 356, 360) — ware hier sicherlich interessant, wiirde aber im Rahmen meiner
Fragestellung zu weit fiihren. Von dem hier betrachteten Gedankenbruchstiick —einer notwendig
fortschreitenden Geschichte — ldsst sich im Weiteren sinnvoll ausgehen.

28  Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 94.
Bei Marx heifdt es in einem Brief: »immer fester kettete ich mich selbst an die jetzige Weltphiloso-
phie, derich zu entrinnen gedachte.« (Karl Marx [1837]: Brief an den Vater in Trier. In: ders./Friedrich
Engels: MEW (40). Hg. v. Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1968, S.10.)

29  Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 95.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

41


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Vom Schweigen des Guten

die schwere Rache méglich, die auf Marx’ »Ubernahme« folgte: »Die Dialektik zur Me-
thode machen, hiess, sie von den Inhalten zu befreien, die sie in Schranken gehalten
und an substantielle Wirklichkeit gebunden hatte. Dadurch wurde das Prozessdenken
ermoglicht, das so charakteristisch fir die Ideologien des 19. Jahrhunderts ist und das
schliesslich in der vernichtenden Logik totalitirer Herrschaftsapparate mit ihrer von
keiner Realitit mehr zu hemmenden Gewalt geendet hat.<*° Die Logik, die jedem not-
wendigen Verlauf innewohnt, macht die Frage iberfliissig, da das Unabinderliche zu
befragen als sinnlos gelten muss. Solche Logik kann niemals eine Einzelne als Einzelne
ergreifen, denn diese ist, im Moment da das Notwendige an den Platz der Menschen-
Geschichte tritt, als Mensch nicht mehr in der Welt: Sie ist Masse geworden.

Ist der Mensch erst einmal ausgetreten aus sich selbst und Allgemeinheit geworden, ist
totalitire Herrschaft moglich. Als »Wesen« solcher Herrschaft bestimmt Arendt den
Terror, der jede menschliche Handlung verhindert, die »sich bewegende Geschichte
oder Natur« aber befreit. »Sofern — nach dieser Ideologie — Natur und Geschichte Krifte
sind, denen bis zu einem bestimmten Grad Menschen immer unterworfen sind, kénnen
sie, wenn ihnen ein politischer Kérper konstituiert werden soll, nur als Zwang verstan-
den und realisiert werden.«*! Die Krifte von Natur und Geschichte, denen die Men-
schen von jeher unterworfen sind, werden hier in die Politik getragen, wodurch »nicht
nur die menschliche Freiheit aus dem politischen Bereich ausgeschaltet, sondern direkt
das von Natur oder Geschichte Gezwungenwerden zur Grundlage des gesamten Lebens
gemacht [worden ist].«** Arendt vergleicht den Zwang, der in Marx’ Fortschrittsglauben
liegt, in ihrem Denktagebuch mit dem Schwimmen in einem Strom, das den Anschein
gibt, einem blof3en Sich-treiben-Lassen iiberlegen zu sein, die Bewegung aber letztlich
doch nur beschleunigt: »Marx: Da er [sc. der Mensch], Hegel folgend, im Strom schwim-
men kann und das Schwimmen offenbar eine Aktivitit gegeniiber dem blossen Strémen
und Verstromen des Flusses des Weltgeschehens ist, kommt er auf den naheliegenden
Gedanken, dass der Schwimmer dem Strémen iiberlegen sein muss und er, versteht
er nur die Gesetze des Stromens, das Fliessen in bestimmte Bahnen lenken kann; dies
natiirlich nur innerhalb der Stromgesetze, die ja zugleich auch die Schwimmgesetze
sind. Die Vergeblichkeit des Marxschen Versuches: Der Schwimmer beschleunigt nur
seinen eigenen Untergang. Die Frage ist gerade, wie man das Schwimmen im Strom
iiberhaupt vermeiden kann.«*

Was sich hier in der Analyse totalitirer Herrschaft zeigt, ist aber keinesfalls als
auf diesen Gegenstand beschrinkt zu verstehen. Der ungehaltene Fortschritt sowohl
der uns umgebenden Welt als auch der Menschen selbst ist unserer Zeit nicht unbe-
kannt, eher wohl: erreicht heute seine — vielleicht — vollste Ausprigung. Oliver Mar-
chart schreibt: »Wenn nun irgendetwas die heutige Situation charakterisiert, dann daf
sie sich prisentiert unter dem Zeichen der Unmdglichkeit jedes Neuanfangs. Seit Margaret

30 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96.
31 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.15.
32 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 955.

[
[
[
33 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 44f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Thatchers Stehsatz >There is no alternative« zum internationalen Slogan der Neolibera-
lisierung wurde, herrscht eine Ideologie politischer Alternativlosigkeit, die historisch
wohl ihresgleichen sucht. Die Alternativentwiirfe der Aufklirung des achtzehnten, der
Emanzipationsbewegungen des neunzehnten und progressiven Ideologien des zwan-
zigsten Jahrhunderts sind untergegangen, und nicht einmal die prisikulare triigerische
Hoffnung auf ein besseres Jenseits ist geblieben. Stattdessen sind wir mit einer Pha-
lanx aus scheinbar konservativen, sozialdemokratischen, liberalen und griinen Parteien
konfrontiert, die sich alle auf eine einzige hegemoniale Ideologie geeinigt haben, die
da lautet: Es gibt kein Leben jenseits neo-liberaler Marktwirtschaft.<** Dieses System
aber ist eines, das niemals stillsteht: Vielmehr ist es immer gerichtet auf das Bessere
und macht durch dieses alternativlose Weiter jedes Anhalten und Neudenken unmog-
lich. Hierin zeigt sich meines Erachtens der heutige, leise, weil selbstverstandliche, aber
deshalb nicht weniger »reifende Strom itbermenschlicher, natiirlicher oder geschichtli-
cher Krafte<®>, der eine Rettung vor der Uniiberschaubarkeit der Welt zu bieten scheint.
Einen selbstverstindlichen Glauben an das >Gute« des Fortschritts muss Arendt also in
diesem Sinne fiir gefihrlich halten, weil er von der Frage nach dem Einzelnen weg-
treibt. Gut ist nicht einfach ein Weiter und Besser, sondern ist die In-Frage-Stellung
des Guten selbst.

1940 schreibt Walter Benjamin in seiner IX. Geschichtsthese — die er mit anderen Schrif-
ten auf seiner Flucht Hannah Arendt iibergab - einige Zeilen iiber den Sturm des Fort-
schritts, der jeden Widerstand unméglich zu machen scheint. Er spricht dort von ei-
nem Engel der Geschichte, der sich »von etwas entfernt, worauf er starrt«3®, Augen
und Mund dieses Engels sind weit aufgerissen, wihrend sich ihm die Vergangenheit
zeigt als »einzige Katastrophe, die unablissig Triitmmer auf Triitmmer hiuft«. Dieser
Geschichtsengel mochte dasjenige, das ihn da antreibt und niemals innehalten lisst,
aufhalten, aber es weht ein Sturm, der ihn »unaufhaltsam in die Zukunft treibt, der er
den Riicken kehrt« — und so bleibt ihm nichts weiter als sein Starren. »Das« — und so
enden Benjamins Zeilen — »was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.«*” Fort-
schritt wird von Benjamin hier in seiner Gewalt und Unaufhaltsamkeit dargestellt, gilt
uns aber heute ganz im Gegenteil zumeist als etwas Positives. Diese Haltung gegeniiber
dem Fortschritt ist vor allem in der Arbeitswelt, sowohl im Hinblick auf die Produktivi-
tit der Arbeit selbst als auch auf die Selbstoptimierung der Arbeitenden — wihrend und
auferhalb der Arbeitszeit — zu beobachten. Sie zeigt sich auch in den Wissenschaften,
in denen alles als Schon-Uberholtes und Zu-Uberholendes erscheint. In Vom Leben des
Geistes bezeichnet Arendt »die Idee des unbegrenzten Fortschritts des 17. Jahrhunderts«
als den »ersten vollig neuen Gedanken, den das neue Zeitalter brachte« und der »ein
paar Jahrhunderte spiter zum beliebtesten Dogma aller Menschen wurde, die in einer

34  Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung. Wien
2005, S. 25. (Im Folgenden zitiert als: Oliver Marchart: Neu beginnen.)

35 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.19.

36  Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte, S. 697f.

37 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

43


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Vom Schweigen des Guten

wissenschaftlich orientierten Welt leben«3®. Auf eine im Gedanken des Fortschritts lie-
gende Gefahr wird zunehmend hingewiesen3 - allerdings iiberwiegend mit dem Ziel,
die fortschrittliche Idee wieder stark zu machen.

Einen Versuch in diese Richtung unternimmt Amy Allen: In Das Ende des Fortschritts
formuliert sie eine Kritik an den »Ideen historischen Fortschritts und historischer Ent-

4% innerhalb der Kritischen

wicklung, sozialer Evolution und soziokulturellen Lernens«
Theorie. Allen mochte keine Kritik am Fortschritt iiben, vielmehr dessen Ideale »von
innen her radikal transformieren«*'. Thr Buch wendet sich konkret gegen »eine deve-
lopmentalistische, progressive Lesart der Geschichte — unter der Europa oder >der Wes-
ten« als aufgeklirter oder entwickelter erscheint als Asien, Afrika, Lateinamerika, der
Mittlere Osten und so weiter — und die sogenannte zivilisatorische Mission des Wes-
tens, die der Rechtfertigung von Kolonialismus und Imperialismus gedient hat«*?. Sie
formuliert die These, dass »die Herangehensweise der Kritischen Theorie an die Norma-
tivititsbegriindung radikal transformiert werden muss, wenn sie selbst dekolonisieren

und damit wahrhaft kritisch sein soll«**. Nach Allen benétigt die Kritische Theorie eine

38  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 36.

39 InderPhilosophiegeschichte hat die Kritik daran, das Philosophieren selbst als In-der-Geschichte-
Stehendes zu begreifen, also als ein Nachdenken, das sich innerhalb eines Fortschreitens einzu-
ordnen oder abzugrenzen hat, im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts begonnen. (Vgl. Martin Saar
[2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit. In: Christoph Demmerling et al. (Hg.): Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie. (67/1/2019), S.7; im Folgenden zitiert als: Martin Saar: Philosophie in
ihrer (und gegen ihre) Zeit.) Eine Moglichkeit des Bezuges, den das Denken zu seiner Zeit haben
kann, bezieht sich »von heute aus [..] auf das frithere« und begreift letzteres als eines, durch das
es selbst »erst moglich gemacht wurde« (Ebenda, S. 3); als wichtigster Vertreter dieses Denkens
muss wohl Hegel gelten. Eine »skeptischere Beschreibung oder Lesart« versteht diesen Bezug auf
die Vergangenheit»als Abhdngigkeit und Tiefenpragung [..], die ein Heraustreten aus dem Bann-
kreis des Vergangenen« (Ebenda, S. 5) verhindert. Die wichtigsten Vertreter dieses Denkens sind
Adorno, Marcuse und Horkheimer. In dieser kritischen Theorie »wendet [die Philosophie] sich ge-
gen das Denken der Zeit, wo es nichts anderes ist als Ausdruck der Herrschaft« und Wiederho-
lung, nimmt sich dadurch aber nicht aus jedem Bezugsrahmen, sondern achtet nur genau darauf,
wann es blof die herrschenden Ideen nachredet. Ein solches Denken, das das Schon-Cedachte
ernst nimmt und immer wieder neu weiterdenkt und hinterfragt, sich aber niemals auf Selbst-
verstandlichkeiten einldsst und sich so in einen blinden Fortschritt einreiht, scheint mir Arendts
mindestens verwandt zu sein. Der Unterschied liegt wohl darin, dass die Kritische Theorie »das
Problem der Cegenwart von der Zukunft her« (Ebenda, S.13) denkt, wobei Arendt versucht, die
Gegenwart in der Gegenwart zu denken, die sich gerade dadurch jeder Selbstverstandlichkeit ver-
weigert, dass sie das Einzelne vom Einzelnen aus bedenkt. Der Verlust der Gegenwart scheint der
Preis beider Bewegungen—jener aufdie Zukunft und jener auf die Vergangenheit gerichteten —zu
sein: Saar spricht in diesem Sinne von einem »Verlust der Anbindung an die Gegenwart selbst, die
nun nur noch Ort der Riickwirtsgerichtetheit oder nur noch Schauplatz erst zu fihrender Kimpfe
ist« (Ebenda, S.14.). Auf welchen Wegen ein Denken der Gegenwart in der Gegenwart moglich sein
kann, wird im Folgenden zu zeigen sein.

40  Amy Allen [2016]: Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen der kriti-
schen Theorie. Ubers. v. Frank Lachmann. Frankfurt a.M. 2019, S.33. (Im Folgenden zitiert als: Amy
Allen: Das Ende des Fortschritts.)

41 Ebenda, S. 265.

42 Ebenda,S.34.

43 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Konzeption von Fortschritt, da sie sowohl auf die Zukunft gerichtet sein miisse, um
eine Hoffnung bereit zu halten und Orientierung zu geben und zugleich auf die Ver-
gangenheit, um zu zeigen, dass die normativen Ideale das Ergebnis von Entwicklungs-
oder Lernprozessen seien.** Das Problem der Art ihrer Gerichtetheit auf die Vergan-
genheit liege darin, dass sie »den europiischen Entwicklungspfad als normativ und
nichteuropdische Kulturen und Bevolkerungen als weniger entwickelt oder nicht- bezie-
hungsweise vormodern betrachten,« so dienten »Fortschritts- und Entwicklungstheo-
rien der Geschichte als ideologische Rationalisierung und Rechtfertigung eines anhal-
tenden Rassismus, Neorassismus, Kolonialismus und Neoimperialismus«*®. Die Kritik
am Fortschritt ist hier nicht darin begriindet, dass dieser immer auslisst — nimlich die
Einzelnen als Einzelne — sondern darin, dass er bestimmte Gruppen nicht miteinbezieht
und diese durch sein Einordnen in eine Entwicklung stark abwertet. Auf der anderen
Seite sind die Gedanken aber auch verwandt: Durch ihr fortschrittliches Geschichts-
verstindnis versuchten »[b]ritische und europiische Denker des 18. Jahrhunderts, sich
die ihnen aus Kolonien in der Neuen Welt iibermittelten Informationen verstindlich zu
machen. [...] Daraufhin haben sie eine Reihe von Stadien postuliert, die die Menschheit
durchlaufen musste, um von dort aus zu der zivilisierten kommerziellen Gesellschaft
des Europas des 18. Jahrhunderts zu gelangen.«*¢ Darin also sind sie verwandt, dass
sich Allens Kritik an dieser Stelle auch gegen eine Verallgemeinerung richtet, die das
Einzelne in einen einzigen Ablauf zu integrieren versucht und dadurch dieses Einzelne
zwangslaufig itbergehen muss.

Allen kritisiert hier ein Verstindnis, das Fortschritt als Rechtfertigung benutzt, und
mochte so einen neuen Begriff denken, der alle Menschen miteinbezieht. Auch Arendt
geht es nicht um eine grundsitzliche Infragestellung des Fortschritts, wenn sie auch
in eine andere Richtung denkt: Bedrohlich scheint ihr an der fortschreitenden Technik
nicht der Fortschritt selbst, sondern die Weise, wie er unseren Blick auf die Menschen
und die Welt — grundsitzlich, unabhingig von den je Betroffenen — verindert. Wenn
die Menschen sich selbst nur noch als Verbesserer und Verbesserbare denken, verlieren
sie dasjenige, das sie gerade als Menschen ausmacht — sich selbst als absolut Verschie-
dene und die Méglichkeit des Neuanfangs, die darin liegt — und kénnen sich nur noch
der selbstverstindlichen Entwicklung einspeisen. Im Denktagebuch heifit es: »Die Welt
verindern zu wollen, d.h. das Verindern aus der Sphire des Handelns in die des Tuns zu
iibertragen, wire komisch — weil man ja gerade das per definitionem Verinderliche in-
dern will —, wenn es nicht méglich wire. Indem man dem Handeln Zwecke vorschreibt
(d.h. es hindert, seinen Sinn zu entfalten), macht man es zum Tun und entfernt gerade
das Element des Veridnderlichen. In anderen Worten: Das >Verandern der Welt« liuft
immer darauf hinaus, Menschen am Handeln und am Verindern definitiv zu hindern.
Wir erreichen dann eine Welt, der man hochstens noch Gegenstinde hinzufiigen kann,
bis der allgemeine Uberdruss am Gegenstindlichen dazu fiihrt, alle Gegenstinde zu
vernichten — die scheinbar (als Gegenstinde) dem freien, handelnden Verindern im

44 Amy Allen [2016]: Das Ende des Fortschritts, S. 43f.
45 Ebenda, S.49.
46  Ebenda, S.53.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

45


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Vom Schweigen des Guten

Wege stehen.«*’ Jedes Verindern-Wollen muss mit der Frage abgeschlossen haben, um
sich auf ein Ziel richten zu konnen, das immer in der Zukunft liegen muss. Es wendet
sich willentlich von der gemeinsamen Frage ab, in der aber Verinderbarkeit einzig mog-
lich ist. Ein Denken, das immer nur Bessermachen will, muss die Menschen also von
sich selbst und so auch von der menschlichen Welt abriicken. In der Vita activa spricht
Arendt von solcher Weltflucht, davon, dass »die von Menschen errichtete Welt von der
Erde weg in den Himmel sich streckt, von dem Himmel weg in das Weltall greift, in die

Nachbarschaft von Sonne, Mond und Sternen«*S.

Bruno Latour spricht in seinem Terrestrischen Manifest von eben diesem Phinomen; dort
heifdt es: »Den modernen Wissenschaften in ihren Anfingen ist die in der Tat revolutio-
nire Idee zu verdanken, die Erde als Planeten unter anderen aufzufassen, eingetaucht
in ein unendlich gewordenes Universum von im Kern dhnlichen Kérpern.« Eine Idee,
die bedauerlicherweise »leicht pervertierbar« sei: »Aus der Tatsache, dass man den Pla-
neten von der Erde aus als einen fallenden Korper im unendlichen Universum verstehen
kann, schlussfolgern einige Képfe, man miisse, wolle man begreifen, was auf diesem
Planeten geschieht, notwendig den Blickpunkt des unendlichen Universums einnehmen.
[...] Von diesem Grofien Draufien aus wird die urspriingliche altehrwiirdige Erde von
nun an erkannt, gewogen und beurteilt.«** Angesichts dieser Entwicklungen nun, heifit
es bei Arendt weiter, wiirden die Menschen meinen, das Denken sei — und kinne nur
— hinter Wissenschaft und Technik zuriickbleiben, obwohl es ihnen doch »immer um
Jahrzehnte vorausgeeilt<*° sei: »Denn die Wissenschaft hat nur verwirklicht, was Men-
schen getrdumt haben.« Diese Errungenschaften der Forschung scheinen dem Men-
schen dazu zu dienen, »dem Gefingnis der Erde zu entrinnen<®® und die »Versuche,
Leben in der Retorte zu erzeugen oder durch kiinstliche Befruchtung Ubermenschen
zu ziichten« zielten darauf, dass »menschliche Gestalt und Funktionen radikal >verbes-

52 wiirden. Die Frage, ob dieser Weg beschritten werden solle, sei aber von den

sert«
Wissenschaften selbst »unbeantwortbar« deshalb, weil »es im Wesen der Wissenschaf-
ten lieg[e], jeden einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen«®3. Die
Menschen aber kénnen sich gerade in dieser Frage als Menschen in die Welt bringen,
wir kénnen fragen, »ob wir unsere [...] wissenschaftliche Erkenntnis und unsere unge-
heuren technischen Fihigkeiten in dieser Richtung [sc. der Wunsch, die menschliche
Gabe der Freiheit umzutauschen gegen Selbst-Geschaffenes und also Kontrollier- und
Verbesserbares] zu bestitigen wiinschen«. Arendt spricht hier von einer »Rebellion des

Menschen gegen sein eigenes Dasein«<®*. Diese Gedanken werfen ihr Licht unbeirrbar

47  Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 285.

48  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 7.

49  Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest. Ubers. v. Bernd Schwibs. Berlin 20182, S. 81. (Im Fol-
genden zitiert als: Bruno Latour: Das terrestrische Manifest.)

50 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 8.

51 Ebenda, S. 8.

52 Ebenda, S.9.

53  Ebenda, S.10.

54  Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

auf unser Heute; denken wir nur an die Ideen des Posthumanismus oder >intelligente«
Maschinen.

Auch Benjamins Engel der Geschichte kann fiir unseren Stand heute einstehen,
sind wir doch in diesem Sinne stindig Getriebene in die Zukunft und die Entwick-
lung. Das unaufthérliche Suchen nach weiterer Optimierung fithrt unweigerlich dazu,
dass das Jetzt-Sein an Bedeutung verliert, welches ernst zu nehmen hiefRe, das Ge-
gebene — jetzt — zu hinterfragen, sich jetzt in einen Bezug zu setzen. Es fithrt dazu,
dass nicht mehr einzelne Menschen ihre Gegenwart befragen und sie so itberhaupt erst
zu einer Menschen-Zeit machen, sondern sich vielmehr immer schon in einem Spiter
befinden, als ewig verbesserbare Menschenkérper. Zugleich befinden wir uns noch in
der Vergangenheit — so wie auch der Blick des Angelus Novus dorthin starrt, allein auf
das Vergangene, das da Tritmmer auf Triitmmer hiuft — und werden in diesem Starren
handlungsunfihig; trauen uns kein Urteil mehr zu und machen es so gleichermafRen
unverdnderbar und unhinterfragbar. In gewisser Weise ist Benjamins Engel — und sind
auch wir — aus der Zeit gefallen, verweht zwischen zwei: dem schon Vergangenen und
dem noch Kommenden. Die Notwendigkeit, die der Fortschritt lautstark verkiindet,
schreitet unbeirrt vorwirts und muss die Gegenwart so stindig auslassen: Was jetzt ist,
ist immer schon gedacht als Im-Fortschritt-Begriffenes. Der Mensch aber — vielmehr
die Menschen, jeder je Einzelne — schreitet in eben dieser Weise auch an sich selbst
vorbei, vergisst sich und verweht. Der Fortschritt treibt, er ist ein Sturm, eine Natur-
gewalt: Der Mensch kann nichts weiter tun, als das von ihm In-Bewegung-Gesetzte zu
sehen und sich immer sogleich wieder von ihm zu entfernen. Auch der Sturm unserer
Zeit ist ein in dieser Weise Angestarrter: Er ist die Selbstverstindlichkeit, mit der alles
Einzelne ins Allgemeine — und so Verbesserbare — getrieben wird. Arendt betont im-
mer wieder, dass diese treibende Kraft darin liegt, dass wir das menschliche Denken
dem wissenschaftlichen unterzuordnen versuchen und dem Guten auf diesem Wege die
Absage erteilen: »Wird die Erfahrung der stindigen Berichtigung in der wissenschaft-
lichen Forschung verallgemeinert, so fithrt sie zu dem merkwiirdigen >immer bessers,
>immer wahrers, das heift, in die Grenzenlosigkeit des Fortschritts, die als solche zu-
gibt, daR das Gute und das Wahre unerreichbar sind.«*

Nun geht es Arendt mitnichten darum, fiir Stagnation oder Konservatismus zu pla-
dieren, das gerade nicht: Die Frage ist vielmehr, wie ein Handeln - eines, das die Han-
delnde und das Jetzt meint — moglich sein kann. Was vergessen wir — vielleicht auch:
wen lassen wir zuriick — wenn wir in dieser Weise immer schon fiir und so in der Zukunft
denken? Inwiefern muss jedes echte Fragen in Jaspers Sinne immer »ganz gegenwir-
tig« sein? Ein Denken, das die Pluralitit der Menschen mit-denkt, kann nicht schon
in der Zukunft sein, sondern muss an die Sprechenden und ihre Zeit gebunden blei-
ben. Ein solches Denken wiirde die absolute Verschiedenheit der Menschen ernst neh-
men und ihre je eigene Deutung der Vergangenheit, die dann nicht als Unverinderbare
zum (Er-)Starren fithren, sondern ermdglichen wiirde, diese als »Zeitschichten [wahrzu-
nehmen], die sich iberlagern, verzweigen, verdicken oder verdiinnen, eng an anderen
Schichten gelagert«®®, wie Martin Saar schreibt. Selbst dieses Bild aber »diirfte noch

55  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 64.
56  Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.15.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

47


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Vom Schweigen des Guten

zu verdinglichend sein«, heifdt es weiter, und mit Bezug auf Bergson und Benjamin:
»Das angemessenere Bild wire wohl eher eines der miteinander kommunizierenden
Zeitstrome, die sich von hinten, aus der Vergangenheit kommend, nach vorne, in die
Zukunft flieend, in einem selbst hochbeweglichen Feld verlieren.«*’ Die Aufgabe in-
nerhalb dieser Bewegungen wire es dann, herauszufinden, was heute an der Zeit ist,
welche Fragen heute dringend sind, und diese dann in den gemeinsamen Raum zu
stellen. Solches Fragen wehrt sich gegen Festgeschriebenes, es weigert sich, sowohl das
Vergangene als auch das Zukiinftige als Unveridnderbares und schon Gesetztes anzuer-
kennen und die Gegenwart als etwas herzugeben, das zunichst der einen, dann schon
der anderen Zeit zugehort. Es ist eine unaufhérliche »Unruhe im Denken, das nicht

stillstehen will, weil sein Gegenstand, seine Zeit, es auch nicht tuts8,

Das Bild eines Menschen, der, bestiirmt sowohl vom Zukiinftigen als auch vom Vergan-
genen, versucht, »ganz gegenwirtig«>® zu sein, erinnert an eine andere Geschichte, die
auch Hannah Arendt mehrfach kommentiert®: Kafkas Beschreibung eines Kampfes. Es
wird erzahlt von einem »Er«, der »bedringt« wird von »zwei Gegnern«®': Die Kraft, die
ihn von vorne riickwirts drangt, unterstiitzt ihn scheinbar im Kampf gegen jene, die
ihn von hinten vorwirts dringt und umgekehrt. Doch da es ja nicht nur diese beiden
gibt, sondern auch ihn selbst, ist diese Unterstiitzung »nur theoretisch«. Die Zukunft
dringt die Vergangenheit ins Vergangene und sagt: Du bist bereits vergangen und bist,
was du bist. Die Vergangenheit schiebt die Zukunft nach vorn und sagt: Du bist erst in
der Zukunft und bist, was du sein wirst. Was aber will dieser Gegenwirtige, »wer kennt

57  Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.15.

58 Ebenda,S. 20.

59 Ineiner Aufzeichnung in den Denktagebiichern heifdt es: »Verglichen mit der vergangenen Ewig-
keit, die war, bevor wir waren, und mit der zukinftigen Ewigkeit, die sein wird, nachdem wir ge-
wesen sind, ist unsere gesamte Existenz hier reine Prdsenz. Wirklich leben heisst, diese Gegenwart
realisieren [..] und sie sich nicht in Vergangenheit und Zukunft auseinander schlagen lassen.«
(Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S.9.)

In einem Brief an Jaspers schreibt sie zu seinem Ausspruch »Weder dem Vergangenen anheimfal-
len noch dem Zukiinftigen. Es kommt darauf an, ganz gegenwartig zu sein.« (Vgl. Kap. 11/ FuRnote
114): »Dieser Satz traf mich mitten ins Herz.« (Hannah Arendt [1950]: Arendt an Jaspers, S.189.)

60 Vgl. u.a.: Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.198ff./Hannah Arendt [1961]: Vorwort:
Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 2016#, S.11ff. (Im Folgenden zi-
tiert als: Hannah Arendt: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft.)

61 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes: Novellen, Skizzen, Aphorismen. In: ders.: Gesammelte

Werke in Einzelbanden. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1954, S. 300; zitiert nach: Hannah Arendt:
Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Miinchen 20164, S.11. (Im
Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Beschreibung eines Kampfes.)
Auf diese Ahnlichkeit macht auch Maike Weifpflug aufmerksam. Sie deutet so: »In Benjamins
Bild gesprochen lasst sich Arendts Kafka-Interpretation wie folgt lesen: Es gilt, angesichts histori-
scher Katastrophen, nicht bei dem Schrecken, der Hilflosigkeit des Engels zu verharren, sondern
der Ohnmacht entgegenzutreten. Dies kann nur gelingen, wenn die Vorstellung einer linear vor-
anschreitenden Zeit und der darauf aufsattelnde Glaube an den Fortschritt der Menschheit auf-
gegeben wird.« (Maike Weipflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin 2019,
S.143; im Folgenden zitiert als: Maike WeifSpflug: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

schon seine Absichten?«®? »Er« will wohl nichts Konkretes, denn er ist jetzt und so weder
schon vorbei noch erst im Werden, er triumt nur: »Immerhin ist es sein Traum, daf3
er einmal in einem unbewachten Augenblick — dazu gehért allerdings eine Nacht, so
finster wie noch keine war — aus der Kampflinie ausspringt und wegen seiner Kampfe-
serfahrung zum Richter iiber seine miteinander kimpfenden Gegner erhoben wird.«%

Er triumt von einem Moment ohne Wachen, der finster ist. Einem Ort, an dem
nichts mehr sichtbar und berechenbar ist, sondern in dem das Nichts, das Unfassbare
den Raum einnimmt. Da kann er selbst erscheinen, nicht mehr nur zwischen den Zei-
ten, auf der Kampflinie, sein, sondern aus dieser herausspringen und iitber den Zeiten
stehen, sie richten: Aber im Dunkeln. Der eigentlich im Hellsten agierende, abwigende
Richter kann hier erst iiber die Zeiten urteilen in der Finsternis, die nicht begrifflich
ist, sondern fern des Fassbaren steht und zwar wegen derjenigen Erfahrung, die er im
Jetzt macht. Beide Zeiten versuchen den Raum des Gegenwirtigen einzunehmen: Die
Vergangenheit will es als Im-nichsten-Moment-Vergangenes begreifen, die Zukunft als
Im-nichsten-Moment-Zukiinftiges. Die Gegenwart kann nur gegenwirtig sein in dem
Moment, in dem sie gar nicht mehr begriffen werden will, im Moment der Dunkelheit.
Denn das Gegenwirtige ist unbestimmyt, es ist offen und ungreifbar. Dass es Gegen-
wart gibt, »die Tatsache, dass iiberhaupt ein Kampf stattfindet, ist fiir Arendt einzig
der Verdienst desjenigen, der da ausharrt, denn ohne ihn, hitten sich wohl »die Krif-
te der Vergangenheit und Zukunft [...] vor langer Zeit gegenseitig neutralisiert oder
zerstort«®®. In diesem Ausharren also liegt die Moglichkeit einer Gegenwart, die sonst
einfachhin nicht existierte: »Nur weil der Mensch in die Zeit eingeftigt ist und nur in
dem Mafle, in dem er auf seinem Boden steht, wird der FluR der indifferenten Zeit un-
terbrochen und es entstehen die Zeiten; es ist dieses Eingefiigtsein — der Anfang von
einem Anfang, in Augustins Worten —, das das Zeitkontinuum in Krifte aufteilt«®>. Der
Mensch erst schafft die Gegenwart, indem er iiber sie spricht. Im Sprechen erst entsteht
der Zwischenraum, den Hannah Arendt Welt nennt.

Vom ewigen Angetrieben-Sein spricht Arendt an anderer Stelle in Bezug auf solche
Titigkeiten, die keine Unterbrechung zulassen und so ein Bedenken der Gegenwart ver-
unmoglichen: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen Ausdruck: >stop and think« —

62  Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes, S.11.

63 Ebenda.

64  Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.14.

65 Ebenda.
Martin Heidegger sagt iiber das Menschliche alles Gegenwartigen: »Wir sind ein Gesprach — und
das will sagen: wir konnen voneinander héren. [..] Wo ein Gespréch sein soll, muss das wesentli-
che Wort auf das Eine und Selbe bezogen bleiben. [..] Das Eine und Selbe aber kann nur offenbar
sein im Lichte eines Bleibenden und Standigen. Bestandigkeit und Bleiben kommen jedoch dann
zum Vorschein, wenn Beharren und Gegenwart aufleuchten. [...] Erst seitdem die >reiflende Zeit<
aufgerissen ist in Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, besteht die Méglichkeit, sich auf ein
Bleibendes zu einigen. Ein Gesprach sind wir seit der Zeit, da es»die Zeit ist<. Seitdem die Zeit auf-
gestanden und zum Stehen gebrachtist, seitdem sind wir geschichtlich. Beides —ein Gesprachsein
und Geschichtlichsein — ist gleich, gehort zusammen und ist dasselbe. (Martin Heidegger [1936]:
Halderlin und das Wesen der Dichtung. In: ders.: Erlauterungen zu Holderlins Dichtung. Frankfurt a.M.
20127, S.38f)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

49


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Vom Schweigen des Guten

halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne anzuhalten. Wenn Sie je-
manden in eine rastlose Titigkeit hereinzwingen, [...], dann werden Sie immer dieselbe
Geschichte haben. Sie werden immer die Sache haben, dass Verantwortungsbewusst-
sein sich nicht bilden kann. Es kann sich nur bilden in dem Moment, wo man reflektiert
— nicht iiber sich selbst, sondern iiber das, was man tut.«®® In diesem Sinne miisse die
Reflexion fiir alles Totalitire »Lihmung« bedeuten: Zum einen niamlich durch die »Un-
terbrechung aller anderen Titigkeiten«, zum anderen auch durch seine »Nachwirkung«:
»Ist man durch sie hindurchgegangen, so fithlt man sich unsicher in den Dingen, die
tiber jeden Zweifel erhaben schienen, als man noch gedanken-los titig war. Hatte man
etwa allgemeine Verhaltensregeln auf Einzelfille angewandt, wie sie im gewdhnlichen
Leben auftreten, so fithlte man sich gelihmt, weil keine solche Regel dem Wind des
Denkens standhalten kann.«%” Das Bose, das die Menschen tiberfliissig macht, da es
durch seine Setzung einer notwendigen Bewegung menschliche Spontaneitit unmog-
lich macht, liegt also in dieser Rastlosigkeit, die ein Be-Denken des Moments nicht
zulisst und so an den Fortlauf ausliefert. Das Denken ist es allein, das aus diesem Lauf
auszusteigen verhilft, das den Sturm des gedankenlosen Fortschritts vorbeiziehen und
iiber das Selbstverstindliche hinauskommen lisst: »Wir widerstehen dem Bosen, in-
dem wir uns der glatten Oberfliche der Dinge entziehen und beginnen zu denken -
das tun wir, indem wir uns nach einer anderen Dimension strecken als jener, die be-

schrinkt ist durch den Horizont des Alltiglichen.«®®

Denken setzt immer einen neuen Anfang, zeigt die Menschen als Einzelne, da es diese
je Einzelnen sind, die da denken. Das Bose zeigt sich in der Verunmoglichung des Den-
kens, das zunichst darin liegt, die Geschichte als Notwendige darzustellen, in der der
Mensch nicht mehr titig sein kann, sondern nur noch ein »kleines Ridchen im Ge-
triebe«® darstellt. Nicht nur darin, dass die Menschen-Geschichte vereinheitlicht wird,
zeigt sich das Bose, solches Ausléschen von Einzelheit widerfihrt auch den Menschen
selbst. Arendt macht dies deutlich, wenn sie die totalitire Herrschaft von der Tyrannei
scheidet. Jene setze »an die Stelle der Ziune der Gesetze ein eisernes Band [...], das
alle so eng aneinander schliefft, daf’ nicht nur der Raum der Freiheit, wie er in ver-
fassungsmifligen Staaten zwischen den Biirgern existiert, sondern auch die Wiiste der
Nachbarlosigkeit und des gegenseitigen Mifdtrauens, die der Tyrannis eigentiimlich ist,
verschwindet, und es ist, als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-giganti-
sches Einzelwesen. [...] Dem Terror gelingt es, die Menschen so zu organisieren, als gibe
es sie gar nicht im Plural, sondern nur im Singular, als gibe es nur einen gigantischen
Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in den Marsch eines automatisch notwen-

66  Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbheit, S. 54.

67 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.175.

68  Hannah Arendt [1963]: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton. In: dies.: The Jewish Wri-
tings. Hg v. Jerome Kohn and Ron H. Feldman. New York 2007, S. 479f. (Im Folgenden zitiert als:
Hannah Arendt: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton.) [Ubersetzung der Autorin.]

69  Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.151.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

digen Natur- oder Geschichtsprozesses mit absoluter Sicherheit und Berechenbarkeit
einfallen.«”°

Christian Volk zeigt, dass Arendt »hinter dem blinden Hinnehmen und verbisse-
nen Praktizieren von vorgegebenen Prinzipien, hinter der beschriebenen Pflichttreue
des modernen Menschen kein 6konomisches Kalkiil und keinen individuellen Macht-
hunger entdeckt, sondern eine zutiefst existentielle Frage des menschlichen Daseins,
niamlich die Frage nach dem Sinn.«”* Die Frage nach dem Sinn — der fiir Arendt heifit,
das Einzelne als Einzelnes verstehen zu wollen — wird hier also mit der Auslieferung
an das Allgemeine beantwortet. Im ewigen Verbessern findet der Mensch einen Zweck:
Die fortwihrende Bewegung, das nie endende Besser-Werden. Dies aber ist kein Sinn,
sondern eben ein Zweck, und das Sein ist zum Mittel degradiert, diesen Zweck zu er-
filllen. Es ist auch keine Frage, sondern eine Relation, der hier Folge geleistet wird,
ein Sturm vielleicht, dem sich anheimgegeben wird; ein Sich-mit-den-Fliigeln-in-den-
Sturm-Legen und dieses Verweht-Sein mit dem Fliegen selbst verwechseln.

Sinn aber ist niemals Ergebnis, es ist dasjenige, das sich im Denken und Sprechen selbst
zeigt, das nicht zu konservieren ist. Ergebnis ist immer nur dasjenige Errechenbare,
das das Tun der Verbesserer hervorbringt. Um diese Liicke zu fiillen, setze der Mensch
anstelle des Sinns den Warenwert. Solche Werte »sind niemals Produkte einer spezi-
ellen, menschlichen Titigkeit, sondern entstehen, wann immer Produkte, gleich wel-
cher Art, in die dauernd sich verschiebende Relativitit des zwischen Gliedern der Ge-
sellschaft obwaltenden Austausches geraten«’. Der Wert der Einzelnen bestimmt sich
fortan nur noch »im Verhiltnis zu anderen Gegenstinden, die auflerhalb seiner selbst
liegen«”. Arendt spricht in diesem Zusammenhang von einer »Subjektivitit des Brau-
chens«: »Nur in einer absolut anthropozentrisch geordneten Welt, in der der Mensch
selbst als Gebrauchender der Endzweck ist, der den endlosen Zweckprogressus zum
Halten bringt, kann der Nutzen als solcher zu einer Bedeutung kommen, die dem Sinn
nahe kommt.«”* An die Stelle des Sinnes, den die Einzelne im Einzelnen ersinnt, tritt

hier »das zufillige, subjektive Brauchen oder Nicht-Brauchen des Einzelnen<”.

3.1.2  »Ein Ké&fig ging einen Vogel suchen.«” Das radikal Bdse als Zerstérung
der Einzelheit der Menschen

Es hat sich gezeigt, wie die Behauptung eines selbstverstindlichen Verlaufs der Ge-
schichte die Menschen als Einzelne abschafft, indem sie diese — angetrieben durch den
Sturm, der jedes Denken verunmoglicht — von ihrer Freiheit, der menschlichen Még-
lichkeit eines neuen Anfangs, wegtreibt und in etwas einverleibt, dem alles Neue fremd

70  Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

71 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 62.

72 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.197.

73 Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 74.

74 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 184.

75  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

76  Vgl. Franz Kafka [1916-18]: Aphorismen. Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften aus dem
Nachlaf3. Frankfurt a.M. 2008, S. 231.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

51


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Vom Schweigen des Guten

bleiben muss. Thre Einzelheit ist aber nicht nur durch die Ver-selbststind-lichung die-
ses Auleren in Gefahr, sondern wird zugleich bedroht von dem Versuch, sie selbst als
von sich aus Allgemeine zu verstehen.

Die Menschen vermégen sich in ihrer Einzelheit zu zeigen, indem sie als sie selbst
handeln. Solches Handeln hebt sie aus der Allgemeinheit, da die Handlung als nur von
ihnen Ausgehende immer einzeln ist und sie durch diese in einen vermeintlich natiir-
lichen Verlauf eingreifen konnen. Im Totalitarismus wird dieser Fihigkeit zur Spon-
taneitdt ein Ende gesetzt, indem erst die juristische, dann die moralische und zuletzt
die eigentlich menschliche — die spontane — Person »ertétet«”” wird. Im ersten Schritt
wurden die Menschen durch ihre Verschleppung in Konzentrations- und Arbeitslager
ihrer Rechte beraubt. Solche totale Entrechtung zeigt sich zunichst in der »Willkiir der
Einlieferungen«’®. Diese »bezweckt die biirgerliche Entrechtung aller von einem totali-
tiren Regime Beherrschten, die schlieflich in ihrem eigenen Lande so vogelfrei werden
wie sonst nur Staaten- und Heimatlose. Die Entrechtung des Menschen, die Tétung der
juristischen Person in ihm ist Vorbedingung fiir sein totales Beherrschtsein«’®. Hier ist
also der erste Schritt hin zu einer Vereinheitlichung, zur Schaffung eines Menschen-
korpers, der keine Einzelnen mehr kennt, gemacht.

Der nichste Schritt dieser »Priparierung lebendiger Leichname«3° — Menschen,
die ihres Mensch-Seins beraubt worden sind - ist dann die Ermordung der moralischen
Person. Dies geschieht, indem der Selbstmord, der den Menschen sonst als Moglichkeit,
moralisch nicht treffbaren Entscheidungen ein Ende zu setzen, bleibt, ausgeschlossen
wird: »Wie ein Mensch entscheiden soll, der vor die Wahl gestellt wird, entweder sei-
ne Freunde zu verraten und damit zu ermorden oder seine Frau und Kinder, fir die
er ja in jedem Sinne verantwortlich ist, dem Tode preiszugeben, ist schlechthin nicht
mehr auszumachen, vor allem dann nicht, wenn Selbstmord automatisch Mord an der
eigenen Familie bedeutet. Die Alternative liegt hier nicht mehr zwischen Gut und Bose,
sondern zwischen Mord und Mord.«® Tritt vor: Wir hiven/Daf du ein guter Mann bist.//

77  Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 935.

78 Ebenda, S.928.
In Bezug auf die Zufalligkeit der Gewalt sind einige Gedanken zum Bosen aus einem Band zu den
Arendt-Tagen 2005 interessant: Susan Neiman schreibt dort, der»Terrorismus der Gegenwart« fal-
le auch in dieser Weise in Gesellschaften ein: »Naturkatastrophen sind blind fir moralische Un-
terscheidungen [..]. Wie Erdbeben schlagen Terroristen von ungefihr zu, wer stirbt, hangt von
Zuféllen ab«. (Susan Neiman [2005]: Das Banale verstehen. In: Detlef Horster (Hg.) Das Bose neu
denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006, S. 412.) Peter
Fuchs geht noch weiter, indem er sagt, dass das »terroristische Morden« seine Wahllosigkeit nicht
bloR »billigend in Kauf« nehme, sondern dieser»Nebeneffekt der gesuchte, der erwiinschte Effekt
[sei], weil nur er dauerhaft gesellschaftliche Kommunikation irritiert, insofern niemand sich (so-
zusagen durch Unschuld geschiitzt) sicher fithlen kann.« (Peter Fuchs [2005]: Die >bdsen< Anonyma
—zur sozialen Funktion des Terrors. In: Ebenda, S. 35.)

79  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 928.

80 Ebenda, S.929.

81 Ebenda, S. 930.
In Eichmann in Jerusalem erzahlt Arendt die Geschichte des deutschen Militirarztes Peter Bamm:
»Wir wufdten das. Wir taten nichts. Jeder, der wirklich protestiert hitte oder etwas gegen das
Mordkommando unternommen hdtte, ware vierundzwanzig Stunden spiter verhaftet worden und

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Du bist nicht kiuflich, aber der Blitz/Der ins Haus einschligt, ist auch/Nicht kiuflich./Was du
einmal gesagt hast, dabei bleibst du./Was hast du gesagt?/Du bist ehrlich, sagst deine Meinung?/
Welche Meinung?/Du bist tapfer./Gegen wen?/Du bist weise./Fiir wen?/Du siehst nicht auf dei-
nen Vorteil./Auf wessen?/Du bist ein guter Freund./Auch guter Leute?//So hire: Wir wissen/Du
bist unser Feind. Deshalb wollen wir dich/Jetzt an eine Wand stellen. Aber in Anbetracht deiner
Verdienste/Und guten Eigenschaften/An eine gute Wand und dich erschief3en mit/Guten Kugeln
guter Gewehre und dich begraben mit/Einer guten Schaufel in guter Erde.8* An diesem Punkt
der Gleichgiiltigkeit kiindigt sich der vollstindige Verlust von Menschlichkeit an: Die je
einzelne Entscheidung des Individuums - die immer allerletzte Moglichkeit der Ein-
zelnen — wird unméglich gemacht: In der Verwehrung dieses letzten Ausdrucks von
freier Wahl liegt das Ende jeder Einzelheit.

Nachdem die juristische und die moralische Person vernichtet wurden, bleibt noch die
Fihigkeit zur spontanen Handlung, in der sich Einzelheit verwirklichen kann. Eine vol-
lige Vereinheitlichung der »Menschen in ihrer unendlichen Pluralitit so zu organisie-
ren, als ob sie alle zusammen nur einen einzigen Menschen darstellten, ist nur még-
lich, wenn es gelingt, jeden Menschen auf eine sich immer gleichbleibende Identitit
von Reaktionen zu reduzieren, so daf} jedes dieser Reaktionsbiindel mit jedem anderen
vertauschbar ist«®3. Die ginzliche Reduktion auf blofes Reagieren, also den Gegensatz
jedes spontanen Handelns, war ausschliefilich in den Konzentrationslagern méglich.
Hier konnte nur noch das Uberleben zihlen, das mit Leben nichts zu tun hat. Primo
Levi erzihlt in dieser Weise von seinen Erlebnissen, wenn er sagt: »[U]nsere Weisheit
ist:>nicht zu begreifen suchen, sich kein Bild von der Zukunft zu machen, sich nicht da-
mit abzuquélen, wie und wann alles ein Ende nehmen wird; nicht zu fragen, auch sich
selbst nichts zu fragen.«34 Dieses Aufhéren des Sich-selbst-Fragens fillt mit der Ab-
schaffung des Menschen zusammen und so sagt er: »Wir sind nichts anderes als miide
Tiere.«®> Und wir trugen einen so hohen Gaumen, dass sich beim Gehen das Echo der Schritte im
Mund iiberschlug. Eine Durchsichtigkeit im Schidel, als hitte man zu viel grelles Licht geschluckt.

verschwunden. Es gehort zu den Raffinements der totalitidren Staatskonstruktionen unseres Jahr-
hunderts, daf sie ihren Gegnern keine Gelegenheit geben, fiir ihre Uberzeugung einen groften
dramatischen Martyrertod zu sterben. [...] Es ist gewiR, daR jeder, der es gewagt hitte, lieber den
Tod zu erleiden als schweigend Verbrechen zu dulden, nutzlos sein Leben geopfert hatte. Damit
will ich nicht sagen, daf$ ein solches Opfer moralisch sinnlos gewesen ware, es ist nur gesagt, daf}
es praktisch nutzlos gewesen wire. Niemand von uns hatte eine Uberzeugung, deren Wurzeln
tief genug gingen, ein praktisch nutzloses Opfer um eines héheren moralischen Sinnes willen auf
sich zu nehmen.« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 346.) Was das totalitire System
hier verhindert, ist die sich aus einer Handlung entwickelnde Erzihlung, es geht um den Verlust
von Sprache, der Einzelheit: die Erscheinung der einzelnen Geschichte verunméglicht. Ich werde im
letzten Kapitel darauf zuriickkommen.

82  Bertolt Brecht [1935]: Verhor des Guten (Me-ti/Buch der Wendungen). In: ders.: Gesammelte Werke,
Zwolfter Band, Prosa 2. Frankfurt a.M. 1967, S. 462f.

83  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 907.

84  Primo Levi [1947]: Ist das ein Mensch? Die Atempause. Miinchen/Wien 1991, S.112.

85 Ebenda, S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

53


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Vom Schweigen des Guten

So ein Licht, das sich im Mund selber anschaut, sich siifSlich ins Gaumenzipfchen schleicht, bis es
anschwillt und einem ins Hirn steigt. Bis man im Kopf kein Hirn, nur das Hungerecho hat.3
Ruth Elias berichtet von der Entwicklung eines tierischen Instinktes, der immer ein
Allgemeines und Vergleichbares ist. Sie schreibt: »Die Deutschen wollten unsere Kérper
und schon vorher unseren Geist vernichten. Wir waren von der Auflenwelt vollig ab-
geschnitten. Keinerlei Nachrichten, Zeitungen, Biicher oder andere geistige Nahrung.
Wir waren gezwungen, apathisch den Tag zu iiberstehen und automatisch unsere Ar-
beit zu verrichten. [...] In uns entwickelte sich tiberhaupt ein sehr starker, ausgeprigter
Instinkt. Ich glaube, es war dieses Animalische, welches unsere Schritte, Entscheidun-
gen und Taten leitete. Unsere Reaktionen waren nur instinktiv, nur darauf gerichtet,
das eine zu retten, was uns geblieben war: das nackte Leben. Wir entwickelten einen
Spiirsinn, ein Verteidigungs- und Warnungssystem. Alle diese Instinkte erstrebten nur
ein einziges Ziel: Uberleben.«%7 Totale Herrschaft ist nur dann méglich, wenn die Men-
schen absolut be-ein-fluss-bar sind, »wenn es auf nichts anderes mehr ankommt als auf’
absolut kontrollierbare Reaktionsbereitschaft, auf restlos aller Spontaneitit beraubte
Marionetten. Menschen sind, gerade weil sie so michtig sind, vollkommen nur dann
zu beherrschen, wenn sie Exemplare der tierischen Spezies Mensch geworden sind.«%®

Die Ausléschung des Menschlichen geht hier sogar zweifach vonstatten: Sowohl durch
die Herabsetzung des Menschen zu einem blofRen Exemplar, das qua bestimmter Eigen-
schaften der Gattung Mensch zugehort, als auch dadurch, dass die Ermordeten im Tod
nicht Ermordete waren, sondern Nie-Existente. Ihr In-der-Welt-gewesen-Sein wurde
ausgeloscht, alle Spuren verwischt. Hier ist der letzte Schritt gemacht hin zu dem »gro-
tesk-gigantischen Einzelwesen<®?, das jede Einzigartigkeit ausschlieft, ja: in ihren Ur-
spriingen verunmdglicht. Im gewdhnlichen Verstindnis des Morders liefRe sich sagen,
dieser vernichte ein Menschenleben, nicht aber ist er versucht, eine Existenz als Ganze
zu negieren. Wenn er Spuren zu verwischen sucht, tut er dies, um seine eigene Iden-
titdt unsichtbar zu machen.’® Die totale Herrschaft aber verleugnet das Dagewesen-
Sein an sich. Solche Ausléschung muss das Ende jeder menschlichen Geschichte be-
deuten, denn aus jeder Erzihlung erwichst Ge-denken und Gesprich, in ihr zeigt sich
die Menschlichkeit, zeigt sich das Einzelne.

In diesem Vorgehen liegt etwas zuvor nie Dagewesenes: »Die abendlindische Welt
hat bisher noch immer, auch in ihren dunkelsten Zeiten, dem getdteten Feinde das
Recht auf Erinnerung als eine selbstverstindliche Anerkennung dessen, dafd wir alle
Menschen (und nur Menschen) sind, zugestanden. Nur weil Achill selbst zu Hektors
Begribnis riistete, nur weil auch die despotischen Regierungen den toten Feind ehrten,
nur weil die Romer den Christen erlaubten, ihre Martyrergeschichten zu schreiben, nur
weil die Kirche ihre Ketzer in der Erinnerung der Menschen erhielt, war und konnte nie

86  Herta Miiller [2009]: Atemschaukel. Miinchen 2009, S. 25.

87  Ruth Elias [1988]: Die Hoffnung erhielt mich am Leben. Mein Weg von Theresienstadt und Auschwitz nach
Israel. Miinchen 1995, S. 142.

88  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 937.

89  Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

90  Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 914.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

alles schlechthin verloren sein. Sterben konnte man immer fiir seine Uberzeugungen.
Indem die Konzentrationslager den Tod selbst anonym machten [...], nahmen sie dem
Sterben den Sinn, den es immer hatte haben kénnen. Sie schlugen gewissermafen dem
einzelnen seinen eigenen Tod aus der Hand, zum Beweise, dafd ihm nichts mehr und er
niemandem mehr gehorte. Sein Tod war nur die Besiegelung dessen, daf es ihn niemals
gegeben hatte.«®* Dies ist der letzte Schritt hin zu einer Ausléschung des Menschen,
denn die Erinnerung ist es, die Denken und Menschlichkeit im Leben hilt.

Arendt spricht hier vom radikal Bosen, weil sie dasjenige, fiir das es keinen Begriff gibt,
das Unvorstellbare und Grauenhafte, zu benennen sucht - es ist abgrundtief, es ist
nicht zu iberblicken und mafilos. Der Begriff entstand — so ist in den Denktagebiichern
nachvollziehbar - in Abgrenzung zu dem, was bis dahin unter den Begriff des Bosen
gefallen war. In ihren Aufzeichnungen von 1951 trennt sie zwischen »dem radikal Bosen
und der Schlechtigkeit.« Die Schlechtigkeit definiert sie hier als »selbstisch [...], weil
sie immer Motiven entspringt, also keinen eigenen Ursprung hat.« Sie muss so immer
»durch das Selbst limitiert«®? bleiben. Das radikal Bése soll hier also verdeutlichen, dass
es nicht mehr darum geht, von schlechten Motiven geleitet der Versuchung des Bosen
zu erliegen. Vielmehr gibt es weder Motive noch Versuchung: Das Bdse zeichnet sich
nun aus durch seine »Selbstlosigkeit«®?, es ist nicht mehr an eine Einzelne und ihren
Willen gebunden, sondern >radikal« in dem Sinne, dass es sich in seiner Allgemeinheit
und Unzuordbarkeit ins Extreme auszudehnen imstande ist. Radikal aber, so wird sich
in ihren weiteren Auseinandersetzungen zeigen, heifdt immer auch tiefgriindig, wur-
zelhaft, und das gerade ist das Bose niemals: Es ist die absolute Oberfliche, dem Men-
schen nicht zugehdrig, immer blof3 duferlich und extrem, wurzellos und entwurzelnd.
»Unter den Bedingungen der Entwurzeltheit gehen die Dimensionen der Grésse und
Tiefe verloren, die zusammengehoren. Grosse entsteht, wenn die Tiefe zum Vorschein
kommt, in die Welt hineinragt; alle Grosse ist in der Tiefe verwurzelt. [...] Die Entwur-
zelung bringt mit sich die Dimension der Weite die als solche die Flachheit bereits in
sich hat als Flichigkeit.«**

91 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 930.
92 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.128.

93  Ebenda.

94  Ebenda, S. 451f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

55


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Vom Schweigen des Guten

3.2 »Schwarze Milch der Friihe wir trinken sie abends wir trinken sie
mittags und morgens wir trinken sie nachts.«* Das Bose als Extremes

Ein Bild hielt uns gefangen. Und heraus
konnten wir nicht, denn es lag in unsrer
Sprache, und sie schien es uns nur unerbitt-
lich zu wiederholen.

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersu-
chungen

1963, als Arendt ihre Berichte zum Prozess gegen Adolf Eichmann verfasst, dndert sich
ihr Denken vom Bosen von Grund auf. Sie fasst es von nun an als Extremes: »Ich bin
in der Tat heute der Meinung, dass das Bse immer nur extrem ist, aber niemals ra-
dikal.<*® In den Elementen und Urspriingen totaler Herrschaft sah Arendt sich mit einem
Bosen konfrontiert, das mit gewdhnlichen Begriffen kaum zu fassen war und so nannte
sie es radikal — in absoluter Weise neu, von den Wurzeln an, vollkommen. Das Bése,
das sie zu verstehen sucht — sowohl im Totalitarismus-Buch als auch jetzt im Schreiben
iiber Eichmann - zeigt sich allein im Menschen. Das Bose also als radikal zu bezeichnen
hiefRe, es dem Menschen nicht nur zuzuordnen, sondern ihn — als Ganzen, bis ins Letzte
— als Bésen zu benennen. Dies aber scheint ihr falsch, denn das Neue, das ihr im Bésen
unserer Zeit begegnet, ist nicht neu durch die Vollkommenheit, in der es sich als dem
Menschen zugehdrig zeigt, sondern in seinem Ausmafd: Es ist extrem, es ist Oberfli-
che und fihig, sich in einer pilzartigen Weise auszubreiten, die alles Darunterliegende
verdeckt. Niemals aber gehort es dem Menschen zu, immer ist es blo dufderlich: Dem
Menschen zugehorig — ja, das Menschliche gerade hervorbringend - ist nur das Gute.
In dem Moment, in dem der Mensch alles Menschliche in ihm und in den Menschen,
die ihn umgeben, aufgibt und abspricht, kann das Bése auswuchern.®” Das Bése als
Radikales wire eines, das auf natiirliche Weise diesem oder jenem Menschen zukime;
es miisste zunichst berechenbarer wirken durch die Méglichkeit, es benennen und so
ergreifen und kontrollieren zu kénnen. Das Bose als Extremes aber bringt die Gefahr
mit sich, alles und jeden zu iiberdecken und so zum Verschwinden zu bringen, es lisst
aber durch seine Oberflichlichkeit auch die Rettung zu: dass der so verdeckte Mensch

95  Vgl. Paul Celan [1947]: Todesfuge. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in einem
Band. Hg. v. Barbara Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 40.

96 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

97  Ausdiesen Griinden scheint es mir falsch, die beiden Bezeichnungen des Bosen als »vollkommen
kompatibel«zu bezeichnen, wie Eva von Redecker es in Anlehnung an Richard Bernstein tut: »Wie
Bernstein (iberzeugend darlegt, hat Arendt mit der Beschreibung von Eichmanns Banalitat ihren
fritheren Begriff des radikal Bosen keineswegs aufgegeben. Beide Begriffe sind vielmehr vollkom-
men kompatibel und beziehen sich auf verschiedene Aspekte — einmal auf das strukturelle Ziel
der nationalsozialistischen Politik, einmal auf die charakteristische Motivlage eines Schreibtisch-
taters.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 40; von Redecker bezieht sich hier auf:
Richard J. Bernstein: Did Hannah Arendt Change Her Mind?: From Radical Evil to the Banality of Evil. In:
Jerome Kohn/Larry May (Hg.): Hannah Arendt: Twenty Years Later. Cambridge 1996.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Mensch doch immer bleibt. Und so schreibt Arendt in ihrem Bericht: »So tief ist kei-
ne Versenkung, daf} alle Spuren vernichtet werden kénnten, [...] dazu gibt es zu viele
Menschen in der Welt, um Vergessen endgiiltig zu machen. Einer wird immer bleiben,
um die Geschichte zu erzihlen.<*® Das Gute also liegt dort verborgen, wo Erzihlung,
wo Sprache und Sprechen beginnt.

Die Abwendung vom Bild eines Menschen, dem das Bése als Eigenschaft zukommt,
hat bekanntlich zu einer grofien Kontroverse gefiihrt. Anson G. Rabinbach bezeichnet
sie als den »bittersten 6ffentlichen Disput [...], der jemals iber den Holocaust gefithrt
wurde«, der »iiber tausend Publikationen hervorgebracht«® habe. Die Auferungen zu
diesem Thema waren ansonsten wohl meist darauf beschrinkt, die Dimension seines
Schreckens zu bestitigen, sich hingegen dariiber ein Urteil zu erlauben, um ein gemein-
sames Gesprich zu versuchen, wurde als anmafiend und unangebracht empfunden.
Dementsprechend schreibt der Zentralrat der Juden in Deutschland in seiner Stellung-
nahme: »Uber dieses furchtbare Kapitel moralisch zu urteilen, steht denen nicht zu, die
nicht dabei gewesen sind.«*°° Dieses Gebot fithrt unheilvollerweise genau dort hin, wo
Eichmann auszumachen ist: In die Urteilslosigkeit, die Verallgemeinerung und die Ge-
dankenlosigkeit. Wer der Moglichkeit des Urteilens eine grundsitzliche Absage erteilt,
verhindert das Fragen, das Gesprich und die Auseinandersetzung. »Das Argument, daf}
man nicht urteilen kann, wenn man nicht dabeigewesen ist, itberzeugt jedermann iiber-
all, obwohl es doch offenbar sowohl der Rechtsprechung wie der Geschichtsschreibung
die Existenzberechtigung abspricht. Im Gegensatz zu dieser Konfusion ist der Vorwurf
der Selbstgerechtigkeit, den man gegen den Urteilenden erhebt, uralt, aber er ist darum
nicht begriindeter.«'° Es wird zu fragen sein, ob die heutige Zeit nicht mehr denn je
— wenn auch immer schon — des Urteils, des gemeinsamen Fragens und Nachdenkens
bedarf; ob hierin woméglich gerade die Wiederentdeckung des Menschlichen liegt, die
im Gesprich sich entdeckt.

Zu dieser grundsitzlichen Ablehnung des Urteilens kommt der bereits angespro-
chene Wunsch, das Bése im Menschen selbst zu finden, um diesen sodann als Unge-
heuer abstempeln und aus dem Gesprich nehmen zu kénnen. Auch Gershom Scholem

98 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 346.

99  Anson G. Rabinbach [2000]: Hannah Arendt und die New Yorker Intellektuellen. Ubers. v. Elke Hent-

schel. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: sEichmann in Jerusalem< und die Folgen.
Frankfurt a.M. 2000, S. 33.
Seyla Benhabib sieht den Grund fir die »Explosivitit« des Textes darin, dass er »sozio-historische
Erzdhlungen mit philosophischen Reflexionen« verflechte; namlich den Bericht von Eichmanns
Verhaftung und Verurteilung, der Analyse des Verhaltens der deutschen Biirger wihrend der Na-
ziherrschaft und den Uberlegungen zur Rolle derJudenrite. Diese Erzihlungen seien dann mitden
Reflexionen zum banalen Bosen verflochten, was »ihre Leser verwirrte.« (Seyla Benhabib [1997]:
Nation, Staat, Souverénitit — Arendt’sche Uberlegungen zur Jahrhundertwende. Ubers. v. Carolin Em-
ke. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und Wirkung.
Essen 1997, S.54.)

100 Council of Jews from Germany [1963]: Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung der Nazizeit. In: Ursula
Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empdérender Dumm-
heit. Gesprache und Briefe. Miinchen 2013, S. 111.

101 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 65.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

57


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Vom Schweigen des Guten

konnte Arendts Umdenken nicht nachvollziehen und schrieb in einem Brief, er sei von
einer Banalitit des Bsen »in keiner Weise ueberzeugt« und halte die neue Begriffspri-

192 Joachim Fest merkt in einem Gesprich mit Arendt

gung fir ein blofRes »Schlagwort«
an, der Versuch, die Titer als unmenschliche Ungeheuer zu begreifen, kénnte auch dazu
dienen »ein gewisses Alibi [zu] verschaffen. [..] Denn wer dem Tier aus der Tiefe un-
terliegt, ist natiirlich viel weniger schuldig als der, der einem ganz durchschnittlichen
Menschen von dem Zuschnitte etwa Eichmanns unterliegt.«!°® Arendt hingegen be-
tont in ihrer Auseinandersetzung Eichmanns Normalitit und bringt so die Moglichkeit
des Urteils und Gesprichs ein. Ihr wurden Naivitit und Verharmlosung der Verbre-
chen vorgeworfen, Stangneth bezeichnet Eichmann gar als »[s]elbstbewusst, engagiert

194 ynd wirft

und gefragt als durch millionenfachen Mord ausgewiesener Spezialist«
Arendt vor, »in eine Falle« zu gehen, »denn Eichmann in Jerusalem war kaum mehr
als eine Maske«*®5. Auch Golo Mann kritisiert Arendt in diesem Sinne: »Eichmann, der
ein rationales Wesen und kein Idiot war, der wufSte, was er tat, der die Mordfabriken,
in die er seine Opfer schickte, selber inspiziert hat, kann so harmlos und gutmiitig,
wie sie ihn ausmacht, wihrend seines Tuns nicht gewesen sein [..].<'°® Daniel Goldha-
gen schreibt in den 9oer Jahren, Arendt zeige »isolierte, verdngstigte und gedankenlose
Minner«*®7. Dass er gerade die Gedankenlosigkeit in diese Wortreihe stellt, zeigt, wie
dieser von Arendt geprigte Begriff hier missverstanden wurde: Als Unbedachtheit, fast
schiichterne Zuriickgezogenheit. Gerade das aber ist sie nicht, sie ist das Extreme, das
»die ganze Welt verwiisten [kann] 108

Moishe Postone deutet meines Erachtens Arendts Gedanken ebenso fehl: Thre For-
derung danach, die zur Verhandlung stehenden Verbrechen als Verbrechen gegen die
Menschheit und nicht als Verbrechen gegen je einzelne Volker anzuklagen, nennt er eine
»Auflosung des Besonderen in abstrakter Universalitit«!%”. Arendt ging es aber um das
schiere Gegenteil: Nimlich darum, die absolute Einzelheit des Verbrechens zu zeigen.
Dies tut sie in zweierlei Hinsicht: Zunichst betont sie die Singularitit der Verbrechen
Eichmanns, da im »Mittelpunkt jedes Prozesses [..] die Person des Angeklagten, ein
Mensch aus Fleisch und Blut mit einer individuellen Geschichte, einem immer einma-
ligen Gemisch von Eigenschaften, Besonderheiten, Verhaltensweisen und Lebensum-

stinden [steht]«"*°. Jede Verallgemeinerung in die Geschichte der Verbrechen gegen

102 Gershom Scholem [1963]: Scholem an Arendt, S. 433f.

103 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empdrender Dummbeit, S. 39f.

104 Bettina Stangneth [2011]: Eichmann vor Jerusalem, S.16.

105 Ebenda,S. 21.

106 Golo Mann [1963]: Der verdrehte Eichmann. In: Hannah Arendt: Hannah Arendt, Joachim Fest. Eich-
mann war von empérender Dummbheit. Gesprache und Briefe. Hg. v. Ursula Ludz/Thomas Wild.
Miinchen 2013, S. 118.

107 Daniel ). Goldhagen [1996]: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewdhnliche Deutsche und der Holocaust.
Berlin 1996, S. 476; zitiert nach: Christian Volk: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 11.

108 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444. [Hervorhebung der Autorin.]

109 Moishe Postone [2000]: Hannah Arendts Eichmann in Jerusalem: Die unaufgeloste Antinomie von Uni-
versalitit und Besonderem. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: >Eichmann in Jerusalemc«
und die Folgen. Frankfurt a.M. 2000, S. 284.

110 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

das Judentum wiirde seine personliche Verantwortung nur verwischen. Diesen Versuch
machte er selbst, indem er sich damit zu entschuldigen suchte, »nicht als Mensch, son-
dern als Funktionir gehandelt« zu haben. Dazu sagt Arendt, dies sei nichts anderes als
die Berufung eines Verbrechers »auf die Kriminalstatistik, der zufolge soundso viele
Verbrechen pro Tag an dem und dem Ort begangen werden, er also nur das getan habe,
was die Statistik von ihm verlangt habe — denn einer muf} es dann doch schliefilich
machen«™. Zudem ging es um die Einzelheit der Naziverbrechen, die nicht einfach in
eine Reihe von Volkermorden zu stellen sei, da dieser Begriff »zwar in gewissem Sin-
ne zutreffend, aber nicht ausreichend [sei], schon weil Volkermorde nicht beispiellos
sind«™2.

Den Vorwurf der Verallgemeinerung halte ich in diesem Sinne fiir haltlos; worum
es hier geht, ist ja gerade die Beispiellosigkeit der Verbrechen. Einer Reihe von Wissen-
schaftlern, die sich innerhalb dieses Disputs geduflert haben, schien solche Verallge-
meinerung allerdings durchaus angemessen: Yaacov Lozowitz bezeichnet Eichmann als
»das ultimative Bose, das in jedem von uns lauern kénnte«*. Jackson spricht gar von ei-

4 sei. Eichmann in dieser Weise

nem »Eichmannisme, der ein »generelles Phinomen«*!
zu verallgemeinern, ihn zum blofRen Beispiel einer Art des Tuns zu machen, verharmlost
seine Verbrechen in unwahrscheinlicher Weise. Gerade das ist es, was Arendt mit allen
Mitteln zu vermeiden sucht; in einem Gesprich mit Joachim Fest sagt sie dementspre-
chend: »Man hat geglaubt, was banal ist, ist auch alltiglich. [...] Ich habe keineswegs
gemeint: Der Eichmann sitzt in uns, jeder von uns hat den Eichmann und weif? der

Deibel was. Nichts dergleichen!«!

Das Banale ist nicht die grofle und dunkle Versuchung, tiber die nicht zu sprechen und
zu urteilen moglich ist — Und fiihre mich nicht in Versuchung, sondern erlése mich von dem
Bisen —, sondern ein Aussetzen des Denkens, iiber das zu sprechen und urteilen notig
ist, dem ein Denken — und also gerade kein Verallgemeinern - entgegenzusetzen ist.
Arendt ging es um die Verantwortung des je einzelnen Menschen und das je einzelne
Verbrechen. Das Bése ist etwas Auflerliches, dessen Gefahr in seiner verallgemeinern-
den Wirkung liegt: Die Einzelne wird Masse, Geschichte wird zum natiirlichen Prozess.

111 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 58f.
Dementsprechend beurteilte Arendt auch die verbreitete Tendenz, all jenen eine allgemeine
Schuld zuzusprechen, die zu dieser Zeit gelebt haben, und dadurch ein einzelnes Urteilen in die-
sem Fall generell fiir schwierig zu halten: »Worlber man sich in weiten Kreisen der 6ffentlichen
Meinung einig zu sein scheint ist, daR man iberhaupt nicht urteilen diirfe [...]. Der Weg der Ar-
gumentation ist immer der gleiche: er biegt von den verbiirgten, belegbaren Einzelheiten ab ins
Allgemeine, in dem alle Katzen grau und wir alle gleich schuldig sind.« (Ebenda, S. 66.)

112 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 57f.

113 Yaacov Lozowick [2001]: Malicious Clerks: The Nazi Security Police and the Banality of Evil. In: Steve E.
Aschheim (Hg.): Hannah ArendtinJerusalem. Los Angeles 2001, S. 214f. [UbersetzungderAutorin.]

114  Michael W.Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/
Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt—Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Uberset-
zung der Autorin.]

115 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von emporender Dummbeit, S. 43.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

59


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Vom Schweigen des Guten

Ausbreiten kann es sich jedoch nur, wenn die je Einzelne sich und ihre Erzihlung ver-
allgemeinern lisst und dies tut sie nur dann, wenn sie dem Denken selbst die Absage
erteilt. So sind Arendts Beobachtungen der Versuch, einen Raum fiir das gemeinsame
Gesprich tiber das Bése zu schaffen, dessen Ausbreitung es zu verhindern gilt, anstatt
einen solchen durch das Erstarren in Grauen zu verunméglichen. 6

Die Bezeichnung des Bosen als Banales versucht, das neue dieses Phinomens vor
Augen zu fithren, es versucht, ein Wort zu finden, das dasjenige beschreiben kann, das
sich ihr dort zeigte. Das Bése als Ungeheures, als Bés-williges und Ubergrofies zu ver-
stehen, wire die gewohnliche Herangehensweise, sie vermag allerdings der Wirklich-
keit, die sich wihrend des Prozesses zeigte, nicht zu begegnen. Das Banale ist dasjeni-
ge, das das Einzelne nicht mehr erkennen kann, das aus dem Verallgemeinerten spricht
und nur noch iiber Verallgemeinerungen zu sprechen imstande ist. Dieses Verallgemei-
nernde findet sich in der Sprache, tritt in und mit ihr an die Oberfliche, bis Sprecherin
und Ausgesprochenes nur noch duflerlich sind und niemanden mehr meinen kénnen.

Im Versuch, dieses Bose zu benennen, zeigt sich Arendts Wille zu verstehen, nicht
bei einer Definition oder allgemeinen Annahme stehenzubleiben, sondern immer wie-
der neu zu fragen und das Erscheinende zu durchdenken. »Die Uberzeugung, daR alles,
was auf der Erde geschieht, fir den Menschen verstehbar sein muf3, kann dazu fithren,
daR Geschichte unter Verwendung von Allgemeinplitzen interpretiert wird. Verstehen
heif3t aber nicht, das Emporende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dage-
wesenen ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so
erkliren, daf} der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr
fihlbar sind. Verstehen heif3t vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt

116  Ein weiterer Punkt, derimmer wieder Entriistung ausgeldst hat, ist Arendts — wie sie selbst sagt —
»weitgehend ironischer« Ton. lhr scheint dieser Tonfall der einzig mégliche: »Wenn man der Mei-
nung ist, dafd man ber diese Dinge nur pathetisch schreiben kann ... Sehen Sie, es gibt Leute, die
nehmen mir eine Sache iibel, und das kann ich gewissermafien verstehen: Namlich, dafd ich da
noch lachen kann. Aber ich war wirklich der Meinung, daf der Eichmann ein Hanswurst ist, und
ich sage lhnen: Ich habe sein Polizeiverhor, 3600 Seiten, gelesen und sehr genau gelesen, und ich
weifd nicht, wie oft ich gelacht habe; aber laut!« (Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter
Gaus, S. 64.) Im Sprechen tber diese Dinge einen pathetischen Tonfall anzuschlagen, scheint ihr
mehr die je Sprechenden ins rechte Licht riicken zu wollen, als ein angemessenes Sprechen iber
das Geschehene zu versuchen. Zudem kénnte ein solcher Tonfall den Verbrechen niemals ange-
messen sein, miisse sie — gerade durch Heuchelei — zwangslaufig verkleinern: »Sehen Sie, ich bin
der Meinung, das legitime Gefiihl hier ist die Trauer. Das einzige! Nicht die Selbstbeweihrduche-
rung! [..] Ich bin aufierdem der Meinung, dass man iiber diese Dinge nicht pathetisch reden darf,
weil man sie dadurch verharmlost. [...] Ich bin noch der Meinung, dass man lachen kénnen muss,
weil das Souveranitit ist.« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empirender Dummbeit, S. 59f.)
Dieser Wille, dem Prozess souverin gegenlbertreten zu kénnen, ist meines Erachtens der Grund
fiir Arendts Tonfall. In diesem Sinne halte ich Eva von Redeckers Annahme, »dass es sich bei den
»ironischen< Passagen und Kommentaren weitgehend um Arendts widerstrebende Pastiche von
Eichmanns Sprech- und Denkweise« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S.31.) han-
dele, nicht fiir zutreffend. Sie beginnt weder in Klischees zu sprechen, noch ist ihre Sprechweise
gedankenlos —dies aber bringt sie an Eichmanns Reden zum Lachen. Die Distanz, die ein Lachen
schaffen kann, schiitzte Arendt vor unangemessenem Pathos und ermoglichte es ihr, einen Bericht
iber diesen Prozess zu schreiben, den »die meisten Journalisten nicht viel linger als zwei Wochen
auslhielten].« (Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 75.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

hat, untersuchen und bewuf3t tragen — und zwar in einer Weise, die weder deren Exis-
tenz leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heif3t unvor-
eingenommen und aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins
Gesicht sehen und ihr widerstehen.«” In gewdhnlicher Weise vom Bésen zu sprechen
hief3e, dem Bosen, das sich dort zeigt, auszuweichen und ihm gerade nicht zu begegnen;
es hiefRe, der Gefahr und dem Jetzt nicht ins Auge zu sehen, vielmehr an ihm vorbeizu-
sprechen: Denn dasjenige Bose, das dem Guten — dem Mensch-Sein an sich — Gefahr ist,
ist jenes banale, verallgemeinernde, gedankenlose Bose, das Hannah Arendt denkend
zu umbkreisen suchte. Das Hauptproblem der Wissenschaften ihrer Zeit benennt sie in
deren »wachsenden Unfihigkeit, Unterscheidungen zu treffen.« Sie neigten dazu, das
»Neue und Schockierende« nicht zu verstehen zu suchen, sondern wegzuerkliren, es
zu analogisieren und »auf eine schon bekannte Kausalkette«*® zu reduzieren. Um den
Fragen einer Zeit aber als Beispiellosen — nicht einfach Verallgemeinerbaren — begeg-
nen zu konnen, muss die Aufgabe gerade darin liegen, dem Neuen und Schockierenden
»ins Gesicht zu sehen«, denn nur so ist Handlung méglich. Menschlicher Neuanfang ist
nur denkbar, wenn die Menschen in ihrer Art, Fragen zu stellen, anerkennen, dass sie
je Einzelne sind, die durch ihr Fragen, Denken, Urteilen die Frage selbst zu einer ein-
zelnen und so zum Anfang einer neuen Antwort machen. Gerade in der Formulierung
eines banalen Bosen liegt in diesem Sinne meines Erachtens die Moglichkeit, sich dem
heutigen Guten fragend anzunihern.

Arendts grofites Problem wihrend des Prozesses lag zunichst darin, den Angeklagten
»ernst [zu] nehmen«, wobei sie erkannte, dass der »bequemsten Ausweg aus dem Di-
lemma zwischen dem namenlosen Entsetzen vor seinen Taten und der unbestreitbaren

117  Hannah Arendt [1951-1953]: Uber den Totalitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und

1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut fiir Totalitarismusforschung. Ubers. v. Ursula Ludz. Dresden
1998, S.12f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Uber den Totalitarismus.)
Theodor W. Adornos berithmten Ausspruch, Auschwitz habe das Dichten unméglich gemacht —
»nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch die Erkenntnis an, die
ausspricht, warum es unmaoglich ward, heute Gedichte zu schreiben« (Theodor W. Adorno [1951]:
Kulturkritik und Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 10/1: Kulturkritik und Gesell-
schaft I/Prismen. Ohne Leitbild. Frankfurt a.M. 2015°, S. 30) — beurteilt Arendt in diesem Sinne kri-
tisch: »Naturlich ist es barer Unsinn zu sagen, >dass es nach Auschwitz unméglich sei, jemals wie-
der ein Gedicht zu schreibens, genauso wie es barer Unsinn ist, zu meinen, dass man nach Ausch-
witz nicht mehr an Gott glauben kénne — und Ahnliches mehr. Das sind hysterische Reaktionen,
die man wohl verstehen kann, die aber jeder wirklichen Auseinandersetzung nur hinderlich sein
kénnen. Dafiir braucht man vor allen Dingen einen klaren Kopf und den guten Willen, auch Wahr-
heiten anzuerkennen, wenn sie einem nicht ins Konzept passen.« (Hannah Arendt [1967]: Arendt an
Demohn. Unveréffentlichter Nachlass, Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005739; zitiert
nach: Anne Bertheau: »Das Mddchen aus der Fremde«: Hannah Arendt und die Dichtung. Rezep-
tion — Reflexion — Produktion. Bielefeld 2016, S.159; im Folgenden zitiert als Anne Berthau: »Das
Mddchen aus der Fremde«.)

118 Hannah Arendt [1953]: A Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. For-
mation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407. [Ubersetzung der
Autorin; fiir die gesamte Stelle vgl. Kap. IV/Funote 44.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

61


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Vom Schweigen des Guten

Licherlichkeit des Mannes, der sie begangen hatte [darin lag,] ihn als schlauen, berech-
nenden Liigner [zu betrachten] — was er offensichtlich nicht war«'*®. Eichmann sei —
auch wenn der Staatsanwalt alle Zuhdrenden vom Gegenteil zu iiberzeugen bemitht war
— kein Ungeheuer, vielmehr wirkte er wie ein ,Hanswurst”2°. Gegen die Behauptung,
Eichmann sei ein berechnender Charakter gewesen, der seine Antworten ausgekliigelt
wihlte, um weniger schuldig zu wirken, wie sie sich in der genannten und anderen Au-
Rerungen findet, spricht, wie wenig bedacht er seine Erinnerungen preisgab. Arendt
berichtet in Bezug auf Eichmanns Aussagen wihrend des Polizeiverhors, er habe Jah-
reszahlen dauernd durcheinandergebracht, und sich nicht an »chronologische Abliufe
gehaltenc, sein Gedichtnis sei aber »nicht einfach sprunghaft« gewesen: »Es war wie ein
Speicher, vollgestopft mit Privatgeschichten von der niedrigsten Sorte.«*** Er erinnerte
sich nur an solche Ereignisse, die unmittelbar mit seiner Karriere, mit Ehre oder Ruhm
fiir seine Person zu tun hatten. Selbst einen Umstand, der ihm vor Gericht hitte helfen
kénnen, vermochte er sich nicht ins Gedichtnis zu rufen. So berichtete er von einem
Gesprach mit Heydrich 1941, in dem dieser ihm den Auftrag zur »physischen Vernich-
tung der Juden« mitteilt, dass er selbst an so etwas nie gedacht habe, aber nun mit der
Weisung zu einem der beauftragten Polizeifithrer geschickt worden sei, zu tiberprii-
fen, »wie weit er mit seinem Vorhaben gekommen ist«***. »In Wirklichkeit«, schreibt
Arendt, »hatte Heydrich aber in diesem Interview noch mehr gesagt — in Argentinien
erinnerte er [sc. Eichmann] sich noch gut daran, hatte es jedoch in Israel ganz ver-
gessen, sehr zu seinem Nachteil, denn es hatte mit seiner personlichen Verantwortung
fiir den eigentlichen Vernichtungsprozess zu tun —; Heydrich hatte nimlich hinzuge-
figt, daf} sein Referat >mit der physischen Liquidierung nichts zu tun habe, sondern
seine Aufgabe auf eine rein polizeiliche, d.h. in diesem Fall auf das ErfassungsmiRige
beschrinkt bleibe« [...].«123

Die Banalitit des Bosen zeigt sich hier an drei mafigeblichen Punkten: Der Gedan-
kenlosigkeit, der Sprachlosigkeit und der daraus resultierenden Unfihigkeit zu urtei-
len'®*. So kommt Arendt in ihren Betrachtungen zu einer der »grundsitzlichen Fragen,

119 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.131.

120 Ebenda, S.132.

121 Ebenda, S.165.

122 Ebenda, S.169.

123 Ebenda.

124 Evavon Redecker betont, dass es sich bei Charakteristika des Bésen —wie auch ich sie hier vorneh-

me — »allerhochstens um Bedingungen fiir das Bése handeln kann; nicht Banalitat oder Gedan-
kenlosigkeit standen in Jerusalem unter Anklage, sondern das Organisieren des Holocaust.« (Eva
von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 24.) Sie bezieht sich hier auf die Charakteristika, die
Christian Volk dem Bosen zuweist: »Realitatsferne«, »innere Leere«, unerbittliche Pflichttreuex,
»Verantwortungslosigkeit«. (Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S.17.)
Das scheint mir nicht so: Meines Erachtens geht es Arendt gerade darum, das Bdse an sich zu be-
schreiben, um daraufhin die Frage nach dem Cuten zu stellen. Arendt sieht in Jerusalem nicht das
Bose angeklagt — Eichmann als Organisator des Holocaust — vielmehr versteht sie dort, dass das
Bose sein Gesicht gewandelt hat, dass es nicht mehr motivvolles und bewusstes Tun ist, sondern
bloRe Oberflache, dass es nicht -voll, sondern -los ist: gedanken-, urteils- und sprachlos und fern
des Menschlichen liegt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

die in allen diesen Nachkriegsprozessen und natiirlich auch im Eichmann-ProzeR be-
rithrt wurde [...]. Sie betrifft das Wesen und das Funktionieren der menschlichen Ur-
teilskraft. [...] Wie tief die Frage des Urteilens und, wie man oft meint, des Aburteilens
Menschen unserer Zeit beunruhigt, hat sich auch in dem Streit um das vorliegende
Buch [..] gezeigt. Weder Nihilismus noch Zynismus, wie man vielleicht hitte erwar-
ten diirfen, aber eine ganz auflerordentliche Verwirrung in den Elementarfragen des
Moralischen ist zutage getreten, als sei das Moralische nun wahrlich das letzte, was
sich in unserer Zeit von selbst versteht.«'*> Moralische Urteile zu fillen muss in einer
Zeit, die ganz der Logik und den Kausalketten gehorcht, geradezu irrsinnig scheinen —
aber es ist genau dies, das die Menschen von den Maschinen scheidet und einem blo-
Ren Immer-Weiter Einhalt gebieten kann, das dem freien Markt die freien Menschen
entgegenstellt.

Arendt spricht von Eichmanns »schierer Gedankenlosigkeit — etwas, was mit
Dummbeit keineswegs identisch ist« — und sagt weiter, dass »eine solche Realitits-
ferne und Gedankenlosigkeit in einem mehr Unheil anrichten kénnen als alle die
dem Menschen vielleicht innewohnenden bésen Triebe zusammengenommend«?®,
Diese Gedankenlosigkeit zeigte sich in seiner Sprechweise, in der Unfihigkeit, vom
Einzelnen zu sprechen: »[W]as er sagte, war stets das gleiche, und er sagte es stets
mit den gleichen Worten. Je linger man ihm zuhorte, desto klarer wurde einem, daf
diese Unfihigkeit, sich auszudriicken, aufs engste mit einer Unfihigkeit zu denken
verkniipft war.« Denken - so wird sich im Laufe meiner Ausfithrungen noch zeigen
— bedeutet die gleichzeitige Fihigkeit der absoluten Konkretheit und Abstraktion, es
bedarf der absoluten Verschiedenheit der Einzelnen und der Pluralitit, des Gesprichs
und der Moglichkeit, vom Standpunkt der Anderen aus zu denken. Sowohl Denken
als auch Urteilen sind sprachlich, sind in der Sprache und ohne sie nicht méglich. Alles
Nachdenken wird also letztlich um die Frage nach der Sprache kreisen: Einer Sprache,
in der der Mensch sich allererst zeigt.

Die Gedankenlosigkeit und Unfihigkeit, »vom Gesichtspunkt eines anderen Menschen
aus sich irgend etwas vorzustellen« sind hier jenes Extreme, das in seiner Ausbreitung
das Mensch-Sein undenkbar macht. Eine »Verstindigung mit Eichmann war unmég-
lich, nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverlissigste Schutzwall gegen
die Worte und gegen die Gegenwart anderer, und daher gegen die Wirklichkeit selbst
umgab: absoluter Mangel an Vorstellungskraft«**?. Dieser Mangel, diese »totale Unfi-
higkeit, jemals eine Sache vom Gesichtspunkt des anderen her zu sehen<?®, zeigt sich
in Eichmanns Sprache: Zum einen besteht sie fast ausschlief3lich aus Klischees und Re-
dewendungen, zum anderen zeigt sein Sprechen von den Geschehnissen, dass ihm die
Konsequenzen seines Tuns kaum verstindlich waren. In beiden Phinomenen kommt
eine grundsitzliche Abwendung vom Einzelnen zum Vorschein: Die Klischees als im-
mer wiederholte Redewendungen kénnen immer nur vom Allgemeinen sprechen, spre-

125 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 64f.
126 Ebenda, S.57.

127 Ebenda, S.125f.

128 Ebenda, S.124.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

63


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Vom Schweigen des Guten

chen weder die Einzelheit der Sprechenden aus noch jene des Gegenstandes, sondern
sagen das Immergleiche zu allem und zu jeder Zeit. Eichmann trieb diese Redeweise
sogar noch weiter; nicht nur bediente er sich der ihm bekannten Redensarten, er griff
sogar zu »selbsterfundenen Klischees«: »Wenn es ihm einmal gelang, einen wirklichen
Satz zu konstruieren, wiederholte er ihn so lange, bis ein Klischee daraus wurde«*®.
Hier ist die sprachliche Abwendung vom Einzelnen also bis zum Auflersten getrieben:
Selbst dasjenige, das zunichst nicht blofle Wiederholung ist, wird in die Verallgemei-
nerung gedrangt. Ein Klischee erfinden heifdt, das Einzelne so oft zu wiederholen, bis
es nicht mehr einzeln ist, sondern in einer Weise allgemein, die es ausleert und zu
etwas macht, das gesagt werden kann, ohne dass die Zuhorenden je dariiber nachden-
ken oder iberhaupt erst zuhoren konnten. In diesem Aussprechen vom Allgemeinen
geht die Einzelne verloren, die Sprechende verliert sich selbst und kann sich auch die-
jenigen, von denen sie spricht, nicht mehr vorstellen. 1973 kommt Arendt noch einmal
auf dieses Sprechen zuriick, wenn sie sagt, dass solche »standardisierten Ausdrucks-
und Verhaltensweisen [...] die gesellschaftlich anerkannte Funktion [hitten], gegen die
Wirklichkeit abzuschirmen, gegen den Anspruch, den alle Ereignisse und Tatsachen
kraft ihres Bestehens an unsere denkende Zuwendung stellen«**°.

Arendt spricht in Bezug auf die Vorstellungskraft aber nicht nur von einem Man-
gel, sondern auch von einem Unwillen: »Und das habe ich eigentlich gemeint mit der
Banalitit. Da ist keine Tiefe — das ist nicht dimonisch! Das ist einfach der Unwille,
sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist [..]«">". Es ist ein Unwille, sich
die Andere als Jemand vorzustellen, gleichzeitig ein Unwille, selbst ein Jemand zu sein.
Das Bose mochte im Allgemeinen untergehen — im Allgemeinen der (politischen) Be-
wegung und in der allgemeinen Bewegung der Geschichte. Das Fortschreiten wird zur
Selbstverstindlichkeit und muss das Einzelne — und mit ihm auch jede Verantwortung
— tberrollen. Was da fortschreitet spielt keine entscheidende Rolle, dies zeigt sich in
Eichmanns Gefithrt-werden-Wollen — oder vielmehr in seinem Unwillen, selbst die Fiith-
rung zu itbernehmen: Als Einzelner nimlich denkend ein Urteil zu fillen. Er schreibt,
nachdem er im amerikanischen Gefangenenlager interniert worden ist: »Nun war ja
wieder alles in Ordnung, mein Wesen konnte sich wieder beruhigen, denn ich war ja
nicht bar jeder Fithrung, sondern ich wurde ja wie eh und je weitergefiihrt.«3*

So bedeutete auch das Ende des Zweiten Weltkriegs fiir ihn vor allem, dass er — wie
er selbst sagt — »nunmebhr ein fithrerloses und schweres Eigenleben zu fithren habe, dafy
ich mir an keiner Stelle irgendwelche Richtlinien geben lassen konnte, daf} von keiner

129 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.125.

130 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14.

131 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empirender Dummbeit, S. 44.

132 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.101.
So spricht der Kontrollchor in Brechts MafSnahme: »Wer fiir den Kommunismus kampft, der muss
kdmpfen kénnen und nicht kimpfen; die Wahrheit sagen und die Wahrheit nicht sagen; Dienste
erweisen und Dienste verweigern; Versprechen halten und Versprechen nicht halten. Sich in Ge-
fahrbegeben und die Gefahrvermeiden; kenntlich sein und unkenntlich sein. Wer fiir den Kommu-
nismus kampft, hat von allen Tugenden nur eine: dass er fiir den Kommunismus kimpft.« (Bertolt
Brecht [1932]: Die Maf3nahme. Frankfurt a.M. 1955, S. 21.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Seite Befehle und Weisungen kamen, keinerlei einschligige Verordnungen heranzuzie-
hen waren«**. Die Mitgliedschaft in der Partei sei nicht aus Uberzeugung geschehen,
vielmehr wurde er — wie er aussagte — »wider mein Erwarten und auch ohne, daf ich
den Vorsatz gefasst hatte, gewissermafien in die Partei vereinnahmt [...]. Das ging so
schnell und so plétzlich.«*** Was sich hier zeigt, ist also wieder ein stetes Weiterschrei-
ten, das — plotzlich — mit sich reilt. Die Partei, die Bewegung, ver-ein-nahmte ihn, sie
machte ihn zum Teil ihrer selbst und entlastete ihn von seinem Einzelnsein. Wie oben in
den Ausfithrungen zum Totalitarismus-Buch bereits beschrieben, scheint es, »als seien
alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen. [...] Das eiserne
Band des Terrors konstituiert den totalitiren politischen Korper. Dem Terror gelingt es,
die Menschen so zu organisieren, als gibe es sie gar nicht im Plural, sondern nur im
Singular, als gibe es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegun-
gen in den Marsch eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses
mit absoluter Sicherheit und Berechenbarkeit einfallen.«*3

Und so liegt in der Herangehensweise der Anklage im Fall Eichmanns die grofie Ge-
fahr, auch in gerade diese Richtung zu reden, wenn sie sagt, nicht ein Einzelner sitze
auf der Anklagebank »und auch nicht nur das Naziregime, sondern der Antisemitis-
mus im Verlauf der Geschichte«. Die Gefahr, so fithrt Arendt aus, liege darin, dass er
so als »der >unschuldige« Vollstrecker irgendeines geheimnisvollen vorausbestimmten
Geschicks bzw. das historisch notwendige Ausfithrungsinstrument des ewigen Juden-
hasses«!3® wirken konnte. Die Betrachtung des Konkreten bringt hier die Moglichkeit
mit sich, Fragen danach zu stellen, was sich in den Aussagen und Taten zeigt und was
geschehen muss, um dasjenige wiederzufinden, was wir alle — als Menschen - dort
verloren haben.

Arendt beschreibt Eichmann an einer Stelle ihres Berichtes als einen »Idealistenc,
sie schreibt: »Um seinen Vorstellungen von einem >Idealisten«< zu entsprechen, geniigte
es nicht, an eine >Idee« zu glauben, nicht zu stehlen und keine Bestechungen anzuneh-
men, obwohl diese Qualifikationen unerlilich waren. >Idealist« war jemand, der fiir
seine Idee lebte — daher konnte er keinen anderen Beruf haben — und der bereit war,
seiner Idee alles und insbesondere alle zu opfern. Wenn Eichmann im Polizeiverhor
sagte, daf er seinen eigenen Vater in den Tod geschickt hitte, so wollte er damit nicht
nur hervorheben, in welch hohem Grade er von Befehlen abhingig und zum Gehor-
sam bereit war; er wollte auch demonstrieren, was fiir ein >Idealist« er immer gewesen
war.«%” Der Idealist glaubt an eine Idee'®, ohne sie je zu hinterfragen, er ist der ginz-

133 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.106.

134 Ebenda, S.107.

135 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

136 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 91.

137 Ebenda, S.116f.

138 Der Begriff der Idee steht in engstem Zusammenhang mit Arendts Begriff der Herstellung, die
sie als Tatigkeit unterscheidet vom Arbeiten und Handeln. Auf diese Trennung werde ich spater
naher zu sprechen kommen. In der Vita activa schreibt sie: »ldee¢, d.h. mit dem inneren Bild des
herzustellenden Gegenstandes«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 84.) Die Idee ist das innere
Bild, nach dem der Gegenstand hergestellt wird, sie ist die Form, von der ein Abdruck genommen
wird. Das Hergestellte ist das Berechenbare, die Verdinglichung einer Vorstellung. Der Idealist

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

65


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Vom Schweigen des Guten

lich Fraglose.’®® Es ist die Vorstellung der Einzelnen, die sich aus dem Allgemeinen
erkliren lassen, die Arendts Verstindnis so vollkommen entgegenliuft. In diesem Zu-
sammenhang wird auch Arendts Trennung von Philosophie und Politik zur Sprache
kommen, ihre Abwendung von der Philosophie genau aus diesem Grunde: weil sie vom
Allgemeinen spricht, wenn es doch darum gehen muss, das Einzelne zu durchdenken.

Damit sind zwei wesentliche Punkte angesprochen, die den Kern des Sprechens von
einer Banalitit des Bosen ausmachen: Erstens ist das banale Bose ein Absehen vom An-
deren, ein Absehen vom Menschen als Einzelnem, vom Menschen in seiner absoluten
Verschiedenheit. Die Andere ist aus diesem Gesichtspunkt heraus niemals mehr als ein
Typus und somit niemals sie selbst. Zweitens ist das banale Bose wesentlich bestimmt
als Unwille. Dieser Ausdruck ist genauestens zu bedenken: Es geht hier nicht blof$ um
ein Wollen-dass-nicht, sondern weit eher um ein Aussetzen oder Aufgeben des Willens.
Das Geschehene und Geschehende wird nicht als etwas begriffen, das herbeigefiihrt
wurde durch ein Handeln der Einzelnen, sondern als etwas, das eben kommt, wie es
kommt. Das Bose besteht also keineswegs in einem vielleicht noch gesteigerten dimo-
nischen Wollen. In ihrem Denktagebuch spricht Arendt so einmal davon, dass das Bose
»nicht Resultat des bésen Willens, der das Bése um des Bésen willen will«, sondern viel-
mehr ganz ohne Willen und Streben sei: »[D]as Unheil kommt aus der Verflachung«4°.
Das Bose ist willenlose Auslieferung an Gleichgiltigkeit und Selbstverstindlichkeit, es
ist reine Oberfliche. Nur dort — so sagt sie erneut in einer Vorlesung, die sie 1965, zwei
Jahre nach den Eichmann-Berichten, unter dem Titel Some Questions of Moral Philoso-
phy
geschlagenen und gewachsenen Wurzeln [...] ganz und gar fehlen. Sie fehlen dort, wo

gehalten hat - ist das »grenzenlose, extreme Bose« moglich, »wo diese selbst-

Menschen nur iiber die Oberfliche von Ereignissen dahingleiten, wo sie sich gestatten,
davongetragen zu werden, ohne je in irgendeine Tiefe, derer sie fihig sein mogen, ein-
zudringen.«#* Dort, wo der Mensch sich der Selbstverstindlichkeit seiner selbst und
seiner Geschichte preisgibt, kann er niemals Wurzeln schlagen, sondern wird - als Ver-
einheitlichter — fortgetragen von den Naturgewalten des vermeintlich Notwendigen.

Im Folgenden soll die Frage nach dem Guten aus der Gegenwart und in sie hinein ge-
stellt werden: Was bedeutet das Gute heute, was sagt es iiber das Jetzige aus? Das Bose,
das sich Arendt im Eichmann-Prozess gezeigt hat, ist keinesfalls ein vereinzeltes Phi-
nomen, auch wenn sich das extreme Bose dort wohl in seiner grausamsten Apotheose
zeigte. Paolo Flores d’Arcais spricht in diesem Zusammenhang von der »Verdunklung
aller bestehenden Demokratien«. Er schreibt weiter: »Das >vorhersagbare« Individuum

denkt also nicht, denn Erdachtes eignet sich in seiner Unberechenbarkeit nicht zur Herstellung.
Er formt vielmehr ein inneres Bild oder iibernimmt ein schon bestehendes, nach dem es sich zu
richten lohnt.

139 Ich werde auf diesen Punkt in Bezug auf Platons Ideenlehre spater noch einmal zuriickkommen.

140 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 622.

141 Die deutsche Ubersetzung der Vorlesungen tragt den Titel Uber das Bise und ist »in Abstimmung
mit der Ubersetzerin Ursula Ludz vom Verlag« festgelegt worden. (Piper Verlag: Vorwort. In: Han-
nah Arendt: Uber das Bise, S.7.)

142 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 86.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

ist die hohle Form eines Individuums. Ausgeliefert an die Privatsphire wird es >privati-
siertcund dessen beraubt, was es einzigartig macht: der gemeinschaftlichen Gestaltung
der autonomen Regeln des Zusammenlebens zwischen freien Individuen und der In-
stitutionen, die es garantieren. Der Totalitarismus stellt nur die extreme Form dieses
Einschliferungsprozesses dar.«'*? Von der Abschaffung der Einzelnen, die sich nach all-
gemeinen Regeln hinein in ihre eigene Verallgemeinerung richten, spricht Arendt schon
in der Vita activa in Bezug auf die Biirokratie, in der an die Stelle des Handelns ein »Sich-
Verhalten getreten [ist], das in jeweils verschiedenen Formen die Gesellschaft von allen
ihren Gliedern erwartet und fiir welches sie zahllose Regeln vorschreibt, die alle dar-
auf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie gesellschaftsfihig zu
machen und spontanes Handeln [..] zu verhindern.«*** Viele Jahre spiter spricht sie in
ihrer Sonning-Preis-Rede von einer »Verinderung der Staatsformen [..] zu Biirokratien,
das heif’t zu einer Herrschaft weder von Gesetzen noch von Menschen, sondern von
anonymen Biiros oder Computern, deren véllig entpersonalisierte Ubermacht sich als
eine grofere Bedrohung fir die Freiheit und jenes Minimum an Zivilitit, ohne das ein
gemeinschaftliches Leben nicht vorstellbar ist, herausstellen mag als die empérendste
Willkiir von Tyranneien in der Vergangenheit«!45.

Auch Wolfgang Heuer schitzt diese Gefahr innerhalb der »modernen Massengesell-

146 31s be-

schaft« wegen ihrer »arbeitsteiligen, verwaltungsmifligen Arbeitsstruktur«
sonders hoch ein. Hier scheint es auf das einzelne Denken und Urteilen nicht mehr
anzukommen und so muss es uns zunehmend fremd werden. Bei Arendt heif3t es in
diesem Sinne, dass das »eigentlich Staatlich-Politische, nimlich Entscheidungen tref-
fen und handeln, [..] mehr und mehr von dem rein Administrativen verdringt [werde].
Die »vergesellschaftete Menschheit< braucht nur noch Administration; entscheiden und
handeln sind so automatisiert, dass sie eigentlich nicht mehr vorkommen; an die Stelle
der Entscheidung tritt das Prinzip des Anwendens.«#” So verindert sich auch unser
Verstindnis von Meinungen: Richard ]. Bernstein geht davon aus, dass die Ablehnung
anderer Meinungen, die Weigerung, sich mit denjenigen auseinanderzusetzen, die der

143 Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemifSe Aktualitit. Ubers. v. Elke Rusteberg. In:

Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und Wirkung. Essen
1997, S.100. (Im Folgenden zitiert als: Paolo Flores d’Arcais: Hannah Arendts unzeitgemafSe Aktuali-
tat.)
Und weiter: »Das bedeutet natirlich nicht, dass diese beiden Formen des Bosen gleichzusetzen
waren: Arendt hat niemals zum generischen Gebrauch einer Kategorie gegriffen, die unter dem
Cespott des Totalitarismus, der Vernichtung von Menschen in Konzentrationslagern und Gulags
einerseits und der Einschlaferung des kritischen Ceistes in der Massenproduktion und Massen-
kultur andererseits gleichen Wert zuschreiben wiirde, als ob diese Dinge nur Aquivalente waren.«
(Ebenda, 102.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 51.

145 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975. Ubers. v. Ursula Ludz. In: Heinz
Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005), S. 3f. (Im Folgenden zitiert
als: Hannah Arendt: Die Sonning-Preis-Rede.)

146 Wolfgang Heurer [2005]: Hannah Arendt iiber das Bose im 20. Jahrhundert. In: Detlef Horster (Hg.):
Das Bése neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006,
S.23.

147 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 444.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

67


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Vom Schweigen des Guten

eigenen widersprechen, immer stirker zunimmt. »Es ist uns nicht wirklich daran ge-
legen, verschiedene Standpunkte zu durchdenken, sofern wir diese nicht missbilligen
oder verhohnen wollen. Und diese Neigung verschirft sich zunehmend dadurch, dass
wir unsere >Informationen«< vermehrt aus Quellen erhalten, die lediglich jene Vorurteile

verhirten, in denen wir uns verschanzt halten.«4®

Diese Entwicklung ist im Zusam-
menhang mit der Ablosung des menschlichen Denkens durch das Rechnen der Ma-
schinen zu sehen. Die Menschen verlieren ihr Vertrauen in das eigene sowie dasjenige
Denken der Anderen und verlassen sich lieber auf Berechenbares: Arendt spricht in
Macht und Gewalt von dem »stindig wachsenden Ansehen der wissenschaftsgliubigen
>brain trusters«. Und dann: »Gegen ihre Kaltbliitigkeit, >das Undenkbare zu denkens,
wire kaum etwas einzuwenden, wenn man nur sicher sein koénnte, dass sie iiberhaupt
denken. Anstatt sich auf ein so altmodisches, von Computern nicht zu itbernehmendes
Geschift wie das Denken einzulassen, rechnen sie mit Hilfe ihrer Maschinen die Kon-
sequenzen gewisser hypothetisch angenommener Konstellationen aus, ein in den Wis-
senschaften durchaus berechtigtes Verfahren, weil man nimlich aufgrund solcher Be-
rechnungen die Hypothesen experimentell kontrollieren und verifizieren kann. [...] Der
logische Fehler in diesen hypothetischen Konstruktionen moglicher zukiinftiger Ereig-
nisse ist immer der gleiche: Was zuerst [...] als Hypothese erscheint, wird sehr schnell,
oft nach wenigen Abschnitten, zur >Tatsaches, einem Datum, das dann eine ganze Serie
ihnlicher Data gebiert, deren hypothetischer Charakter vergessen ist [..].«<**

Das Allgemeine nimmt hier den Platz des Einzelnen ein, indem es als Datum Einzel-
heit behauptet. Die errechneten Konsequenzen sollen Auskunft geben iiber die einzelne
Frage, indem sie verschiedene Hypothesen abwigen. Solcherlei Abwigungen aber kon-
nen immer nur allgemeine Aussagen treffen, die mit der einzelnen Frage kaum noch
etwas zu tun haben: Einer Frage im Jetzt als Mensch zu begegnen muss heifen, sie von
verschiedenen menschlichen Standpunkten aus zu betrachten und im Gesprich erst
den gemeinsamen Versuch einer Antwort zu wagen. Selbst die Welt scheint heute durch
blof3e Spekulation errechenbar: Virtuelle Realititen nehmen mehr und mehr Raum ein,
indem sie einen Ort schaffen, der nicht eigentlich ist. In Arendts Verstindnis aber ist
Welt nur dort, wo Menschen miteinander sprechen und sie so erstehen lassen, sie bildet
sich in jenem Raum, der zwischen den Sprechenden sich eréftnet. All diese Entwicklun-
gen kommen als Fortschritt daher, der das Gewesene iiberholt und verbessert, bringen
aber zugleich einen neuen Begriff von Welt mit sich, den es zu bedenken gilt. Es soll
hier also nicht darum gehen, einen alten Zustand zu betrauern und alles Jetzige ab-
zuwerten. Vielmehr muss die Frage sein, was es heute, da die technische Entwicklung
immer schneller voranschreitet, heiffen kann, Mensch zu sein. Was iibersehen wird,
wenn blof3e Errechenbarkeiten glauben machen, sie witrden eine Weiterentwicklung
derjenigen sein, die als absolut Verschiedene doch niemals verbessert werden konnen.

148 Richard ). Bernstein [2018]: Why Read Hannah Arendt Now? Cambridge 2018, S. 72. (Im Folgenden
zitiert als: Richard J. Bernstein: Why Read Hannah Arendt Now?.) [Ubersetzung der Autorin.]

149 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt. Ubers. v. Gisela Uellenberg. Miinchen 20112°, S.10f. (Im
Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Macht und Gewalt.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Ich méchte im Folgenden die Frage nach dem Guten stellen, einem Guten, das dem hier
besprochenen Bésen in einer noch zu durchdenkenden Weise entgegensteht. Diese Aus-
fithrungen haben ihren Ausgang nicht etwa beim Bbsen genommen, weil das Gute als
dessen Gegenteil aus jenem in irgendeiner Weise ableitbar wire. Vielmehr zeigt sich in
der Lektiire Arendts, dass das Bose als Extremes alles Gute abdeckt und verschwinden
lasst. Um sich der Frage nach dem Guten zu stellen, ist es daher sinnvoll, den Versuch
einer Beschreibung dieser Abdeckung zu unternehmen, um dann das Freigelegte erst
bedenken zu kénnen. Zudem muss die Frage nach dem Guten sich durch Arendts Neu-
denken des Bosen insofern stellen, als sich ihre Beschreibungen des extremen Bosen
als Gegenteil dreier Sprechweisen zeigen, um die ihre Schriften immer wieder kreisen:
das Denken (das Bose ist gedankenlos), das Urteilen (das Bose ist unfihig, die Anderen
mitzubedenken), das Erzihlen, das uneindeutig bleibt (das Bése spricht in Klischees).
Meines Erachtens kreist Arendts gesamtes Schaffen um Fragen, die die Menschen in
den Blick zu nehmen versuchen: Gebiirtlichkeit, Denken, Urteilen, Handeln, Erzihlen
— all dies sind Moglichkeiten und Erméglichungen der Menschen.’® All dieses Fragen
ist ein Fragen nach dem Menschlichen der Menschen und insofern das Bose eben diese
Moglichkeiten verschlief3t, muss die Auseinandersetzung mit diesem Bosen als Versuch
verstanden werden, das Gute, das Menschliche, freizulegen. Es wird aber — es ist bereits
darauf hingewiesen — nicht um eine anthropologische Untersuchung gehen, nicht um
»die eine Frage der Philosophie: Wer ist der Mensch?«, sondern dieses Menschliche wird
sich gerade in der Frage danach finden, wer die Menschen sind. Dies Menschliche wird

150 Auch Eva von Redecker betont diese Gerichtetheit Arendts. lhr geht es darum, »nachzuweisen,

dass Arendt nach der Analyse einer bestimmten Facette des Bésen in Eichmann in Jerusalem im
Crunde neu ansetzt und ihr ganzes Spatwerk hindurch nach den Bedingungen guten Handelns
fragt. Systematisch lasst sich als >Gravitation zum Guten«die geradezu unwiderstehliche Tendenz
zum moralisch richtigen Handeln beschreiben, die nach Arendts Phianomenologie der Geistesta-
tigkeiten dort entsteht, wo tatsdchlich gedacht und geurteilt wird.« (Eva von Redecker [2013]: Gra-
vitation zum Guten, S. 8.) Von Redecker nimmt an, dass Arendt nach ihren Erfahrungen wihrend
des Prozesses die Frage nach dem Bosen abschliefst und den »Blick auf eine neue Frage [richte],
die sie nun, [...] viel starker interessierte, namlich die nach denserl6senden<Ausnahmen, die auch
in>finsteren Zeiten«< ein gewisses Maf an moralischer Integritit bewahrten.« (Ebenda, S. 45.) Sie
gehtalso davon aus, dass Arendt»im Grunde neu ansetzt«insofern die Erfahrungen des Eichmann-
Prozesses in ihr ein Interesse an den »wenigen positiven Ausnahmen im allgemeinen moralischen
Zusammenbruch« (Ebenda, S. 48.) weckten.
Dem stimme ichinsofern zu, als Arendts Auseinandersetzungen mit dem Bosen nur einen Weg hin
zu derjenigen Frage darstellen, die sie eigentlich zu verstehen suchte: die Frage nach dem Guten.
Meines Erachtens haben diese Fragen nach dem Menschlichen der Menschen sie vom Anfang bis
zum Ende ihres Schaffens begleitet, durch die Verdnderung im Verstandnis des Bosen aber stellen
siesich in einem neuen Zusammenhang dar, werden sie von einem neuen »Gedankenblitz«erhellt.
Die entscheidende Wirkung, die diese Erfahrungen auf ihr Werk hatten, liegen meines Erachtens
darin, zu erkennen, dass das Bose heute nicht darin liegt, dass es in Versuchung fiihrt, sondern
darin, dass es das Einzelne in Verallgemeinerung auflost, wie ich bereits dargelegt habe. Das Bose
galt als Versuchung und war insofern erst die Ermoglichung des Guten: Im Widerstehen gegen
das Bose zeigte sich das Gute erst. Das Bose, das sich Arendt im Verlauf des Eichmann-Prozesses
zeigt, ist aber nicht Versuchung, sondern Verflachung, ist nicht Wille, sondern Unwille, nicht List,
sondern Dummbheit. Aus dieser Erfahrung heraus muss sich auch die Frage nach dem Guten in
neuer Weise stellen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

69


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Vom Schweigen des Guten

sich finden in »all den alten Fragen [..] — was ist Liebe, was ist Freundschaft, was ist
Verlassenheit, was ist Handlung, Denken [...]2«'5!Ausgehend von den Antworten, die ich
auf die Frage nach dem Bosen dargestellt habe, mochte ich hier einen Anfang fiir die
Frage nach dem Guten setzen.

Muss es demnach im Folgenden als Aufgabe gelten, mit Hannah Arendt eine Moral-
theorie aufzustellen, die uns dann sagte, was das Gute sei? In diesem Fall miisste das
Gute definierbar sein und so in der Frage nach einem Was beantwortbar. Das Gute
aber - sofern es das Menschliche ist — kann kein Was sein, denn der Mensch ist gera-
de Mensch, sofern er ein Wer ist, ein Wesen, das absolut verschieden ist durch seine
Geburt und so keine Allgemeinheit kennt. Das Wesen des Menschen, sofern es sich
in seiner Fihigkeit, einen neuen Anfang zu setzen™? zeigt, kann also niemals erkannt
werden im Sinne einer Zuordnung mittels »natirlicher< Eigenschaften«. Solche »Er-
kenntnisformen versagen, sobald wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: Wer
sind wir.« Dementsprechend sagt Arendt in der Vita activa weiter, »[d]ie Tatsache, dafd
Versuche, das Wesen des Menschen zu bestimmen, so leicht zu Vorstellungen fithren,
die uns nur deshalb als >géttlich« anmuten, weil sie offenbar Ubersteigerungen eines
Menschlichen beinhalten, diirfte uns vielleicht doch argwoéhnisch gegen den Versuch
machen, das Wesen des Menschen begrifflich zu bestimmen«*>3.

Eichmanns Sprache zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie ausschliefilich aus
Wortern besteht, die duflerste Selbstverstindlichkeit ausdriicken; sie ist gedankenlos,
urteilsfrei und klischeehaft. Eine Theorie des Guten aufzustellen, liefe durch seine be-
griffliche Bestimmung auch Gefahr, in eine Selbstverstindlichkeit zu fithren. Es kann
nicht darum gehen, das Gute zu erlernen, indem Einblicke in das eine Richtige gelehrt
oder erkannt wiirden, damit die daraus sich ergebenden Regeln dann befolgt werden
konnten. In gewissem Sinne lisst sich sagen, die Moral sei das Gesetz des Guten: Hier
sind jene Regeln festgehalten, die an das richtige Verhalten gemahnen, sie sind der Halt
des Willens, der sich der Versuchung des Bosen erwehrt. Die Gilltigkeit solcher Ermah-
nungen aber muss gleichbleibend aufier Frage stehen, sie miissen gelten wann immer
und wem auch immer. Sie richten sich also weder an die Einzelnen noch das Einzelne,
sie sind das Allgemeine. Im Moment ihres Zusammenbruchs, so Arendt in Was heifst
personliche Verantwortung in der Diktatur?, offenbarte die Moral sich »unverhillt in ihrer
urspriinglichen Bedeutung [...], ndmlich als Kodex ethischer Normen, Sitten und Ge-
briuche, dessen vollstindiger Austausch genauso wenig Probleme bereiten sollte, wie
der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«'5*.

Von solch starrem >Guten« spricht Arendt als »Phinomen der Giite<'>, fiir das

156

die Taten Jesu »das einzig wirklich giiltige, wirklich iiberzeugende Beispiel«~° geben.

151 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 295. [Ubersetzung der Autorin.]

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.18.

153 Ebenda, S. 20f.

154 Hannah Arendt [1964-65]: Was heif3t persinliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

155 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 90.

156  Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution. Miinchen 20132, S.103. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Uber die Revolution.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Wenn das Moralische als das Selbstverstindliche gedacht wird, ist es dies, woran sich
die Giite hilt: die Giitige vollbringt dasjenige, was innerhalb einer Gemeinschaft als
das Richtige gilt und zeigt auf diese Weise das Falsche als Falsches. Die Giite als Tat
nach allgemeinen Gesetzen ist in ihrer Festgesetztheit insofern Gefahr, als diese als
solche immer austauschbar sind. In diesem Sinne kann Arendt in Uber die Revolution
sagen, »dafd das absolut Gute im Zusammenleben der Menschen sich als kaum weniger
gefihrlich erweist als das absolut Bose«’*”, denn jedes »Absolute [..] muf ein Unheil
werden, wenn es sich innerhalb des politischen Raumes Geltung verschaffen will«**8.
Das Gute kann demzufolge auch nicht als Mittel eingesetzt werden, um bose Taten zu
verhindern, indem eine vermeintliche Titerin durch ihr Wissen vom Guten — entweder
aus dem Wunsch heraus, nicht schlecht zu sein, aus Angst vor Strafe oder aus Mitleid
— von ihrer Tat absihe; in diesem Verhaltnis konnten Giite und Schlechtigkeit gesehen
werden. Das Gute aber kann nicht herauskristallisiert und dann blind befolgt werden,
sondern muss von jedem Menschen, der denkt, neu ergriindet und besprochen werden,
denn sobald es zur Selbstverstandlichkeit versteinert, verliert es dasjenige, das es zum
Guten und so zum Menschlichen — dem immer Neuen — macht. Es ist aber zugleich
niemals beliebig, als finden solche Menschen dieses, andere aber jenes »gut«. Es geht
nicht darum, was jemand fiir sich in einem bestimmten Moment fiir »gut< hilt, sondern
darum, was sich ihm - im Gesprich mit sich und im Gesprich mit Anderen - als das
Gute zeigt. Im Gesprich dann, das die Standpunkte der Anderen - die auch wiederum
jeweils Standpunkte wieder Anderer vor Augen haben — versammelt, erhellt sich das
Gute fiir den Moment, den das Gesprich dauert, und schafft ihm so einen Raum zum
Erscheinen. So ist jedes Fragen nach dem Guten »Wagnis«, das einzig maglich ist im

»Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen«'>®.

Der Traditionsbruch, der der Selbstverstindlichkeit ethischer Normen ein Ende setzte,
»ist also eine Katastrophe der moralischen Werte nur, wenn man annimmt, Menschen
wiren eigentlich gar nicht in der Lage, Dinge an sich selbst zu beurteilen, ihre Urteils-
kraft reiche fir ein urspriingliches Urteilen nicht aus; man kénnte ihnen nicht mehr
zumuten, als bekannte Regeln richtig anzuwenden und bereits vorhandene Maf3stibe
sachgemif anzulegen«'®®. In Arendts Sinne ist es vielmehr méglich, ihn als Offnung

157 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.104.

158 Ebenda, S.107.

159 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 72.

160 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S. 22f.
Weiter heifst es: »Wenn dies stimmte, wenn es zum Wesen menschlichen Denkens gehorte, daf}
Menschen nur urteilen kénnen, wo sie Maf3stibe fix und fertig in der Hand haben, so wire in der
Tat richtig, wie heute allgemein angenommen wird, daf in der Krise der modernen Welt nicht
so sehr die Welt als der Mensch selbst aus den Fugen geraten ware. Innerhalb des akademischen
Lehrbetriebes hat sich diese Annahme heute weitgehend durchgesetzt, wie man am besten daran
erkennt, dafs die historischen Disziplinen, die es mit der Welt und dem in ihr sich Ereigneten zu
tun haben, sich erstin die Gesellschaftswissenschaften und dann in die Psychologie ausgeldst ha-
ben. Dies besagt ja nichts anderes, als dafl man das Studium der geschichtlich gewordenen Welt
in ihren chronologisch vorgegebenen Schichtungen aufgibt zugunsten des Studiums erst gesell-
schaftlicher und dann menschlicher Verhaltensweisen, die ihrerseits zum Cegenstand einer syste-
matischen Forschung nur werden kénnen, wenn man den handelnden Menschen, der der Urheber

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Vom Schweigen des Guten

zu verstehen, die neue Fragen danach zulisst, was das Gute sei. Nicht aber, um ei-
ne neue Definition zu finden, die alsdann neue Grenzen setzte, sondern als bleibende
Frage. Dementsprechend schreibt auch Eva von Redecker, »dass Arendt auf der Suche
nach einer anderen Lokalisierung von Moral war. Die grundlegenden moralischen Sit-
ze sollten nicht als Gebot im Gewissen stehen — und dort woméglich die Struktur ei-
ner austauschbaren Wertordnung annehmen —, sondern auf andere Weise aktualisiert
werden.«*® Solche Aktualisierung ist fiir Arendt méglich allein im Denken, das dann in
ein gemeinsames Gesprich gebracht werden muss; ich werde darauf zuriickkommen.
Das Denken nimlich stellt in Frage und in Zeiten, in denen »jeder gedankenlos mit-
schwimmt in dem, was alle andern tun und glauben [...] stehen die Denkenden nicht
mehr im Hintergrund, denn ihre Weigerung ist nicht zu ibersehen und wird damit
zu einer Art Handeln. In solchen Notlagen erweist sich, daf die ausriumende Seite
des Denkens [...] politisch ist. Denn diese Zerstorung wirkt befreiend auf ein anderes
Vermogen, das Vermogen der Urteilskraft, das man mit einiger Berechtigung das po-
litischste der geistigen Vermogen des Menschen nennen kann. Es ist das Vermdgen,
das Einzeldinge beurteilt, ohne sie unter allgemeine Regeln zu subsumieren, die sich
lehren oder lernen lassen, bis sie zur Gewohnheit werden, die sich dann durch andere
Gewohnheiten und Regeln ersetzen laft.«'%% Ich werde auf die zentrale Rolle, die dem
Urteilen in Arendts Theorie zukommt, an spiterer Stelle genauer eingehen.

Fiir Benjamins Engel der Geschichte hiefe das, innezuhalten und sowohl die Triim-
mer des Vergangenen als auch die unsichtbare Zukunft als Mdglichkeit zu verstehen: Es
wiirde bedeuten, dem Zukiinftigen in dem Sinne den Riicken zu kehren, dass ein Anse-
hen nur ein Einschitzen und Festsetzen bedeuten wiirde. Es wire eine Zusage an das
Kinftige, die ohne Rechnung und Wissen auskidme und es in seiner Unsicherheit und
so allererst als Moglichkeit in Erscheinung treten liefle. Sein Blick wiirde sich auf die
Vergangenheit richten, weil sie das Sichtbare ist, jedoch wiirde auch diese nicht einfach
als festgesetzt und unveranderlich angesehen: vielmehr als eine Sammlung von Trium-
mern, in denen jede Betrachtende anderes erkennen konnte. In dieser Weise wiirde der
Fortschritt, den man in Arendts Sinne als ein Fortschreiten vom Menschlichen beschreiben
konnte, zu einem gemeinsamen Gang werden, der die Menschen zu ihrer Menschlich-
keit zuriickfithrt: Zum Menschen, der sich nicht als ein Immer-zu-Uberholender be-
greift, sondern als ein zur Handlung fihiges Wesen. Dieses Handeln miisste dann dar-
in bestehen, die Fragen der je gegenwirtigen Zeit als offene zu begreifen; es miisste
ein Handeln sein, das alle méglichen Antworten zu Wort kommen lisst. Jeder Mensch
ist ein neuer Anfang, von allen anderen Menschen absolut verschieden und so scheint
es nicht vermessen zu hoffen, dass ein solches »Geschdpf, dessen Wesen das Anfangen
ist, [...] in sich geniigend Ursprung hat, um ohne vorgegebene Kategorien zu verstehen

und ohne den Kodex von Sittenregeln, das heifSt Moral, zu urteilen<®3,

weltlich nachweisbarer Ereignisse ist, ausschliefst und ihn zu einem nur sich jeweils verhaltenden
Wesen erniedrigt, das man Experimenten unterwerfen kann und von dem man sogar hoffen mag,
es endgiiltig unter Kontrolle zu bekommen.« (Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S. 23.)

161 Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 55.

162 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.175.

163 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.125.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

Das Gute liegt, so konnte man sagen, in einem Bedenken der Anderen, das nicht
nur ein Denken der Einzelnen meint, sondern — wie ich noch zeigen werde - zugleich
Teil von Arendts Verstindnis des Urteilens ist. Es liegt in einem Sprechen, das nicht
oberflichlich und klischeehaft, sondern in seltsam-sonderbarer Weise tiefgriindig ist
und in seinem Anspruch sowohl die Sprecherin als auch die Angesprochene als Einzel-
ne erscheinen lassen kann. Was aber kann das heiRen, ein Sprechen der Einzelnen iiber
Einzelnes? Wie kann es sich ausdriicken, wo doch ein jedes Sprechen verallgemeinern
muss, da es nur die Begriffe hat, die zu begreifen suchen, was nur als in mindestens
einer Eigenschaft Allgemeines begreifbar sein kann. Der Frage nach einer solchen Spra-
che nun auf den Grund zu gehen - ihr vielleicht auf den Grund zu folgen — wird der
Versuch der folgenden Seiten sein.

Gerade dieses grundsitzliche Fragen nach einer Sprache der Einzelnen ist es, fiir das
ein Zusammendenken Arendts und Benjamins sich als wunderbar fruchtbar erweist.'%4
Marie Luise Knott bezeichnet »den Dialog mit Walter Benjamin [als] [...] Zentrum in
Hannah Arendts Schreiben«, wenngleich diese sich nie konkret zu »seinem Einfluf$ ge-
jufert«'® habe. Bernardo Correa hilt es fiir »offensichtlich, dass Arendt, ohne es zu
sagen, in dem antidialektischen Verfahren Benjamins und seiner Aufwertung der Er-
scheinungen eine Nihe zu ihrem eigenen Denken verspiirt«'®®. Da Arendt und Benja-
min sich beide einer absoluten Einzelheit anzunihern versuchen, muss beider Denken
in stindiger Bewegung sein: Arendt setzt Benjamin in einem ihm zugedachten Text in
das Bild eines Flaneurs, der — in der Formulierung Correas — »[i]n seiner permanenten
Bewegung, in seinem Vagabundieren [..] das perfekte Bild einer unaufhérlichen den-
kerischen Titigkeit [ist], eines Denkens, das nicht die Welt der Erscheinungen flieht,
sondern aufmerksam fiir die Einzigartigkeit des Ereignisses ist«'®7. Beide begeben sich
auf der Suche nach diesem Einzelnen auf gemeinsame Pfade; zuallererst dadurch, dass
sie iitberhaupt von solcher Einzelheit und Unvergleichbarkeit ausgehen. Arendt sucht
dies mit ihrer »absoluten Verschiedenheit, Benjamin mit seiner »Namensprache«< zu
benennen, in der das Einzelne in seinem Namen erscheint. Gleichzeitig zeigt Arendt mit
ihrer Erzihlung von einer Pluralitit, auf der Menschenwelt und Menschenurteil fufen,
dass diese Einzelnen einzig sie selbst sein konnen, wenn sie vor den Anderen erscheinen.
Benjamin verfolgt diesen Weg durch die Weise, in der er Urtext und Kommentar ne-
beneinanderstellt: Der Urtext ist nur er selbst im Kommentar der Vielen, wichst und

164 Der grundlegende Unterschied, der bei allen Uberlegungen bedacht werden muss, ist, dass Ben-
jamin nach der Einzelheit aller Dinge fragt, wohingegen Arendt gerade herausstellt, dass nur die
Menschen —im Gegensatz zu allem anderen in dieser Welt—absolut Verschiedene sind. Die Frage
nach einer Sprache aber, die sich den Verallgemeinerungen des begrifflichen Sprechens entzieht,
findet sich bei beiden als zentraler Gedanke.

165 Marie Luise Knott [2011]: Walter Benjamin. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmiiller
(Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 254.

166 Bernardo Correa [2007]: Arendt und das dichterische Denken. Ubers. v. Marie Luise Knott/Stefanie
Rosenmiuiller. Abrufbar unter: https://www.hannaharendt.net, S. 9. (Im Folgenden zitiert als: Ber-
nardo Correa: Arendt und das dichterische Denken.)

167 Ebenda,S.9.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

13


https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net

74

Vom Schweigen des Guten

erscheint erst in seiner Auslegung. Dies Verhiltnis des Einzelnen zu den Vielen ist un-
gewohnlich: Ublicherweise scheint mir entweder nur die absolute Einzelheit betont zu
werden oder aber im Gegenteil die Uberzeugung vorzuherrschen, dass einzig in einer
Vielheit der Mensch als Mensch erscheinen kann. Davon aber auszugehen, dass Einzel-
heit nur in der Vielheit, Vielheit aber nur unter Einzelnen denkbar ist, ist ein auflerge-
wohnlicher Denkweg und von beiden ausgelegt und begangen.

Diesen Weg ebnen kann - auch dies die Annahme beider - einzig die Sprache. Eine
Sprache aber, die sich nicht in Allgemeinheiten verliert, sondern das Einzelne an- und
ausspricht. Dieser Sprechweise sich anzunihern vermag ein erzihlendes und dichten-
des Sprechen — denn: obwohl es die Sprache ist, die dem Allgemeinen verfallen zu sein
scheint, ist es auch einzig sie, die Rettung weif’. Und so spricht Arendt von dem »Waih-
ren des Kunstwerks«, das deshalb so ergreifend sei, weil es »nicht eine sehnende Regung
des Gemiits ist, sondern [...] den Sinnen gegenwirtig vorliegt, leuchtend, um gesehen
zu werden, ténend, um gehort zu werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den
Zeilen des gelesenen Buches [..].<*%® Der Versuch soll sein, die Gedanken Arendts und
Benjamins in einer Weise zusammenzustellen, das sich durch diesen Blick ein Neues
ergibt, etwas Neues beleuchtet wird. So soll im Zugang auf beide Gedankenwege die
Frage danach, wer der Mensch sei, neu gestellt werden, erhellt durch ein Zusammen-
denken, in dem »das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-
mentrifft«%.

Von Zeit zu Zeit werde ich mich in Arendts und Benjamins Gedanken verstricken,
mich einweben in die Gedankenginge, denen ich nach-denken will. Um von dort den
Ausgang nehmen zu konnen, bedarf es zunichst des ernsthaften Versuchs, das dort
Gesagte zu verstehen, von den beiden Standpunkten aus auf die Fragen zu schauen,
die ich hier stellen méchte. Hannah Arendt und Walter Benjamin haben beide tiberaus
eigene Wege eingeschlagen, ihr Denken bewegt sich zwischen Gedichten, springt von

170

Bruchstiick zu Bruchstiick.'’® Der Versuch, den beiden nachzudenken, scheint mir also

168 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

169 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk. Cesammelte Schriften V/1: Das Passagen-Werk.

Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 20044, S. 577. (Im Folgenden
zitiert als: Walter Benjamin: Das Passagen-Werk.)
Heidegger denktin ebendiese Richtung, wenn er das Vergangene »Noch-nicht-Entfaltetes« nennt:
»Wenn das Denken an das Gewesene diesem sein Wesen ldsst und sein Walten durch eine tber-
eilte Verrechnung auf eine Gegenwart nicht stort, dann erfahren wir, dass das Gewesene bei seiner
Riickkunft im Andenken tiber unsere Cegenwart sich hinausschwingt und als ein Zukinftiges auf
uns zukommt. PI6tzlich muss das Andenken das Gewesene als ein Noch-nicht-Entfaltetes denken.«
(Martin Heidegger [1936]: >Andenkenc. In: ders.: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Frankfurt a.M.
20127,S.100.)

170  Bei Marie Luise Knott heift es dazu: »Kunst — vor allem die Dichtkunst — hat die Philosophin und
politische Denkerin Hannah Arendt zeitlebens begleitet, poetische Bilder durchwirken die Spra-
cheihrer Werke, ja mehr noch: Poetische Sprachbilder und Gedichtzeilen erweitern inihren Essays
und Abhandlungen die Assoziationsriume und treiben auf diese Weise das Denken voran, was den
Texten ihren freiheitlichen Ton beschert. Der Leser kann sich —assoziierend —assoziieren.« (Marie
Luise Knott: Hannah Arendt liest Franz Kafka 1944. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik:
Hannah Arendt (166/167/2005), S.150.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

nicht in herkémmlicher Weise vonstattengehen zu kénnen. Etwas verstehen und beur-
teilen zu versuchen, heif3t fiir Arendt - ich werde darauf noch ausfiihrlich eingehen —
»ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der
nicht der meinige ist«!”*; dies ist es, was ich auf den folgenden Seiten versuchen méchte.
Glinther Anders berichtet von der Deutung der Duineser Elegien Rilkes, an der er sich zu-
sammen mit Hannah Arendt versuchte, es sei zuweilen geschehen, dass diese »sich aufs

merkwiirdigste »ver-rilkte«'7*

. Da es hier um etwas geht, das in gewissem Sinne immer
tiber das rein Begriffliche hinausweist, kann es nicht nur darum gehen, die Gedanken-
ginge einfachhin von auflen her darzustellen und zu beurteilen, vielmehr werde ich
andere — ungewdhnlichere — Wege einschlagen miissen, um die Denkpfade ausfindig
machen zu kénnen. Es wird nicht nur um das Niedergeschriebene und Wiedergebbare
gehen, sondern auch um das Zwischenzeilige, das Angedeutete. Solche Zwischenténe
aber lassen sich nur anstimmen, nicht immer aussprechen und darlegen, und so muss
die Deutung an mancher Stelle Andeutung bleiben.

In dieser Weise tonend finden sich so manche Zitate in dieser Arbeit — als Blitz-
lichter, die als so Zusammengestellte etwas Neues beleuchten sollen. Im Zitieren liegt
fir Arendt die zeitlose Moglichkeit, mithilfe der Einbildungskraft das Neue zu den-
ken, in der je neuen Auslegung und Zusammenstellung des Textbruchstiicks. Ingeborg
Nordmann schreibt in diesem Sinne, der Grund dafiir, dass einzig im Zitieren und Vor-
stellen die Hoffnung darauf liege, »dass etwas tiberdauert«, sei, »dass sie zwischen
Zeitlosigkeit und Zeitlichkeit oszillieren. In einem der Geschichte entzogenen Raum
bewahrt, werden die Gedankenbruchstiicke im unmittelbaren und buchstiblichen Sin-
ne wieder(ge)holt.«!” Bei Sigrid Weigel heifit es, die Dichtung beschreibe fiir Arendt
»den Weg des Denkens beziehungsweise zum Denken. Sie ist Zeugnis des Lebens, das in
Philosophie iibergeht. Damit korrespondiert auch die Rolle der Zitate als Freunde und
Zeugen. Denn es geht Arendt bei ihren vielen Zitierungen nicht um Bildungszitate,
sondern um die Beglaubigungen der eigenen Wahrnehmungen durch die Sprache an-
derer Autoren.«!”* Beglaubigung wiirde dann so etwas wie die Einbeziehung anderer
Perspektiven meinen, die vielstimmige Betrachtung der einen Frage. In ihrer Sonning-
Preis-Rede sagt Arendt, dass »[d]ie von uns in der Alltagssprache verwendeten Worter [...]
ihr spezifisches Gewicht, welches unseren Gebrauch bestimmt und uns vor gedanken-
losen Klischees bewahrt, durch die vielfiltigen Assoziationen [erhalten], die sich auto-

matisch einstellen und dem einmaligen Schatz der grofien Dichtung entstammen«”.

171 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen im politischen Denken |. Miinchen 20164, S.342. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:
Wahvrheit und Politik.)

172 Glnther Anders [1984]: Die Kirschenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt. Hg v. Gerhard Oberschlick.
Miinchen 2011, S.15.

173 Ingeborg Nordmann [2007]: Gedankenexperiment und Zitatmontage. In: Wolfgang Heuer/Irmela von
der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007, S.174. (Im
Folgenden zitiert als: Ingeborg Nordmann: Gedankenexperiment und Zitatmontage.)

174 Sigrid Weigel [2005]: Hannah Arendts Denktagebuch. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik:
Hannah Arendt (166/167/2005), S.129.

175 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 4f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

75


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Vom Schweigen des Guten

Hier »tritt die Weltlichkeit der Welt [...] selbst in Erscheinung, ja in ein Leuchten, in
dessen Glanz auch der Wandel und Gang aufleuchtet«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.«™ Das Bose
der Sprache

Es gab fiir die meisten Leute keine Liicken,
durch die man zwischen Wort und Gegen-
stand hindurch schauen und ins Nichts star-
ren mufste, als rutsche man aus seiner Haut
ins Leere.

Herta Miiller: In jeder Sprache sitzen andere
Augen

Bevor ich mit der Frage nach dem Guten anhebe, soll das Verstindnis des Bosen als
Sprachverlust noch eindringlicher betrachtet werden. Inwiefern ist das Bose in Arendts
und Benjamins Sinne ein Gemeinwerden der Sprache und muss uns so auf der Suche
nach dem Guten in die Frage nach einer Sprache fithren, die sich nicht im Allgemeinen
verlieren, sondern im Einzelnen erst griinden will?

Walter Benjamin begibt sich in seinen Schriften auf die Suche nach einer Sprache,
die dem Zugreifen ent-sagt und stattdessen sich auf Umwegen den Dingen anzunihern
versucht. Ein begriffloses Sprechen muss ein Sprechen sein, das die Frage lebendig hilt,
das sich immer wieder aufs Neue auf die Frage einldsst. Dasjenige, das sich zwischen
den verschiedenen Antworten entbergen mag, das Zwischen-ihnen-Liegende, lisst die
Frage bestehen und bleibt fiir immer fraglich.’”” Dementsprechend nennt Arendt den
ewig suchenden Benjamin an einer Stelle ihres Essays einen Perlentaucher, dessen Den-
ken, »gendhrt aus dem Heute [..] mit den >Denkbruchstiicken« [arbeitet], die es der
Vergangenheit entreiflen und um sich versammeln kann. Dem Perlentaucher gleich,
der sich auf den Grund des Meeres begibt, nicht um den Meeresboden auszuschach-
ten und ans Tageslicht zu férdern, sondern um in der Tiefe das Reiche und Seltsame,
Perlen und Korallen herauszubrechen und als Fragmente an die Oberfliche des Tages
zu retten, taucht es in die Tiefen der Vergangenheit, aber nicht um sie so, wie sie war,
zu beleben und zur Erneuerung abgelebter Zeiten beizutragen. Was dies Denken leitet,
ist die Uberzeugung, daf zwar das Lebendige dem Ruin der Zeit verfillt, daft aber der
Verwesungsprozef3 gleichzeitig ein Kristallisationsprozef ist; dafl in der »Meereshut<
— dem selbst nicht-historischen Element, dem alles geschichtlich Gewordene verfallen
soll — neue, kristallisierte Formen und Gestalten entstehen, die, gegen die Elemente ge-

feit, iiberdauern und nur auf den Perlentaucher warten, der sie an den Tag bringt«'7%,

176 Vgl. Elias Canetti: Die Provinz des Menschen. In: Werke: Aufzeichnungen 1942-1985. Die Provinz des
Menschen/Das Ceheimherz der Uhr. Miinchen/Wien 1972, S. 25.

177 Vgl. (hier und vor allem im Ubersetzungskapitel) meinen Text zu Benjamins Ubersetzungsbegriff:
Lea Mara ERer: Ubersetzen. Die scheinbare Stille ist ein Aufhorchen. In: Bernd Witte/Sonja Klein/Karl
Solibakke (Hg.): Benjamin-Blatter 7: Ubersetzungen/Translations. Wiirzburg 2018, S.19-48.

178 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin (1892-1940). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v.
Ursula Ludz. Miinchen 2001, S. 236. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Walter Benjamin.)
In Shakespeares Sturm heifdt es: »Full fadom five thy Father lies;/Of his Bones are coral made;/
Those are pearls that were his eyes:/Nothing of him that doth fade,/But doth suffer a sea-change/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

71


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Vom Schweigen des Guten

In dieser Weise sollte das in Begriffen Festgesetzte herausgebrochen werden: Benja-
min suchte nach einer Befreiung von den Fesseln allzu fester Bedeutungen und allzu
sicherer Meinungen. Die Bewegtheit des Denkens, die in seinen Schriften immer ge-
genwirtig bleibt, ist ihm schon in jungen Jahren ein wesentliches Bediirfnis: »Das ist
das wichtigste: wir diirfen uns nicht auf einen bestimmten Gedanken festlegen, auch
der Gedanke der Jugendkultur soll eben fiir uns nur die Erleuchtung sein, die noch den
fernsten Geist in den Lichtschein zieht. Aber fiir viele wird [...] auch der Sprechsaal [sc.
eine Gruppe Jugendlicher, die regelmifRig zusammenkam, um tber Begrifte oder Pro-
bleme zu diskutieren] eine >Bewegung« sein, sie werden sich festgelegt haben, und den

Geist nicht mehr sehen, wo er nicht freier, abstrakter erscheint.«*”

Dieses Festlegen eines Gedankens, von dem Benjamin hier spricht, geht einher mit
der Taubheit, der all jene verfallen, die aufhéren zu fragen. Benjamin wird einige Jah-
re spiter in einem Brief an Martin Buber von der Frage sprechen, die den magischen
Funken iitberspringen lisst, und von der Aufgabe der Menschen, die Dinge nicht fest-
zuzurren, sondern sie im Gegenteil »hinzufithren auf das dem Wort Versagte; nur wo
diese Sphire des Wortlosen in unsagbar reiner Macht sich erschliefdt, kann der ma-
gische Funke itberspringen, wo die Einheit dieser beiden gleich wirklichen ist«*°. So
ist die Wahrheit sprachlos, nicht im gewdhnlichen Sinne sprachlich auszudriicken und
selbst ohne Ausdruck: »Der Ort der Wahrheit wird als defizienter bestimmt, als das
Ausdruckslose. Das heif’t, nur dort, wo die immer schon Gegenstinde des natiirlichen
Lebens designierenden Zeichensysteme der Sprache und der Kunst neutralisiert wer-
den, wo ihnen ihr Verweisungscharakter genommen wird, kann sie erscheinen.«'®" Die
Wahrheit kann nur dort erscheinen, wo kein Zeichen mehr versucht sie anzuzeigen.
Und eben dieses Erscheinen ist es, dem Benjamin nachspiirte: Kein Denken, das sich
bestimmten Begriffen verschrieben hat, das nur hinzufiigt, in seinen Grundannahmen
aber allzu sicher scheint, sondern ein Erscheinen, das aus dem Rahmen fillt.

So schreibt Hannah Arendt, dass es dieses war, was Benjamin zutiefst faszinierte:
»nie ein Gedanke, immer eine Erscheinung [...]: das Wunder der Erscheinung steht im-
mer im Zentrum aller seiner Bemithungen.«*¥? Der Gedanke ist hier der Versuch eines
Erkennens, etwas Begriffliches, das versucht zu begreifen; eine Erscheinung hingegen
erscheint, ohne je bezeichnet zu werden. Es ist ein Aufscheinen, das vom Aufscheinen-
den - den einzelnen Dingen selbst — her gedacht werden muss. Sie selbst verlauten
sich, werden denkbar in dem Raum, der sich zwischen den Begriffen, die sie zu greifen
suchen, auftut. Gershom Scholem beschreibt in dieser Weise auch Benjamins eigene
Sprache als eine solche, die die Liicke zwischen Gegenstand und Bezeichnung — den
unbeschrifteten, leeren Raum - sichtbar werden lisst: »Seine Sprache schmiegt sich,

Into something rich and strange.« (William Shakespeare [1611]: The Tempest. In: ders.: Der Sturm/
The Tempest. Zweisprachige Ausgabe. Ubers. v. Frank Giinther. Miinchen 20012, S. 42.)

179 Walter Benjamin [1913] Brief an Carla Seligson: September 1913. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Cers-
hom Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S. 93.

180 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom
Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.127.

181 Bernd Witte [1985]: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 47.

182 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S.196.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

ohne die Tiefe der Einsicht aufzugeben, dem Gegenstand in wunderbarer Weise an und
tritt doch zugleich in Konkurrenz zu dessen eigener Sprache, von der sie genaue Di-

stanz wahrt.«'83

Seine die Sprache als solche in Frage stellenden Gedanken brachten Benjamin bei sei-
ner Bemithung zu habilitieren in grofle Schwierigkeiten: Er versuchte zwei Jahre lang
an der Universitat Frankfurt in >Neuerer deutscher Literatur< seine Lehrberechtigung
zu erlangen - die Zustindigen wiesen seine Habilitationsschrift schlieflich mit der Be-
grindung zuriick, »daf3 sie kein Wort von der Arbeit verstiinden«'®*. Dieses »Verstehens,
das dort verlangt wurde, war es wohl genau, dem Benjamin sich zu ent-schreiben such-
te. Arendt notiert: »Es war, als ob ein wirklicher Meister einen einzigartigen Gegenstand
angefertigt hitte, um ihn dann im nichsten Einheitspreisgeschift zum Verkauf anzu-
bieten.«!® Seine Situation im Meer der Gelehrsamkeit beschreibt sie folgendermafen:
»Es war die Position auf der Mastbaumspitze, von der aus die tobenden Zeitumstinde
besser zu iibersehen waren als vom sicheren Port, wenn auch die Rettungssignale des
»Schiffbriichigens, dieses einen Mannes, der das Schwimmen nicht erlernt hatte, weder
mit dem Strom noch gegen ihn, kaum bemerkt wurden — nicht von denen, die diesem
Meer sich nie preisgegeben hatten, und nicht von denen, die immerhin auch in diesem
Element sich noch bewegen konnten.«!8¢

Benjamin versuchte in seinen Schriften das den verschiedenen Zeiten je Eigene zu
bedenken und miteinander in Bezug zu setzen. So sollen die Zeiten nicht als voneinan-
der abgetrennte Sphiren begriffen, sondern miissen vielmehr als Zusammenhingende
betrachtet werden, da sich nur hier, im Zwischenraum eines Zusammen, Einzelheit
zeigen kann: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist von
heute. Dies Heute mag diirftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man
muf es fest bei den Hornern haben, um die Vergangenheit befragen zu konnen. Es ist
ein Stier, dessen Blut die Grube erfiillen muf3, wenn an ihrem Rande die Geister der
Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«'3” So muss das Heute die Vergangenheit befra-
gen, und zwischen diesen beiden Zeiten, in dieser Leere, ist der Ort, an dem solches
Fragen einen Raum finden kann, an dem die »Geister [..] erscheinen« kdnnen. Benja-
mins Schriften legen die Liicke offen. Seine Texte sind zerstiickelt bis ins Kleinste, die
Zitate zerren das Geschriebene auseinander, das Fragmenthafte der Sprache lisst sie
aufklaffen. Nur so kénnen die Ohren sich 6ffnen, kann aus der Leserin eine Zu-Horerin
werden. »Die Hauptarbeit bestand darin, Fragmente aus ihrem Zusammenhang zu rei-
Ren und sie neu anzuordnen, und zwar so, daf3 sie sich gegenseitig illuminieren und

183 Gershom Scholem [1972]: Walter Benjamin und sein Engel. In: Gershom Scholem: Walter Benjamin
und sein Engel. Vierzehn Aufsitze und kleine Beitrage. Frankfurt a.M. 1992, S.19. (Im Folgenden
zitiert als: Gershom Scholem: Walter Benjamin und sein Engel.)

184 Ebenda, S. 20.

185 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S.189.

186 Ebenda, S. 207.

187 Walter Benjamin [1930]: Wider ein Meisterwerk. Zu Max Kommerell, >Der Dichter als Fiihrer in der
deutschen Klassik.< In: ders.: Gesammelte Schriften Ill: Kritiken und Rezensionen. Hg.v. Hella
Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1991, S. 259. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Wider
ein Meisterwerk.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

7


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Vom Schweigen des Guten

gleichsam freischwebend ihre Existenzberechtigung bewihren konnten«88, so Arendt.
Weiter spricht sie von Benjamins »Methode, das Wesen im Zitat zu erbohren — wie
man Wasser aus der unterirdischen, in der Tiefe verborgenen Quelle erbohrt«!®. Das
Zitat bohrt nach dem Wesen des Einzeldings, es bringt, selbst dort noch, wo dieses be-
reits verstummt ist, das Ding zu Gehor. Im Absetzen zwischen den einzelnen Gedan-
ken kann sich etwas zeigen, das niemals als klar mitteilende Gedankenfolge gestaltet
werden konnte: »Das Zitieren ist ein Nennen, und das Nennen, nicht eigentlich das
Sprechen, das Wort und nicht der Satz bringen fiir Benjamin Wahrheit an den Tag.«*°
Das Zitieren macht Horen und zugleich 6ffnet es fir das Vergangene, holt das Hinter-
uns-Liegende in die Zeit und fordert das Gesprich heraus, lisst die Gegenwart in der
Frage erscheinen, und zwar so, »dafd das zitierende Nennen zu der einzig moglichen,
einzig angemessenen Art und Weise wurde, mit der Vergangenheit ohne die Hilfe der
Uberlieferung umzugehen. Jede Epoche, der ihre eigene Vergangenheit in einem sol-
chen Mafle fragwiirdig geworden ist wie der unseren, muf schlieflich auf das Phino-
men der Sprache stof3en; denn in der Sprache sitzt das Vergangene unausrottbar, an
ihr scheitern alle Versuche, es endgiiltig loszuwerden. ™

Walter Benjamin sieht das einzelne bedeutsame Wort verschwinden unter einem Berg
unbedeutender, blofs noch vermittelnder Buchstaben; die Schrift hat jeglichen Zusam-
menhang verloren und schwebt nun, ohne Bedeutung, den Menschenaugen entgegen.
In dieser Gestalt verstellt sie den Blick auf das Wort, das nur klar abgehoben von seinem
weiflen Untergrund in seiner Bedeutung erscheinen kann: »Und ehe der Zeitgenosse
dazu kommt ein Buch aufzuschlagen, ist iiber seine Augen ein so dichtes Gestéber von
wandelbaren, farbigen, streitenden Lettern niedergegangen, dafd die Chancen seines
Eindringens in die archaische Stille eines Buches gering geworden sind. Heuschrecken-
schwirme von Schrift, die heute schon die Sonne des vermeinten Geistes den Grof3stid-
tern verfinstern, werden dichter mit jedem folgenden Jahre werden.«*** Arendt schreibt
dementsprechend von der Verdunklung des allzu Alltiglichen, die ins Denken treibt:
»Alles Denken fingt mit der Alltagssprache an und entfernt sich von ihr. Das Bedirfnis
zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden haben, dafy Worte in ihrer
gewdhnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«*”> Die gewdhnliche Sprache,

188 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S. 233.

189 Ebenda, S.234.

190 Ebenda.

»Ein Wort zitieren heifdt es beim Namen rufen.« (Walter Benjamin [1931]: Karl Kraus. In: ders.: Ge-
sammelte Schriften 11/1: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-
hauser. Frankfurt a.M. 1991, S. 362.)

191 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S. 235.

192 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstrafle. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Prosa.
Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S.103. (Im Folgenden zi-
tiert als: Walter Benjamin: Einbahnstraf3e.)

193 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

Bernardo Correra macht hier auf die Nidhe zu den sokratischen Dialogen aufmerksam: »Dieses
Verfahren [der Entfernung von der Alltagssprache] ist natiirlich nicht neu: In den sokratischen
Dialogen entfesselt, wie wir wissen, die Frage, die Staunen ausdriickt und es auch im Gesprachs-
partner zu wecken sucht, ein subtiles Spiel der Unterscheidungen, deren grofitméogliche Wirkung,

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

die mit Allgemeinheiten um sich wirft, beschreiben beide als Verdunkelndes, als etwas,
das den Blick verstellt. Diesem etwas Lichtes entgegenzustellen kann nur eine Sprache,
die denkt: Das Denken fingt dort an, wo ein verallgemeinerndes, oberflichliches Spre-
chen als Verdeckung entlarvt wird. Das Gute, das unentwegt auf der Suche ist nach dem
Einzelnen, das fragen und nicht blof vergleichen will, muss den Versuch unternehmen,
diese Oberfliche zu durchbrechen und die Liicken, die hierbei entstehen mogen, frei-
halten, aufhalten.

Als Gegenbild zu den wahllosen Massen eingepferchter Worte zeigt sich in Benja-
mins Vorstellung das weife Blatt, das von aller Mitteilung entblof3t ist. Scholem weist
in einem Aufsatz darauf hin, dass »nach Auffassung der Kabbala die urspriingliche To-
ra ein Buch mit weilen Blittern [ist] und daf} die geschriebene Tora schon ein erster
Kommentar zu dieser unlesbaren Ursprungsschrift [ist]«}**. Der Gedanke einer Schrift,
die nicht sichtbar ist, kann uns hier bereits den Weg hin zu Benjamins Idee einer stum-
men Sprache der Dinge andeuten. So wie die Sprache der Einzelnen in einem gewissen
Sinne auf ihre Stummbheit verweist, so muss der Buchstabe, der diese Einzelnen mei-
nen will, unsichtbar werden. Es ist eine Bewegung hin zum Nichts, zum weifRen Blatt:
Der kleinste Buchstabe, das allerkleinste Zeichen bestehen als das letzte Etwas vor dem
Erléschen im gewaltigen Nichts. Adorno schreibt zu der Bedrohlichkeit, die in dieser
Vorstellung liegt: »Vor Benjamin zuckt zuriick, wer sich nicht Gedanken tiberantworten
mag, in denen er fiirs vertraute Bewuf3tsein von sich selbst tédliche Gefahr wittert. Erst

wenn sie sich einstellt, darin besteht, den Dialogpartnern zu erlauben, eine Distanz zum tiblichen
und ahnungslosen Gebrauch der Worte einzunehmen.« (Bernardo Correa [2007]: Arendt und das
dichterische Denken, S. 4.)

194 Gershom Scholem [1970]: Offenbarung und Tradition als religiose Kategorien im Judentum; zitiert nach:
Bernd Witte: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin. Miin-
chen 2007, S. 219.

In diesem Zusammenhang wire es interessant, Derridas Gedanken zur Urschrift miteinzubezie-
hen. In seiner Grammatologie geht es ihm um »nicht weniger als eine Reform des Schriftbe-
griffs.« Jacques Derrida [1967]: Grammatologie. Ubers. v. Hans-Jorg Rheinberger und Hanns Zisch-
ler. Frankfurt a.M. 20132, S. 95.) Er verfolgt hier die Annahme, dass die Schrift der Sprache zu-
grunde liegt — im Gegensatz zu der gewohnlichen Annahme, Schrift sei eine Art Ab-schrift des
gesprochenen Wortes: »Wir meinen, da die generalisierte Schrift nicht allein die Idee eines noch
zu erfindenden Systems, eines hypothetischen Zeichensystems oder einer zukiinftigen Méglich-
keit darstellt, sondern glauben im Gegenteil, dafl die gesprochene Sprache bereits dieser Schrift
zuzurechnen ist.« (Ebenda, S. 97.) In diesem Sinne mdchte er »zu bedenken geben, daR die vor-
gebliche Derivation der Schrift, so reell und massiv sie auch sei, nur unter der Bedingung méglich
war, daf} die surspriingliches, snatiirliche< usw. Sprache nie existiert hat, dafd sie nie unversehrt,
nie unberiithrt von der Schrift war; dafS sie selbst schon immer eine Schrift gewesen ist. Eine Ur-
Schrift, deren Notwendigkeit angedeutet und deren Begriff hier umrissen werden soll, und die wir
nur deshalb weiterhin Schrift nennen wollen, weil sie wesentlich mit dem vulgéiren Schriftbegriff
verbunden ist.« (Ebenda, S.99.)

So konnte man in Bezug auf Benjamins Gedanken sagen, dass die reine Sprache, das weifle Blatt,
nicht einfach unbeschrieben, sondern die Schrift, die dort die Zwischenzeilen bildet, nur auf ge-
wohnliche Weise nicht lesbar ist, geht es hier doch nicht um eine Abbildung und Festsetzung von
Gedachtem, sondern eine Offnung zum Denken selbst. Eine tiefere Auseinandersetzung wiirde den
Rahmen dieser Arbeit sprengen und muss daher an anderer Stelle geschehen; Derridas Gedanken
konnen weiterverfolgt werden ebenda, S. 99ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

81


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Vom Schweigen des Guten

dem kann die Lektiire Benjamins fruchtbar und gliickvoll geraten, der dieser Gefahr ins
Auge sieht [...]. Bei Benjamin entspringt das Rettende wahrhaft erst wo Gefahr ist.«}%

3.3.1 »Weil sie stumm ist, trauert die Natur.«™ Sprechen als Abgefallenes

Der stummen Sprache méchte ich mich nun also weiter annihern: Inwiefern steht das
Gute, das gerade nur in der Sprache liegt, das — Arendt folgend — im Denken, Urteilen
und Erzahlen méglich wird, in wunderlichem Zusammenklang mit dem Ende von Spra-
che itberhaupt, mit einer Sprache, die vielleicht erschweigen muss, wovon sie sprechen
will?

Benjamin unterteilt die menschliche Sprache in mehrere Sprachstufen. Jene Spra-
che, die es hier zu bedenken gilt, eine, die sich nicht mehr als Extremes iiber die Dinge
legt, sondern diese in ihrer Einzelheit zeigt, nennt er die Sprache der Namen. Der Ei-
genname nennt die Benannte, ohne sie in einen Vergleich zu setzen, weil er keinerlei
Eigenschaften zuweist. Jacques Derrida nennt den Eigennamen die »Beziehung eines
reinen Zeichentrigers auf ein einmalig Daseiendes«*’. Er spricht davon, dass Eigenna-
men es vermogen, das Einzelne aus dem Vergleich zu nehmen; es erscheine — in dieser
Weise benannt — »nicht bloR als eine Text-Gestalt oder als eine Gestaltung, die man ne-

ben andere stellen kann«'%8

. Der Eigenname weist auf jene Grenze der Sprache, um
die es mir hier geht: In ihm zeigt sich zugleich Moglichkeit und Unméglichkeit: »Es ist
unmoglich, sich zu verstehen und sich zu verstindigen, wenn es nichts gibt als Eigen-
namen - und es ist gleichfalls unméglich, sich zu verstehen und zu verstindigen, wenn
es Eigennamen nicht mehr gibt.«**® Eigennamen bedeuten Gefahr - fithren sie denn
auf die Grenze der Sprache, des Sagbaren hin — und Rettung zugleich, denn gerade dort
ist ein neuer Beginn mdglich, das Denkbarwerden einer anderen Sprache, der Beginn
des Denkens selbst.

In diesem Sinne betont auch Emmanuel Levinas die Mdoglichkeit, die die Eigen-
namen versprechen: »Eigennamen, deren >Aussage« ein Gesicht bedeutet, Eigennamen
sind unter allen Namen und Gemeinplitzen diejenigen, die der Auflosung des Sinns
widerstehen und uns helfen zu sprechen. Erlauben sie uns nicht, hinter briichigen Aus-
sagen zwar das Ende der einen Verstehbarkeit, aber auch den Morgen einer anderen zu
erahnen? Was zu Ende geht, ist vielleicht die ausschlielich an das vom Wort getragene
Sein, die an das Ausgesagte des Aussagens gebundene Rationalitit. Gebunden an ein
Gesagtes, das Wissensgiiter und Wahrheit als unverdnderliche Identititen vermittelt,

195 Theodor W. Adorno [1955]: Einleitung zu Benjamins>Schriftenc. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band
11: Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 577.

196 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen. In: ders.:
Gesammelte Schriften 11/1: Aufsitze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schwep-
penhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S.155. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Uber Sprache
iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen.)

197 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme. Wege, Umwege, Abwege. Ubers. v. Alexander Garcia Diitt-
mann. In: Alfred Hirsch (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 20012, S.121. (Im
Folgenden zitiert als: Jacques Derrida: Babylonische Tiirme.)

198 Ebenda, S.119.

199 Ebenda, S.121.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

sich der sich selbst geniigenden Identitit eines Seins oder Systems eingliedert, abge-
schlossen, perfekt; das Differenzen, die es verraten oder beschrinken kénnten, ablehnt
oder absorbiert.«*°° Was aber kann es heifen, dem Einzelnen seinen Namen geben? Wo
kommt er her, dieser je einzelne Name und mit welchen Worten kann er ausgesprochen
werden? Und wie spricht der Mensch ihn aus, ohne (im gewoéhnlichen Sinne) zu — spre-
chen? Zunachst muss gefragt werden, was sich da aussprechen soll im Namen der Dinge
— Benjamin spricht von ihren Ideen —: Was gibt es da anderes an den Dingen, aufler
demjenigen, was sich iber sie aussagen lisst? Was ist das, das sich uns von diesem
einen Baum her zuspricht, das wir aber niemals greifen, von dem wir nicht sprechen
konnen? Ideen, sind das nicht gerade jene absolut allgemeinen Bilder, an denen sich
das einzelne Wahrgenommene messen lisst, mit dem es verglichen und so eingeord-
net werden kann? Kann es nicht gerade deshalb (fiir) wahr genommen werden, weil es
einer Idee ihnlich sieht, und somit etwas ist?

Zunichst wird nun zu zeigen sein, was Benjamin als das Bose fasst, das in der Sprache
liegt — oder vielmehr: das sich um sie gelegt hat. Es wird sodann zu zeigen sein, inwie-
fern das Zusammendenken von Sprache und dem Bésen, aber vor allem von Sprache
und dem Guten bei Arendt und Benjamin ein gemeinsamer Versuch ist. Den Verfall der
Sprache zeichnet Benjamin zunichst zeitlich (wie Arendt auch). Inwiefern dieses Zeit-
liche aber nicht als einfacher Verlauf zu denken ist, wird sich noch zeigen.?°! Diesen
Verfall nun erzihlt Benjamin anhand des Ursprungsmythos der Tora, in dem die Dinge
noch in ihren Namen erscheinen. Warum Benjamin immer wieder auf die Geschichten der
Heiligen Schrift zu sprechen kommt, wird im Laufe der Arbeit noch deutlich werden.
Zunichst so viel: Die Sprache der alten Texte zeigt sich ihm als besonders offene und
deutbare. Diese Zugewandtheit hat nichts — wie man vielleicht meinen kénnte — mit
irgendeiner Form von Riickschrittlichkeit im Sinne einer blinden Gliubigkeit zu tun.
Benjamin begegnet der Schrift nicht mit der Gedankenlosigkeit, die man den Glaubi-
gen oftmals beizulegen pflegt. »Wenn im folgenden das Wesen der Sprache auf Grund
der ersten Genesiskapitel betrachtet wird, so soll damit weder Bibelinterpretation als
Zweck verfolgt noch auch die Bibel an dieser Stelle objektiv als offenbarte Wahrheit dem
Nachdenken zugrunde gelegt werden, sondern das, was aus dem Bibeltext in Ansehung
der Natur der Sprache selbst sich ergibt, soll aufgefunden werden«*°*. Was sich aber

200 Emmanuel Lévinas [1976]: Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Literatur. Ubers. v. Frank
Miething. Miinchen/Wien 1988, S. 9.

201 »Als das Wort zuerst vom Himmel und den Himmelskérpern herabstieg und zur Beschreibung
dessen, was auf Erden zwischen sterblichen Menschen sich abspielt, verwendet wurde, war sein
metaphorischer Gehalt noch stark genug, um diesen irdischen Vorgangen eine ewigwihrende, un-
widerstehliche, sich immer wiederholende Bewegung mitzuteilen und sie damit von der kurzfris-
tigen und zufilligen bloRRen Bewegtheit [..] zu erlésen.« (Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution,
S.51.)

202 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.147.

Arendt schreibt in einer Notiz an Glnther Stern: »Ernsthaft: Das AT ist das schonste Geschichten-
buch der Welt.« (Hannah Arendt [1941]: Arendt an Stern. Unverdffentlichter Nachlass, Osterreichi-
sche Nationalbibliothek Wien: Nachlass Giinther Stern-Anders, ohne Blattnummer; zitiert nach:
Anne Bertheau: »Das Madchen aus der Fremdec, S.103.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

83


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Vom Schweigen des Guten

aus der Sprache der biblischen Geschichten ergibt, bleibt immer uneindeutig, es ist das
ewig Ausdeutbare und bietet so Raum fiir ein Denken des Neuen.

Benjamin vergleicht sein Verhiltnis zum Theologischen mit dem eines Loschpapiers
zur Tinte: »Mein Denken verhilt sich zur Theologie wie das Loschblatt zur Tinte. Es ist
ganz von ihr vollgesogen. Ginge es aber nach dem Loschblatt, so wiirde nichts, was
geschrieben ist, iibrig bleiben.«*® Das Loschblatt bedeutet der Tinte ihr volliges Erlo-
schen. Es 16scht sie aus, wo immer es ihm moglich ist. Zugleich aber ist die Tinte auch
der Grund fiir die Existenz aller Loschblitter. Zudem saugt sich das Loschblatt mit der,
sei es auch widrigen, Tinte voll: Wenn das geschriebene Wort auch durch das Loschblatt
zum Verschwinden gebracht wird, nimmt es dieses doch alsgleich in sich auf. Benja-
mins Denken ist in diesem Sinne >vollgesogen«< mit theologischer Tinte; gleichwohl ist
sein Streben doch auf etwas anderes gerichtet: Was nidmlich tibrigbliebe, wenn es nach
dem Willen des Loschblattes ginge, wire allein das leere, weifle Blatt. Dieses Blatt, auf
dem kein Buchstabe mehr zu sehen ist, konnte der Ort sein, an dem das Nichts, die
absolute Moglichkeit, die in jedem echten und eigentlichen Fragen lebendig ist, in Er-
scheinung treten konnte.

Was wird im Ursprungsmythos erzahlt? Inwiefern wendet sich die Sprache hier in et-
was Boses? In der Erzdhlung vom Siindenfall ist zunichst von einer Wahrnehmung der
Dinge die Rede, die ohne Zuschreibung von Eigenschaften durch Begriffe moglich ist;
ich werde spiter darauf zuriickkommen. Verloren geht diese Sprache in dem Moment,
in dem die Menschen vom Baum der Erkenntnis essen. So geht ihnen scheinbar gerade
dasjenige verloren, das der Baum zu geben verspricht. Benjamin deutet wie folgt: »Der
Baum der Erkenntnis stand nicht wegen der Aufschliisse tiber Gut und Bése, die er zu
geben vermocht hitte, im Garten Gottes, sondern als Wahrzeichen des Gerichts iiber
den Fragenden.«*°* Es geht hier also nicht um begriffliche Erkenntnis im Allgemeinen,
sondern um »Aufschliisse itber Gut und Bose«, aus denen heraus erst alle begriffliche
Erkenntnis dann erwichst. Die Frage ist zwar auf das begriffliche, pradikative Spre-
chen angewiesen, sie bringt es aber auch zugleich hervor. So miisste die Urfrage, die
dieses Gericht iiber die Fragenden bereithilt, lauten: »Ist es (das Werk Gottes) gut?«.
Gott aber erschafft es als Gutes, so kann es kein Wissen vom Bésen geben — es hat keinen
Gegenstand.?® Dass Gott sieht, dass es gut ist — »Gott sah alles, was er gemacht hatte,

203 Walter Benjamin [1942]: Vorbemerkung (Uber den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte
Schriften 1/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1235.

204 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.144f.

205 »Also hatdas Wissen vom Bosen gar keinen Gegenstand. Dies ist nichtin der Welt. Es setzt sich mit
der Lust am Wissen erst, vielmehr am Urteil, in dem Menschen selber. Das Wissen vom Guten, als
Wissen, ist sekundar. Es erfolgt aus der Praxis. Das Wissen vom Bdsen — als Wissen ist es primdr.
Es erfolgt aus der Kontemplation.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In:
ders.: Gesammelte Schriften 1/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 407; im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Ursprung des deutschen
Trauerspiels.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

und fand es sehr gut«206 —, bedeutet aber dabei nicht, dass er ein Urteil fillt. Vielmehr
liegt in diesem Sehen die Urteilslosigkeit beschlossen. Damit ist der Moglichkeit, dass
es anders sein konnte, der Moglichkeit selbst also, die Absage erteilt.

Die Worte der Schlange, die die Menschen in Versuchung fithren sollen, scheinen
auf den ersten Blick in eine andere Richtung zu weisen; dort heifit es: »Ihr werdet davon
nicht sterben, sondern Gott weif}, sobald ihr davon esst, so gehen euch die Augen auf
und ihr werdet wie géttliche Wesen, erkennt Gutes und Béses.«*°” Nach ihrer listigen
Auskunft gibt es sehr wohl schon Gutes und Boses, nur hat Gott sich allein vorbehal-
ten, dieses von jenem zu scheiden. Der Baum der Erkenntnis kann in bestimmter Weise
>die Augen 6ffnen, denn er vermag Aufschliisse itber Gut und Bose zu geben, in diesem
Sinne aber sehen diese Augen dann etwas, das es nicht gibt. So ist dieses Wissen »nich-
tig«zos, es verhilft nicht dazu, das Geteilte zu erkennen, sondern dazu, das noch Unge-
teilte erst zu teilen. Der Baum steht demnach nicht im Garten Eden, um die Wahrheit
mitzuteilen, sondern als Wahrzeichen des Ungeteilten. Denn was ist ein Wahrzeichen?
Ein Zeichen der Wahrheit, ein Zeichen, das erscheint, solange die Dinge in ihrer Wahr-
heit erkannt und das vergeht, sobald sie hinterfragt, begrifflich gefasst und ver-mittelt
werden? Es zeigt den Zustand der Wahrheit, in dem die Dinge den Menschen in threm
Wesen erscheinen kénnen und ist zugleich das Gericht tiber diejenigen, die zu fragen
wagen: Ist das wirklich so?

Gott warnt die Menschen mit diesen Worten: »Von jedem Baum des Gartens kannst
du essen. Nur von dem Erkenntnisbaum des Guten und Bésen, von diesem sollst du
nicht essen. Denn sobald du davon isst, bist du des Todes.«*°° Was kann das bedeuten?
Was da stirbt durch das Essen vom Baum ist nicht der Korper der beiden Menschen,
sondern ihr Wahrnehmen der Dinge als Einzelne, in gewisser Weise verschliefdt der
Apfel ihre Ohren, er zeigt ihren Beschluss, sich fiir immer zu verschliefden und ab-
zudichten, nicht mehr hinzuhgren. Sie sind fortan dazu verdammyt, nie gut genug zu
sein, die Dinge nur im Vergleich sehen zu kénnen, auf immer >tiber sich hinaus< zu
miissen. In diesem Moment, in dem den Menschen ihr Gehor vergeht, in dem sie die
Dinge nicht mehr vernehmen konnen, erstirbt zugleich die Stimme jener Dinge selbst,
hiillen diese sich fortan in ein Schweigen. Unerkannt, ohne ein »Gesehen- und Gehort-
werden«?!® durch Andere, kann es keine Einzelheit — keine absolute Verschiedenheit
in Arendts Sinne — mehr geben. Der Baum der Erkenntnis zeigt also nicht auf, was da
gut und was da bose ist, sondern er wahrt das Zeichen, er bewahrt den Apfel, der die

206 Die Tora. Hg. v. Annette Bockler. Ubers. v. Moses Mendelssohn. Berlin 2009, S. 35. (Im Folgenden
zitiert als: Die Tora.)
Benjamin zitiert diese Torastelle in seinem Sprach-Aufsatz, er setzt hinzu: »das ist: er hatte es er-
kannt durch seinen Namen. [..] Gott machte die Dinge in ihren Namen erkennbar.« (Walter Ben-
jamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.148.) So beurteilt Gott die
Dinge nichtals gutim Sinne unseres Verstandnisses von Gutem und Bosem, sondern er erkennt sie
als seiend, er sieht, dass sie in ihrem Namen erkennbar sind, dass er sie inihrem Namen erkennbar
gemacht hat: dass sie einzeln —im Arendt’schen Sinne: absolut verschieden —sind.

207 DieTora,S.37.

208 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.153.

209 DieTora, S. 36.

210 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

85


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Vom Schweigen des Guten

Dinge zu Bezeichneten macht, indem er ihre Erkenntnis als etwas verstellt. So dringt er
in die Entscheidung, die mit jedem Mdglichen von vornherein abgeschlossen hat: Sie
entscheidet, sich fiir immer entschieden zu haben - fir das Bessere. Sie fragt: Ist das
wirklich gut? Geht es vielleicht besser? Oder eher: Es geht (immer) besser. Den Dingen
ihren je eigenen Namen nehmen heifit, ihnen ihre Einzelheit absprechen, sie um ih-
rer Bewertbarkeit willen in ihre Eigenschaften zusammenschrumpfen: Nur dasjenige
an ihnen, das gerade nicht einzeln ist — diejenige Eigenschaft nimlich, die durch ihre
Allgemeinheit iiberhaupt erst die Zuordnung ermdéglicht — macht sie fortan aus. Der
Drang, das Einzelne erkennen und begreifen zu konnen, muss immer zugleich bedeu-
ten, das gerade seine Einzelheit verloren gehen muss.

Vor dem Siindenfall nahmen die Menschen die Dinge in ihrem Wesen wahr — je fiir sich
- verspiirten sodann aber den Wunsch nach mehr und lieRRen sich von der Schlange zu
dem Versuch verleiten, mehr noch zu erkennen, so wie »géttliche Wesen«*™. Was ist es
also, das sie da erkennen, nach ihrem Mahl? Zunichst: die eigene Nacktheit*'*. Dieses
Sehen ihrer Nacktheit lisst sie sich verstecken und Gott fragt: »Wer hat dir gesagt, dass
du nackt bist?«*® Wer hat dir gesagt, dass du et-was bist, dass dir eine Eigenschaft
zukommt? Und vielleicht noch mehr: Wer hat dir gesagt, dass es nicht-gut ist und du
dich deshalb verstecken musst? Wer hat dir gesagt, dass Nackt-Sein etwas bedeutet — wer
hat dich in dieser Weise sehend gemacht? Um durch das Nacktsein sich zum Verstecken
berufen zu fithlen, muss der Mensch vergleichen: Die Lage, in der er sich befindet, ist
schlecht, weil es eine bessere gibt — die nimlich, bekleidet zu sein. Vor dem Mahl heif3t
es: »Nun waren sie beide nackt [..] und schimten sich nicht.«*** Jetzt aber erkennen
sie ihre eigene Nacktheit und schimen sich - sie urteilen. Dies ist der Moment, in dem
sie zum allerersten Mal ein Urteil fillen, sie beginnen ihren Zustand, ihre Umstinde, in
Frage zu stellen. Ist es gut, nackt zu sein? Oder: Was bin ich eigentlich? Welche Eigen-
schaften habe ich? Wie sind sie zu bewerten? Das Wort >nackt< meint also etwas, das
nicht es selbst ist: »Das Wort soll etwas mitteilen (aufler sich selbst). Das ist wirklich
der Siindenfall des Sprachgeistes.«*

So konnte die Mahnung vor dem Urteil darin bestehen, den Menschen davor zu
bewahren, die Dinge nur noch in ihren Eigenschaften, in ihrem Gut- oder Bése-Sein
begreifen zu kénnen. Die reine Sprache spricht sich in der Ubersetzung der stummen
Sprache aus, sie hért; die urteilende hingegen verblasst zum Instrument. »Die Uber-
setzung der Sprache der Dinge in die des Menschen ist nicht nur Ubersetzung des
Stummen in das Lauthafte, sie ist die Ubersetzung des Namenlosen in den Namen.«%1
So ist die »Erkenntnis, zu der die Schlange verfithrt, das Wissen, was gut sei und bo-
se, [..] namenlos. Es ist im tiefsten Sinne nichtig, und dieses Wissen eben selbst das

211 DieTora, S. 37.

212 Ebenda.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 36.

215 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.153.
216 Ebenda, S.151.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

einzige Bose, das der paradiesische Zustand kennt.«*'7 Das Wissen darum, dass es zu
Unterscheidendes »gibt, ist das einzig Bose — doch was heifdt das, dass es solches gibt?
Wenn es doch erst in dem Moment in die Welt kommt, in dem die Entscheidung, er-
kennen zu wollen, gefillt wird? Es konnte ein Hinweis darauf sein, dass es hier nicht
um einen zeitlichen Ablauf geht, nicht um eine Geschichte svor der Zeit«: Hier zeigt sich
vielleicht, dass der Siindenfall stindig gegenwirtig ist, immer wiederholt wird, sich in
jedem Formen der Dinge vollzieht. Und zwar immer aufs Neue, als Abfall von einem
Verstehen-Wollen des Einzelnen, das sich in seiner Verallgemeinerung verliert. Denn
obwohl es kein Wissen vom Bosen gibt, itberkommt den Menschen in der biblischen
Geschichte doch die Lust am Urteil und er stellt die Frage — den Apfel kosten heif3t, die
Frage stellen. Aber eine Frage, die ihre Antwort immer schon parat hat: Wir wollen es
besser machen. Halten wir uns vor Augen, dass Gott es den Menschen verboten hat,
von den Apfeln zu kosten. Indem sie dies aber trotzdem tun, dennoch die Frage nach
Gut und Bose stellen, beantworten sie diese bereits: es ist nicht gut. Sie dringen zu et-
was Besserem; sie weigern sich, weiter zuzuhoren. In diesem Augenblick, in dem die
Menschen die stumme Sprache der Dinge nicht mehr héren, erst in diesem Augenblick
tritt die Form hervor. Im Ur-Teil geht die Ur-Teilung vor sich, die Aufteilung der Schop-
fung, des Seins. Zuvor hatte der Mensch empfangen, nun knechtet er: »Auf die Sprache
der Dinge selbst, aus denen wiederum lautlos und in der stummen Magie der Natur
das Wort Gottes hervorstrahlt, ist diese Empfingnis gerichtet.«*'® Nicht weil die Men-
schen nun in Wahrheit erkennen wiirden, sondern weil sie selbst die Form setzen, tritt
sie hervor. Von nun an ist die Sprache der Menschen schuldig. In jedem sprachlichen
Ausdruck liegt eine Schuld, weil er urteilt, mitteilt, die Sprache zum Mittel degradiert.
Durch dieses Beurteilen der Dinge geht die unmittelbare Erkenntnis verloren: An ihre
Stelle ist die mit-teilende Sprache der Menschen getreten.

Durch das Setzen der Form kommt nicht nur die Moglichkeit schlechthin in die Welt,
das heifit die Méglichkeit, dass es auch anders sein kénnte*?, sondern die Wirklichkeit
wird allererst in ihrer Gestalt, ihrer Form festgestellt und als solche fassbar. Damit ist
das Seiende der Wiirde seiner Einzigkeit beraubt: Der Mensch macht es verstummen
und zwingt es in den Vergleich. Mit dieser Stummbheit des in eine Form Gezwungenen
und somit vergleichbar Gemachten beginnt die tiefe Traurigkeit der Natur. »Benannt
zu sein — selbst wenn der Nennende ein Géttergleicher und Seliger ist — bleibt viel-
leicht immer eine Ahnung von Trauer. Wieviel mehr aber benannt zu sein, nicht aus ei-
ner seligen Paradiessprache der Namen, sondern aus den hundert Menschensprachen,
in denen der Name schon welkte, und dennoch nach Gottes Spruch die Dinge erken-
nen.«**° So macht sich der Mensch das Seiende in gewisser Weise untertan. Indem
er die Wahrheit immer mehr zu erkennen scheint, wird er ihr gegeniiber in Wahrheit
taub. Genau das, was ihm den Zugang versperrt, scheint ihm dasjenige zu sein, das

217 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.152.

218 Ebenda, S.150.

219  So liegt hierim Aussetzen des Selbstverstandlichen die Moglichkeit: Diese Ausfithrungen kénnen
mit der Erméglichung zusammengedacht werden, die Arendt im Traditionsbruch sieht.

220 Ebenda, S.150f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

87


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Vom Schweigen des Guten

ihm Zugang einzig und allein gewihrt. Indem der Mensch mit Blick auf ein anderes
Heute zu urteilen beginnt, ent-stellt er das so beurteilte Heute zur Ge-stalt und bringt
es damit zum Schweigen. Indem der Mensch sich zum Richter ernennt und das Wirk-
liche feststellt, indem er es beurteilt, besteht der Richterspruch in nichts anderem als
seiner eigenen Strafe — seiner Taubheit. Damit beginnt die Zeit der Arbeit — der Mensch
hért nicht mehr, er macht nur noch. Er will alles gut machen. Dabei ist der Ursprung
alles Fragens und Machens, der Ursprung aller Begriffe, kaum zu begreifen und festzu-
machen. Denn was ist >Liebe<? >Schopfung<? >Sehnsucht«<? Ganz gleich, welche Antwort
wir zu geben gewillt sind, immer wird dem Wirklichen ein Mégliches entgegengestellt,
immer wird beides seiner Form nach verglichen.

Die Erkenntnis, die aus der Frage nach dem Guten erwichst, so zuriickhaltend, niich-
tern und sachlich sie sich auch geben mag, hat doch immer Um-Formung der gegebe-
nen Form, die in Wahrheit immer eine gesetzte ist, im Auge. Diese gesetzte Form muss
von vornherein der Wahrheit entzogen sein, nichts spricht sich hier zu, alles wird ge-
setzt; es bleibt nur: das Blinzeln. Der Name verschwindet und verwelkt, wie Benjamin
schreibt.??! An seine Stelle tritt das Wort als Zeichen fiir einen Begriff. So ist diese Fra-
ge, die Frage nach einem mdoglichen Besseren, eigentlich gar keine Frage, vielmehr blof}
Antwort, die sich das edle Gewand der Frage iiberstreift. Eine wirkliche Frage wiirde
sich in Offenheit versuchen, sie wiirde nach einem Wer fragen und das heifdt immer:
der Antwort ungewiss sein, weil ein Wer immer einzeln und so niemals einschitzbar
ist. Nach einem Was fragen aber heifit, nicht eigentlich zu fragen, weil es gerade um
Einschitzung und Einordnung geht. Solche Frage ist zugleich Antwort und kann besser
machen, sie zeigt die Einzelnen auf ihrem Weg ins Allgemeine. Die Hochstleitung eines
jeden heifdt, immer das Beste aus sich herausholen, und damit: aus dem absolut ver-
schiedenen Selbst austreten und wie jeder werden — besser. In diesem Sinne hatte auch
Eichmann seine Einzelheit abgestreift und nahm sich — wie auch alle Anderen — nur
noch als Exemplar einer Allgemeinheit war. Er hatte, so heif3t es in Arendts Prozess-
Bericht, »iiberhaupt keine Motive«, auler dem, »alles zu tun, das seinem Fortkommen

dienlich sein konnte«*?2,

Was ich in den Ausfithrungen zu zeigen versucht habe, ist, dass das Bose fiir Arendt wie
auch fir Benjamin Verallgemeinerung bedeutet. Das Bose verkennt, dass es Einzelheit
gibt, sein Verlangen richtet sich auf das Erkennen - das Kategorisieren, Benennen, Ver-
gleichen - also darauf, die Frage im Antworten zu itbergehen. Dieses Verallgemeinern
nun duflert sich in der Sprechweise, der Anhiufung von Redensarten und Klischees,
dem Begreifen der Geschichte als Berechenbarer, und letztlich eben sogar — dem Ergrei-
fen des Menschen als Exemplar. Was durch diese Verallgemeinerung passiert, ist das
Folgende: Der Mensch begreift sich selbst nur noch in seiner Vergleichbarkeit und kann
so nicht mehr handeln, weil jedes Handeln in Arendts Sinne mit einem Bewusstsein der
eigenen Natalitit — der eigenen Fihigkeit, etwas Neues zu beginnen — einhergeht. Das
absolut Neue zu denken ist einzig ein Wesen imstande, das seine eigene absolute Ein-
zelheit, seine Unvergleichbarkeit, denken kann. Die reine Sprache Benjamins, die das

221 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.155.
222 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 56.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ill. Das Bose

absolut Einzelne meint und vom Nichts her denkt, verstehe ich dementsprechend als
Moglichkeit des Arendt’schen Neuanfangs, der einzig dort, in dieser Unbeschrieben-
heit, dieser schweigsamen Leere denkbar wird.

Dass im Anfang das Urteil war — dass urteilen anfangen bedeuten kann - zeigt
zweierlei: Zunichst liegt hier die Moglichkeit, iiberhaupt als man selbst urteilend und
sprechend in die Welt treten zu konnen. Das Urteil bringt das Bose erst in die Wel,
zugleich aber zeigt sich hier auch erst das Gute als Gutes. Erst in der Teilung des Ur-
teils kann sich jener Zwischenraum auftun, in dem das Gute erscheinen kann, in dem
nach ihm gefragt werden kann. Solche Teilung aber fithrt sodann in Versuchung, die
unendlichen Einzeldinge, die nun erkennbar werden, in Kategorien einzuordnen, um
sie beherrschbar und iberblickbar zu machen. Nach dem Abfall der Sprache ist die-
se nicht mehr in den Dingen, sondern von ihnen abgefallen und ihnen nun duferlich.
So zwischen und unter ihnen, mag der Drang entstehen, kategorisierend Ordnung zu
schaffen, Ubersicht. Die Moglichkeit liegt nun aber darin, sie nicht einzuordnen, so-
dass sie nicht mehr als sie selbst erkennbar sind, sondern sie als Einzelne zu belassen
und vielmehr selbst erneuten Abstand zu schaffen: den eigenen Blick zu erweitern,
nicht durch den géttlichen Uberblick, sondern durch ein gemeinsames Anschauen, ein
Einnehmen verschiedener Perspektiven, die das Eine so nicht blof} einseitig, sondern
vielseitig zeigen. Unsere Sprache bedarf des Urteils der Einzelnen, die im Gesprich
zusammenfinden und so das Einzelne sichtbar werden lassen — nicht aber in den je
einzelnen Perspektiven selbst, sondern zwischen ihnen, hindurchblickend durch die
Zwischenriume, die sich dort auftun. Gleichzeitig besteht aber immer die Gefahr, zu
verurteilen, unbedacht ein- und unterzuordnen und sich vom Einzelnen abzuwenden.
Wird das Urteilen als wissenschaftliche Erkenntnis missverstanden, kann es die Ein-
zelnen nur noch als zufilliges Zusammenkommen solcher und solcher vergleichbarer
Eigenschaften wahrnehmen. In diesem Sinne miisste den Apfel kosten heifRen, die Fra-
ge zu stellen, ohne ihre Antwort immer schon parat zu haben, ohne es besser machen
zu wollen. Heute erneut das Ungeteilte teilen kénnte heifken, sich ein Urteil zu erlau-
ben, wirklich zu fragen und dem beingstigenden Nichts, das jede wirklich offene Frage
bedeuten muss, ins Auge zu sehen. Es konnte heiflen, allen Selbstverstindlichkeiten
unserer Gegenwart, die keine Frage mehr zulassen, die immer gleich weitereilen und
an denen jedes Denken versagen muss, durch die Frage, die Teilung, den Durchgang
zu verwehren, Abschied von diesem gegenwirtigen Garten Eden zu nehmen und neue
Wege zu suchen, vielleicht: eine neue Welt zu begriinden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

89


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.«' Das Denken

Kein Anfang ist gegeben. Es gibt — keinen
Anfang. Und nur, weil und insofern es
keinen Anfang gibt, bleibt die Moglichkeit,
anzufangen, offen. Anzufangen heifdt, mit
allem, was berechenbar und kalkulabel
bleibt, aufzuhoren. Der Anfang ist kein Ein-
satz, sondern Aus-satz. Wer anfingt, setzt
aus.

Thomas Schestag: Die unbewiiltigte Sprache

Um mit der Frage nach dem Guten hier anzuheben, sollen im Folgenden drei Weisen
des Sprechens behandelt werden: Das Denken, das Urteilen und das Erzihlen. Hannah
Arendt spricht im Denktagebuch von vier »Pfaden des Unrechts«, die die Menschheits-
geschichte durchziehen und als einzige Pfade iiberhaupt erscheinen: »antisemitisch —
imperialistisch — weltgeschichtlich - totalitir.« So fragt sie sich, wie es komme, »dass
nur die Pfade des Unrechts gangbar waren, relevant waren, iiberhaupt noch einen Be-
zug zu den wirklichen Fragen, Schwierigkeiten und Katastrophen hatten und dass es
Pfade des Rechten iiberhaupt nicht gab und nicht gibt? Dies ist die Kardinalfrage.«*
Die Pfade des Bésen sind nun eingehend betrachtet worden, in der Folge soll es dar-
um gehen, den Pfaden des Guten zu folgen, sie zur Sprache kommen und so denkend
gangbar werden zu lassen.

Was denken heif3t, scheint zunichst klar: Denken heifdt, Bestimmtes erkennen und
beurteilen, es heiflt, unausgesprochene Worte iiber etwas zu formen, Worte fiir sich
herzusagen, ohne sie ins Lauthafte zu bringen. Denken wir aber genauer dariiber nach,
was Denken sei, wird es zunehmend undurchsichtiger: Arendt beginnt ihre Schrift
zum Denken so auch mit einem Unwohlsein dariiber, dieses Thema gewihlt zu haben:
»[Ulber das Denken zu sprechen, scheint mir so vermessen, daf ich das Gefiihl habe,
ich sollte eher mit einer Rechtfertigung als mit einer Entschuldigung beginnen. 3

1 Vgl. Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 452.
2 Ebenda, S. 72.
3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Vom Schweigen des Guten

4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der
Sprache geholt hat.«<* Das Denken der Einen

Die Zeit der anderen Auslegungen wird
anbrechen, und es wird kein Wort auf dem
anderen bleiben, und jeder Sinn wird wie
Wolken sich auflésen und wie Wasser nie-
dergehen.

Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge

Sicher scheint zunichst, dass das Denken gerade eine Titigkeit ist, die der Mensch
allein vollzieht, fiir die er niemandes Beisein benétigt. In gewisser Weise kénnte man
sagen, dass das Denken sich vom Sprechen gerade darin unterscheidet, dass es nur die-
ser einen Denkenden bedarf; dennoch ist das Denken in Arendts strengem Sinne nicht
voraussetzungslos.> Denken — so mochte ich im Folgenden zeigen — kann der Mensch
nur dann, wenn er sowohl seine eigene Einzigartigkeit als auch die Einzigartigkeit aller
anderen Menschen und auf diesem Wege auch der absoluten Einmaligkeit der Frage
gewahr wird. Nur so ist ein »Denken ohne Gelinder« moglich, das wirklich fragt und
aufs Neue ansetzt. Das Wortgeflecht, das dieses Denken der Einen als Einmaliger in
sich zu fassen sucht, heifdt: absolute Verschiedenheit. Solche absolute Verschiedenheit
wiirde einem Gewitter gleich alles Selbstverstindliche in Frage stellen, indem sie jeder
Deutung eine andere zur Seite stellte und jeden zu festen Sinn aufldste, damit er — »wie
Wolken«® — niederginge und so das Neue erméglichte. Zu sagen, »der Mensch ist ein
Mensch ist ein Mensch ist ein Mensch ...« wire dann unmoglich, es gibe den Menschen
nicht, nur die Menschen mit ihren unendlichen, absolut verschiedenen Sichtweisen auf
die Welt.

Sich selbst aber als eine solch Einzelne zu erkennen, kénnte auch heiflen, den eige-
nen Gedanken fortan in Einsamkeit nachzuhingen; auch das ist nicht gemeint. Es soll
in der Folge die Unterscheidung von Verlassenheit und Einsamkeit vor Augen gefiihrt
werden, wihrend derer sich zeigen wird, dass zum Einsamsein bei Arendt immer Zwei
gehoren.

4 Vgl. Ludwig Wittgenstein [1953]: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971, S. 68.

5 Wenn Arendt nach den Voraussetzungen des Denkens fragt — nachdem ihr wihrend des
Eichmann-Prozesses die Frage kam, ob »das Problem von Gut und Bése, unsere Fihigkeit, Recht
und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermogen zusammen[hdngt]«— tut sie dies nie
als Frage nach einer moglichen Lehrbarkeit: »Gewif? nicht in dem Sinne, dafd das Denken jemals
die gute Tat hervorbringen kénnte, als ob>Tugend lehrbar<und lernbar ware — nur Gewohnheiten
und Sitten lassen sich lehren, und wir wissen nur zu gut, wie erschreckend rasch sie verlernt und
vergessen werden, wenn neue Verhiltnisse eine Verdnderung unserer Sitten und Verhaltenswei-
sen einfordern.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.15.)

6 Rainer Maria Rilke [1910]: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Miinchen 2004, S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

4.1 »Das verborgene Nahe im Fremden.«" Die absolute Verschiedenheit

Was hat es nun also auf sich mit dieser sonderbaren Formulierung einer absoluten
Verschiedenheit? Spricht sie eine Absolutheit, ein Einzeln-Sein ohne Vergleichbares
oder doch nur ein Verschieden-Sein, ein grofitmogliches Anders- und doch irgendwie
Ahnlich-Sein aus? In der Vita activa heifit es: »[W]ill man den Jemand, der einzigartig
in jedem neuen Menschen in die Welt kommt, bestimmen, so kann man nur sagen,
daf es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt >Niemand« gab.«® Die Erkenntnis dieses Um-
standes, dass der Mensch nicht blof ein weiteres Exemplar seiner Gattung, sondern als
er selbst absolut einzigartig ist, ermoglicht erst ein Denken, das nicht blof} einordnet
und rechnet, sondern neu ansetzt und so wirklich fragt. Ein jeder Mensch wird gebo-
ren; diese Gebiirtlichkeit ermdglicht es ihm, einen neuen Anfang zu setzen: »Weil jeder
Mensch auf Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankémmling in
der Welt ist, konnen Menschen Initiative ergreifen, Anfinger werden und Neues in Be-
wegung setzen.«’ Mit dem Geborensein ist hier allerdings nicht die Tatsache gemeint,
dass der Mensch aus dem Mutterleib in die Welt kommt; vielmehr begriindet die Ge-
biirtlichkeit des Menschen sein absolutes Verschiedensein; bezogen auf diesen einen
selbst gab es vorher »Niemand«: »Wegen dieser Einzigartigkeit, die mit der Tatsache
der Geburt gegeben ist, ist es, als wiirde in jedem Menschen noch einmal der Schép-
fungsakt Gottes wiederholt und bestitigt [...]. Handeln als Neuanfang entspricht der
Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins«*°.
Die Menschen in dieser Weise vom Anfang her zu denken, ist durchweg ungewdhn-
lich; bei Arendt heifdt es: »Es ist uns aus der Philosophie vertraut, den Menschen als ein
sterbliches Wesen zu verstehen. Merkwiirdigerweise hat aber noch keine Philosophie,
auch keine politische Philosophie, sich dazu vermocht, den Menschen auf seine >Ge-
biirtlichkeit< hin anzusprechen, nimlich darauf hin, daf mit jedem von uns ein Anfang
in die Welt kam und dafl Handeln im Sinne des Einen-Anfang-Setzens nur die Gabe ei-
nes Wesens sein kann, das selbst ein Anfang ist.«! Das absolute Verschiedensein birgt
also immer schon die Moglichkeit eines Neuanfangs in sich.

Arendts Begriff ist leicht misszuverstehen: Die Rede von absoluter Verschiedenheit
soll hier in ihrer ganzen Widerspriichlichkeit zum Vorschein gebracht werden. Ist denn
eine absolute, eine von allem abgeldste, aus allen Beziigen gehobene Verschiedenheit
itberhaupt denkbar? Besteht nicht das Wesen der Verschiedenheit gerade darin, dass
Dinge, in ihrem Bezug zueinander betrachtet, nicht gleich erscheinen? Zwei verschiedene

7 In den Anmerkungen zu Arendts Denktagebiichern ist zu lesen, dass Arendt sich »hier auf ein
(bisher unveroffentlichtes) maschinenschriftliches Manuskript« bezieht. (Ursula Ludz/Ingeborg
Nordmann: Anmerkungen zu Heft Ill. In: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 933.)
Inzwischen ist der in Rede stehende Text veréffentlicht worden; vgl. Martin Heidegger [1951]: Der
Weg. Der Gang durchsSein und Zeit«. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 82: Zu eigenen Veroffentlichun-
gen. IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen. Hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. Frankfurt
a.M,, S.359f.

8 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213.

9 Ebenda, S. 215.

10 Ebenda,S. 217.

1 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 276.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

93


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Vom Schweigen des Guten

Dinge zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht in allen Merkmalen tibereinstimmen.
Die Ubereinstimmung wie die Verschiedenheit kann aber nur im Vergleich zu Tage tre-
ten. Ein Vergleich ist nur maéglich zwischen Dingen, die einander wenigstens in einem
Punkt gleichen. Eine absolute Verschiedenheit konnte also blof von einem Ding behaup-
tet werden, das nur sich selber gleich ist, das gar nicht mit anderem verglichen werden
kann. Aber ist nicht jedes Ding, was es auch sei, durchaus mit anderem vergleichbar?
Ist nicht unser sprachlicher Zugang zu den Dingen immer ein solcher, der gerade auf
dem Vergleich beruht? Wenn wir von einem Baum, einem Bild, einem Loéwen sprechen
und sei es auch von diesem Baum, diesem Bild, diesem Lowen, so sagen wir doch damit
immer schon, dass Bild, Baum, Lowe in bestimmten Eigenschaften mit allen anderen
Biumen, Bildern, Léwen identisch sind. Davon abgesehen, dass Vergleiche natiirlich
auch mit vielen anderen Dingen angestellt werden kénnen: Der Lowe ist ein Tier wie
der Hirsch auch oder der Vogel oder der Fisch.

Damit ist aber immer noch nicht grundsitzlich genug gedacht. Alle Dinge lassen
sich miteinander vergleichen, sofern sie Dinge sind. Alle Dinge gleichen einander in
ihrer Dingheit. >Etwas, das sich durch eine absolute Verschiedenheit auszeichnet, darf
gar kein Etwas sein, kein Ding im weitesten Sinne, nichts, was wir durch Merkma-
le und Eigenschaften bestimmen kénnten. Nach Arendt ist so einzig der Mensch; die
Menschen vielmehr, denn von dem Menschen lief3e sich dann gerade niemals sprechen.
So ist es dies, worin die Menschen blofd verschieden sind: in der Unvergleichbarkeit, die
in ihrem Menschsein liegt. Der Jemand ist nicht bestimmt in Bezug auf Andere, son-
dern allein in Bezug auf sich selbst, allein in Bezug auf seine Existenz. Wollen wir ihn
bestimmen, kénnen wir deshalb nur sagen, »daf} es in Bezug auf ihn vor seiner Geburt
>Niemand« gab.« Er ist einzigartig, einzig in seiner Art oder besser: Art-los. So lisst sich
von ithm nur sagen, dass er ist, nicht, was er ist. In diesem Dass liegt das absolut Neue
und so die Moglichkeit des Anfangs. Dieser Anfang ist in seiner absoluten Verschieden-
heit immer ein Wunder, das eigentlich Verwunderliche und Wunderbare itberhaupt, es
erstaunt, versetzt in Ver-wunderung und ist — so konnte man in Platons Sinne sagen —
der Anfang der Philosophie:™ der Anfang des Denkens.

12 »MdAa yap @ocdpou toito 10 TdBog, 10 Baupdlewv: ol yap dAn dpxn @loco@iag f
altn.«/»Denn gar sehr ist dies der Zustand eines Freundes der Weisheit, die Verwunderung; ja
es gibt keinen andern Anfang der Philosophie als diesen«. (Platon [ca. 399 v. Chr.]: Theaitetos. In:
ders.: Werke in acht Binden, Band 6: Theaitetos/Der Sophist/Der Staatsmann. Ubers. v. Friedrich
Schleiermacher. Darmstadt 1970, S. 45 (155d).)

Arendt bemerkt hierzu: »Entscheidend ist, dafs es nicht das in die Philosophie fithrende Staunen
war, das schliefdlich Begriff, Praxis und Lebensfiihrung der Kontemplation bestimmte, sondern
gleichsam Homo faber in der Maske des Philosophen.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.387.)
Die Philosophie also ist zur Maske geworden, das Staunen zur Farce.

Fir Arendt hingegen — so formuliert Ingeborg Nordmann — bleibt das Staunen gerade der Ge-
gensatz zu allem Niitzlichen, niemals gerichtet auf ein herzustellendes Produkt ist es ganz im
Augenblick: »Fur die Rettung der Phanomene erfihrt [..] das griechische Staunen als Ursprung
des Philosophierens eine Rehabilitierung, indem es, vom griechischen Anfang in die Gegenwart
versetzt, zu einem Ereignis wird, das jederzeit und plotzlich widerfahren kann. Das Staunen wird
bei Arendt zu einer Aufmerksamkeit, die so konzentriert und vollstandig ist, dass alles Subjektive
verschwindet, aber niemals das Subjekt, das heifdt seine Einbildungs- und Urteilskraft.« (Ingeborg
Nordmann [2007]: Gedankenexperiment und Zitatmontage, S.186.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Was uns heute denken heifdt, scheint von ganz anderer Natur, Wunder soll es gerade
nicht vollbringen, vielmehr berechenbaren Nutzen. Wer denkt, ist 1sungsorientiert,
kalkulierend, entschlossen zum Abschluss zu bringen. Dies mag an die Tierwelt erin-
nern: Unter den Tieren gelten diejenigen als besonders intelligent und dem Menschen
dhnlich, die dazu imstande sind, Probleme zu l6sen. Denn auch der Mensch entwickel-
te sich einst dadurch weiter, dass er Probleme lésen lernte — indem er Werkzeuge und
spdter die Sprache nutzte, um fiir Nahrung zu sorgen und sich einen Lebensraum zu
schaffen. In diesem Sinne ist auch bei Karl Popper zu lesen: »Alles Leben ist Problem-
lésen.«** Im Losen von Problemen aber verbirgt sich ein Zwang, der Denken schlecht-
hin ausschlief3t: Es handelt sich nicht um das Bedenken einer Frage, sondern um das
Gezwungensein zu Losung und Abschluss. Dieser Zwang, auf dessen frisch gelegten
Gleisen die Logik ihre Bahnen ziehen kann, ist im Rahmen der Ausfithrungen zur »an-
geblichen Erbarmungslosigkeit der Natur oder Geschichte« bereits zur Sprache gekom-
men. Raum fiir solche Eingleisigkeit bietet sich immer in solchen Zeiten, in denen sich
die Menschen nicht mehr »auf ihre Erfahrungen [..] verlassen wollen, weil sie sich mit
ihnen in der Welt nicht mehr zurechtfinden kénnen«'. Das logische >Denken« bietet
zunichst Schutz, indem es einen befahrbaren Weg bereithilt, der durch die Logik der
Abfolge unhinterfragbar anmutet. Wie Christian Volk schreibt, tibt solche Logik »auf
menschliches Denken einen Zwang aus, dem es sich nicht entziehen kann - jedenfalls
nicht, solange ein Gehirn normal funktioniert. Aber dieser Zwang, mit dem der Ver-
stand das Denken beherrscht, unterscheidet sich in nichts von dem Zwang, mit dem
der Korper das menschliche Leben seiner Notdurft untertan macht.«'>

Die Gefahr dieses Zwangs ist heute wohl aktueller denn je: Die menschliche Spra-
che erscheint als Uberholte oder mindestens Uberholbare und Zu-Uberholende. Als blo-
fSes Mittel verstanden muss sie hinter den Maschinensprachen und den schlauen Algo-
rithmen zuriickbleiben. In diesem Anheimgeben des Menschlichen an die Logik sieht
Arendt die »Rebellion des Menschen gegen sein eigenes Dasein«!®: Der Mensch setzt
sich selbst ein Ende, indem er seine Fihigkeit, das Neue und somit Unkalkulierbare in
die Welt zu bringen, eintauscht gegen »Bedingungen, die er selbst schafft«*’, die in ih-
rer Kontrollierbarkeit aber auch nur noch allgemein machen kénnen. Das Abgetrennt-
sein dieser Entwicklung vom Menschen zeigt sich darin, dass es den Raum mensch-
licher Sprache vollkommen verlisst: »Es zeigt sich nimlich, dafy die Wahrheiten des
modernen wissenschaftlichen Weltbilds, die mathematisch beweisbar und technisch
demonstrierbar sind, sich auf keine Weise mehr sprachlich oder gedanklich darstellen

13 »Alles Leben ist Problemlésen. Alle Organismen sind Erfinder und Techniker, gute oder weniger
gute, erfolgreich oder weniger erfolgreich im Losen von technischen Problemen. [..] Die mensch-
liche Technik 16st menschliche Probleme, etwa Kanalisierung, Wasser- und Nahrungsmittelbe-
schaffung und Speicherung, wie es zum Beispiel die Bienen tun.« (Karl Popper [1991]: Alles Leben
ist Problemldsen. In: ders.: Alles Leben ist Problemlssen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Politik.
Miinchen 1994, S. 257.)

14 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.19.

15  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 95.

16 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.10.

17 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

95


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Vom Schweigen des Guten

lassen.«!® Der Mensch kann diese Fortschritte also nicht mehr in Worte bringen und
so nicht mehr durchdenken, er kann sich nur in den Strom werfen und sich selber als
Teil der Logik begreifen. Er kann seine Umwelt nicht mehr verstehen in Arendts Sinne:
nicht mehr »denkend iiber sie sprechen«®®.

Aus diesen Vorgingen nun erwichst eine »politische Frage ersten Ranges«, und
zwar: »[O]b wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-
nischen Fihigkeiten in dieser Richtung zu bestitigen wiinschen; und diese Frage ist im
Rahmen der Wissenschaften schlechthin unbeantwortbar, ja sie ist in ihrem Rahmen
noch nicht einmal sinnvoll gestellt, weil es im Wesen der Wissenschaften liegt, jeden
einmal eingeschlagenen Weg bis an sein Ende zu verfolgen.«*° In Frage stellen, einen
Anfang setzen und so »mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt«*! aufhéren —
ja: Auf-Horen — kann nur der Mensch. Und so liegt die Gefahr nicht etwa in den Ma-
schinen, sondern in uns selbst: »Sollte sich herausstellen, [..] daf$ wir erheblich mehr
erkennen und daher auch herstellen konnen, als wir denkend zu verstehen vermégen,
so wiirden wir wirklich uns selbst gleichsam in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven
— zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt, unserer Maschinen, aber — unseres eigenen
Erkenntnisvermoégens geworden sein, von allem Geist und allen guten Geistern verlas-
sene Kreaturen, die sich hilflos jedem Apparat ausgeliefert sehen, den sie iiberhaupt
nur herstellen kénnen, ganz gleich wie verriickt oder wie morderisch er sich auswirken
moge.«** So liegt die Gefahr in uns, doch dort — und nur dort — »wichst das Rettende
auch.«®

Menschliches Denken fingt gerade dort erst an, wo das Losen und Rechnen endet. Wie
wenig selbstverstindlich diese Deutung ist, zeigt sich darin, dass Arendts Trennung von
sozialen und politischen Fragen — als einzige Idee neben derjenigen der Banalitit des
Bosen — auf allergrofite Abwehr gestofRen ist und bis heute fast ausnahmslos abgelehnt
wird. Meiner Meinung nach liegt aber gerade in dieser Trennung der Versuch, eine
Antwort auf die Frage nach dem Wer der Menschen zu finden, weshalb sie im Folgen-
den einer ausfiihrlichen Betrachtung unterzogen werden soll. Arendts Unterscheidung
kommt zentrale Bedeutung in Uber die Revolution zu. Arendt stellt hier die Revolution
zunichst als Verwirklichung der menschlichen Gebiirtlichkeit vor; hier zeige sich, dass
den Menschen die Fihigkeit zukommyt, einen Anfang zu machen: »Initium ergo ut es-
set, creatus homo, ante quem nullus fuit.<** Denn das System, innerhalb dessen die
Menschen leben, zeigt sich ihnen hier nicht als Logisches und Folgerichtiges: Dass die

18  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

19 Ebenda.

20 Ebenda.

21 Thomas Schestag [2006]: Die unbewiltigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/Weil
am Rhein 2006, S.14. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Schestag: Die unbewiiltigte Sprache.)

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.11.

23 Friedrich Holderlin [1808]: Patmos. In: ders.: Samtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt a.M./
Leipzig 1999, S. 350.

24 Arendt iibersetzt: »Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, vor dem es niemand gab.«
(Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 935.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Revolution eine Maglichkeit ist — dass es also auch anders sein konnte —, lisst die herr-
schenden Umstinde als nicht Notwendige erkennbar werden. Dieses Denkbar-Machen
des radikal Neuen endet, sobald ein Ziel und so eine blof3e Verinderung des Bestehen-
den gesetzt und angestrebt wird: Das Denken des Neuen ist unmoglich geworden in
dem Moment, in dem die Revolutionire bereit waren, es »fiir die Sache oder den Gang
der Geschichte zu opfern«*>. In der Franzésischen Revolution wurde die Moglichkeit
des Neuen Opfer ihrer Nutzbarmachung zur Bekimpfung der Armut; von dem Moment
dieser Gerichtetheit an war der vormals politische Raum »gesellschaftlicher< geworden,
d.h. er war iiberwiltigt von den Né6ten und Sorgen, die ihrer Natur nach in die private
Haushaltssphire gehéren und denen nun, obwohl sie Zulal zu der Sphire des Offent-
lichen gefunden hatten, doch nicht mit politischen Mitteln abgeholfen werden konnte,
da es sich hier nicht um Dinge handelte, denen man durch Urteil, Entschluf und Uber-
zeugung beikommen konnte, sondern einzig und allein auf dem Wege fachminnisch
geleiteter Verwaltung«?®.

Auf Abwehr ist dieser Gedanke vor allem deshalb gestofRen, weil er die Note nicht
ernst zu nehmen und ihre Last allein denen aufzudringen scheint, die sich im privaten
Raum - gezwungenermaflen — aufhalten; in Arendts Beispiel der griechischen Poleis
betraf dies Sklaven, Frauen und Nicht-Biirger.”” Diese Haltung zeigt sich zum Beispiel
in Sophie Loidolts Ausfithrungen, wenn sie sagt, Arendts Trennung kénne durchaus so

In Wilhelm Thimmes Augustinus-Ubersetzung heifit es: »Diesen Anfang zu machen, ward der
Mensch erschaffen, vor dem es keinen anderen gab.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei/
Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Ubers. v. Wilhelm Thimme. Ziirich/Miinchen 1978, S. 98/XI1, 21.)

25  Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.115.

26 Ebenda, S.116.

27  Siehe u.a.:»Den agonistischen politischen Raum der Polis konnte es nur geben, weil grofde Grup-
pen von Menschen, wie Frauen, Sklaven, Arbeiter, Einwohner ohne Birgerrecht und alle Nicht-
Criechen, davon ausgeschlossen waren — eben jene Gruppen, die durch ihre Arbeitsleistung die
Notwendigkeiten des téglichen Lebens erledigten und so den Wenigen erst die >Mufe fiir die Po-
litik« ermoglichten.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >éffentlichen Raums<. Hannah Arendst, die li-
berale Tradition und Jiirgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Span-
nungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Ubers. v. Isabella Kénig. Frank-
furt a.M. 1995, S. 98; im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib: Modelle des >dffentlichen Raums:.)
Arendt geht es hier kaum darum, die Umstande in den griechischen Poleis insgesamt als wiin-
schenswert darzustellen. Worum es ihr an dieser Stelle geht, ist die Darstellung einer Gemein-
schaft, in der die Vorstellungen vom guten Leben und Zusammenleben véllig andere als heute
waren und die so als Ausgangspunkt dienen kann, um die modernen Verhiltnisse zu hinterfra-
gen. Es scheint mir unsinnig, anzunehmen, dass auch heute alle Menschen das Denken und das
gemeinsame Gesprach der Biirgerinnen als das Wichtigste im menschlichen Leben betrachteten
und zu behaupten, der Grund fiir das Fehlen dieser Tatigkeiten sei ausschlieilich der, dass die
Menschen heute in Gleichheit lebten. Die Trennung von gesellschaftlichen und politischen Fra-
gen ist heute vielmehr geradezu undenkbar und dies liegt meines Erachtens vielmehr an einer
verdnderten Vorstellung von den Menschen: an einem Menschenbild, das diesen nur noch in sei-
ner Verbesserbarkeit begreift und in diesem Sinne begreifbar machen muss.

Eva von Redecker fiihrt einen weiteren wichtigen Punkt fiir diesen »Rickgriff« auf die Antike an:
»Nicht, weil die attische Polis etwa eine ideale Gesellschaftsordnung darstelle, sondern weil die
Begriffe der politischen und philosophischen Terminologie zumeist tatséchlich griechischen oder
romischen Ursprungs sind und Arendt in ihrer phianomenologischen Sprachphilosophie davon
ausgeht, dass stets konkrete historische Erfahrungen zur Pragung eines Begriff fithrten und die-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

97


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Vom Schweigen des Guten

verstanden werden, als miisse jeder Mensch von der Arbeit befreit werden, um ihm ein
menschliches Leben zu erméglichen. Da diese Vorstellung aber fern jeder Realitit lie-
ge, sei davon auszugehen, dass die Voraussetzung fiir ein menschliches Leben in der
Unmenschlichkeit liege, darin, die Arbeit anderer auszubeuten.?® Die Ausfithrungen zu
Arendts Trennung der sozialen und politischen Sphire schlagen eine dhnliche Richtung
ein: Loidolt benennt die soziale Frage hier als »die wichtigste politische Frage«®®. Es kon-
ne der Eindruck entstehen, so heifst es dort, als sei der Raum der Pluralitit den Eliten
vorbehalten, die von 8konomischen Bediirfnissen befreit seien — dies »natiirlich« nur
»auf dem Riicken« von Anderen. »Eine solche Deutung« — so heif3t es weiter — »miisse
deshalb scheitern, weil sie nicht zu erkennen vermoge, dass Pluralitit per se niemals
einem exklusiven Grundsatze« folgen konne. »Arendt scheint ganz im Gegenteil hohe
soziale Standards fiir jeden vorauszusetzen, ohne dass dariiber itberhaupt politisch dis-
kutiert werden miisste. Allerdings kann dem entgegengesetzt werden, dass dies nicht
nur duflerst idealistisch ist, sondern sogar in drastischer Weise die Realitit politischer
Konflikte umgeht.«*°

Diese Schlussfolgerung fiithrt meines Erachtens an demjenigen vorbei, das Arendt zu
zeigen versucht: Was sie hier feststellt, ist zunichst lediglich der Umstand, dass die
Arbeit die Menschen davon abhilt, als Menschen in Erscheinung zu treten. Durch ih-
re Trennung weist sie darauf hin, dass es da noch etwas anderes gibt als das blo-
Re Schwingen zwischen Arbeit und Konsum, die Zuriickgeworfenheit auf sich selbst,
auf das Biologische.?! Diese Uberlegung ist keineswegs selbstverstindlich: Gewdhnlich
scheint mir eher die Annahme, dass Arbeit als Lebensnotwendigkeit unhinterfragbar
sei. Dieses scheinbar natiirlich Gegebene in Frage zu stellen, wird demzufolge dann als
idealistisch und realititsfern abgetan. Arendt bezeichnet die Gesellschaft 1958 als eine
»Arbeitsgesellschaft, die von den Fesseln der Arbeit befreit werden soll<**, und spricht

ser seinen eigentlichen Sinn verliere, wenn der Erfahrungshorizont aus dem Blick gerit.« (Eva von
Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 46.)
Juliane Rebentisch sieht Arendts Motiv hingegen darin, dass »die Beschaftigung mit der griechi-
schen Polis den>Modernen<dabei helfen [soll], die Verhiltnisse ihrer eigenen Zeit vermittels des
Kontrasts zur Antike neu zu betrachten, [glerade weil sie so ganz anders ist als die modernen Ce-
sellschaften« (Juliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit, S.51; im Folgenden zitiert als:
Juliane Rebentisch: Der Streit um Pluralitdt.); wobei sie spater grundsatzlich in Frage stellt, »ob
Arendts polemische Gegeniiberstellung von antiker und moderner Welt nicht eigentlich mehr ver-
stellt als erhellt«. (Ebenda, S.199.)

28  Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity.
London/New York 2018, S. 116. (Im Folgenden zitiert als: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality.)

29 Ebenda, S. 242f [Ubersetzung der Autorin.]

30 Ebenda. [Ubersetzung der Autorin.]

31 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 70.
Dort sagt Arendt: »Im Arbeiten und Konsumieren jedoch ist der Mensch wirklich véllig auf sich
selbst zuriickgeworfen. [..] Aufs Biologische und auf sich selbst. Und da haben Sie den Zusam-
menhang mit der Verlassenheit. Im Arbeitsprozefs entsteht eine eigentiimliche Verlassenheit. Ich
kannjetzt hierim Moment nicht darauf eingehen, das wiirde uns zu weit fithren. Und diese Verlas-
senheit ist dieses auf sich selbst Zuriickgeworfenwerden, in dem dann gewissermafien das Kon-
sumieren an die Stelle aller eigentlich relevanten Tatigkeiten tritt.« (Ebenda.)

32 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

damit unsere Zeit genauso wie — oder vielleicht mehr noch als — ihre eigene an. Ein
Leben fernab dieses selbstverstindlichen Tatigseins wird stetig unvorstellbarer und so
heifdt es bei Arendt weiter, dass »diese Gesellschaft [...] kaum noch vom Hérensagen die
héheren und sinnvolleren Titigkeiten [kenne], um derentwillen die Befreiung sich loh-
nen wiirde«*3. Was aber passiert, wenn die uns selbstverstindlich scheinende Realitit
durch eine andere ausgetauscht wiirde? In einigen Teilen der Welt gehért Kinderarbeit
zur Normalitit, sie dient dem und erméglicht das Uberleben vieler Familien und ist in
diesem Sinne notwendig. Obwohl es also an der jeweiligen kulturellen Notwendigkeit
vorbeiginge, diese in Frage zu stellen, scheint es uns doch richtig zu fragen, inwiefern
diese Arbeit menschenwiirdig und ihre Notwendigkeit folglich zu rechtfertigen sei. Das
immer wieder neue Fragen an sich verschiebt und definiert die Grenzen dessen, was
wir fur richtig halten, so immer wieder neu.

Mochte man Arendt folgen in ihrer Annahme, dass der Mensch nur dann als Mensch
in Erscheinung treten kann, wenn er als er selbst die politische Bithne betritt, wenn er
mit Anderen in ein Gesprich findet, dessen Ausgang ungewiss und offen ist, so scheint
es mir nur folgerichtig, ihr auch darin beizupflichten, dass die Arbeit, die solchem Tun
entgegengesetzt ist, und die Losung sozialer Probleme, die ihrem Wesen nach zielge-
richtet ist und auf ein Ende hinarbeitet, so weit als moglich zu begrenzen sind. Durch
eine Einhegung dieser Titigkeiten kénnte derjenige Raum vergrofRert werden, in dem
alle Menschen sich sprechend begegnen und sich ihrer Fihigkeit zu einem neuen An-
fang bemichtigen konnten. Dies zu ermoglichen ist nicht wirklichkeitsfern, es gibe
hierzu zahlreiche Mittel: Diese reichen von in vielen Sozialstaaten bereits umgesetz-
ten Mafinahmen wie Arbeitszeitbegrenzungen und Mindestlohnen bis hin zu jiingeren
Konzepten wie einem bedingungslosen Grundeinkommen, welches die noch vorherr-
schenden Sozialleistungsvorschriften in Frage stellen konnte. Letztere interpretieren
die Existenzsicherung als Lebensinhalt, was heute dazu fithrt, Menschen ohne Arbeit
nicht mehr als arbeits-los, sondern als arbeits-suchend zu bezeichnen: Keine Arbeit zu
haben heifdt demnach nicht mehr ohne Arbeit sein, sondern bringt den Menschen unmit-
telbar in die Suche, weil es einen Zustand jenseits der Arbeit gar nicht geben kann. Als
grundlegende systemische Verinderungen wiren etwa das Aufgeben ausschlieRlicher
Wachstumsbestrebungen und Meritokratien zugunsten nachhaltigerer Wirtschaftsmo-
delle denkbar. Eine Zeit wie die heutige, in der die Fortschritte der Technik die Moglich-
keit wahrscheinlich erscheinen lassen, dass menschliche Arbeit immer weniger notwen-
dig, immer stirker reduzierbar sein wird, sollte die Frage danach, was die Menschen
fernab von Arbeit zu tun imstande sind, als besonders dringend ansehen. Uber Marx
sagt Arendt an einer Stelle, der grundsitzliche Widerspruch, der sich aus seinen Ide-
en ergebe, sei der, dass die Arbeit die Menschen zugleich schaffe und versklave — und
beides sei wahr geworden: »Die Maschinen machen so viel Arbeit frei, dass alle Men-
schen von der Arbeit befreit sein konnten, wenn nicht alles zur Arbeit geworden wi-
re.<3* Um eine Gesellschaft zu griinden, in der die Menschen wieder mehr teilnehmen,
in der gemeinsamen Sorge um die Welt zusammenfinden und sich als Fragende be-
gegnen, brauchen wir Zeit. Solche Zeit als leeren und offenen Raum wahrzunehmen, in

33 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.
34  Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 276.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

99


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Vom Schweigen des Guten

dem Méglichkeit fiir gemeinsame Gespriche geschaffen wird, muss uns heute, da »alles
zur Arbeit geworden [ist]« und wir dem Fortschritt haltlos hinterhereilen, fast verriickt
anmuten. An anderer Stelle heifdt es in diesem Sinne, dass das »wirkliche Problem,
die wirkliche Ratlosigkeit [...] nach der Losung des sozialen Problems«®> beginne. Das
Menschsein fernab von der Arbeit anzusiedeln, leugnet keinesfalls die Notwendigkeit
des Uberlebens, es 6ffnet nur eine andere Mdglichkeit, stellt die Normen unserer Wirk-
lichkeit in Frage. Denn auch wenn »die Uberwindung der Armut eine Voraussetzung
fiir die Begriindung der Freiheit ist<*®, muss doch fraglich bleiben, woher der Wunsch
nach einer Befreiung kommen soll, wenn deren Sinn véllig abhandengekommen ist.

Rahel Jaeggi hilt die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen deshalb fiir
irrefithrend, weil es »im menschlichen Zusammenleben keine sVerwaltung von Sachen
[gebe], die nicht zugleich Herrschaft iiber Menschen wire«<*”. Arendt aber geht es in
keiner Weise darum, dies zu bestreiten, sie sagt nur: Ein politischer Raum, in dem die
Menschen sich als absolut Verschiedene begegnen, kann nur dort entstehen, wo es nicht
mehr um Verwaltung geht — auch wenn diese »Herrschaft iiber Menschen« ist, ja: gerade
dann. Sophie Loidolt nimmt an, dass der Raum des Politischen sehr viel grof3er sei als
Arendt annehme. Das Politische sei durchdrungen von sozialen Fragen, von Fragen des
Uberlebens und der Notwendigkeiten. »Pluralitit kann nicht alles Lebensnotwendige
leugnen, sondern muss vielmehr gerade fir dieses Sorge tragen, weil Pluralitit erst da-
nach realisiert werden kann; in gleicher Weise ist die Weltlichkeit [»worldliness«] eine
Voraussetzung dafiir, einen Bereich schaffen zu kénnen, in dem die Aktualisierung der
Pluralitit sich ereignen und aufrechterhalten werden kann. Diese Argumentation zeigt
deutlich das Ausmaf3, in dem sowohl die Verwundbarkeit als auch korperliche und so-
ziale Belange in den Raum des Politischen gehéren, der sehr viel grofier ist, als Arendt
selber eingesteht. So wie jedes menschliche Wesen selbst ist auch dieser gesamte Be-
reich durchdrungen von den grundlegenden Bediirfnissen der Menschen [»basic human
conditions«], sodass Fragen des Uberlebens [»issues of life«] niemals ganz aus ihm ver-
bannt werden kénnen.«33

Meines Erachtens geht es bei Arendts Trennung keinesfalls darum, bestimmte Fra-
gen zu verbannen - schon gar nicht darum, zu leugnen, dass das Uberleben eine Vor-
aussetzung fir jedes Leben ist —, sondern darum, zu fragen, was denkbar ist in ei-
nem Raum, in dem es gerade darum nicht geht. Die Tatsache, dass das Uberleben die
Voraussetzung fiir alles Titigsein ist, scheint mir niemand ernstlich bestreiten zu wol-
len; Arendr selbst schreibt: »Es ist ja selbstverstindlich, daf} 6ffentliche Tatigkeit nur
dann moglich ist, wenn fiir die viel vordringlicheren Lebensnotwendigkeiten gesorgt
ist.«* Das Herausragende an Arendts Gedanken ist aber doch, dass sie fragt, zu was

35 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 208.

36  Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein. Ubers. v. Andreas Wirthensohn. Miinchen 20183,
S.34. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein.)

37  Rahel)aeggi[2007]: Dieim Dunkeln sieht man nicht: Hannah Arendts Theorie der Politisierung. In: Hein-
rich Boll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeitgemafle Aktualitat? Berlin 2007, S. 249. (Im
Folgenden zitiert als: Rahel Jaeggi: Die im Dunkeln sieht man nicht.)

38 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 243/s.a. S.116. [Ubersetzung der Autorin.]

39  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 79.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

der Mensch dariiber hinaus, als Mensch, als absolut Verschiedener fihig ist. Sie schreibt:
»[Dlie Behauptung, dafd das Leben, das Uberleben der Welt und der menschlichen Spe-
zies, das hochste Gut sei, wiirde nichts anderes bedeuten, als dafy Ethik oder Moral
einfach zu existieren aufhérten.«*°

Ich stimme Loidolt zu, wenn sie sagt, das Leben sei »der dunkle Grund, von dem
aus wir in die Helligkeit der Welt hinaufwachsen - ohne diesen Grund jemals ganz zu
verlassen, in ihm wurzelnd und wohnend«*'. Arendt schreibt dem Privaten tatsichlich
eine grofde Bedeutung zu, wenn sie sagt, dass ein ausschliefilich im »blendend uner-
bittlichen Licht«** der Offentlichkeit gelebtes Leben nicht ertriglich wire: »Wir kennen
alle die Verflachung, die ein nur in der Offentlichkeit verbrachtes Leben unweigerlich
mit sich fithrt. Gerade weil es sich stindig in der Sichtbarkeit hilt, verliert es die Fi-
higkeit, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt aufzusteigen; es bufdt
die Dunkelheit und Verborgenheit ein, die dem Leben in einem sehr realen, nicht-sub-
jektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben.«** Das Bediirfnis nach Riickzug
und Dunkelheit, nach Nahrung, Kleidung und Behausung ist aber eine Eigenschaft, die
allen Menschen gleichermafen zukommt, sodass in dieser Hinsicht alle Menschen als
Gleiche oder doch als blof3 relativ Verschiedene erscheinen. Was Arendt aber zu ergriin-
den versucht, ist, was die Menschen abseits dieser Merkmale zu absolut Verschiedenen
macht, zu Wesen, denen ein Anfang innewohnt. Erst im Bereich des Politischen, erst
dort, wo Fragen gestellt und nicht nur Losungen gesucht werden, kann es Wirklichkeit
und Menschenwelt geben.

Abseits von Arendt gibt es zahlreiche Theorien, die die Losung sozialer Fragen als zen-
tral fiir das menschliche Zusammenleben begreifen, Arendt aber zur Verteidigerin des
Uberlebens und des Sozialen zu machen, muss an ihren Uberlegungen vorbeigehen:
Solche Lesarten scheinen mir nicht — wie oft zu lesen — >mit Arendt gegen Arendt«
zu argumentieren, sondern vielmehr eigene Theorien >ohne Arendt< zu sein. Durch
Arendts Unterscheidungen wird eine Liicke offengelegt, erscheint die Frage nach dem-
jenigen, das hier nicht benannt und definiert worden ist, nach dem je Ungenannten:
Was heifSt menschliches Titigsein, wenn es nicht arbeiten, nicht herstellen ist? Wie
kann der Mensch titig sein — als Mensch, als einziges Wesen, das des neuen Anfangs,
des offenen Fragens fihig ist? Welche Fragen kann der Mensch sich in dieser Weise stel-
len, was konnte dieses Fragen heiffen, wenn es nicht blof 16sungsorientiert ist, wenn es
nicht beim Sozialen stehenbleibt? Das Private, das Arbeiten und Herstellen, das Soziale
sind definierbar, sie sind recht genau beschreibbar und einzugrenzen. Arendt gibt den
Beschreibungen dieser Phinomene viel Raum und sie alle gehéren zum menschlichen

40  Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.13.

41 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 144f. [Ubersetzung der Autorin.]

42 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64.

43  Ebenda, S. 87.
Hinzu komme »dafd es sehr relevante Angelegenheiten gibt, die iiberhaupt nur im Privaten leben
und gedeihen kénnen. Liebe zum Beispiel, im Gegensatz zur Freundschaft, kann eine 6ffentliche
Zur-Schaustellung schlechterdings nicht tberleben.« (Ebenda, S. 64.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

101


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Vom Schweigen des Guten

Leben, sie haben ihre Rolle und ihren Ort. Meines Erachtens setzt diese Definitionsar-
beit Grenzen, um daraufthin entgrenzen zu konnen; eingehegt wird, um die Frage zu
erdffnen und offen halten zu kénnen.** Es ist ein Freiriumen fiir die Frage danach,
was als Menschliches iibrig bleibt — welche Orte da sichtbar werden, an denen die Men-
schen ihrer eigensten Fihigkeit ent(gegen)sprechen konnen: einen Anfang zu machen,
das Neue zu beginnen.

Dass die Menschen, um ein wirklich menschliches Leben fithren*®, als absolut Ver-
schiedene in der Welt erscheinen und innerhalb eines Gespriches einen gemeinsamen
Raum schaffen zu konnen, laut Arendt die Notwendigkeiten des Lebens weitestgehend
reduzieren miissen, ist also in keiner Weise als eine Abwendung von denjenigen Men-
schen zu verstehen, die von diesem Bereich abgetrennt sind — ganz im Gegenteil. Eine
Anerkennung dieses Umstandes miisste dazu fithren, unsere Gesellschaften kritisch zu
hinterfragen und einen Weg zu suchen, damit es jedem Menschen erméglicht wird,
das Gemeinsame zu griinden und im Gesprich zu erhalten. So liegt die ganze Kraft
von Arendts Schaffen in dem einen Gedanken: Jeder Mensch ist ein Anfang und so ist
ein Neubeginn jederzeit moglich. In dieser Weise versteht Jaeggi das Politisch-Machen,
wenn es ihr auch darum geht, so das Soziale zu verwandeln: »Das namlich bedeutet Po-
litisierung: den immer schon gestalteten und damit letztlich politischen Charakter der
eigenen und gemeinsamen Lebensbedingungen offenzulegen, zu thematisieren und
verfiigbar zu machen. Und damit Handlungsspielriume gegeniiber dem sonst Unver-
fiigbaren zu eroffnen.«*® Arendt sieht die Moglichkeit, dem scheinbar Unverfiigbaren
Raum zu schaffen, aber umgekehrt gerade darin, das Soziale als Nicht-Politisches zu
benennen und so dasjenige zu erkennen, das gestaltbar und nicht blof3 verwaltbar ist.

44 In diesem Sinne benennt Arendt ihr »Hauptproblem mit dem gegenwartigen Stand der
Geschichts- und Politikwissenschaften [als] deren wachsende Unfahigkeit, Unterscheidungen zu
treffen. Begriffe wie Nationalismus, Imperialismus, Totalitarismus usw., werden wahllos fiir alle
moglichen Phdnomene benutzt [..] und keines von ihnen wird noch mithilfe seines besonderen
historischen Hintergrundes verstanden. Das fithrt zu einer Verallgemeinerung, in der die Worter
selbstall ihre Bedeutung verlieren. Der Imperialismus wird vollig bedeutungslos, wenn er willkiir-
lich fiir die Bezeichnung der assyrischen, romischen, britischen und bolschewistischen Geschichte
verwendet wird; der Nationalismus wird hinsichtlich Zeiten und Lindern diskutiert, die nie den
Nationalstaat erlebt haben; der Totalitarismus wird in allen méglichen Arten der Tyrannei oder
Formen von Kollektivgemeinschaften entdeckt usw. Diese Verwirrung—in der alles Unterschiede-
ne verschwindet und alles Neue und Schockierende nicht erklirt, sondern wegerkldrt wird, indem
es analogisiert oder reduziert wird auf eine schon bekannte Kausalkette — scheint mir das Kenn-
zeichen der modernen Geschichts- und Politikwissenschaften zu sein.« (Hannah Arendt [1953]: A
Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. Formation, Exile and Totalitaria-
nism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 407.) [Ubersetzung der Autorin.]

45 »Nur ein Privatleben fithren heift in erster Linie, in einem Zustand leben, in dem man bestimm-
ter wesentlicher menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt namlich der Wirklichkeit, die durch das
Gesehen- und Gehértwerden entsteht, beraubt einer >objektivens, d.h. gegenstindlichen Bezie-
hung zu anderen, die sich nur dort ergeben kann, wo Menschen durch Vermittlung einer gemein-
samen Dingwelt von anderen zugleich getrennt und mit ihnen verbunden sind, beraubt schliefR-
lich der Méglichkeit, etwas zu leisten, das bestidndiger ist als das Leben.« (Hannah Arendt [1958]:
Vita activa, S. 73.)

46  RahelJaeggi [2007]: Die im Dunkeln sieht man nicht, S. 250.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Eine solche Offenlegung und Infragestellung miisste heifen, sich nicht mit einer
»Offentliche[n] Meinung« zufriedenzugeben, »weil sie durch Hysterie oder Manipula-
tion so leicht zur Einmiindigkeit fithrt«, sondern das Volk statt als »Singular« »viel-
mehr als eine Vielheit« zu verstehen. Eben dies ist fiir Arendt in der Amerikanischen
Revolution gelungen; so sei diese nicht in Eingleisigkeit verfallen und habe auf diese
Weise das Neue aufrechterhalten. Von den Griindern sagt sie dementsprechend, dass
sie nur zu gut wussten, »dafd der 6ffentliche Raum in einer Republik gerade itberhaupt
nur durch einen Meinungsaustausch zwischen Gleichen gebildet werden kann und da®
dieser Bereich sofort verschwindet, wenn ein Austausch von Meinungen und ein Aus-
gleich der Differenzen tiberfliissig wird, weil alle Biirger plotzlich wie durch ein Wunder
der gleichen Meinung sind«*’. Die Gefahr der Eingleisigkeit besteht also — hier wie im
Totalitarismus — darin, die Vielen in einem Kérper vereinen zu wollen. Eine solche ziel-
gerichtete >Revolution« vereint die absolut Verschiedenen in ihrer Not: »[D]enn diese
Menge war von Hunger getrieben, und der Schrei nach Brot ist unisono. Was den Hun-
ger betrifft, gibt es keine Unterschiede, und die Menge, die von ihm getrieben ist, ist
in der Tat wie ein einziger, durch die Strafen sich wilzender Leib. [..] Die politische
Gefahr der Armut besteht gerade darin, daf sie die Pluralitit vernichtet und aus den
Vielen so etwas wie Eines macht.«#®

Mary McCarthy hat wohl mit ihrer oft zitierten Infragestellung von Arendts Trennung
den Anfang fiir diese Diskussion geliefert. So sagt sie in einem Gesprich in Bezug auf
die Ausfithrungen im Revolutions-Buch: »Nun, ich habe mich immer gefragt: Was ei-
gentlich soll jemand auf der 6ffentlichen Bithne, im 6ffentlichen Raum noch tun, wenn
er sich nicht mit dem Sozialen befaf3t? Soll heifen: Was bleibt da noch?«** Seyla Ben-
habib hilt Arendts Abgrenzung gar fir »sinnlos« und nennt sie den »blinden Fleck in
Hannah Arendts Denken«®®, weil es heute in der Politik gerade darum gehe, Dinge 6f-
fentlich zu machen, weil dies ein »Kampf um Gerechtigkeit« sei: »Ganz offensichtlich
kann die Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungsbetrieben, die Frage etwa,
wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat, eine Angelegenheit von 6f-
fentlicher Bedeutung werden, wenn die Legitimitit jener, die diese Normen festlegen,
ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.«** Rahel Jaeggi verfolgt — und viele nach ihr haben

47  Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.118f.

48  Ebenda, S.120.

49  Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 90.

50 Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >dffentlichen Raumess, S.103.

51  Ebenda, S.103f.
In ebendiese Richtung geht auch Rebentischs Kritik; bei ihr heift es, dass Arendts Trennung syste-
matisch unterschatze, »dass die Frage, wer bestimmt, was sich als 6ffentliche Angelegenheit, und
daher als wahrhaft politischer Gegenstand qualifiziert, selbst eine hochgradig politische Angele-
genheit ist.« Und kurz darauf: »Emphatisch politische Momente ereignen sich nicht zuletzt dort,
wo die Grenze zwischen dem Politischen und Nicht- oder Prapolitischen, wo folglich auch die Un-
terscheidung zwischen 6ffentlicher und privater Sphire auf dem Spiel steht.« (Juliane Rebentisch
[2022]: Der Streit um Pluralitit, S. 219f))

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

103


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Vom Schweigen des Guten

eben diesen Weg eingeschlagen — in ihrem Text Wie weiter mit Hannah Arendt? die The-
se, dass »die Einordnung Hannah Arendts als elitire Denkerin eines Ausschlusses des
Sozialen weniger zwingend ist, als es auf den ersten Blick aussieht«’”. Die damit kriti-
sierte Lesart zu iiberwinden hilt sie deshalb fir notwendig, weil ihr Arendts Trennung
von Politischem und Sozialem sonst »die Analyse (oder gar Kritik) der gegenwirtigen
dringenden Probleme geradezu zu verstellen<®* scheint. Jaeggis Auffassung nach zielt
ihre »Abgrenzung [...] weniger auf den Ausschluss des Sozialen [...] als auf die Behaup-
tung einer spezifischen Logik der Politisierung, die bei Hannah Arendt mit einem [...]
Einspruch gegeniiber den entpolitisierenden Tendenzen sowohl technokratischer Lo-
sungen als auch rein moralisierender Positionen verbunden«>* sei. Laut Jaeggi geht es
in der Unterscheidung weniger um zu trennende Bereiche als um einen »Modus der
Thematisierung von Fragen«>>. Das Soziale, so Jaeggi, sei prinzipiell in etwas Politi-
sches »transformierbar«. Voraussetzung einer solchen Wandlung sei, dass »es sich um
etwas handeln [muss], das tiiberhaupt gestaltbar ist, das heifdt, es muss sich in einem
Bereich bewegen, in dem menschliches Handeln und menschliche Entscheidungen re-
levant sind«®¢. In einem anderen Text Jaeggis heifit es dazu: »Der politische Charakter
von etwas Gegebenem zeigt sich darin, dafd es sich um eine gestaltbare Sphire jenseits
des Notwendigen handelt, daf} es einen Moglichkeitsspielraum (des Handelns) gibt.
Dieser Bedeutung von »politisch« entspricht auch, was man als Logik der >Politisierung
sozialer Fragen« bezeichnen kénnte. Das Geschlechterverhiltnis z.B. zu >politisierenc
bedeutet ja zunichst, es dem >falschen Schein« der Naturgegebenheit zu entziehen und
- Bedingung der Moglichkeit seiner Neugestaltung — als sozial immer schon gestalte-
tes zu »entlarven«.«*” Spiter folgert sie dies noch einmal in Bezug auf Arendts Ausein-
andersetzung mit Marx, dessen Verdienst fiir Arendt darin bestehe, Armut als etwas

52 RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg. v. Hamburger Institut fiir Sozialforschung.
Hamburg 2008, S. 5. (Im Folgenden zitiert als: Rahel Jaegg: Wie weiter mit Hannah Arendt?)
Ananderer Stelle heift es beiJaeggi, Arendts Begriff des Politischen sei nur dann»unter modernen
Bedingungen [...] produktiv«, wenn dieser die »problematische [...] Dichotomie [sc. diejenige zwi-
schen Leben und Uberleben]« iberwinde. Diese Spaltung sei»der Preis, den ihr Begriff von Politik
fiir seine idealtypische Herleitung aus dem Modell der Polis zahlt. Hier klingt eine antimoderne,
diffamierende Abwertung der Gesellschaft als einer >dunklen< Sphire >niederer< Tatigkeiten ge-
geniiber dershellen¢, erhabenen Sphire des reinen, interesselosen politischen Handelns an. Diese
Trennung aber fithrt nicht nur zu einer vollig inaddquaten Einschitzung der Aufgaben moderner
Staaten, sie erlaubt es auch nicht, die Dynamik sozialer Bewegungen, wie sie sich insbesondere
seitdem19.Jahrhundertin den biirgerlichen Cesellschaften entwickelt hat, zu verstehen.« (Rahel
Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 41.)

53  RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 4.

54 Ebenda,S.s.

55 Ebenda, S.7./vgl. dazu Benhabib: »Wichtiger als der Gegenstand des 6ffentlichen Diskurses ist in
diesem Zusammenhang das Wie.« (Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >éffentlichen Raums<, S.104.)
und Loidolt: »Die Unterscheidung sozial/politisch kdnnte durchaus anwendbar und sogar niitzlich
sein, wenn es um eine Analyse der Art geht, wie wir Dinge betrachten; nicht aber, wenn durch eine
solche Zuschreibung die verschiedenen Inhalte von Objektbereichen [»object-domains«] oder In-
stitutionen differenziert werden sollen.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.145.)
[Ubersetzung der Autorin.]

56  RahelJaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S.12.

57  RahelJaeggi [1997]: Welt und Person, S. 34.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

herausgestellt zu haben, das nicht »als unentrinnbares Resultat eines quasi natiirlichen
Prozesses zu verstehen sei, sondern als politisches Phinomen«®®. Daraus schlieft Jaeg-
gi, Arendt denke hier »die Moglichkeit eines Transformationsprozesses, der die in der
sozialen Sphire entstandenen Konflikte zu politischen werden ldft. [...] Politisch wer-
den soziale Spannungen offensichtlich in Arendts Auffassung dann, wenn sie als >von
Menschen gemachte« dechiffriert und als solche thematisiert werden kénnen«, denn
was »von Menschen gemacht« ist, kann von Menschen durch politisches Handeln ver-
indert werden. Dann aber sind soziale Bewegungen politische Bewegungen — auch in
Arendts Sinne.«*®

Marx hat zwar die Armut als etwas aufgezeigt, das nicht natiirlich ist, und sie da-
durch als Bekimpfbare herausgestellt — weiter oben war davon auch in Bezug auf seine
Religionskritik die Rede —, gleichzeitig aber hat er den natiirlichen Entwicklungspro-
zess der Menschen und ihrer Geschichte erst in die Politik eingefithrt, was fiir Arendt
der zentrale Ansatzpunkt ist. So heiflt es an der Stelle in Uber die Revolution, auf die
auch Jaeggi sich bezieht: »Marx hat sicherlich das Seine getan, um den Armen zu hel-
fen, sich von der Armut zu befreien, aber nicht, als er ihnen erzihlte, sie seien die le-
bendige Verkérperung irgendeiner historischen oder anderen Notwendigkeit, sondern
einzig und allein, indem er sie lehrte, Armut nicht als Naturphdnomen, als das Resultat
des Mangels, sondern als ein politisches Phinomen zu verstehen, das durch Gewalt [...]
entstanden ist.«5°

Arendts Ausschluss sozialer Fragen aus dem politischen Bereich beruht aber nicht
darauf, dass diese sich als natiirlich verstehen und diesem Verstindnis entrissen wer-
den miissen, sondern darauf, dass sie die Menschen zu einem Menschen formen, in-
dem sie sie auf ein gemeinsames Ziel reduzieren. Die Entlarvung einer Ungleichheit,
die nicht von Natur her gegeben, sondern kiinstlich hergestellt ist, ist keine Frage in
Arendts Sinne. Wenn die Frauenbewegung als geschlossene Gruppe dem einen gemein-
samen Ziel — der Gleichberechtigung - entgegenstrebt, ist kaum von einer Pluralitit
der Meinungen zu sprechen. Die Abwendung von dieser Art Frage aber bedeutet — wie
schon gesagt — keinesfalls ein Desinteresse oder eine Abwertung dieser Bestrebungen,
sie bedeutet den Versuch, etwas anderes zu durchdenken, sie bedeutet, die Frage nach
Politik zu stellen. Und Politik beruht fiir Arendt auf Gleichheit, kann nur zwischen Glei-
chen stattfinden, ist auf sie angewiesen; trotzdem ist sie gerade nicht der gleich-machen-
de Kampf um Gerechtigkeit selbst, sondern die absolut-verschieden-machende Frage unter
Gleichen. Eine politische Frage stellen muss heifden, ihre Antwort nicht zu kennen, eine
bloR mogliche Antwort ins Gesprich zu bringen.

Elisabeth Young-Bruehl betont die Standhaftigkeit, mit der Arendt »gegen die sozialen Dimen-
sionen der Frauenbewegung [opponierte].« Diese habe bei »einer Diskussion der Women’s Libe-
ration, die 1972 unter den Mitgliedern des Herausgeberstabs des >American Scholar« gefithrt wur-
de, [...] Hiram Haydn eine Notiz zu[geschoben]: sDie wahre Frage lautet doch, was werden wir
verlieren, wenn wir gewinnen?« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und
Zeit. Ubers. v. Hans Giinter Holl. Frankfurt a.M. 1986, S. 336/681; im Folgenden zitiert als: Elisabeth
Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit.)

58  Rahel Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 43.

59  Ebenda, S. 43f.

60 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 77.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

105


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Vom Schweigen des Guten

Volk beschreitet dhnliche Wege wie Jaeggi, wenn er sagt, nach Arendt kénne »tatsichlich
alles politisch werden, denn der entscheidende Punkt, ob es sich um eine soziale oder
politische Thematik handelt, hingt mit dem Blick der Akteure zusammen. Der sozial-
motivierte Akteur, wie ihn Arendt versteht, ist gefangen in der Sorge um die Notwen-
digkeit und unfihig von seinen Interessen zu abstrahieren und den Standpunkt seines
Gegeniibers wahrzunehmen. Politik wird fir ihn stets Herrschaft und die Durchset-
zung von Interessen sein. Der politisch-motivierte Akteur besitzt die Fihigkeit, andere
Standpunkte wahrzunehmen, und wird sich um des verniinftigen politischen Urteils
willen mit ihnen auseinandersetzen. Die Arendt’sche Trennung zwischen sozial und
politisch ist nicht so sehr eine Frage der Frage, als mehr eine der Perspektive.«®! Ich
stimme diesen Ausfithrungen insofern zu, als die Fragende vom Notwendigen absehen
muss, um sodann die Anderen mitbedenken zu kénnen. Ungeachtet dessen scheint es
mir hierbei durchaus um »eine Frage der Frage« zu gehen; insofern nimlich, als es
sich wirklich um eine Frage handeln muss. Gilt es niamlich, ein blof} Errechenbares zu
diskutieren, kann dies nicht einfachhin in etwas Politisches verwandelt werden. Arendt
hilt es fiir eine »politische Frage ersten Ranges« — ich habe weiter oben bereits davon
gesprochen —, »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheu-
ren technischen Fihigkeiten in dieser Richtung [sc. die des Fortschritts] zu bestitigen
wiinschen«®?, ob die Menschen ihre Fihigkeit, denkend einen neuen Anfang zu setzen,
aufgeben oder beibehalten méchten. Diese Frage ist nicht berechenbar, sie ist angewie-
sen auf die absolute Verschiedenheit der Menschen.

In einem Gesprich mit Adelbert Reif aus dem Jahr 1970 bemerkt Arendt: »Wer nicht
an Offentlichen Angelegenheiten interessiert ist, der muf} es sich eben gefallen lassen,
daf sie ohne ihn entschieden werden. Aber die Chance muR jeder haben.«® Richard
]. Bernstein vertritt die Auffassung, die Aussage miisse zwangsliufig zu einem »Uber-
denken der Trennung zwischen dem Sozialen und dem Politischen« fithren, weil sie auf
eine »innige Verbindung« zwischen beiden Sphiren hinweise. Er fihrt fort: »[Z]u be-
haupten [..], dass jedem Menschen die Moglichkeit zu politischer Teilhabe zugestanden
werden miisse, transformiert die Frage des Sozialen.«** Dem wiirde ich zustimmen,
wenngleich mir dies etwas vollig anderes zu besagen scheint: Arendts Denken enthilt
tatsichlich keinerlei Abwertung gegeniiber jenen, die in den Zwingen der Notwendig-
keiten gefangen sind; dass jedem Menschen die »Chance« zur Teilhabe geboten werden
muss, zeigt vielmehr gerade die Dringlichkeit, die sie der Losung sozialer Fragen zu-
schreibt. Ungeachtet dessen setzt die Begegnung in der Offentlichkeit selbst die Tren-
nung beider Sphiren voraus; der einténige Schrei nach sozialem Wandel ldsst der freien
Rede keinen Raum, er iibertdnt alle anderen Stimmen und unterbindet so die Entste-
hung einer Pluralitit der Sprechenden. Antonia Grunenberg spricht dementsprechend

61  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 84.
Auch Jaeggi definiert das Politische als ein »Auflerkraftsetzen der egoistischen Interessenstand-
punkte.« (Rahel Jaeggi [2008]: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S.9.)

62  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.10.

63  Hannah Arendt [1970]: Interview mit Adelbert Reif. In: dies.: Macht und Gewalt, S.133.

64  Richard ). Bernstein [1984]: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical Profiles.
Cambridge 1986, S. 249. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

davon, dass »die Eindimmung (nicht: die Losung) sozialer Probleme der Gesellschaft
[..] eine Voraussetzung fiir die Politikfihigkeit des Gemeinwesens ist, wie umgekehrt
die Uberwiltigung der Individuen durch soziale Probleme, wie das in Zeiten der Krise
und des Wandels hiufiger geschieht, auch die politische Ausgrenzung grof3er Gruppen
der Gesellschaft zur Folge haben kann.«%

Arendt hebt den Unterschied zwischen diesem blof3 zu Losenden und demjenigen,
wozu dann erst die Moglichkeit besteht: zur Freiheit, etwas Neues anzufangen, nicht auf,
untergrabt also auch das Soziale keinesfalls, sondern weist im Gegenteil in aller Ent-
schiedenheit auf dieses hin. Wenn die soziale Frage sich dies zum Ziel setzt, nimlich
fiir ausgeglichenere Lebensumstinde zu sorgen, muss sie in gewissem Sinne als eine
Voraussetzung fiir alles Politische gelten, da es Gesprich und Handlung ausschlief3-
lich unter Gleichen geben kann. Gleichheit gilt Arendt als grundlegende Voraussetzung
fiir jedes Zusammensein unter Menschen: In Was ist Politik? sagt sie, dass es der »Sinn
des Politischen« sei, dass »Gleiche mit Gleichen [..] alle Angelegenheiten durch das
Miteinander-Reden und das gegenseitige Sich-Uberzeugen regeln<®®. In der Vita activa
ist zu lesen, dass die »Polis [...] sich von dem Haushaltsbereich dadurch [unterschied],
dafd es in ihr nur Gleiche gab, wihrend die Haushaltsordnung auf Ungleichheit gerade-
zu beruhte. Freisein bedeutete ebenso ein Nichtbefehlen, wie es die Freiheit von dem
Zwang der Notwendigkeit und den Befehlen eines Herrn beinhaltete. Freisein hief3 we-
der Herrschen noch Beherrschtwerden. Innerhalb des Hauses konnte es also Freiheit
iiberhaupt nicht geben[...].«67 Im Revolutions-Buch schreibt sie, »da der 6ffentliche
Raum in einer Republik gerade itberhaupt nur durch einen Meinungsaustausch zwi-

schen Gleichen gebildet werden kann«®8.

Die Bedeutsamkeit, die sie der Gleichheit beimisst, zeigt sich auch in ihrer Unterschei-
dung zwischen Verzeihen und Verséhnen. Im Denktagebuch heif3t es: »Verzeihung, oder
was gewohnlich so genannt wird, ist in Wahrheit nur der Scheinvorgang, in dem der
Eine sich tiberlegen gebirdet, wie der Andere etwas verlangt, was Menschen einan-
der weder geben noch abnehmen kénnen. Der Scheinvorgang besteht darin, dass dem
Einen scheinbar die Last von den Schultern genommen wird von einem Andern, der
sich als unbelastet darstellt. [...] Der sich Versdhnende [hingegen] lddt sich einfach die
Last, die der Andere ohnehin trigt, freiwillig mit auf die Schultern. Das heisst, er stellt
Gleichheit wieder her. Dadurch ist die Verséhnung das Gegenteil der Verzeihung, die
Ungleichheit herstellt.«

Auch ihre Trennung zwischen Mitleid und Solidaritit deutet in diese Richtung. Das
Mitleid macht ungleich, da die Mitleidende die Bemitleidenswerte grundsitzlich als

65 Antonia Grunenberg [1997]: »Politik entsteht im Zwischen ...«<— Zur politischen Ubertragbarkeit Arendt-
schen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und
Wirkung. Essen 1997, S. 23.

66  Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 39; siehe auRerdem ebenda, S. 40f./46/99.

67 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 42.

68 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.118f.

69  Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 3f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

107


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Vom Schweigen des Guten

Unterlegene und damit als Ungleiche wahrnimmt. »Sowohl die leidenschaftliche An-
teilnahme an fremdem Leid wie die Perversion dieses echten Leidens in das gefiihls-
selige Mitleid stehen auflerhalb der Politik. Im politischen Raum entspricht ihnen die
Solidaritit, die sich nicht wie das Mitleid >zu den Schwachen hingezogen« fiihlt, son-
dern in abwigender Freiheit von Gefithl wie Leidenschaft darauf sinnt, eine von dem
Wechsel der Stimmungen und Empfindungen unabhingige, dauerhafte Interessenge-
meinschaft mit den Unterdriickten und Ausgebeuteten zu etablieren. [..] Zwar kann
diese Solidaritit, sofern sie sich auch als Gefiithl uflert, durch den Anblick fremder Not
erweckt werden, aber sie wird sie selbst erst, wenn sie das reine Mit-Leiden tibersteigt
und die Starken und Reichen ebenso miteinbezieht wie die Armen und Schlechtweg-
gekommenen.«’® Sowohl die Moglichkeit, bemitleiden wie auch diejenige, verzeihen
zu konnen, sind auf Ungleichheit angewiesen, denn ohne diese »gibe es kein Mitleid,
und Mitleid ist darum ebenso interessiert daran, daf es Ungliickliche gibt, wie der
Machthunger daran interessiert ist, daf} Schwiche und Ohnmacht ihm in die Hinde
spielen«”’.

In Reaktion auf das Unverstindnis, das Arendt wegen ihrer Trennung von sozialen
und politischen Fragen entgegentrat, sagt sie in einem Gesprich in Bezug auf das Pro-
blem des »Wohnungsbaus«: »Das soziale Problem besteht zweifellos in angemessenen
Wohnméglichkeiten. Und das [...] sollte nicht diskutiert werden — es sollte keine Dis-
kussion dariiber geben, daft jedem eine anstindige Wohnung gebiihrt.«”* Dass jeder
Mensch das gleiche Recht auf eine Wohnung hat, hilt sie demnach fir selbstverstind-
lich, trotzdem muss dieses, solange es noch nicht durchgesetzt ist, erkimpft werden —
dies ist dann aber eben kein politischer Kampf. Arendt geht es darum, dass Politik nicht
aus solchem Kampf besteht, also danach nicht aufhirt, sondern tiberhaupt erst anfingt.

Voraussetzung in diesem Sinne kann nicht bedeuten, dass es erst unter der Bedin-
gung einer allgemeinen Gleichheit méglich wire, Politik zu denken, eine menschliche
Welt zu ermoglichen. Wenn man die beiden Sphiren als sich in dieser Weise bedingend
dichte, wiirde dies — so muss es heute zumindest scheinen — mit allem Poltischen ab-
schliefien. Diese Feststellung bedeutet aber nicht, dass es eine Abwertung sozialer Fra-
gen ist, nach dem Politischen zu fragen, es bedeutet nur, dass da noch etwas anderes ist,
nach dem wir fragen konnen. Und dieses andere, diese politische Sphire, scheint Arendt
nun gerade der Raum, in dem wir uns als Menschen begegnen kénnen, als Wesen, die
nicht nur einem Notwendigen - als Allgemeine, als Gattung — unterworfen sind, son-
dern die — als absolut Verschiedene — gerade zur Freiheit befihigt sind. Freiheit wird von
Arendt definiert als Moment, in dem wir Menschen »weder getrieben [sind] von uns
selbst noch abhingig von gegebenem Material«’3. Dieses Freisein aber ist eben ein-
zig dadurch verwirklichbar, dass wir uns als solche Einzelnen in einem Gesprich einer

70 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.112f.

71 Ebenda.

72 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto. In: dies.: Ich will verstehen.
Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 200672, S. 93. (Im Folgenden zi-
tiert als: Hannah Arendt: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto.)

73 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.12.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

offenen Frage stellen. Das Politische dem Sozialen einfachhin einzuverleiben miisste
heiflen, gerade dort abzubrechen, wo die menschliche Freiheit erst beginnt.

Paolo Flores d’Arcais, der mir neben Linda Zerilli der einzige zu sein scheint, der Arendts
Trennung als Versuch zu verstehen ernst nimmt, betont, dass »nach Arendt [...] jede Ver-
wechslung, Uberlagerung und Verwischung der Grenzen zwischen den privaten und
offentlichen Sphiren unerbittlich geichtet werden [muss], denn ihre Funktionslogi-
ken sind nicht assimilierbar und nicht kompatibel. Im >Kommerz« des Privatlebens ist
nicht Freiheit gefragt, sondern Gehorsam gegeniiber den zwingenden Erfordernissen
der techne. Nicht die Unwahrscheinlichkeit und Unvorhersehbarkeit dessen, was vor-
her ungedacht war, sondern eher die strikte Konformitit des >calcolemus«’. Linda
Zerilli stellt in ihrem Buch Feminismus und der Abgrund der Freiheit zwar auch zunichst
fest — so ist in Judith Butlers Vorwort zu lesen —, dass »die Sphiren des Sozialen und
des Politischen nicht vollkommen voneinander abgegrenzt«” und dass Arendt mit ih-
rer Unterscheidung »vor der instrumentellen Einstellung warnen will, die mit [sozia-
len] Anliegen oft verbunden ist«. Weiter heif3t es aber, dass, wenn fiir eine solche die
»Zweckdienlichkeit oberstes Kriterium« werde, auch die Politik ein Mittel zum Zweck
werden miisse und dies dazu fithre, »dass die Menschen das Handeln und Urteilen den
Experten iiberlieRen«”®. Zerilli fragt nun — indem sie Arendts Gedanken auf die Fragen
des Feminismus iibertrigt — wie dieser »dadurch, dass er sich offenbar mit der sozia-
len Frage identifiziert, seinen eigenen Horizont« beschranke, und sieht in Betrachtung
der Geschichte von Frauenrechtlerinnen, dass die urspriingliche Forderung nach Frei-
heit mehr und mehr mit derjenigen nach sozialer Gerechtigkeit zusammengewachsen
sei, wobei letztere »nur im Idiom der sozialen Frage formuliert werden [durfte], um
Gehor zu finden«. So wurde »die Freiheit ein Mittel zu einem anderen Zweck: ein Mit-
tel zur Linderung von Problemen, die mit der sozialen Frage zusammenhingen«’’. Die
»Verdrangung des Politischen durch das Soziale« begreift sie als festen Bestandteil der
Geschichte demokratischer Politik«: Politische Anspriiche seien »von zahlreichen ent-
rechteten Gruppen verfolgt [worden] [..], um die Machthaber von der Richtigkeit ih-
rer Anliegen zu itberzeugen«’®. Diese »rhetorische Strategie, so sagt sie weiter, werde
»von Historikern und Politikwissenschaftlern, von Philosophen ganz zu schweigen, oft
als bloRe Form betrachtet, in die ein von dieser Form unabhingiges Argument einge-
lassen ist. In unserem Fall wiirde man demnach ein Argument fiir die Freiheit in eine
Rhetorik der Zweckdienlichkeit oder der sozialen Frage verpacken und sich, sobald die
Freiheit einmal >errungenc ist, der Verpackung entledigen kénnen wie die Schlange ih-
rer Haut.«”°

74  Paolo Flores d’Arcais [1997]: Hannah Arendts unzeitgemdifle Aktualitit, S. 99.

75  Judith Butler [2005]: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Freiheit.
Ubers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018, S.10.

76  Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Ubers. v. Bettina Engels. Wien/
Berlin 2018, S.18. (Im Folgenden zitiert als Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-
heit.)

77  Ebenda,S. 21.

78  Ebenda, S.23.

79 Ebenda,S. 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

109


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Vom Schweigen des Guten

Dieser Gedanke trifft einen fundamentalen Punkt: Auch jene Argumentation, die
auf der Voraussetzung beruht, alles Soziale kénne politisch werden, meint, sie kénne
jeder sozialen Frage einfachhin das Gewand des Politischen — den »Modus« der Frage
— tberstreifen, sodass diese dann eben politisch sei. Dementsprechend sagt Arendyt, es
war weiter oben bereits davon die Rede, in Bezug auf Marx’ Ausgang von Hegel, dass
Methoden niemals einfach beliebig, sondern immer »nicht nur das Wie des Zugangs,
sondern auch das Was des Gefundenen«3® bestimmen. Zerilli gibt nun zu bedenken,
dass Strategien »unbeabsichtigte Bedeutungen und Wirkungen« haben kénnen. Sollte
es bei dieser recht sanften Beschreibung belassen werden, lieRRe sich sagen, dass die
Wirkung dieser Einverleibung der einzelnen politischen Frage in den monstrésen so-
zialen Koérper sich in den genannten Auferungen zeigt: Das Politische verliert seine
Eigenstindigkeit, es verkommt zum blof3en, kérperlosen Gewand, einer hohlen Form,
nach der zu fragen Verwunderung - ja Spott — weckt. Die Politik aber nur noch zu
begreifen als Losungsmittel und sie dem Sozialen einfach einzuverleiben heifit, sie ab-
zuschaffen — es ist »nichts politisch [...], wenn alles als politisch ausgegeben wird«3!.
In diesem Sinne bemerkt Zerilli: »Wenn wir die Freiheit der Frauen schitzen, weil sie
zur Losung bestimmter sozialer Probleme beitrigt, dann werden wir sie vielleicht nicht
mehr so sehr schitzen, wenn sie dem Sozialnutzen entgegensteht oder wenn giinstige-
re Wege in Sicht sind, um dieselben gesellschaftlichen Ziele zu erreichen. Denn Freiheit

stort die Verwendung der Politik als Mittel zum Zweck; sie stort sie eigentlich immer.«®?

Eine ernstliche Verabschiedung von der fraglichen Trennung wiirde eine Anerkennung
des Umstandes bedeuten, dass unsere Zeit nicht linger dazu imstande ist, dem ge-
meinsamen Fragen einen Raum zu schaffen. Auch Arendt sagt im Gesprich mit Gaus,
dass es in ihrem Leben einen Moment gab, da sie etwas habe tun miissen, da sie hel-
fen musste, den unertriglichen Zustand wihrend des >Dritten Reichs< zu verindern:
Sie benennt den »Reichstagsbrand und die darauf in derselben Nacht erfolgten illega-
len Verhaftungen« als den Zeitpunkt, ab dem sie in dieser Weise zielorientiert titig
wurde: »Dies war fiir mich ein unmittelbarer Schock, und von dem Moment an habe
ich mich verantwortlich gefiihlt. Das heifdt, ich war nicht mehr der Meinung, dafy man
jetzt einfach zusehen kann.«® Die Welt ist ungerecht und so dringt der Wunsch, die
Gesellschaft zu verdndern, in l6sungsorientiertes Tun. Dies ist in gewisser Hinsicht im-
mer richtig und an der Zeit, hat aber mit demjenigen, worum Arendts Denken kreist,
nichts zu tun und so sollte beides auch nicht aneinander gemessen werden. Ihr geht
es in ihrer Trennung von Sozialem und Politischem und jener zwischen Arbeiten, Her-
stellen und Handeln - auf die ich im nichsten Kapitel niher eingehen werde — gerade
um die Frage, was in der Beschrinkung auf Soziales sowie auf Arbeiten und Herstellen
verloren geht, was es fiir die Menschen heifdt, nicht mehr politische Fragen zu stellen,
nicht mehr Zwischenwelt zu schaffen im Gesprich, nicht mehr gemeinsam zu handeln.

80 Hannah Arendt [1953]: Von Hegel zu Marx, S. 96. [Hervorhebung der Autorin.]

81 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 43. [Hervorhebung der Autorin.]

82 Ebenda,S. 25.

83  Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 50ff./Vgl. auflerdem: Elisabeth Young-
Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S. 160ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Und so fragt sie nach ihren Erfahrungen wihrend des Prozesses in Jerusalem, ob nicht
»das Denken als solches — die Gewohnbheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder
die Aufmerksambkeit erregt, ohne Riicksicht auf die Ergebnisse und den speziellen In-
halt«®4, das Bése, sein sich ausbreitendes Wuchern, verunmoglichen kénnte. Kénnte es
nicht sein, dass gerade die Bewegtheit des Denkens, das immer wieder neu zur Frage
ansetzt und so offenen Raum schafft, das Wuchern an sich verhindert — denn worauf
wuchern, worauf bloRe Oberfliche sein?

Die Menschen und mit ihnen ihr Denken als absolut Verschiedenes zu verstehen
heifst, sie keinem Nutzen mehr unterzuordnen. Volk schreibt, es sei kaum verwun-
derlich, dass Arendt »die Neuzeit als Geburtsstitte der modernen Wissenschaften gilt.
Zwar wire es unsinnig, die Fiille der neuzeitlichen Entwicklungen und Erfindungen al-
lein aus einem 6konomischen Kalkiil heraus zu erkliren, aber ihre unmittelbare Nutz-
barmachung fiir den Herstellungsprozess entspringt sehr wohl einer Denkungsart, der
nichts fremder anmutet, als das interesselose< und sich selbst geniigende«35 Denken.
Denken als absolut Verschiedenes ist gefihrlich in seiner Offenheit und seinem Ab-
bruch, zugleich aber stellt es das einzige Verstindnis dar, das das Denken nicht un-
terwirft, sondern zur Moglichkeit und Ermichtigung werden lisst. In einem Gesprich
zeigt sich Arendts Unerschrockenheit der Moglichkeit gegeniiber, den Menschen konn-
ten die politischen Fragen einfachhin ausgehen: »Das Leben 4ndert sich dauernd, und
dauernd sind Dinge da, die dazu auffordern, daf iiber sie gesprochen wird. Zu allen
Zeiten werden die Menschen, die miteinander leben, Angelegenheiten haben, die in den
Bereich des Offentlichen gehéren«®®

Martin Saar spricht von einem »vorsichtigen Vertrauen in die Macht des Denkens,
das Auswege mindestens sichtbar zu machen«®” vermag. Dies bedeute aber auch »zu-
zugeben, dass die Philosophie [..] keine vorgegebenen Antworten hat, sondern dass sie
sie im Handgemenge der Gegenwart, in der Praxis des Denkens erst suchen muss«3%.
Etwas Ahnliches hatte Benjamin vielleicht im Sinn, als er von der Neuheit des echten
Gedankens sprach: »Das echte Bild mag alt sein, aber der echte Gedanke ist neu. Er ist
von heute. Dies Heute mag diirftig sein, zugegeben. Aber es mag sein wie es will, man
muf} es fest bei den Hornern haben, um die Vergangenheit befragen zu koénnen. Es ist
ein Stier, dessen Blut die Grube erfiillen muf}, wenn an ihrem Rande die Geister der
Abgeschiedenheit erscheinen sollen.«®® Denken heift, sich als Einzelne anzuerkennen,
sich also weder in einen Prozess einzureihen noch zu glauben, das Gedachte sei blof3
vorliufig und relativ: In ihm zeigt sich das Heute, zeigen sich »die Geister der Abge-
schiedenheit« als dasjenige, das es jetzt zu durchdenken gilt. Es bedeutet, die eigene
absolute Verschiedenheit und eben jene des Gedachten ernst zu nehmen. Es bedeutet,
in die Zeit hineinzuhéren und herauszufinden, was sie der Gegenwart — uns als den

84  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 14f.

85  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 94.

86  Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 90f.
87  Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.17.

88 Ebenda.

89  Walter Benjamin [1930]: Wider ein Meisterwerk, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

m


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Vom Schweigen des Guten

Gegenwirtigen — sagt. Denken heif3t auch, den Zwischenraum, der zwischen dem Al-
ten und dem Neuen entsteht, frei zu lassen, um so der Méglichkeit selbst einen Raum
zu schaffen. In diesem Sinne ist es auch: ein Hineinhorchen und Schweigen.

4.1.2 »Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte
Mensch.«* Die Verlassenheit

Die absolute Verschiedenheit der Menschen also lisst diese denken, lisst sie das Einzel-
ne, das ihnen begegnet und das es zu bedenken gilt, als solch Einzelnes erkennen. Die
Einzelheit aber hat nichts gemein mit Verlassenheit, sondern sieht das eigene Nicht-
vergleichbar-Sein immer im Zusammenhang mit demjenigen der Anderen: Dadurch,
dass sie absolut Verschiedene sind, gibt es fiir sie »die Menschens, kann es niemals nur
sden Menschen« geben. Verlassenheit hat also nichts damit zu tun, was wir sind - al-
leine oder unter vielen —, sondern damit, wer wir sind. »Auch dann, wenn wir mit uns
zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, merken
wir, dafd wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst. Verlassenheit, die-
ser Alptraum, der uns, wie wir alle wissen, mitten in einer Masse tiberfallen kann, ist
genau dieses Von-sich-selbst-verlassen-Sein.«*

Uberfallen werden die Menschen von solcher Verlassenheit sowohl im Massenkor-
per der Totalitarismen als auch in der Vereinheitlichung moderner Massengesellschaf-
ten; wenn beides auch nicht einfach gleichzusetzen ist. Fiir meine Fragestellung aber ist
hier gerade das Gemeinsame interessant. Dieses Phinomen hat etwas mit dem Verlust
von Erfahrung zu tun: Die Menschen, die sich nicht mehr auf Tradition und Erfahrung
verlassen wollen, geben sich — wie schon im totalitiren Staat unter Zwang — dem Strom
der Massengesellschaft hin und fithren dort ein Leben, das zwischen Arbeit und Kon-
sum schwingt. »Ich glaube nicht, daf} es irgendeinen Denkvorgang gibt, der ohne per-
sonliche Erfahrung méglich ist. [...] Sehen Sie, die Sache mit dem Nur-noch-Arbeiten-
und-Konsumieren, die ist deshalb so wichtig, weil sich darin wieder eine Weltlosigkeit
konturiert. Es liegt einem nichts mehr daran, wie die Welt aussieht.«** Ein Interesse an
der Welt wiirde ins Gesprich mit den Anderen dringen, denn »wie die Welt aussieht,

90  Vgl. Friedrich Nietzsche [1883-1885]: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen. In: ders.:
KSA 4: Also sprach Zarathustra. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1999, S.19.
(Im Folgenden zitiert als: Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra.)

91 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]
Arendt trennt die Verlassenheit von der Einsamkeit, um die es im nachsten Kapitel gehen wird. An
einigen Stellen ist anstatt von Einsamkeit von Alleinsein die Rede. Siehe u.a.: »Ich nenne diesen
existentiellen Zustand, in dem ich mit mir selbst umgehe,>Alleinsein<im Unterschied zur>Einsam-
keit¢, in der man auch alleine ist, aber nicht nur der Gesellschaft anderer Menschen entbehrt, son-
dern auch der méglichen eigenen.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Ceistes, S. 80.) Kathrin
Morgenstern vermutet, dies konnte auf einen Ubersetzungsfehler zuriickgehen, da Vom Leben des
Geistes und Uber das Bose nur im englischen Original vorliegen und es keine »von Arendt besorgte
oder autorisierte Ubersetzung« gibt. (Kathrin Morgenstern [2019]: »Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlen.« Die narrative Verfasstheit von Hannah Arendsts politischer Philosophie. Regens-
burg 2019, S.144; im Folgenden zitiert als: Kathrin Morgenstern: >Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlen.)

92 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

kann sich in der Verlassenheit nicht zeigen. Im Arbeiten und Konsumieren ist jeder
Mensch blofdes Exemplar, als Vergleichbarer von jeder Erfahrung abgeschnitten und so
welt- wie selbstlos. Uns zeigt sich dieser Verlust der vielfiltigen Meinungen heute in der
produzierten Einténigkeit der Informationen und des »Meinungsaustausches< im In-
ternet. »Ein jeder ist nun eingesperrt in seine Subjektivitit wie in eine Isolierzelle, und
diese Subjektivitit wird darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Er-
fahrungen darum nicht weniger singulir, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen.
Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen
wird; sie existiert itberhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«”> Die gemeinsa-
me Welt geht auf diesem Wege insofern verloren, als sich Welt nur im Zwischen des
Vielfiltigen bildet, niemals aber in der Selbstverstindlichkeit. Der Weltverlust wird aus
dem Gesichtsfeld verdringt, indem diese fiir iiberfliissig erklirt wird: Digitale Welten
nehmen ihren Platz ein, so wie Arendt in Vita activa von dem Moment schreibt, als »das
erste von Menschen verfertigte Ding in das Weltall flog«®*. In diesem Wunsch der Men-
schen, die »Welt von der Erde weg in den Himmel« zu strecken und »von dem Himmel
weg in das Weltall« zu greifen, zeige sich, dass die Menschen der Erde miide seien: Ei-
ne Erleichterung gar, »dafy der erste Schritt getan sei, um dem Gefingnis der Erde zu

entrinnen<®>.

Durch die Verlassenheit von den Anderen ist der Mensch zugleich verlassen von sich
selbst, kann er doch sich als Einzelnem nur begegnen, wenn er von Menschen umgeben
ist — nicht einer Masse, die ihn aufnimmt und so alle Unterschiedenheit verschlucken
muss. Volk schreibt in diesem Sinne: »[D]er radikal auf sich selbst zuriickgeworfene
und in sein Gefithlsleben verstrickte Mensch verliert die Fihigkeit, aufierhalb seiner
selbst Wirklichkeit wahrzunehmen. Seine Stimmungen, seine Launen, seine Konflikte,
seine Gefiihle, kurzum: seine individuellen Bediirfnisse werden fir ihn zu den einzig
ausschlaggebenden Orientierungshilfen.«*® Denkend einen Standpunkt zu finden ist
aber nur méglich, wenn die Denkende sich im Gesprich befindet, wenn das Gedachte
in Frage gestellt ist: »Die Meinungsbildung ist kein privates Tun, das von vereinzelten
Individuen in Isolation vollzogen wird. Meinungen kénnen nur dort itberpriift und aus-
gebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte begegnen - seien diese nun
reale Begegnungen oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen.«®’

In Brechts Der gute Mensch von Sezuan wird selbst das Gut-Sein auf dem Marktplatz feilgeboten:
»Werter Herr, entschuldigen Sie, dafd ich Sie anspreche, aber drei der hdchsten Gotter, von deren
Ankunft ganz Sezuan schon seit Jahren spricht, sind nun wirklich eingetroffen und suchen eine
Bleibe fiir die Nacht. Gehen Sie nicht weiter! Uberzeugen Sie sich selber! Ein Blick geniigt! Greifen
Sie um Gottes Willen zu! Es ist eine einmalige Gelegenheit! Bitten Sie die Gotter zuerst unter lhr
Dach, bevor sie lhnen jemand wegschnappt, sie werden zusagen.« (Bertolt Brecht [1938-40]: Der
gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band, Stiicke 4. Frankfurt a.M. 1967,
S.1492f)

93  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

94 Ebenda,S.7.

95 Ebenda,S.8.

96  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S. 75.

97  Richard]. Bernstein [2018]: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

3


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Vom Schweigen des Guten

Was Bernstein hier sagt, hat also noch nichts mit einem 6ffentlichen Raum zu tun, son-
dern heifdt zunichst, verschiedene Standpunkte zu bedenken, sich diese vorstellen zu
konnen — seien es nun leibliche Begegnungen oder imaginierte.

Die Verlassene aber bricht mit dieser gefahrbringenden Offenheit, die die Stand-
punkte der Anderen mit sich bringen, indem sie sich weder dem offenen Gesprich noch
einer Tradition anvertraut, die von den Erfahrungen Anderer erzihlt. Weil solche frem-
den Erfahrungen und Standpunkte ihr nach den Geschehnissen der Geschichte nicht
mehr vertrauenswiirdig scheinen, verlisst sie sich fortan nur noch auf ihre »individuel-
len Bediirfnisse«. Arendt trennt im Denktagebuch zwischen dem Bewusstsein — das ich
als das Erkennen dieser Bediirftigkeiten verstehen wiirde — und dem Gedichtnis, das
ein Gesprich mit den Menschen bedeutet: den gestrigen sowie den heutigen. Dieses Ge-
dichtnis ist nun gebunden an die Sprache, die »Verschwundenes realisieren kann. Da-
durch wird auf einmal das ganze Menschengeschlecht, solange es iiberhaupt existiert,
zum Bleibendsten, das wir kennen, gleichsam der Hort des Seins, in das sich alles retten
kann.«<°® Von dieser Fihigkeit, sich zu erinnern, wird dann das Bewusstsein geschie-
den, das »sprunghaft und ohne Kontinuitit« ist: »Die Verwandlung oder Verfilschung
des Gedichtnisses in das Bewusstsein schneidet den Umgang, die Kommunikation des
Menschen mit der >Welt< ab und ist darum das Zeichen der Isoliertheit des Individu-
ums oder besser: des Gefangenseins des Individuums in sich selbst. Bewusstsein aber
konnte auch ein einziges Individuum haben, wenn es ganz ohne seinesgleichen zu leben
gezwungen wire.«* Bewusstsein wiirde ich als eine Art >Gedankenprozess« verstehen,
der um die Dinge, die um ihn sind, weif3, der — con-scire, mit Wissen — an sie her-
antritt, sie zu benennen und einzuordnen imstande ist. Ubergangen wird auf diesem
Wege das Gedichtnis, das nicht einfach weif3 und setzt, sondern zuriickschauend fragt,
neue Zusammenhinge herstellt und so einen Raum schafft, in dem »das Gewesene mit
dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«*°°,

Solches Wissen nun, das im Allgemeinen bleibt und in sich Abschluss sucht, bringt
die Verlassenheit hervor: Die Verlassenheit des Menschen und die eines Denkens, das
mit der Welt nichts mehr zu tun hat, sich auflerhalb befindet und ihre Schaffung auf
diese Weise verhindern muss. Ein Denken, das das Heute vergisst, muss so auch die
Menschen vergessen und fiir blofe Exemplare halten. Es kann dasjenige, das ihm ein-
fallt, zudem nicht auswihlen — nach welchen Maf3stiben auch, es ist ja nicht in der
Welt — und zeichnet sich so durch Zu-fillig-keit aus. Arendt spricht in ihrem Gesprich
mit Giinter Gaus davon, wie erstaunlich viel den Intellektuellen im >Dritten Reich< zu
Hitler eingefallen sei: »[Z]um Teil ungeheuer interessante Dinge! Ganz phantastische
komplizierte! Und hoch iiber dem gewdhnlichen Niveau schwebende Dinge! Das ha-
be ich als grotesk empfunden. Sie gingen ihren eigenen Einfillen in die Falle, wiirde
ich heute sagen.<"** Ohne das gemeinsame Gesprich sind die Gedanken ein einziges
Fallen, da sie in keinem Zusammenhang stehen. Sie schweben um die Dinge herum,

98  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.

99  Ebenda.

100 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

101 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 59.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

kénnen sie als Einzelne aber nicht erkennen, weil die Einzelheit des Zwischenraums
der gemeinsamen Frage bedarf.

Ein solches Verlassensein, den Verlust des Zusammenhangs mit der Welt und der Ge-
genwart, spricht Arendt auch der Philosophie zu. Aus diesem Grund sagt sie im er-
wahnten Gesprich gleich zu Anfang, sie »gehore nicht in den Kreis der Philosophenc.
Die eben beschriebenen Erfahrungen, die sie in Bezug auf die Einfille der Intellektu-
ellen gemacht hatte, brachten sie dazu, der Philosophie »endgiiltig Valet«*°* zu sagen.
Einen Ausweg aus dieser Gefahr sah sie nun einzig darin, Unterschiede zu machen,
iiber das je Einzelne, nicht das grofRe Ganze, nachzusinnen. Die Philosophie hingegen
spreche immer im Namen der ganzen Menschheit: »Der Philosoph ist einsam, weil ihn
das Fragen der Philosophie zwingt, sich aus allen Antworten der Menschen herauszu-
halten. Da er sich vor den Meinungen der Menschen (mit Recht) fiirchtet, glaubt er, es
mit dem Menschen zu tun zu haben, der sich ihm nur in der allen angeblich gemein-
samen Vernunft reprisentieren kann. Der Philosoph wird herrschsiichtig, weil er iiber
das Meinungschaos Gewalt haben will. Zu diesem Zweck bringt er in den an sich freien
Geist den Zwangscharakter der Logik, sodass er nun jedem Menschen im Innern sei-
nen eigenen Tyrannen schafft, der ihm sagt, was er denken und was er nicht denken
darf. Erst wenn die Logik als Zwang die Menschen in ihrer Gewalt hat, denkt in jedem
Menschen scheinbar der Mensch. Das ist der Sieg der Philosophen — und das Ende
des Denkens als freier, spontaner Titigkeit.«'®> Solche Verallgemeinerung verstellt den
Blick auf das Einzelne und triibt in gewisser Weise die Augen.'®* Ziel des philosophi-
schen Denkens sei es — Arendt spricht an dieser Stelle von Sokrates — »ein Argument [zu
formen], zu dem man durch Vernunftgebrauch gelangen kann [...]. Diese Sitze miissen
logisch aufeinander folgen, sie diirfen sich nicht widersprechen. Das Ziel ist [...], sie zu
befestigen und zusammenzuschweifden in Worten, die wie Eisenbidnder sind und von
solcher Hirte, dafl weder du noch irgendein anderer in der Lage sein wird, sie aufzu-

brechen.«*%5

102 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 46.
Sophie Loidolt nenntinteressanterweise den Grund selbst fur Arendts Zuriickweisung philosophisch:
»Anstatt die Bedeutungen menschlicher Pluralitit zu erforschen, beschrankt die Philosophie sich
selbst darauf, das »Wesen des Menschen<im Singular zu betrachten. Dies ist der eigentlich phi-
losophische Grund dafir, dass Arendt es ablehnt, als Philosophin zu gelten und das Politische als
Gebiet der Pluralitit stark macht.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 2.) [Uber-
setzung der Autorin.]

103 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S.162.

104 Vgl. »Ich will Politik sehen mit, gewissermafen, von der Philosophie ungetriibten Augen.« (Han-
nah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 47.)

105 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 65.
Wenig spater aber raumt sie ein, dass die »frithen Platonischen Dialoge [..] ohne weiteres so ge-
lesen werden [kénnen], als bildeten sie eine lange Reihe von Widerlegungen dieses Glaubens;
das Problem liegt genau darin, dafd Worte und Argumente nicht >mit Eisenbdndern zusammen-
geschweifst«werden kénnen.« (Ebenda, S. 65.)
In Vom Leben des Geistes ist eine dhnliche Stelle zu finden; dort heifit es: »Die Leibnizsche Unter-
scheidung zwischen Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahrheiten, deren héchste Form das ma-
thematische Denken liefert — das sich nur mit Gedankengdngen beschiftigt und weder Zeugen

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

115


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Vom Schweigen des Guten

Dementsprechend kennzeichnet Arendt die philosophische Frage in Vom Leben des
Geistes als eine solche, die keiner eigenen Erfahrung entspringe: Sie komme immer von
auflen, entweder vom »Fachinteresse« oder »gemeinen Verstand«, immer aber sei sie
»im gewdhnlichen Leben aufer der Ordnung«!®®. Hierin zeige sich die »Unfihigkeit
des denkenden Ichs, iiber sich selbst Rechenschaft zu geben«!®’, die hier als Verlas-
senheit verstanden werden kann. In ihrer Vorlesung zur Moral spricht sie nochmals
tiber die Gefahr dieser Beschrinkung auf das Allgemeine fiir die Verlassene, deren »Re-
de die hochste Aktualisierung des menschlichen Sprachvermégens eingebiifRt hat und
deshalb bedeutungslos wird«*°®. Bedeutung also erlangt das Fragen in dem Moment, in
dem es iiber das Einzelne nachdenkt und in diesem Fragen liegt in wundersamer Weise
die Moglichkeit einer Welt, die dann im Zwischen der Menschen, die das je Gedachte
im Gesprich austauschen, begriindet wird. Die Philosophie aber kann diesen Ort nicht
griinden, weil sie davon ausgeht, dass es das Politische — wenn es denn existiert — schon
im Menschen gibe, als wire es eine allgemeine Eigenschaft. Der Mensch an sich aber
ist »a-politisch«, »Politik entsteht [erst] in dem Zwischen-den-Menschen<®® und ist so
angewiesen auf die Verwirklichung der absoluten Verschiedenheit, die ein solches Zwi-
schen erst ermoglicht. In der Verallgemeinerung der Verlassenheit liegt aber nicht nur
die Verunméglichung von Welt, sondern sie muss auch den Philosophierenden selbst
ein Ende bereiten: »Wenn der Mensch die Sache der Philosophie und die Menschen
der Gegenstand der Politik sind, zeigt sich im Totalitarismus der Sieg der >Philosophie«
tiber die Politik — und nicht anders herum. Es scheint, als miisste der endgiiltige Sieg
der Philosophie die endgiiltige Ausléschung der Philosophen bedeuten. Vielleicht sind
dann selbst sie >iiberfliissig« geworden.«"*® Uberfliissig wiirde hier die Pluralitit als sol-
che, der Umstand, dass wir Menschen und nicht blof$ Teil der Menschheit sind. Der

noch das sinnlich Gegebene braucht—, beruht auf der uralten Unterscheidung zwischen Notwen-
digkeit und Zufall, nach der alles Notwendige — dessen Gegensatz das Unmogliche ist—eine hohe-
re ontologische Dignitit besitzt als alles, was ist, aber auch nicht sein kénnte. Diese Uberzeugung,
daf} das mathematische Denken das Vorbild fiir alles Denken sein sollte, geht wohl schon auf Py-
thagoras zuriick; auf jeden Fall findet sie sich bei Platon, der keinen der Mathematik Unkundigen
zur Philosophie zulassen wollte.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 68.)

106 Ebenda, S.166.

107 Ebenda, S.167.

108 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 76.

109 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S.17. [Hervorhebung der Autorin.]

170 Ebenda, S. 43. [Ubersetzung der Autorin.]
An anderer Stelle betont sie stark, dass es um die Ver-einzelung der Philosophie geht, die die Men-
schen iberfliissig macht, nicht etwa um eine grundlegende Ahnlichkeit zwischen der Philosophie
und dem Totalitarismus: »Nun habe ich den Verdacht, dafd die Philosophie an dieser Bescherung
[sc. die Uberfliissigmachung der Menschen zugunsten des Menschen] nicht ganz unschuldig ist.
Nicht natiirlich in dem Sinne, daf® Hitler etwas mit Plato zu tun hatte. (Ich habe mir nicht zu-
letzt solche Miithe gegeben, die Elemente der totalitiren Regierungsformen herauszukriegen, um
die abendléndische Tradition von Plato bis Nietzsche inklusive von solchen Verdachten zu reini-
gen.) Aber wohl in dem Sinne, da diese abendldndische Philosophie nie einen reinen Begriff
des Politischen gehabt hat und auch nicht haben konnte, weil sie notgedrungen von dem Men-
schen sprach und die Tatsache der Pluralitit nebenbei behandelte.« (Hannah Arendt [1951]: Uber
Lebensthemen. In: dies.: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz.
Miinchen 20062, S. 245.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Hinweis auf die Griinde fiir Arendts Abwendung von der Philosophie ist so ergiebig,
weil hierdurch aufs Schirfste herausgestellt wird, worum es Arendt geht: darum nim-
lich, sich niemals im Denken tiber Allgemeines zu verlieren, sondern alles als Einzelnes
zu betrachten.

Ungeachtet dessen ist Arendts Haltung gegeniiber der Welt meines Erachtens durch
und durch philosophisch, wenn die Philosophie als die ewig Fragende, die immerzu
Staunende, sich Wundernde verstanden wird. Dieses Fragen nun in die Politik, in den
Offentlichen und von den Menschen gegriindeten Raum zu fithren, scheint mir ihr Ver-
such gewesen zu sein: Denn es ist der politische Raum - »und kein anderer« — in dem
»Wunder zu erwarten<™ sind, weil der Mensch »auf eine hochst geheimnisvolle Wei-
se dafiir begabt scheint, Wunder zu tun.«** Sophie Loidolt schreibt in diesem Sinne:
»Die neuerdings gingige Fokussierung auf ihre politischen Schriften zum Totalitaris-
mus, Imperialismus, den Menschenrechten und jiidischer Politik war auflerordentlich
wichtig, um ihre zentralen politischen Motive zu verstehen. Dennoch hat dieser Ansatz
einen Punkt erreicht, an dem wir Gefahr laufen, die philosophische Dimension, die in
Arendts Entwurf »des Politischen< liegt, zugunsten von Diskussionen iiber Politik ganz
aus den Augen zu verlieren.«*® In Arendts Texten liegt eine entschiedene Abwendung
von allem Selbstverstandlichen und der Versuch, tiber das Einzelne und Jetzige in einen
gemeinsamen Dialog zu treten. Das immer wiederholende, neu ansetzende Fragen ist
an sich philosophisch und so schlage ich vor, von einer philosophischen Politik zu spre-
chen.

Die Verlassenheit und Ver-einzelung der Menschen wird heute gerne >Politikverdros-
senheit« genannt.”* Dem Umstand, dass die Menschen kein Interesse mehr an der Po-
litik zu haben scheinen, soll — vielen gegenwirtigen Theorien zufolge — dadurch ent-
gegengewirkt werden, dass sich Gegenbewegungen formen, innerhalb derer die Men-
schen der Gemeinsambkeit wegen nicht mehr das Gefithl von Ohnmacht iiberfillt. Was
also fehlt, so scheint die These, ist ein gemeinsames Ziel und meist auch: ein gegne-
risches Lager. In der Uniibersichtlichkeit der Welt muss das Gemeinsame erst formu-
liert werden, damit es Unterschiede und so gemeinsames Anderssein tiberhaupt geben

111 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 35.

112 Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubun-
gen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20164, S. 222. (Im Folgenden zitiert als:
Hannah Arendt: Freiheit und Politik.)

113 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 4. [Ubersetzung der Autorin.]

114 Den Ursprung sieht Arendt im Totalitarismus: »Seit unserer Bekanntschaft mit den totalen Herr-
schaftsformen sind wir gemeinhin der Meinung, daf nichts geeigneter ist, die Freiheit ganz und
gar abzuschaffen, als eine totale Politisierung des Lebens. [..] Je weniger Politik, so scheint es,
desto mehr Freiheit, oder je kleiner der Raum, den das Politische einnimmt, desto grofier wird der
Raum, der der Freiheit gelassen wird. So ist es uns heute ja ganz selbstverstiandlich, das Ausmaf
an Freiheit in einem gegebenen Gemeinwesen an dem freien Spielraum zu messen, welcher an-
geblich nicht-politischen Tatigkeiten, also dem Wirtschaftsleben oder der akademischen Lehrti-
tigkeit oder der Religionsfreiheit oder dem Kultur- und Geistesleben, zugestanden wird.« (Hannah
Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 202.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

1y


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Vom Schweigen des Guten

kann."® Bruno Latour mochte der Formung eines solchen gemeinsamen Korpers in sei-
nem terrestrischen Manifest zuarbeiten; danach sollen alte Zuordnungen wie jene zu
linker oder rechter Politik durch eine kollektive Hinwendung zum Okologischen ersetzt
werden."® Verloren gehe eine »miteinander zu teilende gemeinsame Welt<'?, was aufs
Engste mit den Verinderungen des Klimas zusammenhinge: Notig sei es, sich klar-
zumachen, »dass die gesamte Politik der Gegenwart auf das Problem der Klimaver-
leugnung fokussiert ist.« Die meisten hitten sich entschieden, »an iiberhaupt nichts
mehr zu glauben« und wiegten sich »immer noch in der illusioniren Gewissheit, dass
die Fakten fir sich selbst sprechen, keiner sie stiitzenden gemeinen Welt bediirfen,
keiner Institution, keiner Offentlichkeit, und dass dieses ganze brave Volk nur in ein
ordentliches Klassenzimmer alter Schule geschickt werden muss, versehen mit Schie-
fertafeln und den entsprechenden Hausaufgaben, damit endlich die Vernuntft siegt. [...]
Die Frage ist nicht, wie Unzulinglichkeiten des Denkens ausgeriumt werden kénnen,
sondern, wie es moglich wird, vor einer Landschaft, die sich gemeinsam erforschen
lisst, ein und dieselbe Kultur miteinander zu teilen und denselben Herausforderun-
gen zu trotzen. Wir stofRen auf den gewohnten Fehler der Epistemologie, nimlich dass
etwas intellektuellen Defiziten zugeschrieben wird, was in Wahrheit einem Defizit an
gemeinsamer Praxis geschuldet ist.«!'8

Fiir absolut richtig halte ich in Arendts Sinne an diesen Gedanken, dass es einer
»gemeinsamen Praxis«, einer Handlung bedarf, um die gemeinsame menschliche Welt
zu sichern. Ebenso wiirde Arendt zustimmen, dass kein »ordentliches Klassenzimmer«
dieser Handlung niherbringen kénnte, kein Einstudieren des Immer-Gleichen. Dass es
aber nicht darum geht, zu denken, sondern nur darum, gemeinsam etwas zu tun, das
einzig auf der Einsicht beruht, dass alle gemeinsam eine Sache richtig und so fiir nicht
mehr diskutabel halten, wiirde sie mit aller Vehemenz bestreiten. Eine gemeinsame
Welt braucht die Perspektiven der Vielen und solche Perspektiven — absolut verschiede-
ne, eigene, einen Anfang bereithaltende — bediirfen des eigenen Denkens, eines Denkens
ohne Gelinder. Latour macht im Gegenteil stark, dass es, um diese Welt wiederzufinden,
eines »akzeptierbaren Ziels« bediirfe, auf das »[6]ffentliches Handeln [...] gerichtet«*?
werden konnte. Um der Abwendung von einer solchen gemeinsamen Welt etwas ent-
gegenzusetzen, sei es notig, »irgendwo zu landen«, und um dafiir den richtigen Ort zu
finden, sich zu »orientieren«, miisse »so etwas wie eine Karte der Positionen« entwor-
fen werden, »in der nicht nur die Affekte, sondern auch das neu bestimmt wird, worum
es im o6ffentlichen Leben geht«*°. Zu diesem Zweck hilt es Latour fiir notwendig zu
»eruieren, inwieweit bestimmte politische Emotionen auf neue Objekte hin kanalisiert

115 In den sozialen Netzwerken ist eine dhnliche Bewegung zu beobachten: Der uniibersichtlichen
Vermassung der Einzelnen werden Gruppen gegeniibergestellt, die dann als tibersichtliche Inter-
essengemeinschaften erscheinen. Diese bilden sich in Ubereinstimmung einzelner Eigenschaf-
ten, stellen der Masse also entgegen, was wieder nur Ver-einzelung bedeuten kann: allgemeine
Eigenschaften.

116 Vgl. Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 59f./S. 67f.

117 Ebenda, S.10.

118 Ebenda, S. 34f.

119 Ebenda, S. 61.

120 Ebenda, S.10.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

werden kénnen«™!, Unter anderem scheint ihm dies méglich, indem einzelne Begriffe
durch andere — emotionsgeladenere — ausgetauscht werden: So hilt er die Umbenen-
nung der >Naturc« in >Territoriumxc fiir zielfithrend, »vitaler, existentieller — und auch
verstindlicher, weil weitaus direkter. Wenn man Thnen den Teppich unter den Fiiflen
wegzieht, begreifen Sie sofort, dass Sie sich um einen neuen Fufibodenbelag kiimmern
miissen ...«<?* Mit Arendts Frage nach der Welt hat Latours Ansatz kaum etwas gemein;
so geht es ihm nicht etwa um die Frage, wie eine menschliche Welt méglich sein konnte,
sondern einzig darum, die Um-welt zu erhalten, und dies — so will es scheinen — geht
am effektivsten mithilfe eines »grotesk-gigantischen Einzelwesens«'?3. Die Menschen
werden hier gedacht als ein Mittel zum Zweck, und das Ziel ist nicht mehr die Aufrich-
tung einer Menschen-Welt, sondern blofd noch die Beistellung eines »Fufibodenbelags«.

Chantal Mouffe verfolgt ein dhnliches Ziel und hilt dasselbe Mittel fiir zweckdienlich,
will allerdings im Gegenteil gerade die Trennung zwischen rechter und linker Politik
beibehalten und neu beleben; dabei soll es die Linke der Rechten gleichtun und popu-
listisch werden, um so die »affektive Dimension zu mobilisieren«. Dies sei »unabding-
bar«, wenn »man Menschen zum politischen Handeln motivieren«*** wolle. Die Affekte
seien notwendig fiir die »Konstitution politischer Identititen«**>. Um politisch zu sein,
miisse der Mensch also eine Identitit erst konstituieren, und zwar eine Identitit, die
er dann mit all jenen teilt, die derselben Gesinnung anhingen. Es geht nicht darum,
im offenen Gesprich den Anderen den eigenen Standpunkt darzulegen und sie viel-
leicht zu iberzeugen, gemeinsam in diese Richtung weiterzudenken, sondern darum,
die gegnerische Seite so zu manipulieren, dass sie glaubt, sie sei derselben Meinung
oder sie alternativ einfach zu tiberstimmen. Es ginge folglich nicht mehr um ein ge-
meinsames Gesprich, sondern um ein In-den-Strom-Ziehen, das das Denken hinter
sich lassen muss und will. Arendt dulert dementsprechend in einem Gesprich einmal
die Befuirchtung, »dass Engagement [...] leicht an einen Punkt tragen kann, an dem Sie
nicht mehr denken«'2°.

Oliver Marchart nimmt im Ausgang von Mouffe und Laclau an, dass Arendts Theo-
rie eines politischen Raumes den Ursprung eines solchen nicht zu erkliren imstande
ist und ihn so verfehlen muss. Wenn — so heifst es bei ihm - »die Forumséffentlich-
keit nur als agonale Pluralitit funktioniert, in der im Wettstreit der Meinungen eine
Pluralitit von politischen Positionen aufeinanderprallen, kann das Modell nicht erkli-
ren, was diese unterschiedlichsten Positionen zuallererst in diesem Raum versammelt
hat. Es bleibt ungeklirt — und im Rahmen dieses Modells allein unklidrbar —, was die
einzelnen Akteure trotz ihrer Differenzen aneinander bindet.«'*” Aus diesem Grund nun
miisse Arendts »Modell pluraler Differenzen [..] um ein Modell der Aquivalenz [erginzt

121 Bruno Latour [2017]: Das terrestrische Manifest, S. 10.

122 Ebenda, S.17.

123 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

124 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus. Ubers. v. Richard Barth. Berlin 2018, S. 63. (Im
Folgenden zitiert als Chantal Mouffe: Fiir einen linken Populismus.)

125 Ebenda, S. 85.

126 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 82.

127  Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.170.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Vom Schweigen des Guten

werden]. Der von Laclau und Mouffe vorgeschlagene Begriff des Antagonismus leistet
genau das: Er erklirt, wie eine Zahl von differentiellen Positionen gegeniiber einer sie
alle negierenden dufleren Instanz zu einer noch so prekiren Aquivalenzrelation finden.
[...] Das Forum wiirde als Forum verschwinden, gibe es nicht jenseits seiner Grenzen ei-
ne Instanz, die als gemeinsamer Feind agiert. Der Agonismus innerhalb der Sozialforen
wird iiberhaupt erst gegriindet durch einen noch fundamentaleren und radikaleren Ant-
agonismus, der eine [..] Aquivalenz der dort Versammelten garantiert.«'28 In diesem
Sinne hilt Marchart es fiir notwendig, »Arendt neu zu denken, und zwar hinsichtlich
ihrer Anschlufifihigkeit an gegenwirtige politische Projekte«. Dieses Neudenken, so
nimmt er an, »kann dann nur bedeuten, sie vor dem Horizont der demokratischen Re-
volution zu denken«'?®. Nétig sei ein solches, weil »Arendts Versuch, >ohne Gelinder« zu
denken, jedenfalls wenn wir darunter die Miffachtung der links-/rechts-Achse verste-
hen, [...] zum Preis [hat], dafd kaum Handeln aus ihm entspringen kann, denn Handeln
143t sich nur gemeinsam — im Anschlufl an andere — und nicht freischwebend«; so sei
das »Handeln eine kollektive Tatigkeit«, die von einer »freischwebenden Position [aus]

3% _ nicht méglich

— und wire eine freischwebende Position iiberhaupt eine Position?«
ware.
Zunichst scheint es mir im Neu-Denken einer Theorie — oder vielmehr: einem neu-

en Denken durch eine Theorie'?

— nicht darum gehen zu kénnen, diese an etwas an-
schliefden zu wollen — im Sinne der eben zitierten Stelle miisste dann die Frage lauten:
Kann denn ein Sich-AnschliefSen iiberhaupt ein Neu-Denken sein? Beziiglich der Einord-
nung in eine Gruppierung bemerkt Arendt einmal gesprichsweise: »Ich glaube nicht,
dafd auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer ge-

132

artete Erhellung erfahren.«** Meinem Verstindnis nach hat diese Weigerung zu dem

Anschluss an eine Gruppe nicht etwa den Zweck, sich von Anderen abzugrenzen oder
gar einen positions- und also standpunktlosen Standpunkt zu gewinnen'?; vielmehr
ist es ihr alleiniges Anliegen, ihre ganz eigenen Gedanken zu den Fragen der Zeit zu
entwickeln und diese dann, schriftlich wie miindlich, zu diskutieren. Ihr gelinderloses
Denken, auf das sich Marchart hier bezieht, bedeutete ihr zudem, sich dessen bewusst

zu sein, dass die »Gelinders, die Traditionen und Werte viele Jahrhunderte geliefert

128 Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.170f.

129 Ebenda, S.153.

130 Ebenda, S.154.

131 Erselbstspricht zu Anfang davon: »Arendts politische Theorie ist ein Denken des Neubeginnens und
als Denken ein Neubeginn.« (Ebenda, S. 23.)

132 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.109.

133 Hannah Arendt hat zeitlebens zu den politischen Fragen ihrer Zeit Position bezogen und ist gerade
dafir oft genug kritisiert worden. Allerdings wurden ihr diese Standorte niemals selbstverstind-
lich, und zwar deshalb, weil fir sie Urteilen bedeutete, die Dinge von verschiedenen Standpunk-
ten aus zu betrachten und eine Antwort erst im gemeinsamen Gesprich zu erwarten. In einem
Cesprach sagt sie: »Ich stehe nirgendwo. Ich schwimme wirklich nicht im Strom des gegenwarti-
gen oder irgendeines anderen politischen Denkens. [..] Sie sagten [...], daR ich teilnehmen wolle.
Ja, das stimmt. Ich will beteiligt sein. Und ich will nicht indoktrinieren. Das stimmt wirklich. Ich
will niemanden dazu bringen, das, was immer ich denken mag, zu akzeptieren.« (Ebenda, S. 111f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

hatten, keinen Halt mehr zu geben vermégen: »Ich nenne das >thinking without a ba-
nister¢, auf Deutsch: >Denken ohne Gelinder«. Das heiflt, wenn Sie Treppen hinauf-
und hinuntersteigen, dann gibt es immer das Gelinder, so daf? Sie nicht fallen. Dieses
Gelinder ist uns jedoch abhanden gekommen.«*3*

Diese Haltlosigkeit nun birgt die Gefahr, sich tiber nichts mehr sicher sein zu kon-
nen, sie bietet zugleich aber die Moglichkeit, alles neu durchdenken und hinterfragen
zu kénnen - die Gelinder bieten keinen Halt, aber auch keine Schranken mehr, keine
sich von selbst verstehenden Antworten, die ein Fragen unnotig machen. Wenn an-
schliefRen also hiefde, anhand ihrer Theorie unsere Gegenwart zu betrachten, miisste
dies meiner Meinung nach eher bedeuten, ihre Abwendung von Gruppierungen ernst
zu nehmen; demnach wire es als Grundsatz eines menschlichen Zusammenseins zu
betrachten, dass es sich bei den in der Politik zu stellenden Fragen um offene handelt,
die in einer Weise gestellt werden, dass dies niemanden ausschlief3t, der mitfragen will.
Es wire demnach eher ein Aufschluss als ein Anschluss, der nur diejenigen ausnimmt,
die ihre Antworten schon kennen. Dementsprechend wire die Linke insofern nétig, als
sie — im Gegensatz zur Rechten — gemif ihrer Grundposition gegen jede Ausgrenzung
aufgrund von Hautfarbe, Geschlecht oder Sexualitit kimpft und jedem Menschen ei-
ne Stimme geben mochte. Wenn sie selbst sich aber dazu entscheidet, nur diejenigen
anzuhéren, die eine bestimmte Meinung vertreten, scheint mir diese Unterscheidung,
wie Arendt sagt, »keine Erhellung« zu bringen. Voraussetzung wire in diesem Sinne
keine Abgrenzung, sondern eine Offnung, ein Einlassen, das nur eines erwartet: Ge-
genseitigkeit.

Das Problem, das Chantal Mouffe in der gegenwirtigen Politik sieht und von dem sie
ausgeht, scheint mir im Gegensatz zu ihren Schlussfolgerungen den Arendt’schen Ge-
danken sehr verwandt: »Die neoliberale Globalisierung wurde als Schicksal betrachtet,
in das wir uns zu fiigen hitten, und politische Probleme wurden auf reine Sachfragen
reduziert, die von Experten gelst werden miissten. Fiir eine echte Wahl, die die Biir-
ger zwischen unterschiedlichen politischen Projekten hitten treffen konnen, blieb da
kein Platz; deren Rolle beschrankte sich auf das Absegnen der sverniinftigenc politischen
Mafinahmen, die diese Experten ausgearbeitet hatten.«'3 Es habe sich ein »Konsens
der Mitte« gebildet, der vorgebe, »die neoliberale Globalisierung sei alternativlos«!3®.
Sie schlagt vor, die Unterscheidung wieder stark zu machen, indem diese als »Front-
linie« anstatt als »Kluft« vorgestellt werden sollte. >Kluft< definiert sie als »eine Art der
Unterscheidung, die nicht als Antagonismus angelegt ist, sondern lediglich eine unter-
schiedliche Positionierung signalisiert.« Im Gegensatz dazu bote das Bild der Frontlinie

134 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 112f.

135 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus, S.15.

136 Ebenda, S.27.
Solcher Selbstverstiandlichkeit entgegenzuarbeiten entspricht ganz den Vorstellungen Arendts.
Der grofRe Unterschied aber liegt darin, dass dieses Entgegenwirken ihrem Denken nach nur da-
durch entstehen kann, dass gemeinsame Fragen formuliert und durchdacht werden, nur dort,
»wo Menschen miteinander, und weder fiir- noch gegeneinander, sprechen und agieren.« (Han-
nah Arendt [1958]: Vita activa, S. 220.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

121


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Vom Schweigen des Guten

die Moglichkeit »auf die Existenz eines Antagonismus zwischen den jeweiligen Positio-
nen und die Unméglichkeit einer >Mittelposition«™’ zu verweisen.

Dieses Bild halte ich aus zwei Griinden fur sehr interessant: Zum einen ist hier der
Zwischenbereich — die Kluft - derjenige Ort, der nicht Raum lisst fiir Gesprich und die
Moglichkeit einer Antwort bietet, die es vorher nicht gab, sondern in dem sich die zwei
Seiten zu einer Masse zusammentummeln und ihre Unterschiede auftheben. Zum an-
deren scheint mir wichtig zu sehen, dass es in dieser Art Gesellschaft zu denken - auch
in derjenigen Latours und anderer — nicht mehr darum geht, die Vielzahl der Stimmen
zu horen, die eine Gemeinschaft ausmachen, sondern darum, die Mitgliederzahl zum
eigenen Programm so weit als méglich zu steigern, damit die Gegenseite iibertont und
tiberhort werden kann. Der Zwischenraum muss also ausgemerzt — die Liicke in ei-
ne Linie verwandelt werden —, weil die Gefahr besteht, dass dieser Raum als Aufenthalt
genutzt wird, blof$ um eine Entscheidung zu vermeiden. An- und Einschlieflen tut man
sich folglich in eine solche Gruppe, nachdem man entschieden hat, wie man zu etwas
steht, und nicht, um sich dort denkend eine Meinung erst zu bilden. Es handelt sich
um eine Suche nach Gleichen und Gleichem, nicht um die Suche nach einem Raum, in
dem die Vielen sich austauschen und zusammenfinden kénnen, deren Gleiches in der
Moglichkeit des Fragens — dem Mensch-Sein selbst — liegt.

4.3 »So wére sie der Lowe, der sich zum Sprunge in sich zuriickzieht.«*
Die Einsamkeit

Es hat sich also gezeigt, dass Einzeln-Sein Verlassen-Sein bedeuten kann. Solche Ver-
lassenheit muss nun nicht damit zusammenfallen, dass ich nur mit mir selbst in einem
Raum bin, sie kann auch - vielleicht: kann gerade — »mitten in einer Masse iiberfal-
len«’3?. Zur Masse wird die Einzelne nur, wenn sie nicht wirklich einzeln — nicht ab-
solut verschieden - ist, wenn sie sich und den Anderen nicht denkend gegeniibertritt.
Im Gegensatz zur Verlassenheit spricht Arendt in Bezug auf diese in absoluter Weise
Einzelne von Einsambkeit: »Mit mir selbst zu sein und selbst zu urteilen wird in dem
Prozess des Denkens artikuliert und aktualisiert, und jeder Denkprozess ist eine Titig-
keit, bei der ich mit mir selbst iiber das spreche, was immer mich gerade angeht. Diese
Existenzweise nun, die in diesem stummen Zwiegesprich zwischen mir und mir selbst

140

gegenwirtig ist, will ich Einsamkeit nennen.«'*® Hier kiindigt sich bereits das Sonder-

bare an, das in diesem Ein-sam-sein liegt: Die Einsame tritt in einen Dialog mit sich
selbst. Denken heif3t, das Wort an sich selbst richten, nicht also ein dumpfes Selbstge-
sprich fithren, innerhalb dessen die eigenen Einfille blof} ohne Halt und Widerstand

141

ins Leere fallen und Falle sind, sondern ein »stummel[s] Zwie-gesprich«*" fithren, ein

137 Chantal Mouffe [2018]: Fiir einen linken Populismus, S. 98.

138  Vgl. Karl Marx [1844]: Deutsch-Franzdsische Jahrbiicher, Februar1844. In: ders./Friedrich Engels: MEW
(1). Hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1964, S. 337.

139 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bdse, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

140 Ebenda, S. 81.

141 Ebenda.[Hervorhebung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Gesprich zwischen Zweien. Das Verstindnis vom »Wesen des Denkens« als einer Zwie-
sprache stammt von Platon; dieser beschreibt das Denken als einen »Dialog zwischen
smir und mir selbst« (éu¢ pavt)«'#?. Arendt hilt diese Beschreibung deshalb fiir so
wesentlich, weil sich in ihr bereits andeute, »daf die Menschen im Plural existieren,
daf die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch. Auch dann, wenn wir mit
uns zusammen sind, wenn wir dieses Allein-Sein artikulieren oder aktualisieren, mer-
ken wir, daf wir in Gesellschaft sind, in der Gesellschaft mit uns selbst.«*3

Dass Denken Zwiesprache bedeuten muss, entnimmt Arendt also zunichst der Philo-
sophie. Arendts kritische Haltung gegeniiber der Philosophie wurde bereits dargelegt,
soll nun aber noch einmal genauer betrachtet werden. Die Philosophie, so wie ich sie
verstehe, 1ost die Dinge aus ihrer Selbstverstindlichkeit: Sie fragt. Wir alle scheinen ei-
ne Ahnung davon zu haben, was als »gut, >schon« oder >gerecht« zu benennen ist, und
geben uns meist damit zufrieden — zum Teil wohl aus Desinteresse oder Furcht, zum
Teil auch, weil wir, um tiberhaupt iiber etwas sprechen zu kénnen, dem Gemeinten ir-
gendeine Form geben, es irgendeinem Wort unterordnen miissen. Die Philosophie aber
findet sich mit diesen Zuordnungen nicht ab, sie fragt nach dem Guten, Schénen, Ge-
rechten von Anfang an und bis in alle Zeit - sollte sie einmal damit aufthoren, gibt es sie
nicht mehr. Arendt sieht in dieser Liebe zur Weisheit aber die Gefahr, das Befragte doch
am Ende festsetzen und ergriinden zu wollen und ihm jene Einzelheit abzusprechen,
der das Fragen bedarf.

»Der Philosoph« aber — sofern er nicht blof Intellektueller oder Wissenschaftler ist
— sei kein Verlassener, er »geht in die Einsamkeit, und Einsambkeit heif3t mit sich selbst
zusammen sein; auch das Denken, wiewohl vermutlich die einsamste aller Titigkeiten,
findet niemals ganz und gar ohne Partner statt, es ist niemals wirklich und absolut al-
lein. [...] Der Philosoph kann sich in seiner Einsambkeit immer darauf verlassen, dafl
seine Gedanken ihm Gesellschaft leisten werden.«'** Da er seine Uberlegungen aber
nicht mit Anderen teilen und sie so in ein Gesprich zu bringen gedenkt, miissen sie
vereinzelt bleiben und so besteht immer die Gefahr, dass die so Denkenden ihren »Ein-
fillen in die Falle gehen«*5. Nichtsdestoweniger kann dieses Einsamsein »eine echte
menschliche Lebensweise in der Welt werden, wihrend die so viel allgemeinere Erfah-
rung der Verlassenheit in ihren zahlreichen Variationen so sehr im Widerspruch zu
der Pluralitit steht, die alles menschliche Leben itberhaupt bedingt, daf? sie schlechter-

142 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 93.

143 Ebenda, S.79. [Hervorhebung der Autorin.]

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 93.

145 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 59.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Vom Schweigen des Guten

146

dings unertriglich ist.«'*® Demnach kann diese Lebensweise eine menschliche werden

- insofern Menschlich-Sein heif3t: absolut verschieden sein innerhalb der Pluralitit.

Wie aber finden wir in eine Gemeinschaft mit uns selbst? Gilt es, sich einfachhin selbst
anzusprechen? Was aber kann das heifien? Die Handlung, die ich als ein In-die-Welt-
Tragen des Zwiegesprichs verstehen mochte — ich werde im nichsten Kapitel darauf
zu sprechen kommen —, beschreibt Arendt als eine »zweite Geburt in der wir die nackte
Tatsache des Geborenseins bestitigen«**”. Durch das Aussprechen der eigenen Gedan-
ken, die es vorher nicht gegeben haben kann, wird der Satz ver-wirklicht, »daf} es in

148 Dieses Bild einer

Bezug auf [den Sprechenden] vor seiner Geburt >Niemand« gab.«
zweifachen Geburt, von der die erste eine Schickung ist, die zweite aber ein Wollen vor-
aussetzt, erinnert an Kierkegaards ritselhaftes Sprechen von der Selbst-Geburt'*. So
heifit es in Entweder-Oder: »Ein jeder Mensch kommt schwanger zur Welt und steht
zeitlebens vor der Wahl, sein Ich in die Welt zu bringen: >Was fiirchtest du also? Du

150

sollst ja keinen andern Menschen, Du sollst nur Dich selbst gebiren.«"° Der maf3-

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 94.
Sophie Loidolt nennt Arendts Schrift zum Denken die »verstindnisvollste Anndherung an den Be-
reich der Philosophen. Tatsdchlich iberdenkt sie hier einige ihrer harschen Ablehnungen des bios
theoretikos, indem sie ein Verstindnis fiir die Notlage des Denkers entwickelt. Infolgedessen er-
klart Arendt, wie und warum das Denken zu einem Realitdtsverlust fiihrt. Denken ist eine Tatigkeit, die
die Welt der Erscheinungen hinter sich lasst.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality,
S.69.) [Ubersetzung der Autorin.]
Die Lage der Denkerin scheint mir nicht nur in dieser einseitigen Weise zu verstehen zu sein: Das
Denken selbst ist weltlos in dem Sinne, dass es nicht im Gespriach mit Anderen, sondern mit mir
selbst besteht, in diesem Sinne kann von einem »Realititsverlust« gesprochen werden. Zugleich
aber ist es allein das Denken, das das Gesprach, das Pluralitit und so Realitit allererst ermdglicht.
Denn wer soll da zusammenkommen, wer sich zur Sprache bringen, wenn nicht ein Jemand, der
seine Gedanken mit den Anderen teilt?

147 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 213ff.

148 Ebenda.
An dieser Idee einer zweifachen Geburt iibt Rebentisch scharfe Kritik: »Der Versuch [...], die Einzig-
artigkeit im biologisch vorgespurten >So-und-nicht-anders-Sein< der Person zu verankern, impli-
ziert nicht nur einen gewissen Essenzialismus (und Authentizismus); er hat auch den Preis, dass
das kommunikative Miteinander, das Geschehen der Pluralitét, systematisch an Bedeutung ver-
liert.« QJuliane Rebentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit, S. 42f.)
Dieser Einwand geht meines Erachtens an Arendts Idee vorbei: Es geht hier ja gerade nicht um
einen Essenzialismus, sondern um das Denken einer absoluten Verschiedenheit, die jeden Vergleich
ausschliefdt. In diesem Sinne halte ich es fiir abwegig, zu unterstellen, der Vorstellung, jeder
Mensch sei grundsitzlich unvergleichbar, liege die einer (allgemeinen, verallgemeinernden) Essenz
zugrunde. Auch der zweite Punkt — Pluralitat verlore auf diesem Weg an Bedeutung —scheint mir
genaudie Idee zu verfehlen: Ist die zweite Geburt, das In-die-Welt-Bringen der je einzelnen Person,
fiir Arendt doch allein moéglich innerhalb der Pluralitiat und der dort stattfindenden Kommunika-
tion.

149 Vgl hierzumeinen Essay zu Kierkegaards Authentizitatsbegriff: Lea Mara ERRer: Ich als die dngstigen-
de Moglichkeit zu konnen. In: Halkyonische Assoziation fiir radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex.
Heft fiir radikales Denken (5/2019), S. 36-41.

150 Sgren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Ubers. v. Heinrich
Fauteck. Miinchen 2012, S. 762. (Im Folgenden zitiert als: Sgren Kierkegaard: Entweder-Oder.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

gebliche Unterschied zwischen Arendt und Kierkegaard besteht darin, dass dieser von
einem vereinzelten Selbst ausgeht, wihrend das Selbst Arendts erst unter Anderen seine
zweite Geburt vollzieht, indem es mit diesen ins Gesprich tritt und so als es selbst erst
erkannt wird. Bei Kierkegaard muss es sich so weit als moglich fernhalten von allem
Auferlichen, bei Arendt kann es nur durch die Anderen in seinem Sprechen erkannt
und so geboren werden. Sophie Loidolt weist auf Arendts »Antwort an die Existenzphi-
losophie« hin: Diese »erhilt ihre argumentative Stirke gerade durch die Behauptung,
dass bestimmte existenzphilosophische Ansitze auf dem falschen Fundament bauen,
nimlich dem (isolierten) Selbst. Indem sie argumentiert, dass eine existenzphilosophi-
sche Reflexion immer von einem pluralen Mit-Sein ausgehen muss, anstatt von einem
Selbst, und von der Gebiirtlichkeit, anstatt von der Sterblichkeit, weist Arendt nicht den
existenzphilosophischen Ansatz an sich zuriick. Anstelle dessen fordert sie eine neue
Existenzphilosophie, die empfiinglich ist fiir eine politische Phianomenologie der Mit-Welt.«*>*
Ist das Selbstsein in diesem Sinne — das zu gebirende Selbst — also als etwas zu ver-
stehen, das ich erst hervorbringen muss? Kierkegaard geht es in seinem Fragen nach
dem Selbst — auch darin erinnern seine Ausfithrungen sehr an Arendt — nicht um eine
152 1n seiner Unwissenschaftlichen Nachschrift fragt
er demnach nicht, »was es heifdt, Mensch iiberhaupt zu sein« — er schiebt ein: »zu so

allgemeine Antwort oder Definition.

etwas kriegt man wohl sogar die Spekulanten mit« —, »sondern was es heifst, dafy du
und ich und er, wir alle, jeder fiir sich, Menschen sind«’>3. Die Spekulanten rechnen

151 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 20. [Ubersetzung der Autorin.]

152 Elisabeth Young-Bruehl schreibt iiber Arendts Verhiltnis zu Kierkegaard, sie sei mit ihm in einer
Vorlesung »bekannt geworden und von dessen Werk so fasziniert, dafS sie beschlossen hatte, im
Hauptfach Theologie zu belegen. Sie blieb jedoch kritisch gegentber jeder Form dogmatischer
Theologie—und zwar nicht, weil sie keine Christin war, sondern weil der Dogmatismus Kierkegaard
nicht entsprach.« (Elisabeth Young-Bruehl [1982]: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, S.76.) An
anderer Stelle spricht sie von Arendts »tiefer Bewunderung fir Kierkegaard«. (Ebenda, S. 203.) Eine
weitere Gemeinsamkeit siehtsie in ihrem Verstandnis von Zeit und ihrer ironischen Haltung: »Wie
Kierkegaard empfand Arendt schon frith in ihrem Leben die Existenz in der Zeit — die Existenz in
des Lebens Lauf —als ein Drama. Auch sie wandte sich als Ausweg der Ironie, der Zweideutigkeit
zu. Aber>Ausweg« bedeutete, in eine andere Sphire, die Sphire des Denkens. Als sie ihre ersten
Gedichte schrieb, hatte Arendt raumliche und zeitliche Bilder fiir ihre Gefiihle, ihr Schweben; bald
fand sie philosophische Begriffe dafiir. Ihrsironischer Glanz<nahm eine andere Form an. Und sie
hatte (iber sich selbst sagen kénnen, was Kierkegaard einmal tiber sich sagte: sdazu habe ich mich
ausgebildet ... allezeit leicht in des Gedankens Dienst tanzen zu kénnen«« (Ebenda, S. 82.)

153  Sgren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche Nachschrift. Ubers. v. B./S. Diderichsen. In: ders.: Phi-
losophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest.
Miinchen 2005, S. 254f.

Diese Frage nach dem Einzelnen wurde —so heifdt es an spaterer Stelle —von Heidegger weiterge-
tragen, allerdings in ein Denken der »absoluten Vereinzelung« gesteigert. In dieser Fassung nun
stellte sich heraus, »da das Selbst der eigentliche Gegenbegriff zum Menschen ist. Wenn nimlich
seit Kant das Wesen des Menschen darin bestand, dafd jeder einzelne Mensch die Menschheit re-
prasentiert und es seit der franzésischen Revolution und der Erklarung der Menschenrechte zum
Begriff des Menschen gehorte, dafinjedem Einzelnen die Menschheit geschdndet oder gewiirdigt
werden konnte, so ist der Begriff des Selbst der Begriff vom Menschen, in welchem er unabhingig
von der Menschheit existieren und niemanden zu reprisentieren braucht als sich selbst [..]. Das
Selbst hat sich als Gewissen an die Stelle der Menschheit gesetzt und das Selbstsein an die Stelle
des Menschseins.« (Ebenda, S.58.) Bei Karl Jaspers begegneten wir dann dem entgegengesetz-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Vom Schweigen des Guten

aus, schreiben zu, wigen ab, sie fragen nicht — sie geben eine Wette ab und enden: von
dort an richtet es der Zufall. Kierkegaard aber fragt, was es heifdt, dass »jeder fiir sich«
ein Mensch ist. Arendt schreibt in ihrer Schrift zur Existenzphilosophie, dass mit »Kier-
kegaard [...] die moderne Existenzphilosophie an[fange]. [..] Dem Hegelschen System,
das das >Ganze« zu fassen und zu erkliren pritendierte, setzte er den Einzelnen, den
individuellen Menschen entgegen, fiir den in dem vom Weltgeist dirigierten Ganzen
weder Platz noch Sinn gelassen war. [...] Das Allgemeine also, womit die Philosophie so
lange im reinen Erkennen beschiftigt war, soll in ein reales Verhiltnis zum Menschen
gebracht werden.« Hier beginne ein Absehen vom Allgemeinen und ein Fragen nach
dem einzelnen Menschen, der nicht mehr als in einem »allgemein-durchschnittlichen

154 yerstanden werden soll.

alltidglichen Dasein«

Das Selbst, das im Kierkegaard’schen Sinne hier geboren wird, ist zugleich Alles und
Nichts: »Dieses Selbst ist zuvor nicht dagewesen, denn es ist durch die Wahl geworden,
und doch ist es dagewesen, denn es war ser selbst«.«<}>> Auch Arendt spricht davon, dass
es vor der Geburt >Niemand« gab, und zugleich kann ja nur der Mensch selbst es sein,
der sich da hervorbringt. Kierkegaard nihert sich dieser Zweideutigkeit zunichst durch
seine Trennung des isthetischen und des ethischen Menschen, zweier Lebensweisen,
die im Hinblick auf ihre Selbst-losigkeit beziehungsweise Selbst-haftigkeit zu scheiden
sind; er schreibt: »[D]as Asthetische in einem Menschen ist das, wodurch er unmittelbar
156 Der Asthetiker
ist fir Kierkegaard derjenige, der keine Wahl hat, der die Wahl, wihlen zu konnen,

ist, was er ist; das Ethische ist das, wodurch er wird, was er wird.«

ablehnt und verweigert. Jede seiner Entscheidungen ist bestimmt durch sein Streben
nach Lust und so nicht wirklich Entscheidung, vielmehr ein Sich-Treiben-Lassen oder
eher: Getrieben-Sein.

Sein Dasein ist ihm niemals Aufgabe und Frage, weil er einfachhin ist, was er ist, sich
einfugt in die Erzdhlung seiner Talente, Eigenschaften und Lebensumstinde. Gleich-
zeitig lebt er nicht zwangslaufig in den Tag hinein, vielmehr kann er auch gerade darum
bemitht sein, seine Anlagen zu entwickeln und auszubauen. Kierkegaard schreibt: »Von
einem Mann, der ein intriganter Kopf'ist, zu sagen, der soll Diplomat oder Polizeiagent
werden, von einem Mann, der mimisches Talent fiir das Komische hat, der soll Schau-
spieler werden, von einem Mann, der iiberhaupt kein Talent hat, der soll Heizer beim
Magistrat werden, ist eine ganzlich nichtssagende Betrachtung des Lebens oder richtiger,
ist iiberhaupt keine Betrachtung, denn sie sagt blofi, was von sich aus folgt.<*’ In den ge-
nannten Fillen ist der Mensch, was er ist; zugleich strebt er aber nach einer Besserung,

ten Entwurf, hier sei die »Existenz wesensmaRig nie isoliert; sie ist nur in Kommunikation und im
Wissen um andere Existenzen.« Hier sei»der Mensch von vornherein als ein Wesen bestimmt [...],
das mehr ist als sein Selbst und mehr will als sich selbst. Damit ist die Existenz-Philosophie aus
der Periode ihrer Selbstischheit herausgetreten.« (Sgren Kierkegaard [1846]: Unwissenschaftliche
Nachschrift, S. 63.)

154 Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie, S. 50.

155 Sgren Kierkegaard [1843]: Entweder-Oder, S. 773.

156 Ebenda, S.729.

157 Sgren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Ubers. v. Rosemarie Logstrup. In: ders.: Die Krankheit
zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem/Walter
Rest. Miinchen 2012, S. 568.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

mochte das in ihm Angelegte optimieren und weiterkommen. Ein solcher >Typ Menschs,
der sich in seinen Talenten zur Darstellung bringt und durch seine besonderen Eigen-
schaften hervorsticht, kann dies doch immer nur aus der Menge: Um in ihrer Eigenheit
zum Vorschein kommen zu kénnen, bedarf eine solche Person des Vergleichs mit An-
deren; demnach bleibt ihre Verschiedenheit wesenhaft relativ. So macht sie sich zum
Teil einer Gattung und versucht, innerhalb dieser durch Besonderheiten, durch Talen-
te und Tricks, in irgendeiner noch so kleinen Kleinigkeit anders zu wirken. Das Selbst
im Sinne des Kierkegaard’schen Ethikers ist also immer ein Werdendes, wohingegen
der selbstlose Asthetiker in seiner eigenen Berechenbarkeit stagniert. Er méchte sich
gerade nicht gebiren, denn mit der aus dieser Geburt hervorgehenden Zwei-heit ist zu-
gleich die Zwei-deutigkeit, die Frage in die Welt gebracht. Gerade dies aber macht Angst
und scheint uns heute zu hindern; Arendt spricht davon, dass die »moderne Identitits-
krise [...] sich nur dadurch lésen [lieRRe], dafl man nie alleine wire und nie zu denken
versuchte«'>®, Kierkegaards Gedanken sind in diesem Zusammenhang deshalb so in-
teressant, weil sie viel mit der Weise gemein haben, wie wir heute Einzelheit begreifen.
Wir leben in einer Zeit, die sich auf den ersten Blick vom Allgemeinen abgewandt zu
haben scheint, die nun das Einzeln- und Besonders-Sein feiert und fordert.

Kierkegaard beschreibt diese Entwicklungen 1844 — Andreas Reckwitz bemerkt ganz in
diesem Sinne iiber die Gesellschaft im Jahr 2017: »Wohin wir auch schauen in der Gesell-
schaft der Gegenwart: Was immer mehr erwartet wird, ist nicht das Allgemeine, sondern
das Besondere. Nicht an das Standardisierte und Regulierte heften sich die Hoffnungen,
das Interesse und die Anstrengungen von Institutionen und Individuen, sondern an
das Einzigartige, das Singulire.«'>® Dies zeige sich zum Beispiel an der Wahl des Ur-
laubsziels, das fernab vom »Massentourismus« durch »die Einzigartigkeit des Ortes,
die besondere Stadt mit authentischer Atmosphire, die exzeptionelle Landschaft, die
besondere lokale Alltagskultur<*®® ausgezeichnet — und so auszeichnend - sein miisse.
Ferner spricht er vom »ethischen Konsumenten, der »eine differenzierende Sensibili-
tit fiir Brot- und Kaffeesorten« an den Tag lege.®! Auch in der Arbeitswelt spiegele sich
dies wider: »Standen in der alten Industriegesellschaft eindeutige formale Qualifika-
tionen und Leistungsanforderungen im Vordergrund, so geht es in der neuen Wissens-
und Kulturékonomie darum, dass die Arbeitssubjekte ein auflergewdhnliches >Profilc
entwickeln. Belohnt werden nun jene, die AuRerordentliches leisten oder zu leisten ver-

In der Vita activa ist zu lesen: »Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unterschied zu den Ei-
genschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so weit zum mindesten in
der Hand und unter Kontrolle haben, dafd es uns freisteht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist
das eigentlich personale Wer-jemand-jeweilig-ist unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich
unwillkirlich in allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,
S.220.)

158 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 186.

159 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin
2017, S. 7. (Im Folgenden zitiert als: Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularititen.)

160 Ebenda.

161 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

127


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Vom Schweigen des Guten

162 Jeder Lebensbereich werde also

sprechen, das den Durchschnitt hinter sich lisst«
nun von diesem Ideal erfiillt, Reckwitz spricht von einem »Maf3stab der Besonderung
[...]: wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kor-
per oder den Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben
nicht einfach gelebt, es wird kuratiert. 3

Solche Selbst-Optimierung fithrt aber durchaus nicht zur Offenlegung der absoluten
Verschiedenheit der Einzelnen; vielmehr liegt darin das Zurechtmachen einer relativen
Verschiedenheit. Die »Besonderung« nimmt hierbei ausschliefilich auf solche Eigen-
schaften Bezug, im Hinblick auf die ein Vergleich mit anderen maglich ist; der Zweck
einer solchen Verbesserung des Selbst liegt letztlich in einer Form der Wertsteigerung,
weshalb nur solche Gesichtspunkte in Betracht kommen, fiir die ein Wert verzeichnet
ist. Arendts absolut Verschiedene hingegen zeichnet sich gerade nicht durch Eigen-
schaften aus, die sie hervorheben, zeichnet sich vielmehr gar nicht aus; so ist die ab-
solute Verschiedenheit — wie Sophie Loidolt schreibt — als ein »singulirer Zugang zur
Welt« zu betrachten, der aber nicht »direkt [...] zuginglich ist«'®*: demnach bildet sie
die Moglichkeit eines Eintritts, die als Moglichkeit aber nicht berechenbar und folglich

ohne feststellbaren Wert bleibt.

Der Vorstellung eines Werdens, das keine Verbesserung, sondern die Eréffnung einer
Moglichkeit bedeutet, lisst sich ebenfalls durch ein Zusammendenken mit Kierkegaard
niherkommen. In seinen Philosophischen Bissen trennt er zwischen dem Sein und dem
Werden; seine Trennung besteht aber nicht in der einfachen Unterscheidung zweier
Zeitzonen. Vielmehr geht es darum, die Frage zu stellen, was solches Werden mit dem
Jetzt-Sein zu tun hat, wie sich das immerwihrende Werden des Ethikers in seiner Ge-
genwart zeigt, wer er jetzt ist, da er immerzu wird. Kierkegaard unterscheidet zwischen
der Moglichkeit, die vor dem Ethiker liegt, und der Notwendigkeit, durch die sich das
asthetische Leben auszeichnet: »Kann das Notwendige werden? Das Werden ist eine Verin-
derung, das Notwendige aber kann sich schlechthin nicht verindern, da es sich immer zu

162 Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen S. 8.

163 Ebenda,S.9.
Juliane Rebentisch schreibt in diesem Sinne: »Wir haben es heute mit einer Situation zu tun, die
sehranders ist als diejenige, die Arendt in den 1950er Jahren vor Augen hatte, als sie ihre Kritik an
den modernen Gesellschaften formulierte, einer Situation ndmlich, in der selbst und gerade das
Erscheinen einzigartiger Individualitat und Differenz 6konomisiert worden ist. [...] Unter solchen
Bedingungen interessiert das performative Potential der Einzelnen nicht mehr primar in ihrer je-
weiligen konkreten Leistung, ihrem Cebrauch, sondern in dem, was tber ihn hinausgeht: einem
Versprechen auf neue Anfinge, eine unvorhersehbare Zukunft — wenn auch freilich im Rahmen
ihrer garantierten 6konomischen Adaptierbarkeit. [...] Das gegenwartige Spektakel der Singulari-
taten erfindet gerade die Einzigartigkeit als Maske, hinter der Fragen sozialer Ungleichheit nicht
nur zum Verschwinden gebracht, sondern als soziale Fakten renaturalisiert und aus dem Bereich
der offentlichen Angelegenheiten herausgehalten werden.« (Juliane Rebentisch [2018]: Erschei-
nen. Politische Offentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd. Neue Zeitschrift fur Sozialforschung
(2/2018), S. 42f)

164 Sophie Loidolt [2016]: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and Der-
mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the sWe«. London/New York 2016,
S. 46. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

sich selbst verhilt, und sich zu sich selbst in der gleichen Weise verhilt. Alles Werden ist
ein Leiden, und das Notwendige kann nicht leiden, nicht das Leiden der Wirklichkeit lei-
den, das darin besteht, dafd das Magliche, [...] sich in dem Augenblick, in dem es wirklich
wird, als nichts erweist; denn durch die Wirklichkeit ist die Mdglichkeit vernichtet. Alles,
was wird, beweist gerade durch sein Werden, daf es nicht notwendig ist; denn das ein-
zige, was nicht werden kann, ist das Notwendige, weil das Notwendige ist.«165

Die Moglichkeit ist durch die Wirklichkeit vernichtet. Jedes Sein — so schreibt Kier-
kegaard — das sein Werden aus dem Blick verliert, verliert sich alsgleich selbst und ist
Er-wirktes und so nur noch blof3e Form. Ein Sein der Einzelnen, das zugleich immer
als Sein der Zwei gedacht ist, ist immer zugleich Jetzt-Sein und Werden, da es sich
weder als Fertiges, Formhaftes setzt, noch sich in solcher Form zu optimieren sucht.
Es ist ganz es selbst in seiner Moglichkeit, die ihrem Wesen nach in der Zukunft liegt,
einer Zukunft aber, die das Jetzt meint, die dieses — jetzt in diesem Moment — in sei-
ner Moglichkeit zeigt. Die Moglichkeit liegt hier nicht in der Auswahl zwischen zwei
Alternativen, die — einfach weil sie mehr sind — eine bessere Antwort bereithielten.
Das Zwiegesprich ist nicht lohnend, weil es blof3 der einen Meinung eine weitere hin-
zuftigt. Sich im Zwiegesprich als Zwei erkennen heifdt zu begreifen, dass jede Frage
ein Gesprich erfordert, dass Denken nicht heift, auf ein Ergebnis zu spekulieren. Es
ist diese Moglichkeit, die sich in der Zweiheit zeigen kann, und sie liegt nicht in der
Entscheidung zwischen diesem und jenem, sondern im Zwischen selbst, das sich im
Zwiegesprich eroffnet. In gewissem Sinne kénnte man sagen, sie liegt im Horen, im
Hineinhéren in dieses Offene.

Besonders bemerkenswert scheint mir der Zusammenhang, in dem das Denken
zur Zeit steht: Es ist ganz gegenwdrtig insofern es immer das Einzelne in seinem Jetzt-
Sein bedenkt. Arendt schreibt, »daR ich mich in diesem Denkprozef3, in dem ich die
spezifisch menschliche Differenz der Sprache aktualisiere, klar als Person konstituiere
[...], indem ich immer wieder und immer neu zu einer solchen Konstituierung fihig
bin«*%®. Denkend ich selbst bleibe ich nur, wenn ich immer wieder ich selbst werde. Das
Denken ist immer auf die Zukunft bezogen, insofern es Offenheit — auch: Offenheit der
Ohren wihrend des Zwiegesprachs — bedeutet. Demnach verfolgt es nie ein Ziel und
darf — darin liegt der Ernst seines Fragens — die Antwort nicht schon voraussetzen. Zu-
gleich jedoch ist es immer auch auf die Vergangenheit bezogen, insofern es notwendig
auf der Erinnerung beruht: »Denken und Erinnern [...] sind die menschliche Art und
Weise, Wurzeln zu schlagen, den eigenen Platz in der Welt, in der wir alle als Fremde
ankommen, einzunehmen. Was wir iiblicherweise Person oder Personlichkeit — im Un-
terschied zu einem blofR menschlichen Wesen oder einem Niemand — nennen, entsteht
gerade aus diesem wurzelschlagenden DenkprozeR.«**7 So wurzelt das Gute in einem
Denken, das bereits gegangene Wege nicht einfach auslisst oder sich ihnen ganz ver-
weigert — und in diesem Sinne auch das jiingst oder in alter Zeit Gesagte der Anderen

165 Sgren Kierkegaard [1844]: Philosophische Bissen. Ubers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989, S. 72f.
166 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 77.
Auch an einer weiter oben zitierten Stelle geht es darum, dass wir im Denken »das Allein-Sein
artikulieren oder aktualisieren«. (Ebenda, S. 79.)
167 Ebenda, S. 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

129


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Vom Schweigen des Guten

miteinbezieht - sie aber auch nicht einfach nachgeht, sondern neue sucht, wenn auch
— oder gerade weil — dasjenige, das dort vor Augen tritt, niemals absehbar sein kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.«™ Die Sprache
der Namen

Wie war in dir, mein stiller Schof}, alles
trotzdem namenlos: draufien erst heiflen die
Dinge.

Rainer Maria Rilke: Ohne Titel

An dieser Stelle soll nun erneut Walter Benjamin zu Wort kommen. Was kann es hei-
fRen, als Einzelne, was, das Einzelne zu denken? Ein Leben, heifst es bei Arendt, das sich
dem Denken verschliefit, ist moglich, aber nur noch im Sinne eines Uberlebens, das das
eigene Wesen verbirgt und der Welt vorenthilt: »Ein Leben ohne Denken ist durchaus
moglich; es entwickelt dann sein eigenes Wesen nicht - es ist nicht nur sinnlos, es ist
gar nicht recht lebendig. Menschen, die nicht denken, sind wie Schlafwandler.«'®® Ei-
ner Sprache, die diesem Denken entspricht, die es auszusprechen vermag, méchte ich
hier weiter noch mich anzunihern versuchen. Es wurde gesagt, dass Benjamin meh-
rere Sprachstufen kennt, deren Betrachtung der Moglichkeit naherbringen soll, eine
Sprache zu denken, die nicht blo verallgemeinert und subsumiert. Benjamin nennt
eine solche Sprache — es ist oben bereits angeklungen — die Namensprache. Ich hatte
die Frage in den Raum gestellt, was es heifien kann, dem je Einzelnen seinen Namen zu
geben. Auflerdem wurde gefragt, was es wohl mit der sonderbaren Auslegung der Idee
auf sich hat, die sich in diesen Namen aussprechen soll: Sind Ideen nicht gerade jene
allgemeinen Bilder, in denen das Einzelne sich wiederfindet, durch die es als so und so
Bestimmtes erkannt werden kann?

In seiner Erkenntniskritischen Vorrede postuliert Benjamin, dass ein formales Erken-
nen, ein Erkennen also, das Anschauungen unter Begriffe subsumiert, ohne Wahrheit
sei.’’® Kann ein solches Erkennen ohne Wahrheit aber itberhaupt noch Erkennen ge-
nannt werden? Gehort nicht zu jedem Erkennen, dass es sich innerhalb der Wahrheit
bewegt? Hier wird ein Erkennen, das auf den Begriffen, den Formen der Dinge basiert,
schlichtweg als solches in Frage gestellt. Was aber konnte ein Erkennen sein, das auf die
71 die aufler-

halb des gewohnlichen Sprechens liegt und das Einzelne anzusprechen imstande ist?

Form als nur unter Begriffe ordnende verzichtet, eine »wahre Sprache«

Arendt beschreibt das Erkennen als eines, das auf die Vermittlung von Kategorien ange-
wiesen ist und so das Einzelne notwendig verfehlen muss: »Die Formen menschlicher
Erkenntnis sind anwendbar auf alles, was snatiirliche« Eigenschaften hat, und somit
auch auf uns selbst, insofern die Menschen Exemplare der héchst entwickelten Gat-

168 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.
Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972, S. 419. (Im Folgenden zi-
tiert als: Walter Benjamin: In der Sonne.)

169 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.190.

170 Vgl. Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209f.

171 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: ders.. Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S.16. (Im Folgenden
zitiert als: Walter Benjamin: Die Aufgabe des Ubersetzers.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

131


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Vom Schweigen des Guten

tung organischen Lebens sind; aber diese gleichen Erkenntnisformen versagen, sobald
wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: Wer sind wir.«'7*

Der Weg, den die Frage nach dem Wer eréfinet, die nicht zu erkennen und begreifen
sucht, sondern einen Denkraum schafft, wird zugleich eine Sicht auf das Gute ermogli-
chen. Fragt man nach dem Wer, muss die Erkenntnis versagen, muss — bevor die Frage
sich erheben kann - anerkannt werden, dass es hierauf keine letztgiiltige, iibertrag-
bare Antwort geben kann: Wer diese eine da ist, spricht iiber nichts weiter als diese eine
da. Wenn man gewillt ist, diesen Schritt zu gehen, wird klar, warum Hannah Arendt so
sehr an ihren Unterscheidungen festhilt, worauf sie da weisen will. Wenn wir verges-
sen, dass es einzelne Fragen gibt, Fragen, die nicht niitzlich sind, sondern den Grund
bilden fiir Menschenwelt, vergessen wir auch, dass wir Menschen und als solche abso-
lut Verschiedene sind, dass wir die Fihigkeit besitzen, das Neue zu denken und folglich
weder einem unaufhaltsamen Verlauf ausgeliefert noch zu stetiger Verbesserung ge-
zwungen sind. Wo diese Zusammenhinge ans Licht treten, weicht der wuchernde Pilz
des Bosen zuriick. Wird die Politik hingegen nur als Ort der Losungen gedacht und poli-
tische Teilhabe als Sich-selbst-auf-eine-Seite-Schlagen verstanden, muss die Kraft, die
in dem Gedanken einer Gemeinschaft liegt, die zwischen sich Welt zu griinden vermag,
vollends verloren gehen. Wozu sich selbst zur Welt bringen, wenn die Welt in verschie-
dene Lager zerfillt, in die es sich einzufinden gilt? Aus einer derartigen Verschmelzung
- wiirde Arendt sagen — kann nichts Neues entstehen und ist ein Sprechen vom Gu-
ten sinnlos. Einer solchen Gesellschaft muss Arendts »politische Frage ersten Ranges,
die Frage danach, ob wir uns dem technischen Fortschritt ganz anheimgeben wollen,
sinnlos scheinen, sind doch alle ihr zugehorigen Titigkeiten von einer Art, dass sie von
Maschinen in der Tat besser, schneller und genauer verrichtet werden. Im Zwischen
Welt griinden, das Neue zur Sprache bringen — nicht das Etwas-Andere, das Zufilli-
ge — kann dagegen nur ein Wer. Das Gute also muss nach diesem Wer fragen, es muss
versuchen, ungewdhnlich zu sprechen, denkend neue Zusammenhinge herzustellen, es
muss die menschliche Erfahrung miteinbeziehen, die niemals gleich oder auch nur dhn-
lich ist, sondern immer absolut und so dem Einzelnen angemessen, das es sprechend
zu ergriinden sucht.

4.2.1 »Und wahrend seine Lippen sie formen, erkennt er sie.«™ Die ldee

Benjamin charakterisiert dieses Fragen nach dem Wer als eines, das nicht nach Er-
kenntnis, sondern nach Wahrheit strebt. Auch Arendt grenzt die Wahrnehmung von
absoluter Verschiedenheit von einem Erkennenwollen ab, wenn auch mit anderen Be-
griffen. Es zeigt sich aber, dass beide trotzdem in eine gemeinsame Richtung denken:
Sie gehen davon aus, dass eine Sprache, die das Einzelne allgemeinen Begriffen unter-
ordnet und blof} das Berechenbare mitteilt, das eigentlich Menschliche der Sprache, die
Fihigkeit, die dem Menschen durch die Sprache gegeben ist, iibergehen muss. Benja-
min trennt zwischen Wahrheit, die das Einzelne meint, und Erkenntnis, die blof3 ein-
ordnet. Arendt benutzt beide Worte in der zweiten Weise, versteht Wahrheit also im

172 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 20f.
173 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 419.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Sinne einer sletzten Wahrheit., die sich der Frage verwehrt. Solche Wahrheit zu errei-
chen seien die Wissenschaften'’# bestrebt und auch eine solche Philosophie, die die
eine Wahrheit zu erkennen suche: »Wahrheit und Sinn sind nicht dasselbe. Der Grundirr-
tum, dem alle speziellen metaphysischen Trugschliisse nachgeordnet sind, besteht dar-
in, den Sinn nach der Art der Wahrheit aufzufassen.«<!”> Dem entgegen stellt sie den
»Sinng, der dem Einzelnen innewohnt und der sich im Gesprich erst zeigt. Der Sinn ist
dasjenige, dem sich die Sprechenden anzunihern versuchen, das je Eigene — so wie es
bei Benjamin die >Wahrheit« ist, die sich in jeder Deutung andeutet —: Sinn heift dann
Moglichkeit, Unabgeschlossenheit. Arendt spricht vom »Sinn von Politik«!”® und vom
»Sinn des Sprechens«'”7: Der Sinn von Politik wird als Freiheit bestimmt und ist so die
Maglichkeit, die in der Politik liegt. Der Sinn des Sprechens ist, dass es »Aufschluf3« ge-
ben, dass sich in ihm die Sprechende zeigen kann. Dem gegeniiber stellt sie das »bloRe
Gerede, zu dem Sprache degradiert wird, wenn sie nur noch als »Mittel zum Zweck<”8
verstanden ist.

Der Sinn also ist niemals Zweck, er ist offene Moglichkeit. Sinn ist Deutung und
das »Ergebnis des Verstehens«”?. Wir Menschen kénnen ihn »insofern erzeugen, als
wir uns mit dem, was wir tun und erleiden, zu verséhnen suchen«'®°. Verséhnen heiflt
hier nicht, etwas gut sein lassen, es heif3t — als Versuch, zu verstehen - sich gerade nicht
»kontemplativ irgendeinem fortschrittlichen oder endzeitlichen Geschichtsverlauf [zu]

181 sondern einen Versuch der Deutung wagen, sich selbst im Aussprechen des

widmen«
eigenen Verstehens zeigen und so ein Gesprich beginnen. Sinn geht fiir Arendt auch
in der »Konkurrenz aller gegen alle« verloren: Hier »verliert alles seinen angestammten
Sinn und bekommt jegliches einen Wert.«'3% Der Wert also, der den Vergleich ermog-
licht (so wie es auch die Erkenntnis tut), ist das Gegenteil des Sinns beziehungsweise
der Wahrheit. In Geschichte und Politik in der Neuzeit heifdt es: »Der ProzeR, der alles und
alle zu Exponenten erniedrigt [...], hat sich ein Monopol auf Sinn und Bedeutung an-
geeignet, so daf der einzelne oder das Besondere nur dann und nur dadurch sinnvoll
sein kénnen, daf sie als bloRe Funktionen verstanden werden.«'®3

Benjamin hingegen gebraucht >Sinn« dhnlich wie >Erkenntnis¢; so spricht er etwa
davon, dass sich die Ubersetzung nicht dem »Sinn des Originals hnlich machen«'34
diirfe; stattdessen solle sie das Original »nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sin-

nes«'®S berithren. In dhnlicher Weise beschreibt er das Wesen des Einzelnen als »be-

174 Vgl. u.a. Hannah Arendt: Vita activa, S.10.

175 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 25.
176 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 28.

177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 221.

178 Ebenda.
179 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.111.
180 Ebenda.

181 Ebenda, S.125.

182 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 321.

183 Hannah Arendt [1957]: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 20164, S. 81.

184 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

185 Ebenda, S.19f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

133


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Vom Schweigen des Guten

haftet mit dem schweren und fremden Sinn«!3¢. Zugleich aber ist es gerade der Sinn,
den es zu deuten gilt, wenn es um »die neunundvierzig Sinnstufen«*8? der Tora geht.
So sagt Benjamin iber sich, er »habe nie anders denken und forschen kénnen als in
einem, wenn ich so sagen darf, theologischen Sinn — nimlich in Gemifheit der tal-
mudischen Lehre von den neunundvierzig Sinnstufen jeder Thorastelle«'®8. Sich dem
Sinn eines anderen dhnlich machen heifdt also, das Ureigene des Sinns, dass er nim-
lich absolut verschieden ist und keinem anderen gleicht, zu iibergehen. Es muss der je
einzelne Sinn gehort werden, nicht aber darf dieser eine vermehrt oder nachgeahmt
werden. Der Sinn ist es, so kénnte man in der Sprache beider sagen, der durch das
Erkennenwollen in Gefahr gerit, er ist es, der Verschiedenheit und Deutbarkeit meint.
In Zwischen Vergangenheit und Zukunft schreibt Arendt, sie wolle in diesen »Ubungen [...]
das Problem der Wahrheit in der Schwebe halten; es geht ausschlieflich darum, wie
man sich in dieser Liicke — der einzigen Sphire, in der Wahrheit eventuell erscheinen
mag — bewegt!®.

Das je Einzelne ist nur in einem leeren Raum zu finden, den die Erkenntnis jedoch
gerade einzunehmen versucht; so fragt Arendt, »warum das Denken, die Suche nach
Sinn - im Unterschied zum Streben nach Erkenntnis, auch nach Erkenntnis um ihrer
selbst willen —, so oft als etwas Unnatiirliches empfunden wurde, als ob die Menschen,
wenn sie zweck-los nachdenken — wenn sie iiber die natiirliche Neugierde hinausge-
hen, die durch die vielfiltigen Wunder des blofRen Daseins der Welt und ihrer eigenen
Existenz wachgerufen wird -, als ob sie damit etwas titen, was dem Menschensein zu-
wider ist«®°. Walter Benjamin nun unterscheidet die Erkenntnis in eben dieser Weise
von der Wahrheit, vielmehr unterscheidet er die beiden Begriffe nicht nur, er setzt sie
sogar als einander Ausschliefiende: »Die Wahrheit, vergegenwirtigt im Reigen der dar-
gestellten Ideen, entgeht jeder wie immer gearteten Projektion in den Erkenntnisbe-
reich. Erkenntnis ist ein Haben. Ihr Gegenstand selbst bestimmt sich dadurch, daf} er
im Bewuf3tsein — und sei er transzendental — innegehabt werden muf3. Thm bleibt der
Besitzcharakter. Diesem Besitztum ist Darstellung sekundir. Es existiert nicht bereits
als Sich-Darstellendes. Gerade dies aber gilt von der Wahrheit.«'** Benjamin ordnet al-
so der Erkenntnis die Begriffe zu und der Wahrheit die Ideen;'** diese Wahrheit der
Dinge, ihr unvergleichbares Wesen ist es, nach dem ich im Folgenden fragen mochte.

186 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.

187 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner: Madrz 1931. In: ders.: Briefe, Band 2. Hg. v. Gershom
Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.524. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Brief an Max Rychner.)

188 Ebenda, S.524.

189 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

190 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 84.

191  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 209.

»Die Sprache kann fiir alles auflerhalb der sinnlichen Welt nur andeutungsweise, aber niemals
auch nuranndhernd vergleichsweise gebraucht werden, da sie, entsprechend der sinnlichen Welt,
nur vom Besitz und seinen Beziehungen handelt.« (Franz Kafka: Oktavheft G (18. Oktober 1917-Ende
Januar1918). In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt
a.M.1992,S.59))

192 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 209.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Die Idee des Einzeldings kann demnach nicht sein Begriff sein; es muss ein >anderes«
Wort sein, iiberhaupt ein Wort, das nicht bedeutet, sondern von dem Einzelding her
sich ausspricht, das nur ihm eigen, nur Teil seines Wesens ist. Solch eine Idee nennt
Benjamin »Skelett des Wortes«, das Wort-Skelett, sie bedeutet »in Wahrheit«'*?, sie
bezeichnet nicht blof3: »Die sprachlichen Gebilde, so auch das Wort, teilen eine Mitteil-
barkeit mit und symbolisieren eine Nicht-Mitteilbarkeit. Ein Wort teilt also nicht die
Sache mit, die es scheinbar bezeichnet; sondern dasjenige, was es in Wahrheit bedeu-
tet. So bezeichnet das Wort >Turm« nicht etwa seinen< Turm, und ebensowenig >denx
Turm, sondern es bedeutet etwas und zwar ohne es zu bezeichnen. Das Wort >Turmx
bedeutet etwas, das heifdt nichts anderes als es teilt etwas mit.«*** Das Wort Turm hin-
gegen, das einen Turm bezeichnet, um ihn nutzbar und einordbar zu machen, ist das
willkiirliche Zeichen fiir einen Begriff. Dieses Zeichen »bezieht sich niemals notwendig
auf das Bezeichnete; es bezieht sich also nicht auf den Gegenstand, weil dieser nur der
notwendigen, innerlichen intentio sich erschlieft«'®>. Das Zeichen kann niemals den
Gegenstand meinen, sondern immer nur das »den Gegenstand Bedeutende; [...], also
etwa das Wort >Dreieck« oder auch die mathematische Zeichnung des Dreiecks«'®.

Genau um dieses den Dingen Auferliche soll es hier nicht gehen: »Die Relation
des Gegenstandes zur Erkenntnis bestimmt nicht dessen Wesen. Fiir dessen Wesen ist
die Idee als Seinsgrund gegenwirtig. Die Idee als Seinsgrund griindet das Ding durch
dessen Anteil an der Idee. Das Sein des Gegenstandes lebt vom Sein der Idee. Diese Be-
stimmung der Idee als Sein definiert zugleich die Wahrheit als ein Sein.«"*7 Die Idee ist
demnach das Wesenhafte der absolut Verschiedenen, ik soll ein Raum erdffnet werden.
Durch die Erzihlung einer reinen Namensprache Adams wird diese Idee zur Erschei-
nung gebracht, gleichzeitig aber wird sie in ein Abseits gestellt, das wir mit unserem
Sprechen nicht erreichen kdnnen. Diese Sprache nimlich, so wird sich zeigen, erkennt
die Dinge im Nennen. Die Philosophie aber kann diesen Ideen in ihrer Darstellung eine
Liicke schaffen, in der sie aufzuleuchten vermégen: »Wie sie Adam intentionslos beim
Benennen sich geben, so miissen in gleich reiner Anschauung dem Philosoph im Er-
innern sie sich zu erneuern streben. Und so ist mit Recht die ganze Philosophie im
Verlaufe ihrer Geschichte, die so oft Gegenstand des Spottes gewesen ist, ein Kampf
um die Darstellung weniger, immer wieder gleicher Worte [...].«*%8

193 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes. In: ders.: Gesammelte Schriften VI: Fragmente,
Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser. Frankfurt a.M.
1991, S.15f. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Skelett des Wortes.)

194 Ebenda.

195 Walter Benjamin [1916-17]: Ldsungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte Schrif-
ten VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S.14. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Ldsungsversuch des Rus-
sellschen Paradoxons.)

196 Ebenda.

197 Walter Benjamin [1924]: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede/Anmerkungen (zum Ursprung
des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-
mann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 928f. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Erste Fassung der Erkenntniskritischen Vorrede.)

198 Ebenda, S.938.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

135


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Vom Schweigen des Guten

Die Philosophin stellt die Ideen dar, indem sie sich ihrer erinnert und sie in der
Zusammenfihrung mit dem Gegenwirtigen wieder-erkennt. Sie muss im Erdreich gra-
ben, »in dem die alten Stidte verschiittet liegen«'®®, und dieses Erdreich ist die Schrift.
Dieses immer erneute Anrufen der alten Schriften kann die Ideen bergen und sie erin-
nernd ausgraben, sie darstellend erscheinen lassen. Solch wahrhaftes Erinnern ist ein
kurzer, fliichtiger Moment, der in zufilligen Konstellationen Gegenwart und Vergan-
genheit zusammentreffen lisst. So ist das Medium der Erinnerung die Sprache, in ihr
kann die Idee sich zeigen — nicht aber in den geschriebenen Worten selbst, sondern
in ihren Zwischenriumen, denn nur dort kann ein Raum sich 6ffnen, in dem Erschei-
nung moglich ist. Im Durchgraben der einzelnen Sprachschichten, die sich, gleich den
Erdschichten iiber eine verborgene Stadt, mit den Jahren iiber das Vergangene gelegt
haben, erinnert die Suchende und schafft so Raum fiir ein Erscheinen. In diesem Sinne
spricht Arendt von der Verwandtschaft des Denkens mit dem Erinnern, die sich beide
auf ihrer Suche in die Sprache begeben — um auf diese Weise »Wurzeln zu schlagen,
den eigenen Platz in der Welt [...] einzunehmen«*°°,

So birgt das Ideen-Wort im Gegensatz zum Begriffs-Wort Wahrheit, indem es das Ein-
zelne bedeutet und nicht bezeichnet: »Im Wort liegt Wahrheit<, im Begriff intentio
oder allenfalls Erkenntnis, Wahrheit keinesfalls.«*** Was aber verbirgt sich hinter die-
sem Ideen-Wort? Die Ideen sind es, die das wahre Sein der Dinge zeigen. »Die Ideen
verhalten sich zu den Dingen wie die Sternbilder zu den Sternen. Das besagt zunichst:
sie sind weder deren Begriffe noch deren Gesetze.«*** Wie die Sterne am Himmels-
zelt existieren die Ideen also in der Welt, ohne von Begriffen abhingig zu sein, ohne
unter Gesetzen zu stehen. Sie existieren nicht, damit sie zugeordnet werden oder in
ihnen Sternbilder erkannt werden kénnen; diese Bilder sind immer nachtriglich und
willkiirlich, liegen nicht in deren Existenz begriffen. Auch sind sie wandelbar; Sterne

»Die Darstellung, wenn sie als die eigentliche Methode philosophischer Erkenntnis sich behaup-
ten will, wird Darstellung der Idee sein.« (Ebenda, S. 928.)

199  Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 400.

200 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 85.

201 Walter Benjamin [1920-21]: Das Skelett des Wortes, S.15.

202 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.
Sandro Pignotti deutet das Sternbild so: »Nur das perspektivische Abriicken von einer allzu nahen
Sonne der Erkenntnis hin zum fernen Sternenhimmel einer Lehre kann einen konstellativen Uber-
blick tber alle Elemente gewahren. Der philosophische Wahrheitsbegriff ist fir Benjamin also
nicht langer wie in der Lichtmetaphorik der Aufklarung der Sonne greifbar oder wie im deutschen
Idealismus und liberaler Systemphilosophie deckungsgleich mit Erkenntnis, sondern der Nacht-
himmel steht fiir eine neue Erkenntniskritik«. (Sandro Pignotti [2009]: Walter Benjamin—Judentum
und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009,
S.100.) Und wenig spater: »Erst vor dem Hintergrund eines neuen philosophischen Nachthimmels
treten bei Benjamin Sonnen, nunmehrals Sterne, in Relation.« Diese kennen »keine Hierarchie un-
tereinander und verschmelzen [..] nicht zu einem Oberbegriff, sondern verhalten sich entweder
stumm oder bei richtiger Anordnung wie die Tone einer Musik, wie die Lichtpunkte eines Sternbil-
des zueinander, stehen aber in keinem Souveranitatskonflikt. In Benjamins Sternbildern ist jeder
Punkt, wie in der Musik jeder Ton, ob leise oder laut, gleich notwendig fiir die Vollstandigkeit der
Konstellation.« (Ebenda, S.107.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

konnen zu verschiedenen Bildern und so durch verschiedene Zuschreibungen zu les-
baren »Dingen« zusammengesetzt werden. Als einzelne »Sterne« aber existieren sie in
absoluter Verschiedenheit.>3

In einem Brief an Scholem beschreibt Benjamin seine Erkenntniskritische Vorrede als
ein »zweites, ich weif} nicht, ob besseres, Stadium der fritheren Spracharbeit [...], die
du kennst, als Ideenlehre frisiert«*°*, In dieser »Ideenlehre« vergleicht er die Idee mit
einer Sonne, um sich ihr zu nihern: »Alle Wesenheiten existieren in vollendeter Selbst-
standigkeit und Unberithrtheit voneinander. Wie die Harmonie der Sphiren auf den
Umliufen der einander nicht berithrenden Gestirne, so beruht der Bestand des mundus
intelligibilis auf der unauthebbaren Distanz zwischen den reinen Wesenheiten. Jede
Idee ist eine Sonne und verhilt sich zu ihresgleichen wie eben Sonnen zueinander sich
verhalten. Das tonende Verhiltnis solcher Wesenheiten ist die Wahrheit.«*°® Von maf3-
geblicher Bedeutung ist hierbei meines Erachtens der Umstand, dass die Wahrheit das
Verhiltnis ist, das Zwischen-den-Ideen-Stehende also: Die Leere zwischen den Dingen,
nicht die Dinge, wie wir sie sehen, nicht ihr Begriff, sondern das Dazwischen-Liegende.
Und dieses Verhiltnis, diese Liicke, die Benjamin hier meint, ist nicht anzuschauen, sie
tont und ist in diesem Sinne ausschlieflich zu er-héren.

Benjamins Ideen sind nicht bildhaft zu denken — wie es die Grundbedeutung des
Wortes i8¢a nahelegt —, sie sind keine Vorbilder fir ihre weltlichen Erscheinungen,
die Dinge der faktischen Welt. In einem platonischen Verstindnis der Ideen kann nur
die Erinnerung an diese die Dinge der Sinnenwelt erkennbar werden lassen. Platon ist
es denn auch, der die >Idee« allererst zum philosophischen Ausdruck erhebt. Er unter-
teilt die »Gesamtheit des Seienden« in »Ideen« und »Erscheinungen«?°®. Im Phaidon
beschreibt er die Dinge als Teilhabende an den Ideen, alle Biume als Teilhaber an der

207 und alle

Idee des Baumes. Dort ist zu lesen, dass jede der Ideen »etwas sei an sich«
anderen Dinge aufgrund ihrer Teilhabe an den Ideen nach diesen benannt wiirden. Im
Hohlengleichnis erliutert Platon sein Verstindnis der Dinge; demnach sind die Erschei-
nungen als blofle Schattenbilder anzusehen, wohingegen einzig die Ideen selbst das

Wahre zeigen.

203 Adorno beschreibt Benjamins Denken als eines, das»in sich keine Entwicklungszeit kennt, sondern
[seine] Form aus der Konstellation der einzelnen Aussagen empfangt.« (Theodor W. Adorno [1955]:
Einleitung zu Benjamins sSchriften<. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band 11: Noten zur Literatur.
Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003, S. 578.)

So kénnte man Benjamins Schriften selbst als einen Himmel einzelner Sterne sehen, deren Ideen
nebeneinanderstehen und denen kein eindeutiger Zusammenhang innewohnt.

204 Walter Benjamin [1925]: Briefan Scholem/Anmerkungen (zum Ursprung des deutschen Trauerspiels). In:
ders.: Gesammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhau-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 882.

205 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

206 Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]:Handwdrterbuch Philosophie. Gottingen 2003, S. 659.

207 Platon [ca.380v. Chr]: Phaidon. In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Ubers.
v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S.164/102b.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

137


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Vom Schweigen des Guten

Ich méchte die Erzihlung hier kurz in Erinnerung rufen: Die Menschen fristen ihr Le-
ben »gefesselt an Hals und Schenkeln«?°® in einer Hohle und kénnen voneinander und
von den Dingen, die an ihnen vorbeigetragen werden, nur die Schatten sehen, die ein
Feuer hinter ihnen auf der Wand vor ihren Augen aufscheinen lisst.*%° Da diese Schat-
ten nun das Einzige sind, das sie kennen, halten sie diese Bilder fiir die Wirklichkeit,
die Abbilder fur die Dinge selbst. Sie konnten also in dieser Lage nichts »anderes fiir das

210 WWire aber einer von ihnen ent-

Wahre halten als die Schatten jener Kunstwerke«
fesselt und imstande »gegen das Licht zu sehen«, konnte er dies nur unter Schmerzen
und wiirde »wegen des flimmernden Glanzes« nicht recht vermégen »jene Dinge zu er-
kennen, wovon er vorher die Schatten sah«*!*. Er wire wohl »verwirrt« und wiirde das
zuvor Gesehene fiir das Wahre halten. Dieses Sehen gegen das Licht beschreibt Platon
als »dem Seienden niher und zu dem mehr Seienden gewendet«*'?; der Befreite sehe
nun »richtiger«*3. Zuerst aber wiirde dieses Sehen Schmerzen verursachen und so sei
es eine Sache der »Gewdhnung«*™: »Und wenn er nun an das Licht kommt und die Au-
gen voll Strahlen hat, wird er nicht das Geringste sehen kénnen von dem, was ihm nun
fiir das Wahre gegeben wird.«*"> Zunichst wiirde er nur Schatten erkennen kénnen,
dann Spiegelbilder der Menschen und der anderen Dinge im Wasser, zuletzt dann »sie
selbst.« SchlieRlich wire er imstande, »die Sonne selbst an ihrer eigenen Stelle anzuse-
hen und zu betrachten«?'®. Diese nun ist fiir Platon die héchste aller Ideen, sie ist es,
»die alle Zeiten und Jahre schafft und alles ordnet in dem sichtbaren Raume und auch
von dem, was sie dort sahen, gewissermafien die Ursache ist«*': Sie ist »die Idee des
Gutenc. Diese hochste aller Ideen ist »nur mit Mithe« zu erkennen, »wenn man sie aber
erblickt hat«, zeige sich zugleich, »daf3 sie fiir alle die Ursache alles Richtigen und Scho-
nen ist, im Sichtbaren das Licht und die Sonne, von der dieses abhingt, erzeugend, im
Erkennbaren aber sie allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend,
und daR also diese sechen muf, wer verniinftig handeln will«*8.

Diese Hohlenbewohner — »Uns ganz dhnliche«*’® - kénnen das Seiende, die Ideen,
ohne Bildung nicht wahrnehmen, und sehen so lediglich die Schatten der Urbilder.>2°
Platons Lehre besagt, die Seele eines jeden Menschen habe die Ideen einst gesehen, so

dass ein jeder eine Idee von den Dingen habe; diese allerdings liege verborgen, denn bei

208 Platon [ca.370V. Chr.]: Politeia (Das Hohlengleichnis). In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v.
Ursula Wolf. Ubers. v. Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994, S. 420/514a. (Im Folgenden zitiert
als: Platon: Politeia (Das Hihlengleichnis).)

209 Vgl. ebenda, S. 420/514bf.

210 Ebenda, S. 421/515bf.

211 Ebenda, S. 421/515¢.

212 Ebenda, S. 421/515d.

213 Ebenda.

214 Ebenda, S. 421/516a.

215 Ebenda, S. 421/516a.

216 Ebenda, S. 422/516b.

217 Ebenda, S. 422/516bf.

218 Ebenda, S. 423/517bf.

219 Ebenda, S. 420/515a.

220 Vgl. ebenda, S. 420/514a.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

der Geburt eines Menschen ginge seine fassbare Erinnerung verloren.?*! Es gibt hier
also eine Urform der Dinge: eine Form, nach der die Dinge geformt werden, eine Form,
an die der Mensch sich erinnert und die ihm so das Erkennen der Dinge ermoglicht.
Denn obwohl »die Gegenstinde der sinnlich wahrnehmbaren Welt dem Wechsel und
der Verinderung unterworfen sind, sind sie im Hinblick auf die sie prigenden Ideen
miteinander identisch«*?%. Léwe bleibt also Lowe, insofern er durch die Idee der Léwen
geprigt wurde; dieser eine erscheinende Léwe kann demnach niemals einzigartig sein,
denn in seinem Wesen ist er vergleichbar, er ist, wie jeder andere Léwe auch, von der
Idee der Léwen gepragt. Nur seine Idee, die unerkennbar fiir den Menschen bleibt, ist
einzigartig. Diese Lehre zeichnet das Bild einer Welt, in der es keine einzelnen Dinge
geben kann, sondern nur eine Uridee, die jedes Ding in Erscheinung treten lisst, in-
dem sie es in Ubereinstimmung ihrer Eigenschaften mit jenen ihres Urbildes erkennbar
macht.

Benjamins Rede von den Ideen beschreitet vollig andere Wege. Zunichst scheint sie
so, wie sie uns im Trauerspielbuch begegnet, auf eine Darstellung der Wahrheit hin-
zuweisen, die vergangen und unzuginglich ist. Die Zeit des Horens scheint voriiber,
die Begriffe scheinen unabanderlich von den Dingen Besitz ergriffen zu haben — was
aber, wenn der Verfall der Sprache gar nicht zeitlich zu denken wire? Wenn sich das Er-
tauben in jedem begrifflichen Sprechen neu vollzége? Wenn das Einzelne immer noch
gegenwirtig wire und der Begriff iiberwunden werden konnte? Wie aber sollte sich
denn eine Idee in der Welt zeigen kénnen? Um zu sein, miisste sie dargestellt werden.
Eine solche Ideendarstellung ist nach Benjamin aber iiberhaupt nur vermittelt durch
Begriffe maoglich. So heifit es im Trauerspielbuch: »Durch die Vermittlerrolle leihen die
Begriffe den Phinomenen Anteil am Sein der Ideen. Und eben diese Rettung macht sie
tauglich zu der anderen, gleich urspriinglichen Aufgabe der Philosophie, zur Darstel-
lung der Ideen.«*?* Das bedeutet aber nicht, dass die Ideen sich in Begriffe verwandeln,
sondern nur, dass die Vermittlung der Ideen begrifflich geschieht. So wird die Idee zwar
in Begriffen dargestellt, sie entzieht sich allem Begrifflichen aber dadurch, dass ihr ge-
rade dasjenige mangelt, was den Begriff ausmacht, da sich der Begriff immer durch
seinen Bezug zu anderen Begriffen bestimmt. Zum Verhiltnis der Ideen zueinander

heifit es aber, dass sie »in vollendeter Isolierung fiir sich [stehen]«**4.

221 »Platon denkt die Urbilder [sc. die Ideen] als Entitdten, die die erscheinenden Einzelgegenstinde
in ihrer Reinheit verkorpern, jedoch vom Menschen mit seinen Sinnen nicht wahrgenommen wer-
den konnen. Allerdings hat die Seele eines jeden Menschen, wenn sie sich im Tod eines Menschen
vom Leib getrennt hat, die Ideen geschaut. Bevor jedoch die Seele bei der Geburt eines Menschen
sich wieder mit dem Leib verbindet, muss sie den Fluss Lethe (das Vergessen) durchqueren, so-
dass sie das, was sie geschaut hat, mehr oder weniger vergisst. Erkenntnis ist damit fiir Platon
nichts anderes als die Riickerinnerung der Seele angesichts eines erscheinenden Gegenstandes
an die vorgeburtliche Schau der Ideen.« (Wulff D. Rehfus (Hg.) [2003]: Handwdrterbuch Philosophie.
Gottingen 2003, S. 659.)

222 Ebenda, S. 400.

223 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 214.

224 Ebenda, S. 217f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Vom Schweigen des Guten

Diese Rede von einer Isolierung voneinander kann hier kaum bedeuten, dass sie
blof} in einem Negationsverhiltnis zueinander stehen, sondern muss heiflen, dass ein
Vergleich zwischen ihnen schlechthin unmdéglich ist. Anders als die Begriffe haben die
Ideen keine Merkmale, in denen sie einander gleichen konnten. Jede der Ideen ist, wie
bereits gehort, »vollendet isoliert«, sie konnen in kein Verhiltnis zueinander gesetzt
werden. Es sei also hier erneut an Platon erinnert, der die Sonne zur Idee aller Ideen
erhebt: Der erkennende Mensch wird als letztes, am hochsten Punkt seiner Erkenntnis,
imstande sein, diese urspriinglichste aller Ideen zu betrachten, die »alles ordnet in dem
sichtbaren Raume und [...] gewissermafien die Ursache [von allem] ist«?%5. Bei Platon ist
— wie sich gezeigt hat — die eine Idee der Ideen sonnenhalft, sie steht iiber den anderen.
Das muss heiflen: Sie stehen in einem Verhiltnis, sie gleichen sich in ihrem Der-Sonne-
untergeordnet-Sein. Die eine Sonne nun, der die tibrigen Ideen untergeordnet sind, ist
fiir Platon die »Idee des Guten«. Mit Benjamin lisst sich sagen »die Ideen sind das Gute«
— dass sie sie sind, weder als Vorbild iiber- noch der einen Idee untergeordnet — so wie
sich mit Arendt sagen lisst, das Gute liegt in den Menschen. Das Gute zeigt sich hier
wie dort im Denken einer absoluten Verschiedenheit. Benjamins Ideen sind jede fiir sich
solche Sonnen, stehen also in keinem Verhiltnis. In diesem Sinne kann er schreiben,
dass die Wahrheit verhiltnislos ist — somit auch die Ideen: »Wahrheit tritt nie in eine
Relation und insbesondere in keine intentionale. Der Gegenstand der Erkenntnis als
ein in der Begriffsintention bestimmter, ist nicht die Wahrheit. Die Wahrheit ist ein aus
Ideen gebildetes, intentionsloses Sein. Das ihr gemifRe Verhalten ist demnach nicht ein
Meinen im Erkennen, sondern ein in sie eingehen und verschwinden. Die Wahrheit ist
der Tod der Intention.«*2°

Wenn die ideenhafte Sprache, die Sprache der Wahrheit, ihrem Wesen nach ziellos
ist, kann sie nicht als bloRes Mittel eines sie bestimmenden Subjekts begriffen werden:
Die Wahrheit des Satzes bedeutet den Tod eines solchen Ziels. Als einfaches Mittel —
etwa der Politik — steht sie der formlosen Sprache am fernsten. Ich méchte hier an Ben-
jamins Auseinandersetzung mit Martin Buber erinnern, der die Sprache als angemes-
senes Mittel begreift, im Namen der >guten Sache« bestimmten Zwecken zu dienen. Fiir
Benjamin hingegen ist im blofRen Benutzen der Sprache das eigentliche Ziel einer jeden
Rede weitestmoglich verfehlt: »In wievielerlei Gestalten auch die Sprache sich wirksam
erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermittlung von Inhalten, sondern durch das
reinste Erschlief}en ihrer Wiirde und ihres Wesens tun. [...] Als Mittel genommen wu-
chert es.«**” Diese Aussage kénnte leicht als Aufruf zur Untitigkeit missdeutet werden;
vielmehr aber geht es darum, eine Tat nicht als »mittelbares Resultat des Wortes«??® zu
verstehen, sondern den Ort zu finden, an dem »das Wort gerade nicht als ein Mittel in

229

praktischer Hinsicht gebraucht wird«**?, gerade so aber erst wirklich titig sein kann.

Denn tétig sein konnen wir nur als wir selbst, als Wer, und in dieser Weise erscheinen

225 Platon [ca. 370 v. Chr.]: Politeia (Das Hohlengleichnis), S. 422/516bf.

226 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 217f.

227 Walter Benjamin [1916]: Brief an Martin Buber: Juli 1916. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gershom
Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.127.

228 Uwe Steiner [2011]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S. 595.

229 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

konnen wir nur, wenn wir sprechen, um uns einer Frage anzunihern, nicht, wenn wir
unser Sprechen und so uns selbst zum Mittel nehmen, um iber sie hinwegzukommen.

Auch die Darstellung der Ideen — von der eben die Rede war — ist nur durch Begriffe
moglich, sie geht aber anders vor sich, nimmt die Darstellung als Versuch, die eigene
Sichtweise auszusprechen, um sie dann im Zusammenhang mit Anderen wiederum in
Frage zu stellen. Benjamin beschreibt diese Darstellung als die urspriingliche Aufgabe
der Philosophie; so schreibt er in einem Brief an Florens Christian Rang im Jahr 1923:
»[Dlie Ideen sind die Sterne im Gegensatz zu der Sonne der Offenbarung. Sie scheinen
nicht in den Tag der Geschichte, sie wirken nur unsichtbar in ihm. Sie scheinen nur
in die Nacht der Natur. Die Kunstwerke nun sind definiert als Modelle einer Natur,
welche keinen Tag also auch keinen Gerichtstag erwartet, als Modelle einer Natur die
nicht Schauplatz der Geschichte und nicht Wohnort der Menschen ist. Die gerettete
Nacht. [...] Die Philosophie hat die Idee zu benennen wie Adam die Natur [...].«*3°

Die Struktur der Ideenwelt muss im Sinne der vorangegangenen Ausfithrungen al-
so als eine diskontinuierliche bezeichnet werden: Jede Idee ist eine Sonne, diese Re-
lationslosigkeit muss eine jede Darstellung beriicksichtigen. »Das philosophische Ge-
dankenreich entspinnt sich nicht in der ununterbrochenen Linienfithrung begrifflicher
Deduktionen, sondern in einer Beschreibung der Ideenwelt. Thre Durchfithrung setzt
mit jeder Idee von neuem als einer urspriinglichen an. Denn die Ideen bilden eine un-
reduzierbare Vielheit. Als gezihlte — eigentlich aber benannte — Vielheit sind die Ideen
der Betrachtung gegeben.«**! Der Gang von einer Idee zur anderen kann somit nie-
mals eigentlich ein Gang sein, sondern fordert immer einen Sprung, ein Absetzen.?3
Benjamin fasst dies in der Rede vom immer neuerlichen Atemholen: »Ausdauernd hebt
das Denken stets von neuem an, umstindlich geht es auf die Sache selbst zuriick. Dies
unablissige Atemholen ist die eigenste Daseinsform der Kontemplation. Denn indem
sie den unterschiedlichen Sinnstufen bei der Betrachtung eines und desselben Gegen-
standes folgt, empfingt sie den Antrieb ihres stets erneuten Einsetzens ebenso wie die
Rechtfertigung ihrer intermittierenden Rhythmik.«*33

Dass Benjamin diese Bezeichnung wihlt, um das immer neue Aussetzen und wieder
Anheben des Denkens zu umschreiben, das dem Ideen-Wesen der Dinge sich entgegen-
spricht, muss aufhorchen lassen: Atemholen, Einatmen, ist ja nicht nur ein Absetzen,
eine Unterbrechung des Atmens, sondern zugleich die Voraussetzung des Lebens. Es
ist die Liicke, die das Sein dessen, nach dem sie kommt, wie auch dasjenige dessen, vor
dem sie aussetzt, moglich macht. Dieses Atemholen, das die Diskontinuitit der Ideen
zeigt, bedeutet so gleichzeitig den Tod der Intention — des einen selbstverstindlichen
Verlaufs — und das Leben der einzelnen Wahrheit. Wir kénnen nicht, ohne abzusetzen,
ohne neuen Atem zu schépfen, von einer Idee zur anderen gehen. In der Schriftform

230 Walter Benjamin [1923]: Briefan Florens Christian Rang. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/3: Abhand-
lungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1991, S. 889.

231 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 223.

232 Zum»Sprungin die Wahrheit« siehe: Bernd Witte [1985]: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 61.

233 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

141


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Vom Schweigen des Guten

eines Textes lisst sich ein solches Absetzen in den Zwischenzeilen, dem weifSen Raum,
der sich zwischen den Zeilen sowie zwischen jedem einzelnen Wort zeigt, ausmachen.
Benjamin hat diesen Eindruck im Aufbau vieler seiner Texte noch verstirkt, indem er
regelmiflig wiederkehrende Leerzeilen einfiigt. Diese scheinen innerhalb der einzelnen
Kapitel, zwischen den je einzelnen Gedanken auf, um dadurch nicht nur ein Abbrechen
heraufzubeschwdren, sondern auch andere Verkniipfungen zwischen den bereits ver-
gangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also ihre eigene Diskontinuitit zu
zeigen.

Wenn wir also nach dem Wesen des Einzelnen fragen, miissen wir nach dessen Idee
fragen. Nachdem ich hier mit dem vertraut gemacht habe, was Benjamin mit diesem
Wort meint, mochte ich mich nun mit dem reinen Ausspruch dieser Idee, mit dem Er-
scheinen der Idee in der Welt, befassen. Dieses Erscheinen im Ausspruch heiflt bei Ben-
jamin Name, im Namen erscheint das Ding in seiner Einzelheit. Dieser Name nennt,
ohne aber zu bezeichnen. Er bedeutet ein Erkennen im Ausspruch, das einem gewchn-
lichen Sprechen versagt bleiben muss. In Kafkas Schlofd heifdt es an einer Stelle: »Sie
deuten, Herr Vorsteher«, sagte K., »den Brief so gut, dafd schlieflich nichts anderes
iibrigbleibt als die Unterschrift auf dem leeren Blatt Papier.«*** Die Deutung — das im-
mer erneute Durchgraben der alten Sprachschichten — bringt der Leere niher, da sie
das Feststehende, scheinbar Unveranderbare in Frage stellt. Neuanfang wird dort denk-
bar, wo die Deutung das Gesetzte ganz zum Verschwinden bringt und auf diesem Weg
Raum schafft fir das je Einzelne, niemals Festsetzbare. Was dann iibrigbleibt, ist nur
noch eines, das wahrhaft Einzelne: der Name.

4.2.2  »Und da kam das Meer, und gab ihm einen Rufnamen und einen Zunamen
der Wind.«** Die Stufen der Sprache

Es soll hier nun um ein Sprechen gehen, das nicht formhaft ist, in dem die Ideen er-
scheinen. Was aber ist Sprache anderes als Form, was ist sie anderes als ein Mittel,
um Gedanken Ausdruck zu verleihen, um zu Anderen von den Dingen zu sprechen? Es
muss hier um ein Sprechen gehen, das nicht blof3 vergleicht — trotzdem aber: ein Spre-
chen. Wie oben bereits erwihnt, ist die Namensprache streng von einem darstellenden
Sprechen zu trennen, beide aber stehen in verschiedener Weise in Bezug zu den Ideen.
Hier soll es nun um die Namensprache gehen. Zunichst muss die Frage lauten: Was ist
iiberhaupt Sprache? Bei Benjamin heif’t es: »Jede Aulerung menschlichen Geistesle-
bens kann als eine Art der Sprache aufgefallt werden, und diese Auffassung erschliefit
nach einer wahrhaften Methode tiberall neue Fragestellungen. [...] Sprache bedeutet in
solchem Zusammenhang das auf Mitteilung geistiger Inhalte gerichtete Prinzip in den
betreffenden Gegenstinden: in Technik, Kunst, Justiz oder Religion. Mit einem Wort:
jede Mitteilung geistiger Inhalte ist Sprache, wobei die Mitteilung durch das Wort nur

234 Franz Kafka [1922]: Das Schlof3. In: ders.: Gesammelte Werke in zw6!f Banden, nach der Kritischen
Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 20018, S. 90.

235  Vgl. Rafael Alberti [1929]: Der Engel aller Engel. In: ders.: Uber die Engel/Sobre los angeles: Gedichte.
Ubers. v. Fritz Vogelgsang. 1981, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

ein besonderer Fall, der der menschlichen, und der ihr zugrunde liegenden oder auf
ihr fundierten (Justiz, Poesie), ist. Das Dasein der Sprache erstreckt sich aber nicht nur
iiber alle Gebiete menschlicher Geistesiuferung, der in irgendeinem Sinn immer Spra-
che innewohnt, sondern es erstreckt sich auf schlechthin alles. Es gibt kein Ding weder
in der belebten noch in der unbelebten Natur, das nicht in gewisser Weise an der Spra-
che teilhitte, denn es ist jedem wesentlich, seinen geistigen Inhalt mitzuteilen.«?3¢ Alles
ist also Sprache, in allem Einzelnen liegt die Moglichkeit des Ausgesprochen-Werdens.
Jedes Ding der Welt hat in dem Sinn an der Sprache teil, dass es einen geistigen In-
halt hat, der in Sprache verwandelbar ist. Die menschliche Sprache, um die es uns hier
gehen soll, ist selbst aufs Innigste verflochten mit den Sprachen der Dinge, um nicht
zu sagen: mit ihnen eins. So ist das Sprechen der Menschen Ausdruck der Sprache der
Natur, Offnung des geistigen Inhalts. Sind das also die verschiedenen Sprachen, diese
menschliche und jene dingliche? Aber was soll das iberhaupt heiffen, dass die Dinge
sprechen, dass sie einen geistigen Inhalt mitteilen?

Es sollen zunichst die verschiedenen Sprachen betrachtet werden: In seinem Sprach-
aufsatz Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen unterscheidet Benjamin
zwischen der gbttlichen sowie zwei Stufen der menschlichen Sprache. Benjamins Uber-
legungen zu den Sprachstadien nehmen ihren Ausgang von der biblischen Uberliefe-
rung, die wenigstens zwei Weisen, Mensch zu sein, kennt. Der Siindenfall markiert
die Grenze zwischen dem paradiesischen Zustand und dem nachparadiesischen, dem
abgefallenen und gerichteten Stand. Benjamin ist hier vor allem an dem Moment, der
sich am Baum der Erkenntnis zeigt, und der Wandlung, die sich in dessen Folge ereig-
net, gelegen. In der Tora ist zwar nicht ausdriicklich von einem Wandel der Sprache
die Rede, Benjamin liest aber die genannte Stelle in diesem Zusammenhang. Mit der
Verbannung aus dem Paradies wandelt sich auch und vor allem, man méchte so weit
gehen zu sagen: einzig und allein, die Sprache des Menschen. Vor dem Siindenfall ist
die Sprache der Menschen zu einer unmittelbaren Erkenntnis der Dinge fihig. Benja-
237 Sprache.

Diese reine Sprache benennt, ohne zu vergleichen, sie spricht das Wesen der Dinge

min spricht hier von der »reinen«

aus, sie nennt sie bei ihrem Namen; ich werde sie von nun an mit Benjamin Namen-
sprache nennen. Es findet keine Benennung als Zuordnung von Zeichen statt, die die
Dinge charakterisieren, typisieren, kategorisieren, sondern in der Nennung der Dinge
liegt bereits die Erkenntnis ihres Wesens. Es zeigt sich also nichts Dahinterliegendes

238

durch das Wort, sondern das Geistige erscheint im Wort.*>® Was hier also nennt, ist:

236 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.140f.

237 Vgl. ebenda, S.153.

238 Vgl. ebenda, S.143f.
Die Bezeichnung eines Dahinterliegenden, eines Wesens, das hinter dem liegt, das offensichtlich
ist, birgt Schwierigkeiten, entspricht es doch beim ersten Hinsehen dem platonischen Gedanken,
dass eigentlich nichts, was wir sehen, da ist, dass so also kein Einzelnes existiert, sondern immer
nur die Idee >dahinter«. Benjamin versucht dagegen gerade das Einzelding hervor-zu-schreiben.
Trotzdem scheint es mir richtig, von einem solchen Dahinter zu sprechen, da Benjamins Beschrei-
bungen der Liicken jener Darstellungsweisen, die die Idee erscheinen lassen sollen, immer vom
Blick durch eben diese Zwischenraume und somit von dem Dahinter-Liegenden sprechen. Eines

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Vom Schweigen des Guten

der Name, blofR Name. So ist hier gesagt, dass es in diesem Stadium keine Form geben
kann - der Name kennt keinen Unterschied. Was der Name benennt, ist nicht zu sagen.
Jede Angabe eines Begriffs, den die Namen meinen, muss die Sache verfehlen, da die
Namen ja schlechterdings nichts meinen. Diese nichts meinenden, alles sagenden Na-
men sind das einzige, in dem Wahrheit liegt. Nehmen wir das Dreieck, um uns diesem
Gedanken anzunihern. Der Begrift »Dreieck« wirft alle »Dreiecke< zusammen und bleibt
diesen duflerlich, er sammelt sie unter sich. Der Name aber, der die reine Sprache ist,
hat teil an der Sache.

In einer Tabelle Benjamins, die Name, bedeutendes Wort und blofRes Zeichen ne-
beneinanderstellt, ist zum Namen zu finden: »Intentio prima: Der reine Name (bezieht
sich auf die substantia oder das Wesen. Ist jedoch nicht bedeutend, sondern etwas an der
Sache selbst, was sich auf ihr Wesen bezieht).«**? Dieser Bezug auf das Wesen des Dings
kennzeichnet die reine Sprache. Der Name ist also gerade nicht der Begriff, der dem
Ding zugeordnet wird, wie hier der Begriff >Dreieck« fiir das Ding, das wir als »Dreieck«
bezeichnen. Denn den »Namen >Dreieck« gibt es ebensowenig, wie es iiberhaupt Na-
men fiir die allermeisten Gegenstinde in der Sprache gibt. Diese kennt nur Worter fiir
sie, in welchen die Namen verborgen liegen.«*4° Kraft des Begriffs haben »die Worter
ihre Intention auf den Gegenstand; sie haben durch den Namen an ihm teil. Der Name

241 Trotz dieser Intention

ist in ihnen nicht rein, sondern an ein Zeichen gebunden.«
aber, die die Worte durch den Begriff erhalten, liegen die Namen in den abgenutzten
und abgegriffenen Worten weiterhin verborgen.

Die Namen jedoch, die die reine Sprache nennt, sind nicht gebunden; sie nennen
die Dinge, ohne sie in einen Bezug zu setzen. Die Benennung der Wesen der Erde wird
in der Genesis wie folgt beschrieben: »Nun bildete das ewige Wesen, Gott, aus dem
Erdenreiche alles Wild des Feldes und alles Gefliigel des Himmels und fithrte sie vor
den Menschen, um zu sehen, wie er es nennen werde. Und jedes lebendige Tier, wie es
der Mensch nennen wiirde, so sollte sein Name sein. Der Mensch nannte die Namen

242 Der Mensch nannte die Namen,

allerlei Viehs, allerlei Gefliigels und allerlei Wildes.«
er erfand sie nicht, oder tiberlegte sich, welche die passenden seien, er nannte sie. Und
so hieen sie. Dieses Benennen der Wesen der Erde ist es, was Benjamin reines Spre-
chen nennt. Es benennt die Dinge so, wie sie heifen, es kennt den Namen der Dinge,
weil dieser sich aus ihnen hinausspricht. Die Dinge selbst sind es, die in ihrem Namen
erscheinen, die ihr Wesen aussprechen. Das, was dieses reine Sprechen also ausmacht,

ist nicht die genaue Kenntnis aller Namen der Wesen der Welt oder ein besonderes

der Bilder, die das vor Augen fiihren, ist jenes der Arkaden, die das Hinter-ihnen-Liegende, im
Cegensatz zu einer Mauer, nicht ganz verdecken: »[D]er Satz ist die Mauer vor der Sprache des
Originals, Wortlichkeit die Arkade.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.)

239 Walter Benjamin [1916-17]: Losungsversuch des Russellschen Paradoxons, S.12. [Hervorhebung der Au-
torin.]
Zu den anderen beiden heifdt es: »Intentio secunda: Das bedeutende Wort (enthilt den Namen
gebunden, bezieht sich undeutlich auf das Wesen); Intentio tertia: Das blofie Zeichen (bezieht
sich auf das Bedeutende).«

240 Ebenda, S.14.

241 Ebenda.

242 DieTora, S. 36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Einfallsvermégen, zu wem wohl welcher Name passte, nein: es ist der Ge-hor-sinn, der
Adam sie in ihrem Wesen, in ihrer Einzelheit erkennen lisst. So ist es nicht etwa die
Kenntnis bestimmter Worte, die den Menschen nach dem Verzehr des Apfels vergeht,
sondern ihr Gehor.

Ich mochte kurz auf den dritten Stand der Sprache zu sprechen kommen: Diese
hochste aller Sprachen ist die gottliche; an dieser Stelle ist sie nur insofern von Bedeu-
tung, als sie es ist, die den Dingen ihren Namen verleiht, in dem sie fortan existieren
und in dem sie sich aussprechen. Sie ist also in gewisser Weise die Begriitndung von
allem, der urspriingliche, schopferische Ausspruch, der die Dinge erst ins Leben ruft:
»Am Anfang war das Wort.«*** Es wird aber vor allem von den zwei anderen Sprach-
stufen zu sprechen sein: der reinen Sprache vor und der begrifflichen Sprache nach dem
Stundenfall. Die Wirklichkeit hat die Worte Gottes bis zum Rand mit alldem gefiillt, wovon Gott,
als er noch niemanden zum Reden hatte als sich allein, sprach: Die Biume sind in sein Wort hin-
eingewachsen, die Fische seinem Wort Fisch hinterhergeschwommen und schnell hineingeschliipft
zwischen die Schuppen, die durch sein Reden von Schuppen schon da waren, die Vogel sind ihrem

von Gott schon ausgesprochenen Gefieder bis zum Himmel gefolgt und haben es iibergestreift.>4*

Uber die Namensprache wurde gesagt, dass sie das Einzelne in seinem Namen erkennt,
dass sie die Sprache der Dinge hort. Heifdt das nun, dass jedes Ding eigentlich sprechen
kann, dass jedes sein Wesen aussprechen mochte? Das wiirde bedeuten, dass ein jedes
Phinomen der Welt in bestimmter Art an der Sprache teilhat. Benjamin sagt: »Es gibt
kein Geschehen oder Ding weder in der belebten noch in der unbelebten Natur, das
nicht in gewisser Weise an der Sprache teilhitte, denn es ist jedem wesentlich, seinen
geistigen Gehalt mitzuteilen.«**> Ein Baum ist nicht blofs Baum unter Biumen, er ist
nicht blof3 in diesem oder jenem anders als die anderen Biume, er ist dieser eine Baum
und durch Begriffe nicht als Einzelner zu beschreiben. Dass da aber etwas ist, dass er
ist, scheint sich uns mitzuteilen. Betrachten wir einen Baum und erkennen seine ganze
Eigenbheit, sind keine Begriffe auffindbar, die mitteilen konnten, wen wir da sehen. Aber
es gibt doch etwas, das da ist, das sich ausspricht — warum sonst sollten wir ahnen, dass
er nicht blof} ein Ding ist, das eben Baum heif3t?

Die Dinge also wollen ihr geistiges Wesen mitteilen, dieses ist nicht die »Sprache

selbst, sondern etwas von ihr zu Unterscheidendes«?4®

. Es muss folglich ein Unter-
schied gesetzt werden zwischen dem geistigen und dem sprachlichen Wesen eines Din-
ges. »Das geistige Wesen ist mit dem sprachlichen identisch, nur sofern es mitteilbar ist.
Was an einem geistigen Wesen mitteilbar ist, das ist sein sprachliches Wesen. Die Spra-
che teilt also das jeweilige sprachliche Wesen der Dinge mit, ihr geistiges aber nur, so-

fern es unmittelbar im sprachlichen beschlossen liegt, sofern es mitteilbar ist.«*#” Jedes

243 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.
Im Johannes-Evangelium heifdt es: »Das Wort ward Fleisch. Im Anfang war das Wort, und das Wort
war bei Gott, und Gott war das Wort. Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht, und ohne dasselbe
ist nichts gemacht, was gemacht ist.« (Die Bibel, S.110 (Joh 1,1-3).)

244 Jenny Erpenbeck [2004]: Warterbuch. Frankfurt a.M. 2004, S. 59f.

245 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.140f.

246 Ebenda, S.141.

247 Ebenda, S.142.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Vom Schweigen des Guten

Ding hat demnach ein begriffliches Wesen, das aus Sprache besteht, und ein ideelles
Wesen, das aus Geist besteht. Wahrheit kann aber nur in der Idee bestehen, denn wie
soll sich Wahrheit in etwas finden, das nachtriglich einem Ding hinzugefiigt wurde
und das vor allem immer nur im Vergleich meinen kann, niemals aber wirklich eine
Einzigkeit. So teilt jede Sprache letztlich sich selbst mit: »Die Sprache der Lampe z.B.
teilt nicht die Lampe mit (denn das geistige Wesen der Lampe, sofern es mitteilbar ist,
ist durchaus nicht die Lampe selbst), sondern: die Sprach-Lampe, die Lampe in der
Mitteilung, die Lampe im Ausdruck.« So ist das »sprachliche Wesen der Dinge [...] ihre
Sprache«?*®. Wenn aber dieses sprachliche Wesen der Dinge ihre Sprache und dieses
das mitteilbare des Wesens ist, dann liegt die Wahrheit zwingend aufierhalb der Spra-
che, wenigstens unserer begrifflichen. Der Mensch selbst teilt sein geistiges Wesen mit,
indem er die Dinge benennt**°; wenn also der Mensch in Worten spricht, so benennt
er. Fiir Benjamin ist das Wesen der Dinge ihre Sprache; in dhnlicher Weise kann sich
fiir Arendt der absolut verschiedene Mensch als er selbst nur in der Sprache — seiner
eigenen Aussprache — zur Welt bringen. Zugleich sind beide absolut Einzelnen auf die
Anderen angewiesen, darauf, dass sie gesehen und gehért werden — aussprechen kon-
nen sie sich nur, indem sie sich an jemanden richten, der sie als sie selbst erkennt. Der
Mensch kann als er selbst nur erscheinen, indem er benennt — indem er einer Sache
einen Namen gibt, indem er seine Gedanken ausspricht und in ein Urteil findet. In Vom
Leben des Geistes heifdt es in diesem Sinn: »Die geistigen Tatigkeiten, selbst unsichtbar
und auf das Unsichtbare gerichtet, offenbaren sich nur in der Sprache. Ganz wie er-
scheinende Wesen in einer Welt der Erscheinungen den Drang haben, sich zu zeigen,
so haben denkende Wesen, die immer noch zur Erscheinungswelt gehoren, auch nach-
dem sie sich geistig von ihr zuriickgezogen haben, einen Drang, zu sprechen und so
zu offenbaren, was anderenfalls iiberhaupt nicht in der erscheinenden Welt enthalten

wire.«%5°

Auch hier zeigt sich das Einzelne als erst in der Aussprache Seiendes.

In der abgefallenen Sprache ist ein Erschaffen der Dinge im Namen nicht mehr moég-
lich, unsere Sprache ist ein-deutig und versucht stindig einzuordnen. Den Dingen ei-
nen Namen geben muss uns heute heifien, im Versuch, das Einzelne wahrzunehmen,
tiber es zu sprechen. Die Geschichte des Sprachverfalls hier zu erzihlen vermag genau
dies zu zeigen: dass ein blof3 vergleichendes Sprechen das Einzelne immer verfehlen
muss. Und auch, dass der Mensch sich in dieser Sprechweise selbst verliert, dass er an
sich selbst vorbeispricht, dass er absolute Verschiedenheit an sich verleugnet. Einzig-
artigkeit ermoglichen kann nur die Mitteilung, Teilung des eigenen Selbst im Denken,
Teilung der Sache im gemeinsamen Gesprich: Die Teilung erst schafft Einzelheit. »Der
Name hat im Bereich der Sprache einzig diesen Sinn und diese unvergleichlich hohe
Bedeutung: dafd er das innerste Wesen der Sprache selbst ist. Der Name ist dasjenige,
durch das nichts mehr, und in dem die Sprache selbst absolut sich mitteilt. Im Namen
ist das geistige Wesen, das sich mitteilt, die Sprache. Wo das geistige Wesen in sei-
ner Mitteilung die Sprache selbst in ihrer absoluten Ganzheit ist, da allein gibt es den

248 Vgl. Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.142.
249 Ebenda, S.143.
250 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S.103.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Das Denken

Namen, und da gibt es den Namen allein. Der Name als Erbteil der Menschensprache
verbiirgt also, daf3 die Sprache schlechthin das geistige Wesen des Menschen ist; und
nur darum ist das geistige Wesen des Menschen allein unter allen Geisteswesen restlos

mitteilbar.«?5!

Der Mensch Dinge in ihrem Namen. »Nur durch das sprachliche Wesen
252 Nennt er

aber die Rose Rose, schon, duftend, leuchtend, ist das natiirlich kein Erkennen dieser

der Dinge gelangt er aus sich selbst zu deren Erkenntnis — im Namen.«

Rose, kein Name. Denn nein, das ist es nicht, das diese eine Rose ausmacht, nicht —
schon, duftend, leuchtend, es ist ... — etwas anderes. Es ist dasjenige, was die Rose selbst
ausspricht, eben nicht das Rosen-artige, sondern ihr eigenster Ausspruch. Es gibt die-
ses da, dieses eine da und auch ein Erkennen dieser einen Rose als einer einzigartigen,
es gibt das Ringen um Worter, Beschreibung, Zutreffendendes — und es gibt den Fehl-
schlag, das Verfehlen der Sache. Und dort, in diesem Moment der Unsicherheit und
dem Wissen darum, dass es eine Beschreibung niemals geben kann, dass es solche an
das Eine hinreichende Beschreibung niemals geben kann, niemals geben sollte, darin
findet sich wohl das geistige Wesen der Rose, dieser einen. Das Bediirfnis, die Dinge
zu beschreiben, sie in den Vergleich zu setzen, kommt nicht nur aus dem Willen zur
Verbesserung, sondern auch aus dem Drang, die Dinge festzusetzen und sie als Gan-
zes zu begreifen, sie einzuschitzen und zu berechnen. Ahnlich wie die Fotografie, die
einen unwiederbringlich verlorengehenden Augenblick festzuhalten versucht, will das
Beschreiben festzurren und fiir immer konservieren. Man fasst unter den Begriff, um
unverinderlich festzusetzen, was nicht festzusetzen ist, denn was wire das Gerechte
noch, wenn es sich in diesem Begriff fassen lief3e?

Das Denken, das einer Idee in Benjamins Sinne nach-denkt, versucht also sowohl
dem grellen Licht der Erkenntnis zu entkommen als auch zugleich durch ein immer
wieder neues Ansetzen, immer wieder neues Fragen und Weiterdenken, dem Einzel-
nen niherzukommen und es so immer wieder anders zu beleuchten: »Alles Denken« —
ich habe es weiter oben schon angefiithrt — »fingt mit der Alltagssprache an und entfernt
sich von ihr. Das Bediirfnis zu denken entsteht immer dann, wenn wir das Empfinden
haben, dal Worte in ihrer gewohnlichen Bedeutung eher verdunkeln als erhellen.«*>3
Denken legt die Liicke offen zwischen dem Begriff und dem absolut Verschiedenen und
versucht sich in der Beschreibung dessen, das ihm da begegnet. Es legt zugleich eine
Liicke frei in der Denkenden selbst, die im Denken zwei wird und so nicht schon vor
dem Denken weif3, was sich am Ende dieses Ganges zeigen wird. Denken ist ein Zusam-
mensetzen des bereits Gedachten in neuen Konstellationen, es bringt die verschiedenen
Perspektiven und Erfahrungen derjenigen zusammen, die da sprechen, und belichtet
so immer wieder in absolut anderer Weise.

Denken heifdt insofern immer auch anfangen, und - in Thomas Schestags Worten —
»anzufangen heifdt, mit allem, was berechenbar und kalkulabel bleibt, aufzuhoren. Der
Anfang ist kein Einsatz, sondern Aus-satz. Wer anfingt, setzt aus«*>*. Arendts Denk-

251 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.144.
252 Ebenda.

253 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 772.

254 Thomas Schestag [2006]: Die unbewiltigte Sprache, S.14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

147


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Vom Schweigen des Guten

tagebiicher — die Biicher also, in denen sie ihr Denken in eine Form zu bringen suchte
- sind durchsetzt von Zitaten und Dichtungen, die immer wieder anspringen und das
Denken unterbrechen, in andere Richtungen lenken, aufhorchen lassen. Benjamin du-
Rert sich zur Verwendung von Zitaten in seinen Schriften folgendermafien: »Zitate in
meiner Arbeit sind wie Riuber am Weg, die bewaffnet hervorbrechen und dem Mi-
Rigginger die Uberzeugung abnehmen.«*> Diese plotzlich hervorbrechenden Riuber,
diese aus dem Zusammenhang gebrochenen Einzelnen sind es, die den Weg zum Den-
ken eroffnen, indem sie unterbrechen, indem sie immer wieder in die Frage treiben.
Die Geburt des Jemand, von der bereits die Rede war, vollzieht sich — anders als
bei Kierkegaard — niemals in vollstindiger Einsambkeit, sondern bedarf vielmehr eines
anderen Menschen, der mich in meiner Einzelheit erst erscheinen lisst. »Denken in
der Einsamkeit ist immer ein Gesprich mit mir selbst. Dies auch der Sinn vielleicht
aller Reflexiv-Verben, die gar nicht zuriick-bezogen sind, sondern urspriinglich das so-
genannte Ich als zwei ansetzen. Erst in der Begegnung mit meinesgleichen [..] werde
ich sozusagen mit mir identisch, werde ich Einer. Erst wenn ich mich einem Anderen

256

ausspreche, bin ich qua ich wirklich existent.«*>® Das Denken ist in diesem Sinne kein

Mittel, vielmehr An-satz, ein Ansetzen zum Sprung.

255 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstrafle, S.108.
256 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.«
Das Urteilen

Mit einer neuen Sprache wird der Wirk-
lichkeit immer dort begegnet, wo ein mo-
ralischer, erkenntnishafter Ruck geschieht,
und nicht, wo man versucht, die Sprache an
sich neu zu machen, als konnte die Sprache
selber die Erkenntnis eintreiben. Wo nur
mit ihr hantiert wird, damit sie sich neuartig
anfiihlt, richt sie sich bald und entlarvt die
Absicht. Eine neue Sprache muf eine neue
Gangart haben, und diese Gangart hat sie
nur, wenn ein neuer Geist sie bewohnt.
Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen

Im Denken also ist der Mensch er selbst nur im Moment seiner Zweiheit, in dem Mo-
ment, in dem er sich selbst als Frage und in der Frage begegnet. Dementsprechend
kann Arendt in ihrer Vorlesung zu Fragen der Ethik sagen, dass die »Pluralitit [im
Denkprozess] wie im Keim gegeben«® ist — hier schon kiindigt sie sich an, denn die
absolute Verschiedenheit der Einzelnen ist nur in ihrer Zweiheit gegeben, die absolute
Verschiedenheit jedes Menschen kann sich nur zeigen in der Pluralitit, der Einzelheit
eines jeden Menschen. Um in die Gemeinschaft treten und als ich selbst erscheinen zu
konnen, muss ich mir im Denken erst selbst begegnen. In diesem Sinne heif3t es bei
Arendt, dass die »Grundsitze, nach denen wir handeln, und die Kriterien, nach denen
wir urteilen und unser Leben fiithren, [...] letzten Endes vom Leben des Geistes ab[hin-
gen]«®. Im Denktagebuch formuliert sie den Zusammenhang so: »Handeln ist >prakti-

1 Vgl. Friedrich Nietzsche [1885]: Jenseits von Gut und Bdse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:
ders.: KSA s: Jenseits von Gut und Bose, Zur Genealogie der Moral. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino
Montinari. Miinchen/Berlin/New York 19933, S.12.

2 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S. 93.

3 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 77.

Zugleich aber sind sie nicht nur nicht dasselbe, vielmehr gibt es »in unserer Welt [...] keinen kla-
reren oder radikaleren Gegensatz als den zwischen dem Denken und dem Tun« (ebenda.). Und

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Vom Schweigen des Guten

sches< Denken, Denken ist >svernehmende« (Vernunft), nimlich »>Sinn vernehmendes«
oder sinnendes Handeln.«* Das Urteilen ist also im Denken — in unserer Geistesti-
tigkeit — gegriindet, das Denken aber bedarf genauso des Urteilens und Aussprechens,
um nicht zu »verschwinden«’: »Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch
mit mir sprechen, d.h. denken.«® Im Sprechen kann das Neue nicht gemacht werden
— »als konnte die Sprache selber die Erkenntnis eintreiben, als wiirde es reichen, dass
sie sich blo} »neuartig anfithlt«, nein: um eine wirklich »neue Gangart, einen neu-
en Weg hin zum Einzelnen zu finden, muss solchem Gehen ein Denken vorausgehen,
muss diese neue Sprache — dieses Aussprechen des Neuen — ein wirklich »neuer Geist«
bewohnen?.

in einem Gesprach heifdt es: »Das Denken in seiner Reinheit [..] unterscheidet sich davon [sc. das
Handeln] —indieser Hinsicht hatte Aristoteles recht. ... Sie wissen, dafd bei all den modernen Philo-
sophen irgendwo in ihrem Werk ein ziemlich apologetischer Satz steht: Denken ist auch Handeln.
Oh nein, das ist es eben nicht!« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in To-
ronto, S. 76.)

4 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 283f.

5 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.

Miinchen/Zirich 2012, S. 64. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Das Urteilen.)
Bei Opstaele heifst es in diesem Sinne: »Die Urteilskraft erfiillt in Arendts Werk eine [...] verbin-
dende Funktion: Sie Gberbriickt die Kluft zwischen dem reinen Denken (dem Bereich des Geistes)
und der Wirklichkeit (dem Bereich der empirischen Erscheinungen) und verbindet auf diese Weise
Arendts Uberlegungen iiber das Vermdgen des Denkens mit ihrer Theorie des >politischen Han-
delns<[..]. Ohne diese verbindende Funktion der Urteilskraft bleibe das Denken von der Erschei-
nungswelt getrennt und hitte folglich keine Bedeutung fiir die Welt des menschlichen Miteinan-
der«. (Dag Javier Opstaele: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah
Arendts Philosophiebegriff. Wiirzburg 1999, S.116.)

6 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 688.

7 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgendssischer Dichtung. Min-
chen/Ziirich 2011, S.19f. (Im Folgenden zitiert als: Ingeborg Bachmann: Frankfurter Vorlesungen.)
[Hervorhebungen der Autorin.]

Hannah Arendt versuchte Ingeborg Bachmann 1962 »als Ubersetzerin fiir Eichmann in Jerusalem
zu gewinnen.« (Thomas Wild [2011]: Uwe Johnson. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Ro-
senmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S.167.) Im selben Jahr
schrieb sie an Piper, sie »brauche jemanden, der schreiben kann. Sonst hatte ich lhnen nicht Inge-
borg Bachmann vorgeschlagen. Es st ein grofier Unterschied, eine Erzberger-Biographie halbwegs
korrekt ins Deutsche zu (ibersetzen oder fiir diese Art der Reportage den geeigneten Ton zu fin-
den. Das kann nur jemand, der entweder selbst ein Schriftsteller ist oder doch zumindest hitte
werden konnen.« (Hannah Arendt [1962]: Arendt an Piper. Unveroffentlichter Nachlass, Library of
Congress, Washinghton D. C., ohne Blattnummer; zitiert nach: Anne Bertheau: »Das Madchen aus
der Fremdec, S.127f)

Einige Jahre spater wird sie iiber eine Bachmann’sche Erzahlung schreiben: »Ich habe zufillig hier
Simultan von ihr aufgestobert. Was fir eine reine Erzahlerbegabung!« (Hannah Arendt [1974]: Brief
an Uwe Johnson. In: dies.: Johnson-Briefwechsel, Brief 44: Arendt an Johnson, Tegna, August 1974,
S.132; zitiert nach: ebenda, S. 127.) Die Zusammenarbeit kam nicht zustande, wenn die Zuneigung
auch beidseitig war; Bachmann schreibt Arendt im August desselben Jahres: »Die grofRe Sommer-
apathie ist schuld daran, dass ich noch gar nicht dazu gekommen bin, Briefe zu schreiben, und
doch habe ich, in Gedanken, Gber den Atlantik oft ein Blatt zu lhnen geschickt, auf dem so viel
gar nicht steht, aber auf dem zumindest stehen sollte: dass ich so sehr froh war, Sie zu treffen und
zu lhnen kommen zu dirfen. Ich habe nie daran gezweifelt, dass es jemanden geben msse, der

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Nachdem ich mich im letzten Kapitel eingehend mit dem Denken befasst habe, mochte
ich im Folgenden versuchen, mich Arendts Verstindnis des Urteils zu nihern. Urteilen
heifdtin ihrem Sinne weder, eine eigene, abgeschlossene Meinung zu prisentieren, noch
heifdt es, diejenige eines anderen Sprechenden einfachhin zu itbernehmen. In Wahrheit
und Politik ist zu lesen: »Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-
che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Standpunkte
der Abwesenden vergegenwirtige und sie so mit reprisentiere. Dieser Vergegenwirti-
gungsprozess akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertrete-
ne Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfithlung noch darum, mit Hilfe der
Vorstellungskraft irgendeine Majoritit zu ermitteln und sich ihr dann anzuschliefen.
Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzu-
geben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun
von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«® Was Arendt dem Bésen zu-
schreibt ist demnach gerade das Gegenteil, nimlich der Unwille, »vom Gesichtspunkt
eines anderen Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen<®. In diesem Sinne bedeu-
ten die folgenden Versuche einer Anniherung an das Urteilen zugleich eine Anniherung
an die Frage nach dem Guten. Urteilen heifdt den Ausfithrungen zufolge also weder, sich
in einen anderen Menschen hineinzufiithlen, noch heifit es, aus den Meinungen Ande-
rer einen Wert zu errechnen. Es bedeutet, als ich selbst einen Standort einzunehmen,
der nicht der meinige ist.

Dass es hier um Meinungen geht, die — im ernstesten Sinne — ausgetauscht werden
sollen, muss zunichst stutzig machen, denn, so formuliert Ernst Vollrath, »wie kann
sich auf Meinungshaft-Ansinnbares ein Urteil im politischen Bereich so griinden, daf3
aus ihm eine Verpflichtung zu erwachsen vermdchte, die anderen zugemutet werden
kann?«*® Die blofle Meinung hat keinen guten Ruf, Vollrath spricht gar von ihrer »me-
taphysischen Leidensgeschichte«*. An anderer Stelle betont er aber, dass es gerade um
diese Frage gehen miisse, dass bei Arendt »der politische Bereich vor allem auf dem Be-
zug von Meinung und Urteilskraft« beruhe und es dementsprechend »dieses Verhiltnis
[sei], das den Kern des politischen Denkens von Hannah Arendt ausmacht«**. Vollrath
denkt dieses nun folgendermafien: »Die Urteilskraft ist die Anwendung der Vernunft
auf Meinungen, in denen stets Besonderes, also Sichtbares, Einzelnes und Tatsichli-
ches unter die Regel eines angenommenen Allgemeinen gestellt wird.«"> Dies muss zu-
nichst logisch scheinen, Meinungen sind in ihrer Einzelheit unberechenbar und halten
sich nicht zwingend an Argumentationen oder die Vernunft; das Urteil konnte so als
der finale Richterspruch gelten, der diesen eine Form verleiht und der Verwirrung ein

ist, wie Sie sind, aber nun gibt es Sie wirklich, und meine auflerordentliche Freude dariber wird
immer anhalten.« (Ingeborg Bachmann [1962]: Bachmann an Arendt. Unveroffentlichter Nachlass,
Library of Congress, Washinghton D. C., Blatt 005049; zitiert nach: ebenda, S.126.)

8 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

9 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 125f.

10 Ernst Vollrath [1977]: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977, S. 50.

1 Ebenda, S. 32.

12 Ernst Vollrath [1972]: Hannah Arendt iiber Meinung und Urteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah
Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979, S. 85.

13 Ebenda, S.95.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

151


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Vom Schweigen des Guten

beruhigendes Ende setzt. Es wird sich im Folgenden zeigen, dass es Arendt vielmehr
um das Gegenteil zu tun ist: eine Ermichtigung der einzelnen Stimme, die unter keine
allgemeine Regel zu bringen ist. Das Einzelne von verschiedenen Standpunkten aus zu
betrachten heifdt gerade, es nicht zu subsumieren; vielmehr ist mit diesem Anspruch
der Versuch verbunden, diesem Einen da sprechend zu begegnen. Dementsprechend ist
unter einer Meinung dasjenige zu verstehen, das aus dem Denken, dem Zwiegesprich
kommend im Gesprich unter Vielen dann zur Ausbildung gelangt.

Linda Zerilli spricht in Bezug auf das Urteilen von einer »Praxis des Zahlens«: »Politi-
sches Denken erfordert, dass wir der Pluralitit Rechnung tragen, dass wir die verschie-
denen Standpunkte und Meinungen, die [..] als eine Bedingung fiir einen erweiterten
Begriff von Objektivitit oder innerweltlicher Realitit beschrieben wurden, zihlen [...],
und damit ist méglicherweise eine Infragestellung oder Verinderung unserer Kriterien
verbunden.«** Alle im letzten Kapitel angefithrten Positionen, die gerade den sozialen
Fragen die zentrale Bedeutung fiir jede politische Gemeinschaft zuschreiben, miissen
einzig fir ausschlaggebend halten, dass jede Stimme in gleicher Weise gezihlt wird
— deshalb, weil es dort nicht um offene Fragen geht, sondern um die Durchsetzung
von festgesetzten Zielen. Zerilli bleibt allerdings nicht dort stehen, sondern zieht zu-
sitzlich in Betracht, dass die eigenen Kriterien durch solche Abzihlung (und vielleicht
Uberstimmung) verindert werden kénnten. An anderer Stelle schreibt sie, es kénne
nicht darum gehen, »lediglich mehr und mehr Perspektiven auf die Welt anzuhiufen,
vielmehr geht es darum, wie man lernen kann, diese anderen Perspektiven als solche
zu zihlen, die etwas iiber die Welt offenbaren.«*> Demnach geht es niemals nur um die
eine zihlbare Stimme, sondern dariiber hinaus immer auch um die Welt, die sich durch

14 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.196f.

15 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016, S.39. (Im Folgenden
zitiert als: Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment.) [Ubersetzung der Autorin.]
Ihre Uberlegungen gehen auf diesem Weg in eine dhnliche Richtung, wie sie viele Kritikerinnen
an Arendts Trennung sozialer und politischer Fragen eingeschlagen haben: Beim Urteilen gehe es
nicht um den »Inhalt eines Urteils, sondern seinen Modus« (Ebenda, S. 81). Diese Betrachtungswei-
se ermogliche es, Arendts besonderes Verstandnis des Urteilens besser zu verstehen: »Wenn man
[..] denkt, dass der angemessene Sinn des politischen Urteilens das Beurteilen von Objekten ist,
die schon vor der Tatigkeit des Urteilens bestehen und ihr zudem duferlich sind, muss es in der Tat
verwirrend scheinen, die erkenntnismafige Dimension des Urteilens auszuschlieRen. Was sonst
konnte die Urteilsfahigkeit beurteilen, wenn nicht die Bedeutung dieser Objekte? Wenn aber—wie
fiir Arendt—die Frage ist, was das Politische des Urteilens als dessen Modus (Form) ist, anstattes an
derjeweiligen Sorte von Objekt (Referent) zu messen, auf das sich das Urteil bezieht, ist Erkenntnis
nur ein Weg, auf dem ein Urteil vor sich gehen kann.« (Ebenda, S. 9.)
Meiner Ansicht nach reicht eine solche Sichtweise —ich habe es wiederholt betont — nicht aus, um
das Urteilen in Arendts Sinne zu verstehen: Zwar geht es ihr um die Art und Weise, in der sich die
Urteilenden einer Frage nahern, jedoch kann sich nicht jeder Frage in dieser Weise angendhert
werden, der Inhalt ist demnach nie unerheblich. Um sich in der von mir beschriebenen Weise
offen einer Frage zu ndhern, wodurch alsdann ein Zwischenraum erméglicht wird, muss es sich
um eine Frage handeln, deren Antwort nicht errechenbar ist; eine solche kénnte—in Anlehnung an
Arendts Beispiel, in welcher Weise wir uns zu den Fortschritten der Technik positionieren wollen—,
danach fragen, inwiefern es fiir die Menschenwelt sinnvoll ist, Formen der kiinstlichen Intelligenz
zu entwickeln.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

diese in besonderer Weise zeigt. Dennoch ist die Betonung des Zihlens zunichst nicht
weiter verwunderlich; vielmehr handelt es sich dabei um das Prinzip der Demokratie:
Ein Mensch — eine Stimme. Diese Gleichheit vor dem Gesetz, die gleiche Gewichtung
der je eigenen Stimme ist keineswegs selbstverstindlich und in diesem Sinne kann sie
auch im Urteil angedacht werden: Das Urteil jeder Urteilenden ist gleich zu bewerten,
jede hat dasselbe Recht zur Teilnahme am Gesprich. Auf die Bedeutung, die Arendt der
Gleichheit fiir ein Gesprich beimisst, bin ich weiter oben schon eingegangen.
Dennoch ist es dies meines Erachtens gerade nicht, was Arendt mit dem »erweiter-
ten Denken« meint: Gemafd dem obigen Zitat geht es dabei weder um Einfithlung noch
um die Ermittlung einer Mehrheit; vielmehr geht es darum, als ich selbst vom Stand-
punkt einer Anderen aus zu denken. Anhand einer Stelle aus Arendts Totalitarismus-
Buch lisst sich dies weiter verdeutlichen; dort weist sie auf den Unterschied zwischen
den vielen »Privatinteressen« und dem gemeinsamen Fragen im politischen Raum hin:
»Man hat hiufig bemerkt, dal, wenn privates und offentliches Interesse wirklich iden-
tisch wiren, menschliches Zusammenleben mit nichts mehr Ahnlichkeit haben wiirde
als mit einem Ameisenhaufen. In Wahrheit entsteht der Schein einer Identitit von Pri-
vatinteresse und Gemeinwohl dadurch, daff man sich einbildet, man kénne durch blof3e
Addition von Privatinteressen eine neue Qualitit, das Gesamtinteresse erzeugen.«16 Es
geht nicht darum, das richtige Urteil zu berechnen, indem so viele Meinungen als még-
lich zusammengenommen werden; die Moglichkeit der Menschen geht gerade iiber das
blof3e Abzihlen hinaus und liegt nicht bloR in einer Entscheidung, sondern in einem
Weiterdenken, das das eigene Eine-Stimme-Sein tibersteigt und in dem erst absolute
Verschiedenheit im Gegensatz zu blof3 zahlbarer Unterschiedenheit moglich ist.
Urteilen in Arendts Sinne bedeutet also nicht ein Zusammenwerfen der verschie-
denen Standpunkte all jener, die zufillig in einer Diskussion anwesend sind, um dann
ein daraus resultierendes, berechenbares Endergebnis zu erhalten; vielmehr geht es um
die Eroftnung einer Zwischenwelt, in der das Neue, nicht Zihlbare moglich wird. So-
phie Loidolt schreibt in diesem Sinne, dass die Tatigkeit des Urteilens einen Vorgang
meine, bei dem die Urteilende sich von einem Standpunkt entferne, der nur von ihren
privaten Interessen gestaltet sei; dieser wiirde erweitert, indem sie andere Sichtweisen
in Betracht zoge: »Dies aber liuft nicht auf die Addition verschiedener Privatinteressen
hinaus, sondern auf eine Reinigung und Generalisierung meines Urteils, das dadurch
umso mitteilbarer wird. Reflektierendes Urteilen will in die Offentlichkeit — es bené-
tigt die Vorstellung anderer Perspektiven, um gebildet zu werden, und die Gegebenheit
von Anderen, um gehort zu werden. Urteilen ist demnach immer autonomes Urtei-
len innerhalb einer Gemeinschaft.<!” Es geht folglich weder um ein Zusammenrechnen

16  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 329.
Gutschker sieht Arendts Gedanken zur Pluralitit in einem engen Verhiltnis zu Aristoteles’ Idee
der Freundschaft. Solche bestehe dann zwischen Biirgern, wenn diese (iber »gemeinsame Inter-
essen (peri ton sympheronton) eines Sinnes sind«. Er verstehe unter diesen »etwas anderes als die
Summe je verschiedener Privatinteressen; sie miissten vielmehr »die Polis im ganzen« betref-
fen. Aristoteles scheint also, so Gutschker weiter, mit der »homonoia«, der Freundschaft zwischen
Biirgern, Arendts »Verstandnis von Pluralitat im 6ffentlichen Raum gerecht zu werden.« (Thomas
Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.154.)

17 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 217. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

153


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Vom Schweigen des Guten
der verschiedenen Meinungen oder eine bloRe »Ausschaltung des eigenen Interesses«'8,
sondern um eine Ausweitung des eigenen Standpunktes.

In Was ist Politik? spricht Arendt von der »Fihigkeit, dieselbe Sache aus den verschie-
densten Gesichtspunkten zu erblicken«. Die Betrachtende »verbleibt in der Menschen-
welt, tauscht nur den eigenen natiirlich vorgegebenen Standort gegen den der Anderen,
mit denen man in der gleichen Welt zusammen weilt, ein und erzielt so eine wahre Be-
wegungsfreiheit in der Welt des Geistigen, die der Bewegungsfreiheit im Physischen
genau parallel liuft«®®. Urteilen bedeutet nicht nur die eigene Meinung aussprechen,
sondern das selbst Gedachte in die Welt bringen als etwas, das zuvor schon im Geis-
te von anderen Standpunkten aus betrachtet worden ist. Es bedeutet demnach nicht
blof3 aussprechen, sondern immer auch aufthorchen und so einen Raum schaffen, in
dem ein Neudenken stattfinden kann. Dieses Zuhéren und Schweigen ist es, das in je-
dem Verstindnis des Urteilens als eines Berechnens unbedacht bleibt. Nur durch dieses
schweigende Bedenken der Anderen aber bildet sich jener Zwischenraum, den Arendt
Welt nennt. Die Urteilende also kann urteilen einzig unter den Vielen, in und zwischen
denen sie sich gewissermafen bewegt, zugleich aber kann es Pluralitit und gemeinsa-
mes Urteilen nur geben, wenn die Vielheit aus absolut Verschiedenen besteht, die als sie
selbst in die Welt treten. Damit Vielheit sich bilden kann, muss es die Einzelnen geben;
um als Einzelne aber in der Welt erscheinen zu kénnen, brauchen wir die Anderen.
Diesem paradoxen Verhiltnis von absoluter Verschiedenheit und Pluralitit soll im
Folgenden weiter nachgegangen werden. Die Denkende strebt im Denken schon der
Vielheit entgegen, nicht aber der willkiirlichen Masse, sondern den vielen Einzelnen;
im Denken schon méochte sie sich mitteilen und teilt sich so selbst entzwei. Fiir bemer-
kenswert halte ich, dass nicht nur das Urteil erst in der Mitteilung ist — das scheint
offensichtlich —, sondern auch das Denken selbst nur in dieser Teilung moglich ist; es
teilt und setzt so in der Mitte die Liicke, die als Welt fir die Sprechenden erscheint:
»Denken und Handeln: Mitteilung ist die erste und darum entscheidende Realitits-
gewinnung des rein Gedachten. Mitteilung steht in der Mitte zwischen Denken und
Handeln, weil beides ohne sie nicht wire. Sie weist sofort nach beiden Seiten.«*° Das
Urteilen ist so auf zweierlei angewiesen: auf die Pluralitit und die Ziellosigkeit seiner

18 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 97. [Hervorhebung der Autorin.]

19  Ebenda.
Sophie Loidolt findet ein sehr passendes Bild fiir diese Bewegung: »Wollte man es in einer Meta-
pher ausdriicken, kénnte man die Erweiterung einer Denkungsart mit dem vergleichen, was pas-
siert, wenn jemand durch eine Landschaft oder eine Stadt wandert; indem er das tut, erlangt er
durch die Verdnderung seiner Perspektive ein Bild und einen Eindruck seiner Umgebung. Das ist
etwas anderes, als die Stadt oder die Landschaft einfach aus dem Fenster meines Hauses zu sehen
(das ware eine private, subjektive Perspektive), oder sie auf einer Karte zu begutachten (das wire
eine objektive, neutrale Perspektive, eine Betrachtung aus der>Vogelperspektiveq). Es ist aufRer-
dem etwas anderes, als nurzu verstehen, wie es anderen Menschen erscheint (das ware Empathie).
Hier bin immer ich es, der urteilt — aber ich bewege mich.« (Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of
Plurality, S. 220.) [Ubersetzung der Autorin.]

20  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen
Aussprache, denn die Liicke, in der das Urteil moglich wird, muss offen sein und be-

darf der Vielen, die sie zwischen sich erst bilden. Was ein Urteil der Vielheit und ein
zielloses Tun in Arendts Sinne bedeutet, soll im Folgenden gefragt werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

155


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Vom Schweigen des Guten

5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.«? Das Urteil als Plurales

Der Zuspruch iiber das Wesen einer Sache
kommt zu uns aus der Sprache, vorausge-
setzt, dafd wir deren eigenes Wesen achten.
Der Mensch gebardet sich, als sei er Bildner
und Meister der Sprache, wihrend sie doch
die Herrin des Menschen bleibt.

Martin Heidegger: Bauen Wohnen Denken

Urteilen bedeutet, so kénnte man sagen, sich aus sich selbst herauslehnen — nicht nur
aber, um die Anderen sehen, horen, ansprechen zu kénnen, sondern zugleich um - an-
dernorts - als man selbst zu erscheinen. Ich bin nur in dieser Herauslehnung, in dem
Moment, in dem die Anderen mich dort drauflen sehen, horen, ansprechen. Zugleich
aber kann ich nur erscheinen, wenn ich mich als die absolut Verschiedene in mir zur
Welt gebracht habe, nicht also als blof3 in der Vielheit Erscheinende. Arendt spricht in
der Vita activa vom daimon der Griechen, der auf der Schulter eines jeden Menschen
sitze, von ihm selbst jedoch nie erblickt werden konne: »[D]ies Wer, das fiir die Mitwelt
so unmiflverstindlich und eindeutig sich zeigt, [bleibt] dem Zeigenden selbst gerade
und immer verborgen [..], als sei es jener daimon der Griechen, der den Menschen zwar
sein Leben lang begleitet, ihm aber immer nur von hinten tiber die Schulter blickt und
daher nur denen sichtbar wird, denen der Betreffende begegnet, niemals ihm selbst.«**
Dieser daimon steht gerade im Unterschied zu demjenigen, »was einer ist, im Unter-
schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und daher so
weit zum mindesten in der Hand und unter Kontrolle haben, daf es uns freisteht, sie zu
zeigen oder zu verbergen«. Dem gegeniiber steht das einzelne »Wer-jemand-jeweilig-
ist« und dieses ist »unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkiirlich in
allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun«*3. Es zeigt sich im daimon demnach ge-
rade nicht, dass diese Bestimmte so und so zu beschreiben und dadurch erkennbar ist
- von diesen Eigenschaften konnte sie auch selbst berichten, sie konnte sich als eine
zeigen, die durch diese Eigenschaften alsgleich mit den Zuhérenden im Vergleich stiin-
de. Das Selbst, das der daimon offenlegt, ist demnach keinesfalls das »Besonderte« von
dem Reckwitz spricht, »das Singulire, das »ein aufiergewohnliches >Profil [zu] entwi-
ckeln«®* bestrebt ist. Der »Mafstab« — »wie man wohnt, was man isst, wohin und wie
man reist, wie man den eigenen Kérper oder den Freundeskreis gestaltet« — ist eben
gerade nicht den Einzelnen zugeh6rig, nimmt sie nicht als absolut Verschiedene aus
dem Vergleich heraus, sondern soll »gestalten«, um etwas aus ihnen zu machen, sie zu

21 Vgl. Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 56.

22 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 219f.
Vgl. auRRerdem eine etwas frithere Stelle, an der Arendt vom »8aipwv [daimon] [spricht], der die
Menschen jeweils durchs Leben geleitet und ihre eindeutige Identitit fiir andere ausmacht, aber
von ihnen selbst gerade nicht erblickt wird.« (Ebenda, S.185.)

23 Ebenda, S.220. [Hervorhebung der Autorin.]

24  Andreas Reckwitz [2017]: Die Cesellschaft der Singularititen, S. 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

»besondern<®. Zwar geht es darum, »den Durchschnitt hinter sich«?® zu lassen, nicht
aber darum, die durchgeschnittene Masse selbst zu verlassen. Solche >Besonderten« be-
schreiben also im Gegensatz zum Wer der Einzelnen eine Auswahl aus dem Was-jeder-
allgemein-sein-kann. Das »Wer-jemand-jeweilig-ist« zeigt sich aber gerade in demjeni-
gen, das uber diese Eigenschaften hinausgeht, das nicht einfach nur anders, sondern
absolut in seiner Eigenart ist.

Urteilen in Arendts Sinne kénnen nur solch absolut Verschiedene, die durch ihre
eigene auch die Absolutheit der anderen Denkenden voraussetzen. Schon das einsa-
me Denken ist auf die Einbildungskraft angewiesen, da die Einzelne hier als Zweiheit
vorstellig wird. Um sich und Andere aber erkennen und sich so andere Denkweisen vor-
stellen zu konnen, ist zugleich immer auch das Gesprich nétig, in dem das je Gedachte
mitgeteilt wird. Was aber bedeutet dies Urteilen, dies Sich-Mitteilen der Einzelnen in
der Vielheit? Hannah Arendt schreibt 1961, das Urteilen sei »die bedeutendste Tatigkeit«
des Menschen durch die erst ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen«*’ erméglicht wiirde.
Dies bedeutet zweierlei: Zunichst, dass die Sprechenden keine Verlassenen sind, dass
sie mit Anderen die Welt bewohnen; auflerdem, dass sie in der Mit-teilung die Welt in
Arendts Sinne erst schaffen, als diejenige Zwischen-Welt, die sich nur im Gesprich bil-
den kann. Die Zeit, in der Arendt dies niederschrieb, hielt von beidem wenig bereit, sie
war durch den Totalitarismus in allen ihren Grundwerten und Traditionen erschiittert
worden: Die totale Herrschaft, so schreibt sie in Verstehen und Politik, hatte den »Ruin
unserer Denkkategorien und UrteilsmafRstibe ans Licht gebracht«?®.

Ein weiterer Grund fiir einen Verlust des gemeinsamen Urteils ist der Fortschritts-
glaube. Wie sich in den Erliuterungen zu Arendts Auseinandersetzung mit Marx’ Fort-
schrittsbegriff gezeigt hat, begreift dieser das Weltgeschehen als Wirbel, »die sich bil-
den je nach den [...] Aspekten, die sich gerade dem ohnehin Schwindelnden in schwin-
delnder Geschwindigkeit nacheinander und iibereinander darbieten«*®. Im Denktage-
buch heiflt es dazu: »[D]ie Moglichkeit zu urteilen ohne den Anspruch, das Ganze in der
Hand zu haben, und sogar ohne etwas Dahinter-stehendes, Verborgenes zu verurtei-
len. [...] Gibt man die Urteilskraft aus der Hand, wird in der Tat alles Schwindel.<*® Der
Glaube an einen unhinterfragbaren Fortschritt muss ein Urteil unméglich machen, weil
er keine Gegenwart zulisst, in der die Urteilende stehenbleiben, nachdenken und sich
im Gesprich zum Ausdruck bringen konnte. Er kann als eine Folge des Totalitarismus
betrachtet werden, der traditionelle Urteilsmaf3stibe durch die Unvergleichbarkeit der
Geschehnisse fiir ungiiltig erklirte und so den Wunsch nach einfachen Antworten laut
werden lieR. So stand Arendt vor der dringlichen Frage nach dem Urteil, nach der Beur-
teilbarkeit des Weltgeschehens angesichts solcher Ereignisse, die auRerhalb alles je Da-
gewesenen stehen und so aus dem Nichts tiberfallen, die in ihrer Unfassbarkeit schein-

25  Vgl. Andreas Reckwitz [2017]: Die Cesellschaft der Singularititen, S. 9.
26 Ebenda,S. 8.

27  Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 221.

28  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122.

29  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S. 58.

30 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

157


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Vom Schweigen des Guten

bar auerhalb des Urteils stehen miissen. In diesem Auflerhalb-des-Urteils-Stehen liegt
nun vielleicht auch, dass der Mensch nicht mehr in der Welt sein kann, weil auch sie als
Welt nicht mehr ist. >Welt< meint fiir Arendt nicht die Erde als Planeten unter anderen,
sondern den Raum, der zwischen den Menschen ist, wenn sie als Menschen miteinander
sprechen. In diesem Sinne ist Ur-teilen gleich einem »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« —
diese Welt nimlich ist nur als Geteilte, als solche zwischen Zweien sowohl der Einen als
auch der Anderen zugehorig. Dieses Zwischen, diese Welt nun ist der Ort, von dem aus
geurteilt werden kann — ohne diese geteilte Welt kann es ein Urteil nicht geben. Urteilen
muss also als Gesprich verstanden werden, wenn auch als bloR gedankliches, das ein
Zwischen herstellt.

Einzig das Gesprich bringt die Menschen zusammen, schafft Austausch, sodass ein
Verhaltnis zutage tritt, das ihnen durch ihre Geburt gegeben ist: Das Mensch-Sein zeigt
sich, die Fihigkeit zum Neuanfang, der einzig im leeren Raum des Zwischen stattfin-
den kann. Diese Freiheit des Anfangens kann es fiir Arendt nur im 6ffentlichen Raum
geben. Thr berithmter Ausruf »Der Sinn von Politik ist Freiheit<*' meint genau das: Der
Mensch in seiner Pluralitit braucht andere Menschen, um handeln zu kénnen, um frei
zu sein, Freiheit liegt nur im Politischen, im Gemeinsamen. Die Natalitit der Men-
schen, das Faktum also, dass jeder Mensch als absolut Verschiedener existiert, ist auf
das Urteilen, das Gesprich zwischen den Menschen angewiesen, denn nur dieses lisst
die Selbst-Werdung zu, die dem Menschen durch seine Gebiirtlichkeit offen steht. Nur
in der gemeinsamen Beurteilung offener Fragen, die leicht als solche erscheinen kén-
nen, die nicht angehen, die nicht betreffen, liegt die Freiheit der Wahl verborgen. Erst
im Urteil zeigt sich durch die anderen Perspektiven die je andere Moglichkeit, hier wird
die Selbstverstindlichkeit aufgehoben und das Andere denkbar, die Einbildungskraft
erprobt. Allein diese »befihigt uns, Dinge in ihrer richtigen Perspektive zu sehen, das,
was nahe ist, in eine gewisse Distanz zu riicken, so dafd wir es ohne vorgefafite Mei-
nung und Vorurteil sehen und verstehen kénnen, als ob es unsere eigene Angelegenheit
wire. Dieses Distanzieren bestimmter Dinge und das Uberbriicken der Abgriinde zu
anderen ist Teil des Verstehensdialogs, fiir dessen Zwecke die direkte Erfahrung einen
zu nahen Kontakt herstellt und das blofRe Wissen kiinstliche Barrieren errichtet. Ohne
diese Art von Einbildungskraft, die tatsichlich Verstehen ist, wiren wir niemals in der
Lage, uns in der Welt zu orientieren. Sie ist der einzige innere Kompaf}, den wir haben.
[...] Wenn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, miissen wir sogar selbst um den
Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dia-
log mit seinem Wesen teilzunehmen.«3? Die Einbildungskraft ist es, die ein Zwischen,
die Welt ermoglicht, weil sie das Selbstverstandliche in Frage stellt. In dieser Moglich-
keit besteht die Freiheit des Menschen, hier liegt die Leerstelle, in der der Anfang sich
ausspricht. Diese Kraft ist nicht einfachhin gegeben, sondern ein Zusammenspiel der
Ausbildung der Zweiheit, die dann absolute Verschiedenheit bedeutet, und des in ein
Gesprich Tragens dieser Einzelheit der Person: durch ein In-die-Welt-Ragen-Lassen
ihrer Gedanken.

31 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 28.
32 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Hannah Arendt befasst sich mit dem Urteil als der dritten Geistestitigkeit der Men-
schen im Rahmen der von ihr geplanten Trilogie zum Leben des Geistes. Sie behandelt
dort: Das Denken, das Wollen und eben — das Urteilen. Diese letzte Schrift zum Urteil
konnte sie nicht mehr zu Ende bringen und so besteht sie aus Fragmenten, die sich zum
grofdten Teil aus den Niederschriften ihrer Vorlesungen zu Kants Kritik der Urteilskraft
zusammensetzen; laut Ronald Beiner, dem Herausgeber der Textsammlung, sind hier

»die wesentlichen Texte von Arendt, die zu diesem wichtigen Thema existieren«*?

, ver-
sammelt. Jerome Kohn merkt an, dass wir in »Ermangelung des niedergeschriebenen
Werkes« kaum sagen konnen, »was ihre Ausfithrungen wohl beinhaltet hitten — man
kann aber festhalten, dass Urteilskraft das weltentriickte dialogische Denken meint,
das in die Welt zuriickgekehrt ist; eine gliicklichere Version von Orpheus und Eurydi-
ke sozusagen«<**. Seyla Behabib spricht in Bezug auf Arendts »unvollendete Gedanken«
zum Urteilen von einem »hermeneutischen Ritsel«. Sie geht davon aus, »dafd zwischen
dem Anfangspunkt ihrer Uberlegungen zum Problem der Urteilskraft und dem Weni-
gen uns Uberlieferten, das dem Druck itbergeben wurde, ein Bruch [stattfindet], ein
roter Faden zerschnitten zu sein scheint«®®. An spaterer Stelle fithrt sie aus, dass dieses
Ritsel darin bestehe, wie Arendts Ubergang vom Fragen nach dem »Verbindungsglied
zwischen Denken, Urteilen und moralischem Uberlegen« zu Kants Kritik der Urteilskraft
zu verstehen sei. Dieser Schritt scheint ihr unméglich »ohne eine umfangreiche Ana-
lyse oder einen entsprechenden Kommentar zu Kants Moralphilosophie«?® zu leisten,
definiere Arendt doch das Urteilen als Fahigkeit zur Trennung von Richtigem und Fal-
schem, Kant hingegen gehe es um diejenige zwischen Schénem und Nicht-Schénem.3”

Ich komme gleich darauf zuriick.

Was verstehen wir unter dem Urteilen im Allgemeinen? Unter einem Urteil versteht
die Logik zunichst jedes Aussagen von etwas als etwas; Urteilen in diesem weitesten Sinne
bedeutet also, den Dingen etwas zuzuschreiben. Hannah Arendt nun geht es in ihrem
Fragen nach dem Urteilen um das politische Urteil, dasjenige, das alle Menschen in ih-
rem Zusammenleben betrifft. Unter einem solchen Urteil verstehen wir gewohnlich ein
Beurteilen bestimmter Dinge innerhalb bestimmter Bereiche, die dort von Personen
vorgenommen werden, die als besonders befihigt gelten: Sachverstindige des Rechts,

33  Ronald Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philo-
sophie. Hg. v. Ronald Beiner. Ubers. v. Ursula Ludz. Miinchen/Ziirich 2012, S. 7.
Eva von Redecker merkt kritisch an, es habe sich »der Konsens eingebiirgert, davon auszugehen,
dass im GrofRen und Ganzen vorliegt, was Arendt zum Urteilen zu sagen hatte.« (Eva von Redecker
[2013]: Gravitation zum Guten, S. 84f.)
Linda Zerilli hilt es fiir sinnvoller — und dem mochte ich mich anschliefien — zu fragen, »welche
Rolle das Urteilen in ihrer [sc. Arendts] vorliegenden politischen Theorie spielt«, anstatt ihre Hal-
tung auf dasjenige zu beschranken, das in Das Urteilen zusammengestellt ist. (Linda M. G. Zerilli:
A Democratic Theory of Judgment, S. xi.) [Ubersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

34  Jerome Kohn [2020]: Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah
Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020, S. 136.

35  SeylaBenhabib [1987]: Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der Politik im Werk Hannah Arendts.
In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 41/4, S. 521.

36 Ebenda, S.524.

37 Vgl ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

159


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Vom Schweigen des Guten

der Wirtschaft, der Kunst. Fiir Arendt geht es hier allerdings gerade nicht um solche
Vereinzelten, die dann allein iber etwas zu urteilen befihigt wiren, das die meisten
Anderen nicht verstiinden, sondern darum, zu zeigen, dass Politik gerade heift, die
Menschen als Menschen dazu befihigt zu sehen, sich eine Meinung zu bilden. Auch Ze-
rilli weist auf die »auffallende Originalitit« hin, die in Arendts Vorstellung liegt, dass
»jeder gewohnliche demokratische Biirger«<*® politische Urteilsfihigkeit besitze. Zudem
beschrankt sie sich als politische auf Fragen, die nicht die Notwendigkeiten, das reine
Uberleben betreffen; vielmehr geht es hier um Fragen, die nicht technisch 16sbar sind
und somit des gemeinsamen Gesprichs bediirfen. Urteile in dem engen Sinne, den
Hannah Arendt damit verbindet, beruhen weder auf Induktion noch Deduktion, sie
kommen also niemals durch logische Operationen zustande, da sie sich eben auf Ein-
zelnes, absolut Verschiedenes beziehen, das nicht durch etwas erfasst werden kann, das
auf Ubereinstimmung in bestimmten Merkmalen beruht. Ein Urteil miindet nicht in
einer logischen Schlussfolgerung, sondern vielmehr in einer nur ihm zuginglichen Of-
fenbarung des »stummen Sinns«*°. Die Antwort auf die Frage nach Richtig oder Falsch
wird gerne als durch Gesetze und Regeln feststellbar oder aber logisch nachpriifbar
angesehen, da sie immer auf rationalen Argumentationsketten beruhen miisse. Das
Urteilen in Arendts Sinne aber tritt gerade dort auf den Plan, wo das blof3e Verglei-
chen endet, dort, wo die Frage wirklich Frage ist: Das Urteil betrifft so das Besondere
in seiner Besonderheit.

Aus diesem Grund gibt Arendt ihrem Verstindnis des Urteilens dasjenige Urteil
Kants zum Vorbild, das man am allerwenigsten vermuten wiirde: das Geschmacks-
urteil. Uber die Kritik der Urteilskraft sagt Arendt, diese sei »die einzige seiner groflen
Schriften, in der sein Ausgangspunkt die Welt und die Sinne und Fahigkeiten sind, wel-
che die Menschen im Plural zu geeigneten Bewohnern dieser Welt machen«*°. Arendt
erliutert ihre Wahl in einem Vortrag folgendermafen: »Wenn Sie sagen: >Was fiir eine
schone Rose¢, so kommen sie zu diesem Urteil nicht, indem Sie zunichst einmal sa-
gen: Alle Rosen sind schén, diese Blume ist eine Rose, deshalb ist die Rose schén.«*
Was hier also entgegentritt, ist nicht der allgemeine Begriff der Rose, sondern diese eine
Rose selbst. Die Urteilende bestimmt eine Rose als schon, nicht weil alle Rosen schén
und folglich diesem Begriff unterzuordnen wiren, sondern weil es diese eine ist. So kann
jeder Mensch ein einzelnes Urteil iiber eine bestimmte Sache treffen und gerade darin
liegt das Hervorragende der Urteilskraft: Dort, wo das bestimmende Urteil, das Urteil,
das den Begriffen unterworfen ist, nicht mehr zu urteilen fihig ist, kann dieses Urteil
frei und spontan handeln.

38 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xi. [Ubersetzung der Autorin.]

39  Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 211.

40 Hannah Arendt [1964]: Kant's Political Philosophy. Unveréffentlichter Nachlass, Library of Congress,
Washinghton D. C., Blatt 032259; zitiert nach: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsame Welt.
Ubers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken.
Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007, S. 140. [Ubersetzung der Autorin.]

41 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Das politische Urteilen dient demnach nicht dazu, die Geltung der zusammenkommen-
den Einzelurteile zu tiberpriifen; nur wenn sich ein Fragen aller Zielsetzung entschligt,
kann es seine Offenheit bewahren. Es steht aufderhalb der Niitzlichkeit und ist nicht
notwendig, sondern ein »Ausdruck unserer Freiheit«, wie Linda Zerilli treffend sagt. Sie
weist darauf hin, dass »Arendts Beharren darauf, dass politische Urteile keine Wahr-
heitsbehauptungen sein kénnen, [...] selbst sonst wohlwollende Leser verwirrt« habe.
Als den berithmtesten unter ihnen macht sie Habermas aus, der Arendt »mehr oder
weniger beschuldigt habe, [...] die Politik zu dsthetisieren, indem sie diesen Bereich als
durch Meinungen ausgezeichnet sah, die genauso wenig rationalen Bewertungsprozes-
sen unterzogen werden kénnten wie Geschmacksurteile«*”. Habermas hilt es fiir nétig,
»der Argumentation [zuzumuten] [...], die Verallgemeinerungsfihigkeit von Interessen
zu priifen, statt vor einem undurchdringlichen Pluralismus scheinbar letzter Wertori-
entierungen [..] zu resignieren«®*. An anderer Stelle spricht er davon, dass Arendt von
einem »heute iiberholten Begriff von theoretischer Erkenntnis, der aufletzte Evidenzen
baut«, abgehalten werde, »die Verstindigung tiber praktische Fragen als rationale Wil-
lensbildung aufzufassen«. Dadurch sehe sie »zwischen Erkenntnis und Meinung einen
Abgrund klaffen, der durch Argumente nicht geschlossen werden«** kénne. Auch Seyla
Benhabib meint hier eine »normative Liicke« in Arendts Denken zu entdecken. Diese
»widersetz[e] sich dem rechtfertigenden politischen Diskurs, [...] dem Versuch eines
Nachweises der Rationalitit und Giiltigkeit fiir unseren Glauben an die Universalitit
der Menschenrechte, an die Gleichheit der Menschen und an die Verpflichtung, ande-
re respektvoll zu behandeln«. Durch ihre Trennung stifte sie »Verwirrung«, da ihr eine
»Rechtfertigung der normativen Dimension des Politischen [fehle]«**. Albrecht Well-
mers Kritik geht in ebendiese Richtung, wenn er sagt, Arendt sehe nicht, »dass ihre
negativen Charakterisierungen des Denkens und Urteilens« — niamlich, dass diese kei-
ne definitiven Ergebnisse hervorbrichten, eher destruktiv wirkten und dass ein Urteil
weder zwingend noch berechenbar sei — diese »nicht nur von wissenschaftlicher und
instrumenteller Rationalitit abgrenzten, sondern das gesamte Feld der Begriffe, auf die
wir angewiesen sind, sobald wir eine Idee diskursiver Vernunft artikulieren méchten,
der Wissenschaft und Technologie iiberlieRen«*®.

Das Bestehen auf einer Anwendbarkeit der Ergebnisse von politischen Gespri-
chen muss den Versuch eines Andersdenkens, den Arendt in ihrem Urteilsbegriff

42 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedom«: Imagination and Judgement in the Thought of Hannah
Arendt. In: Political Theory (33/2/2015), S.159. (Im Folgenden zitiert als: Linda M. G. Zerilli: >We Feel
Our Freedomc) [Ubersetzung der Autorin.]

43 Jirgen Habermas [1973]: Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973, S.149.

44 Jirgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion. Essays
liber zeitgendssische Philosophen. Stuttgart 2011, S.122. (Im Folgenden zitiert als: Jiirgen Haber-
mas: Hannah Arendts Begriff der Macht.)

45  Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Ubers. v. Karin Wér-
demann. Hamburg 1998, S. 302f. (Im Folgenden zitiert als: Seyla Benhabib: Hannah Arendt. Die me-
lancholische Denkerin der Moderne.)

46  Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry
May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 42ff. [Uber-
setzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

161


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Vom Schweigen des Guten

unternimmt, vollig verfehlen: Ihr geht es gerade nicht darum, aus den verschiedenen
Urteilen ein Verallgemeinerbares zu formen, das dann in der Folge auf sich dhnelnde
Einzelfille anwendbar wire, sondern jedes Zu-Beurteilende als Einzelnes, also immer
wieder Neues, zu befragen. Deshalb wihlt sie das dsthetische Urteil, das das je Einzelne
bespricht und gerade nicht zu verallgemeinern sucht. In diesem Sinne hebt Kohn
hervor, dass Arendts »Uberlegungen iiber die Urteilsfihigkeit nicht politische Urteile
[dsthetisieren], wie oft behauptet wurde, sondern [..] im Gegenteil dsthetische Urteile
[politisieren] — etwas, das sie in Kants Werk fir implizit vorhanden hielt. Es ist nicht
so, dass sie dsthetisches Urteilen in den Dienst politischer Zwecke stellte und es dazu
aus dem einen Bereich herausnahm und in einen véllig anderen transferierte; vielmehr
hielt sie dsthetische Urteile, wenn sie nach Kantischen Prinzipien gefillt werden, fiir in
sich politisch.«*” Hannah Arendt wihlt das isthetische Urteil aus diesem einen Grund:
dass es hier um das Einzelne, das absolut Verschiedene geht. Allgemeine Regeln, »ethi-
sche Normen, Sitten und Gebriuche« bergen immer die Gefahr, einfach ausgetauscht
werden zu konnen, so »wie der Wandel in den Tischsitten eines ganzen Volkes«*3;
ist man einmal bereit, etwas fiir selbstverstindlich zu nehmen, kann dieses Fiir-
selbstverstindlich-Nehmen selbst selbstverstindlich werden, sodass es auch zukiinftig
fraglos hingenommen wird.

Meines Erachtens geht es hier — ebenso wie in der oben gefiihrten Diskussion um die
Trennung sozialer und politischer Fragen — nicht darum, verallgemeinerungsfihige Ur-
teile auszuschlieRen, sondern darum, sie nicht fiir die einzig mégliche oder einzig ent-
scheidende Form zu halten. Verallgemeinerte Urteile, Urteile, von denen angenommen
wird, dass jedes Mitglied einer Gemeinschaft ihnen zustimmen wiirde, und die in ih-
rer Form festgesetzt und dann auch befolgt werden miissen, sind grundlegend; solche
allgemeinen Urteile bilden unsere staatlichen Gesetze. Auch um ein Verstindnis dieser
Gesetze zu dndern, kann es lohnen, Arendts Gedanken zu folgen, weshalb mir dieser
Ansatz keinesfalls sinnlos erscheint: Denn auch Gesetze sollten — wenn sie Vielen auch
unverinderbar erscheinen — immer verstanden werden als auf gemeinsamen Urteilen
basierend und also auch durch gemeinsames Urteilen wieder verinderbar. Ein Beispiel
wire das Frauenwahlrecht, das nur deshalb gesetzlich eingefithrt worden ist, weil der
Allgemeingiiltigkeit des geltenden Gesetzes widersprochen wurde. Benhabib wihlt ein
anderes Beispiel; sie spricht von der »Festlegung von Leistungsnormen in Herstellungs-
betrieben, die Frage etwa, wie viele Chips ein Arbeiter pro Stunde fertigzustellen hat«
— auch dies konne »eine Angelegenheit von 6ffentlicher Bedeutung werden, wenn die
Legitimitit jener, die diese Normen festlegen, ihr Recht, das zu tun, in Frage steht.
Ahnlich kann die Offentlichkeit (oder ein Teil der Offentlichkeit) [...] selbst komplizier-
te technische Fragen wie die Anzahl von Sprengkopfen auf Raketen, deren Ziinddauer

47  Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt. Ubers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang
Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Géttingen
2007, S.139. (Im Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Urteilen und eine gemeinsame Welt.)

48  Hannah Arendt [1964-65]: Was heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur?, S. 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

und ihnliches unter den Bedingungen demokratischer Legitimitit fir sich >reklamie-
ren< und so zu unserer res publica machen.«*’

Wenn aber alles gemeinsame, politische Sprechen darauf beschrankt wird, solcher-
lei zu bewiltigen, muss eine Gemeinschaft fiir Arendt dasjenige verlieren, das ihre
einzelnen Mitglieder erst zu Menschen und die Gemeinschaft erst zu Menschenwelt
macht: die Freiheit des Neuanfangs. Die heutige Abgewandtheit von allem Politischen
wird nicht durch eine Beschrankung der negativen Freiheit hervorgerufen: Wir kinnen
handeln, tun es aber selten. Dies scheint mir ein zentrales Problem der Gegenwart und
die Frage ist, wo die Griinde hierfir liegen. Im Versuch einer Antwort auf diese Frage
sind Arendts Gedanken wegweisend: In der Politik muss es um mehr gehen als blof}
um die Erreichung kurzfristiger Ziele und die Abschaffung von Schlechtem, es muss
auch darum gehen, der Gemeinsambkeit der Menschen wieder Raum zu geben, die dar-
in liegt, dass ein jeder absolut verschieden und so fihig ist, eine Sache auf ganz neue
Weise zu betrachten. Dieses Neue anders als eben als >Neues< zu beschreiben ist deshalb
nicht moglich, weil es dann gerade neu nicht mehr wire. Aus diesem Grund spricht
Arendt von Wunder und Vertrauen — denn dasjenige, in dem Freiheit liegt, zu katego-
risieren zu suchen, heif3t immer auch, das Freie der Freiheit abzuschaffen. Durch diese
Bodenlosigkeit ist Arendts Anndherung leicht angreifbar, zudem ist es grundsitzlich
immer leichter, sich an Felsenfestem und Berechenbarem festzuhalten, als sich auf et-
was so Luftiges wie die Freiheit zu berufen.5° Der feste Grund aber, den die Menschen
unter grofRer Anstrengung schaffen, der Kampf um Gerechtigkeit und Gleichheit — was
ist er wert, wenn das menschliche Handeln, um dessentwillen all dies erkimpft wird,
ginzlich in Vergessenheit gerit?

Ein Verstindnis des Urteilens, das dieses fiir verallgemeinerbar hilt und es als etwas
denkt, bei dem es nur zu entscheiden gilt, welches Argument Uberhand gewinnt, iiber-
geht den Zwischenraum, der fir Arendt zentral ist: Im Sprechen werden nicht nur die
Meinungen einander gegeniibergestellt, um am Ende dann eine unter ihnen auszuwih-
len, sondern in diesem Zusammenstellen von Standpunkten ergibt sich ein Drittes, das
im Weiterdenken des Gesprichs entsteht. Dies ist die Moglichkeit des Neuanfangs, der
durch ein bloRRes Errechnen von Uberzeugungskraft gerade verunméglicht wird. Ur-
teilen heifst iber etwas sprechen, das nicht berechnet oder abgeglichen werden kann;
dementsprechend sagt Zerilli, Arendt sei der Ansicht, »dass gerade dasjenige, das kein
Gegenstand der Erkenntnis ist, eine Moglichkeit dazu bietet, die kritischen Aspekte der
Urteilskraft zu entwickeln. Dies ist dort der Fall, wo dasjenige, was Kant bestimmendes

49  Seyla Benhabib [1991]: Modelle des >dffentlichen Raumss, S.103f.

50  Vgl. hierzu auch: »[Eline Politik als Praxis der Uberpriifung von Geltungsanspriichen, wie Haber-
mas sie versteht, erfordert nicht irgendeine Geltungstheorie, sondern eine Theorie objektiver Gel-
tung. Auch wenn sich Arendts Kritiker strikt gegen das philosophische Erbe des Objektivismus
oder eines metaphysischen Wahrheitsbegriffs verwahren, ziehen sie niemals die von Arendt anvi-
sierte Moglichkeit in Betracht, dass es eine fir demokratische Politik spezifische Form der Geltung
oder Objektivitit geben konnte, die nicht in der Anwendung von Regeln auf Einzelfille besteht.
Dies verstelltihnen den Blick dafiir, dass Arendt tatsachlich eine Antwort auf die Geltungsfrage be-
reithdlt—mit einem wesentlichen Vorbehalt allerdings: Fiir Arendt ist nicht Geltung die vordring-
liche Frage oder Aufgabe politischen Urteilens, sondern die Bejahung der menschlichen Freiheit.«
(Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.179.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

163


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Vom Schweigen des Guten

Urteilen nennt, iiberfordert ist oder versagt: Erst dort beginnt das wahre Urteilen.«*!
Arendt weigere sich aus diesem Grund, das Urteilen »in Begriffen der Produktion ei-
ner normativen Grundlage fiir politisches Handeln zu definieren. Zuschauer produzie-
ren keine Urteile, die dann als Prinzipien fir Handlung oder fiir andere Urteile dienen
konnten; sie schaffen den Raum, in dem die Objekte des politischen Urteilens, die Han-
delnden und die Handlungen selbst, erscheinen kénnen, und verindern auf diese Weise
unseren Sinn dafiir, was zur gemeinsamen Welt gehort. <>

Bernard Williams Kritik an einem in dieser Weise rechnenden Verstindnis von Moral
geht in ebendiese Richtung, wenn er »die Wissenschaft oder das Tatsachenwissen« als
Gegensatz zur Moral setzt: »Bei der Moral kommt es nicht darauf an, die Welt wider-
zuspiegeln, sondern sie zu verindern; es geht bei ihr um Grundsitze des Handelns,
um Entscheidungen und Verantwortlichkeit. Die Tatsache, daf} gleich intelligente und
gleich gutinformierte Menschen in der gleichen Situation moralisch verschieden ur-
teilen konnen, besagt etwas iiber das Wesen der Moral — ndmlich, dafy man hier nicht
einfach alles der Verfassung der Welt in die Schuhe schieben kann.«** Das absolut Neue,
dasbegegnet und zum Urteil aufruft, das die absolut Verschiedenen versammelt und ins
Gesprich dringt, ist also nicht nutzbar, indem seine Beurteilung nachfolgend anwend-
und brauchbar wire — denn das miisste heifien, dass es ein solches Neues zukiinftig
nicht mehr gebe, nur noch Ahnliches und Gleichartiges. Arendt sagt in diesem Sinne
an einer Stelle: »[W]ann immer wir mit etwas beingstigend Neuem konfrontiert wer-
den, ist unser erster Impuls, es in einer blinden und unkontrollierten Reaktion als stark
genug zu betrachten, um ein neues Wort zu prigen; unser zweiter Impuls scheint es
zu sein, die Kontrolle wiedererlangen zu wollen, indem wir leugnen, tiberhaupt etwas
Neues gesehen zu haben, indem wir so tun, als sei uns etwas Ahnliches schon begeg-
net; nur ein dritter Impuls kann uns wieder zu dem zuriickfithren, was wir am Anfang
gesehen und gewusst haben. Dort ist es, wo die Anstrengung des echten Verstehens
beginnt.<**

Wenn das Urteil in Arendts Sinne auch keine Anspriiche auf Geltung erhebt, so be-
ruht es trotzdem nicht in einer Weise auf Geschmack, wie es das gewohnliche Begriffs-
verstindnis vermuten liefie. Dieses wiirde bedeuten, jeder Mensch beurteile das sich
ihm Zeigende in einer Weise, die nur ihm verstindlich sei und eines Weiterbedenkens
nicht bediirfe, da sich iiber Geschmack bekanntlich nicht streiten lisst. Von solch einer
Betrachtung des Urteils aber grenzt Arendt ihren Begriff des Urteils gerade ab. In The
Modern Concept of History spricht sie davon, dass in der Neuzeit die eine »Auflenwelt, die
der menschlichen Wahrnehmung »objektiv« als ein unverindertes und unverinderbares
Objekt gegeben ist« zugunsten einer »Betonung des Sinnlichen als Sinnlichem« infrage

51 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedom, S.163. [Ubersetzung der Autorin.]

52 Ebenda, S.179. [Ubersetzung der Autorin.]

53 Bernard Williams [1972]: Der Begriffder Moral. Eine Einfiihrung in die Ethik. Ubers. v. Eberhard Bubser.
Stuttgart 1978, S. 42.

54  Hannah Arendt [1953]: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays in Un-
derstanding. (1930-1954) Formation, Exile, and Totalitarianism. Hg. v.Jerome Kohn. New York 1994,
S.325. [Dieser Abschnitt ist nur in der englischen Version enthalten; Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gestellt werde, das als realer gelte »als das sinnlich wahrgenommene Objekt selbst«.
Weiter heif3t es: »Gegen diese Subjektivierung, die nur ein Aspekt der weiterhin wach-
senden Weltentfremdung der Menschen der Neuzeit ist, konnten keine Urteile stand-
halten: sie wurden allesamt auf die Ebene der Empfindungen herabgesetzt und ende-
ten auf der Ebene der niedersten aller Empfindungen, der Geschmacksempfindung.
Unser Wortschatz ist ein sprechendes Zeugnis dieser Herabsetzung. Alle Urteile, die
nicht durch Moralprinzipien [..] oder durch Eigennutz angeregt sind, werden als Ge-
schmackssachen betrachtet, und das ist kaum in einem anderen Sinn gemeint als wenn
wir sagen, die Bevorzugung von Muschel- oder Erbsensuppe sei eine Geschmackssa-
che.« Das eigene Urteil ist also immer der Versuch einer Antwort und Frage zugleich:
Esistals es selbst ganz iberzeugt und in sich einig, gleichzeitig ist es sich aber seiner ei-
genen Pluralitit bewusst und so offen fiir die erneute Infragestellung; die Sprechenden
miissen es in einer Weise fiir besprechenswert erachten, die eine Frage iiberhaupt mig-
lich macht. Der eigene Standpunkt wird zwar klar ausgesprochen, aber verschlief3t sich
nicht der Umdeutung. Nur diejenige, die ihre Meinung offen und deutlich zum Aus-
druck bringt, stellt sie auch zur Diskussion. Wire diese Meinung eine unbestreitbare
Tatsache, wiirde sie nicht Anlass fiir ein Gesprich sein kénnen; ebenso verhielte es sich,
wenn sie blo beliebig wire. Oliver Marchart spricht in Bezug auf Arendts eigenes Spre-
chen von einem »Ethos des Klarsprechens«. Damit meine er ein »Sprechen, das grofite
Deutlichkeit sucht. Deutlichkeit durchaus im Sinne begrifflicher Unterscheidung und
denkerischer Unterscheidungsfihigkeit, aber nicht etwa mit dem kartesianischen Ziel
einer Erkenntnis clare et distince, sondern mit dem Ziel méglichst deutlicher Positio-
nierung. Eine Positionierung, die nicht nur notwendigerweise die Bekimpfung alles
Schwammigen und Verwaschenen impliziert, sondern zugleich auch eine Angriffsfli-
che erdffnet.«*®

Maike Weipflug zufolge geht es in Arendts Urteilsverstindnis nicht darum, ob ein Ur-
teil richtig sei, sondern um den »Kommunikations- und Austauschprozess«<*’, den es
ermoglicht, und so schligt sie vor, Urteile »an ihrer Responsivitit zu messen, an der
Moglichkeit und Bereitwilligkeit, sich auf die Perspektive der Anderen einzulassen<®.

Dem Urteil jeden Bezug zum Richtigen abzusprechen scheint mir unangemessen: Muss

55 Hannah Arendt [1957]: The Modern Concept of History: Ancient and Modern. In: dies.: Between Past
and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 53. [Ubersetzung der Autorin.]
Hier sei noch einmal auf eine Aussage John Lockes verwiesen, die zu Anfang bereits zur Sprache
kam: »Der Geschmack des Ceistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wire ein ebenso
vergebliches Bemiihen, alle Menschen durch Kase und Hummern stillen zu wollen; beides kann
wohl diesen und jenen eine sehr bekdémmliche Kost sein, andern aber kann es hochst zuwider
und unzutraglich sein. [..] Das diirfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Altertums
vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im sinnlichen Genuf3, in der
Tugend oder in der Kontemplation bestehe [..].« John Locke [1690]: Versuch iiber den menschlichen
Verstand. In vier Biichern: Erster Band (1 & 11). Ubers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.)

56  Oliver Marchart [2008]: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Univer-
salismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politischen Denkens.
Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien 4. Frankfurt a.M. 2008, S.189.

57  Maike WeifSpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

58 Ebenda,S. 86.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

165


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Vom Schweigen des Guten

diese Haltung nicht auf eine Relativierung aller méglichen Meinungen hinauslaufen?
Weifdpflug begegnet diesem Einwand, indem sie sagt, ein solches Plidoyer klinge »nur
auf den ersten Blick nach postmoderner Beliebigkeit, die auf Wahrheit vollstindig ver-
zichtet.« Zur Bekriftigung weist sie auf eine Anmerkung hin, die Arendt in Bezug auf
Lessing anbringt; was bleibe, sei seine Aufforderung: »Ein jeder sagt, nicht was ihm
gerade einfillt, sondern was ihm >Wahrheit diinkt«. Die eigene Perspektive ergibt sich
aus dem Unverinderlichen, das jeder Mensch mitbringt: seine Geschichte. Das bedeutet
eben nur, dass wir uns im Bereich des Politischen nicht auf zeitlose Wahrheiten stiitzen
konnen, sondern immer wieder neu beginnen miissen, dariiber nachzudenken, was uns
als Wahrheit erscheint, und es bedeutet auch, die Giiltigkeit unserer Uberzeugungen
und die Grundlagen gesellschaftlichen Handelns stets aufs Neue zu iiberpriifen, zu hin-
terfragen und zu interpretieren.«*® Diesem Verstindnis wiirde ich zustimmen, wenn
es mir auch falsch scheint, das eigene Urteil ausschliefllich an seiner Empfinglichkeit
fiir andere Perspektiven zu messen. Die Offenheit fiir die Perspektiven der Anderen
bedeutet nicht, die eigene nicht ernst zu nehmen - es bedeutet die Erkenntnis, dass
das Einzelne nur durch die Sichtweisen der Vielen als es selbst erscheinen und erkannt
werden kann. Trotzdem aber geht es um dieses Eine und nicht um ein Verstindnis unter
vielen, vielmehr eines, das der Urteilenden Wahrheit diinkt. Bei Zerilli heif’t es dem-
entsprechend, dass das Urteilen — wenn es auch nicht zum Ziel hat, das Verallgemeine-
rungsfihige hervorzubringen, doch »die Frage nach demjenigen, das als wirklich oder
objektiv gilt — vielleicht als wahr — nicht ginzlich umgehen kann«®°. Es ist schwer, die
Wahrheit zu sagen, denn es gibt zwar nur eine; aber sie ist lebendig und hat daher ein lebendig
wechselndes Gesicht.®* Es geht hier um eine Wahrheit, die sich nur im Gemeinsamen, die
sich nur zwischen den Vielen zeigt, die aus der Vielstimmigkeit derjenigen sich erhebt,
die miteinander sprechen.

Um einem solchen Diinken niherzukommen, muss die Urteilende zunichst Abstand
gewinnen. Dass sie zugleich titig sein — innerhalb der Vielen ihre Meinung aussprechen
sowie die Standpunkte der Anderen einnehmen - und von aufden zuschauen muss, hat
zu einigem Missverstindnis gefiihrt. So gibt es eine breite Debatte dariiber, ob Arendts
Verstindnis des Urteilens zweigeteilt sei, nimlich in fritheren Schriften eine Hand-
lung meine, die in der Offentlichkeit stattfinde, spiter aber die rein geistige Titigkeit
der Zuschauenden.®? Einer der Vertreter dieser Ansicht ist Richard Bernstein, bei dem
es heifdt, Arendt entwickle zum Urteilen zwei verschiedene Konzepte, eines »aus der
Perspektive der vita activa, vor allem aus der Perspektive der hochsten aller menschli-
chen Tatigkeiten — der Handlung. Zum anderen vom Standpunkt der vita contemplativa

59  Maike Weiflpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 99.

60 Linda M. G. Zerilli: A Democratic Theory of Judgment, S. xiii. [Ubersetzung der Autorin.]

61 Franz Kafka [1920]: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v. Jiirgen
Born/Michael Miiller. Frankfurt a.M. 1983, S. 73.
Arendt zitiert diese Stelle mehrfach. (Vgl. Hannah Arendt [1959]: Cedanken zu Lessing: Von der
Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Miinchen 1960, S. 39./Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik,
S.110.)

62  Vgl. u.a.Richard ). Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.
Cambridge 1986, S. 234.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

aus, indem sie sich sowohl auf dessen Unabhingigkeit als auch inniges Verhiltnis zum
Denken konzentriert.«®> Auch Ernst Vollrath spricht in diesem Sinne davon, dass in
Arendts Theorie »Briiche und Unklarheiten vorhanden [seien], die sich nicht beseitigen
lassen«®. Leah Bradshaw spricht gar davon, Arendts Vom Leben des Geistes sei »unbe-
streitbar eine implizite Widerlegung des allermeisten dessen [..], was sie in der Vita
activa gesagt hat«®.

Meines Erachtens ist es hingegen so, dass Arendt ihr Verstindnis des Urteilens hier
lediglich weiterentwickelt und keinesfalls widerlegt: Das Urteil erschopft sich fir sie
weder im eigenen Denken, das in eine Meinung, noch in seinem Ausspruch, das in
ein gemeinsames Urteil fithren kann, sondern ist auf beides in seiner Einzelheit ange-
wiesen. Eine Stelle aus ihren Vorlesungen zum Urteilen mag dies verdeutlichen: »Der
Sffentliche Bereich wird durch den Kritiker und Zuschauer konstituiert, nicht durch die
Akteure oder die schépferisch Titigen. Und dieser Kritiker und Zuschauer befindet sich in je-
dem Akteur und Hersteller<%®. Die Urteilenden miissen immer auch Zuschauende sein,
Abstand gewinnen, sich die Meinungen der Anderen vergegenwirtigen: Um gemein-
schaftlich handeln zu kénnen, muss immer wieder ein Schritt zuriick, ein Schritt aus
der Arena heraus getan werden, um nicht nur noch das Eigene wahrzunehmen. Dag
Javier Opstaele denkt in eine dhnliche Richtung, wenn er sagt, Arendts »theoretischer
Philosophiebegriff« sei die »notwendige und konsequente Fortsetzung [fiir ihre Handlungs-
theorie]«®7. Dementsprechend sagt auch Frank Hermenau, »daR fiir das Urteil der Zu-
schauer [zwar] den Vorzug der Unparteiischkeit, der Distanz und des Uberblicks« habe,
es Arendt aber dabei weiterhin »um die Urteilskraft als das politische Vermogen«®® ge-
he. Alle Handelnden schauen auch zu, alle Zuschauenden sind zugleich titig, indem sie
— die Perspektiven wechselnd — um die Frage herumgehen, das Eine von allen Seiten
betrachten, zwischen den Standpunkten eine neue Perspektive suchend.

Diese Suche — mal sprechend, mal schweigend — beruht, im Gegensatz zum Ge-
schmack, der das Gegenwirtige, das ihm in einem Moment gegeniibersteht, bewertet
oder einordnet, auf der Reflexion. »Erst dann spricht man vom Urteil und nicht mehr
vom Geschmack, weil man nun, obwohl noch wie von einer Angelegenheit des Ge-
schmacks affiziert, mittels der Vorstellung den angemessenen Abstand hergestellt hat
— jene Zuriickgezogenheit, Teilnahmslosigkeit oder Uninteressiertheit, die nétig ist fiir
den Beifall oder das Mififallen, fiir die Einschitzung von etwas entsprechend dem ihm

63  Richard ). Bernstein [1986]: Judging - the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles. Cam-
bridge 1986, S. 221.

64  ErnstVollrath [1992]: Handeln und Urteilen: Zur Problematik von Hannah Arendts Lektiire von Kants>Kri-
tik der Urteilskraft< unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowenische Akademie
der Wissenschaften) (2/1992), S.195.

65 Ebenda.
Eine ausfiihrlichere Darstellung der Diskussion findet sich ebenda, S. 18ff.

66  Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S. 98. [Hervorhebung der Autorin.]

67  DagJavier Opstaele [1999]: Politik, Geist und Kritik. Eine hermeneutische Rekonstruktion von Hannah
Arendts Philosophiebegriff. Wiirzburg 1999, S. 21.

68  Frank Hermenau [1999]: Urteilskraft als politisches Vermagen. Zu Hannah Arendts Theorie der Urteils-
kraft. Liineburg 1999, S. 68. (Im Folgenden zitiert als: Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches
Vermagen.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

167


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Vom Schweigen des Guten

eigenen Wert.«%? Diese Reflexion iitber den Gegenstand ist méglich mit Hilfe der Ein-
bildungskraft, denn diese ist dazu in der Lage, Abwesendes anwesend zu machen. Fir
Arendt kann man ein Urteil nur als Aufienstehende fillen, da ein Involviert-Sein jedes
Urteil verhindert; ein solches darf nicht einseitig und einstimmig sein, es muss fra-
gend und offen bleiben ohne doch der Beliebigkeit zu erliegen. Die Urteilende muss
un-interessiert sein, sie darf nicht interessiert an dem Gegenstand sein, verstanden als
inter-esse; sie darf also nicht zwischen den Dingen stehen, da sie sonst nicht das Ganze
sehen konnte. Solches Von-auflen-Betrachten bedeutet fiir Arendt jedoch keineswegs,
das Eigene hinter sich zu lassen —; vielmehr geht es darum, »mit Hilfe der Einbildungs-
kraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen,
der nicht der meinige ist«’°. Diese Betonung unterscheidet Arendts Verstindnis ent-
schieden von demjenigen Kants.

Bernard Williams spricht in Bezug auf Kants unparteiisches Urteilsverstindnis von ei-
ner Charakterlosigkeit der Urteilenden, die er entschieden in Frage stellt. Da Arendts
Vorstellungen zum Urteilen von Kants Begriffen ausgehen, kénnte man zunichst an-
nehmen, Williams’ Kritik treffe ihr Verstindnis in gleichem Mafe; weil Arendt aber
gerade diesen Punkt anders denkt, trifft seine Kritik auf ihr Weiterdenken nicht zu,
vielmehr gehen beide in eine dhnliche Richtung. Williams spricht von der »Gewohn-
heit der Moralphilosophie, zumal in ihrer kantianischen Form, Personen unter Abs-
traktion des Charakters zu behandeln«”. Diese »Darstellung des Individuums« — die
»Forderungen der unparteiischen Moralitit« — hilt er fiir »unzulinglich«’%, da er den
Charakter als ausschlaggebenden Antrieb fiir jede Handlung ansieht. In seinem Text
Personen, Charakter und Moralitit beginnt er in diesem Sinne mit der Frage, warum wir
leben wollen, »warum wir den Tod fiir ein Ubel halten sollten«”®. Er begriindet diese
grundsitzliche Bindung an das eigene Leben mit der Vorstellung, jeder Mensch ha-
be »Grundvorhaben«, »die mit seiner Existenz eng verflochten sind und seinem Leben
in einem relevanten Ausmaf einen Sinn verleihen.« Wenn es nun aber »wirklich zum
Konflikt kommt, konne Kant fir seine auf Unparteilichkeit basierende Moral »nichts
anderes als den Sieg verlangen; und fiir den Handelnden kann das nicht notwendig eine
verniinftige Forderung sein. Es kann zu dem Punkt kommen, wo es fiir einen Menschen
ganz unverniinftig ist, um der guten, unparteiischen Ordnung willen etwas preiszuge-
ben, das eine Bedingung dessen darstellt, daf} er iiberhaupt daran interessiert ist, sich
in dieser Welt aufzuhalten.«”*

Und eben dies ist gerade der Punkt, an dem sich Arendts Verstindnis grundlegend
von demjenigen Kants unterscheidet, da es ihr gerade um das absolut Einzelne geht:

69 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.104.

70  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

71 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitit. Ubers. v. André Linden. In: Robin Celika-
tes/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 20195,
S.365. (Im Folgenden zitiert als: Bernard Williams: Personen, Charakter und Moralitit.)

72 Ebenda, S. 361.

73 Ebenda, S.357.

74  Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitit, S. 361.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Dies zeigt sich zunichst dadurch, dass sie es — wie eben ausgefithrt — an dessen dsthe-
tischem Urteil anlehnt, das vom Unvergleichbaren handelt, sich auf allgemeine Regeln
nicht verlassen kann und will, sondern die je einzelnen Meinungen zu dem je einzelnen
Gegenstand miteinander ins Gesprich bringt. Auch die Formulierung einer Urteilen-
den, die »ohne die eigene Identitit aufzugeben«’®, kraft ihrer Einbildungskraft einen
anderen Standort ins Bild setzt, mochte der Einzelheit Raum schaffen: keine allgemei-
ne, blof duferliche, sondern eine ganz einzelne Sicht, eine aber, die einen Abstand
zu dem Betrachteten findet, so dass auch dieses selbst als so Einzelnes — als Ganzes
— erkennbar ist. Um Arendts Verstindnis von Kants Unparteilichkeit zu unterschei-
den, spricht Lisa J. Disch von einer »verorteten Unparteilichkeit« [»situated impartiali-
ty«], der Unvoreingenommenheit der Einzelnen, auf einem Standpunkt Stehenden also.
Damit meint sie »eine kritische Entscheidung, die nicht durch ihren Bezug zu einer
abstrakten Norm des Richtigen gerechtfertigt wird, sondern durch die Ansehung einer
Vielfalt divergierender, 6ffentlicher Standpunkte«?®. Es handele sich hier — so heifit es
spiter — um einen »Geltungsbegriff, der einem Prozess offentlicher Entscheidungsfin-
dung innerhalb einer antagonistischen [»adversarial«] Offentlichkeit unterliegt. Solch
eine Offentlichkeit muss von der Annahme ausgehen, dass die an einer Entscheidung
beteiligten Gruppen in Bezug auf ihre soziale Macht nicht gleich sind, dass sie mogli-
cherweise keine gemeinsamen kulturellen oder normativen Rahmenbedingungen teilen,
dass keine einzelne Entscheidung ihre Meinungsverschiedenheiten in Einklang bringen
kann.«””

Arendt formuliert in einigen Seminarnotizen so: »Bei allen Dingen, die erscheinen,
ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem Phinomen be-
findet. Der Raum der Erscheinungen ist fir Biume nicht derselbe wie der Raum der
Erscheinung fiir den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter
Biumen nicht. Der Raum der Erscheinung fiir den Wald ist die baumlose Ebene.«’® Um
das Eine als Eines wahrzunehmen, muss es aus verschiedenen Perspektiven betrachtet
werden, sodass ein Anblicken erméglicht wird, das nicht vom nur einzelnen Blick ver-
stellt ist, das durch die vielen Ansichten ebenso viele Liicken schafft, das — selbst baum-
los — auf die Baume blicken kann. Wie schon in Bezug auf Benjamins Bild der Arkaden
angemerkt, die ein »Dahinterliegendes« umstellen’?, scheint mir auch hier der Hinweis
wichtig, dass es nicht um einen essentiellen Wesenskern geht, sondern darum, weder
ausschliefllich die einzelnen Standpunkte noch einzig das Sichtbare, begrifflich Fassba-
re zu betonen, sondern dasjenige, das zwischen den Standpunkten — den Biumen und

75  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

76  Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994, S.162. (Im
Folgenden zitiert als: Lisa Jane Disch: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy.) [Ubersetzung der
Autorin.]

Im Denktagebuch heif’t es dazu: »This >impartiality< (not being part) is perhapssinhuman<.« (Han-
nah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 796.)

77 Ebenda, S. 220. [Ubersetzung der Autorin.]

78  Hannah Arendt [1968]: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Friih-
jahr1968). In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und
die Kiinste. Gottingen 2007, S. 221.

79 Vgl Kap. IV/Fufdnote 238.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Vom Schweigen des Guten

Arkaden - sichtbar wird, das nur sichtbar werden kann durch die Vielzahl der Perspek-
tiven und in gewissem Sinne sogar erst durch diese Blicke zu sich selbst kommt. Mit Ben-
jamin konnte man sagen, der Name zeige sich dort — hinter den Begriffen — an einem
Ort, zu dem nur der Zwischenraum Zugang gewihrt. Dementsprechend kénnte eine
Eintragung aus dem Denktagebuch Arendts zu verstehen sein, in der sie sagt: »Kenntlich
sind wir nur im Zwischen der Welt, der Name haftet uns im Zwischen an.«8°

Nur als Einzelne konnen wir die einzelne Frage bedenken und in gewissem Sin-
ne ist dieses Selbstsein als eine >Bedingung« firr das Interesse zu begreifen, »sich in
dieser Welt aufzuhalten<®'. Im Anblick der ganz einzelnen Frage aber geht es nicht
darum, private Interessen abzuwigen, sondern darum, das menschlichste aller Inter-
essen — den Ort nimlich, an dem es Menschen tiberhaupt nur geben kann -: die Welt
zu ermoglichen. Und diese Welt ist eben nicht Umwelt, sondern »sowohl ein Gebilde
von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Ange-
legenheiten«®?. Arendt geht hier also noch einen Schritt weiter als Williams, indem
sie sagt, die Welt existiert itberhaupt nur dann, wenn wir als wir selbst tiber sie spre-
chen, wenn wir die Fragen der Menschenwelt als absolut Verschiedene verstehen und
nicht glauben, sie anhand von Allgemeinheiten beantworten zu kénnen. Man selbst zu
sein, absolut verschieden, nicht seines eigenen Charakters entledigt, ist demnach fir
Arendt nicht nur die Voraussetzung des Interesses in Williams Sinne, »sich in dieser
Welt aufzuhalten«, sondern von Welt an sich. Welt ist nur dann maglich, wenn die Ein-
zelnen einzeln bleiben, weder als Interesselose allgemein, noch in einem »Gruppenin-

teresse«®3

vereinigt; denn Welt ist der Raum, in dem Freiheit erméglicht wird, in dem
eine Handlung niemals zielgerichtet, ergebnisorientiert ist, sondern offen. In diesem
leeren Raum liegt die Moglichkeit eines neuen Anfangs, die Moglichkeit von Freiheit.
Linda Zerilli beschreibt es so: »Der Zuschauer ist jemand, der — mithilfe seiner Ein-
bildungskraft — das ganze in einer uninteressierten Weise reflektieren kann, das heif3t
in einer Weise, die nicht nur frei ist von privaten Interessen, sondern frei ist von In-
teressen iiberhaupt, folglich von jedem Mafstab der Niitzlichkeit.«®* Die Freiheit des
Urteilens beginnt dort, wo dieses nicht mehr Mittel ist, sondern Zweck an sich. Es geht
beim Urteilen also nicht um ein be-urteilen, das dem Gesehenen einen Wert zuschrei-
ben wollte. Dementsprechend geht es auch nicht um ein bloRes Gefallen, sondern um
ein Vorstellen; ein Ansehen, das das Zwischen, das Andere mitbedenkt: »Unwichtig ist,
ob etwas in der Wahrnehmung gefillt oder nicht: was nur in der Wahrnehmung gefillt,

80 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 663.
Arendt ist an vielen Stellen darauf bedacht, sich von der Betonung einer Innerlichkeit, die das
wahre Wesen beherberge, von der die Psychologie ausgehe, abzugrenzen; so heifdt es an einer
Stelle: »Innerlich<sind alle Menschen gleich, ndmlich so anndhernd identisch wie das Innere ih-
rer Korper. Nur das, was zur Erscheinung dringt, also gerade das Aussere, unterscheidet sich, ist
einmalig«. (Hannah Arendt [1967]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 663.) Es zeige sich vielmehr ge-
rade, dass diese »bei Allen das gleiche zutage fordert«. (Ebenda, S. 720f.; vgl. auflerdem: Hannah
Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 38f.)

81 Bernard Williams [1981]: Personen, Charakter und Moralitdt, S. 361.

82  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

83  Hannah Arendt [1958]: Freiheit und Politik, S. 342f.

84 Linda M. G. Zerilli [2005]: >We Feel Our Freedoms, S.177. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ist gefillig, aber nicht schon. Etwas gefillt vielmehr in der Vorstellung; denn nun hat

die Einbildungskraft es so zubereitet, daf ich dariiber nachdenken kann.<®

Auch wenn es gewichtige Unterschiede zu Kants Begriffsverstindnis gibt, ist Arendts
Ausgang von diesem durchaus grundlegend. Es ist also sinnvoll, die Unterschiede und
Gemeinsamkeiten noch einmal genauer zu betrachten. Das Nachdenken, von dem ge-
rade die Rede war, geht dem Urteil voraus, es ist ein ausgeweitetes Denken, das nicht
auf den eigenen Standpunkt beschrinkt bleibt. Kant spricht hier von einer erweiterten
Denkungsart, anhand derer mit den anderen Mitgliedern der Gemeinschaft das eige-
ne Urteil hinterfragt werden soll. Arendt zufolge war die Frage nach der Urteilskraft
fiir Kant deshalb so wichtig, weil sie die Giiltigkeit von Urteilen insgesamt betrifft, die
Moglichkeit solcher Urteile, die fiir alle gelten konnen, ohne objektive Urteile zu sein.
Kant bezeichnet die Geselligkeit als das »eigentliche Wesen der Menschen«3¢. Auch der
Kategorische Imperativ kann in diesem Sinne verstanden werden; bekanntlich ist es die
Forderung dieses Imperativs, dass die Einzelne ihr Handeln auf eine Weise einrichte,
dass die dabei befolgte Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werden kénnte®”; dem-
nach bezieht sich die Handlung immer auf den allgemeinen Menschen. Wenn solche Ge-
meinschaft, die auf einem Allgemeinen beruht, das Wesen der Menschen ausmacht, ist
die Frage nach fir alle gilltigen Urteilen natiirlich grundlegend — Arendt aber geht da-
von aus, dass es Pluralitit nur geben kann, wenn die Einzelnen als absolut Verschiedene
und nicht einfach als Vielheit gedacht werden. Fiir Kant versetzen sich also alle Urtei-
lenden in die Lage der Anderen, um so zu einem Urteil gelangen zu kdnnen, das fortan
fiir alle gilt. Diese Fahigkeit eines erweiterten Denkens beruht auf dem Gemeinsinn der
Menschen; in der Kritik der Urteilskraft heifdt es: »Unter dem sensus communis aber muss
man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, d.i. eines Beurteilungsvermogens verste-
hen, welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes andern in Gedanken (a
priori) Riicksicht nimmt, um gleichsam an die gesamte Menschenvernunft sein Urteil
zu halten, und dadurch der Illusion zu entgehen, die aus subjektiven Privatbedingun-
gen, welche leicht fiir objektiv gehalten werden konnten, auf das Urteil nachteiligen
Einflufy haben wiirde. Dieses geschieht nun dadurch, dafd man sein Urteil an anderer,
nicht sowohl wirkliche, als vielmehr blofd mégliche Urteile hilt, und sich in die Stelle
jedes andern versetzt, indem man blofd von den Beschrinkungen, die unserer eigenen
Beurteilung zufilliger Weise anhingen, abstrahiert«®®. Die Urteilende soll ihre »Emp-

85 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.104.

86 Ebenda, S.114.

87  Der Kategorische Imperativ stellt in gewisser Weise einen Zusammenhang her zwischen dem Ur-
teil der Einzelnen und der Gemeinschaft, da ich mein Urteil gedanklich auf seine Allgemeingiil-
tigkeit hin befrage. Arendt selbst benennt in Was ist Politik? den entscheidenden Unterschied: Fiir
Kants »eigene politische Philosophie, der Entwicklung des kategorischen Imperativs« habe diese
»politische Fahigkeit par excellence [...] kaum eine Rolle gespielt«, da dieser sich darauf stiitze, in-
wiefern der Einzelne mit sich selbst im Denken (ibereinstimme, nicht aber auf den Austausch mit
Anderen. (Vgl. Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 98.)

88 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Banden, Fiinfter Band: Kritik
der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1957,
S.389/B157/A155. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

7


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Vom Schweigen des Guten

findung« so weit als moglich ignorieren »und lediglich auf die formalen Eigentiimlich-
keiten«®® achten. Das ist darum notig, weil Kant ein Urteil zu erreichen sucht, »welches
zur allgemeinen Regel dienen soll«<°°. Dies also unterscheidet seine Idee grundlegend
von derjenigen Arendts, da sie zwar ein gemeinsames Urteil anstrebt, dies aber nur fiir
die je Urteilenden als giiltig und so als immer wieder neu Diskutier- und Durchdenk-
bares begreift. Hannah Arendt schreibt in diesem Sinn, dass Kommunikation, die eine
Bedingung dieser Denkungsart darstellt, nur moglich ist, »wenn man fihig ist, vom
Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie niemals
erreichen, niemals so sprechen, daf} sie einen versteht«”".

Fiir Kant bildet die realweltliche Kommunikation keine zwingende Voraussetzung
fiir die Urteilsbildung. Vielmehr erméglicht es die erweiterte Denkungsart, auf die jedes
Urteil angewiesen ist, den Menschen, mdgliche andere Urteile mit in die Uberlegungen
einzuschliefRen, ohne dass hierfiir ein Gesprich mit einer >swirklichen< anderen Person
notig wére. In diesem Sinne ist es zu verstehen, dass die Urteilende bei Kant ihr Urteil
mit anderen, »nicht sowohl wirklichen, als vielmehr blofs miglichen Urteilen<®* abgleicht.
Beziiglich der Trennung von Einsamkeit und Verlassenheit habe ich oben bereits dar-
auf hingewiesen, dass ein einsames Bedenken nicht bedeutet, die Anderen unbedacht
zu lassen. Auch Bernstein kam zu Wort, der zwar davon ausgeht, dass Meinungen »nur
dort iberpriift und ausgebaut werden, wo sich wirklich verschiedene Standpunkte be-
gegnenc, es aber zunichst nicht fiir entscheidend hilt, ob diese »reale Begegnungen
[seien] oder solche, die durch die Vorstellungskraft zustande kommen«®3. Lisa J. Disch
und Ronald Beiner teilen diese Ansicht nicht. Disch wendet ein, dass Arendt anneh-
men miisse, eine einzelne Person sei in der Lage, kraft ihrer Vorstellung alle fir ei-
ne Situation relevanten Perspektiven einzunehmen. Es sei, so folgert sie, gerade diese
Annahme, die einen Aspekt der Empathie reproduziere — den nimlich, Unterschiede
auszuloschen.®* Linda Zerilli folgert, fiir Disch miisse also eine »Aneignung der Idee
der erweiterten Denkungsart auf einem wirklichen, nicht einem eingebildeten Dialog
basieren«”. Auch Ronald Beiner geht davon aus, dass es auf den tatsichlichen Dia-
log zwischen »reflektierenden Gesprichspartnern<®® ankommt. Benhabib bezeichnet
einen geistigen Dialog als blof3es »Gedankenexperiment«; urteilendes Sprechen aber
miisse wihrend »der faktischen Konfrontation im 6ffentlichen Leben mit dem Stand-
punkt derer, die uns ansonsten fremd sind, uns aber durch ihre 6ffentliche Prisenz als
Stimmen und Meinungen bekannt werden«®” abgeglichen werden.

89  Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 390/B 158, 159/A 156, 157.

90 Ebenda.

91 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.114.

92 Immanuel Kant [1790]: Kritik der Urteilskraft, S. 389/B 157/A 155. [Hervorhebung der Autorin.]

93 Richard ]. Bernstein [2018]: Why Read Hannah Arendt Now?, S. 71. [Ubersetzung der Autorin.]

94  Vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philosophy, S.168. [Ubersetzung der Au-
torin.]

95  Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 202.

96  Ronald Beiner [1997]: Rereading Hannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criticism, Vol
23,No1,S.31.

97  SeylaBenhabib [1987]: Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der Politik im Werk Hannah Arendts.
In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 41/4, S. 546.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Arendts Miteinbeziehung nicht anwesender Standpunkte halte ich deshalb fiir so wich-
tig, weil sie zu verhindern sucht, nur diejenigen Meinungen zu beriicksichtigen, die am
Ort des Gesprichs gerade zufillig vorherrschen. Dies wiirde wieder zu einem blofRen
Zihlen fithren, das in Gefahr stiinde, sehr einseitig zu sein. Wenn auch bereits Ge-
hortes oder Gelesenes sowie Vorgestelltes mitbedacht wird, ist das Gesprich sogleich
ausgeweitet. Es ginge hier also um ein »Denken in Beispielen [...], in Beispielen von
toten oder lebenden wirklichen oder fiktiven Personen und in Beispielen von vergange-
nen oder gegenwirtigen Ereignissen«<®®. Jerome Kohn spricht dementsprechend davon,
dass das Urteil »von der Anwesenheit anderer ab[hinge], seien sie Mitglied [»mem-
ber«] einer existierenden Gemeinschaft oder einer wieder-erinnerten [»re-membered«]
Gemeinschaft, die den Sinnen nicht mehr zur Verfiigung steht, aber in der Vorstel-
lung re-prasentiert wird«®?. Mir scheint die Auflosung von Beschrinkungen hier die
grundlegendste Voraussetzung zu sein, um ein Gesprich weitestgehend auszuschlie-
Ren, das nicht in Frage stellt, sondern blof wiederholt und nachsagt. Dieses Problem
ist heute durch Filterblasen und dhnliche Phinomene dringender denn je und wird —
wie ich in der Auseinandersetzung mit Mouffe und Latour beispielhaft gezeigt habe -
durch Lagerbildung gleich welcher politischen Gruppierung nur verstirkt. Der Rahmen
urteilsbildender Diskussionen sollte der gemeinsame Wunsch sein, eine Frage in Of-
fenheit zu stellen. Dies mag naiv oder weltfremd anmuten, ist aber doch der einzige
Weg, der eine Menschenwelt in Arendts Sinne er6ffnen kann. Der Wunsch nach einer
solchen gemeinsamen Welt ist meines Erachtens verbreiteter, als es scheinen mag, die
Frage nach Identitit und Lebenssinn ist in vielen gegensitzlichen politischen Positio-
nen die treibende Kraft und es sollte dementsprechend als erstrebenswert gelten, diese
in einem gemeinsamen Gesprich zu biindeln: einem Gesprich, in dem es nicht um die
vereinzelten Bediirfnisse der Sprechenden geht, sondern das nach der Welt fragt und
sie auf diesem Wege erst erbaut. Arendts Forderung, dass die Politik nicht die Sorge
um die Menschen, sondern die Sorge um die Welt betreffen sollte’®®, mag zunichst
leblos, gar lebensfeindlich klingen, scheint es doch da um einen leeren Raum zu gehen,
um eine Arena, in die solche Menschen treten kénnen, die frei sind von menschlichen
Sorgen und Noten. Fithrt man sich aber vor Augen, was Arendt mit Welt meint, wird
klar, dass es sich hier um das schiere Gegenteil handelt: Welt ist ihr »sowohl ein Gebilde
von Menschenhand wie der Inbegriff aller nur zwischen Menschen spielenden Angele-
genheiten«'°"; sie bildet sich nur dort, wo Menschen miteinander sprechen, sie ist nur
mit und durch die Menschen. Sorge um die Welt heif3t also Sorge um den menschlichen
Lebensraum, in dem es um menschliches Leben im Einzelnen, nicht um ein Uber-leben
im Allgemeinen geht. Es ist eine Abwendung vom Menschen als Singular, als Vereinzel-
tem oder in der Masse Vereinnahmtem; diese Abwendung erméglicht eine Hinwendung

98  Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 149

99  Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt, S.145.

100 »[IJm Mittelpunkt der Politik steht immer die Sorge um die Welt und nicht um den Menschen —
und zwar die Sorge um eine so oder anders beschaffene Welt, ohne welche diejenigen, welche
sich sorgen und politisch sind, das Leben nicht wert diinkt, gelebt zu werden.« (Hannah Arendt
[1956-57]: Was ist Politik?, S. 24.)

101 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

173


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Vom Schweigen des Guten

zu den Menschen im Plural, die als Menschen und absolut Verschiedene in der ihnen
gemeinsamen Welt erscheinen und handeln.

In einer Diskussion erwiderte Arendt auf den angefiithrten Vorwurf: »Ich habe die
Welt dem Leben entgegengesetzt, und da wir in einer Zeit leben, in welcher eine unge-
heure Uberschitzung des Lebens gang und gibe ist, habe ich die Weltliebe, die zu aller
Kultur gehort, vielleicht tibertrieben. Ich glaube nicht, daf ich lebensfeindlich bin, das
Leben ist etwas Herrliches, aber es ist nicht der Giiter hochstes. Wenn das Leben als Gii-
ter hochstes angesetzt wird, ist es sogar gerade mit dem Leben immer schon vorbei.«'°
Die Gefahr, von der Arendt 1965 spricht und die ich heute fiir nicht im mindesten weni-
ger aktuell halte, besteht nicht etwa darin, dass die Anzahl der Urteilenden nicht hoch
genug wire oder diese nicht tatsichlich anwesend wiren, sondern darin, dass es den
Einzelnen »egal«ist, wo sie leben oder was fiir ein Urteil angemessen sein konnte: »Diese
Indifferenz stellt, moralisch und politisch gesprochen, die grofite Gefahr dar [...].«'*
Solche Indifferenz kann entstehen aus der Uberzeugung, Urteile seien grundsitzlich
besonders Befihigten zu tiberlassen, ebenso kann sie auf der Annahme beruhen, das
Gute bestehe in der Einhaltung allgemeiner Regeln — immer ist sie dort, wo Selbstver-
stindlichkeit am Werk ist. Arendts Ubersetzung des isthetischen — absolut einzelnen
— Urteils in die Politik erklirt diese Ausreden fir hinfillig und hilt Politik erst dann fir
verwirklicht, wenn das Urteil jedes Menschen in gleicher Weise als bedenkenswert gilt.

Das Urteil — heif3t es in einer Vorlesung — macht gegenwirtig, »dafy wir mit der
Vergangenheit nur fertig werden konnen, wenn wir anfangen zu urteilen«, denn das
Urteil kann uns »helfen, den Ereignissen, die sich sonst der Sinngebung und Einsicht
entziehen wiirden, Sinn zu verleihen und sie menschlich begreifbar zu machen«!*.
Dieses Fertig-Werden meint aber nicht etwa ein Abschliefien; vielmehr geht es darum,
das Geschehene als Geschichte zuginglich und so auslegbar zu machen, es erzihlbar
zu machen und in gewisser Weise zu befestigen, damit von hier aus ein Ausgang, ein
Anfang moglich sei. So gilt es, das Vergangene als Vergangenes zu beurteilen und es
auf diese Weise in die Gegenwart zu holen, auf dass es im Jetzt befragt und in ein ge-
meinsames Gesprich verwandelt werden kann. Dieses Gesprich jetzt gemeinsam fiih-
ren heifdt Welt schaffen und ohne Angst demjenigen ins Auge sehen, das sich da zeigt;
denn »[w]enn wir auf dieser Erde zu Hause sein wollen, miissen wir sogar selbst um
den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen
Dialog mit seinem Wesen teilzunehmen«*®*. Urteilen heif3t also, ein Ereignis als eines
zu setzen, das als Tatsache unverinderlich ist, es zugleich aber im Jetzt zu durchdenken
und als eines zu verstehen, das niemals abgeschlossen sein wird, sondern als Schicht in
die zu besprechende Geschichte der Menschen eintritt und so Teil des »nicht endenden

102 Hannah Arendt [1958]: Kultur und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen
im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 2016%, S. 303.

103 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.150.

104 Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen, S.146.

105 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.127.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Dialogs mit dem Dasein« wird. Die Urteilskraft steht im »Dienste des menschlichen

Verstehens, und in der Sinngebung liegt die Bedeutung der Politik«*®®.

Um einen solchen Dialog zu erméglichen, muss durch die Darstellung eines Ereignis-
ses der Versuch unternommen werden, ein gemeinsames Bedenken und Beurteilen zu
ermoglichen. In diesem Sinne verstehe ich Arendts Versuch, dem Bosen etwas entge-
genzusetzen: das Bose in einer Weise darzustellen, dass sich dariiber sprechen lisst. Es
ist der Versuch, dem Bosen das Gute entgegenzustellen, das immer fragt und niemals
mitlduft, das unaufhérlich versucht, zu verstehen. Ein Beispiel dafiir, dass ein gemein-
sames politisches Urteilen auch heute keinesfalls fiir selbstverstindlich gehalten wird,
zeigt sich meines Erachtens in der Art und Weise, in der in vielen Gedenkstitten an den
Holocaust erinnert wird. Die Art der Darstellung scheint mir oftmals ein solches gera-
dezu ausschlieflen zu wollen: In grofier Zahl werden den Menschen dort Bilder entge-
gengeschleudert, auf denen Leichenberge und Leid in so unvorstellbarem Mafe gezeigt
werden, dass die Ereignisse in absolute Entfernung riicken miissen; was hier hervorge-
rufen werden soll, ist Schock, Angst, Verzweiflung. Diese Reaktion ist angemessen im
Hinblick auf die Unvorstellbarkeit der Verbrechen dieser Zeit, die hier in keiner Weise
relativiert werden sollen. Eine solche Darstellungsweise verfolgt das Ziel, eine Wieder-
holung fir immer unméglich zu machen: eine eigene Beurteilung, ein wirkliches Nach-
denken ist hier kaum das Ziel, jedes Denken scheint angesichts des gezeigten Grauens
vielmehr ausgeschlossen; die Bilder schreiben sich in die Betrachtenden ein und ver-
bleiben dort zur Mahnung. In Anschauung solcher Bilder kann und soll sich niemand
zum einzelnen Urteil berufen fithlen, vielmehr soll hier ein allgemeines Nie wieder ent-
stehen. An dieser Stelle wird die Ahnlichkeit zu den Reaktionen deutlich, die Arendt
auf ihren Prozess-Bericht erhielt: Eichmann sollte als unmenschliches Ungeheuer dar-
gestellt und so in weite Distanz geriickt werden; auf diesem Wege aber wurde auch
jedes Urteil iiber ihn aus der Hand gegeben: »Uber dieses furchtbare Kapitel moralisch
zu urteilen, steht denen nicht zu, die nicht dabei gewesen sind.«*°7

Miisste es aber nicht vielmehr darum gehen, klarzumachen, dass die Umstinde,
die diese Verbrechen erméglicht haben, keinesfalls unvorstellbar sind — wenn auch
die Taten selbst es durchaus sind — dass sie vielmehr hervorgehen aus der unsicht-
baren Selbstverstindlichkeit, die den totalitiren Systemen zugrunde liegt? Wiirde es
hier nicht weiter gelten, die Formen aufzuzeigen, die diese Selbstverstindlichkeiten
angenommen haben - in Arendts Betrachtungen der Mangel von Denken, Urteilen und
Erzihlen — und hervorzuheben, dass diesen nur durch ein genaues Betrachten entge-
gengewirkt werden kann? Wenn es darum gehen soll, diese Ereignisse un-wiederholt zu
lassen, miissen sie zugleich als wiederhol-bar aufgezeigt und ausgesprochen werden.
Eine Kontextualisierung und umfassende Betrachtung der Geschehnisse ist nétig, um
einen Grund zu schaffen, der totalitiren Systemen keinen Boden bietet. Wenn auch die

106 Ronald Beiner in seinem Essay zu Hannah Arendt in: Hannah Arendt [1964-70]: Das Urteilen. Texte
zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner. Miinchen/Ziirich 2012, S. 146.

107 Council of Jews from Germany [1963]: Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung der Nazizeit. In: Ursula
Ludz/Thomas Wild (Hg.): Hannah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empérender Dumm-
heit. Gesprache und Briefe. Miinchen 2013, S. 111.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

175


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Vom Schweigen des Guten

Mahnung richtig und die Verzweiflung angemessen sind, so ist doch ein distanzierter
Blick zu gewinnen, um Handlungsfihigkeit zu schaffen. In der offenen Auseinanderset-
zung wilrde zutage treten, was gefehlt, was den Aufbau eines totalitiren Systems — und
den Abbau eines gerade davor schiitzenden Staates — ermdglicht hat. Im Versuch einer
beurteilbaren Darstellung ginge es natiirlich nicht darum, die Ungeheuerlichkeiten zu
relativieren, schon gar nicht darum, zu sagen, dies alles sei eben menschlich, in jedem
sitze die drohende Gefahr. In diesem Sinne ist auch Arendts harsche Abweisung ei-
nes »Eichmannism«*®® zu horen: »Ich habe keineswegs gemeint: Der Eichmann sitzt in
uns, jeder von uns hat den Eichmann und weif der Deibel was. Nichts dergleichen!«'®?
Der Gefahr eines die Einzelnen vereinnahmenden Systems aber entgegenstehen kann
eine Gesellschaft nur dann, wenn sie sich ein Urteil zutraut, wenn sie sich denkend
eine Meinung bildet, wenn sie nicht glaubt, das Richtige sei errechenbar oder die Sa-
che von Sachverstindigen. Genauso wenig kann der Ausdruck von Gefithlen - seien
diese auch angemessen - zu einem souverinen und Handlungsfihigkeit erteilenden
Urteil fithren: »Da es den Menschen schwer fillt — und dies mit Recht —, mit etwas zu
leben, das ihnen den Atem raubt und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der of-
fensichtlichen Versuchung nachgegeben, ihre Sprachlosigkeit in alle méglichen auf der
Hand liegende Sprachgebilde, die, immer natiirlich unangemessen, gefithlsmafiige Er-
regung ausdriicken, zu iibertragen.«"*° Vielleicht wire es méglich zu sagen: Dasjenige,
das sprachlos und also ohnmichtig macht, soll der Mahnung und Erinnerung dienen.
Dasjenige aber, das beurteilbar und besprechbar ist und sein muss, sollte ergriindet und
beurteilt, besprochen und durchdacht werden, sodass aus diesem gemeinsamen Spre-
chen Menschen hervorgehen konnen, die sich ein eigenes Urteil nicht nur erlauben,
sondern es — in Arendts Sinne — sogar als Voraussetzung ansehen fiir ein menschliches
Leben.

Die Aufgabe, die den Menschen dementsprechend aus der Last ihrer Geschichte er-
wichst, ist — selbst hier noch — der Versuch zu verstehen, ein Versuch also, der niemals
blof3 abgleicht, sondern Mut und Verantwortung erfordert: »Verstehen heifdt aber nicht,
das Emporende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen ableiten
oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erkliren, daf} der
Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fithlbar sind. Ver-
stehen heif’t vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, untersuchen
und bewuf3t tragen — und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz leugnet noch
sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heifdt unvoreingenommen und
aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht sehen und
ihr widerstehen.«'™ Um einer Bewegung, einem System entgegenstehen zu kénnen,
miissen wir also lernen, »der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht [zu]

108 Michael W.Jackson [1989]: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T. Kaplan/
Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt — Thinking, Judging, Freedom. Sydney 1989, S. 42f. [Uberset-
zung der Autorin.]

109 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von emporender Dummbeit, S. 43.

110 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bdse, S.19.

111 Hannah Arendt [1951-1953]: Uber den Totalitarismus, S. 12f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

sehen« — das gemeinsame Urteilen, Sprechen, Durchdenken erst schafft die menschli-
che Gemeinschaft, die Welt, die ein verwiistendes, pilzartiges Wachsen des Bosen ver-
hindern kann. Urteilen als ein »Die-Welt-mit-anderen-Teilen« heifit eben: Diese Welt
erst schaffen, und zwar immer aufs Neue, denn bestehen kann sie nicht fiir sich, son-
dern kann sie nur auf die wundersame Weise, in der das gemeinsame Gesprich sie
erschafft.

Das eigene Urteil ist demnach Urteil erst dann, wenn es in die Welt getragen wurde,
die es hervorbringt. Der Versuch zu verstehen ist immer ein gemeinsamer Versuch; der
eigene Standpunkt wird also nicht als Unverdnderbarer in die Welt getragen, es geht
nicht um einen einfachen Meinungsaustausch. Vielmehr soll das eigene Urteil durch
das In-Erscheinung-Treten des anderen in Frage gestellt — nicht relativiert, sondern in
die Frage zuriickgestellt — werden, um so das Wesen der Menschen, ihre Pluralitit, zu
verwirklichen. Entscheidend fiir das Gute — so muss immer wieder betont werden —
ist der Zwischenraum, das Unvorhersehbare, das in jedem Gesprich mitgedacht wer-
den muss, wenn es ein offenes sein will. Insofern sagt Arendt in Revolution und Freiheit,
dass »Gedankenfreiheit ohne Redefreiheit [...] eine Illusion«!? sei. Freies Denken heif3t
immer auch, das Gedachte aussprechen und in ein Gesprich treten zu konnen. Rede-
freiheit ist hier aber nicht im gewdhnlichen Sinne gemeint, verstanden als das Recht
einer Person »zu sagen, was immer sie will«. Arendt geht es vielmehr darum, »dass
wir aus Erfahrung wissen, dass niemand alleine in angemessener Weise die objektive
Welt in ihrer vollen Wirklichkeit zu erfassen imstande ist, da diese sich ihm immer nur
aus einer Perspektive zeigt und offenbart, die auf seinen Standpunkt in der Welt be-
schrinkt ist«*3. Die Freiheit also liegt in der Moglichkeit, im Sprechen dem Einzelnen
niherzukommen, das Besondere als Besonderes zu erkennen. Dieses Besondere, das
jedes Urteil meint und ist, bildet so zugleich eine neue Moglichkeit des Verstehens der
Welt und der Sinnstiftung. Dieses Verstehen wird moglich durch die Einbildungskraft,
die uns in einen »Dialog mit dem Dasein« treten lisst, einen Dialog, der uns die Er-
de zu unserer Welt macht. Und noch etwas tritt in Erscheinung in diesem Dialog: der
Mensch selbst. Erst im gemeinsamen Sprechen, das Hannah Arendt Handlung nennt,
zeigt sich der Mensch als Mensch, als Wesen des Neuanfangs: »Der Neubeginn, der mit
jeder Geburt in die Welt kommt, kann sich in der Welt nur darum zur Geltung bringen,
weil dem Neuankémmling die Fihigkeit zukommt, selbst einen neuen Anfang zu ma-
chen, d.h. zu handeln.«"™* Einen Anfang in diesem Sinne machen, etwas absolut Neues
beginnen, muss fir das Urteil immer heiflen: aus dem Nichts und in ein Nichts an-
fangen, ohne vorgefertigte Meinung der einzelnen Frage nachdenken, die da begegnet;
diese eine Rose meinen so wie diese eine Frage der Politik, die es zu durchdenken gilt. Erst
in dieser Einzelheit der Denkenden und der Frage kann der Mensch Mensch sein; so
heif3t es in Was ist Politik?: »Menschen im eigentlichen Sinne kann es [...] nur geben, wo
es Welt gibt, und Welt im eigentlichen Sinn kann es nur geben, wo die Pluralitit des

112 Hannah Arendt [1961]: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 20164, S. 248.

113 Hannah Arendt [1958-59]: Introduction into Politics. In: dies.: The Promise of Politics. Hg. v. Jerome
Kohn. New York 2005, S.128. [Ubersetzung/Hervorhebung der Autorin.]

114 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.18.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Vom Schweigen des Guten

Menschengeschlechts mehr ist als die einfache Multiplikation von Exemplaren einer

Gattung.«"

Dementsprechend ist es zu verstehen, wenn Arendt in Bezug auf Eichmann sagt, dieser
brauche nicht, »wie es im Urteil hief3, >sein Ohr der Stimme des Gewissens zu verschlie-
Reng; nicht, weil er keins gehabt hitte, sondern weil die Stimme des Gewissens in ihm
genauso sprach wie die Stimme der Gesellschaft, die ihn umgab«!*. Sowohl sein eige-
nes als auch das Gewissen »der Gesellschaft« sind hier eins, nicht zu unterscheiden. Die
Gesellschaft ist in Arendts Sinne gerade keine Vielheit, sondern die Vergesellschaftung
des Privaten, wo die Menschen gerade nicht einzeln, sondern in ihren Notwendigkeiten
gleich und vermasst sind. Diese Gleichheit besteht nicht zwingendermafien darin, dass
das Gleiche fur richtig erachtet wird, sondern in der selbstverstindlichen Austausch-
barkeit der Werte, die notwendigerweise gesetzt sein muss, wenn nicht mehr absolut
Verschiedene, sondern bloR Vergleichbare den Erdball bevélkern. Christian Volk sagt
in diesem Zusammenhang, »die Stimme des Gewissens [ist] subjektiv: Was der eine
Mensch moralisch vertreten kann, ist fiir den anderen absolut unakzeptabel«"’. Wire
dieses Zusammenwerfen von Ahnlichen Politik, wire sie wirklich der »Ameisenhaufen,
von dem oben die Rede war, ein »Gesamtinteresse«, das durch »blofSe Addition von Pri-

vatinteressen«8

errechnet wiirde. Dann ginge es nur noch um Zahlen und es herrschte
ewig das Immer-Gleiche oder Etwas-Andere; eine Ansammlung von Menschenartigen,
die sich im Exemplarischen bereits verloren hitten. In einer solchen Gesellschaft ist
der Grund fiir die Eingleisigkeit des Bosen gelegt, die oberflichliche Selbstverstind-
lichkeit, die — da sie in Aberkennung der absoluten Verschiedenheit jeden Neuanfang
negiert — keinem Bosen widerstehen konnte. Das Gute setzt die Liicke, sprengt durch
jedes Urteil immer neue Abgriinde in die glatte Oberfliche, auf der alsdann kein Gleis
bestehen kann. Hier zeigt sich also, warum das wunderliche Verhiltnis der absoluten
Verschiedenheit zur Vielheit so genau in den Blick genommen werden muss: Nur so
entgeht das Sprechen der Beliebigkeit, nur so ist es moglich, »ohne die eigene Identitit

aufzugeben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist«'.

115 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.106.

116 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 220.

117  Christian Volk [2005]: Urteilen in dunklen Zeiten, S.125.
Eva von Redecker geht davon aus, dass Arendt aus diesem Grund die Urteilskraft an die Stelle
des Cewissens setzt: »Arendt sieht in der Urteilskraft eine mégliche Kompensation fiir die von ihr
konstatierte Unfahigkeit des Gewissens, zuverldssig zwischen Recht und Unrecht unterscheiden
zu konnen, also so zu funktionieren, wie ihm traditionell zugeschrieben wurde. Die Urteilskraft
verspricht nicht nur, einen solchen Kompass zu ersetzen, sondern hat auch den grofien Vorzug,
dass die beiden Verdachtsmomente, die sich gegen das Gewissen richten, die Urteilskraft nicht
treffen. Sie ist weder von géttlichen Eingaben noch von Bestrafung abhingig, sie spricht nicht
in Imperativen und vor allem richtet sie sich nicht nach vorgefertigten Regeln, die an neuen und
unvorhergesehenen Phanomenen scheitern miissten.« (Eva von Redecker [2013]: Gravitation zum
Guten, S. 86.)

118  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 329.

119  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sich auf ein solches Gesprich einzulassen, in dem sich die Sprechende als sie selbst
auf den Standpunkt der Anderen stellt — deren Lage also nicht blof3 nachempfindet als
sei sie eben diese oder vom eigenen Standpunkt aus blof3 hiniiberschaut —, in dem sie sich
aus sich selbst hinauslehnt und zuhért, alsgleich sich selbst, den daimon, den Anderen
zeigt und sie auf dem eigenen Standpunkt zum Stehen kommen lisst, bedeutet im-
mer Gefahr und Wagnis, insofern es die Pfade der Berechenbarkeiten verlisst und sich
auf unsicheren, unbekannten Boden begibt. Dies aber ist der Boden des Urteils — oder:
die Bodenlosigkeit, aus der ein Urteil erwichst. Arendt spricht vom »Wagnis der Of-
fentlichkeit«, das zum einen darin bestehe, dass man sich »im Lichte der Offentlichkeit
[exponiere]«, zum anderen in der Gefahr, die in jedem Neuanfang liege: »Wir fangen
etwas an; wir schlagen unseren Faden in ein Netz der Beziehungen. Was daraus wird,
wissen wir nie. [..] Das ist ein Wagnis. Und nun wiirde ich sagen, daf dieses Wagnis
nur moglich ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heifit, in einem - schwer genau
zu fassenden, aber grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen.

Anders konnte man es nicht.«2°

120 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 72.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

179


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Vom Schweigen des Guten

5.2 »lch werde mich entschlossen verirren.«” Die Handlung

Unentrinnbar, Tod, nur wenn wir zukunfts-
gierig eines Augenblickes reines Bleiben
nicht ertragen. Steh und bleibe. Warte, dass
die Ankunft unentrinnbar zukommt aus
dem Zuwurf eines Augenblicks.

Hannah Arendt: Ohne Titel

Das Urteilen in Arendts Sinne ist — so hat sich gezeigt — auf die Pluralitit der Men-
schen angewiesen, auf die Anerkennung des Faktums, dass wir alle, in unserer je eige-
nen Sprache, absolut Verschiedene sind. Zudem ist es durch eine Ziellosigkeit ausge-
zeichnet, die ihrerseits in der Pluralitit griindet: Im Gesprich erproben die Vielen die
Standpunkte aller Anderen, sodass notwendig ungewiss bleibt, wohin der gemeinsame
Gedankengang fithren wird; setzt sich eine Gruppe hingegen ein Ziel, verschmelzen die
Einzelnen zu einem blofSen Mittel, das dazu bestimmt ist, dieses Ziel zu erreichen.
Das Verhiltnis zwischen Urteil und Handlung stellt sich mir so dar: Handeln kann
eine Gemeinschaft nur dann, wenn sie in der Weise zu urteilen fihig ist, die auf den
vorigen Seiten besprochen wurde.'** Handeln ist auf jenen Zwischenraum angewiesen,
den das Urteilen schafft, da Handeln nicht Verbesserung, sondern Neuanfang meint. In
diesem Zusammenhang erweist es sich als interessant, einen kurzen Blick auf Arendts
Trennung von Macht und Gewalt zu werfen und sodann das Verhiltnis des Guten zur
Macht zu betrachten. Das Gute, das in der Handlung erméglicht wird, steht in engstem

121 Vgl. Peter Handke: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983, S. 99.

122 Uber den Zusammenhang von Urteilen und Handeln ist ein breiter Diskurs gefiihrt worden. Ei-

ne Seite betont die Unvereinbarkeit, die andere ist um eine Verséhnung bemiiht. So betont etwa
Wellmer den uniiberbriickbaren Gegensatz der Positionierung der Tatigen: die Handelnden seien
Teil des Geschehens, wohingegen die Urteilenden grundsatzlich Aufienstehende reprisentierten.
(Vgl. Albrecht Wellmer [1996]: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry
May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996, S. 33.) [Uberset-
zung der Autorin.] In diese Richtung gehen auch die Beitridge von Beiner und Benhabib (Ronald
Beiner [1982]: Vorwort. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie.
Hg. v. Ronald Beiner. Ubers. v. Ursula Ludz. Miinchen/Ziirich 2012./Seyla Benhabib [1996]: Hannah
Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne.) [Ubersetzung der Autorin.]
Die Verbindung betonen dagegen u.a. Heuer und d’Entreves (Maurizio Passerin d’Entreves [1994]:
The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New York 1994./Wolfgang Heuer [1992]: Citizen.
Persinliche Integritdt und politisches Handeln. Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah
Arendts. Berlin 1992.) sowie von Redecker. Letztere sieht den Zusammenhang besonders in Vom
Leben des Geistes beleuchtet: »Arendt adndert im Laufe ihrer Uberlegungen nicht ihren Begriff des
Urteilens, sondern den Untersuchungsgegenstand. Stand in Vita activa die Funktion des im 6ffentli-
chen Raum geduflerten Urteils als Inbegriff des Arendt’schen Politikverstandnisses und als Selbst-
offenbarung der Person im Sprachhandeln im Mittelpunkt, konzentriert sich die Kant-Vorlesung
auf die Urteilskraft, also auf das geistige Vermogen, das zur Urteilsfindung befahigt. [..] Ob das
Urteil selbst zur Handlung wird, hangt ganz davon ab, ob es im 6ffentlichen Raum unter Menschen
geduflert wird oder nicht. [..] Dass das Urteil (iber eine Handlung insofern selbst eine Handlung
darstellen kann, macht gerade den Kern von Arendts Politikverstandnis aus.« (Eva von Redecker
[2013]: Gravitation zum Guten, S. 90f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Verhiltnis zu Arendts Begriff der Macht, wenn diese auch nicht an sich gut ist. Macht
kann entstehen, sobald Vielheit gegeben ist; der Gewalt ist sie zunichst insofern entge-
gensetzt, als diese die Vielheit durch Gewaltmittel ersetzt und so das Zusammentreten
der Menge unnotig macht. Einen Neuanfang ermdglicht Macht nur dann, wenn sie auf
dem gemeinsamen Urteilen der Vielen griindet; dagegen bleibt ein solcher Neuanfang
aus, wenn sie aus einer Masse hervorgeht, die ein Ziel ver-korpert.

Martin Saar schreibt zu Arendts Verstindnis von Politik, diese griinde sich auf
»kommunikativer, im intersubjektiven Handeln entstehender Macht, und sie richtet

3 _ sie schafft Raum, versucht nicht, ein

sich auf die zwanglose, Raum gebende Praxis«'>
bestimmtes Ziel zu erreichen. Diese Macht ermichtigt dann zum Neuanfang: »Macht
ist, was den offentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwischen Han-
delnden und Sprechenden iiberhaupt ins Dasein ruft und am Dasein erhilt. [...] Macht
ist immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unverinderliches, MefRbares, Verlif3li-
ches wie Kraft oder Stirke [...]. Macht [...] besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwi-
schen Menschen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich
wieder zerstreuen.«?* Diese Macht kann nicht gebraucht werden, um ein bestimmtes
Ziel zu erreichen, da sie nicht lenkbar, sondern immer nur als sie selbst erméglichbar
ist. Was sich in diesem Zwischenraum bildet, in dem sie entsteht, kann nicht vorherge-
sagt werden, weshalb sie sich fiir die totalitire Herrschaft als unbrauchbar erweist. Um
solcher Vereinheitlichung entgegentreten zu kénnen, muss die potentielle Macht realisiert
werden. Dieser »Vorgang selbst ist ungreifbar, weil das Machtpotential, im Unterschied
zu den Mitteln der Gewalt, die aufgespeichert werden konnen, um dann im Notfall in-
takt eingesetzt zu werden, iitberhaupt nur in dem Maf3e existiert, als es realisiert wird.
Wo Macht nicht realisiert, sondern als etwas behandelt wird, auf das man im Notfall
zuriickgreifen kann, geht sie zugrunde, und die Geschichte ist voll von Beispielen, die
zeigen, dafd kein materiell greifbarer Reichtum der Welt diesen Machtverlust auszu-
gleichen vermag.«!?5

Arendt grenzt sich in ihrer Unterscheidung von Max Webers Definition des Staates
ab, der diesen als »ein auf das Mittel der legitimen (das heif3t: als legitim angesehe-
nen) Gewaltsamkeit gestiitztes Herrschaftsverhiltnis von Menschen iiber Menschen«!2
begreife. Der Staat sei — so zitiert Arendt aus Webers Politik als Beruf — »das Monopol
legitimer physischer Gewaltsambkeit. [...] Wenn nur soziale Gebilde bestinden, denen
die Gewaltsamkeit als Mittel unbekannt wire, dann wiirde der Begriff >Staat< fortge-
fallen sein, dann wire [Anarchie] eingetreten<**’. Die »Gleichsetzung von Macht und
Gewalt« schiene ihr allerdings nur dann sinnvoll, »wenn man wie Marx den Staat als ein
Instrument der Unterdriickung in der Hand der herrschenden Klasse sieht«. Erstaun-
licherweise finde sich dieses Verstindnis jedoch auch bei »nahezu allen Autoren, die

123 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 393.

124 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.194. [Hervorhebung der Autorin.]

125 Ebenda, S.18.

126 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 36f.

127 Ebenda.
Zum Verhiltnis von Arendt und Weber siehe auch: Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders.
etal. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frankfurt a.M. 2009, S. 575ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

181


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Vom Schweigen des Guten

weit davon entfernt sind, den Bereich des eigentlich Politischen, den Staat mit seinen
Gesetzen und Institutionen, als blofRen Uberbau anzusehen«?8.

Arendts »Exklusivitit der Definition« hilt auch Martin Saar — zumindest in ihrer
Schirfe — fir »fragwiirdig: [...] sMacht« kann auch etwas anderes sein, aber sie ist si-
cher unter anderem das von Arendt benannte Phinomen: kollektiv handeln zu kénnen,
das Zusammengehen von individuellen Kriften in einem Vorgang, der interindividuel-
len Koordination. Aber dies, die Verstirkung, ist nur ein Fall der Macht, unterschieden
von dem der Schwichung, der in Arendts Terminologie >instrumentellc zu verstehen
ist. Dass >Macht und Gewalt [..] Gegensitze sind, verdeckt die Tatsache, dass auch
das Phinomen der >Gewalt« ein Wirken von Kriften ist, die Akteuren in einer Bezie-
hung zugeschrieben werden kénnen.«**° Auch Habermas bringt eine Kritik gegeniiber
diesem Konzept an: »Diese grundbegriffliche Einengung des Politischen auf das Prakti-
sche erlaubt leuchtende Kontrasteffekte zu der heute sichtbaren Eliminierung wesent-
lich praktischer Gehalte aus dem politischen Prozef3.« Dafiir aber entrichte Arendt den
Preis, dass sie »alle strategischen Elemente als >Gewalt« aus der Politik ausblendex, die-
se aullerdem »aus den Beziigen zu ihrer 6konomischen und gesellschaftlichen Umwelt,
in die sie iber das administrative System eingebettet ist, heraus[nehme]« und schluss-
endlich auch »Erscheinungen struktureller Gewalt nicht fassen«>° konne.

Auch bei dieser Begriffstrennung Arendts geht es meines Erachtens nicht darum, ande-
re Deutungen oder Formen auszuschlieRen, sondern eine Besonderheit hervorzuheben
und die Aufmerksamkeit auf die Méglichkeit zu richten, die in dieser Betrachtungswei-
se liegt. Denn es stimmt: Auch Gewalt kann in der Hand mehrerer Menschen liegen, die
itber diese Uber-hand dann verfiigen; dennoch ist sie »bis zu einem gewissen Grade von
Zahlen unabhingig [..], weil sie sich auf Werkzeuge verlidft. [...] [D]er Extremfall der
Gewalt [ist gegeben] in der Konstellation: Einer gegen Alle.«*3!
beider Begriffe zeigt sich fir Arendt nur, »dafd man das, was die Sprache eigentlich sagt,

Im synonymen Gebrauch

nicht mehr horen kanng; zudem entspreche ihm die »Unfihigkeit, die Wirklichkeit zu
sehen und zu erfassen, auf die die Worte urspriinglich hinweisen.« Dies zeige die Uber-
zeugung, dass solche Unterscheidungen »von bestenfalls sekundirer Bedeutung« seien,
da »es in der Politik immer nur eine entscheidende Frage gibe, die Frage: Wer herrscht

itber wen?«!32

Um den Blick auf das Phinomen der Macht freizulegen, reiche es nicht
aus, zu sagen, »dafd Macht und Gewalt nicht dasselbe sind.« Sie seien vielmehr »Gegen-
sitze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht vorhanden. Gewalt tritt auf den
Plan, wo Macht in Gefahr ist; iiberlafdt man sie den ihr selbst innewohnenden Geset-
zen, so ist das Endziel, ihr Ziel und Ende, das Verschwinden von Macht.« Diese Zu-
spitzung ist deshalb entscheidend, weil hierdurch gezeigt wird, dass Einseitigkeit und
Pluralitit nicht nur verschieden sind, sondern sich gegenseitig ausschlieflen: Wenn die

Einstimmigkeit der Gewalt herrscht, die sich nicht auf die vielen Stimmen einzulassen

128 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 36f.

129 Martin Saar [2013]: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013, S. 164.
130 Jiirgen Habermas [1976]: Hannah Arendts Begriff der Macht, S. 114f.

131 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 43.

132 Ebenda, S. 44f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

braucht, weil ihre Gewaltmittel sie zum Verstummen zu bringen imstande sind, gibt es
keine Pluralitit mehr. Wenn die vielen Stimmen aber sprechen, wenn sie die Macht von
der Strafle autheben, indem sie sich in ein Gesprach begeben, ist der Gewalt ein Ende
gesetzt. Arendt wendet sich hier konkret gegen »Hegels und Marx’ groRes Vertrauen in
die dialektische sMacht der Negations, kraft derer Gegensitze einander nicht zerstoren,
sondern bruchlos ineinander tibergehen, weil Widerspriiche die Entwicklung vorantrei-
ben und nicht lihmen«. Dies beruhe »auf einem viel ilteren philosophischen Vorurteil,
namlich dem, daf$ das Bose nichts anderes sei als die Privation des Guten und daf Gu-
tes aus Bosem entstehen konne, als sei das Bose nur die vorliufige Manifestation eines
noch verborgenen Guten. Solche traditionellen Denkwege sind gefihrlich geworden.
Sie werden von vielen geteilt [..] — aus dem einfachen Grund, weil sie Hoffnung we-
cken und Furcht vertreiben: eine triigerische Hoffnung dient dazu, begriindete Furcht
zu beruhigen.«!33 Macht und Gewalt aber seien niemals auseinander ableitbar.’>*

An dieser Stelle ist zweierlei zu betonen: Zunichst, dass die Macht immer ergreif-
bar ist und dies unabhingig von der Gewalt der Herrschenden. Macht ist auf nichts
angewiesen als auf eine Gruppe Menschen, die gemeinsam fiir etwas einzutreten bereit
sind. Sie ist — ganz im Gegensatz zu Gewalt — nicht auf Mittel angewiesen, sondern liegt
im Menschsein selbst. Die Trennung also verhindert, dass diese Moglichkeit in Verges-
senheit gerit. In diesem Sinne spricht Arendt in ihrer Sonning-Preis-Rede von der »ganz
besonderen Art, in der das dinische Volk und seine Regierung die in hochstem Maf3e
explosiven Probleme angepackt und geldst haben, die sich aus der Eroberung Europas
durch die Nazis ergaben [...]. Oft habe ich gedacht, diese auflergewdhnliche Geschichte
[...] sollte Pflichtlektiire werden in all jenen Kursen der politischen Wissenschaft, die
die Beziehung zwischen Macht und Gewalt behandeln; denn die hiufige Gleichsetzung
von Macht und Gewalt gehort zu den elementaren Fallstricken nicht nur der politi-
schen Theorie, sondern auch der aktuellen politischen Praxis. Dieser Abschnitt in ihrer
Geschichte bietet ein hdchst lehrreiches Beispiel fiir das groRe Potential an Macht, das
in der gewaltlosen Aktion und im Widerstand gegen einen Gegner mit weit itberlegenen
Gewaltmitteln liegt.«!?

Auflerdem - und das halte ich fiir noch entscheidender - liegt einzig im Phinomen
der Macht die Moglichkeit eines Zwischen, da diese nur zwischen den Menschen entsteht,
wohingegen die Gewalt auch in der einzelnen Hand nicht an Stirke verlieren wiirde.
In der Betonung dieses Zwischenraums, in dem Macht entsteht, liegt zugleich wieder
das Neue, das Ungeplante, das aller Gewalt notwendig abgeht. Diese Macht besteht nur
gerade so lange, wie sie diesen Zwischenraum erhilt und ihn nicht erstickt, um das eine
Ziel zu erreichen. Das machtvolle gemeinsame Gesprich, in dem die Einzelnen als ab-
solut Verschiedene in Erscheinung treten, bietet zugleich die Méglichkeit zu freiem und
spontanem Handeln und verwehrt sich so der Vereindeutigung, birgt aber immer auch
die Gefahr, zur Erreichung eines Ziels doch die Vielen zu verschmelzen, um sie als Ge-
waltmittel nutzen zu kénnen. Eine solche Verwandlung setzt die dann geformten, uni-

133 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 57.
134 Vgl. ebenda, S. 58.
135 Hannah Arendt [1975]: Die Sonning-Preis-Rede, S. 5.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

183


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Vom Schweigen des Guten

formen Menschen fortan der Gefahr aus, dass die Gewalt von solchen Herrschaftsfor-
men an sich gerissen wird, die auf eine lenkbare Masse angewiesen sind, da Macht, die
nur als zur Verfiigung stehendes Mittel aufgefasst wird, den Zwischenraum verdecken
und so zu »Machtverlust und schliefdlich Ohnmacht« fithren muss. Eine »politische Ge-
meinschaft« kann demnach nur durch ihr »jeweiliges Machtpotential« handlungsfihig
werden. Dieses Potential liegt allein in der Sprache, denn Macht bildet sich immer dort,
wo »Worte und Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte
nicht leer und Taten nicht gewalttitig stumm sind, wo Worte nicht mif8braucht werden,
um Absichten zu verschleiern, sondern gesprochen sind, um Wirklichkeiten zu enthiil-
len, und wo Taten nicht mifibraucht werden, um zu vergewaltigen und zu zerstoren,
sondern um neue Beziige zu etablieren und zu festigen, und damit neue Realititen zu
schaffen«3.

Demnach liegt das Gute nicht einfach in der Verwirklichung von Macht, in der For-
mung von Interessengruppen, die dann einer Gewalt entgegenstehen konnen. Dieser
Punkt ist interessant im Hinblick auf meine Ausfithrungen zu Ideen wie einem lin-
ken Populismus und der Vorstellung, das Politische basiere geradezu auf der Formung
eines Feindbildes. Wenn das Bose, wie Arendt es vorstellt, aus Gedankenlosigkeit, Ur-
teilslosigkeit und einem Sprechen erwichst, das nicht mehr fragt, sondern nur noch
mitmacht und Eindeutigkeit behauptet, kann das Gute — das Menschliche, das Politik
in die Welt ruft — nicht in einer ebensolchen Losigkeit bestehen, sondern muss dem ein
Denken, ein Urteilen, ein Aussprechen und Ansehen des je Einzelnen entgegensetzen.
Macht verweist auf die Méglichkeit, die im Sprechen liegt, darauf, dass ein gemeinsa-
mes Gesprach Welt schafft. Sobald diese Macht nur noch unisono schreit, vernichtet
sie die Einzelnen, treibt sie in die eine Richtung, formt sie zu einem »einzigen, durch
die Strafen sich wilzenden Leib«*?”. Erringt ein solcher Kérper den Sieg, verbleibt er
ein Korper; damit hat er zwar den Feind besiegt, aber weder Freiheit noch Menschsein
gewonnen. Sich in diesem Moment dann dieser »Verpackung entledigen [..] wie die
Schlange ihrer Haut«®®, wie es weiter oben hief3, ist dann nicht mehr moglich, da der
Sieg auf einer Vereinheitlichung beruht und nicht einfach ausgetauscht werden kann.
Aus eben diesem Grund beharrt Arendt so unermiidlich auf ihrer Unterscheidung der
Revolutionen. Um Freiheit und Neuanfang griinden zu kénnen, muss die Macht not-
wendig liickenhaft verbleiben und darf es nicht zu einer Verschmelzung kommen; die
absolute Verschiedenheit muss in ihrer Absolutheit bewahrt werden.

Diesem Gedanken mochte ich mich im Folgenden anhand der Arendt’schen Trennung
menschlicher Tatigkeiten weiter annihern: Inwiefern ist die Handlung dasjenige, das
als leerer Raum {iibrigbleibt, wenn die Fragen nach dem Arbeiten und dem Herstel-
len beantwortet sind? Was aber kann Handlung noch sein, wenn sie weder Arbeit fir
das Uberleben noch ein kunstvolles Herstellen von Dingen bedeutet? Was heift dann
noch Titig-Sein? Der Begriff der Handlung ist vor allem dadurch geliufig, dass er zur
Bezeichnung desjenigen benutzt wird, das sich — wie auch in Werken der Literatur

136 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 252.
137 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.120.
138 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

— zwischen einem Anfang und einem Ende zutrigt. Sie ist das zwischen den beiden
Punkten sich Ereignende und strebt in diesem Sinne immer ihrem eigenen Ende zu.
Dementsprechend versteht sie auch die Handlungstheorie als eine Tat, die auf einer
Absicht und nicht auf Zufall beruht. Die Handlung wird hier dadurch von allgemeinem
Titigsein unterschieden, dass sie nicht blof geschieht, sondern absichtsvoll getan, ange-
strebt und geplant wird. Als Beispiele fiir blofies Tun gelten hier Niesen oder Blinzeln,
die zwar getan werden, aber weder Wiinschen noch Absichten folgen. Demzufolge geht
jede Handlung auf einen Grund zuriick, wihrend sich das blofRe Tun unter Verweis auf
eine Ursache erkliren lisst. Diese Unterscheidung macht besonders Elisabeth Anscom-
be stark: Gibt es eine Handlungsursache, steht diese in unmittelbarem, absichtslosem
Zusammenhang mit ihrer Wirkung und erklirt diese folglich kausal. Sprechen wir da-
gegen von einem Handlungsgrund, beschreiben wir damit ein teleologisches Moment.
In ihrer Schrift Absicht geht sie der Frage nach, was »Handlungen, die absichtlich sind,
von solchen, die es nicht sind, [unterscheidet]«. Ihre Annahme ist, dass der Unterschied
in der »Anwendung der Frage sWarum?« liegen muss. Handele es sich um Griinde und
nicht um Ursachen, seien sie auf dieses Warum »in einem bestimmten Sinne zugelas-
sen [...]; der Sinn ist natiirlich derjenige, in dem die Antwort, wenn sie bejahend ausfillt,
einen Grund zum Handeln angibt.«*** Donald Davidson hingegen geht davon aus, dass
Griinde nur als bestimmte Fille von Ursachen zu verstehen seien. In Handlung und Er-
eignis heifdt es, dass »der gewohnliche Begriff der Kausalitit, der in den Erliuterungen
nichtpsychologischer Dinge von Seiten der Wissenschaft oder des gesunden Menschen-
verstands eine Rolle spielt, auch fiir das Verstindnis dessen wesentlich ist, was es heif3t,
aus einem Grund zu handeln, beim Handeln eine bestimmte Absicht zu haben, eine
handelnde Person zu sein, dem bestmdglichen eigenen Urteil zuwiderzuhandeln oder
frei zu handeln. Kausalitit ist der Mortel des Universums. Es ist der Kausalititsbegriff,
der unser Weltbild zusammenhilt, ein Bild, das sich andernfalls in ein Diptychon des
Geistigen und des Korperlichen zerspalten wiirde.«'*° Anscombes Unterscheidung hal-
te ich vor allem wegen der Richtung der Frage fiir wichtig: Nach einer Ursache wird
immer nur in Bezug auf die Wirkung gefragt, sie ist also immer untergeordnet. Uber
einen Grund l4sst sich hingegen schon vor der eigentlichen Handlung sprechen, da eine
Absicht als Absicht nicht von ihren Folgen abhingig ist.

Trotz dieses Unterschieds wird die Handlung selbst in beiden Fillen durch ihre Ab-
sicht definiert und gerade so von allem anderen Tun geschieden. Auch wenn im Alltig-
lichen die Rede einmal auf die Handlung eines Menschen kommt, wird diese immer
als etwas Zweckhaftes begriffen — denn wir tun etwas und sind dann erst gewillt es als
Tatigkeit zu benennen, wenn es zu efwas gut ist, wenn es etwas anstrebt. Dies zeigt sich
auch in der rechtlichen Trennung zwischen Fahrlissigkeit und Vorsatz: Die Handlung
setzt etwas vor, sie zielt auf etwas ab. Wenn iiber das Handeln gesprochen wird, ist
es als Begreifbares und Beschrinktes gedacht, werden entweder Handlungsmuster be-
schrieben oder vorgeschlagen; im Falle einer ethischen Handlungstheorie geht es sogar
darum, ein richtiges Handeln festzulegen und fiir geboten zu erkliren. Hier zeigt sich

139 G.E.M. Anscombe [1957]: Absicht. Ubers./hg.v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/
Miinchen 1986, S. 16.
140 Donald Davidson [1963]: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 20154, S. 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

185


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Vom Schweigen des Guten

bereits die Gefahr: Einer Handlung eine Absicht zugrunde zu legen, scheint zunichst
Freiheit zu verheifden, insofern hierbei von der Vorstellung eines freien Willens ausge-
gangen wird — mein Handeln folgt aus meinem Wollen. Wenn sich die Handlung aber
an Mustern oder Geboten orientiert, kann sie frei gerade nicht mehr sein — der Ansatz
einer Zweck-Mittel-Beziehung hebt die Moglichkeit der Freiheit gerade auf. Aus diesem
Grunde bemiiht sich Arendt bei ihrer Anniherung an diesen Begriff, ihn aus aller Mus-
terhaftigkeit hervorzuholen und die Freiheit zu betonen, die nur im Handeln méglich
ist — sie geht hier wie in den meisten ihrer Versuche ganz neue Wege, die sich nicht
einfachhin in eine Geschichte eingliedern lassen, sondern vielmehr je eine eigene Er-
zihlung beginnen. Wichtig im Verstindnis der Handlung ist fiir sie demzufolge nicht,
dass diese absichtlich erfolgt, sondern gerade, dass sie nicht blofies Mittel zum Zweck
ist. Arendts Verstindnis der Handlung zeichnet diese gerade als dasjenige Tun unter
allem Titigsein aus, das kein Ziel, kein Ende hat. Handeln ist das nicht zweckhafte, son-
dern offene Tun, das Raum fir die Freiheit schafft — eine Freiheit aber, die eben nicht
in der Moglichkeit liegt, selbst bestimmte Ziele zu erreichen, sondern »gleichbedeu-
141 Handeln bedeutet
fiir Arendt Freiheit und kann so niemals als Ziel gesetzt werden, weil sie kein Zustand

tend [ist] mit dem Einen-Anfang-Setzen-und-etwas-Beginnen«

ist, der hergestellt werden konnte; der politische Handlungs-Raum besteht immer nur
gerade so lange, wie die Handlung andauert. Arendts berithmter Ausspruch »Der Sinn

142

von Politik ist Freiheit«** ist in dieser Weise zu verstehen: Politik heif3t Frei-Sein, ihr

Sinn ist die Freiheit - sie ist Anfang, nicht Ziel.

In der Vita activa stellt Arendt den Begriff der Handlung zunichst durch eine negative
Betrachtung heraus - sie beschreibt, was Handlung nicht ist, indem sie dieser zwei an-
dere Arten des Titigseins entgegenstellt: das Arbeiten und das Herstellen. Eine Tren-
nung zwischen zweckorientiertem Titigsein und einem freien, von Notwendigkeiten
unabhingigem Tun kannten schon die Griechen.*® Aristoteles unterschied zwischen
solchen Titigkeiten, die der »Erhaltung dienten« oder »auf Erwerb gerichtet« waren und

»Lebensweisen der Freiheit«!**: »Im Sinne der Griechen konnten weder Arbeiten noch

141 Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S. 49.

142 Ebenda, S. 28.

143 Ineinem Gesprich sagt Arendt, ihr Ausgehen von Unterscheidungen habe Aristotelische Wurzeln:
»lch beginne immer alles—ich will nicht allzu genau wissen, was ich tue —, ich beginne also immer
alles, indem ich sage: A und B sind nicht dasselbe. Und dies kommt natiirlich direkt von Aristote-
les.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.114.)

144 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

Gleichzeitig habe es aber fiir Aristoteles auch eine grundlegende Gemeinsamkeit zwischen Han-
deln und Herstellen gegeben: »So wie der Dichter seine Gedichte liebt, liebt der Wohltéter das Re-
sultat seiner Wohltat, als z.B. das Leben, das er gerettet hat, und Aristoteles erinnert ausdriicklich,
dafd die Dichter, denen er die Wohltater vergleicht, ja bekanntlich ihre Gedichte genau so leiden-
schaftlich lieben wie eine Mutter die Kinder, die sie geboren hat. Dies Beispiel, zumal in den zu
seinen Erorterungen herangezogenen lllustrationen, zeigt deutlich, wie sehr hier die Vorstellung
vom Handeln von den Erfahrungen beeinflusst ist, die dem Herstellen eigentimlich sind, und
wie selbstverstiandlich es daher scheint, daf} der Handelnde sich zum Resultat seines Handelns
verhalten wird wie der Herstellende zum Werk seiner Hiande. Dies ist umso auffallender und be-
zeichnender, als ja gerade Aristoteles an anderer Stelle so nachdricklich auf einer Unterscheidung

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Herstellen itberhaupt einen Plog bilden, das heifdt eine Lebensweise, die eines freien
Mannes wiitrdig ist und in der sich Freiheit manifestiert; da sie dazu dienten, das Not-
wendige herbeizuschaffen und das Nittzliche zu produzieren, waren sie unfrei, nimlich
gezwungen von den Noten und Wiinschen der Menschen.«** Diese Arbeiten unterla-
gen einem »doppelten Zwang, [...] dem Gezwungenwerden durch das Leben selbst und
durch die Befehle des Herrn«*® und wurden den Unfreien der Gesellschaft aufgebiir-
det: den Frauen, Sklaven und Kindern. Dies ermdglichte es den freien Minnern, sich
den gesellschaftlichen Fragen zuzuwenden und gemiR dieser Definition als freie Men-
schen zu leben: »Da die Menschen der Notdurft des Lebens unterworfen sind, konnen
sie nur frei werden, indem sie andere unterwerfen und mit Gewalt zwingen, die Not-

147 Denn nur im Handeln ohne Zwecke und ohne

durft des Lebens fiir sie zu tragen.«
Angst um das alltigliche Uberleben konnte ein Mensch diesem Verstindnis nach frei
sein.

Von solchem unfreien Tun ist also eines zu scheiden, das keinen Zweck verfolgt.
Aristoteles teilt das nicht-niitzliche Titigsein noch einmal ein, in »das Leben, das im
Genuf} und Verzehr des korperlich Schénen dahingeht; das Leben, das innerhalb der
Polis schone Taten erzeugt; und das Leben des Philosophen, der durch Erforschen und
Schauen dessen, was nie vergeht, sich in einem Bereich immerwihrender Schonheit
aufhilt«4®

sind ihm die Erscheinungen der Welt nichts mehr als Schattenbilder; es war weiter oben

. Fiir Platon ist nur das Fragen nach dem Ewigen wirklich wertvoll und so

bereits davon die Rede. Arendt schreibt zu Platons Gleichnis, es berichte davon, »wie der
Philosoph sich von den Ketten befreien muf, die ihn an seine Mitmenschen fesseln, um
dann in vollkommener Vereinzelung die Hohle zu verlassen, von seinen Mitmenschen
weder begleitet noch gefolgt«*°. Das Denken und Erkennen der Wahrheit ist hier also
eine Abwendung von der blofien Erscheinungswelt wie auch den anderen Menschen.
In der Folge wendet sich Aristoteles sowohl gegen die Vorstellung der einsamen
Schau als auch einer Ideenwelt, siedelt er das hochste Gut doch in der Politik an; diese
sei diejenige »Disziplin [...], die am meisten leitet und anordnet. [...] Da nun die Politik
sich die tbrigen praktischen Wissenschaften zunutze macht und aulerdem Gesetze
dariiber erlisst, was man tun und was man unterlassen soll, wird ihr Ziel das der ande-
ren Kenntnisse mit umfassen, sodass dieses das Gut fiir den Menschen (to anthropinon
agathon) sein wird. Denn auch wenn das Ziel dasselbe fiir den Einzelnen und den Staat

zwischen Handeln und Herstellen — [prattein] und [poiein] — besteht.« (Hannah Arendt [1958]:
Vita activa, S. 245f.)

145 Ebenda, S. 23.
Thomas Gutschker bezieht sich auf eine Stelle in der Vita activa — »Handeln allein ist das aus-
schlieiliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns fahig, und nur das
handeln kann als Tatigkeit iberhaupt nicht zum Zuge kommen, ohne die stindige Anwesenheit
einer Mitwelt« (Ebenda, S. 33f.) —und schreibt, es handele sich hier vermutlich um die »Paraphra-
se« einer Stelle aus Aristoteles’ Politik (1.1, 1253a26-29), an der es heifle, »wer der politischen Ge-
meinschaft, d.h. ihrer Autarkie, nicht bediirfe [..], sei entweder ein Tier oder ein Gott«. (Thomas
Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.155.)

146 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 22.

147 Ebenda, S.101.

148 Ebenda, S. 23.

149 Ebenda, S.31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

187


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Vom Schweigen des Guten

ist, scheint gréfer und vollkommener doch das Gut des Staates, was das Erreichen

ebenso wie das Bewahren betrifft.«'5°

Innerhalb dieser Lebensweise in der Polis gelten
Aristoteles »die lebendige Tat und das gesprochene Wort« als die gréf8ten menschlichen
Fihigkeiten. Dies seien Titigkeiten, »die keinen Zweck verfolgen [...] und kein Endre-
sultat auferhalb ihrer selbst hinterlassen [..], deren volle Bedeutung sich vielmehr im
Vollzug selbst erschépft.«*>*

Diese Ergebnislosigkeit sei deshalb so grundlegend, weil sich durch eine Zielset-
zung auch immer der Mensch selbst verdndere, er sich selbst zum Mittel mache, dies
Ziel zu erreichen: »Wie sehr sie [sc. die Griechen] sich der Folgen einer Gesinnung be-
wufdt waren, die in Homo faber die hochste Moglichkeit des Menschen ansetzt, 143t
sich vielleicht am besten an Platos berithmtem Streit mit Protagoras exemplifizieren,
der die anscheinend selbstverstindliche Feststellung gemacht hatte, daf’ »der Mensch
das Maf} aller Gebrauchsdinge (xpripota) ist, derer, die sind, und derer, die nicht sindx.
Denn Protagoras hat offenbar niemals gesagt, dafl der Mensch das Maf3 aller Dinge
schlechthin sei, wie die Uberlieferung und die Standardiibersetzungen es ihm unter-
schieben. Aber — und dies, scheint mir, ist der entscheidende Punkt — Plato hat, obwohl
Protagoras nur von Gebrauchsdingen spricht, die sich ja selbstverstindlich in ihrem
Vorhanden- oder Nicht-Vorhandensein nach den sie brauchenden Menschen richten,
sofort gesehen, daf dies auf Grund der Eigentiimlichkeiten menschlicher Bediirfnisse
dazu fithren muf3, dafd nun der Mensch in der Tat das Maf aller Dinge wird. Denn wenn
man vom Menschen als dem Mafd der Gebrauchsdinge spricht, so meint man ja den
Menschen, der braucht, benutzt und als Mittel verwendet, und nicht den Menschen,
insofern er spricht und handelt und denkt; macht man ihn zum Maf} der Gebrauchs-
dinge, so wird er sich schwerlich davon abhalten lassen, alle Dinge fiir seinen Gebrauch
zu reklamieren, das heifit, alles als ein Mittel fiir einen moglichen Zweck zu betrachten,
in jedem Baum schon das Holz zu sehen, und sich so zum Mafstab nicht nur der Din-
ge zu machen, deren Sein oder Nichtsein in der Tat von ihm anhingen, sondern von

152

allem Vorhandenen tiberhaupt.«>* Sich ein Ziel setzen muss immer auch heiflen: Die

Offenheit der Frage beenden, der Antwort zuarbeiten, die Gegenwart zum Mittel nehmen.

Dieses Verstindnis der Handlung entspricht dem Arendt’schen vollkommen; allerdings
geht Arendt davon aus, dass sowohl Platon als auch Aristoteles letztlich die Vita con-
templativa der Vita activa vorziehen. So sieht Arendt den Ursprung der Vorstellung,
»die Kontemplation« besif3e einen »auflerordentlichen Vorrang [...] vor Titigkeiten aller
Art, auch der politischen des Handelns« bei den Griechen: Bereits bei Platon werde »die

150 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Ubers. und hg.v. Ursula Wolf. Hamburg 2006,
S. 44f.1094a.

151 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 261.
Grit StraRenberger betont, dass Arendt »in Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Hervorbringen
(poiesis) und Tun (praxis) [...] vor allem die Ausbildung eines nicht-herrschaftlichen Politikbegriffs«
erkenne: »Im Gegensatz zum instrumentellen Charakter des Herstellens, das auf ein vorher festge-
legtes Ziel hin einen Realisierungsprozess ins Werk setzt, an dessen Ende eben ein Produkt steht,
das als Entwurf den Herstellungsprozess leitete, geht politische Praxis bei Aristoteles im Tun und
Handeln selbst auf.« (Grit Strafenberger: Hannah Arendt zur Einfiihrung. Hamburg 2015, S. 60.)

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 187f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

utopische Ordnung der Polis von der iiberlegenen Einsicht der Philosophen geleitet;
ebenso sei »Aristoteles’ Aufzihlung der freien Lebensweisen deutlich geleitet von dem
Ideal der Kontemplation«'>3. Beide sihen »das dialogische Denken nur fiir den Weg
an [...], auf dem Seele und Geist sich fiir das Anschauen einer Wahrheit vorbereiteten,
die selbst jenseits alles denkenden Sprechens oder sprechenden Denkens liegt und da-
her auch in Worten nicht mehr gefallt werden kann. Worte sind, wie Plato meint, zu
sschwachc« fiir das Wahre, das daher itberhaupt in der Rede nicht gefait werden kann,
und Aristoteles bestimmte das hochste Vermdgen der Menschen, den vofs, als eine Fi-
higkeit, der sich das zeigt, >von dem es einen Adyog nicht gibt«.«'>* Arendt iibersetzt
>16gos« als »redendes Argumentierenc, snousc« als »Fahigkeit der Kontemplation, die ge-
rade dadurch ausgezeichnet ist, daf ihr kein Reden oder Sprechen entspricht«*>>. Beide
seien »bei allen anderen tiefgreifenden Unterschieden« darin einig, »daf? das Ende und
Ziel allen Philosophierens [...] in einem Zustand der Sprachlosigkeit, einer Anschauung,
die sich in Worten nicht mitteilen 1it, bestehen soll«'5®.

Arendt teilt mit beiden eine grundsitzliche Skepsis gegeniiber einem Sprechen, das
in seiner Benennung verallgemeinert, was nicht allgemein zu fassen ist. Wahrend die
Griechen die grofRen Fragen als Konsequenz aber aus dem politischen Leben heraus-
16sen wollen, sieht Arendt die einzige Moglichkeit, um dem Einzelnen und Echten ni-
herzukommen, einzig zwischen den Menschen, einzig im Sprechen selbst, das sich —
sprechend — aus seinen eigenen Beschrinkungen befreien und ermichtigen muss. Folg-
lich entwickelt Arendt ihren eigenen Handlungsbegriff in Abgrenzung zu diesem grie-
chischen Verstindnis und beendet ihre Einleitung der Vita activa mit den folgenden
Worten: »Wenn [..] meine Aneignung des Begriffs der Vita activa in offenkundigem
Widerspruch zur Tradition steht, so nicht, weil ich die Giiltigkeit der Erfahrungen, die
zu der Unterscheidung zwischen einer Vita activa und einer Vita contemplativa fithr-
ten, bezweifle; woran ich zweifle, ist vielmehr lediglich die hierarchische Ordnung, die
dieser Unterscheidung von Anfang an anhaftete. Das heifst nicht, daf ich den tiberlie-
ferten Begriff von Wahrheit als etwas, was dem Menschen wesentlich immer gegeben
ist [...] bestreiten oder auch nur zur Diskussion stellen méchte, oder dafd ich mich dem
neuzeitlichen, pragmatischen Wahrheitsbegriffe, demzufolge der Mensch nur wissen
kann, was von Menschen gemacht ist oder im Prinzip auch von ihnen gemacht werden
kann, etwa verpflichtet fithlte. Mein Einwand gegen die Tradition besteht wesentlich
darin, daf durch das in der tberlieferten Hierarchie der Kontemplation zuerkannte
Primat die Gliederungen und Unterschiede innerhalb der Vita activa verwischt oder

nicht beachtet worden sind«*>7.

Zuriick zu Arendts Unterscheidung: Gleich sind sich Arbeiten und Herstellen darin, dass
sie einem Zweck dienen; sie haben ein klares Ende und Ziel, auf das sie hinauslaufen,
nimlich den hergestellten oder erarbeiteten Gegenstand. Unterscheiden aber tun sie sich

153 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 24.
154 Ebenda, S. 370.

155 Ebenda, S.37.

156 Ebenda, S.385.

157 Ebenda, S. 26f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

189


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Vom Schweigen des Guten

grundlegend durch das, was sie hervorbringen'>®: Das Arbeiten ist fiir das Uberleben
der Menschen zustindig. Hierunter fallen all solche Tatigkeiten, die das Sorgen um den
Korper und seine Umgebung betreffen, so zum Beispiel die Beschaffung von Nahrung
und Bekleidung. Hervorbringen tut die Arbeit demnach Lebens-Mittel im weitesten
Sinne, die zum direkten Verzehr oder sonstigen Gebrauch dienen und sich also stin-
dig im »Kreislauf von Produktion und Konsumption«'>® befinden. Sie stehen darin in
absolutem Gegensatz zu den Friichten des Herstellens: Dieses umfasst in Arendts Ter-
minologie die Erschaffung von Gebiuden, Denkmailern und Kunstwerken. Herstellen
meint in diesem Sinne das zweckvolle Hervorbringen von etwas, das als solches Bestand
hat. Die Haltbarkeit dieser Gegenstinde »verleiht der Welt als Gebilde von Menschen-
hand die Dauerhaftigkeit und Bestindigkeit, ohne die sich das sterblich-unbestindige
Wesen der Menschen auf der Erde nicht einzurichten wiifite; sie sind die eigentlich
menschliche Heimat des Menschen.«®° Die Produkte des Herstellens sind zwar mit
der gemeinsamen Welt der Menschen verbunden, da sie oftmals fiir diese hergestellt
wurden und zum Bestehen der Welt beitragen sollen; trotzdem kann das Herstellen von
einzelnen Menschen vollzogen werden, sodass es nicht auf die Pluralitit der Menschen
angewiesen ist. Wihrend das Arbeiten dem biologischen Prozess des Korpers entspricht
und also in keiner Weise iiber die Natur hinauskommt, zeigt sich im Herstellen nach
Arendt das Widernatiirliche des Menschen, der ansonsten in erheblichem MafSe von der
Natur abhingig ist. Das Herstellen produziert eine kiinstliche Welt von Dingen, die der
Natur widerstehen und ein Leben iiberdauern kénnen. So steht das Herstellen in be-
sonderer Weise im Gegensatz zum Handeln, weil jenes der Welt ihre Bestindigkeit gibt,
dieses aber gerade das Unbestindige und Momenthafte darstellt. Nach Arendt haben
die Menschen ein gleichzeitiges Bediirfnis nach Bestindigkeit wie auch nach Verin-
derung; so kommt den hergestellten Dingen die Aufgabe zu, »menschliches Leben zu
stabilisieren, und ihre Objektivitit liegt darin, daf sie der reifenden Verinderung des
natiirlichen Lebens [...] eine menschliche Selbigkeit darbieten, eine Identitit, die sich

158 »Dafd die klassische Antike den Unterschied zwischen Arbeiten und Herstellen ignoriert hat,
scheint Arendt »nicht iiberraschend«, da die »eigentlich politischen Unterscheidungen zwischen
privat und 6ffentlich, zwischen dem Haushaltsbezirk und dem 6ffentlichen Bereich, den Sklaven,
die Haushaltsinsassen waren, und ihrem Herrn, der sich frei auf der Agora bewegte, zwischen Ta-
tigkeiten, die im Verborgenen geiibt, und solchen, die wert waren, gesehen, gehért und erinnert
zu werden, [..] alle sonstigen Unterschiede [(berschattete]«. (Hannah Arendt [1958]: Vita activa,
S.102.)

159  Maike Weifdpflug/Jiirgen Forster [2011]: The Human Condition/Vita Activa oder Vom titigen Leben. In:
Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wir-
kung. Stuttgart 2011, S. 65. (Im Folgenden zitiert als: Maike Weifspflug/Jiirgen Forster: The Human
Condition.)

160 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.161.

»Das Herstellen erzeugt einen dauerhaften Lebensraum und eine Umwelt, vermittels deren sich
die Menschen die Erde bewohnbar machen. Alles menschliche Leben entfaltet sich in einem sol-
chen Lebensraum und einer solchen Umwelt. Ohne eine Welt mehr oder minder bestindiger
Gegenstiande, Gebdude, Artefakte und Strukturen, die die blofie Lebensspanne eines einzelnen
Sterblichen tiberdauern, wiirde das menschliche Leben den Schatten in Platons Hohlengleichnis
dhneln. Es wirde kommen und gehen, ohne irgendeine Spur zu hinterlassen.« (Seyla Benhabib
[1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 212.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

daraus herleitet, daf der gleiche Stuhl und der gleiche Tisch den jeden Tag verinderten
Menschen mit gleichbleibender Vertrautheit entgegenstehen«'®!,

So liegt der mafRgebliche Unterschied in der Bestindigkeit ihrer Produkte: Die Ar-
beit bringt Dinge zum Vorschein, die nach kurzem Aufenthalt in der Welt in den »Schof’
der Natur«*? zuriickkehren, »die sie hervorgebracht hat, sei es, dafy der Prozess des
menschlichen Lebewesens sie verzehrt hat oder daf sie ohne dieses Zwischenstadium
in das Wesen und Verwesen der Natur zuriickfallen. In der ihnen vom Menschen verlie-
henen Gestalt, durch die sie in der vom Menschen hergestellten Dingwelt fiir einen kur-
zen Moment erscheinen, als gehorten auch sie dazu, verschwinden sie schneller als ein
anderes Ding.«'®3 Skulpturen aber, die ein Beispiel fiir das Produkt eines Herstellungs-
prozesses darstellen, werden gerade auch wegen ihrer Bestindigkeit hervorgebracht,
um kommenden Generationen Geschichten weiterzutragen. Die Arbeit dient den >pri-
vaten< Menschen, das Herstellen der >Welt«. »Was die Verbrauchsgiiter fiir das Leben
des Menschen bedeuten, bedeuten die Gebrauchsgegenstinde fiir seine Welt.«'%* Und
spiter: »Das Werk unserer Hinde, und nicht die Arbeit unseres Kérpers, Homo faber,
der vorgegebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht des Ani-
mal laborans, das sich korperlich mit dem Material seiner Arbeit >vermischt« und ihr
Resultat sich einverleibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Ge-
samtsumme sich zu der vom Menschen erbauten Welt zusammenfiigt.«®® Trotz dieses
Unterschiedes gehoren beide Tdtigkeiten dadurch zusammen, dass sie in ihrem Wesen
unfrei sind; beide verfolgen sie einen klaren Zweck, nimlich den je herzustellenden oder
zu erarbeitenden Gegenstand. Beide also sind auf ihre Weise berechenbar und scheinen
soverlockend ungefihrlich. In diesem Sinne spricht Arendt davon, »wie schwerwiegend
und scheinbar unlésbar die Problematik des Handelns« sei, mit dem es sich nicht in
dieser Weise verhilt: »[W]ie grof [ist] daher die Versuchung, die ihm eigenen Risiken
und Gefahren dadurch zu beseitigen, da3 man das allzu zerbrechliche Bezugsgewe-
be, in dem die Angelegenheiten der Menschen untereinander sich verstricken, durch
die so viel verlafilicheren und solideren Titigkeiten, mit denen wir der Natur entge-
gentreten und die Welt der Dinge errichten, stittzt und verstirke, bis es zerreifdt.«'%°
Menschliches aber ist gerade dort nicht zu finden, sondern nur in der gefihrlichen
Unberechenbarkeit des Handelns. Diese verlisslichen Titigkeiten bringen im hier dar-
gestellten Sinn die Gefahr mit sich, durch ihre Allgemeinheit dasjenige zu verdecken,
das den Menschen zum Menschen macht: seine absolute Verschiedenheit. Demnach
handelt es sich bei der Frage nach dem Guten immer auch um eine Suche nach der
menschlichen Handlung, einem Tun, das die Menschen in ihrer Freiheit zeigt, das dem
Verlisslichen seine Verlassenheit vor Augen fithrt.

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.162.
162 Ebenda, S.115.

163 Ebenda.

164 Ebenda, S.112.

165 Ebenda, S.161.

166 Ebenda, S.293.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

191


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Vom Schweigen des Guten

Einzig in der ziellosen Handlung kénnen die Menschen als sie selbst und so als zwei-
same Einsame erscheinen, denn das Handeln ist die einzige Titigkeit, die sich direkt
zwischen den Menschen vollzieht. Im Gegensatz zum Arbeiten und Herstellen, die in
keinem Bezug zu den Menschen stehen, ist das Handeln auf die Pluralitit der Men-
schen angewiesen: »Das Handeln bedarf einer Pluralitit, in der zwar alle dasselbe sind,
nimlich Menschen, aber dies auf die merkwiirdige Art und Weise, dafl keiner dieser
Menschen je einem anderen gleicht, der einmal gelebt hat oder lebt oder leben wird.«*¢7
Dass die Menschen solche Wesen sind, die nur in der Gemeinschaft wirklich sind, die
erst in der Gemeinschaft zu Jemanden werden, klingt zunichst nach einer blofien Wie-
derholung der hergebrachten Vorstellung: dass der Mensch allein nicht sein konne, dass
er wesentlich als ein >zoon politikon« zu begreifen sei. Der Gedanke muss aber in aller
Drastik verstanden werden: Der Mensch ist nur dann Mensch, wenn er mit Anderen zu-
sammen ist, wenn er mit ihnen spricht. Dies aber sei, so Arendt — ganz entgegen dem
Glauben der Philosophie —, alles andere als natiirlich; aus eben diesem Missverstindnis
heraus kénne diese »niemals auch nur den Ort finden, an dem Politik entsteht«. Der
philosophische Glaube, dass es »im Menschen etwas Politisches gibe, das zu seiner Es-
senz gehore, fithrt also notwendig in die Irre. »Dies gerade stimmt nicht; der Mensch
ist a-politisch: Politik entsteht im Zwischen-den-Menschen.«'%® Innerhalb solcher Ge-
spriche in Pluralitit kann der Mensch ein »Wer-er-ist«!®® sein, ein Unvergleichbarer,
denn unvergleichbar ist er in seinem Sprechen, seinen offengelegten Gedanken. Insofern
ist jede Handlung auf die Sprache angewiesen; nur im Ausspruch zeigen wir uns als
wir selbst, geben wir uns den Anderen zu erkennen: und in dieser Griindung erst wird
die Politik gegriindet, um dann zu bestehen, solange wir handeln - sie ist nicht immer
schon natiirlich verfigbar.

167 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.17.

168 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S.11.
In der Vita activa schreibt Arendt, das bloRe Zusammenleben der Menschen sei fiir Platon und
Aristoteles gerade die Eigenschaft des Menschen, die ihn nicht ausmache; zwar hitten beide »ge-
wufdt, dafd der Mensch nicht auRerhalb der Menschengesellschaft leben kann, aber dies gerade
galt ihnen nicht als eine spezifisch menschliche Eigentimlichkeit, sondern im Gegenteil als et-
was, was menschliches und tierisches Leben miteinander gemein haben und was daher unter kei-
nen Umstidnden zu den eigentiimlichen Grundbedingungen des Menschlichen gerechnet werden
kann. Das natrliche, gesellschaftliche Zusammenleben des Menschengeschlechts galt als eine
dem Menschen durch die Notwendigkeiten seines biologischen Lebendigseins auferlegte Begren-
zung, gerade weil diese Notwendigkeiten ja offenbar fiir das menschliche Leben die gleichen sind
wie flir andere Formen organischen Lebens.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 35)
Ausgezeichnet aber werde er durch das politische Zusammenleben, das keineswegs eine Selbst-
verstandlichkeit sei, wie es die gewohnliche Auslegung oftmals darstelle. Dieses Verstindnis des
Aristotelischen Begriffs beruhe allerdings auf einem »postklassischen MifRverstandnis«: »Aristo-
teles, fiir den das Wort»>politikon<durchaus ein Adjektiv der Polis-Organisation und nicht eine be-
liebige Bezeichnung fiir menschliches Zusammenleben tiberhaupt war, meinte keineswegs, dafy
alle Menschen politisch seien oder daf? es Politik, ndmlich eine Polis, iiberall gdbe, wo Menschen
lebten. [..] Was er meinte, war lediglich, daf$ es eine Eigentiimlichkeit des Menschen ist, dafS erin
einer Polis leben kann und dafd diese Polis-Organisation die hochste Form menschlichen Zusam-
menlebens darstellt«. (Hannah Arendt [1958-59]: Was ist Politik?, S.37.)

169 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Zunichst zeigt sich die Handlung als auf die Sprache angewiesen, insofern sie sich
erst durch das gesprochene Wort in einen Bedeutungszusammenhang einfiigt. Solches
einfiigendes Sprechen aber soll die Handlung nicht erkliren, vielmehr zeigt es die Ti-
tige, es zeigt, dass sie es ist, die handelt. Gleichzeitig beruft diese sich im Sprechen auf
andere Taten: Der Mensch, der in der Geschichte und den Geschichten steht, fiigt diesen
im Sprechen immer zugleich etwas hinzu, denkt sie weiter, denkt so gleichzeitig das
absolut Neue und doch in einem Zusammenhang mit den anderen Gedanken - sowohl
alten als auch gegenwirtigen. »Erst durch das gesprochene Wort fiigt sich die Tat in
einen Bedeutungszusammenhang, wobei aber die Funktion des Sprechens nicht etwa
die ist, zu erkliren, was getan wurde, sondern das Wort vielmehr den Titer identifiziert
und verkiindet, dafd er es ist, der handelt, nimlich jemand, der sich auf andere Taten
und Entschliisse berufen kann und sagen, was er weiterhin zu tun beabsichtigt.«'7°
Einzig das »Gesehen- und Gehértwerden«!”! kann die Existenz einer Handlung bezeu-
gen, da sie, im Gegensatz zum Herstellen und Arbeiten, keine Produkte hervorbringt:
Die Handlung lisst sich niemals festsetzen. Das gemeinsame Gesprich verfolgt also
niemals einen Nutzen und darf so nicht der Informationsweitergabe oder Vermittlung
dienen; solches Sprechen nennt Arendt blofies Gerede: »Wenn Sprechen >Mittel zum
Zweck<« wird, ist es in der Tat >bloRes Geredes, weil es iiberhaupt iitber nichts mehr Auf-
schluf? gibt, also dem eigentlichen Sinn des Sprechens geradezu zuwiderliuft.«!”* Auf-
schluss bedeutet nicht Einordnung im Sinne eines begrifflichen Erkennens, sondern
ein AufschliefSen und Erscheinen von Einzelheit. Und diese bedarf eines Wesens, das
durch seine eigene absolute Verschiedenheit fihig ist, diese zu denken. Es geht dar-
um, eine Frage aus verschiedenen Blickpunkten zu betrachten, die Sache selbst und
die Sprechenden so in gewissem Sinne aufzuschlieRen, immer anders nach einer Sa-
che zu fragen und so gemeinsam zu sprechen: Folglich geht es nicht darum, gegen-
oder fireinander zu antworten, sondern miteinander zu fragen. Solange sich mein T4-
tigsein auf Nicht-Menschliches bezieht, bin auch ich selbst im Grunde nicht mehr als
ein Ding: eine Kraft, ein Wirkendes.

In diesem Sinne ist das Verhiltnis zwischen Urteil und Handlung noch einmal ver-
deutlicht, auf das ich zu Anfang hingewiesen habe: Die Handlung ist nur Handlung,
wenn sie auf einem gemeinsamen Urteilen beruht, einem Gesprich, das von verschie-
denen Standpunkten aus die eine Sache betrachtet, das erst im Zwischenraum der Spre-
chenden die Sache als sie selbst neu entdeckt und so einen Blick auf sie wirft, der des
»Augenblickes reines Bleiben« ertragen kann, der im »Zuwurf eines Augenblicks« auf
dessen »Ankunft«'”> wartet. Wenn nun das Urteil eine Titigkeit ist, die auf der erwei-
terten Denkungsart beruht, also auf jenem Sich-in-andere-Hineinversetzen-und-von-
deren-Standpunkt-aus-Denken, dann muss die Handlung noch in anderer Weise auf
der Sprache — namlich auf einer Art Verstindigung mit Anderen — beruhen, auf einer

170 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 218.

171 Ebenda, S. 73.

172 Ebenda, S. 221.

173 Hannah Arendt [1951]: Ohne Titel. In: dies.: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte. Miinchen/Berlin
2015, S. 49f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

193


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Vom Schweigen des Guten

Art von Kommunikation. Und diese Kommunikation ist es, die Arendt das Wesen des
Menschseins nennt, dieses besteht darin: »anderen in der Welt zu erscheinen, von ih-
nen wahrgenommen zu werden, sich mit ihnen zu verstindigen«'74. In der Welt als ich
selbst zu erscheinen, heifdt also, mich auszusprechen und mich dadurch als ich selbst zu
zeigen — meinen daimon erscheinen zu lassen, wie es oben hieR. Dementsprechend ist
kein Handeln denkbar, das sich ohne Worte vollzoge: »Gibe es [...] wirklich ein prinzipi-
ell wortloses Handeln, so wire es, als hitten die aus ihm resultierenden Taten auch das
Subjekt des Handelns, den Handelnden selbst, verloren; nicht handelnde Menschen,
sondern Roboter wiirden vollziehen, was fiir Menschen grundsitzlich unverstindlich
bleiben miisste. [...] Wortloses Handeln gibt es strenggenommen iitberhaupt nicht, weil
es ein Handeln ohne Handelnden wire.«!”> Die Pluralitit als solche — so ist bei Seyla

176 Wenn die Menschen in dieser

Benhabib zu lesen — driickt sich im Sprechen selbst aus.
Weise als sie selbst erscheinen, machen sie einen neuen Anfang, ein neues Denken und
Verstehen insofern méglich, als sie eine Weise sich auszusprechen in die Welt bringen,
die es vorher noch nie gegeben haben kann, weil es sie selbst nicht gab. Demnach ist
Handeln fiir Arendt die einzige Titigkeit, in der sich die Gebiirtlichkeit der Menschen
zeigt, von der bereits die Rede war. »Was den Menschen zu einem politischen Wesen
macht, ist seine Fahigkeit zu handeln; sie befihigt ihn, sich [...] Unternehmungen zu-
zuwenden, die ihm nie in den Sinn hitten kommen kénnen, wire ihm nicht diese Gabe
zuteil geworden: etwas Neues zu beginnen.«!”” Anfangen bedeutet also Handeln und
so handelnd einen Anfang in der Welt zu setzen.

In einem Gesprich betont Arendt die »aufschliefende Qualitit« des gesprochenen
Wortes; diese trennt sie von seinem blofR skommunikativen Wert«: »Wir alle wachsen
mit einem gewissen ererbten Wortschatz auf. Wir miissen dann diesen Wortschatz
tiberpriifen. Und dies nicht nur, indem wir herausfinden, wie dieses oder jenes Wort ge-
wohnlich gebraucht wird, woraus sich eine gewisse Anzahl von Verwendungen ergibt.
Diese Verwendungsweisen sind dann legitim. Meiner Meinung nach hat ein Wort viel-
mehr eine viel engere Beziehung zu dem, was es ausdriickt oder was es ist, als nur die
Art und Weise, in der es zwischen Ihnen und mir gebraucht wird. Das heif3t, Sie schau-
en nur auf den kommunikativen Wert des Wortes. Ich schaue auf die aufschlief}ende
Qualitit. Und diese aufschlieflende Qualitit hat natiirlich immer einen geschichtlichen

Hintergrund.«!”®

Es geht weder beim Urteilen noch beim Handeln darum, die eigene
Meinung blof kommunizieren zu kdnnen, wie oben bereits in Bezug auf Weif3pflugs
Annahme bemerkt, Urteile seien fiir Arendt einzig an ihrem »Kommunikations- und

Austauschprozess [...] zu messen.«'”’

Das gesprochene Wort als AufschlieRendes zu ho-
ren bedeutet, auf das Wort selbst zu horen, es zu deuten, die Deutung der je Anderen
zu héren, durch den Zwischenraum zwischen all diesen Positionen zu versuchen, dem

Wort selbst eine Stimme zu geben. Dementsprechend geht es nicht allein darum, was

174 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.113.

175 Ebenda, S. 218.

176  Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 99.
177 Hannah Arendt [1970]: Macht und Gewalt, S. 81.

178 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 98.

179 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ein Wort fiir die jeweils Sprechenden meint, sondern auch - oder vor allem — darum,
was es selbst meint: nicht aber im Allgemeinen, sondern jetzt. Dieses Einzelne, das es al-
so jetzt meint, kann weder die eine noch die andere Sprechende allein schon meinen, es
kann nicht von einer Seite gemeint und dann so iiberzeugend vorgebracht werden, dass
die Gegenseite irgendwann {iberliuft und so ein Ubergewicht — oder eine Fliefirichtung
— erzeugt wird. Vielmehr kann es einzig als es selbst gemeint sein im Zwischenraum,
der im Gesprich entsteht; es zeigt sich jetzt in der Betrachtung und Beurteilung durch
die Verschiedenen. Im Gesprich iiber diese verschiedenen Auslegungen zeigt sich dann
nicht, welche besonders iiberzeugend ist oder sich besonders gut mitteilen liefle — es
zeigt sich vielmehr zwischen allen Auslegungen eine andere, eine, die das absolut Ver-
schiedene meint, es vielleicht auf -sagt.

Ein handelndes Sprechen ist fiir Arendt nicht nur auf die Offenheit der Sprechenden,
sondern in gewissem Sinne auch auf die Offenheit des Ortes angewiesen: Es ist ein-
zig moglich in der Offentlichkeit. Meines Erachtens geht es hier aber nicht um einen
bestimmten Ort, sondern vielmehr darum, wer dort erscheinen kann. Ein solches Spre-
chen kann nur zwischen Gleichen stattfinden, weil sich allein zwischen diesen ein Zwi-
schen auftun kann, das nicht durch Hierarchie bereits bewertet — und folglich benannt,
ausgefiillt — ist. Im Privaten herrscht fiir Arendt immer Ungleichheit, hier sind die Men-
schen der Notwendigkeit unterworfen und in stetem Kampf. Inwiefern muss also das
Gesprich in der Offentlichkeit stattfinden, wo genau lisst sich die Grenze zwischen pri-
vat und offentlich ziehen? Sophie Loidolts Thesen zu Arendts Erscheinungsbegriff legen
die Vermutung nahe, Erscheinen wire eine Art Selbstverstindlichkeit, etwas, das ein-
tritt, sobald die Menschen ihre privaten Riume verlassen. Sie schreibt: »Arendt wiirde
entgegen Husserl und Heidegger sagen:>Ich bin nicht erst in der Welt und dann erschei-
ne ich manchmal und manchmal nicht¢, sondern In-der-Welt-Sein heifdt wesentlich in
die Welt eintreten, indem ich in ihr erscheine [»appear«] und sie zu verlassen, indem ich
aus ihr verschwinde [»disappear«]. In Bezug auf das Erscheinen vor Anderen in der Welt
konnte man es so formulieren: >Ich bin nicht erst mit Anderen und dann erscheine ich
manchmal vor ihnen und manchmal nicht, sondern Mit-Anderen-Sein heif$t wesentlich
vor ihnen zu erscheinen.«8°

Dies wiirde bedeuten, dass sWelt¢, die Arendt als den Raum begreift, der zwischen
den Sprechenden entsteht, einfachhin da ist, sobald ich mich aulerhalb des Priva-
ten befinde. Weiterhin geht Loidolt davon aus, dass Arendt weder eine sprachphilo-
sophische noch eine konstruktivistische Haltung gegeniiber der Frage nach Realitit
einnehme; vielmehr basierten Wahrnehmung, Erfahrung und Erscheinung auf sinn-
lichen Empfindungen: »Reflexion oder Auslegung kommt definitionsgemif immer zu
spit, um die Faktizitit des Realen rerkliren< zu kénnen.«'®" Bedeutet das also, dass die
Menschen, sobald sie in die Auflenwelt treten, sobald sie rein sinnlich ihre Umgebung
wahrnehmen, als sie selbst erscheinen? Wire dem so, schiene mir Arendts Warnung
vor einem Schwinden der Offentlichkeit und einer Ausbreitung des Gesellschaftlichen
sinnlos; so auch die eben erwihnte Trennung zwischen Sprechen und blofRem Gerede.

180 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.75. [Ubersetzung der Autorin.]
181 Ebenda, S. 72. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

195


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Vom Schweigen des Guten

Als-ich-selbst-Erscheinen, als absolut Verschiedene, ist immer nur potentiell méglich,
keinesfalls natiirlich gegeben.

Die Frage ist, in welchem Verhaltnis >Realitit< und >Welt< hier zueinander stehen.
Loidolt definiert sWelt< in Arendts Sinne so: »Arendt entwickelt drei miteinander ver-
bundene Begriffe von sWelt¢, welche nicht als abgetrennte Bereiche gedacht werden sol-
len: Erstens, die >Erscheinungswelt< als grundlegender Bereich der Erscheinungen, in
dem Erscheinen gleichzeitig Sein bedeutet; zweitens, die Welt der Objekte und der Ob-
jektivitit, die Dingwelt; und drittens die Mitwelt oder das >zweite Zwischens, das durch
unsere intersubjektiven Beziehungen entsteht und das all diese Bedeutungen in der
einen Welt, in der wir als Menschen existieren kénnen, zusammenhilt.«'%* Meines Er-
achtens ist das einzige Erscheinen der Menschen, das keiner Voraussetzung bedarf, das
durch die Geburt gegebene. Loidolt weist darauf hin, dass Arendt »Erscheinung« inner-
halb ihrer Schriften unterschiedlich definiere. Wihrend der Erscheinungsraum in Vita
activa ein Produkt menschlicher Sprache und Handlung beschreibe, sei in Vom Leben des
Geistes die Erscheinung selbst dessen ontologische Vorbedingung. Zu den letztgenann-
ten Ausfithrungen heifst es dann weiter, Arendt entwickle dort eine »phinomenologi-
sche Theorie des Lebens«!®3. Loidolt bezieht sich hier auf die folgende Stelle: »[J]lede
Spezies lebt in ihrer eigenen Welt. Doch allen mit Sinnen begabten Geschépfen ist die
Erscheinung als solche gemeinsam: erstens eine erscheinende Welt, und zweitens die
- womdglich noch wichtigere — Tatsache, daR sie selbst erscheinende und verschwin-
dende Wesen sind, daf es vor ihrer Ankunft schon immer eine Welt gegeben hat und
nach ihrem Abtreten immer eine geben wird. Leben heif3t in einer Welt leben, die schon
vor einem da war und nachher weiter da sein wird.«'®* Loidolt entnimmt dem, dass es
zwei Weisen der Erscheinung gebe, von denen die weltbildende als die grundlegendere
zu begreifen sei.

Dem stimme ich insofern zu, als Arendt tatsichlich in zweifacher Weise von Er-
scheinung spricht: zum einen im Sinne eines Sich-in-die-Welt-Bringens, das bedeutet,
den Anderen als Selbst zu erscheinen — dies ist nur in der Pluralitit moglich —, zum
anderen im Sinne eines In-die-Welt-Kommens, das jedes Geborensein an sich bedeu-
tet. In diesem singuliren Erscheinen zeigt sich bereits die absolute Verschiedenheit
der je Geborenen und so ist immer auch die Méglichkeit geboren, als ein Jemand zu
erscheinen. In diesem Sinne heifSt es bei Arendt, dass Geborenwerden ein Erscheinen,

182 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 93. [Ubersetzung der Autorin.]

183 Ebenda [Ubersetzung der Autorin.]; vgl. auflerdem: ebenda, S.102.

184 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 30.
In der englischen Fassung heifst es: »[E]very animal species lives in a world of its own. Still, all sen-
se-endowed creatures have appearance as such in common, first an appearing world and second,
and perhaps even more important, the fact that they themselves are appearing and disappearing
creatures, that there always was a world before their arrival and there always will be a world af-
ter their departure. To be alive means to live in a world that preceded one’s own arrival and will
survive one’s own departure. On this level of sheer being alive, appearance and disappearance, as
they follow upon each other, are the primordial events, which as such mark out time, the time
span between birth and death.« (Hannah Arendt: The Life of the Mind. Vol. 1: Thinking. New York
1977, S. 20; zitiert nach: Sophie Loidolt: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political
Intersubjectivity. London/New York 2018, S.102.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sterben ein Verschwinden — appear/dis-appear — bedeutet. In der Gebiirtlichkeit an
sich ist angelegt, dass der Mensch sich durch eine zweite Geburt in die Welt bringen
kann, indem er als ein Jemand — als er selbst — erscheint. In dieser Weise erscheinen und
so zugleich einen Erscheinungsraum schaffen ist also nicht konsekutiv, sondern immer
konditional zu denken. In Vita activa schreibt Arendt, ein Erscheinungsraum bilde sich
iiberall dort, »wo Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«. Dieser
Raum iiberdaure niemals »die Aktualitit der Vorginge, in denen er entstand« und lése
sich nicht erst dann auf, »wenn die Menschen verschwunden sind [...], sondern bereits,
wenn die Tatigkeiten [...] verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind. Er liegt in
jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell; er ist in ihr we-
der notwendigerweise aktualisiert, noch fir immer oder auch nur fir eine bestimmte
Zeitspanne gesichert.«*¥> Potentialitit liegt demnach in jedem Schritt in die Offent-
lichkeit — wer da aber schreitet, wohin er geht, und was er dort tut, ist ausschlaggebend
und nicht natiirlicherweise gegeben. Es ist entscheidend, ob dort eine Einzelne spricht,
wovon gesprochen wird — daher die Trennung zwischen dem Sozialen und dem Poli-
tischen — und auch, wo das Sprechen stattfindet — daher die Trennung zwischen dem
privaten und dem &ffentlichen Raum.

Sowohl die Pluralitit als auch das Handeln sind also mafgeblich von dem Bestehen
einer Offentlichkeit abhingig. Nur in der Offentlichkeit besteht die Méglichkeit, ge-
meinsam handelnd einen Anfang zu setzen. Offentlichkeit ist aber nicht — wie bereits
angesprochen — einfach der Ort, der nicht den privaten, den hiuslichen Bereich meint,
ein Drauflen im Gegensatz zum Drinnen; Offentlichkeit ist der Raum, der zwischen
den Menschen sich bildet, die sich als Gleiche im Gesprich begegnen. Das im Priva-
ten Gedachte wird in der Offentlichkeit wirklich dadurch, dass es dort mit Anderen
besprochen und so hinterfragt und von verschiedenen Standpunkten aus betrachtet
wird. Seyla Benhabib geht davon aus, dass in Zeiten von »totalitiren Regimen [...] die
Offentlichkeit, so paradox das klingen mag, sehr oft in die Privatsphire ab[wandert].
Die offentliche Welt wird nun in Kirchen und Gemeindesitzungen angesiedelt, wird in
die Wohnzimmer von Privatleuten, in halbéffentliche Treffen von Kiinstlern und In-
tellektuellen, in politische Kabaretts verlegt.«!3¢ Auch Sophie Loidolt hilt es fiir még-
lich, dass Handeln und Sprechen im Privaten stattfinden: »Arbeitende und herstellende
Menschen verstehen sich [...] immer schon als Menschen unter Menschen, also inmit-
ten der Pluralitit.«®7 Dies aber wiirde bedeuten, dass Pluralitit automatisch entstiin-
de, sobald es Vielheit gibt und das ist in Arendts Sinne zuriickzuweisen. Loidolt sagt an
spiterer Stelle selbst, dass Pluralitit nicht »einfach »da< oder vorhanden sei«!88 den-
noch scheint es mir falsch, von einem grundlegenden Selbstverstindnis der Pluralitit
zu sprechen, weil es um ein Bewusstsein dessen, dass wir »Menschen unter Menschen«
in diesem gattungsmifiigen Sinne sind, hier nicht gehen kann: Von Pluralitit kann man
kein Verstindnis haben, weil sie nicht einfach ein Zustand ist — wie eben an Arendts

185 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251. [Hervorhebung der Autorin.]

186 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 206f.
187 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.119. [Ubersetzung der Autorin.]
188 Ebenda, S.175. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

197


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Vom Schweigen des Guten

Ausfithrungen zum zoon politikon gezeigt wurde —, sondern eine Moglichkeit, die nur
im Moment ihrer Verwirklichung ernsthaft denkbar wird.

Damit die Masse sich als Gemeinschaft erkennt und sowohl je Einzelne in die Welt
als auch die Zwischen-Welt als solche erst hervorbringt, muss sie sich im Gesprich erst
wandeln. Aus diesem Grund muss meines Erachtens ebenso Jaeggis Verstindnis der
auf dem gemeinsamen Gesprich gegriindeten Zwischenwelt zuriickgewiesen werden.
In Welt und Person heifdt es: »Ich kann gar nicht feststellen, ob ich mit jemandem eine
Welt gemeinsam habe, wenn ich nicht mit ihm spreche bzw. mich irgendwie — sei es
durch Gesten - verstindige. Die blofie Anwesenheit am selben Ort ist kein ausreichen-
des Indiz dafiir. [...] Daf$ wir eine Welt miteinander teilen, stellen wir dadurch fest, da®
wir uns — auf welche Weise auch immer - iiber sie verstindigen. Wir tauschen Beob-
achtungen aus, [...] wir charakterisieren und bewerten gemeinsam, was wir sehen. Wir
erschaffen eine gemeinsame Welt, indem wir sie mit Bedeutungen »aufladenc.«*3° Mei-
nem Verstindnis nach kann es nicht darum gehen, sich »irgendwie«, »auf welche Weise
auch immer« zu verstindigen, es geht nicht einzig um die Offentlichkeit des Gesprichs,
sondern sowohl um das Wer der Sprechenden — deshalb die Betonung der sabsoluten Ver-
schiedenheit« —, das Wie der Frage — deshalb die Betonung des >Politischen< — und das Wo, das
sich im Gesprich griindet — deshalb die Betonung der >Offentlichkeit..

Wire die Pluralitit einfach eine Vielheit, wire die Rede von einer absoluten Ver-
schiedenheit unndétig und mit ihr die Geburt des Selbst, die nicht das einfache Gebo-
rensein meint. Loidolt stellt an spiterer Stelle die These auf, dass »die Offentlichkeit:
oder »das Private« eine neue, eigenstindige Logik, nimlich diejenige von Sichtbarkeit,
einleiten«®®. Mir scheint es richtig, dass es nicht darum gehen kann, einen bestimm-
ten Ort — so zum Beispiel den Marktplatz — als politisch zu kennzeichnen, wohingegen
Orte, die uns als privat gelten, grundsitzlich aus diesem Raum auszuschliefen wiren.
Sichtbarkeit wire somit ein richtiger Ansatz, um eine Unterscheidung vorzunehmen:
Ein Ort kann dann als politisch gelten, wenn er es ermdoglicht, dass die Einzelnen sich
im Sprechen zur Erscheinung bringen, und dies kénnen sie iiberall dort, wo ein Ge-
sprach moglich ist, das in Offenheit und Ziellosigkeit solche Fragen bespricht, die alle
betreffen. Es geht also nicht um die Méglichkeit, von irgendjemandem an irgendei-
nem Ort gesehen zu werden, sondern um die Erscheinung der absolut Verschiedenen.
Die Offentlichkeit ist der Ort des Hellerleuchteten, hier erscheinen die Dinge nicht nur
im schwachen Licht der eigenen Meinung, sondern unter den strahlenden Flutern der
Gemeinschaft, der Vielseitigkeit. In dieser Weise spricht Jerome Kohn von seinen Ge-
sprichen mit Arendt: Nie sei es um den Ort gegangen, an dem das Gesprich stattfand,
sondern vielmehr um den Ort, der durch das Gesprich entstand: Ein offener Ort, der
verschiedene Sichtweisen zulasse und fordere und der aus einem stindigen »Weiter-
denken« bestehe. So sieht Kohn in Arendts Schriften »eine Ahnlichkeit zu den spiten
Arbeiten von Cézanne«: »Wenn er aus seinen vielfiltigen Wahrnehmungen eines ein-
zelnen Baumes oder Felsens ein Bild macht, lisst Cézanne die Betrachter unmittelbar
am Prozess des Malens — den er mit dem Denken verglich — teilhaben und 6ffnet ih-
nen auf diese Weise die Augen fiir seine verbliiffende Sichtweise der iiberwiltigenden

189 Rahel Jaeggi [1997]: Welt und Person, S. 62.
190 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.133. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Mannigfaltigkeit dessen, was in der Wirklichkeit existiert. Auch wenn Schreiben und
Malen Titigkeiten sind, die eine 6ffentliche Welt herstellen, kamen Hannah Arendts
sprithender Geist und die Geschwindigkeit, mit der sie jedes Thema aus unterschied-
lichen Perspektiven bedachte, auch in privaten Gesprichen zum Ausdruck. Der sprin-
gende Punkt an Konversationen mit Arendt war nicht, Resultate zu erzielen oder zu

Schlussfolgerungen zu gelangen, sondern weiterzusprechen.«***

Als Gegensatz zu diesem hellerleuchteten Ort, an dem die Sprechenden als sie selbst
in Erscheinung treten konnen, kommt dem Privaten und auf das Eigene beschrink-
ten Raum eine ebenso wichtige Bedeutung zu. Er ist nétig, damit die Menschen sich
zuriickziehen und verbergen kénnen, da niemand sich »dauernd in ihm [sc. der 6ffent-
liche Raum] aufhalten [kann], weil das iiberhelle Licht des Offentlichen die Verborgen-
heit vernichtet, welche das Leben der Sterblichen, wie alles Lebendige, gerade fiir sein

Lebendigsein braucht«***

. Im Hinblick auf unsere Gegenwart ist die Betonung des Pri-
vaten insofern wichtig, als dieses heute — obwohl es zugleich die Offentlichkeit in ihrer
Fixierung auf Privatinteressen ganz eingenommen zu haben scheint — aufs Stirkste
bedroht ist. Soziale Medien ziehen das Private ins Uberhelle und nehmen ihm so den
Schutz des dunklen Raums, der ein Unerkanntsein moglich macht. Es war im Kapitel
zum Denken bereits davon die Rede, dass ein Mensch, der sich »stindig in der Sichtbar-
keit hilt«, die »Fihigkeit verliert, aus einem dunklen Untergrund in die Helle der Welt
aufzusteigens, da er »die Dunkelheit und Verborgenheit ein[biifie], die dem Leben in
einem sehr realen, nicht-subjektiven Sinn seine jeweils verschiedene Tiefe geben«'*3.
Obwohl demnach der Schutz des Privaten als grundlegend gelten muss, um Politik
in Arendts Sinne zuzulassen, ist es unmdoglich, in diesem Raum Politik selbst zu griin-
den. Ein wirkliches Erscheinen des »Wer-einer-ist« kann es hier nicht geben, da dort
nicht die Freiheit herrscht, sondern die Unterworfenheit unter die Lebensnotwendig-
keiten. Ziehen die Menschen sich also ganz in diese Sphire zuriick, konnen sie nicht als
absolut Verschiedene in Erscheinung treten und sind so unfihig, einen neuen Anfang
zu stiften. Denn zwischen blof8 Verschiedenen bildet sich kein Raum, Gleichheit ist im-
mer auch Einheit. Insofern braucht der »Riickzug aus der Welt [...] den Menschen nicht
zu schaden. [...] Nur tritt mit einem jeden solchen Riickzug ein beinahe nachweisbarer
Weltverlust ein; was verloren geht, ist der spezifische und meist unersetzliche Zwi-
schenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und seinen Mitmenschen ge-
bildet hitte.«*** Was im Privaten verloren gehen muss, ist die Wirklichkeit: »Menschlich
und politisch gesprochen sind Wirklichkeit und Erscheinung dasselbe, und ein Leben,
das sich, auflerhalb des Raumes, in dem allein es in Erscheinung treten kann, vollzieht,

191 Jerome Kohn [2005]: Die geistspriihende Hannah Arendt. Erinnerungen. Ubers. v. Thomas Wild/
Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005),
S.19.

192 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 250.

193 Ebenda, S. 87.

194 Hannah Arendt [1959]: Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede iiber Lessing. Miinchen 1960,
S. 6f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

199


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Vom Schweigen des Guten

ermangelt nicht des Lebensgefiihls, wohl aber des Wirklichkeitsgefiihls, das dem Men-
schen nur dort ersteht, wo die Wirklichkeit der Welt durch die Gegenwart einer Mitwelt
garantiert ist, in der eine und dieselbe Welt in den verschiedensten Perspektiven er-
scheint.«'®> Wird das Private aber fiir das Politische gehalten, ist die Gefahr grof3, dass
dieses sodann fiir das Wirkliche gehalten wird. Dort aber herrscht nicht Gleichheit als
Voraussetzung fiir absolute Verschiedenheit, sondern eine Gleichheit, die nur der Ver-
gleichbarkeit dienen soll. Doch auch in der Offentlichkeit ist Gleichheit alles andere als
selbstverstindlich. Hier zeigt sich das Handeln als ein auf das Herstellen Angewiesenes:
Es bedarf eines politischen Raumes, der qua Gesetz Gleichheit garantiert. »Die Gesetze
waren [...] nicht Erzeugnisse des Handelns, sondern Produkte des Herstellens wie die
Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre physische Identitit bestimmten, auch.
Bevor das Handeln iiberhaupt beginnen konnte, mufite ein begrenzter Raum fertig-
und sichergestellt werden, innerhalb dessen die Handelnden dann in Erscheinung tre-
ten konnten, der Raum des 6ffentlichen Bereichs der Polis, dessen innere Struktur das
Gesetz war; der Gesetzgeber und der Architekt gehorten in die gleiche Berufskatego-

196

rie.«'”® Mit dem Hergestellten als Grund fiir das Gesprich werde ich mich im letzten

Kapitel noch einmal beschiftigen.

Diese Gesetze aber bringen — wenn sie auch als Voraussetzung gelten miissen — noch
keine Offentlichkeit hervor. Von einem »Erscheinungsraum« kann erst die Rede sein,
wenn dort »Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen«und ihn »unter-
scheidet von anderen Riumen, die wir durch Eingrenzung aller Art herstellen kénnen,
dafd er die Aktualitit der Vorginge, in denen er entstand, nicht iiberdauert, sondern
verschwindet, sich gleichsam in nichts auflost, und zwar nicht erst, wenn die Men-
schen verschwunden sind [...], sondern bereits, wenn die Titigkeiten, in denen er ent-

197 Das Erscheinen dieses

stand, verschwunden oder zum Stillstand gekommen sind«
Raums ist also auf die Handlung insofern angewiesen, als er nicht bestehen kann, son-
dern nur im Moment der Handlung selbst entsteht, um dann mit ihr auch wieder zu
vergehen. Diesen Raum sieht Arendt in den modernen Gesellschaften schwinden und
gibt fiir diesen Verlust zwei Griinde an: zum einen die Vergesellschaftung des Offent-
lichen, die sich darin zeigt, dass das Politische nur noch als Losung sozialer Probleme
gedacht wird; dieser Umstand wurde weiter oben eingehend besprochen. Zum anderen
nennt sie den Aufstieg der Massengesellschaft und die daraus resultierende Selbst- und
Weltentfremdung des modernen Menschen — auch davon war bereits die Rede. In die-
sen vermassten Gesellschaften wurde Politik durch biirokratische Verwaltung ersetzt,
Handeln durch Verhalten, die Arbeit wurde in den éffentlichen Raum verschoben und

198 117 den mo-

199

der Sinn von Politik ist nicht mehr Freiheit, sondern Selbsterhaltung.
dernen Gemeinschaften hat sich — so Rainer Forst — eine »Sphire der >Gesellschaft«

195 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 251.

196 Ebenda, S.244.

197 Ebenda, S. 251.

198 Vgl. Maike Weipflug/Jiirgen Forster [2011]: The Human Condition, S. 64.

199 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualitdt der politischen Theorie
Hannah Arendts. In: Heinrich Boll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeitgemafie Aktuali-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gebildet, die die frithere Aufteilung des Staates in polis und oikos, also den Stadtstaat
und die Hausgemeinschaft, den 6ffentlichen und den privaten Bereich ersetzt. Dass
diese Trennung aufgeldst worden ist, halte Arendt fir fatal, denn der Einzug des Pri-
vaten in den politischen Bereich hat nicht nur die Aufteilung verschoben, sondern das
Politische fast vollkommen verdringt. »In der nivellierten Arbeits- und Massengesell-
schaft gibt es keinen politischen Raum mebhr [...]; es herrscht vielmehr das >Niemands
des sozialen Interesses, biirokratisch verwaltet. Ergebnis ist wiederum eine politische
Weltlosigkeit, sozusagen die verwaltete Nicht-Welt.«*°° Der private Bereich des oikos
enthielt das Herrschen und das Beherrschtwerden. Dort war eine natiirliche Ungleich-
heit anzutreffen, die Naturnotwendigkeiten geschahen im Privaten und die lebenser-
haltende Arbeit wurde dort verrichtet. Der 6ffentliche Bereich hingegen war ein vor der
Herrschaft — im Sinne der Ungleichheit — geschiitzter Raum. Dort ging es um Rech-
te und um Freiheit. Es war ein Dasein von Gleichen unter Gleichen, in dem es keine
Gewalt und keinen Zwang gab.>*

Um aber nicht nur so die Verschiedenheit der Menschen zu schiitzen, sondern auch
ihre Absolutheit zu bewahren, mussten — wie ausfiihrlich erliutert worden ist — soziale
Fragen aus diesem Bereich ferngehalten werden. Weiterhin geht Arendt davon aus, dass
die Aufhebung einer strikten Trennung zur Entstehung totalitirer Systeme fithre. Die
Aufhebung der Grenze verkenne den Sinn des Politischen; dieser liege im Zusammen-
sein der Verschiedenen. Die Vorstellung, dass die Menschen einer Nation eine grof3e
Familie seien, verwischt diese Verschiedenheit und »bereitet den Boden [...] fiir volki-
sches Denken, Identititsdenken, totalitires Denken, Gleichschaltung, Aussortierung,
Sauberung. Ein in die Politik getragenes Familienprinzip mit seiner Pluralititsfeind-
lichkeit nach innen und seiner Gleichheitsfeindlichkeit nach auflen negiert mit dem
Argument der Blutsbande und gemeinsamen Herkunft, der vélkischen Verbundenheit
und natiirlich-homogenen Nation die Pluralitit und Gleichheit aller Menschen.«*°* Das
»Sich-Verhalten«*3, das Arendt der Handlung gegeniiberstellt und der vermassten Ge-
sellschaft zurechnet, meint fiir sie ein Titigsein, das absolut kalkulierbar ist und gerade
das absolut Verschiedene der Menschen zu verdecken sucht. »An seine Stelle [sc. die
des Handelns] ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die
Gesellschaft von allen ihren Gliedern erwartet und fiir welches sie zahllose Regeln vor-
schreibt, die alle darauf hinauslaufen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie
gesellschaftsfihig zu machen, und spontanes Handeln wie hervorragende Leistungen
zu verhindern.«*®* Solches Verhalten ist immer an eine soziale Rolle gekniipft: man
verhilt sich als Angestellte, als Mutter, als Akademikerin; es ist das Einfiigen in eine
Form, das alles Eigene hinter sich lassen muss. Das Selbst, das »Wer-einer-ist, bleibt

tat? Berlin 2007, S. 233. (Im Folgenden zitiert als: Rainer Forst: Republikanismus der Furcht und der
Rettung.)

200 Rainer Forst [2007]: Republikanismus der Furcht und der Rettung, S. 233.

201 Vgl. Christina Thirmer-Rohr [2011]: Offentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/
Stefanie Rosenmuiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 302.

202 Ebenda, S.303.

203 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 52.

204 Seyla Benhabib [1996]: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 61.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

201


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Vom Schweigen des Guten

dabei immer hinter der sozialen Maske verborgen und ist alsdann innerhalb der Masse
sich verhaltender Individuen nicht mehr auszumachen.

Die Voraussetzung fiir menschliches Handeln, das gemeinsame Urteilen, das grund-
satzliche Fragen aus verschiedenen Perspektiven betrachtet und sie in einer Weise stellt,
die sich diesen wirklich 6ffnet und zuhort, scheint mir nicht zu den politischen Idealen
unserer Zeit zu gehéren. Dies zeigt sich unter anderem in der Programmierung der So-
zialen Medien, sind diese doch darauf ausgerichtet, der eigenen Meinung Riickhalt zu
geben, oder auch: sie aus der Frage herauszuzerren. Diese Programme erkennen zum
Beispiel durch wiederholte Sucheingaben Vorlieben fir bestimmte Themen und Sei-
ten, auf denen bestimmte Haltungen vertreten werden und schlagen dementsprechend
beim nichsten Offnen Seiten vor, die diesen Zhnlich sind. So wird die eigene Meinung
stindig bestirkt und beschrinkt und ein Ort geschaffen, an dem sie wachsen kann, oh-
ne dass sie je hinterfragt wiirde; dabei spielt sich all das in einem allem Anschein nach
offentlichen Raum ab, dem Internet, jenem Ort, der allen offensteht, in dem sich die
Meinungen aller zu begegnen scheinen. Das Tiuschende an dieser Art der begrenzten
Nachrichtenvermittlung und des umziunten Gesprichs liegt meines Erachtens darin,
dass die so Sprechenden eben die Grenzen nicht nur nicht wahrnehmen, sondern sich
vielmehr in einem grenzenlosen Raum zu befinden meinen, in den unendlichen Wei-
ten eines weltweiten Netzes.”®> Durch die beschriebenen Suchfunktionen aber sind die
Anderen denkbar wenig anders, da ja nur solche >anderen Meinungen« angezeigt wer-
den, die die eigene Antwort nicht ins Wanken bringen und sie also kaum in eine Frage
verwandeln kénnen. Wenn wir dann aber doch einmal auf wirklich andere Meinungen
stoRen, erscheinen diese so anders, dass es uns kaum mehr méglich ist, uns mit ih-
nen zu befassen: So wird die Andere zum Feind und der Unterschied zur »Frontlinie.
Es gibt nur noch die eine eigene Richtung, in die es die Einzelnen durch ausgewihlte

205 Kathrin Morgenstern weist auf die grundsatzlichen Moglichkeiten hin, die in solcher Vernetzung
liegen. Sie fithrt Arendts Briefwechsel an, die bewirkten, dass sich »Handlungsraume [..] auf die
transatlantische Ebene ausdehnten«und aufRerdem dazu fithrten, dass »eine tatsachliche korper-
liche Ko-Prasenz in einem Raum« nicht mehr notwendig war. Dafiir konnten heute auch die vir-
tuellen Raume sorgen, und so scheint Morgenstern die »Verbindung zu digitalen und virtuellen
Formen der Kommunikation und des storytelling augenfillig«. Dementsprechend spreche »aus
Arendts Theorie heraus [..] nichts dagegen, sich solche virtuell und global erweiterten Versamm-
lungsorte vorzustellen — solange es noch eine Pluralitdt an Geschichten und Kanilen gibt. Das
Netz der Geschichten erfihrt dann eine deutliche Erweiterung.« (Kathrin Morgenstern [2019]: >Ei-
ner wird immer bleiben ym die Geschichte zu erzihlen<, S.141).

Ginge es in diesem Netz tatsichlich darum, einen Zwischenraum entstehen zu lassen, gemeinsa-
me Fragen zu durchdenken und von ganz anderen Standpunkten aus zu betrachten, kénnte dies
tatsdchlich als Ausweitung angesehen werden. Die Erfahrungen, die wir mit diesem Netz bereits
gemacht haben, scheinen mir solche Deutung aber nicht nahezulegen, vielmehr ist zu vermuten,
dass die Vermassung hier nur weiter fortschreitet. In diesem Sinne halte ich es fiir unangemessen,
hier eine Verbindung zu Arendts »storytelling« zu ziehen. Solche Vernetzung kann zwar politisch
durchaus wirksam sein, nicht aber durch die Erweiterung der Gesprachsraume, sondern dadurch,
dass Menschen mit derselben Perspektive sich finden und zu einer Gruppe verschmelzen kénnen,
um zielfiihrend tatig zu werden. So haben die Sozialen Medien zum Beispiel eine entscheidende
Rolle fiir die Mobilisierung und Wirkkraft der Proteste wahrend des Arabischen Frithlings gespielt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Nachrichten umso heftiger treibt. Von einer Suche nach Pluralitit, nach verschiedenen
Ansichten einer Sache kann hier dagegen nicht die Rede sein.

In diesem Klima einer Unerschiitterlichkeit der eigenen Meinung ist Raum geschaf-
fen fur all jene Parteien, die mit ihren einfachen Antworten und Selbstverstindlichkei-
ten in diesen Chor blofR noch einzustimmen brauchen. Zugleich wird diese Situation,
die dringend des Urteils — nicht des Ab-urteils, sondern der Auseinandersetzung — be-
diirfte, oftmals nicht in ihren Hintergriinden hinterfragt; stattdessen werden die An-
deren blof3 als Andere, bald als Feinde, bald als Geisteskranke, abgetan. Die Reaktion
auf den neuerlichen Aufstieg populistischer Parteien scheint mir dies zu bezeugen: Fas-
sungslosigkeit, und dann: Abgrenzung, abschliefRende Bezeichnung, Verweigerung ei-
nes ernsten Urteils. Solche Verweigerung des Bedenkens aber macht Handlung unmog-
lich, beldsst die Meinungstriger in ihrem Schlummer. Die zunehmenden Wahlerfolge
rechter Parteien aber sollten in die Frage treiben, sollten dazu fithren, zu hinterfragen,
was zu diesen Entwicklungen gefiithrt hat. Die Demokratie macht es sich zur Aufga-
be - innerhalb bestimmter gesetzlicher Grenzen - jedem Mitglied zuzuhoren, jedem
das Recht auf seine eigene Stimme zu verbiirgen. Wenn alles wirklich Andere aber als
Abnormales und Un-menschliches abgestempelt wird, verliert es immer sogleich das
Recht, iiberhaupt noch diskutiert zu werden. So werden gerade diejenigen Fragen, die
fiir die Gemeinschaft am relevantesten sind, einfach aus ihr ausgeschlossen.

Was sowohl die Zugehorigkeit zu einer solchen Gruppe als auch die Abgrenzung
von ihr bieten kann, ist Identitit. Die Menschen identifizieren sich mit oder gegen sie,
um jemand zu sein. Was lange Zeit Religionen und Nationen geleistet haben, fillt heute
weg und hinterlisst eine Liicke, die sogleich gefiillt sein will. Die Suche geht also nach
solchen Zugehorigkeiten, die gerade nicht hinterfragen und plural sind, sondern Ein-
heit stiften. In einem Gesprich sagt Arendt, dass sie »ganz sicher« sei, »daf} diese ganze
totalitire Katastrophe nicht eingetreten wire, wenn die Leute noch an Gott oder viel-
mehr an die Holle geglaubt hitten, das heiflt, wenn es noch letzte Prinzipien gegeben
hitte«?°®. Die selbstverstindlichen Regeln hitten also einen Rahmen bieten kénnen,
der den Einschluss in diese neue Bewegung verhindert hitte. Zugleich aber konnte es
ein solch totales System nur geben, weil es in die Fulstapfen solcher Selbstverstind-
lichkeiten hat treten kénnen.

Der Versuch der Einheitsstiftung geschieht sowohl in linken als auch in rechten poli-
tischen Bewegungen, wenn auch der Unterschied grundlegend ist: Wo rechte Gruppen
niemals wirklich fragen »Wer ist das Volk?« — die Antwort ist klar: es sind die Weif3en,

206 Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 88. Weiter heifst es dort,
dass »diejenigen, die noch sehr fest an die sogenannten alten Werte glaubten, am ehesten bereit
waren, ihre alten Werte gegen eine neue Wertordnung auszutauschen, vorausgesetzt, man gab ih-
nen eine. Und ich fiirchte mich davor, weil ich glaube, daf in dem Moment, in dem Sie jemandem
eine neue Wertordnung — oder jenes berithmte »Gelander« — geben, dieses sofort ausgetauscht
werden kann.« (Ebenda.) Gerade der Zusammenbruch der Selbstverstandlichkeiten ist es, der ei-
nen Neuanfang ermoglicht: »Wegen dieser Begebenheiten [sc. der Zusammenbruch der Werte]
beginnen wir mit dem Fragen.« (Ebenda.) Dieses Fragen kann sich aber nur dort ergeben, wo die
Liicke offengehalten wird und niemals dort, wo sie mit neuen unabinderlichen Uberzeugungen
ausgefillt wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

203


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Vom Schweigen des Guten

Einheimischen, die Volksgemeinschaft — stellen linke Bewegungen diese Frage — solan-
ge sie tatsichlich linke Politik wollen — meines Erachtens wirklich. Durch solche Grup-
pen, die die Einzelnen vereinnahmen, konnen diese nicht mehr gesehen werden: Alles
andere ist feindlich, auch die in gleicher Weise Unterdriickten. Solche, die eigentlich in
den gemeinsamen Dialog miteinbezogen werden sollten, werden ausgegrenzt, einfach
um der Grenze willen: Gefliichtete von Sozialhilfeempfingern, Alte von Jungen. Die
Identifizierung mit diesen Gruppen kann nicht mehr auf gemeinsamem Gesprich und
Urteil griilnden und so scheint es nur konsequent, Mouffes bereits erwihnte Schluss-
folgerung zu ziehen: Auch die linken Bewegungen miissen populistisch werden, auch
sie miissen das Urteil durch die Emotion ersetzen. Wenn sich die umgebende Welt zu
schnell, zu uniiberschaubar verindert, zu grof? und uniibersichtlich wirkt, miissen die
Antworten umso einfacher werden. Arendt schreibt in diesem Sinne: »Da es den Men-
schen schwer fillt — und dies mit Recht —, mit etwas zu leben, das ihnen den Atem raubt
und sie sprachlos macht, haben sie allzu oft der offensichtlichen Versuchung nachgege-
ben, ihre Sprachlosigkeit in alle méglichen auf der Hand liegende Sprachgebilde, die,
immer natiirlich unangemessen, gefithlsmiRige Erregung ausdriicken, zu iibertragen.
Die Folge ist, dal heute die ganze Geschichte gewdhnlich mit Begriffen der Gefithlswelt,
die als solche nicht unbedingt kitschig sein miissen, erzihlt wird, um sie zu sentimen-
talisieren und zu verkitschen. [...] Die ganze Atmosphire, in der die Dinge heutzutage
diskutiert werden, ist mit Gefiihlen, oft nicht gerade grofRen Formats, aufgeladen, und
wer immer diese Fragen anspricht, mufl damit rechnen, wenn tiberhaupt noch mog-
lich, auf ein Niveau heruntergezogen zu werden, auf dem ernsthaft nicht mehr disku-
tiert werden kann.«*°7 In der Sprachlosigkeit herrscht keine Stille. Die Sprachlosigkeit
ist laut, das Gerede schreit. Wenn niemand mehr sprechen kann, kann es auch keine
absolut Verschiedenen mehr geben, und so kann die Verkitschung Einheit zu stiften
vortiuschen, wo es schon lingst nichts mehr gibt als Masse.

Solche Masse aber ist dann keine plurale Gemeinschaft, sondern - in der Unter-
scheidung Sophie Loidolts — ein Kollektiv. Loidolt spricht davon, dass Arendts Plurali-
tit, die sie als »aktualisierte«, als nur in ihrer Erneuerung Seiende begreift, eines »Wir«
bedarf; dieses konne weder allein noch gegen die Anderen realisiert werden. In die-
sem »Wir« nun zeige sich die Vielheit einer jeden Einzelnen, gleichzeitig aber miisse
jedem einzelnen »Ich« die Moglichkeit zur Entfaltung gegeben werden. Dementspre-
chend schligt Loidolt vor, von »Intersubjektivitit« und nicht einfach von »kollektiven
Formen« zu sprechen.?°® Diese Unterscheidung ist fiir die Auseinandersetzung mit
Arendts Begriff der Pluralitit grundlegend: Durch die Betonung der Pluralitit soll nicht
bloR hervorgehoben werden, dass die Menschen soziale Wesen sind*®® — in der erwihn-

207 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bése, S.19.

208 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.154f. Loidolt spricht hier in Anlehnung an
Husserl von Intersubjektivitit. In ihrem Buch geht sie den phdnomenologischen Spuren nach, die
in Arendts Denken zu Husserl und Heidegger fiihren. Siehe u.a. »[W]ir werden noch sehen, inwie-
fern Husserls Intersubjektivitit und Heideggers Mit-Sein zweifelsfrei als »Wegbereiter« fir den
Entwurf von Pluralitit verstanden werden kénnen.« (Ebenda, S.161f) [Ubersetzung der Autorin.]

209 Auch Sophie Loidolt betont diesen Punkt: »Mit >Pluralitit« meint Arendt weder eine blof} quanti-
tative Vielzahl noch eine quantitative oder qualitative Vielfalt innerhalb einer Vielzahl, die zum
Beispiel durch einzigartige genetische Codes, verschiedene Sozialisierungsprozesse oder multi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

ten anthropologischen Bestimmung als zoon politikon — vielmehr soll damit auf die
Existenz von etwas hingewiesen werden, das iiber alles Faktische hinausgeht, etwas,
das durch jeden einzelnen Menschen immer wieder absolut neu ist. Pluralitit ist das
gemeinsame Gesprich der absolut Verschiedenen, es ist ein Zusammensein, das auf
den Einzelnen in diesem Zusammensein Erscheinenden beruht, das es nur dann geben
kann, wenn die Sprechenden sich selbst zeigen, wenn sie als sie selbst sprechen; nur dann,
wenn sie den je Anderen zuhiren und diese so erkennen. Jedes Einfassen in ein Kollek-
tiv aber vernichtet genau dies, muss die Einzelnen vereinen, um sein Ziel erreichen zu
konnen.

Diese Vereindeutigung der Vielen bringt Arendt in einer Eintragung aus dem Denk-
tagebuch mit der Vielheit der Sprachen in Zusammenhang: »Pluralitit der Sprachen:
Gibe es nur eine Sprache, so wiren wir vielleicht des Wesens der Dinge sicher. [...]
Dadurch, dass der Gegenstand, der fiir das tragende Prisentieren von Dingen da ist,
sowohl Tisch wie >table< heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-
sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht. Nicht die Sinne und die
in ihnen liegenden Tiuschungsmoglichkeiten machen die Welt unsicher, auch nicht
einmal die ausgedachte Moglichkeit oder erlebte Panik, dass alles nur ein Traum sein
konnte, sondern die Vieldeutigkeit, die mit der Sprache und vor allem mit den Sprachen
gegeben ist. Innerhalb einer homogenen Menschengemeinschaft wird das Wesen des
Tisches durch das Wort Tisch vereindeutigt, um doch gleich an der Grenze der Gemein-
schaft ins Schwanken zu geraten. [..] Daher der Unsinn der Weltsprache — gegen die
scondition humains, die kiinstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen.«**°
Sich in Bewegungen zu integrieren, die eine gemeinsame Identitit schaffen und das je
Eigene verschlucken und zum Verschwinden bringen, heiflt, dem Urteil ein Ende set-
zen, heifdt, die menschliche Fihigkeit des Neuanfangs abzuschaffen. Hannah Arendts
Verstindnis des Guten bedeutet aber gerade dies: Es in der Frage erscheinen lassen, das
gemeinsame Gesprich, nicht Identitit im Allgemeinen suchen, sondern das je Einzelne
erkennen und so den Anfang erméglichen. Es heift, nicht die Antwort zu kennen und
nicht durch Verkitschung in einen Strom sich mitreifRen zu lassen, nein: »Die Frage ist
gerade, wie man das Schwimmen im Strom iiberhaupt vermeiden kann.«*!

Was hat sich also bis hierhin in der Frage nach dem Guten gezeigt? Zunichst, dass
im Denken der Keim, die Voraussetzung des Urteilens liegt. Es ist folglich die Gedan-
kenlosigkeit des Bosen, die dann auch das Urteilen verwehrt — die in den »Unwillen
[fithrt], sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«***. Um dieser Willen-
losigkeit einen Willen entgegenzustellen, bediirfen die Menschen sowohl des Denkens
als auch des gemeinsamen Sprechens iiber das Gedachte — des Urteilens. Die Frage

kulturelle>Diversitit«erreicht werden kdnnten.« (Ebenda, S.175.) [Ubersetzung der Autorin.] Vgl.
auflerdem: »Pluralititist [...] mehrals ein Fakt—sie ist eine Aktualisierung und nur als solche kann
sie als Bedingung fungieren.« (Sophie Loidolt: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In:
Thomas Szanto and Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the >We«.
London/New York 2016, S. 43.) [U bersetzung der Autorin.]

210 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.

211 Ebenda, S. 45.

212 Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbeit, S. 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

205


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Vom Schweigen des Guten

nach dem Urteilen bringt der Frage nach dem Guten in diesem Sinne ein weiteres Stiick
naher.

Urteilen scheint zunichst zwei moglichen Ergebnissen zu dienen: Eine der Urteilspar-
teien wird von der anderen Seite iiberzeugt und wechselt alsdann die Seiten. Hier gilt
es, das eine Richtige aus mehreren Moglichkeiten zu wihlen, entweder die Anderen von
dem eigens Bezeugten zu iiber-zeugen oder ihre Zeugenschaft als verlisslich anzuer-
kennen. Das Urteilen wird hier als Mittel gesetzt, um die eigene Meinung durchzuset-
zen und ein Ziel zu erreichen; in dieser Weise muss vom Urteilen gedacht werden, wenn
es einer sozialen Frage dienlich sein soll. Arendt geht es in ihrem Verstindnis aber um
etwas anderes: Zunichst halte ich es fiir entscheidend, Arendts Beschreibung des Ur-
teilens — andere Perspektiven einzunehmen, »ohne die eigene Identitit aufzugeben«*"
— genauestens zu bedenken. Thre Absicht liegt an dieser Stelle meines Erachtens darin,
sich von einer anmaflenden Einfithlung abzugrenzen und klarzumachen, dass es nicht
um ein individuelles, miteinzubeziehendes Gefiihl geht, sondern um die Frage an sich,
die bedacht und beurteilt werden muss. Eine Einfithlung kénnte bedeuten, den Stand-
punkt der Anderen bloR zu tolerieren, als sei dieser ein Geschmack, »itber den sich nicht
streiten lasst«. Die angestrebte Betrachtung der Frage — aus anderer Perspektive und
doch zugleich als ich selbst — geht dagegen wesenhalft iiber eine solche Toleranz hinaus;
der Umstand, dass ich es bin, die fragt, dass ich als ich selbst urteile, impliziert eine echte
Fragestellung und das Ubernehmen von Verantwortung.

Zudem geht Arendts Verstindnis iiber einen blofRen Aus-gleich - also die Addition
von Stimmen - hinaus, weil es nicht nur die sprechenden Stimmen mitdenkt, sondern
zugleich das mégliche Urteil, das aus dem Zwischenraum der Sprechenden klingt. Das
Gute beschrinkt sich nicht auf die Erméglichung einer Pluralitit als Vielstimmigkeit; an
dieser Stelle gilt es zu bedenken, dass Arendts Verstindnis von Pluralitit mehr meint,
nimlich nicht nur die je Einzelnen, sondern immer zugleich auch den Zwischenraum,
den diese bilden. Nur im Mitdenken dieses Raumes ist es mdglich, einem Bosen ent-
gegenzustehen, das nicht mehr durch das Versprechen verfiihrt, das Verlangen nach
Macht, Reichtum oder Rache zu stillen, sondern gerade ein Unwille ist, ein Mitschwim-
men, eine Selbstverstindlichkeit. In diesem Zwischen erst, das jedes Sprechen er-offnet,
wird der neue Anfang denkbar: ein Urteil, das nicht blofd das schon bestehende einer der
Sprechenden ist, sondern das erst im Gesprich zwischen den Einzelnen entsteht. Dieses
Neue und absolut Verschiedene ist es, das dem Gleichklang und Selbstverstindlichen
entgegensteht, denn in ihm zeigt sich: dass es moglich ist.

Ein in gewohnlicher Weise verstandenes Urteil kann somit nur iiberzeugen und
vereinen, so ver-eint dann kann es einen Kampf gewinnen lassen: Es kann be-freien.
Arendts Begriff aber hilt ein Denken positiver Freiheit bereit, einer Freiheit zu handeln,
das Neue zu beginnen. Das Gute ist dementsprechend eine Weise zu sprechen, die nie
miide wird zu fragen, die das selbst Gedachte in die offene Frage der Gemeinschaft
bringt und es dort nicht nur ausspricht, sondern immer auch schweigt und in den
Zwischenraum hineinhoért.

213 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgrabt.«*
Die Uber-setzung

Vielleicht ist das Unmdgliche die einzige
Chance eines Neuen, einer neuen Philoso-
phie des Neuen. Vielleicht, und vielleicht
ist es in Wahrheit erneut das vielleicht, das
diese Chance nennt.

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft

Ich méchte im Folgenden zwei Arendt’schen Gedanken noch weiter in die Tiefe folgen:
der wunderlichen Betonung des Zwischenraums, in dem das Neue sich ankiindigt, und
der Sprachlichkeit des Guten; beiden kann sich mit Walter Benjamin entscheidend an-
genihert werden, indem ihnen durch seine Betrachtung eine neue und grundlegende
Perspektive hinzugefiigt wird. Dass Hannah Arendt in Bezug auf die Vereindeutigung
der Vielen, die das Gute verhindert und dem Bosen den Weg bereitet, gerade von der
Vielheit der Sprachen spricht, ist kein Zufall, denn diese absolute Verschiedenheit der
Stimmen ist als die Bedingung der Moglichkeit des Guten anzusehen. Diese Pluralitit
bedeutet Offnung fiir das Neue und ihr ist ein Ende bereitet durch jede Vereinheitli-
chung — unabhingig von der Giite ihrer Ziele. Dieser Moglichkeit, die einzig in der Viel-
deutigkeit der Sprachen gegeben ist, denkt auch Walter Benjamin nach. Das seltsame
Verhiltnis, in das das absolut Einzelne zur Vielheit tritt und die Méglichkeit, die allein
im gemeinsamen Weiterdenken liegt, findet sich auch hier: Im Verhiltnis des einen, in-
terpretierbaren Textes zur Vielheit der Interpretationen. Wie Sophie Loidolt schreibt,
handelt es sich bei dem Zwischenraum, den die Pluralitit bildet, um einen geschicht-
lichen Ort, an dem Menschen durch Geschichtenerzihlen und gemeinsames Handeln
ein Netz weben, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch wei-
terweben, neu interpretieren oder eine Antwort auf das zu geben versuchen kann, das
dort zuvor ver-6ffentlich-t worden ist.*”> Das je Gesagte ist hier niemals nur einzeln,
sondern ermoglicht gerade in seiner absoluten Einzelheit die Frage, die Vieldeutigkeit,
das Nach-denken.

Walter Benjamins Verstindnis der Ubersetzung — des Uber-setzens eines einzelnen
Textes hin zu einem neuen - soll zudem in engstem Verhiltnis zu Arendts Verstindnis
der absolut Verschiedenen gedacht werden, die erst sie selbst wird im Gesehen- und
Gehortwerden durch die Anderen, nur das Jetzt bedenken kann im Zusammendenken
mit den anderen Sichtweisen. So zeigt sich der einzelne, deutbare und immer wieder
neu ins Licht gesetzte Text immer dann, wenn er aus einer Gegenwart heraus neu be-
trachtet und bedacht wird, wie sich die Einzelne immer dann als sie selbst zeigt, wenn
die Deutungen und Ansichten der Anderen sie als absolut Verschiedene erkennen. So

214 Vgl. Martin Heidegger [1951] Was heifst Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8: Was heif3t Den-
ken?. I. Abteilung: Veroffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. v. Paola-Ludivika Coriando. Frankfurt
a.M. 2002, S.135.

215 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S.115.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

207


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Vom Schweigen des Guten

scheint die Frage danach, wer da spricht und nach was da gefragt ist, in jedem gemein-
samen Gesprich neu auf, wie auch die Fragen des Urtextes sich in jeder Ubersetzung
aufs Neue stellen. Diese Weiter-iiber-setzung also gleicht dem Weiter-weben des Net-
zes, das einen Anfang, aber niemals ein Ende hat, da jeder Mensch weiter zu weben
und neu zu interpretieren versuchen kann.

Auferdem ist die Ubersetzung - wie ich im Folgenden zeigen werde - ohne Nut-
zen, will nicht Werkzeug sein, um das Problem des Unverstindnisses zu lsen, son-
dern einer wirklichen Frage — jetzt, zum Zeitpunkt des Uber-setzens — sich aussetzen.
In dieser Weise ist auch das Gesprich zwischen den absolut Verschiedenen nur dann
wirkliches Gesprich, wenn es ernstlich fragt, anstatt das Sprechen selbst zum Mittel zu
erniedrigen. Ist ein Sprechen der Einzelnen und Ubersetzenden in dieser Weise offen,
macht es sich auf einen Weg ins Ungewisse, anstatt vom gewiinschten Zielpunkt aus
den direktesten Pfad blof noch zu errechnen. In Derridas Sinne denkt sie so immer
ein >Vielleicht« mit: »[D]as kommende vielleicht wird der Frage stets zuvorgekommen
sein. Die Frage sekundiert, sie ist stets verspitet und sekundir. In dem Augenblick, da
sie Gestalt annimmt, wird ein vielleicht sie erdffnet haben, wird es sie offenhalten, wird
eben dort, wo sie zur Frage wird, ein vielleicht es ihr, vielleicht, stets verwehren, sich zu
schlieflen.«*!6

Um der Idee, dem je Einzelnen, sich anzunihern, miissen die Menschen sich in dessen
Darstellung iiben, so ging oben die Rede; nicht das Einzelne in die allgemeine Masse
zwingen, indem es dem einen Begriff, der die Vielen meint, untergeordnet wird, son-
dern nach diesem einen da, nach seinem Namen fragen. Wie also — so méochte ich nicht
aufhoren zu fragen — lisst sich das nicht Darstellbare zur Darstellung bringen, wie kann
sich das Unerhérte zeigen, wie kann Wahrheit in Erscheinung treten? Die Darstellung,
um die es hier gehen soll, ist immer »Darstellung des Urspriinglichen« und erfiillt damit
stets »den Charakter der Entdeckung«®” — einer Ent-deckung des Alten im Jetzt, einer
Entdeckung des Einzelnen durch die Einzelne, einer Entdeckung des neuen Anfangs.
Es geht in diesem Sinne um das Alte, da nur von diesem aus der Anfang moglich ist;
zugleich aber geht dieser Anfang jederzeit iiber das Alte hinaus — und ist so Entdeckung
der Uber-setzung, die von dort aus méglich wird: Dies Einzelne also ist es selbst erst in
seiner Herauslehnung. Bei Werner Hamacher heifdt es dementsprechend: »Das Original
ist nur deshalb — und also nur halb - Original, weil es, urspriinglich tber sich selbst
hinausdeutend, sich selbst schon verlassen hat. Es ist Original, und also urspriinglich,
nur weil es auf dem Sprung in seine Ubersetzung ist.«*'8

Benjamins Ubersetzer gribt sich durch die Sprachschichten der alten Worte, iiber-
springt auf diesem Wege Jahrhunderte, um mit einem Augenblick der Vergangenheit

216 Jacques Derrida [1994]: Politik der Freundschaft. Ubers. v. Stefan Lorenzer. Frankfurt a.M. 2000, S. 70.

217 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schriften
I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurta.M.1991, S. 936.
(Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Das Trauerspielbuch-Manuskript.)

218 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Ubersetzen: Wal-
ter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001, S.183. (Im Folgenden zitiert als: Werner Hamacher: Intensive
Sprachen.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

zusammenzutreffen, in dem die Sprache sich gewissermafien wiedererkennt. Dieser
Augenblick dann kann nach Méglichkeit vollenden, was bis zu diesem Zeitpunkt uner-
filllt geblieben ist. »Einer Entdeckung aber, die in einzigartiger tiefster Weise sich ver-
bindet mit der Wiedererkennung. Er ist das Wiedererkennen eines Unerhérten als eines
in uralten Zusammenhingen beheimateten. Die Entdeckung einer Aktualitit des Phi-
nomens als eines Reprisentanten vergessener Zusammenhinge der Offenbarung.«**
Arendt spricht — ich wieder-hole — von dem »Wihren des Kunstwerks«, das deshalb so
ergreifend sei, weil es »nicht eine sehnende Regung des Gemiits ist, sondern [...] den
Sinnen gegenwairtig vorliegt, leuchtend, um gesehen zu werden, ténend, um gehort zu
werden, in die Welt noch hineinsprechend aus den Zeilen des gelesenen Buches«*>°.
Ubersetzen heifit hier »Wiedererkennen eines Unerhérten« — Héren und Erschweigen
des Gesagten. Im Erschweigen kann in dieser Befragung dann dasjenige tonen, das nur
jetzt gehort werden kann: In der Stille des einen Augenblicks. Dieses absolut Einzelne
verbirgt sich ausschliefllich in der Sprache, nicht aber in einem bezeichnenden, son-
dern in solchem Sprechen, das in seiner Darstellung 6ffnet. »So ist die Ubersetzung
zuletzt zweckmiRig fiir den Ausdruck des innersten Verhiltnisses der Sprachen zuein-
ander. Sie kann dieses verborgene Verhiltnis selbst unmoglich offenbaren, unmaglich
herstellen; aber darstellen, indem sie es keimhaft verwirklicht, kann sie es.«*?! So ist
auch hier das »verborgene Verhiltnis« — die Pluralitit — im Uber-setzen, im Nachden-
ken und in die Gegenwart rufen, »wie im Keim gegeben«®?2,

5.3.1 »Solange die Stimme beim Reden ins Ohr steigt, wartet sie auf die
Wahrheit.«** Das Ubersetzen

1923 schreibt Benjamin in seinem Aufsatz Die Aufgabe des Ubersetzers: »Nirgends erweist
sich einem Kunstwerk oder einer Kunstform gegeniiber die Riicksicht auf den Aufneh-
menden fiir deren Erkenntnis fruchtbar. [...] [K]lein Gedicht gilt dem Leser, kein Bild
dem Beschauer, keine Symphonie der Horerschaft.«**4 Dieser Gedanke muss zunichst
verwundern: Die Ubersetzung scheint doch gerade diesen Zweck zu verfolgen. Dient
denn das Ubersetzte nicht der Leserschaft und soll die Ubersetzung nicht die Mauern
der Sprachgrenzen tiberwinden, indem sie den iibersetzten Text einer grofieren Zahl
von Menschen zuginglich macht? Gemeinhin ist es doch eben das, was unter der Ti-
tigkeit der Ubersetzerin verstanden wird: Sie {ibersetzt »fremdsprachige Texte in die
eigene Sprache«, damit »die Differenz zwischen den Sprachen mit den Mitteln der ei-
genen Sprache ausgeloscht wird«*?*. Uber dies gegensitzliche Verstindnis Benjamins
heif3t es bei Hamacher, Ubersetzung sei »keine Setzung. Sie ist dasjenige, was jeder
Setzung und noch jedem Vermogen der Setzung, ob es als Verstand, Anschauungsform

219  Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript, S. 936.

220 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 202.

221 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.12.

222 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 93.

223 Vgl. Herta Mller: Herztier. Frankfurt a.M. 2007, S. 15.

224 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 9.

225 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort. In: Alfred Hirsch (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt
a.M. 1997, S.7. (Im Folgenden zitiert als: Alfred Hirsch: Vorwort.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

209


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Vom Schweigen des Guten

oder als produktive Einbildungskraft gedacht wird, vorausgehen muf. Ubersetzung
setzt nicht, sie setzt tiber ... und setzt iiber jede mogliche Bedeutung und ihren Grund
in den Formen der Anschauung und der Selbstbeziehung hinweg.«*2¢

Eine bloR vermittelnde Ubersetzung muss fiir Benjamin immer in den »Grenzen
der eigenen [Sprache]« verbleiben und »Fremdheit und Differenz« opfern, »um dann
mit [...] der Zielsprache neu verkleidet zu werden«*?’. Sie sucht demnach nicht nach
dem Einzelnen, sondern gibt ihm blof} ein neues, allgemeines Gewand. Eben dieses,
das durch solches Ubersetzen mitgeteilt werden kénne, ist fiir Benjamin gerade das
Unwesentlichste eines jeden Textes. In diesem Sinne sei jede Wiedergabe in einer an-
deren Sprache, die sich auf den blofien Inhalt des Originaltextes konzentriere, an sich
nicht hinreichend: Solch dienende Ubersetzung ist ihm nur die »ungenaue Ubermitt-
lung eines unwesentlichen Inhalts. [..] Was >sagt« denn eine Dichtung? Was teilt sie
mit? Sehr wenig dem, der sie versteht. Thr Wesentliches ist nicht Mitteilung, nicht Aus-
sage.«228 Wenn nun also das Werk selbst nichts mitzuteilen habe, so kénne auch das
Wesen der Ubersetzung nicht in einer solchen Mitteilung bestehen.?*® Jerome Kohn
deutet hier auf den Zusammenhang zwischen Arendt und Benjamin hin: »[G]enuine
Kunstwerke [sind] wie genuine Handlungen fiir die Welt und verheimlichen ihre Wahr-
heiten in der Welt.« Weiter spricht er von der »schwierigen und seltenen Freude, nicht
diese Wahrheiten festzustellen, sondern sie als kristallisierte Fragmente zuriickzufor-
dern, die durch die Erleuchtung ihrer Tiefe die Moglichkeit der Gegenwart wieder bele-

ben«?3°

. Es kann hier folglich nicht darum gehen, die intendierte Mitteilung des Textes
oder der Handelnden zu entschliisseln; vielmehr geht es um ein Erkennen der Tiefe des
Einzelnen und eines Dritten, das sich in dieser Liicke — jetzt — zeigt. Nur dort liegt die
»Moglichkeit der Gegenwart«.

Was bedeutet das nun fiir den Baum, von dem nun schon mehrfach die Rede war:
Ubersetzen wir seine Bezeichnung in die englische Sprache, haben wir dem >Baumc ein
stree< hinzugefiigt. Was haben wir dadurch gewonnen? Nun, die Englinderin, der wir
womdglich von diesem Baum berichten mogen, versteht nun, um was es geht. Dass es
aber um diesen einen Baum geht, nicht um eine grundsitzliche Betrachtung des Bau-
mes, ist ihr wohl, trotz der sprachlichen Briicke, die nun gebaut dasteht, zu verstehen
kaum méglich. Was wir da tibersetzen, ist das Unwesentlichste an diesem einen Baum.
Die Ubersetzung einer Dichtung nun, die nicht weiter entfernt stehen kénnte von den
Enzyklopidien des Wissens, deren Ziel es ist, blof3e Eigenschaften um der Einordnung
willen aufzuzihlen, kann sich niemals mit einer inhaltlichen Ubertragung zufrieden-
geben. Ein Gedicht wie auch ein Stiick Musik beschreiben niemals Allgemeinheiten,
sondern versuchen gerade von jeder Oberflichlichkeit den grofitmoglichen Abstand zu
gewinnen. So wiirde solche Ubertragung etwas in die Niederungen herabzerren, das
bereits in hohen Héhen sich aufhielt. Das Wesen der Dichtung und der Ubersetzung
ist an sich grundverschieden: »Thre Intention [sc. die der Ubersetzung] geht nicht allein

226 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 227.

227 Alfred Hirsch [1997]: Vorwort, S. 7.

228 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 9.

229 Vgl. ebenda.

230 Jerome Kohn [2007]: Urteilen und eine gemeinsame Welt, S.153.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

auf etwas anderes als die der Dichtung, nimlich auf eine Sprache im ganzen von einem
einzelnen Kunstwerk in einer fremden aus, sondern sie ist auch selbst eine andere: die
des Dichters ist naive, erste, anschauliche, die des Ubersetzers abgeleitete, letzte, ide-
enhafte Intention.« Der Ubersetzer spricht sich in Richtung der Ideen, lisst die Worte
des Originals »in einen gleichsam héheren und reineren Luftkreis der Sprache hin-
auffwachsen], in dem sich dann dasjenige zeigen kann, »was an einer Ubersetzung

231 Benjamin spricht von dem, was iiber bloRRe Mitteilung hin-

mehr ist als Mitteilung«
ausgeht. Das Wesentliche, das Eigene des einzelnen Textes ist gerade dasjenige, von

dem sich in gewohnlichem Sinne nichts sagen l4sst.

Dieser Gedanke steht in engstem Verhiltnis zu dem »Wer-einer-ist« Arendts, das sich
»jedem Versuch, es eindeutig in Worte zu fassen, [entzieht]. Sobald wir versuchen zu
sagen, wer jemand ist, beginnen wir Eigenschaften zu beschreiben, die dieser Jemand
mit anderen teilt und die ihm gerade nicht in seiner Einmaligkeit zugehéren. Es stellt
sich heraus, daf die Sprache, wenn wir sie als Mittel der Beschreibung des Wer be-
nutzen wollen, sich versagt und an dem Was hingen bleibt, so dafd wir schlieflich
hochstens Charaktertypen hingestellt haben, die alles andere sind als Personen, hin-

232 Das Ausdeuten des

ter denen vielmehr das eigentlich Personale sich [...] verbirgt.«
absolut Verschiedenen, das Weiterdenken und Ins-Gesprich-Bringen des bereits Ge-
dachten sind fir Arendt und Benjamin die einzigen Wege, die zur Einzelheit fithren
konnen. Es geht nicht etwa darum, etwas Wesentliches zu bewahren und abzuschlie-
Ren, sondern darum, dieses immer wieder neu aufzuschlieflen und zu befragen, es in
die Welt zu bringen, ohne zu wissen, wer sich da zeigen wird. Die absolut Einzelne
Arendts kann sich nur den Anderen zeigen, ihr daimon wird nur dann sichtbar, wenn
sie sich selbst ausspricht. Uber das Verhiltnis der Sprachen zueinander heif3t es bei
Hamacher: »Der Verweis auf eine andere Sprache ist also fiir jede einzelne wesentlich:
eine Sprache ist Sprache nur, sofern sie Sprache fiir eine andere Sprache ist — nicht
anstelle einer anderen Sprache, sondern im Hinblick auf sie.«*** Demnach geht es im
Dialog dieser verschiedenen Sprachen nicht etwa darum, das eine Richtige zu erreichen
— wie es bei Arendt nicht darum geht, die eine Meinung herauszufiltern —, sondern um
einen »Hinblick, ein lautloses Ansehen des Anderen, das Zwischenraum zulisst.

In diesem Sinne kann der Ubersetzung nicht die Aufgabe einer Vermittlung zu-
kommen, da sie das Berechenbare gerade nicht darstellt. In ihr aber zeigt sich »das in-
nerste [...] Verhiltnis [...] der Sprachen zueinander«*3#, die absolute Verschiedenheit also,
ihr Menschensprache-Sein. Die Ubersetzerin bringt das Stumme ins Lauthafte, indem sie
gerade nicht das sich ihr entgegenschreiende Offensichtliche, die Begriffe der Dinge, in
der anderen Sprache erneut zum Vorschein bringt, sondern auf dasjenige hort, das aus
diesem Text selbst — jetzt — sich ausspricht und — wenn es als Gegensatz zu den lauten,

231 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.14f.

232 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 223. [Hervorhebung der Autorin.]
233 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S.183.

234 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.12.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

Al


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Vom Schweigen des Guten

zugreifenden Begriffen gedacht wird — sich ausspricht, indem es schweigt.?3> Mithin
darf die Ubersetzung deshalb nicht aufeinen Menschen bezogen werden, weil es nicht um
das Verstindnis des Inhaltes einer Schrift geht, sondern um dasjenige, was sich in ihr
ausspricht; dieses aber ist gerade dasjenige, das einer jeden, die nach Inhalten sucht,
entgehen muss. Sie wird auch nicht fiir den Ausgangstext geschrieben, vielmehr steht
sie mit ihm durch dessen Ubersetzbarkeit in einem »Zusammenhang des Lebens«*3¢ —
weil die Ubersetzung aus dem Original hervorgeht, weil sich durch das Weitertragen
etwas Neues »aus dem Geformten [...] erheben [kann]«*3”. Um sich aber aus der allzu
festen Form erheben zu kénnen, muss es durch die Ubersetzung erst befreit werden.
Der iibersetzbare Text also bleibt erhalten, indem er immer wieder aus der Gegenwart
heraus und in absolut neuer Weise befragt wird: »[W]ihrend das Dichterwort in der sei-
nigen [sc. die Muttersprache] iiberdauert, ist auch die gréfRte Ubersetzung bestimmt
in das Wachstum ihrer Sprache ein-, in der erneuten unterzugehen.«?*8

Der Text ist gewissermaflen nur in seiner Wandlung er selbst. »Denn wie Ton und
Bedeutung der groRen Dichtungen mit den Jahrhunderten sich vollig wandeln, so wan-

39 innerhalb dieser immer neuen

delt sich auch die Muttersprache des Ubersetzers«;>
Verwandlungen »erreicht das Leben des Originals seine stets erneute spiteste und um-
fassendste Entfaltung«**°. Indem die Ubersetzung immer neue Fiden in das Netz der
Menschen-Geschichte schligt, geht es nie darum, méglichst viel Ahnlichkeit mit dem
Original aufzuweisen, sondern um eine Deutung, die im Jetzt die Absolutheit des Ein-

zelnen — das »Echo des Originals<®#!

- und zugleich die »Verwandtschaft der Spra-
chen«®** zum Ausdruck bringt. »Jene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der
eigenen zu erlosen<* ist die Aufgabe jeder Ubersetzung. Die reine Sprache, so meine

Annahme, meint das Bedenken des Neuanfangs, sie ist das weifRe Blatt, das Bild einer

235 »Wenn anders es aber eine Sprache der Wahrheit gibt, in welcher die letzten Geheimnisse, um
die alles Denken sich miiht, spannungslos und selbst schweigend aufbewahrt sind, so ist diese
Sprache der Wahrheit — die wahre Sprache. Und eben diese, in deren Ahnung und Beschreibung
die einzige Vollkommenheit liegt, welche der Philosoph sich erhoffen kann, sie ist intensiv in den
Ubersetzungen verborgen.« (Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.16.)

236 Ebenda, S.10.

237 Ebenda, S.13.

238 Ebenda.

239 Ebenda.

Wenn das Eine nur in der Wandlung es selbst ist, kann es hier schwerlich um eine Erkenntnis ge-
hen; an diesem Punkt zeigt sich noch einmal die Unterscheidung zwischen Wahrheit und Sinn, von
der weiter oben die Rede war. Werner Hamacher sieht hier einen ausschlaggebenden Unterschied
zu Kant: »[S]o wenig das Sprachenverhaltis ein Verhiltnis der Herstellung eines ihm dufierlichen
Objekts sein kann, so sehr es ein intensives Verhiltnis der Darstellung sein muf3, so wenig ist es
fiir Benjamin—und darin liegt eine weitere entscheidende Differenz seiner Uberlegungen zu den-
jenigen Kants —, so wenig ist es ein Verhaltnis der bloRen Erkenntnis.« (Werner Hamacher [2001]:
Intensive Sprachen, S.199.)

240 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.

241 Ebenda, S.16.

242 Ebenda, S.12.

243 Ebenda, S.19.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Sprache, die Einzelheit meinen kann. Sie immer wieder anzurufen bedeutet, das Un-
mogliche als Moglichkeit und Chance denkbar werden zu lassen, das absolut Einzelne —
das sich auch Arendt in jedem Neuanfang ankiindigt — wieder lebendig werden zu las-
sen. Fiir beide heif’t dies nicht, sich von allem Gegenwirtigen abzuwenden und in ein
Nirwana zu entfliehen, sondern gerade das Jetzt denken. Es denken und hervorbringen
— weil vorstellbar werden lassen — als eine Zeit, die nicht einfach zweifach Gejagte ist,
nicht nur fast vergangen und fast schon vorbei ist, sondern die absolute Méglichkeit
bedeuten kann, wenn sie denn erkannt wird als reiner, absoluter Neuanfang. Wenn der
Zwischenraum zwischen allem Geschriebenen, Gedachten, Gesagten nicht tibergangen,
sondern als moglicher Neuanfang angesehen wird.

Das ins Fremde Gebannte ist also nicht zu erlosen, indem es zur eigenen Sprache um-
gestaltet wird, sondern indem die Mauern der verschiedenen Sprachen iiberhaupt auf-
gebrochen werden - es sei hier erneut an Bachmanns Ausspruch erinnert: Es diirfe
nicht versucht werden »die Sprache an sich neu zu machen, [...] [w]o nur mit ihr han-
tiert wird, damit sie sich neuartig anfiihlt, richt sie sich bald und entlarvt die Absicht.
Eine neue Sprache muf eine neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn
ein neuer Geist sie bewohnt«*#*. Dieses Fremde bleibt fremd und ist nur so — als es
selbst — der neue Geist. Es tritt hervor als das Echo, das blofR Hérbare des Textes, hor-
bar aber nur durch den Raum, der die fremde Sprache ist — denn niemals kann ein Echo
im Nichts entstehen. Der Raum aber, der dieses Echo birgt und wiedergibt, scheint mir
ein leerer zu sein, die Liicke zwischen dem Fremden und dem Eigenen, der geéffnet da-
steht, um das Zwischenzeilige zu beherbergen, solange bis es durch die nichste Uber-
setzung in wieder neue Zusammenhinge gestellt wird. So setzt jedes Sprechen iiber
im Moment seines eigenen Schweigens, in dem das Fremde im Eigenen erhért wird,
in dem dasjenige, das in »fremde [Sprache] gebannt ist« in der Ubersetzung zu Wort
kommt.

Solche Ubersetzung muss sich auflerhalb der Schrift halten, um ihr Echo verneh-
men zu konnen, sie »sieht sich nicht wie die Dichtung gleichsam im innern Bergwald
der Sprache selbst, sondern aufierhalb desselben, ihm gegeniiber und ohne ihn zu be-
treten ruft sie das Original hinein, an demjenigen einzigen Orte hinein, wo jeweils das
Echo in der eigenen den Widerhall eines Werkes der fremden Sprache zu geben ver-
mag«** . Die Dichterin muss Worte finden, die das ihr auszudriicken vermogen, was sie

244 Ingeborg Bachmann [1959-60]: Frankfurter Vorlesungen, S. 19f.

245 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.16f.
Es geht der Rufenden hier also nicht darum, den Widerhall der eigenen Stimme so laut und oft
als moglich zu vernehmen (wie es mir solche Gruppierungen zu tun scheinen, die eine Gleich-
heit der Meinung voraussetzen); vielmehr ist ihr Rufen immer zugleich —vielleicht: vor allem — ein
Hineinhoéren und Zusammendenken.
Arendt denkt ebenfalls in einem Bild vom Wald, ich habe es weiter oben angefiihrt: »Bei allen
Dingen, die erscheinen, ist etwas, das einem nicht erscheint, so lange man sich mitten in dem
Phanomen befindet. Der Raum der Erscheinungen ist fir Biume nicht derselbe wie der Raum
der Erscheinung fiir den Wald. So lange man im Wald ist, sieht man den Wald vor lauter Biumen
nicht. Der Raum der Erscheinung fiir den Wald ist die baumlose Ebene.« (Hannah Arendt [1968]:
Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen (New School, Friihjahr 1968). In: Wolfgang

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

213


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Vom Schweigen des Guten

zu beschreiben sucht. Die Ubersetzerin hingegen muss nicht die richtigen Worte fin-
den, sie muss vielmehr hiren, was das Echo des Originals ihr zuspricht, sie muss beider
Sprachen Eigenstes horen, den Sinn des Originals aber darf sie nur an einem kleinsten
Punkt berithren: »Wie die Tangente den Kreis fliichtig und nur in einem Punkte be-
rithrt und wie ihr wohl diese Beriihrung, nicht aber der Punkt das Gesetz vorschreibt,
nachdem sie weiter ins Unendliche ihre gerade Bahn zieht, so beriihrt die Ubersetzung
flicchtig und nur in dem unendlich kleinen Punkte des Sinnes das Original [..].<** Das
je Eigene und Fremde der Schrift, die nicht zu Einem geformt, sondern als je Einzelne
tibersetzt werden sollen, gleichen fiir Benjamin den Bruchstiicken eines GefifRes. Diese
Bruchstiicke nun werden in der Ubersetzung als Teile einer gréfieren Sprache »erkenn-
bar<. Diese Sprache ist jene reine Sprache, in der sich zeigt, dass jedes Sprechen in sei-
nem Ursprung das Neue und Einzelne meint, dass es durch die Sprachen denkbar ist.
Zeigen kann es sich aber weder in der einen noch der anderen Sprache allein, vielmehr
einzig in der Liicke, die zwischen den einzelnen Bruchstiicken entsteht. Wiren sie also
verschmolzen, wiren sie durch die Ubersetzung nur noch eine, ein Textkdrper — »zu-

sammengeschmolzen in ein grotesk-gigantisches Einzelwesen«*#

— wiirden sie gerade
den Zwischenraum verdecken und ausfiillen, in dem einzig das Neue entstehen kann.
Die Ubersetzung muss demnach, wie Arendt iiber die Denk-iibungen sagt, versuchen,
»das Problem der Wahrheit in der Schwebe [zu] halten« und sich darin iiben, »sich in
dieser Liicke — der einzigen Sphire, in der Wahrheit eventuell erscheinen mag«®*® — zu
bewegen.

Durch die immer wiederholte Ubersetzung kénnen sich zwischen den vielen még-
lichen Worten und dem einen In-Frage-Stehenden immer wieder Freiriume bilden,
die es ermoglichen, sich dem absolut Einzelnen immer wieder anzunihern. Benjamin
trennt zwischen dem Symbolisierenden und dem Symbolisierten, wobei die Annihe-
rung durch das immer neue Symbol zum Symbolisierten selbst fithren soll. Dieser Weg
— dieses In-der-Schwebe-Halten der Wahrheit - ist es, den die Ubersetzung und das
menschliche Gesprich in Arendts Sinne zu gehen versuchen; er ist ein nie endendes
Werden. »Es bleibt in aller Sprache und ihren Gebilden aufer dem Mitteilbaren ein
Nicht-Mitteilbares, ein, je nach Zusammenhang, in dem es angetroffen wird, Symbo-
lisierendes oder Symbolisiertes; Symbolisierendes nur in den endlichen Gebilden der
Sprachen; Symbolisiertes aber im Werden der Sprachen selbst. Und was im Werden der
Sprachen sich darzustellen, ja herzustellen sucht, das ist jener Kern der reinen Sprache
selbst. Wenn aber dieser, ob verborgen und fragmentarisch, dennoch gegenwirtig im
Leben als das Symbolisierte selbst ist, so wohnt er nur symbolisierend in den Gebil-
den.«*#

Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Géttingen
2007, S.221.)

246 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S. 19f.

247 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

248 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

249 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.
Auch Hamacher spricht vom Verhiltnis der Sprachen als einem werdenden: »Die Sprache der
Ubersetzung ist keine Sprache neben anderen, die nichts aufRer dem Verhiltnis der Sprachen, die-
ses Verhiltnis aber wiederum nicht als gegebenes, sondern als werdendes ausspricht. Die Uber-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Benjamin unterscheidet zudem verschiedene Arten des Meinens eines Textes. Was ist
darunter zu verstehen, dass die Ubersetzung verschiedene Arten des Meinens zeigen
kann und was ist unter demjenigen zu verstehen, das von ihm als das eine Gemeinte be-
zeichnet wird? Die Eigenschaft des Tisches, >aus Holz zu sein¢, macht dasjenige, was
in allen Sprachen das Gemeinte ist, nicht aus. Trotzdem gibt es aber etwas an diesem
Tisch, das allen Sprachen gemein ist: »Worin kann die Verwandtschaft zweier Sprachen,
abgesehen von der historischen, gesucht werden? In der Ahnlichkeit von Dichtung je-
denfalls ebensowenig wie in derjenigen ihrer Worte. Vielmehr beruht alle tiberhistori-
sche Verwandtschaft der Sprachen darin, daf in ihrer jeder als ganzer jeweils eines und
zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der
Allheit ihrer einander erginzenden Intentionen erreichbar ist: die reine Sprache.«?5°
Erneut erhebt sich die Frage: Was ist an dieser Rose, dieser einen, die wir meinen, der
Gemeinten, in allen Sprachen gleich? Die Arten, sie zu meinen, die verschiedenen Aus-
driicke der verschiedenen Sprachen, sind es gerade nicht. Die Art des Meinens bedeu-
tet, dass zwei verschiedene Worte (Benjamin spricht von >Brot< und »pain<) »dem Deut-
schen und dem Franzosen je etwas Verschiedenes bedeuten, dafd sie fiir beide nicht ver-

tauschbar sind«**!

. In diesem Sprechen von >Brot«/>pain« kommt das Idiomatische der
Sprachen zum Ausdruck, die Tatsache, dass in verschiedenen Lindern, ja sogar Land-
strichen, verschiedene Bezeichnungen fiir einen Gegenstand Verschiedenes bedeuten.
Das Gemeinte hingegen zeigt sich darin, dass sie eigentlich« »das Selbe und Identische
bedeuten. [...] Wihrend dergestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wortern einan-
der widerstrebt, erginzt sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.«*5*
Die beiden Worter widerstreben sich, denn sie sagen Unterschiedliches; ihre Art, »das
Eine«< zu meinen, ist verschieden. Sie erginzen sich aber in den Sprachen, denen sie
entstammen, weil das Sprechen selbst ihnen gemein ist; auf diese Weise »erginzt sich
in ihnen die Art des Meinens zum Gemeinten«<®.

Das kénnte nun auch so klingen, als seien blof die vielen Arten des Meinens, die
vielen Sprachen und Dialekte dafiir verantwortlich, dass wir das Einzelne nicht anzu-
sprechen vermogen. In gewisser Weise kann die Verwirrung der Sprache in Sprachen,
von der die Bibel erzihlt, als Ursprung der Unmoglichkeit verstanden werden, das Eine
zu meinen. Zugleich aber bildet sie — wie die Erzihlung vom Siindenfall der Sprache —
gerade den Beginn der Moglichkeit, sich diesem Einen zu nihern, indem es die Men-

schen auf den Plan ruft: Einzig das gemeinsame Gesprich kann fortan den Verallgemei-

setzung spricht aus, was noch nicht da ist: insofern ist sie geschichtlich — auf eine geschichtliche
Ferne gerichtet —, insofern ist sie aber auch kein schlichtes Phanomen, sondern Phdnomen eines
noch und vielleicht auf Dauer Verborgenen, Versagten, Aphdnomenalen —der Sprache insgesamt
und als solcher.« (Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S. 233.)
An dieser Stelle ist abermals auf den Zusammenhang mit Kierkegaard hinzuweisen, von dem wei-
ter oben bereits die Rede war: Die Einzelne ist nurim Werden, nicht aber in einem Werden um zu,
das verbessert und anstrebt, sondern in einem Werden fiir sich, das im Werden selbst ist, nicht zu
etwas erst wird.

250 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.13.

251 Ebenda, S.14.

252 Ebenda.

253 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

215


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Vom Schweigen des Guten

nerungen der Sprachen sich zu entziehen versuchen, einzig das gemeinsame Deuten
des Einen kann als Versuch gelten, sich ihm verstehend zu nihern. Folglich kann es
Benjamin nicht etwa darum gehen, die Sprachen wieder zu vereinen, um dann, in der
einen Menschheitssprache, wirklich von den Dingen sprechen zu kénnen. Vielmehr ist
es ihm darum zu tun, im Aussprechen dessen, das in unserer Sprache unmdglich ist,
zugleich dasjenige zu ent-decken, das maglich ist.

Es sei hier kurz an Arendt erinnert, die in der verschiedenen Benennung einen
Hinweis darauf sieht, dass dem begrifflichen Sprechen immer etwas entgehen muss:
»Dadurch, dass der Gegenstand, der fir das tragende Prisentieren von Dingen da ist,
sowohl Tisch wie >table< heissen kann, ist angedeutet, dass uns etwas vom wahren We-
sen des von uns selbst Hergestellten und Benannten entgeht.«** In der Einzelheit der
verschiedenen Worter, die das Eine meinen, ist immer schon auf diese Liicke verwiesen,
die durch eine »kiinstlich gewaltsame Vereindeutigung des Vieldeutigen«*>® verdeckt
und vergessen wiirde. Das Gemeinte ist nicht in dem Moment erkannt, in dem alle Men-
schen die Rose nur noch einem gemeinsamen Begriff unterordnen. Das Gemeinte ist
- so wunderlich es klingen mag — die Rose selbst, ihre eigene Sprache. Die Ubersetzung
dieser einzelnen Meinungen, ihre immer sich wiederholende Weiter-Ubersetzung lisst
erahnen, dass sie nach etwas fragen, das in wesentlichem Sinn tber sie hinausgeht.
Deshalb ist ein Text nur dann ein solcher, der dem Einzelnen sich entgegenspricht,

wenn er Ubersetzung »fordert«®>®

, wenn er danach verlangt, immer wieder befragt,
weitergetragen und iibergesetzt zu werden. Hierfir darf er nicht in seiner Form fertig,
abgeschlossen sein; vielmehr muss er sich aus seiner Form zu winden suchen, muss

das Geschriebene zum Kommentar verlocken.

In dieser Weise sprechen sich solche Schriften nicht nur der Sprengung ihrer eigenen,
sondern zugleich auch derjenigen jener Mauern der Dinge entgegen, sodass sie sich
auferhalb dieser festen Begriffe auf den Weg begeben konnen, sich immer wieder aufs
Neue der Frage nach ihrer Deutung auszusetzen. Wenn aber nur noch eine Meinung -
oder die jeweils einseitige Meinung vereinzelter Gruppen — herrscht, ist jede Auslegung
und jedes Zusammendenken des Verschiedenen unmdéglich geworden. Es gibt dann nur
eine schmale Linie, deren Ubertritt zugleich eine Art Fahnenflucht und sofortiges Erset-
zen und Neubestimmen des eigenen Standpunktes bedeuten muss. Der Zwischenraum
ist hier ausgebessert und gefiillt, und so ist ein Gesprich zwischen den Einzelnen — ein
Meinungsaustausch — nicht mehr méglich, einzig ein Austausch der Meinung. Da oh-
ne Zwischenraum auch kein Gesprich einer Antwort niherbringen kann, miissen die
Zahlen entscheiden. Damit aber etwas Neues entstehen kann, bedarf es dieses Raumes,
der ein Echo im beschriebenen Sinn zu geben vermag: keines, das bloR das Eigene wie-
derholt, sondern eines, das das Fremde im Eigenen zu héren, den fremden Gedanken
selbst zu durchdenken sucht.

Das Gemeinte zeigt sich so in einem Zwischen. Dieser Raum entsteht zwischen
den Worten der verschiedenen Sprachen: zwischen >Rose« und >rose« wird etwas Festes,

254 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 43.
255 Ebenda.
256 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.10.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Undurchsichtiges aufgebrochen, eine Liicke geschaffen, durch die sie ihr Wesen aus-
sprechen kann, das gerade in ihrer Ubersetzbarkeit liegt, in ihrem »eigenen medialen
Charakter«, wie es bei Hamacher heifdt: »Nur in ihrer Sprachlichkeit erschliefRen sich
Umfang und Struktur einer Erkenntnis und einer Erfahrung, die nicht in der Subjekt-
Objekt-Relation verarmt und nicht in einem transzendentalen Subjekt stillgelegt sind.
Nur in ihrer Medialitit und also in einer Mitteilbarkeit, die jeder vermittelten Bedeutung
vorausgeht, erdffnen sich Dynamik und Horizont einer Sprache, die nicht instrumen-
telles Zeichen ist und nicht von einem unsprachlichen Bewuf3tsein manipuliert werden
kann.«*57 In den Zwischenriumen der Ubersetzung teilt sich die Rose selbst und legt so
einen Raum frei, in dem sie ihre eigene Mitteilbarkeit offenlegt. Diese aber geht »jeder
vermittelten Bedeutung voraus«, sie vermittelt nicht, sondern teilt, legt offen und er-
méglicht erst die Frage. »So weit ist sie [sc. die grofRte Ubersetzung] entfernt, von zwei
erstorbenen Sprachen die taube Gleichung zu sein, dafl gerade unter allen Formen ihr
als Eigenstes es zufillt, auf jene Nachreife des fremden Wortes, auf die Wehen des Ei-

258 Dieses Eigenste, diese absolute Verschiedenheit — die Freiheit,

genen zu merken.«
die in der Fihigkeit zum Neuanfang liegt — kommt immer dann zum Vorschein, wenn

das Begriffliche nicht mehr nach ihm greift.

Nun sind die verschiedenen Sprachen »einander nicht fremd, sondern a priori und von
allen historischen Beziehungen abgesehen einander in dem verwandt [...], was sie sa-
gen wollen«®. Sie sind einander in dem verwandt, was sie sagen wollen: Es geht also
nicht darum, was eine Sprechende durch sie ausdriicken méchte, sondern darum, was
sich in ihnen ausdriickt. Die Ubersetzerin, die dieses Gemeinsame iiber-setzen moch-
te, die zu horen versucht, was in der fremden Sprache sich aussprechen méchte, muss
sich von ihrer eigenen Sprache entfernen, muss aus dieser heraustreten, um so zwi-
schen den Sprachen stehen zu konnen. »Nur in dem Mafe, als sie ihre Vertrautheit
verliert, kann das Fremde in ihr erscheinen.«*%® Am deutlichsten kann sich fiir Benja-
min diese Idee in der absolut wértlichen Ubersetzung zeigen, in der das Original durch
die Ubersetzung hindurchzuscheinen vermag.%! Das einzelne Wort steht hier wie je-
ne sonnenhaften Ideen fiir sich, verweist nicht und teilt nicht mit. »Auch im Bereiche
der Ubersetzung gilt: év &pyf Av 6 Adyos, im Anfang war das Wort.«*** Nur das verein-
zelte Wort lisst Raum fir etwas aufder ihm Liegendes: »Denn der Satz ist die Mauer
vor der Sprache des Originals, Wortlichkeit die Arkade.«*®* Bei einer solchen Interli-
nearversion wird der iibersetzte Text zwischen die Zeilen des Originals geschrieben.
Die Wortfolge bleibt unangetastet und beide Sprachen stehen nebeneinander und fiir
sich. Entscheidend scheint mir hier die riumliche Struktur dieser Form der Uberset-
zung. Zwischen den Zeilen finden sich Riume von weiflem Papier. Dies ist der Ort der

257 Werner Hamacher [2001]: Intensive Sprachen, S.175f. [Hervorhebung der Autorin.]

258 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.13.

259 Ebenda, S.12.

260 Alfred Hirsch [2011]: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch:
Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 613.

261 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

262 Ebenda.

263 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

07


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Vom Schweigen des Guten

»reinen Sprache, die nichts mehr meint und nichts mehr ausdriickt, sondern als aus-
drucksloses und schopferisches Wort das in allen Sprachen Gemeinte ist«***. In diesem
freien Raum zwischen den Zeilen treffen »alle Mitteilung, aller Sinn und alle Intention
auf eine Schicht, in der sie zu erléschen bestimmt sind«*%5.

Dieses Stiick weifes Papier ist der Ort, an dem die Ubersetzerin den Versuch wa-
gen sollte, jene »reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in der eigenen zu erlésen, die
im Werk gefangene in der Umdichtung zu befreien«®®. Die strenge Wortlichkeit fithrt
nicht allein dazu, dass die einzelnen Bruchstiicke hervortreten und sich zeigen, sondern
in gewisser Weise fithrt sie auch zur Ausdruckslosigkeit des Textes selbst. Durch eine
dem einzelnen Wort verhaftete Ubersetzung der Worte namlich, die die sinnstiftende
Satzstruktur ignoriert, wird die Ubermittlung eines zusammenhingenden, offensicht-
lichen Sinns unméglich. Die Interlinearversion und alle Ubersetzung, die sich an diese
Art des Dialoges zwischen den Sprachen anzunihern versucht, muss zum Zusammen-
bruch der Arten des Meinens fithren, die sich als das Gemeinte auszugeben versuchen.
Das Gesagte wird unverstindlich und fithrt gerade auf diesem Weg — tiber das for-
male Erkennen hinaus — zur Wahrheit. »Durch die Hingabe an die Einzigartigkeit des
Urtextes erreicht die Interlinearversion eine Intensitit der Versenkung in das fremde
Original, die den Eindruck erweckt, als gehe ihre Sprache [...] zwanglos aus der fremden
Sprache selbst hervor. Sie vermag buchstiblich in die Fugen und Zwischenriume eines
Textes einzudringen, ithn zwischen seinen Zeilen neu zu beschriften«®®’. Eine solche
Ubersetzung versucht, den unbeschriebenen Zwischenraum zu durchwandern, zu fra-
gen, was zwischen Original und Ubersetzung sich aussprechen kénnte, was iiber beide
hinausgeht und erprobt so das Neue.

Von solcher Hingabe an das Einzelne und einem Erhéren des Fremden, das dieses nicht
in das Eigene umzuformen strebt, spricht der folgende kurze Text Benjamins aus dem
Jahr 1932, sein Denkbild In der Sonne. »Siebzehn Arten von Feigen gibt es, wie es heifit,
auf der Insel. IThre Namen — sagt sich der Mann, der in der Sonne seinen Weg macht —
miifdte man kennen. Ja man miifdte die Graser und die Tiere nicht allein gesehen haben,
die der Insel Gesicht, Laut und Geruch geben, die Schichtungen des Gebirges und die
Arten des Bodens [..] - sondern vor allem ihre Namen miifite man wissen.«*®® Nicht
das Sehen der Griser und Tiere ist hier entscheidend, denn sehen kann das durch Be-
griffe erzogene Auge doch nur Eigenschaften; die Kategorien flirren vor den Augen,
machen fast blind — nein: »vor allem ihre Namen miisste man wissen« — man miiss-
te sie gar horen konnen. Und wer sie horte, dem wire der Mund verschlossen, denn
die Worte, die der Mund formt, lassen das Ohr nur weniger horen, weniger erkennen:
»Aber der Bauer hat ja den Schliissel zur Chiffreschrift. Er kennt die Namen. Dennoch
ist es ihm nicht gegeben, iiber seinen Sitz etwas auszusagen. Sollten die Namen ihn

264 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.19.

265 Ebenda.

266 Ebenda.

267 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benjamins.
Tiibingen 1987, S. 75.

268 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

wortkarg machen? Dann fillt die Fiille des Wortes nur dem zu, der das Wissen ohne
die Namen hat, die Fiille des Schweigens aber dem, der nichts hat als sie?«*® Der Bauer
also kennt die Namen der Dinge, erkennt diese in jenen. Gerade deshalb aber kann er
nicht von ihnen sprechen. Er kann nicht, einem Botaniker gleich, tiber die Eigenschaften
der verschiedenen Arten sprechen, sie als solche oder solche einordnen. Er kennt nicht
die siebzehn sNamenc der Feigen-Arten, vielmehr kennt er die Namen aller Feigen, die
ihn umgeben, er hirt sie. Man konnte dieses Er-héren mit seinem von Tradition ge-
pragten Leben in Verbindung bringen. Seine Erfahrung, seine Handlungen innerhalb
einer solchen Tradition, kénnten ihn die »Welt auf eine Weise« erschliefien lassen, »wie
dies weder das momentane Erleben noch der Verstand vermégen. Was aus Ubung und
Tradition geschieht, wird nicht reflektiert und vom Bewusstsein geleitet. [...] Solche

279 Die Erkenntnis des

Erfahrung lasst sich nicht in Form einer Aussage festhalten.«
Bauern ist nicht auf einer schulischen Lehre erbaut, er hat nicht die Arten der Feigen
und deren Eigenschaften auswendig gelernt, vielmehr ist er in die Lehre der Dinge ge-
gangen: »Der Tag, da er mit einem Baum gefiihlt hat, kommt ihm in den Sinn. [..] Da
lehnte er den Riicken gegen einen Stamm, und nun nahm der sein Fithlen in die Lehre.
Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken anfing, Luft zu schépfen und auszuatmen,

wenn der Stamm zuriickschwang.«*”!

Zu einem solchen Er-sinnen kann nun die Ubersetzung fithren, indem sie die einzelnen
Sprachen als Fragmente darstellt. In dieser Weise tritt auch die Interlinearversion vor
Augen: Die tibersetzten Worte werden einzelnen Scherben gleich in die Zwischenriu-
me der Ausgangssprache gestellt und bleiben dort unverwandt und einzeln stehen. In
dieser Weise versuchen sie nicht eine Ganzheit zu behaupten, die den Ursprung ver-
schweigt, sondern erscheinen als Scherben, als Teile eines moglichen Ganzen. Indem
sie als blof3e Fragmente sichtbar gemacht werden, verliert sich die Art des Meinens im
einzelnen Satz. Es zeigt sich so, dass Rose und rose zwar die eine Rose meinen wollen,
dass die Sprachen also durch verschiedene Worte ein Ding zu fassen suchen, sie aber
durch ihre Bruchstiickhaftigkeit niemals wirklich bedeuten konnen. Es zeigt sich folg-
lich in dieser Liickenhaftigkeit, dass sie nie die eine Rose greifen konnen. Die Aufgabe
der Ubersetzerin ist es nun, dieses Fragmentarische der Sprachen selbst hervorzuholen
und die Liicke, die zwischen den Scherben bestehen bleibt, offenzulegen.?7*

Die Fragmenthaftigkeit fithrt Benjamin in seiner Erkenntniskritischen Vorrede in ei-
ner Aufzihlung vierer Postulate des philosophischen Stils an, die er als Bedingung einer
Darstellung der Idee betrachtet: »die Kunst des Absetzens im Gegensatz zur Kette der
Deduktion; die Ausdauer der Abhandlung im Gegensatz zur Geste des Fragments; die

269 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

270 Michael Brocker [2000]: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe,
Zweiter Band, Frankfurt a.M. 2000, S. 768.

271 Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418. [Hervorhebung der Autorin.]

272 Derrida spricht in diesem Sinne von der Offnung eines Kruges: »Wie der Krug, von Holderlin bis
zu Rilke und Heidegger dichterischer Topos des Nachdenkens iber Ding und Sprache, ist das Ge-
faR mit sich eins und zugleich nach aufen offen: diese Offnung (er)6ffnet die Einheit, sie ist die
Moglichkeit und verbietet, dafd sie zur Ganzheit wird. Sie erlaubtihr zu empfangen und zu geben«.
(Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.147.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Vom Schweigen des Guten

Wiederholung der Motive im Gegensatz zum flachen Universalismus; die Fiille der ge-
dringten Positivitit im Gegensatz zu negierender Polemik.«*”?> Dieses Absetzen meint
den offenen Raum, um den meine Uberlegungen kreisen, es legt die Fragment- und
Liickenhaftigkeit eines jeden Sprechens offen. Es macht den bruchlosen Ubergang un-
moglich, unterbricht das logische Gefiige, das als solches kein Innehalten zuldsst. In
diesem Sinne zeigt sich in Benjamins zwischenliniger Ubersetzung, dass ein bruchlo-
ser Ubergang von einem Wort zum anderen wesenhaft unméglich ist: sie stehen weit
auseinander, einzelnen Sonnen gleich. »In der Versenkung in das Einzelwort, die es aus
seinem Kontext herausbricht, wird es — wie die Bresche in einer Mauer - als dasjenige
fragmentarische Sprachelement erkennbar, an dem das Kontinuum des sprachlichen
Gewaltzusammenhangs, der alle einzelnen Worter zu fungiblen Mitteln der Aussage
erniedrigt, durchstofen werden kann.«*”* An anderer Stelle vergleicht Benjamin die
philosophische Abhandlung, das Traktat, mit einem Mosaik.>”> Ein Mosaik besteht aus
Bruchstiicken, die in einen Zusammenhang treten, einen gebrochenen Zusammenhang
allerdings. Gestiftet wird dieser Zusammenhang im Traktat durch einen — wenngleich
notwendig dunkel bleibenden — Bezug zu den Ideen. »Wie nimlich Scherben eines Ge-
fifles, um sich zusammenfiigen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander fol-
gen, doch nicht so zu gleichen haben, so muf}, anstatt dem Sinn des Originals sich
dhnlich zu machen, die Ubersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein des-
sen Art des Meinens in der eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben
als Bruchstiicke eines Gefifes, als Bruchstiicke einer grofleren Sprache erkennbar zu

machen.«*7¢

Der Verlust der reinen Sprache — der Bruch der Tradition®”” — ihr Zerbrochen-Sein soll
also nicht verdeckt, durch Fugenabdichtungen scheinbar verbunden, sondern vielmehr
hell erleuchtet werden. Die zerbrochene Sprache soll in der Ubersetzung als Zerbrochene
dargestellt werden. Dieses Zerbrechen in die unendliche Anzahl der Nationalsprachen
ereignet sich in der biblischen Erzihlung mit dem Turmbau zu Babel. Dieser Bau ist
dort aufs Innigste mit dem Streben der Menschen verbunden, »sich einen Namen zu
machenc, besser und — abermals — Gott gleich zu werden. Das Ende einer Erkenntnis
der Einzeldinge in ihrem Namen tritt — wie sich in den Ausfithrungen zum Stindenfall

273 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 212.

274 Heinrich Kaulen [1987]: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benjamins.
Tibingen 1987, S. 77.

In seiner Einbahnstrafle schreibt Benjamin: »So fallt durch eine kleine Bresche in der Mauer ein
Lichtstrahlin die Stube des Alchimisten und |af3t Kristalle, Kugeln und Triangeln aufblitzen.« (Wal-
ter Benjamin [1928]: EinbahnstrafSe, S.105.)

275 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 208.

276 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

277 Diereine Sprache ist hier zugleich als Neuanfang zu denken, als noch Unbeschriebenes und Mog-
liches; zugleich ist Tradition als dasjenige zu denken, das aus diesem Neuen entstand, das sich
formte und wuchs und dann — sowohl durch die Entwicklungen der Neuzeit als auch durch die
Schrecken der Totalitarismen — zerbrach und so wieder das Denken eines reinen Anfangs moglich
werden lasst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

gezeigt hat — genau in dem Moment ein, in dem der Mensch erstmals von dem Wil-
len ergriffen wird, besser zu werden: Da er meint, sich durch die Erkenntnis, die die
Apfel des Paradieses zu geben versprechen, selbst géttlich machen zu kénnen. Der Ver-
lust des Alten also treibt in dessen Ersatz, das Selbstverstindliche soll durch ein neues
unhinterfragbares Ziel ausgetauscht werden: das der Besserung. In diesem Zusammen-
hang schreibt Thomas Gutschker, Hannah Arendt habe »die Gefahr, die jeder Kritik der
Tradition innewohnt, deutlich gesehen. Die Tradition habe seit den Rémern die Funk-
tion eines Ariadnefadens gehabt, der durch die Vergangenheit fithrte, auswihlte und
bewahrte. Wenn dieser Faden gerissen ist, wie Arendt annimmt, droht die Flucht aus
dem Extrem der Traditionsgliubigkeit in das der Fortschrittsgliubigkeit, mithin der
Verlust der gesamten Vergangenheit. Dann jedoch wiirde die menschliche Existenz ih-
rer >Tiefendimension« beraubt werden und miifdte unweigerlich verflachen. Die Kritik
der Tradition darf daher nicht auf Kosten der Vergangenheit gehen, vielmehr soll sie

278 Demnach

diese Vergangenheit in ihrer Fillle iitberhaupt erst zuginglich machen.«
birgt der Abbruch des Alten die Gefahr eines blofRen Austauschs durch neue Allgemein-

heiten, ebenso aber liegt nur hier die Moglichkeit des Neuen.

Ich mochte an dieser Stelle erneut an Benjamins Engel der Geschichte erinnern, der
meines Erachtens in einem engen Zusammenhang mit diesem Gedanken steht: »Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat, und so
stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliefRen kann. Dieser Sturm treibt ihn unauf-
haltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wihrend der Triimmerhaufen vor ihm
zum Himmel wichst.«*”? Der Engel geht riickwirts, es kann hier also nicht um ein ein-
faches Weiterkommen gehen - das gerade nicht. Zugleich aber geht es um genau dies,
um ein Weiterkommen, blofRes Weiterkommen, blofRes Besser-werden. Was sich dem
Engel hier zeigt, ist ein Aufscheinen des Ursprungs, ein Aufscheinen des Ur-sprungs,
der sich zeigt im ewig Werdenden.?8° Der Sturm, der vom Paradies her weht, ist der
Sturm, den dieser Ursprung, dieser urspriingliche, allererste Sprung aufkommen l4sst:
der Sprung in das Begriffliche. Die Tiirme bilden sich aus den immer zahlreicher wer-
denden Begriffen, die immer weiter wegbringen von den Dingen, die immer weiter
und schneller wegtreiben von deren Einzelheit. Auch diese Begriffe wollen etwas besser
machen, sie wollen das Ding besser, niher, detaillierter beschreiben, es noch genau-
er einteilen und unterscheiden von den anderen. Sie legen Maske iiber Maske, tiirmen
Form iiber Form, in der ewig wihrenden Hoffnung, eine von ihnen moge letztendlich
die passende sein, die richtige und allerbeste.

Es gibt eine Stelle in Nietzsches Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinne, die
ich mit diesem Bild zusammenstellen méchte: »Er [sc. der durch Begriffe sich beherr-

278 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.132.

279 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte, S. 697f.

280 Vgl. Bernd Witte [1984]: Ursprung ist das Ziel. In: ders.: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte
des neunzehnten Jahrhunderts. Hg. v. Bernd Witte et al. Miinchen 1984, S.17.
»Ursprung, wiewohl durchaus historische Kategorie, hat mit Entstehung dennoch nichts gemein.
Im Ursprung wird kein Werden des Entsprungenen, vielmehr dem Werden und Vergehen Ent-
springendes gemeint.« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 226.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

22


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Vom Schweigen des Guten

schende Mensch], der sonst nur Aufrichtigkeit, Wahrheit, Freiheit von Tiuschungen
und Schutz vor beriickenden Uberfillen sucht, legt jetzt, im Ungliick, das Meisterstiick
der Verstellung ab, wie jener im Gliick; er trigt kein zuckendes und bewegliches Men-
schengesicht, sondern gleichsam eine Maske mit wiirdigem Gleichmafe der Ziige«*3!.
Maske itber Maske, unter deren Verstellung nichts zu finden ist als — eine weitere Ver-
stellung, »gleichsam eine Maske«. Im alles entscheidenden Unterschied zu diesem Bild
aber findet sich bei Benjamin unter der allerletzten Maske, die iiber den Dingen liegt,
nicht, wie bei Nietzsche, wieder Maske, sondern das absolut Verschiedene. Wie wei-
ter oben bereits erliutert aber kein letztlich allgemeiner Wesenskern, sondern das je
Einzelne, das sich nur durch die vielen Blicke und Deutungen zu zeigen vermag, die
es auslegen und betrachten. Beachtenswert scheint mir in diesem Zusammenhang an
Benjamins Bild vom Engel der Geschichte auch die raumliche Struktur der Triitmmer. So
ist die Rede von einer »Katastrophe, die unablissig Triimmer auf Triimmer hiuft«*%2,
Die Triimmer tiirmen sich also zum Himmel 2hnlich dem Turm zu Babel, auf dessen Er-
bauung gen Himmel die unendliche Vielzahl der Menschensprachen folgte. Der Turm,
der sich im Blickfeld des Engels zeigt, ist erbaut durch die menschlichen Begriffe, die es
besser machen wollen. Die Erbauer des babylonischen Turmes verfolgen gleichfalls die-
ses Ziel: Sie wollen »sich einen Namen machen, sie wollen sich auszeichnen, sie wollen
besser werden, besonders gute, ausgezeichnete Erbauer wollen sie genannt werden.

Es soll folgend noch einmal genauer in den Blick genommen werden, was die Bibel iiber
den Turmbau sagt. Vor dem Turmbau gibt es auf der Erde nur »einerlei Sprachen und
Redensarten<*®3, eine schuldige, abgefallene und urteilende Sprache zwar, zunichst
aber eine einzige. Da beschliefien die Menschen: »[L]asst uns eine Stadt bauen und einen
Turm, dessen Spitze an den Himmel reicht, damit wir uns einen Namen machen und
verhiiten, dass wir nicht auf der ganzen Erde verstreut werden.«*3* Nachdem sie ihr
Werk verrichtet haben, beschlief3t Gott, sie dafiir zu bestrafen und spricht: »Nun ist es
ein einziges Volk und haben alle einerlei Sprache, und dies ist ihre erste Unternehmung.
Soll ihnen nun nichts fehlschlagen, was sie sich vorgenommen? Wohlan, wir wollen uns
herablassen und ihre Sprache daselbst verwirren, damit einer die Sprache der ande-
ren nicht verstehe.«**> Nach Benjamin folgt die Vielzahl der Sprachen unausweichlich
auf die neue Ausrichtung der Sprache, die im Siindenfall begriindet liegt.?8¢ Durch
den »Siindenfall des Sprachgeistes«?®7 ist die Sprache zum Mittel einer der Einzelheit

281 Friedrich Nietzsche [1873]: Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinne. In: ders.: Uber Wahr-
heit und Liige. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch. Frankfurt a.M./Leipzig
2000, S. 27.

282 Walter Benjamin [1942]: Uber den Begriff der Geschichte, S. 697.

283 DieTora, S. 47.

284 Ebenda.

285 Ebenda.

286 »Da die Menschen die Reinheit des Namens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von je-
nem Anschauen der Dinge, in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich vollziehen, um die
gemeinsame Grundlage des schon erschiitterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben.« (Walter
Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.154.)

287 Ebenda, S.152.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

der Menschen unangemessenen Erkenntnis geworden. Alle seine Urteile kommen nach
Benjamins Worten fortan blofdem Geschwitz gleich. »Nach dem Siindenfall, der in der
Mittelbarmachung der Sprache den Grund zu ihrer Vielheit gelegt hatte, konnte es bis
zur Sprachverwirrung nur noch ein Schritt sein. Da die Menschen die Reinheit des Na-
mens verletzt hatten, brauchte nur noch die Abkehr von jenem Anschauen der Dinge,
in dem deren Sprache dem Menschen eingeht, sich zu vollziehen, um die gemeinsame
Grundlage des schon erschiitterten Sprachgeistes den Menschen zu rauben. Zeichen
miissen sich verwirren, wo sich die Dinge verwickeln. Zur Verknechtung der Sprache
im Geschwitz tritt die Verknechtung der Dinge in der Narretei fast als deren unaus-
bleibliche Folge. In dieser Abkehr von den Dingen, die die Verknechtung war, entstand

der Plan des Turmbaus und die Sprachverwirrung mit ihm.«?#8

In dieser Zeit ohne Namen aber, in der ein Horen der Einzeldinge ausgeschlossen
scheint, ist die Vielheit der Sprachen gerade dasjenige, das Moglichkeit birgt. Denn
dieses Ungefihre, das die Dinge nur in Ahnlichkeiten fassen kann, kénnen nun einzig
verschiedene Worte ausdriicken, da ein Name, der das Eine meint, verwehrt bleiben
muss. Um einen Zugang zur Wahrheit — ein Verstehen von Sinn - itberhaupt noch zu
ermoglichen, braucht es also diese verschiedenen Sprachen, Deutungen und Zuginge,
da sich nur zwischen ihnen das Gemeinte zeigen kann. Nur durch ein Schaffen dieses
Zwischen lasst sich verhindern, »daf} jede Sprache in ihrer Einsambkeit gleichsam ver-
kitmmert: sie ist mager und gebrechlich, sie wichst nicht mehr. Dank der Ubersetzung
oder, anders gewendet, der sprachlichen Erginzung, durch die die eine Sprache der
anderen das gibt, was ihr fehlt [..], sichert die Kreuzung der Sprachen deren Wachs-
tum«®® . In dieser Weise liegt auch fiir Arendt die Méglichkeit, die je Einzelne in Er-
scheinung treten zu lassen, einzig im Gesprich, das einen Zwischenraum schafft und
offenhilt. Dies Einzelne, das nur der Mensch ersinnen kann, ist also als das Gute die
Gegenkraft zum Bosen, das Selbstverstindliches verkiindet, die Liicke verleugnet und
die einténige, gleichmachende Ubersetzung zu setzen versucht.

Einen Weg durch diese Triimmer zu finden, kénnte so als die Aufgabe der Uberset-
zerin angesehen werden. Durch die Liicke, die sich zwischen den Texten auftut, kann
ein Weg entstehen, der sich als Raum fur die Frage erweisen kann. Der destruktive Cha-
rakter, eine Schrift Benjamins aus den 30er Jahren, vermag solche Wege zu schaffen.
Die dort entworfene Figur sieht »iiberall Wege. Wo andere auf Mauern oder Gebirge
stofRen, auch da sieht er einen Weg. Weil er aber iiberall einen Weg sieht, hat er auch
tiberall aus dem Weg zu riumen. [..] Das Bestehende legt er in Triimmer, nicht um
der Triitmmer, sondern um des Weges willen, der sich durch sie hindurchzieht.«*° Er
legt in Tritmmer um des Weges willen, nur dort im Zwischen des Bruchs ist auch Weg.
Dieser Weg ist nicht Ziel, sondern absolute Mdglichkeit, offener Raum, in dem etwas

288 Walter Benjamin [1916]: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen, S.154.

289 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.160.

290 Walter Benjamin [1931]: Der destruktive Charakter. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Pro-
sa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann et al. Frankfurt a.M. 1972, S. 398; zitiert nach:
Werner Hamacher: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 191.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

223


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Vom Schweigen des Guten

erscheinen kann: »Dem destruktiven Charakter schwebt kein Bild vor. Er hat wenig Be-
diirfnisse, und das wire sein geringstes: zu wissen, was an Stelle des Zerstorten tritt.
Zunichst, fiur einen Augenblick zumindest, der leere Raum, der Platz, wo das Ding
gestanden, das Opfer gelebt hat. Es wird sich schon einer finden, der ihn braucht, oh-
291 5o bildet jede neue Deutung einen Teil der Mauer, die nicht
verstellt, sondern eroffnet. Dieser immer neuerliche Versuch zu verstehen ist das Ver-

ne ihn einzunehmen.«

mogen der Sprachen: durch verschiedene Bezeichnungen sich dem Einen anzunihern,
ohne es jemals treffen zu kénnen — so wird in gewissem Sinne eine Mauer errichtet,
um gerade ihre Liicken, die Offnungen zwischen den Worten, offenzulegen.

Hannah Arendt findet ein Bild fiir das Denken, das mit Benjamins Figur verwandt
scheint: »[Die Liicke] mag sehr wohl das Reich des Geistes oder, besser, der vom Denken
gezogene Pfad sein — dieser schmale Weg der Nicht-Zeit, den die Titigkeit des Denkens
in den Zeit-Raum der sterblichen Menschen schligt und in den hinein Denken, Erinne-
rung, Antizipation aus dem Triitmmerhaufen der geschichtlichen und biographischen
Zeit das rettet, was immer sie auf ihrem Gang berithren. Auf diesen kleinen Nicht-Zeit-
Raum im eigentlichen Herzen der Zeit kann nur hingewiesen werden, er kann nicht,
wie die Welt und die Kultur, in die wir hineingeboren werden, von der Vergangenheit
ererbt und kann auch nicht tberliefert werden. Jede neue Generation, ja jedes neue
menschliche Wesen muf? ihn entdecken und unverdrossen den Weg neu bahnen, wenn
es sich in die Liicke zwischen einer unendlichen Vergangenheit und einer unendlichen

292 Jeder Mensch schafft die Liicke des Jetzt aufs Neue, indem er ist.

Zukunft einfiigt.«
Durch seine ganz eigene, absolut verschiedene Deutung fiigt er den anderen eine neue
Perspektive hinzu und bietet so — zwischen seiner und jeder anderen Auslegung — die
Moglichkeit eines neuen Zwischenraums, einer neuen Liicke, die Moglichkeit des Mog-

lichen selbst.

Benjamin widmet sich in seiner Lehre vom Ahnlichen einem solchen Umstellen und im-
mer wieder neu zu benennen Versuchen, allerdings geht es hier um die Worter ver-
schiedener Sprachen: »Ordnet man Worter der verschiedenen Sprachen, die ein glei-
ches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihren Mittelpunkt, so wire zu erforschen, wie
sie alle — die miteinander oft nicht die geringste Ahnlichkeit besitzen — dhnlich jenem
Bedeuteten in ihrer Mitte sind.«*>> In dieser Weise umstellen auch die verschiedenen
Meinungen der Menschen die gemeinsame Frage, auf die sie weder eine letztgiiltige
Antwort kennen, noch sie als je Gleiche von einem Standpunkt aus betrachten: Nur
die unterschiedlichen Zuginge schaffen Offnungen im Mauerwerk der Meinungen, die
ein gemeinsames Ansehen erlauben. Die vielen einzelnen Worter stellt Benjamin so als
einzelne Arkaden vor, die nicht verdecken, sondern durch ihre Zwischenriume einen

291 Werner Hamacher [2011]: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):
Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S.192.

292 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.17.

293 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsitze, Es-
says, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 207. (Im
Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Die Lehre vom Ahnlichen.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

Blick erhaschen lassen: »[Dler Satz ist die Mauer vor der Sprache des Originals, Wort-
lichkeit die Arkade.«*** So zeige sich die Magie der Sprache dort am deutlichsten, wo
die Mehrdeutigkeit der Worter offengelegt wird. Der leere Raum zwischen dem Wort
der Originalsprache und dem Wort der Sprache der Ubersetzung muss leer bleiben,
darf nicht durch eine allzu passende Beschreibung gefiillt werden, muss Raum lassen,
dem Angesprochenen sich schweigend anzunihern. Benjamin spricht hier von einer
»unsinnlichen Ahnlichkeit, es gibt also eine Ahnlichkeit der Worte, die nicht auf sinn-
lich Wahrnehmbarem beruht. Sie beruht nicht auf Feststellbarem und kann so niemals
»zum Abschlufs und zum Stillstand kommen, sondern stellt sich in jedem Akt der Lek-
tire und des Schreibens immer wieder neu und anders her«**>. Es ist hier eine Ahn-
lichkeit gemeint, die »sich immer nur im Blick auf die ganze, ihrerseits undarstellbare
Konstellation« neu ergibt. »Wie fiir die Sternkonstellation gilt auch fiir die sprachliche,
daR solche Ahnlichkeiten nicht von Dauer sind, sondern nur momenthaft und fliichtig
sichtbar werden, um gleich darauf wieder in der Kette der Bedeutungen zu verschwin-

den.«*%¢

Diese zeigt sich sodann in einem »Doppelsinng, der die »magische Bedeutung«
offenlegen kann: »Der Schiiler liest das Abcbuch und der Astrolog die Zukunft in den
Sternen. Im ersten Satze tritt das Wort nicht in seinen beiden Komponenten auseinan-
der. Dagegen wohl im zweiten, der den Vorgang nach seinen beiden Schichten deutlich
macht: der Astrolog liest den Gestirnstand von den Sternen am Himmel ab; er liest
zugleich aus ihm die Zukunft oder das Geschick heraus.«*%”

Die Wahrnehmung der Ahnlichkeit ist immer nur ein Aufleuchten, Aufflackern,
Erscheinen, niemals kann sie festgehalten oder hervorgerufen werden. »lhre Wahr-
nehmung [sc. diejenige der Ahnlichkeit] ist in jedem Fall an ein Aufblitzen gebunden.
Sie huscht vorbei, ist vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie an-
dere Wahrnehmungen festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso fliich-
tig, voriibergehend wie eine Gestirnkonstellation.«*® Dieses »Aufblitzen«, dieses »Hu-
schen« also wahrzunehmen, konnte hier Aufgabe sein. Demnach ginge es nicht um
die Wiederherstellung einer Eindeutigkeit, sondern um ein Wiedererkennen der Sich-
Erinnernden. Die Menschen miissten alsdann wandeln, da nur durch Wandlung und
Um-Formung die Schrift lebendig bleiben kann und so wachsen, der Reinheit und Ur-
spriinglichkeit des Namens sich entgegensprechen; Jacques Derrida schreibt in diesem
Sinn, die Forderung der Ubersetzung verpflichte »nicht dazu, ein Abbild oder ein rich-
tiges Bild wiederzugeben und eine treue Darstellung des Originals zuriickzuerstatten:
das Original selbst, ein Uberlebendes, ist in einen ProzeR der Verinderung einbegrif-
fen. Gegeben ist es in der Verinderung; es gibt sich hin, indem es sich verdndert, so daf®
die Gabe nicht die eines vorgegebenen Gegenstandes ist. Das Original lebt und iiberlebt
in der Wandlung.«*%°

294 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

295 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen, S. 207.

296 Anja Lemke [2011]: Zur spiteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 650.

297 Walter Benjamin [1931]: Die Lehre vom Ahnlichen, S. 209.

298 Ebenda, S. 206.

299 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.138f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

225


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Vom Schweigen des Guten

Das »innerste Verhiltnis der Sprachen«<®°°, von dem bereits die Rede war, soll dar-
gestellt werden und also »versucht die Ubersetzung nicht« — so Derrida weiter —, »die-
ses oder jenes auszudriicken, diesen oder jenen Inhalt zu vermitteln, diese oder jene
Sinnlast mitteilend abzuladen, sie versucht vielmehr, die Affinitit zwischen den Spra-
chen bemerkbar zu machen, auszuzeichnen, ihre Markierung zu markieren; sie versucht ihre
eigene Moglichkeit auszustellen.«<*°! Sie zeigt alle Menschensprachen als Fragmente, als
Bruchstiicke, sie zeigt das Idiomatische der Sprachen auf und somit sowohl ihre Un-
moglichkeit, dass nimlich keine der Sprachen es vermag, das eine Ding zu treffen, als
auch die absolute Moglichkeit, die sich im Zwischen der vielen Sprachen eréffnen kann:
In der Ubersetzung der einen in die andere Sprache, in der Ubersetzung aber auch von
einer Zeit in die andere liegt das grofRe Vermogen, dem Einzelnen zu begegnen: Indem
sich alle moglichen Namen der Rose — oder auch: alle moglichen Antworten auf die
Frage nach Gerechtigkeit — formieren und so der einen Rose Form zu geben versuchen,
kann sich ein Raum auftun, der zwischen ihnen liegt und in seiner Leere die eine Rose
nicht zu fassen sucht, sondern sie als Unbezeichnete und Unbezeichenbare vielmehr
»aus-zeichnet«, und sie somit gewissermaflen aus dem Zeichenhaften herausweist.

So wird die Rede zur Ruine, zum Fragment. Das Fragmenthafte darf hier aber nicht ge-
dacht werden als Teil eines Ganzen, der selbst wiederum als ein Ganzes gefasst werden
konnte. Das Fragment ist iiberhaupt in keiner Weise als ein Teil zu fassen. Es ist viel-
mehr Bruchstiick und als solches amorph. Diese Formlosigkeit entspringt der Heraus-
16sung aus dem jeweiligen Zusammenhang. Form kann etwas nur haben mit Bezug auf
anderes, aber die Fragmente, um die es Benjamin geht, stehen, vergleichbar seinen Ide-
en, in gar keinem Bezug - in der Weise, wie Arendt die absolute Verschiedenheit denkt.
Solche Formlosigkeit muss jeder Darstellung der Wahrheit zukommen. Das heif3t nichts
anderes als: Es ist kein Zufall, dass alle Darstellungsweisen der Wahrheit, die Benjamin
betrachtet, alle >Ausdrucksformens, zum Fragmentarischen neigen. Nur im Fragment
ist jene Formlosigkeit gegeben, jene Nicht-Ganzheit, jene Abwesenheit von Totalitit,
auf die die Darstellung der Wahrheit angewiesen ist, da nur im Fragmentarischen das
Begriffliche zum Aussetzen gebracht werden kann. »Worauf sie in der Ubersetzung zie-
len, jede einzelne Sprache und alle Sprachen gemeinsam mit ihren Meinungen, ist die
Sprache selber als babylonisches Ereignis. Sie zielen auf eine Sprache, die weder eine
Universalsprache [...] noch gar die natiirliche Sprache einer einzelnen, abgesonderten,
fiir sich genommenen Sprache [ist]; sie zielen auf die Sprachlichkeit der Sprache, auf
die Sprache als solche, sie zielen auf jene Einheit ohne Selbst-Identitit, die bewirkt oder
bedingt, dafd es Sprachen gibt und daf} jenes, was es gibt, eine Vielfalt von Sprachen
ist.«3%%

Diese Sprachlichkeit der Sprachen, das Faktum, dass es Sprachen gibt, ist es, was
die Ubersetzung durch ihr Nebeneinandersetzen der verschiedenen Sprachen und ih-
rer Arten des Meinens zeigt, ausstellt. Nur in dieser Weise ist es moglich, sich dem
Gemeinten zu ndhern, in einem stindigen In-Frage-Stellen der einen Art des Meinens

300 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.
301 Jacques Derrida [1985]: Babylonische Tiirme, S.143.
302 Ebenda, S.159.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

durch eine andere, sei es, dass sie aus einem anderen Sprach- oder aus einem anderen
Zeitraum stamme. So wie hier eine Pluralitit der Sprachen miteinander ins Gesprich
gebracht wird, um ein Drittes — das Jetzt — entstehen zu lassen, so versammeln sich
auch die Menschen im Gesprich, setzen ihre Meinungen frei und bringen so stets ein
Neues, sich selbst, in die Welt. Fragen, die in Arendts Sinne wirkliche, politische Fra-
gen, sind, konnen nur in solcher Vielheit, die sowohl das Menschsein als solches meint als

303

auch immer wieder zeigt, dass es Menschen sind, die »die Erde bewohnen«*°?, gefragt

und - vielleicht — beantwortet werden.

5.3.2 »Als ob die Welt mit ihm neu entstiinde.«*™ Das Kommentieren

Benjamins Ubersetzungsbegriff meint, das diirfte aus dem bereits Gesagten hervorge-
gangen sein, nicht bloR die Uber-setzung zwischen den verschiedenen Nationalspra-
chen, sondern auch jene zwischen den Sprachen der verschiedenen Zeiten; in Bezug
darauf spricht er auch vom Kommentar. Die Aufgabe einer jeden Ubersetzung ist es,
dem immer sich entziehenden Einzelding eine Sprache zuriickzugeben, indem sie ver-
sucht, diese erneut zu erhéren. Ein Text also ist immer verstanden als geteilt in die
immer sich entziehende Schrift und deren Auslegung, die versucht, auf sie zu héren
und ihr zugleich eine Stimme zu verleihen, indem sie sie immer weiter deutet, immer
mehr in ihre Richtung sich erzihlt. In diesem Sinne ist die Schrift als Ganzheit nur dem
Anschein nach vorhanden, in Wahrheit aber je schon ein Entzogenes. »Kommentar und
Ubersetzung verhalten sich zum Text wie Stil und Mimesis zur Natur: dasselbe Phi-
nomen unter verschiedenen Betrachtungsweisen. Am Baum des heiligen Textes sind
beide nur die ewig rauschenden Blitter, am Baume des profanen die rechtzeitig fallen-
den Friichte.«>°% So bleiben die ewig rauschenden Blitter, die den heiligen Text kom-
mentieren, uneindeutig und zeigen doch das Wachstum des Baumes, das Wachstum
der Wahrheit an sich. Die Friichte des profanen Textes hingegen sind verstindlich, sie
fallen rechtzeitig zu Boden und konnen von all jenen geerntet werden, die ihn zu ver-
stehen gewillt sind. Sie sind aber als Friichte, was sie sind, gehen nach der Ernte in
einen Kreislauf ein und verschwinden; sie sind so nicht auslegbar sondern immer schon
ausgelegt.

Der Kommentar als Weg hin zu einem Erkennen des Einzelnen spielt im Judentum
eine zentrale Rolle. So hat jede Torastelle mindestens neunundvierzig Sinnstufen3°®;
sie ist demnach in mindestens neunundvierzig Weisen zu verstehen.3°? Jede Stelle be-
darf der stindigen Neuiibersetzung und des Kommentars, beziehungsweise der neuen

303 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

304 Vgl. Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S.175.

305 Walter Benjamin [1928]: Einbahnstrafle, S. 92.

306 Vgl. Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

307 In diesen Zusammenhang kdnnte man auch Benjamins Verstandnis des >Aufbaus«< eines Wortes
stellen, das sich demzufolge aus unterschiedlichen Elementen, vielleicht kénnte man aber auch
Stufen sagen, zusammensetzt: »Mitteilung, Symbol, Zeichen und Name im Wort. Aus diesen vier
Elementen ist das Wort zu konstruieren.« (Walter Benjamin [1916-17]: Lisungsversuch des Russell-
schen Paradoxons, S.14.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

227


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Vom Schweigen des Guten

Uber-setzung durch den Kommentar. Die erwihnten Sinnstufen kénnen auch in ei-
nem Zusammenhang mit Benjamins Uberlegungen zur philosophischen Darstellung
gelesen werden. Das wiederholte Absetzen3®® fithrt von einer Sinnstufe zur nichsten:
»Ich habe nie anders denken und forschen kénnen als in einem, wenn ich so sagen darf,
theologischen Sinn — ndmlich in Gemifheit der talmudischen Lehre von den neunund-
vierzig Sinnstufen jeder Thorastelle.<*°° Die Sinnstufen der Tora sind versammelt im
Talmud, der »miindlich geoffenbarte[n] Lehre<*™® des Judentums, der wiederum aus
Mischna und Gemara besteht. Die Mischna vereinigt die jiidischen Regeln und Geset-
ze, die Gemara erklirt und kommentiert diese durch Geschichten. Jede Geschichte gibt
der Regel einen neuen Sinn und eine neue Auslegung durch den neuen Zusammen-
hang, in den sie gestellt wird. In dieser Weise ist eine jede solche Sammlung immer
schon unvollstindig und also immer entzogen: Niemals ist sie ganz, niemals fertig —
sie besteht gerade in ihrer Unvollstindigkeit, in ihrer Fragmenthaftigkeit, soll niemals
als Ganzheit begriffen werden.

Diese Erscheinungsweise gleicht jener der Sprache, die nicht als Ganzes begriffen
werden und auch die Dinge niemals als solche begreifen kann. Nun zeigt sich uns aber
diese eine Rose als diese eine: Es muss ein Wort Rose geben, ein Sein, das der Begriff
Rose, das Begriftfs-Wort, nicht einmal erahnen kann. Dieses Sein der einzelnen Rose ist
mit dem Auge nicht zu erkennen, das richtige, passende, vielleicht reine Wort fiir sie ist
nicht auszumachen, es ist nur eines: horbar. Die Rose spricht sich aus und trotzt ihrer
Stummbeit, denn trotzdem sie nicht in unseren Worten zu uns spricht, erscheint sie uns
als diese einzelne Rose, wir nehmen sie als Einzelne wahr. Diese Wahrheit der Dinge er-
scheinen zu lassen vermag der Kommentar nun durch seine Unabgeschlossenheit: Jede
Ubersetzung, jede Erzihlung, jedes Weiter-tragen der >alten« Texte kommentiert und
lasst sie wachsen, lisst so in thnen Raum entstehen fiir das Einzelne. Die Tora ist durch
ihre Uneindeutigkeit wieder und wieder uibersetzbar, von Kommentar zu Kommentar.
»Wahrheit erweist sich [...] als geschichtliche Erfahrung dessen, was im Ursprungstext
gegeben, aber nicht vorhanden ist. Der Ort ihrer Entfaltung ist das Kontinuum der

jeweils individuellen Kommentare.<>™

Benjamin spricht in diesem Sinne im Trauer-
spielbuch von den eingangs erwahnten Sinnstufen der Tora: »Indem die Kontemplation
diesen Stufen in der Auffassung der Dinge nachgeht, empfingt sie den Antrieb ihres
unablissigen Ausholens gleicherweise wie die Rechtfertigung ihrer intermittierenden
Rhythmik. Denn es gibt keine Uberginge zwischen den Sinnstufen. Was sie trennt, ist
die zunehmende Verfliichtigung der Sachgehalte (der Fakten und Worte), in welchen
eine interpretierende Betrachtung das Gefi des Wahrheitsgehaltes zu erblicken hat.

Dieses Gefif3, je gliserner (um im Bilde fortzufahren) seine Wande sich zeigen, des-

308 Bei Benjamin heifdt es, wie im vorigen Kapitel bereits angefiihrt: »die Kunst des Absetzens im
Gegensatz zur Kette der Deduktion« (Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels,
S.212.)

309 Walter Benjamin [1931]: Brief an Max Rychner, S. 524.

310 Bernd Witte [2007]: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Miinchen 2007, S. 270.

311 Bernd Witte [1993]: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Uber die Grenzen der Hermeneutik an Beispielen
von Kafkas Tiirhiiter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in der Praxis. Textana-
lysen von Kafkas>Vor dem Gesetz«. Opladen 1993.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

to sichtbarer [wird] der in ihm verschlossene Wahrheitsgehalt.«3™*

Dementsprechend
kann es auch bei einer Ubersetzung niemals um eine Vermittlung gehen, die durch eine
moglichst grofie Nihe zum Original entstiinde; eine solche wiirde nur eine neue Schicht
iiber dies Einzelne legen, sie wiirde sich eng an das Original schmiegen und dort, wo
das glidserne Gefif} helles Licht auf das Darunterliegende scheinen lieRe, dieses in un-
durchdringlicher Dunkelheit verbergen. Vielmehr muss sie versuchen, die Worte »in
einen héheren und reineren Luftkreis«3'® der Sprache hinaufwachsen zu lassen, indem

sie schweigend Wege schafft, wo »andere auf Mauern oder Gebirge stofRenx.

Im Jahr 1919, vier Jahre vor der Veréffentlichung des Ubersetzer-Aufsatzes, duflert sich
Benjamin in seiner Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik in
dhnlicher Weise zum Begriff der Kritik: »Denn damit die Kritik Aufhebung aller Be-
grenzung sein konne, muf das Werk auf dieser beruhen. Ihre Aufgabe erfiillt die Kri-
tik, indem sie, je geschlossener die Reflexion, je strenger die Form des Werkes ist, desto
vielfacher und intensiver diese aus sich heraustreibt, die urspriingliche Reflexion in ei-
ner héheren auflést und so fortfihrt.<*™* Kritik ist gemeinhin dasjenige Sprechen, das
am eindeutigsten dem abschlief}enden Urteilen zugeordnet wird: Der Kritiker kommt,
um ein Urteil zu fillen. In Benjamins Denkgertist ist er aber — ganz dem Arendt’schen
Verstindnis der Urteilenden entsprechend, die sich im Gesprich begegnen — als Kom-
mentator zu verstehen, der vor und auch nach Anderen eine Sache kommentierend
erganzt: »Kritik ist also, ganz im Gegenteil zur heutigen Auffassung ihres Wesens, in
ihrer zentralen Absicht nicht Beurteilung, sondern einerseits Vollendung, Erginzung,
Systematisierung des Werkes, andrerseits seine Auflésung im Absoluten.«3*®

Benjamin meint hier also keinesfalls einen gewohnlichen Kunstrichter, sondern ei-
nen Kommentierenden, der nicht in Gut und Schlecht aufteilt, sondern dem nur ein sol-
ches Kunstwerk kritisierbar, kommentierbar erscheint, dem sein »positive[s] Wertur-
teil« bereits innewohnt. Auf diesem Weg stellt sich heraus, ob es sich um Kunst handelt;
diese ist wesentlich kritisierbar: »Ist ein Werk kritisierbar, so ist es ein Kunstwerk.«3'®
Von einem Richter im gewohnlichen Sinne dieses aber auszusagen, dass er nur dort
richten kann, wo er freispricht, ist vollig sinnlos. So ist dieser Kritiker einer, der die
Kunst kommentiert, sie hinterfragt, sie gewissermafien in die eigene Zeit hineinfragt.
Dementsprechend ist das Kunstwerk sowohl, was es war, als auch, was es durch ihn erst
wurde; es ist beides zugleich, schneidet nicht gleich einem Urteil den einen Teil einfach
weg. Diese Gedanken mochte ich zusammenbringen mit Arendts Trennung der sozia-
len und politischen Fragen: Eine wirkliche Frage ist nur eine solche, die nicht schon
abgeschlossen und in der Folge zu l6sen ist, sondern die wirklich »kritisierbar«, wirk-
lich hinterfragbar ist.

312 Walter Benjamin [1924]: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924, S. 927.

313 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.14.

314 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesammelte
Schriften 1/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser. Frankfurt a.M.
1991, S. 73. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen
Romantik.)

315 Ebenda, S.78.

316 Ebenda,S.79.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

229


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Vom Schweigen des Guten

Wie im Teil zur Ubersetzung bereits angesprochen, soll diese nicht den Gehalt des
Originals in einen anderen Text iibertragen, sondern in gewisser Weise eins mit ihm
werden, da sie ihn immer weiterentwickelt, gewissermaflen an ihm wichst, und ihn
so zum Wachsenden macht. Auch die Kritik als Kunst nennt Benjamin eine »frucht-
bare Entfaltung<®"7, und die Kunst selbst, wie die Ubersetzung, entscheidet iiber ihre
Fruchtbarkeit, indem »sie entweder im Medium der Kritik das Werk in sich aufnimmt
oder es von sich abweist und eben dadurch unter aller Kritik schitzt«3'®. Und so ist die
Kritik wie die Ubersetzung Darstellung eines grofleren Zusammenhangs; von der Kri-
tik schreibt Benjamin, sie 16se »unwiderruflich und ernsthaft die Form« auf, »um das
einzelne Werk ins absolute Kunstwerk zu verwandeln<®™. Diese Verwandlung bringt
der Kommentar in Bewegung, indem er die Heilige Schrift liest und hért, indem er
versucht zu héren, was da nicht geschrieben steht: »Dieses Wort [sc. das gottliche] teilt
sich urspriinglich in seiner unendlichen Fiille mit, aber diese Mitteilung [...] ist un-
verstindlich. [...] Die Anstrengung des Wahrheit Suchenden besteht nicht darin, sich
etwas auszudenken, sondern vielmehr darin, sich in die Kontinuitit der Tradition des
gottlichen Wortes einzuschalten und das, was ihm von dorther zukommyt, in seiner Be-
ziehung auf sein Zeitalter zu entfalten [...]. Mit anderen Worten: nicht das System, son-
dern der Kommentar ist die legitime Form, unter der die Wahrheit entwickelt werden
kann.«**° Das je Einzelne, das Wesenhafte eines Textes, soll erhért und so zur Erschei-
nung gebracht werden. Es ist aber verborgen, wird verdeckt durch die Sprache, die es
be-schreibt, gewissermaflen umschreibt, sie beschreibend umgibt.

Im Ubersetzer-Aufsatz verbildlicht Benjamin dieses Verhiltnis von Gehalt und Sprache
eines Textes durch dasjenige von Frucht und Schale.>** Das Wesentliche ist die Frucht,
das Innere, in gewissem Sinne der Leib. So kann sich Schale um Schale um sie legen,
Maske um Maske sich auftiirmen, trotzdem aber bilden sie eine »gewisse Einheit«3?2,
Das Weitertragen des Textes hingegen, sei es nun Ubersetzung oder Kommentar, soll
sein wie der Mantel des Konigs: »wie ein Kénigsmantel in weiten Falten<®?3. Dieser
Mantel lisst eine Liicke zwischen Gehalt und Sprache, zwischen Leib und Zeichen. Doch
ein Konig — diese Bezeichnung ist wohl nicht umsonst gewihlt, es kénnte ja auch nur

317 Walter Benjamin [1919]: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, S. 73.

318 Ebenda, S. 80.

319 Ebenda, S. 84.

320 Cershom Scholem [1970]: Grundbegriffe des Judentums; zitiert nach: Hans Heinz Holz: Idee. In: Mi-
chael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe. Zweiter Band. Frankfurt 2000, S. 450.

321 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.15.
Die Frucht muss erinnern an jene Frucht, von der die ersten Menschen essen; zudem an Benjamins
Rede von der Fruchtbarkeit der Sprache. »Mandeln sind der Reichtum des Landes. Keine Frucht
erhdlt der Bauer besser bezahlt. Um diese Zeit ist es die einzig reife und angenehm im Schreiten,
nach den Zweigen auszugreifen. Die Hand trennt sich nur schwer auch von entkernten Schalen. Sie
fithrt sie eine Zeitlang mit, laf3t sie in einer Stromung treiben, die sie selbst dahin reifdt.« (Walter
Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.)

322 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.15.

323 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

von einem Mantel die Rede sein — setzt, regelt, bestimmt. Der Kénigsmantel, so kénn-
te man weiterdenken, ist es, der den Konig als Konig auszeichnet. Er ist in gewissem
Sinne héher und michtiger als der Konigskorper, sehr wahrscheinlich unsterblich, zu-
mindest seiner >Form« nach. So ist die Sprache das ewig auf die Reinheit Hindeutende,
der Konigskorper hingegen der Gehalt, der sich Wandelnde, der die »menschliche Ver-

324 anzeigt. Jene Schale vermag sich nicht von ihrer Frucht zu Iosen, ist

ginglichkeit«
sie doch fiir immer aufs Engste mit ihr verbunden - ja eins mit ihr. In der Weise des
Mantels aber, in der auch der Tora-Kommentar sich gibt, ist es ihm moglich, sich zu
entfernen; auch er ist mantelartige Hiille, die zugleich umhiillt und entblof3t. Konigs-
herz. Kern eines hohen/Herrscherbaums. Balsamfrucht./Goldene HerznufS. Urnen-Mohn/mitten
im Mittelbau,/wo der Widerhall abspringt,/wie ein Splitter der Stille,/wenn du dich riihrst,/weil
es dir scheint,/dafS diese vorige/Haltung zu laut war.../Vilkern entzogenes,/sterngesinnt,/im un-
sichtbaren Kreisen/kreisendes Konigsherz.3*

Ein einzelner Passus der Tora, ein solcher Textteil ist uns nun die feste Schale der
Frucht, die nicht auszumachen ist. Der Kommentar, der wallende Kénigsmantel, der
sich an sie schmiegt, ohne alsgleich mit ihr zu verwachsen, vermag sie zu erwecken,
vermag das Vereinzelte ins Leben zu bringen, vermag die Frucht erscheinen zu lassen.
Diese Frucht ist dasjenige an einem Text, das sein Wesen ausdriickt, das nicht Mittei-
lung von ihm, sondern es selbst ist, sie ist es, die sein Leben bedeutet — die Schale aber
sichert sein Uber-leben. »In véllig unmetaphorischer Sachlichkeit ist der Gedanke vom
Leben und Fortleben der Kunstwerke zu erfassen. Dafd man nicht der organischen Leib-
lichkeit allein Leben zusprechen diirfe, ist selbst in Zeiten des befangensten Denkens
vermutet worden. [...] Vielmehr nur wenn allem demjenigen, wovon es Geschichte gibt
und was nicht allein ihr Schauplatz ist, Leben zuerkannt wird, kommt dessen Begriff
zu seinem Recht. [..] Und ist nicht wenigstens das Fortleben der Werke unvergleich-
lich viel leichter zu erkennen als dasjenige der Geschopfe? Die Geschichte der groflen
Kunstwerke kennt ihre Deszendenz aus den Quellen, ihre Gestaltung im Zeitalter des
Kinstlers und die Periode ihres grundsitzlich ewigen Fortlebens bei den nachfolgenden
Generationen.«*2¢ Die Ubersetzung der Worter eines Textes nun setzt Schale um Scha-
le, sodass auch dort, zwischen den einzelnen Schalen, ein Zwischenraum leer bleibt.
Eine derart schalenhafte Ubersetzung ist nicht zu sehr an den Inhalt fest- oder in ihn
eingewachsen, sodass an den Stellen jener Leerriume wie zwischen den Bruchstiicken
einer Ruine ein Durchscheinen méglich wird. Der Kommentar und die kommentie-
rende Ubersetzung schmiegen sich gleich dem Koénigsmantel an, nur eine recht kleine
Bewegung des Korpers aber lisst ihn schwingen und gibt so einen, wenn auch nur kur-
zen, Blick auf das Nicht-Fassbare frei.

Die Tora ist der Urtext, der immer wieder gedeutet wird, der Talmud versammelt so-
wohl die Gesetze als auch ihre Interpretationen. Wiren die Gesetze als Ergebnisse also

324 Anja Hallacker [1999]: Grundlagen der Ubersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.): Uber-
setzen, Ubertragen, Uberreden. Wiirzburg 1999, S. 30.

325 Rainer Maria Rilke [1924]: Mausoleum. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006, S. 827.

326 Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.11.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

231


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Vom Schweigen des Guten

festgesetzt und eindeutig, wiirden sie als undurchdringbare Schalen die Frucht ver-
decken und ein Hinterfragen unméglich machen. Sie stehen aber ganz im Gegenteil
gleich schon zusammen mit ihren moglichen, verschiedenen Deutungen und kdnnen so
durch ihre Fragmenthaftigkeit niemals ins Selbstverstindliche gerinnen, bleiben ewig
als Fragliche bestehen. Jede neue Deutung entzieht sich einer klaren Antwort, stellt das
in Frage Stehende erneut in Frage, umweht das Innere nur und lisst es offen. Wie
wunderlich, ein Werk der Regelsetzung, das nicht Regeln setzt, sondern in Frage stellt,
das Moglichkeiten aufzihlt, keine davon aber wihlt, da dadurch die anderen unmog-
lich gemacht wiirden. Liest man darauf folgend die Gemara, die auch »Erginzung«32”
genannt wird, stromen unendliche Erweiterungen und Fragen einem entgegen, geht
das In-die-Frage-Stellen weiter seinen Weg: Was steht da eigentlich? Was kinnte es be-
deuten? Die Gemara, die die Tora kommentiert und weitertrigt, ist offensichtlich kein
Band der Erklirungen einer Lehre, die leicht zu verstehen und nicht zu hinterfragen
sein soll — mehr noch: Sie stellt im eigenen Ausspruch schon in Frage. Eine Passage soll
hier als Beispiel dienen. Hier ist die Frage danach, was folgende Stelle bedeutet: »und

328 Der Versuch einer Deutung lautet,

wenn die Sonne untergegangen, so ist er rein«
dass ein Zeichen fiir das Untergehen der Sonne das »Hervortreten der Sterne« sei, wor-
aus wiederum zu schlieRRen sei, dass »der (vollige) Untergang der Sonne und (was heif3t:
er ist rein?) das Reinsein des Tages zu verstehen ist«**?. Kaum also ist die Deutung des
»Reinseins« ausgesprochen, wird sie auch schon wieder in Frage gestellt — was heif3t:
er ist rein?

Lazarus Goldschmidt, dessen Ubersetzung hier zugrunde liegt, leitet den Talmud
mit folgenden Worten ein: »Kein System, keine Melodie: ein Durcheinander von Lehren
und Belehrungen, Spriichen und Sentenzen, Schnurren und Anekdoten. Neben einer
haarspaltigen Deduktion einer Fabel, eine harmlose Zote an eine Rechtsfrage anschlie-
8end. Scholastische Hermeneutik und metaphysische Spekulation durcheinander, ge-
mengt der historische Bericht mit der Himmelskunde. Wie die Materie, so auch die

330 Das Deuten der

Sprache: ein Gewirr verschiedener Zungen, ein Jargon ohne Ziigel.«
Tora, das zunichst eine Lehre fiir die Lesenden bedeutet, vermag diese so am Ende
nicht zu belehren — wie es eindeutige und anwendbare Regeln wollten — sondern ver-
wandelt sie, indem es die Moglichkeit selbst entdeckt: denn in Ansehung dieses ewig
Auslegbaren liegt alsgleich ihre eigene Mdglichkeit, ihr eigener Neuanfang. Benjamin spricht
von der zerbrochenen Tradition als einer, die den Lernenden »kontinuierlich [...] in den

Lehrenden verwandelt«33!

. Jeder Kommentar, jede Auslegung steht schon in einer Ge-
schichte, ist niemals Anfang oder Ende. »Wer sein Wissen als iiberliefertes begriffen
hat, in dem allein wird es iiberlieferbar, er wird in unerhdrter Weise frei. [...] Die Leh-

re ist wie ein wogendes Meer, fiir die Welle aber (wenn wir sie als Bild des Menschen

327 Der Babylonische Talmud (Band I). Hg. v. Jiidischen Verlag. Ubers. v. Lazarus Goldschmidt. Frank-
furt a.M. 1996, S.1. (Im Folgenden zitiert als: Der Babylonische Talmud.)

328 Ebenda,S. 2.

329 Ebenda.

330 Lazarus Goldschmidt [1930]: Vorwort. In: Der Babylonische Talmud, S. IX.

331 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917. In: ders.: Briefe, Band 1. Hg. v. Gers-
hom Scholem und Theodor W. Adorno. Frankfurt a.M. 1993, S.145. (Im Folgenden zitiert als: Walter
Benjamin: Brief an Gerhard Scholem: Oktober1917.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Das Urteilen

nehmen) kommt alles darauf an, sich seiner Bewegung so hinzugeben, daf sie bis zum
Kamme wichst und iiberstiirzt mit Schiumen. Diese ungeheure Freiheit des Uberstur-
zes ist die Erziehung, im eigentlichen: der Unterricht, das Sichtbar- und Freiwerden

der Tradition, ihr Uberstiirzen aus lebendiger Fiille.«*3>

Dieses Bild muss zunichst verwundern: Die eigene Geschichte, die eigene Deutung der
Geschichte(n) innerhalb einer groflen Geschichte zu denken - sie mit Arendt als Fi-
den in einer grofien Erzihlung zu verstehen — bedeutet hier nicht Beschrinkung oder
Festsetzen: es bedeutet Freiheit, »Uberstiirzen aus lebendiger Fiille.« Arendt spricht von
dem »Netz der Beziehungenc, in das wir unseren Fiden schlagen. Auch dies aber setzt
nicht fest, es ist kein abschlieflendes Einsetzen, es ist der Anfang, der gemeinsame:
»Wir fangen etwas an«. Dieser Anfang bedeutet Freiheit, weil er nicht ein gemeinsa-
mes Hinarbeiten meint, einen Einsatz fiir ein berechenbares Ziel. Er bedeutet — weil er
gemeinsam ist, wie auch die einzelne Auslegung bei Benjamin — das Unkalkulierbare zu
beginnen, denn was die gemeinsame Deutung, die gemeinsame Geschichte sein mag,
ist nicht vorherzusehen, es ist ein Ubersturz ins Leere: »Was daraus wird, wissen wir
nie. [...] Das ist ein Wagnis. Und nun wiirde ich sagen, daf} dieses Wagnis nur maoglich
ist im Vertrauen auf die Menschen. Das heift, in einem — schwer genau zu fassenden,
aber grundsitzlichen — Vertrauen auf das Menschliche aller Menschen. Anders konnte
man es nicht.«<*3?

Ubersetzung als Freilegung des Guten bedeutet also nicht, die eine sich verbergende
Wahrheit offenzulegen; vielmehr besteht sie in dem Versuch, das absolut Verschiede-
ne herauszuhoren, das die Schrift dem Heute sagt. Aus diesem Grund halte ich ein
Zusammendenken von Arendt und Benjamin fir so fruchtbar, denn hier 6ffnet sich
eine neue Perspektive auf das Verstehen-Wollen, das gemeinsame Bedenken und Ur-
teilen: Es geht nicht darum, eine endgiiltige, anwendbare Antwort zu finden, Andere
zu liberzeugen, um sie in der eigenen Ansicht festzusetzen. Es geht um die Offenheit
der Deutung, die sehr wohl Wahrheit und Sinn im je Einzelnen vermutet und nicht zu
relativieren sucht, sie aber einzig aus den vielen Perspektiven heraus fiir erkennbar hilt,
die zugleich immer an ihre Zeit gebunden bleiben, weil sie auf die Deutung der abso-
lut Verschiedenen angewiesen sind. In diesem Sinne bedarf es hier des Vertrauens und
nicht der Vernunft, der Freiheit und nicht der Gesetze. Es geht nicht um die eine Be-
deutung, sondern um die immer neuerliche Deutung, den immer neuen Versuch zu ver-
stehen. Ist es nicht diese Freiheit und Offenheit, die uns Fragen als dringend erkennen
und uns selbst als diejenigen ansprechen lisst, die fihig sind, sich diesem Ubersturz
zu bergeben? Ist es nicht diese Offenheit der Frage, durch die ein politischer Raum,
ein Raum, in dem Menschenwelt denkbar wird, entstehen kann, weil wir uns weder
dem Fortschritt ausgeliefert sehen — anstatt ihn fiir uns zu nutzen — noch uns Sachver-
stindigen oder Maschinen unterlegen fithlen? Bei Arendt heifdt es dementsprechend,
Verstehen sei »nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervorbringen; es
ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein«**4. Benjamin spricht von einem

332 Walter Benjamin [1917]: Brief an Gerhard Scholem: Oktober 1917, S.146.
333 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus, S. 72.
334 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

233


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Vom Schweigen des Guten

35, in den die Ubersetzung dasjenige des Textes stellt,
das jetzt spricht, sodass etwas Neues sich »aus dem Geformten [...] erheben [kann].«33¢
Es ist dies Menschliche, das Gute, das uns — offen fragend — Welt griinden ldsst. Und

»Zusammenhang des Lebens«

so liegt in Arendts Anrufung des absoluten Neuanfangs, in Benjamins Erzihlung einer
reinen Sprache nicht Abwertung des Vorhandenen und Sehnsucht nach einem fernen
Paradies, sondern ein Hinweis auf den jederzeit méglichen Zwischen-Raum, der nichts
weiter bedarf als der offen(haltend)en Deutung.

335  Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.10.
336 EbendaS.13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. »Einen Leuchtturm aufstellen fiir verirrte Wanderer
in der Wiiste.«' Das Erzahlen

Aber davon zu erzidhlen ist etwas anderes.
Erzihlen ist so etwas Ahnliches wie Fragen.
Die Fledermaus wirft ihre Fragen gegen die
Wand. Aus dem Echo hért sie einen Raum.
Das ist es, was Erzdhler kénnen.

Alexander Kluge im Gesprich mit der Zeit

Das Gegebene zu deuten, ihm verstehen-wollend zu begegnen, bedeutet immer Ge-
fahr und Wagnis. Es bedeutet, einen Sprung zu wagen, der weder kontrollier- noch
voraussehbar ist. In diesem liegt alsdann die Moglichkeit des Neuen und Ungedach-
ten: die »ungeheure Freiheit des Ubersturzes«. Erzihlen bedeutet: eine Form suchen
fiir das Unformbare, bedeutet zugleich selbst deuten und Deutbares schaffen, Grund
schaffen, auf dem die Deutenden im Gesprich Welt erbauen konnen. Erzihlen heif3t
zugleich das absolut Neue ermdglichen und das Alte neu deuten, neue Zusammenhan-
ge herstellen, neue Gedankenwege betreten. Es bedeutet, durch die unaufthérlich deut-
bare Erzihlung einen unbegrenzt offenen Raum schaffen, zugleich bedeutet es auch,
etwas unbestimmbar Festes schaffen, von dem ein Ausgang moglich wird. Und was in
schwankender Erscheinung schwebt/Befestigt mit dauernden Gedanken.* Das Niedergeschrie-
bene verspricht so eine Art Dauerhaftigkeit, es bedeutet die Moglichkeit des Weiter-
und Neudenkens iiber die Dauer eines Menschenlebens hinaus.

Das Geschichtenerzihlen ist allerdings keinesfalls auf ein Hergestelltes zu reduzie-
ren, das dann als etwas Abgeschlossenes zur Verfiigung stiinde. Die Geschichte ist ein
Versuch zu verstehen und bietet die Moglichkeit, immer wieder einen neuen Versuch
hinzuzuftigen; in jeder Geschichte liegt die Moglichkeit eines Anfangs. So sagt Arendt
in ihrem Text zu Isak Dinesen: »Die Belohnung fiir das Geschichtenerzihlen liegt dar-

1 Vgl. Alexander Kluge [2012]: Theorie der Erzdhlung. Frankfurter Poetikvorlesungen. Berlin (filmedition
suhrkamp) 2013.
2 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust, S.19.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Vom Schweigen des Guten

in, etwas loslassen zu kénnen.<*> Am Ende des Erzihlens also liegt nicht Abschluss,
sondern Aufschluss: Offnung hin zu denen, die zugehdrt haben und sich nun selbst in
die Erzihlung einbringen. Isak Dinesen selbst schreibt in ihrem unvollendeten Roman
Albondocani von der sprechenden Stille, die einer Geschichte innewohnt: »Wenn der Er-
zihler der Geschichte gegeniiber treu ist [...], wird am Ende die Stille sprechen. Wurde
die Geschichte verraten, ist die Stille leer.«* Dieses Erzihlfragment trifft das paradoxe
Bild, das ich zu zeigen versuche: Die Stille, der Raum, den eine Geschichte eréfInet, ist
leer, wenn die Erzidhlerin sie als fertiges Produkt verkauft, wenn sie sie schliefdt, um
tiber sie als Abgeschlossene verfiigen zu konnen. Dieser Raum also ist leer, weil er sich
den Deutungen verschlief3t, weil seine Verschlossenheit ein Weitertragen und Auslegen
verhindert. Bleibt sie aber offen und sich selbst treu, indem sie sich als sie selbst den
immer neuen Deutungen aussetzt, kann sie durch jedes neue Verstehen weiterwachsen,
sich der ungeheuren Freiheit des Ubersturzes hingeben und die unzihlbaren Stimmen
vernehmen, die aus ihrer Stille sprechen. Im Erzihlen wie im Deuten des Erzidhlten
zeigt sich etwas Einzelnes: die Einzelheit derjenigen, die spricht und desjenigen, das
sich dort ausspricht. Im uneindeutigen Sprechen einer Erzihlung erscheint etwas, das
durch ein endgiiltiges Benennen zwangslaufig verdeckt wiirde, denn es zeigt sich dort
das gerade nicht Allgemeine: »Es ist wahr: Das Geschichtenerzihlen enthillt den Sinn,
ohne den Fehler zu begehen, ihn zu benennen; es fithrt zu Ubereinstimmung und Ver-
s6hnung mit den Dingen, wie sie wirklich sind, und vielleicht kénnen wir ihm sogar
zutrauen, implizit jenes letzte Wort zu enthalten, das wir am Tag des Jingsten Gerichts

erwarten.«®

3 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen (1885-1962). Ubers. v. Meinhard Biining. In: dies.: Menschen in
finsteren Zeiten. Miinchen 2001, S.109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Isak Dinesen.)

4 Isak Dinesen: Albondocani. In: The Paris Review (Autumn). New York 1956, S. 59; zitiert nach: Han-
nah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S. 109f.

5 Hannah Arendt [1968]: Isak Dinesen, S.119.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

6.1 »Verstecke sind unzahlige, Rettung nur eine.«* Die Kunst, Geschichten
zu erzéhlen

Dies ist nun alles und ist nicht genug/Doch
sagt es euch vielleicht, ich bin noch da/Dem
gleich ich, der den Backstein mit sich trug/
Der Welt zu zeigen, wie sein Haus aussah.

Bertolt Brecht: Dies ist nun alles und ist nicht

genug

In diesem Teil méchte ich zunichst Walter Benjamins Betrachtungen zum Erzihlen
vorstellen, um mich von dort aus dann Arendts Verstindnis zu nihern. Zwischen der
Veroffentlichung der Texte, denen sich das letzte Kapitel gewidmet hat, und dem, der
hier nun in den Blick genommen wird, liegen iiber zehn Jahre. Die Schriften zur Spra-
che stammen alle aus den 20er Jahren, den Erzihler-Aufsatz, um den es im Folgenden
gehen wird, schrieb Benjamin 1936”. Benjamin-Forscher sprechen von einem Bruch in
dessen Denken um 19248, also in genau der Zwischenzeit, um die sich die Schriften
spannen. In seinem Text iiber das Erzihlen sind die Verinderungen deutlich zu hé-
ren: die nun in fremdem Licht erscheinende Welt steht in der Wandlung, die grofRen
Umbriiche und der Verlust von Tradition lassen den Ruf nach Festem und Sicherem
laut werden. Um einen Platz in der Welt zu finden, suchen die Menschen nun nicht
mehr nach gemeinsamen Erfahrungen, sondern nach dem vereinzelten Erlebnis, das
Vergleich und so ein — wenn auch nur scheinbares — Gleichsein erméglichen soll.
Benjamin versteht das Weitertragen und Wiederholen von Erfahrungen als ein Ti-
tigsein, das sich solchem Verallgemeinern und Gleichmachen entgegenstellt; sieht diese
aber aus der Welt schwinden: »Warum es mit der Kunst, Geschichten zu erzihlen, zu
Ende geht - diese Frage war mir schon oft gekommen, wenn ich mit anderen Eingela-
denen einen Abend lang um einen Tisch gesessen und mich gelangweilt hatte.’ Ben-
jamin verfasste diesen Text in einer Zeit, die schon gezeichnet war von den Spuren des
vergangenen Weltkriegs, die zugleich aber bereits durchdrungen war von der Angst vor
einem sich nihernden. Im Trauerspielbuch spricht er von den »Visionen des Vernich-
tungsrausches, in welchen alles Irdische zum Triimmerfeld zusammenstiirzt«*°. Sind
solche Zeiten iiberstanden, will das Bediirfnis nach Sicherheit gestillt werden und da
die Tradition sich briichig zeigte, mussten andere Halterungen her. Die Erzihlung aber
bringt keinen Halt, keine Abgeschlossenheit oder Kontrollierbarkeit mit sich: Sie ist in

6 Franz Kafka [1917-18]: Oktavheft G. In: ders.: Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften
aus dem Nachlaf. Frankfurt a.M. 2008, S.174.

7 Detlef Schottker [2011]: Der Erzdhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: Burkhardt Lind-
ner (Hg.): Benjamin-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 557.

8 Bernd Witte spricht von einem Umschwung vom Sprachmystiker zum Materialisten. (Vgl. Bernd
Witte [1985]: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985, S. 65.)

9 Walter Benjamin [1932]: Das Taschentuch. In: ders.: Gesammelte Schriften 1V/2: Kleine Prosa. Bau-
delaire Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 741.

10 Walter Benjamin [1925]: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 405.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

237


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Vom Schweigen des Guten

ihrem Erzihlen offen, bietet einen moglichen Gedankenweg an, ist aber auf die Zuho-
renden, auf Deutung und Auslegung angewiesen: »Der Erzdhler — so vertraut uns der
Name klingt - ist uns in seiner lebendigen Wirksamkeit keineswegs durchaus gegen-
wirtig. Er ist uns etwas bereits Entferntes und weiter noch sich Entfernendes.«"! Diese
Entfernung gilt es aber nicht etwa auszumerzen, vielmehr ist sie noch weiter zu ver-
groflern. »Aus einer gewissen Entfernung betrachtet gewinnen die grofien, einfachen
Ziige, die den Erzihler ausmachen, in ihm die Oberhand. Besser gesagt, sie treten an
ihm in Erscheinung wie in einem Felsen fiir den Beschauer, der den rechten Abstand
hat und den richtigen Blickwinkel, ein Menschenhaupt oder ein Tierleib erscheinen
mag.«'? Dasjenige also, durch das die Erzihlerin sich unterscheidet und hervorhebrt,
ihre Gesichtsziige, bleiben unerkannt, jene Ziige, die absolut verschieden sind, erschei-
nen zuallererst aus der Entfernung, liegen vielleicht mehr im Klang ihrer Stimme als
in ihrer Erscheinung: Das Wesentliche ist vielmehr als ihr Kérper das von ihr Erzihlte
selbst. Entfernen besagt ein Verschwindenmachen der Ferne, das heif3t der Entferntheit von etwas,
Néherung.”

Warum nun iiberfiel Benjamin zuweilen die Langeweile, wenn er zusammen mit ande-
ren zu Abend af3? Warum war niemand mehr des Erzidhlens fihig? Die Hauptursache
fiir diesen Verlust der Erzahlkunst sieht Benjamin darin, dass das Vermégen, »Erfah-
rungen auszutauschen«™, abhandenkomme. Es geht hier nicht etwa darum, dass die
Menschen nicht mehr die richtigen Worter finden, um eine unterhaltsame Geschich-
te gestalten zu kénnen. Vielmehr ist die Erfahrung selbst, von der es zu erzihlen gilt,
nicht mehr erzihlbar. Die Erfahrung hat sich in unaustauschbare Erfahrung verwan-
delt, unaustauschbar deshalb, weil jene Erfahrungen des Vernichtungsrausches und
der Triimmerfelder nicht mehr »mitteilbar«*> sind, weil es nicht mehr moglich ist, sie
miindlich — »vom Mund zum Ohr«'® - weiterzugeben, sie zu erzihlen. Die Menschen,
die aus dem Ersten Weltkrieg zuriickkehrten, kamen »verstummt aus dem Felde, sie
waren nicht reicher, sondern »irmer an mitteilbarer Erfahrung«, obwohl sie doch »ei-
ne der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte«'” gemacht hatten. Auch wenn
dieser Krieg die darauffolgenden Generationen ganz erfilllen, ihnen Identitit stiften

1 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: ders.: Gesam-
melte Schriften 11/2: Aufsitze, Essays, Vortriage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 438. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Der Erzdihler.)

12 Ebenda, S. 438.

Arendt schreibt von dem Helden, »um den die Geschichte sich bildet und von dem sie berichtet,
[er sei] uns schlieflich vertrauter, als es die Verfasser der berithmtesten und geschichtlich wirk-
samsten Werke je werden kénnen, wenn wir nichts von ihnen kennen als das Werk ihrer Hinde«.
(Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226f.)

13 Martin Heidegger [1926]: Sein und Zeit. Tibingen 2006, S.105.

14 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 439.

15 Ebenda.

Vgl. auch: Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut. In: ders.: Gesammelte Schriften 11/1:
Aufsitze, Essays, Vortrage. Hg.v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S. 214. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung und Armut.)

16  Ebenda.

17 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und als ein Gemeinsames erscheinen sollte, war es doch keine Erfahrung, sondern ein
Auferliches, das sie vielmehr zu einem Kérper goss, in dem sie sich sprachlos aufhiel-
ten, einmiindig von diesem Einen zu sprechen. »Was sich dann zehn Jahre danach in
der Flut der Kriegsbiicher ergossen hat, war alles andere als Erfahrung, die vom Mund
zum Ohr stromt. [...] [N]ie sind Erfahrungen griindlicher Liigen gestraft worden als die
strategischen durch die Stellungskriege, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die
korperlichen durch den Hunger, die sittlichen durch die Machthaber.«*® Da es fiir jene
Erfahrungen keine Worte gab, da keinem davon erzihlt werden konnte und keiner dar-
aus lernen sollte, musste eine neue Stummbheit zwischen die Menschen treten: »Eine
Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war, stand unter freiem
Himmel in einer Landschaft, in der nichts unverandert geblieben war als die Wolken«™.
Auch Hannah Arendt sieht hier den Bruch der Tradition bereits vorgezeichnet, wenn
auch nicht vollzogen: solange es noch eine gemeinsame Erinnerung gab, bestand auch
noch die Moglichkeit der Wiederaufnahme: »Traditionsbruch: Eigentlich, d.h. in die-
sem Fall romisch gedacht, der Bruch in der Nachfolge, >successio«, der Generationen,
die voneinander das Uberlieferte empfingen und es weitergaben und sich so gleich-
sam durch die Jahrtausende, in chronologischer Reihenfolge, an der Hand hielten. Der
Bruch war vorgezeichnet im Generationsbruch nach dem Ersten Weltkrieg, aber nicht
vollzogen, insofern das Bewusstsein des Bruches noch das Gedichtnis an die Tradition
voraussetzte und den Bruch prinzipiell reparabel machte. Der Bruch erfolgte erst nach
dem Zweiten Weltkrieg, als er als Bruch gar nicht mehr notiert wurde.«*°

Nicht nur verweigerten sich diese neuen Erfahrungen der Erzihlung, auch jene al-
ten Erfahrungen, die seit jeher von Generation zu Generation weitergetragen worden
waren, schienen nun nicht mehr mit der Wirklichkeit vereinbar. »Nichts Ewiges im
Menschen bleibt, sieht man niher zu, so absolut und unbedingt wie es zuerst sich an-
l43t. Wie zart ist nicht das Netz gewoben, in welchem diese wunderbare Gabe, das Er-
zihlen, ruht und wie 16st es nicht unauffillig aber unwiderruflich sich aller Ecken und
Enden. Und gerade weil Geschichtenerzihlen so ganz von Ewigkeit zu Ewigkeit unter
Menschen sich zu ereignen schien, ist es in diesen Jahrzehnten, die es am schirfsten
mit den Ewigkeitswerten aufnehmen, am allermeisten gefihrdet. Es ist neuer Weisheit
zu leer und vor allem alter zu voll.«*! Es sind die blitzartigen Fortschritte der Technik
und die damit einhergehenden Verinderungen in der Kultur der Gewalt, es sind die
Schrecken des totalen, industrialisierten, modernen Krieges, die zusehends jede Beru-
fung auf Erfahrung unsinnig und veraltet klingen lassen. Da keine Weiterentwicklung
des bereits Erbauten und Erlernten stattfindet, sondern sich etwas Neuartiges, Unver-
wandtes formiert, vermag keine tradierte Erfahrung hier noch Rat zu geben. Durch
diese Ratlosigkeit scheint der einzige Ausweg in die eine Richtung zu fithren: die fort-
schrittliche, die nicht mehr fragt, sondern immerzu weitermacht. »Der Begriff des Fort-

18 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut.

19  Ebenda.

20  Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 300.

21 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

239


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Vom Schweigen des Guten

schritts ist in der Idee der Katastrophe zu fundieren. Daf} es >so weiter< geht, ist die
Katastrophe. Sie ist nicht das jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene.«**

Dieses fraglose Immer-so-weiter-Machen liegt im Wesen moderner Wissenschaften, es
war schon davon die Rede. Zugleich ist ihr Weitermachen ein logisches Schlussfolgern,
das des Denkens und der Sprache nicht mehr bedarf. Arendt schreibt in Vita activa: »Es
zeigt sich nimlich, dafy die Wahrheiten des modernen wissenschaftlichen Weltbilds,
die mathematisch beweisbar und technisch demonstrierbar sind, sich auf keine Wei-
se mehr sprachlich oder gedanklich darstellen lassen.«** Uber solchen Fortschritt lisst
sich nicht reden, ihm ist gedanklich nicht zu begegnen. Entschléssen die Menschen sich
dazu - so heif3t es weiter — sich »dem gegenwirtigen Stand der Wissenschaften anzu-
passen, so bliebe uns nichts anderes iibrig, als auf das Sprechen tiberhaupt zu verzich-
ten. Denn die Wissenschaften reden heute in einer mathematischen Symbolsprache,
die urspriinglich nur als Abkiirzung fir Gesprochenes gemeint war, sich aber hiervon
lingst emanzipiert hat und aus Formeln besteht, die sich auf keine Weise zuriick in Ge-
sprochenes verwandeln lassen. Die Wissenschaftler leben also bereits in einer sprach-
losen Welt, aus der sie qua Wissenschaftler nicht mehr herausfinden.«** Ob dieser Weg
der Anpassung nun beschritten werden solle, konnten die Wissenschaften selbst nicht
beantworten, weil es in ihrem Wesen liege, »jeden einmal eingeschlagenen Weg bis an
sein Ende zu verfolgen.«*> Durch diese Entwicklungen aber trete eine neue Frage in
den menschlichen Raum, die bereits angefiihrte »politische Frage ersten Ranges«, und
zwar: »ob wir unsere neue wissenschaftliche Erkenntnis und unsere ungeheuren tech-
nischen Fihigkeiten in dieser Richtung zu bestitigen wiinschen«?®.

Siegt die Angst, die die Sprachlosigkeit mit sich bringt und die Unsicherheit, die
durch den Verlust von vertrauenswiirdiger Tradition iiberfillt, scheint ein gangbarer
Weg der Riickzug in sich selbst und das Vertrauen in das einzig Kontrollierbare: die
je eigenen Bediirfnisse. In diesem Zusammenhang steht Arendts bereits angefithrte
Trennung von Bewusstsein und Gedichtnis, wonach das Bewusstsein an die eigene Be-
dirftigkeit bindet, das Gedichtnis hingegen die Weitergabe von Erfahrungen und auch
eigene Erfahrung ermoglicht, die auf Gemeinsamem fufit. Es kann — so schreibt sie im
Denktagebuch — »Verschwundenes realisieren [...]. Dadurch wird auf einmal das ganze
Menschengeschlecht, solange es iiberhaupt existiert, zum Bleibendsten, das wir ken-
nen, gleichsam der Hort des Seins, in das sich alles retten kann.«*’ Das Bewusstsein
hingegen sei »sprunghaft und ohne Kontinuitit«*®, in seiner Konzentration auf das Ei-
gene und seiner Abgeschlossenheit schneidet es den Umgang der Menschen mit der

22 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus (Zen-
tralpark). In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Abhandlungen. Hg.v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 683. (Im Folgenden zitiert als: Walter Benjamin: Charles
Baudelaire.) [Hervorhebung der Autorin.]

23 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 10.

24 Ebenda, S.11.

25 Ebenda, S.10.

26 Ebenda.

27  Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.

28 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Welt ab und ist so Zeichen fiir das Gefangensein in sich selbst.?? Was er tat, tat er mit
Bewuf3tsein und doch zwang ihn ein innerlicher Instinkt. Wenn er allein war, war es ihm so ent-
setzlich einsam, dafS er bestindig laut mit sich vedete, rief, und dann erschrak er wieder und es
war ihm, als hitte eine fremde Stimme mit ihm gesprochen.>° Dieses Bewusstsein gemahnt
seiner Form nach an die jiingsten Errungenschaften der Technisierung der Welt, an das
Digitale: Auch dieses ist sprunghaft und ohne Geschichte, es besteht in seinen diskre-
ten Werten abseits der Welt, springt hin und her zwischen nurmehr zwei Symbolen, die
nicht nur als fern von Sprache, sondern geradezu als ihr Gegenteil zu betrachten sind.
Sie brechen jede Kontinuitit ab in jhrem Springen, beginnen aber niemals das Neue,
sondern wiederholen bestindig nur das Immer-Gleiche — immerzu von vorn. Kénnte
es also sein, dass wir uns in diesem Sinne an die technische Entwicklung anzugleichen
versuchen?

Thomas Elsaesser geht der Frage nach, in welchem Zusammenhang die Weise, wie wir
Geschichte(n) verstehen, mit den uns zur Verfugung stehenden Mitteln und den Her-
ausforderungen der jeweiligen Zeit stehen: »Es hitte ohne die Erfindung des mecha-
nischen Zeitmessers niemals einen Begriff von Gott als Uhrmacher gegeben und auch
Descartes hitte die Welt nicht in res cogitans und res extensa aufteilen konnen, wire nicht
das Teleskop erfunden worden.«*' Dementsprechend fragt er, inwiefern nicht auch die
von uns fiir selbstverstindlich gehaltene Weise, Geschichte(n) zu erzihlen - als eine
Kette von Ursachen und Wirkungen - in einem solchen Zusammenhang stehe und ob
diese Weise unserer Zeit womdglich nicht mehr angemessen sei.3* Er folgert so zu-
nichst, dass »ein Bruch mit Monokausalitit somit wie ein Befreiungsschlag [erscheinen
muss], der die Zufilligkeit menschlicher Angelegenheiten und Handlungen mit ihren
unvorhersehbaren Konsequenzen angemessener beriicksichtigt«>>. Arendt spricht da-
von, dass »Neuheit [...] der Bereich des Historikers [sei]«, da dieser »Ereignisse behan-
delt, die immer nur einmal vorkommen. An dieser Neuheit kann manipuliert werden,
wenn der Historiker auf Kausalitit besteht und sich anmafit, ein Ereignis durch eine
auf es hinfithrende Kausalkette erkliren zu kénnen. Dann steht er in der Tat als der
sriickwirts gerichtete Prophet« da, und was ihn von denjenigen, die itber die Gaben
echter Prophetie verfiigen, trennt, scheinen lediglich die beklagenswerten Grenzen des
menschlichen Hirns zu sein, das ungliicklicherweise nicht alle zur gleichen Zeit wirksa-
men Griinde aufnehmen und korrekt miteinander verbinden kann.«** Natiirlich spricht
fiir Arendt keinesfalls die Zufilligkeit gegen eine solche Geschichtsauffassung — Hand-
lungen sind gerade nicht zufillig —, sondern die Unvorhersehbarkeit, die darin liegt,

29 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104..

30 Georg Biichner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Biicher. Miinchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pérn-
bacher et al. Miinchen 1988, S.155.

31 Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces. Contingency as Our New Causality. In: Gundolf
S. Freyermuth/Lisa Gotto (Hg.): Clash of Realities 2015/16: On the Art, Technology and Theory of
Digital Games. Bielefeld 2017, S. 69. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Elsaesser: Cinema and Game
Spaces.)

32 Ebenda,S.68.

33  Ebenda,S. 69.

34  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

241


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Vom Schweigen des Guten

dass es Handeln nur in Gemeinschaft geben kann und dessen Folgen so nicht berechen-
bar sind - nicht berechenbar sein diirfen, um der Freiheit willen.

Der Grund, auf dem unser kausales Denken beruht, liegt nach Elsaesser in der
Schrift: Unsere Geschichtsschreibung besteht demnach aus »chronologischen Narrati-
ven«®, da sie als kausal Gedachte immerweiter und in nur eine Richtung verlauft. In die-
sem Zusammenhang mochte ich an Benjamins Betonung der Zwischenzeile erinnern:
Wahrheit findet sich ihm zufolge gerade dort, wo die Schrift nicht in eine Richtung
eilt, sondern innehilt und horcht. Ich habe bereits auf den Aufbau seiner eigenen Texte
verwiesen, in denen auffillig viele Leerzeilen zu finden sind. Diese scheinen zum einen
ein Abbrechen und Auf-héren heraufzubeschwéren, zum anderen auch Verkniipfungen
zwischen den bereits vergangenen und noch kommenden Teilen zuzulassen, also auf
ihre eigene Diskontinuitit und Richtungslosigkeit hinzudeuten. In dieser Weise ist der
Eingleisigkeit, die im Schriftbild liegt, entgegengedacht, ohne diesem als solchem eine
Absage zu erteilen. In diesem Sinne konnte die Schrift unserer Zeit angemessen sein;
allerdings miisste sie aus ihrer Form gebrochen und als eine gedacht werden, die im-
mer wieder anders ausgelegt und verstanden werden kann. Nur so wire dem Sinn des
Einzelnen niherzukommen; denn — wie Arendt an der eben begonnenen Stelle fort-
fahrt — dieser lasse nicht nur »immer jede Zahl vergangener >Griinde<, die wir ihm
zuschreiben mogen, hinter sich [...]; sondern diese Vergangenheit selbst entsteht iiber-
haupt erst mit dem Ereignis. Nur wenn etwas Unwiderrufliches passiert ist, konnen
wir versuchen, seine Geschichte nach riickwirts zu verfolgen. Das Ereignis erhellt eine
eigene Vergangenheit, niemals kann es aus ihr abgeleitet werden.«*® Im gemeinsamen
Weiterdenken, Zusammensetzen, Deuten dieser Fragmente dann kénnte sich Welt in
Arendts Sinne formieren, in der die Vereinzelten als Einzelne — als Absolute — zugleich
aber als Menschen - als Verschiedene — in Erscheinung triten.

Die durch Krieg und Fortschritt auseinandergetriebenen Menschen, von denen Benja-
min 1933 in Erfahrung und Armut erzihlt, sind nicht mehr verbunden durch die Weiter-
gabe von Erfahrung. Da sie nicht mehr vom Gegebenen zu erzihlen vermogen, fliehen
sie aus der Gemeinschaft in den Innenraum und verharren dort in innerer Gemiitlich-
keit.3” Arendt handelt von eben diesem Phinomen - der Flucht aus dem gemeinsamen
Raum ins Private — wenn sie auch von den Folgen des nichsten grofien Krieges schreibt.
Interessant ist hier nicht das Phinomen, dass Kriege die Menschen in ihre eigenen vier
Winde treiben, da sie sich nach Sicherheit und Geborgenheit sehnen. Bemerkenswert
ist, dass im heutigen 21. Jahrhundert, in einer Zeit und einer Kultur, die seit nunmehr
fast hundert Jahren keinen Krieg mehr erlebt hat, der Riickzug in Eigentum, Privatheit
und einzelnes Erleben kaum einen Abbruch erfahren hat — vielmehr ist all dies in einer
Weise zur Normalitit geworden, die weder Benjamin noch Arendt haben erahnen kon-
nen. Die durch die uniiberschaubaren Entwicklungen der sowohl auf dem Feld als auch
in der Heimat und spiter dann durch den Totalitarismus Vereinzelten nehmen fortan

35 Thomas Elsaesser [2017]): Cinema and Game Spaces, S. 68.
36  Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.122. [Hervorhebung der Autorin.]
37  Vgl. Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 217.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einen groflen Raum ein und verdringen so die gemeinsamen, erzihlbaren Geschich-
ten und mit ihnen auch die menschliche Welt. Die Erfahrung der Gemeinschaft wird
ersetzt durch das Erlebnis der Einzelnen, das ihnen als Einzelnen Bedeutung verleiht
und sie zu Besonderen macht, anstatt sie mit Anderen zu verbinden — der Vergleich,
das Besser-Werden erhebt sich so auf seinen Platz. Die Frage richtet sich nicht mehr an
die Erzihlung und fragt: Was heiflt das? oder auch: Ist das gut?, sondern nur noch an
das Eigene und fragt: Geht es besser? oder vielmehr: Wie kann ich es besser machen? Die
Erfahrung, die durch die gemeinsame Menschengeschichte trigt und nur in ihrer Wei-
tergabe lebendig bleibt, wird nun ersetzt durch das Zahl- und Messbare; Arendt schreibt
in ihren Gedanken zu Lessing: »Man konnte wohl sagen, daf die lebendige Menschheit
eines Menschen in dem Mafle abnimmt, in dem er auf das Denken verzichtet und sich
den Resultaten, den bekannten oder auch unbekannten Wahrheiten anvertraut und sie
ausspielt, als seien sie Miinzen, mit denen man alle Erfahrungen begleichen kann. Aber
mit der Welt steht es gerade umgekehrt.«*8

Denn Welt ist nur durch gemeinsames Erfahren gegriindet, vereinzelte Erlebnisse
hingegen stehen dem »lebendigen Menschsein« entgegen, da sie gerade nicht auf den
einzelnen Gedanken, sondern immer nur auf das Allgemeine gerichtet sind; Benjamin
nennt dies barbarisch — unmenschlich: »Diese Erfahrungsarmut ist Armut nicht nur
an privaten sondern an Menschheitserfahrungen itberhaupt. Und damit eine Art von
neuem Barbarentum.«>° Die menschliche Geschichte wire dann eine, in der die Erfah-
rungen der Einzelnen Aufnahme finden - ins GroRe gehoben und so fiir eine Weiter-
und Wiedergabe bereitet. So konnte sie niemals als Schmuck der Erzihlerin dienen,
vielmehr bildete das Erzihlte den Ort, von dem aus die Geschichte und ihre Stimmge-
berin sich auf den Weg machten. Der Vereinzelten aber ist es weder erlaubt, sie selbst
zu sein, noch kann sie sich in die Erzihlung ein-finden: Sie ist zugleich durch ihre All-
gemeinheit von ihrer absoluten Verschiedenheit abgeschnitten und durch ihre Verein-
zelung von der Gemeinschaft. Erzihlen aber heifit 6ffnen, andere Deutungen zulassen
und verstehen; es bedeutet die Einsicht, dass es Erzihlung nur in Gemeinschaft, Ge-
meinschaft aber auch nur in gemeinsamen Geschichten geben kann. Hierin liegt die
Moglichkeit des Guten, das immer die Anderen und die andere Moglichkeit, die andere
Auslegung mitbedenkt; als jene Kraft, die gegen dasjenige wirkt, was Arendt das Bose
nennt: den »Unwillen, sich je vorzustellen, was eigentlich mit dem anderen ist«*°.

Der Verlust der grofRen Erzdhlung ist Teil einer Individualisierung, die bereits in
der Renaissance ihren Anfang genommen hatte und mit der Mathematisierung der
Welt einherging. Diese Berechenbarkeit alles Weltlichen, die dort ihren Ausgang nahm,
scheint heute welt-umfassend — ist sie doch durch die Digitalisierung in fast alle Lebens-
bereiche eingedrungen. Die Vereinzelten, von denen Benjamin und Arendt handeln,
schliefien sich nicht nur in ihre privaten Erlebnisse ein, sondern wandeln zugleich ih-
ren Lebensraum, ziehen sich aus dem gemeinsamen Bereich zuriick in den individuel-
len Innenraum: das Eigenheim. Eigener Besitz und personliches Erlebnis scheinen nun
wertvoller als Erfahrung geworden, denn es sei nicht so — schreibt Benjamin 1933 - »als

38  Hannah Arendt [1959]: Gedanken zu Lessing. Miinchen 1960, S. 17f.
39  Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.
40  Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empiorender Dummbeit, S. 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

243


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Vom Schweigen des Guten

ob die Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen sich von Erfah-
rungen freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie ihre Armut, die
dufere und schlieflich auch die innere, so rein und deutlich zur Geltung bringen kén-
nen, daf} etwas Anstindiges dabei herauskommt. [...] Sie haben das alles >gefressens,
»die Kultur< und den >Menschen« und sie sind iibersatt daran geworden und miide.«*
Er beschreibt einen solchen Innenraum wie einen Schrein, in dem sich alles wertvoll
Gesammelte anbeten lisst: »[H]ier ist kein Fleck, auf dem nicht der Bewohner seine
Spur schon hinterlassen hitte: auf den Gesimsen durch Nippessachen, auf dem Pols-
tersessel durch Deckchen, auf den Fenstern durch Transparente, vor dem Kamin durch
den Ofenschirm.«**

Der Riickzug in den eigenen Raum, das eigene Erlebnis, zeigt so den Wunsch, dass
da niemand mehr ist, der hinein-redet. Denn wenn die Moglichkeit, in der gemeinsa-
men Welt als Einzelne in Erscheinung zu treten und so frei zu sein, verstellt ist oder — als
Unberechenbare — zu gefihrlich erscheint, sollen doch wenigstens das individuelle Er-
leben und der Lebensraum frei gestaltbar sein. Die Ersetzung des gemeinsamen durch
den privaten Raum ist heute in erheblicher Weise fortgeschritten und dies auf eine sehr
triigerische Weise; so ist das »zarte Netz, in dem das Erzihlen ruht«*?, abgelést durch
ein den ganzen Globus umspannendes Netzwerk, das »aller Welt« Moglichkeiten zu Ver-
sammlung und Austausch bietet. Was durchlissig und in verschiedenste Richtungen
ausgedehnt zu sein scheint, ist aber vielmehr das Gegenteil: scheinbar luftig und nur
durch diinnste Fiden verbunden finden sich vereinzelnde Echokammern, in denen blof}
die eigene Meinung wiederholt wird. In dieser Weise versteinert die marktwirtschaft-
liche Algorithmisierung das bloft noch Verschiedene innerhalb des Ahnlichen, erweckt
aber den Schein — vermarktet sich gar damit —, schier unendliche Vielfalt abzubilden.

Den Prozess der Vereinzelung, dem sowohl Arendt als auch Benjamin eine grofde Bedeu-
tung beimessen, verbinden beide mit der Entstehung eines Individualismus, der sich
unter anderem im »Aufkommen des Romans in der Neuzeit« zeigt. Dieser ist aus zwei
Griinden als die Gegenfigur der Erzihlung zu begreifen: Sowohl nimlich durch seinen
Inhalt als auch durch seine Form, »sein wesentliches Angewiesensein auf das Buch«*4.
An dieser Stelle scheint mir ein weiterer Verweis auf Elsaesser fruchtbar, denn hier fin-
det sich ein Hinweis auf die Verinderung menschlicher Mittel, die einen Einfluss auf
das Selbstverstindnis nimmt: die Moglichkeit des Buchdrucks, die das Einzelne ana-
log — und mit der Méglichkeit unendlicher Vervielfiltigung — reproduzierbar macht
und dieses so in Frage stellt. Die miindlich weitergegebene Erzihlung, die als einzelne
durch ihre Form-losigkeit absolut wandel- und deutbar war, wird abgeldst durch die ge-
druckten und in Form gepressten Buch-staben, die ver-einzelt die eine, kausal erzihlte
Geschichte wiedergeben. Der Buchdruck mit seinen verschiebbaren Lettern kann in

41 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 218.

42 Ebenda, S. 217.

43 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

44 Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 442.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

diesem Sinne als erster Schritt hin zu einer modernen Fragmentierung und Verihnli-
chung verstanden werden, der eine »Gedichtniskunst, die Geschichte als Mythen, Al-
legorien, Memoiren, Sagen und Chroniken erzahlt — die alle meist nicht-linear wirken
oder sogar als offene Formen begriffen werden«*> — ablost. Eine Geschichtsschreibung,
die auf diesem Weg genau festgehalten und in aufeinanderfolgenden Abliufen darge-
stellt und erklirt werden kann, folgt in gewissem Sinne dann einem Nutzen, sie setzt
fest und macht haltbar, will nicht mehr vage bleiben, sondern Fakten schaffen. Dies
zeigt sich uns heute in einer Form, die vielleicht nur noch Form ist, die sich ihres eige-
nen Inhaltes vollig entledigt hat: Elsaesser geht davon aus, dass moderne »Geschichts-
begriffe, die genaueste Berichte davon zu geben imstande waren, was, wie und warum
passiert war (oder wer wem etwas angetan hatte, wann, wo und warum) heute im Wett-
bewerb stehen mit Wahrscheinlichkeitsrechnungen, fir die alles Vergangene vorrangig
eine Ansammlung von Daten ist, die niitzlich auf wiederkehrende Muster hin unter-
sucht werden kann, welche wiederum sortiert und angehiuft werden, um aus ihnen
wahrscheinliche Folgen berechnen zu kénnen.«*® Diese Weise, mit der Vergangenheit
umzugehen, sucht nur noch nach Verwertbarkeit und verschlieft sich menschlicher
Auslegung vollkommen: Sie sortiert sie folglich danach, welchem Zweck sie dienen soll,
erstellt Muster, die Neues von vornherein ausschlief3en; die Frage, ob ihr itberhaupt ein
Nutzen abgerungen werden soll, stellt sich nicht mehr.

Der Roman zeichnet sich dadurch aus, »daf er aus miindlicher Tradition weder

t«*7, er berichtet von der abgeschlossenen und abgedichteten

kommt noch in sie eingeh
Geschichte der Vereinzelten, die nicht durch Deutbarkeit, sondern durch Vergleich-
barkeit gekennzeichnet ist. Arendt nennt ihn »die Kunstform der Gesellschaft«*® und
spricht von der Passivitit, in die der »Leser [durch die] Tradition des Romans erzo-
gen und gebildet wurde, und dessen einzige Aktivitit in der Identifikation mit einer
der Romanfiguren besteht«. Auch hitte hier der »neugierige Leser« Zuflucht gesucht,
»der aus Enttiuschung iiber sein eigenes Leben Umschau hilt nach einer Ersatzwelt,
in der Dinge geschehen, die in seinem Leben durchaus nicht vorkommen wollen«*’. In
der modernen Gesellschaft — so schreibt sie 1951 - sei der Zufall »zum letzten Mafistab
itber Sinn und Sinnlosigkeit des eigenen Lebens« erhoben worden und so »entsteht der
biirgerliche Schicksalsbegriff, der im Roman zu der eigentlichen Kunstform der Gesell-
schaft wird [...]. Zu seinem Wesen gehort, daf er nur Schicksale zu erzihlen weifd und
so das Drama ersetzt, das in einer Welt ohne Handeln, in der nimlich der Handelnde
sich immer schon der Notwendigkeit unterworfen oder vom Zufall profitiert hat, seinen
Nihrboden verlor. Der Roman dagegen, fiir den seit Balzac selbst die Leidenschaften,
von Tugend und Laster entleert, sich als Schicksale von aufien prisentieren, konnte

45  Thomas Elsaesser [2017]: Cinema and Game Spaces, S. 69f. [Ubersetzung der Autorin.]

46  Ebenda, S.70. [Ubersetzung der Autorin.]

47  Vgl. auch: Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 443.

48  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S.191.

49  Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Band Il1: Sechs Essays/Die
verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Gottingen 2019, S.107. (Im Folgenden zitiert als: Han-
nah Arendt: Franz Kafka.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

245


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Vom Schweigen des Guten

jene sentimentale Verliebtheit in das eigene Schicksal lehren.«*° Diese Selbstverliebt-
heit aber zeuge, so heiflt es bei Benjamin, von Vereinsamung — »die Geburtskammer
des Romans ist das Individuum in seiner Einsamkeit« — und bekunde »die tiefe Ratlo-
sigkeit des Lebenden«®*. Die Romanciére beschreibt nur, was sie sieht, setzt die Dinge
in Begriffe, wirft Netze aus. Sie schreibt weder iiber Einzelnes noch als Einzelne. Die
Geschichte dreht sich um das eine, vergleichbare Schicksal der Hauptfigur, lisst we-
der andere Auslegung zu noch deutet sie selbst - sie ist, was sie ist. Benjamin sagt in
diesem Sinne — Arendts Ausfithrungen sehr verwandt: »Endlich ist, was wir zu horen
bekommen, meist zu sehr mit der Eitelkeit des Erzihlers verbunden, so sehr auf die
Pointe abgestellt, die im Schlufeffekt den Erzihler beleuchtet, der frither hochstens im
Lichtkreis der Lampe saf}, wenn seine Stimme nicht gar aus dem Halbdunkel tauch-
te.«5%

Benjamin beschreibt in seiner Schrift den Verlust der absolut Verschiedenen
Arendts, den Verlust eines Erzihlers, der weder sich noch die Dinge der Welt in den
Vergleich setzt, der nicht erzihlt, um sich besser zu machen, um durch die Suche
nach Ahnlichkeiten und den daraus resultierenden Vergleich das Bessere des Eigenen
aufzuzeigen. So heifdt es in Benjamins Berliner Kindheit: »Beizeiten lernte ich es, in die
Worte, die eigentlich Wolken waren, mich zu mummen. Die Gabe, Ahnlichkeiten zu
erkennen, ist ja nichts als ein schwaches Uberbleibsel des alten Zwanges, hnlich zu
werden und sich zu verhalten. Den iibten Worte auf mich aus. Nicht solche, die mich
musterhaften Kindern sondern Wohnungen, Mébeln, Kleidern dhnlich machten. Ich
war entstellt vor Ahnlichkeit mit allem, was um mich war.«>> Er schien ganz verniinftig,
sprach mit den Leuten; er tat Alles wie es die Anderen taten, es war aber eine entsetzliche Leere

50 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 322.
Als Beispiel fithrt Arendt Marcel Proust an: »Daf$ Proust [...] sich auf die Suche nach der eigenen
verlorenen Vergangenheit begab, dort doch nichts vorfand als eben die Gesellschaft, in der er seine
Lebenszeit verbracht hatte, ist vielleicht das grofite Zeugnis fiir die Bedeutung, welche die Gesell-
schaft fir das Individuum gehabt hat. Denn die eigentiimliche Wirklichkeit und Konsistenz der
Proustschen Welt besteht darin, dafs Ereignisse nur wirklich werden, wenn sie sich in der Gesell-
schaft bereits gespiegelt haben, um dann in dieser Brechung von dem Individuum bedacht zu
werden. [..] In dieser [sc. Prousts] Abgeschlofienheit, verborgen hinter den schallabgedichteten
Winden und geschiitzt von Dienerschaft und Krankheit, konnte er ungestért auf einsInnenlebenc<
horchen, in welchem alle gesellschaftlichen Erlebnisse und Ereignisse sich in innerer Erfahrung
nochmals reproduzierten, als sei dies Innere der Spiegel, der auf zauberhafte Weise gelebte Wirk-
lichkeit in Wahrheit verwandeln kénne.« (Ebenda, S.191.)

51 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 443.

52 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1287.

53 Walter Benjamin [1933]: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: ders.: Gesammelte Schriften
IV/1: Kleine Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhau-
ser. Frankfurt a.M. 1991, S. 261.
Dieses Verstandnis vom Verhalten erinnert stark an Arendt: »An seine Stelle [sc. die des Handelns]
ist das Sich-Verhalten getreten, das in jeweils verschiedenen Formen die Gesellschaft von allen ih-
ren Gliedern erwartet und fiir welches sie zahllose Regeln vorschreibt, die alle darauf hinauslau-
fen, die Einzelnen gesellschaftlich zu normieren, sie gesellschaftsfihig zu machen und spontanes
Handeln wie hervorragende Leistungen zu verhindern.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 51f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in ihm, er fiihlte keine Angst mehr, kein Verlangen; sein Dasein war ihm eine notwendige Last.>*
Sich dhnlich machen heift immer, von sich und auch von den Anderen abriicken. Es
heifdt, die je dhnliche Eigenschaft herausstellen, die doch gerade das Einzelne verdeckt,
es heifdt, das Eigene ver-stellen, es heifst, die Maske zum Menschen erheben. In diesem
Sinne nennt Benjamin den Erzihler namenlos®®, seine Erzihlung darf kein Mittel sein,
sich einen Namen zu machen, sondern muss ganz fiir sich stehen. Sie lebt von ihrer
Wieder-holung, von ihrem Im-Gesprich-Bleiben, sonst 18st sie sich auf: Eingepfercht
und umgittert kann sie nicht wachsen, sich nicht aussprechen, sie vergeht. Folglich sei
die Erzihlung freizuhalten von Erklirungen: »Das Auferordentliche, das Wunderbare
wird mit der grofiten Genauigkeit erzihlt, der psychologische Zusammenhang des
Geschehens aber wird dem Leser nicht aufgedringt.«5®

Diese Eigenart der Erzihlung steht nicht nur dem Roman, sondern auch einer ande-
ren Textform entgegen, die sich — »soweit ihr Ursprung auch zuriickliegen mag« — »mit
der durchgebildeten Herrschaft des Hochkapitalismus« zu dessen »wichtigstem Instru-

ment«’

entwickelt hat: der Presse. Die neuerlich druckbaren — gepressten — Buchsta-
ben der Presse verlieren so duflerlich wie innerlich ihre Eigenheit. Sie sind nicht mehr
bedenkbar, sondern nun in ihrer Selbstverstindlichkeit nur eine kurze Zeit giiltig, um
im nichsten Moment schon wieder vergessen und ersetzt zu werden, von den dann
schon versetzten Buchstaben, die das Alte fiir iiberholt erkliren und jeden Zusammen-
hang und Riickblick verunmoglichen. Die Informationen der Presse reihen blof noch
Mitteilung an Mitteilung, stellen Ahnliches neben Ahnliches, iibertrumpfen und ver-
gleichen. Diese In-forma-tion ist blof3e Form, sie bedenkt nichts Einzelnes mehr, gibt
keinen Raum fiir Deutung, sondern fiillt den nunmehr leeren Raum mit massenhaften,
unzusammenhingenden Berichten, die die Lesenden informiert, aber ratlos zuriick-
lassen. »Hitte die Presse es darauf abgesehen, dafd der Leser sich ihre Informationen
als einen Teil seiner Erfahrung zu eigen macht, so wiirde sie ihren Zweck nicht errei-
chen. Aber ihre Absicht ist die umgekehrte und wird erreicht. Sie besteht darin, die
Ereignisse gegen den Bereich abzudichten, in dem sie die Erfahrung des Lesers be-
treffen kénnten.«*® Solche Informationen zeichnen sich durch ihre »Nachpriifbarkeit«
aus und setzen auf Plausibilitit, »wihrend [die Erzihlung] gern vom Wunder borg-
te«*”. Die Information ist ein absolut abgeschlossener Raum — die Daten und Fakten,
die ihre Mauern bilden, sind fest und nicht zu verriicken. Innerhalb dieser Mauern le-
ben alsdann die Vereinzelten und sind von der Verantwortung befreit, ein eigenes und
einzelnes Urteil zu fillen.

54  Georg Biichner [ca. 1836]: Lenz. In: ders.: Werke und Biicher. Miinchner Ausgabe. Hg. v. Karl Pérn-
bacher et al. Miinchen 1988, S.158.

55  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 440.

56  Vgl.ebenda,S. 445.

57 Vgl.ebenda, S. 444.

58  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2: Ab-
handlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurta.M. 1991, 610f. (Im Fol-
genden zitiert als: Walter Benjamin: Uber einige Motive bei Baudelaire.)

59  Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 444.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

247


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Vom Schweigen des Guten

Das erzihlende Sprechen wird also von einem blof3 noch informierenden Sprechen
tiberdeckt und fiir wirklichkeitsfern erklirt, ist durch diese veranderte Sprechweise ge-
fahrdet. Arendt stimmt mit Benjamin hier insofern tiberein, als sie diese geformte Spra-
che dem Sprechen als Gutem genau gegeniibergestellt sieht, da es sich als Abgeschlos-
senes jeder Moglichkeit verweigert. Zugleich aber bietet sich ihr iber 30 Jahre spiter ein
anderes Bild, das sie zu einem anderen Urteil kommen lisst. Das Faktische erscheint
ihr - da sie es schwinden, nicht sich aufbiumen sieht — vielmehr als Grundlage, die ei-
nen Ausgang bereithilt fiir das gemeinsame Gesprich. Die Erzidhlung bringt durch ihre
Deutbarkeit die Moglichkeit in die Welt, eine mogliche andere Welt. Dementsprechend
sagt Arendt iiber das Handeln, es sei dessen »Wesenszugc, »dafd es immer etwas Neues
anfingt«; das aber bedeute nicht, »daf} es ihm jemals moglich ist, ab ovo anzufangen
oder ex nihilo etwas zu erschaffen<®®. Wir gehen von den Gegebenheiten aus, die wir
vorfinden, und denken sie anders; in diesem Sinne steht fiir Arendt solches Neudenken
auch im Zusammenhang mit dem Liigen: »Diese Verinderung wire unmoglich, wenn
wir nicht imstande wiren, uns geistig von unserem physischen Standort zu entfernen
und uns vorzustellen, daf} die Dinge auch anders sein konnten, als sie tatsichlich sind.
Anders ausgedriickt: die bewufste Leugnung der Tatsache — die Fihigkeit zu ligen -
und das Vermogen, die Wirklichkeit zu verindern — die Fihigkeit zu handeln - hingen
zusammen; sie verdanken ihr Dasein derselben Quelle: der Einbildungskraft.«* Hierin
liegt auch die Moglichkeit, dem Bésen zu widerstehen, die darin liegt, dass »wir uns der
glatten Oberfliche der Dinge entziehen und beginnen zu denken - das tun wir, indem
wir uns nach einer anderen Dimension strecken als jener, die beschrinkt ist durch den
Horizont des Alltiglichen«®?.

Arendt unterscheidet mit Leibniz Vernunftwahrheit — »mathematische, wis-
senschaftliche und philosophische Wahrheiten«<®® — und Tatsachenwahrheit. Die
Einbildungskraft, die das Neue zu denken sucht, ist in gewisser Weise das Gegenteil
einer Tatsachenwahrheit: Es geht darum, den Tatsachen ins Auge zu sehen und von
dort aus dann etwas anderes sich vorzustellen. Es geht also nicht darum, in Fra-
ge zu stellen, dass es jefzt so ist, sondern die Mdglichkeit zu denken, dass es anders
sein konnte. Arendt schreibt 1967, es scheine »heute« so, als sei »der Streit zwischen
Wahrheit und Politik verschwunden, da es vermutlich »nie eine Zeit gegeben [habe],
die so tolerant war in allen religiésen und philosophischen Fragen«. Der Schein aber
triige: es sei blof »an die Stelle der Vernunftwahrheit die Tatsachenwahrheit getretenx.
Es habe vielleicht »kaum je eine Zeit gegeben, die Tatsachenwahrheiten, welche den
Vorteilen oder Ambitionen einer der unzihligen Interessengruppen entgegenstehen,
mit solchem Eifer und so grofer Wirksamkeit bekimpft hat«®*. Die Nachpriifbarkeit
und Plausibilitit®, von denen Benjamin spricht, verlieren also an Selbstverstandlich-

60 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik. In: dies.: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays.
Miinchen 2019°, S. 8f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Die Liige in der Politik.)

61  Ebenda,S. 8f.

62 Hannah Arendt: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton, S. 479f. [Ubersetzung der Au-
torin.]

63  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 330.

64 Ebenda, S.336.

65  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 444.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

keit. Das aber ist keinesfalls hilfreich fiir ein Sprechen, das sich dem Einzelnen zu
nihern sucht, vielmehr wird diesem hier gerade der Boden entrissen: Um sich von
dem Faktischen abzuheben, braucht es dieses, es ist nétig als Ausgangspunkt fir alle,
die gemeinsam das Andere zu denken versuchen. In Wahrheit und Politik heif3t es: »Es
geht ja um den Bestand der Welt, und keine von Menschen erstellte Welt, die dazu
bestimmt ist, die kurze Lebensspanne der Sterblichkeit in ihr zu iiberdauern, wird
diese Aufgabe je erfiillen konnen, wenn Menschen nicht gewillt sind, das zu tun, was
Herodot als erster bewuf3t getan hat — nimlich Aéysw t& éévta (legein ta eonta), das zu
sagen, was ist.«®

Die Presse schneidet das Wirkliche von den Menschen ab, indem sie die Informationen
zum einen als derartig schnell iiberholt darstellt, dass sie nicht bedenkenswert schei-
nen, zum anderen dadurch, dass sie durch ihre Faktizitit immer schon aufler Frage
stehen. Das fithrt dann Benjamin zufolge dazu, dass »die Ereignisse gegen den Bereich
[abgedichtet werden], in dem sie die Erfahrung des Lesers betreffen koénnten«®?. Sie
stehen nicht mehr als Erfahrungen zwischen den Menschen, die sich von ihnen erzih-
len kénnen, sondern ganz fiir sich allein. Arendt ist 17 Jahre spiter mit einem Umgang
konfrontiert, der sich gegenteilig darstellt: Solche »Tatsachenwahrheiten, welche den
Vorteilen oder Ambitionen einer der unzihligen Interessengruppen entgegenstehen,
[witrden nun] mit [..] Eifer und [...] groRer Wirksamkeit bekimpft«®®. Dies geschehe
nun gerade dadurch, dass den Fakten ihre Faktizitit abgesprochen werde, nicht durch
ihre Unhinterfragbarkeit: Ist eine Tatsache nicht zweckdienlich — steht sie einer »In-
teressengruppe« entgegen — wird sie als Meinung abgetan und einfachhin stoleriert«:
»Wo immer [...] in der freien Welt unliebsame Tatsachen diskutiert werden, kann man
hiufig beobachten, dafd man ihre blofRe Feststellung nur darum toleriert, weil dies von
dem Recht zur freien MeinungsiuRerung gefordert werde, daf also, halb bewuf3t und
halb ohne dessen auch nur gewahr zu werden, eine Tatsachenwahrheit in eine Mei-
nung verwandelt wird.«®® Diese Feststellung spricht so ungeniert in unser Heute hin-
ein, dass es kaum notig scheint, es auszusprechen: Wir sind heute konfrontiert mit
>Fake-News<, sprechen von einem >Postfaktischen Zeitalter«. Gefahr bedeutet aber nicht
die Liige selbst — »Wahrhaftigkeit zihlte niemals zu den politischen Tugenden, und die
Liige galt immer als ein erlaubtes Mittel in der Politik«’® -, sondern der Umstand, dass
es so scheinen mag, als gibe es gar keine Tatsachen mehr. Die Lige gehort heute nicht
in Arendts Sinne zur Politik, insofern sie ein Mittel ist, das, sollte es enthiillt werden,
als Liige betitelt und Folgen nach sich ziehen wiirde. Vielmehr ist es, als wire es Wirk-
lichkeit geworden, dass es neben den Fakten eben immer auch alternative Fakten geben

muss.”!

66  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 329. [Hervorhebung der Autorin.]

67  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire, S. 610f.

68  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 336.

69 Ebenda.

70  Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S. 8.

71 Indiesem Sinne heifdt es bei Juliane Rebentisch, das Problem bestehe darin, »dass sich die Falsch-
behauptung aus dem Raum der Beweisfithrung meinte herausnehmen zu kénnen.« (Juliane Re-
bentisch [2022]: Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit Hannah Arendt. Berlin 2022,5.19.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

249


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Vom Schweigen des Guten

Dieser Zustand muss dem Benjamin’schen Bild zunichst entgegengesetzt schei-
nen, dieser Schein aber triigt: Die »alternativen Fakten«, von denen Donald Trumps
Beraterin in Bezug auf falsche Aussagen des Weiflen Hauses sprach, sind ebenso ab-
gedichtet wie die Informationen, vielmehr - sind es in noch viel drastischerer Weise:
Eine unhinterfragbare Information kann zwar, wenn die Informierten sich auf sie be-
schranken, sich so selbst der Form einverleiben, starr und bewegungsunfihig machen.
Sie kann aber in ihrer Allgemeinheit auch ein Ausgang sein, an dem alle Sprechenden
ansetzen, um dann — denkend - iiber ihn hinausgehen zu kénnen. Wenn es aber keine
Tatsachen mehr zu geben scheint, sondern alles bloRe Meinung — nicht aber in Arendts
Sinn, sondern als Vorurteil, das sich nicht der Gemeinschaft auszusetzen gewillt ist —
kann es keinen Ausgang fiir ein Gesprich mehr geben. Was heute in der Politik all-
gegenwirtig ist, verbindet Arendt 1971 mit »Terror-Regimen, die »die Unterscheidung
von Wahrheit und Unwahrheit iiberhaupt aus dem Bewufltsein der Menschen« zum
Verschwinden zu bringen suchten: »Auf Wahrheit oder Unwahrheit kommt es nicht
mehr an, wenn das Leben davon abhingt, dafy man so handelt, als ob man der Lii-
ge vertraute; dann verschwindet die Tatsachenwahrheit und ihre VerliRlichkeit véllig
aus dem offentlichen Leben, und damit auch der wichtigste stabilisierende Faktor im
dauernden Wandel menschlichen Tuns.«”>

Die Menschenwelt, die zwischen den Sprechenden entsteht, ist auf eine Welt ange-
wiesen, die existiert und auf die sich die Menschen beziehen kénnen. In diesem Sinne
sagt Arendt iiber das Aufkommen der Massengesellschaften, ein »jeder [sei] nun einge-
sperrt in seine Subjektivitit wie in eine Isolierzelle«, und diese, heif3t es dann weiter,
werde »darum nicht weniger subjektiv und die in ihr gemachten Erfahrungen darum
nicht weniger singulir, weil sie ins Endlose multipliziert erscheinen. Eine gemeinsame
Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen wird; sie existiert
itberhaupt nur in der Vielzahl ihrer Perspektiven.«”® Diese Entwicklung ist heute durch
die Sozialen Medien und die Filterblasen noch gesteigert: Diese Blasen sind die heuti-
gen »Isolierzellenc, die unendlich vielseitig und weitreichend scheinen, durch ihre Ver-
vielfachung »ins Endlosec, ihre weltweite Vernetzung. Die Perspektiven sind aber heute
nicht mehr nur einseitig, weil die vielen Menschenmeinungen nicht iiberblickt werden
konnten, sondern diese Einseitigkeit wird angestrebt und hergestellt: Der Weg in die Fil-
terblase scheint frei gewihlt und es wirkt fast, als wollten wir heute gerade die »Vielfalt
der Perspektiven« vermeiden, als suchten wir gezielt nach Einstimmigkeit und Frag-
losigkeit. Innerhalb der eigenen Blase finden nur solche Meinungen einen Platz und
sind interessant, die der eigenen moglichst dhnlich — und die so immer auch moglichst
perspektivlos — sind.

Auch hier ist es wieder die genaue Trennung zweier Phinomene, die ein Weiterdenken
erst ermoglicht: Meinungen und Tatsachen sind strikt zu trennen — Tatsachen diir-
fen nicht einfachhin als Meinung abgetan, alternative Fakten nicht zu Fakten erklirt
werden — und erst als so Getrennte kdnnen sie erkannt und kann ersichtlich werden,

72 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S. 10f.
73 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in welcher Weise sie einander bediirfen, um die Welt in Menschenwelt zu verwan-
deln. »Tatsachen sind der Gegenstand von Meinungen, und Meinungen kénnen sehr
verschiedenen Interessen und Leidenschaften entstammen, weit voneinander abwei-
chen und doch alle noch legitim sein, solange sie die Integritit der Tatbestinde, auf
die sie sich beziehen, respektieren. Meinungsfreiheit ist eine Farce, wenn die Infor-
mation iiber die Tatsachen nicht garantiert ist.«’* Marie Luise Knott berichtet, Arendt
habe gerade dies festgestellt, als »sie 1949 erstmals nach Deutschland zuriickkehrte«.
Sie habe erkannt, dass die »Menschen in Deutschland [...] Tatsachen und Meinungen«
verwechselten. »Aber: Wo es keine Tatsachen gibt, kann es auch kein Urteilen geben,
dort bleibt die Einzelne in Meinung und Manipulation gefesselt. Die Tatsachen aber,
davon war Arendt iiberzeugt, und seien sie noch so grausam, miissen bewahrt werden,
nicht, damit wir nicht vergessen, sondern damit wir urteilen kénnen.«”> Um uns eine
eigene, absolut verschiedene Meinung bilden zu kénnen, bedarf es des festen Grundes
der Wirklichkeit. Dieser Wirklichkeit bedarf es deshalb, weil absolut verschieden sein
immer zugleich bedeutet, in der Pluralitit zu erscheinen, weil ich ich nur dann sein
kann, wenn die Anderen mich erkennen, wenn sie mich sehen und héren, wenn sie
ihre Sichtweisen neben die meine stellen. Das heifst aber nicht, dass es nun doch um
blofle Abwigungen, um einen Austausch rationaler Argumente ginge, die an der har-
ten Wirklichkeit getestet und — wenn sie fiir anwendbar erklirt wiirden — als Regeln
festgesetzt werden konnten. Es heifdt, dass jeder Neuanfang, jedes Denken, das nicht
blof} Abinderung und Justierung, sondern im eigentlichen Sinne eigen und absolut ist,
sich von einem gemeinsamen, einem standfesten Grund erheben muss. Und so heif3t
es in einer Rede Arendts: »Wenn die Fakten auf uns zuriickfallen — wie die bésen Taten
auf den Ubeltiter — lasst uns zumindest versuchen, sie willkommen zu heiflen. Lasst
uns versuchen, uns nicht in Utopien, in Bilder, Theorien oder schiere Narreteien zu
fliehen.«”® Es muss gerade darum gehen, sich der Wirklichkeit — wie sie ist — zu stellen
und entgegenzustellen. Wieder ist es der Zwischenraum, auf den es ankommt: Die Tat-
sachenwahrheiten bleiben, was sie sind und der Blick der Vielen stellt sich in gewissem
Sinne um sie herum — wie Benjamins Arkaden’’ — und beleuchtet sie aus verschiedenen
Richtungen. Was nun zu den Dingen selbst bringt, ist weder das eine noch das andere,
es ist das Zwischen-ihnen-Liegende, das erst er-sprochen werden muss. Was dort dann
entsteht, ist das gerade nicht Wirkliche, sondern ein Mégliches und Erdachtes; hier geht
es nicht um ein Erkennen des Gegebenen, sondern ein Glauben an das Wunderliche:

74  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 339.

75  Marie Luise Knott: Feuerzange, Urwald, Schldchterhund oder die Wiedersehensfrage. In: Dorlis Blume,

Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. Minchen 2020,
S.102.
Bei Hermenau heifdt es ganzin diesem Sinne: »Nicht die Meinung selbst, verstanden als Grundlage
politischer Macht und politischer Auseinandersetzung, sondern erst die Auflésung der Differenz
von Tatsache und Meinung, von Tatsache und Urteil verwandelt die Realitt in bloRe Méglichkeit
und umgekehrt jedes Hirngespinst in eine Realitit.« (Frank Hermenau: Urteilskraft als politisches
Vermagen, S.139.)

76  Hannah Arendt [1975]: Home to Roost. In: dies.: Responsibility and Judgment. Hg. v. Jerome Kohn.
New York 2003, S. 275. [Ubersetzung der Autorin.]

77 Vgl. Walter Benjamin [1923]: Die Aufgabe des Ubersetzers, S.18.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

251


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Vom Schweigen des Guten

»Die Tatsache, dafy der Mensch zum Handeln im Sinne des Neuanfangens begabt ist,
kann [...] nur heifen, dafd er sich aller Absehbarkeit und Berechenbarkeit entzieht, dafd
in diesem einen Fall das Unwahrscheinliche selbst noch eine gewisse Wahrscheinlich-
keit hat, und daR das, was >rationals, d.h. im Sinne des Berechenbaren, schlechterdings
nicht zu erwarten steht, doch erhofft werden darf.«”8

Das Bild der in Meinungsblasen Gezwingten mag auch an das »grotesk-giganti-

sche Einzelwesen«”®

erinnern, von dem Arendt in Bezug auf die Totalitarismen und die
Massengesellschaft spricht. Solche Verschmelzung ebnet den Weg hin zu einem Zu-
stand, in dem die Menschen sich als Einzelne ohnmichtig fithlen und sich so einer
scheinbar notwendigen Bewegung durchaus anzuschlieRen bereit sind, so »als gibe
es nur einen gigantischen Menschen auf der Erde, dessen Bewegungen in den Marsch
eines automatisch notwendigen Natur- oder Geschichtsprozesses mit absoluter Sicher-
heit und Berechenbarkeit einfallen«®°. Die so vereinnahmten Menschen suchen dann,
es war weiter oben schon davon die Rede, nach etwas, das nur ihnen gehort, das sie
auszeichnet und absetzt. Zu solcherlei Auszeichnung eignet sich das Erlebnis sehr viel
besser als die gemeinsame Erfahrung, denn das Erlebnis ist nicht so endlos wie die
Menschen-Geschichte, sondern es ist selbst vereinzelt und so durch seine Abgeschlos-
senheit besitz- und vergleichbar. Benjamin spricht davon, dass in dieser Weise »die
Vergangenheit als tote Habe inventarisiert«3! werden soll. Das Vergangene wird hier
also nicht als Teil und menschlich Deut- und Verinderbares angesehen, sondern als
Geschehenes und Gegebenes hingenommen und vom Menschlichen abgetrennt. Diese
Sichtweise wirft ihre Schatten auch auf das Gegenwirtige, auch dieses wird dann als
Unabinderliches und bald schon Vergangenes erlebt.

In diesem Zusammenhang mdochte ich erneut auf Kierkegaard verweisen, der diesen
Drang der Menschen, Erlebnisse nicht nur zu erleben, sondern diese vielmehr und vor
allem festzuhalten und zu >bewahrenc« als »Iagd«82 beschreibt. Er spricht vom Wunsch
des Menschen, jeden Moment einzufangen, um ihn dann, verspiirte er einstweilen das
Gefiihl von Leere oder Sinnlosigkeit, wieder hervorholen zu konnen und den Beweis
zu haben fiir das Erlebte, das fiir das Leben einstehen soll. »Wer aber nimmt sich in
unserer Zeit die Miihe, iiber solches nachzudenken, obgleich doch mehr denn je das
gegenwirtige Leben sich als ein fliichtig vorbeirasender Augenblick erweist. Aber an-
statt daraus zu lernen, das Ewige zu ergreifen, lernt man nur, sich selbst und seinem
Nichsten und dem Augenblick das Leben abzujagen — in der Jagd nach dem Augen-
blick.«® Diese Jagd, von der Kierkegaard 1844 schreibr, zeigt sich in aller Deutlichkeit
in unserer heutigen Aufnahme des Moments: der Fotografie. Auch zu Benjamins Zeiten
riickt der vergingliche Moment aufgrund der technischen Entwicklungen ins Zentrum

78  Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 216f.

79  Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

80 Ebenda.

81  Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

82  Sgren Kierkegaard [1844]: Der Begriff Angst. Ubers. v. Rosemarie Logstrup. In: ders.: Die Krankheit
zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v. Hermann Diem und
Walter Rest. Miinchen 2012, S. 568.

83 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

der damals noch analogen Fotografie, denn durch die Verkiirzung der Aufnahmedau-
er milssen nun die Abgelichteten nicht mehr bewegungslos in einer Pose verharren —
sodass von einem Moment zu sprechen der Wirklichkeit kaum nahe kime - sondern
konnen tatsichlich solche Bilder eingefangen werden, die nur den allerkleinsten Augen-
blick verweilen konnen. Auch dies Phinomen, das Benjamin beschiftigte, ist uns heute
auf die Spitze getrieben — Was auf der Spitze des Augenblicks balanciert wie ein Pferd auf
den Hinterbeinen, wird geknipst, als solle die Pose fiir immer wihren® — der unendlich schei-
nende Speicherplatz und die Schnelligkeit heutiger Gerite ermoglichen es nunmehr,
beliebig viele Bilder zu schiefRen zu jeder Zeit, sodass kaum ein Moment noch verloren
gehen konnte — gerade diese Erfassung aber bedeutet das Absterben des Augenblicks,
da gerade er ja durch das Fotografieren verdeckt wird: dem nur in diesem Augenblick Er-
scheinenden wird dies gerade genommen, da es ja nun in der Fotografie gerade nicht
mehr im Augenblick, sondern zeitlos dargestellt ist.

Das Fotografieren von Belanglosem und vergleichbaren Erlebnissen gehort heute
zum Alltiglichsten - ja, gibt dem Alltag vielfach erst Form und Bedeutung. Mit ihrem
Schiefieisen — der Kamera — kénnen die Jagenden so jedes grofie Erlebnis, jeden Mo-
ment festhalten. Diese kénnen dann, eingesperrt in digitale Endlichkeit, fiir ihr Vor-
handensein — wie vielleicht auch fiir dasjenige der Besitzerin — Zeuge leisten.® Die
Erinnerungen sind so jederzeit wieder-hol-bar, die Erinnernde kann sich in den Mo-
ment zuriickversetzen, Gefiihle heraufbeschworen und nochmals fithlen, kurzum: Das
Erlebte noch einmal erleben, denn dieses scheint fortan immer da zu sein, der einzelne
Augenblick luftdicht verpackt, immer griftbereit. Nicht umsonst verspricht die Foto-
grafie, das Erlebte im Bilde »festzuhalten«, mit der Kamera konnen die Jagenden ein
Bild »schiefien« — dieser Schuss aber totet; wer das Bild und also das Jagdwild mitneh-
men mochte, der muss dessen Tod hinnehmen. Was das Objektiv der Kamera da rahmyt,
was es abzubilden imstande ist, kann immer nur das Objektive sein, das niemals Ein-
zelne, Subjektive, sondern immer nur etwas, das sich allen in gleicher oder zumindest
dhnlicher Weise zeigt: Und gerade dieses ist ja die ersehnte Jagdtrophie, denn nur das
Allgemeine kann verglichen werden und folglich auszeichnen, >besondernc. Selbst dann,
wenn man das absolut Neue und Andere erlebt zu haben scheint, ist dies nur neu und
anders in Bezug auf das, was vorher kam, das durch das Erlebnis iibertrumpft werden
sollte.3¢ »Man photographiert Dinge, um sie aus dem Sinn zu verscheuchen. Meine Ge-

84  Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka. In: ders.: >Ob nach Auschwitz noch sich le-
ben lasse«. Ein philosophisches Lesebuch. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1997, S. 265. (Im
Folgenden zitiert als: Theodor W. Adorno: Aufzeichnungen zu Kafka.)

85  Die Fotografie, die auszeichnen und Personlichkeit herstellen und vorzeigen soll, spielt heute die
zentrale Rolle in den Sozialen Medien. Es war weiter oben schon die Rede davon und ich habe auf
Andreas Reckwitz verwiesen, der in Bezug auf dieses Phanomen von der »Besonderung« spricht:
»wie man wohnt, was man isst, wohin und wie man reist, wie man den eigenen Kérper oder den
Freundeskreis gestaltet. Im Modus der Singularisierung wird das Leben nicht einfach gelebt, es
wird kuratiert.« (Andreas Reckwitz [2017]: Die Gesellschaft der Singularititen, S.9.)

86  Nun konnte jedoch auch das unbewegte Bild als Ausgangspunkt fiir eine Bewegung gedacht wer-
den: Wenn es nicht um das im Bild Festgehaltene selbst geht, sondern um die Geschichten, die
von ihm ausgehend erzihlt werden kénnen. Dies wiren dann solche Fotografien, die gerade nicht
eine Personlichkeit auszeichnen und mit Eigenschaften ausstatten — die typisieren, einen Typ for-
men — soll, sondern die selbst eine Geschichte erzidhlen und offen sind fiir weitere Erzdhlungen

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

253


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Vom Schweigen des Guten

schichten sind eine Art von AugenschlieRen«®’, schreibt Kafka. Es zeigt sich hier eine
Bewegung weg von der gemeinsamen Erfahrung hin zum vereinzelnden Erleben, die
— obwohl sie den Anschein macht, Raum fir die Einzelnen zu schaffen — dazu gefithrt
hat, dass diese je Einzelnen doch niemals allgemeiner, niemals vergleichbarer erschei-
nen konnten. Hier zeigt sich wieder das wunderliche Verhiltnis, in dem die absolut
Verschiedene zur Vielheit steht: Die grofRe Geschichte kann es nur dann geben, wenn
Einzelne - nicht Ver-einzelte - sie erzihlen. Die absolut Verschiedenen kommen gera-
de dort zum Vorschein, wo sie innerhalb des Gemeinsamen zu Wort kommen, dort, wo
die Anderen sind, um ihnen zuzuhéren.

Um erzihlen zu kénnen, muss die Erzihlende Abstand zu sich selbst gewinnen, sie
muss in gewissem Sinne Teil des von ihr Erzihlten werden, als sie selbst an einem an-
deren Ort sein. In seinem Denkbild In der Sonne spricht Benjamin von einem Einswer-
den mit den Dingen, das sie erst rerfahrbar«< mache. Er erzihlt hier von einem Bauern,
der in die Lehre eines Baumes geht: »Da lehnte er den Riicken gegen einen Stamm,
und nun nahm der sein Fithlen in die Lehre. Er lernte mit ihm, wenn er zu schwanken
anfing, Luft zu schépfen und auszuatmen, wenn der Stamm zuriickschwang.«*® Wiir-
de dieser Bauer also Erzihler sein, was wiirde er erzihlen? Nicht seine Gedanken zu
diesemn Baum, nicht dessen Besonderheiten im Gegensatz zu all jenen, die er bereits
gesehen hat, wiirde er aufzihlen, er wiirde durch den, vielmehr in dem Baum sich aus-
sprechen. Erzihlen wiirde er dann letztlich: den Baum, den Baum in seinem Ausspruch,
seine stumme Sprache wiirde er in lauthafte verwandeln. Dies Bild erinnert an Arendts
Gedanken zum Verhiltnis der Einbildungskraft zum Urteil. Sie schreibt: »Vielmehr gilt
es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen
Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem
Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.«3? Um an der Stelle der Anderen denken
zu kénnen, miissen wir — als wir selbst — an eben ihrer Stelle sein. Wir miissen uns weder
von weitem einfithlen noch einfachhin sie sein, sondern - in gewisser Weise — in ihre
Lehre gehen.

Dieses Verhiltnis aber birgt nicht nur Lehre, sondern auch Leere, Zwischenraum.
Durch die Einnahme anderer Perspektiven eréffnet sich etwas, in dem Raum geschaffen
wird fir ein Drittes, fiir das Neue. Dieser Raum wird geschaffen im Zusammenkommen
zweier Zeiten, im Riickblick des Gegenwirtigen auf das Vergangene. Die Erzihlerin
muss so ganz in der Zeit sein, darf nicht die Zeit als »tote Habe« mit sich tragen, kon-
serviert und gegen neue Gedanken abgedichtet: Wie soll die Erzihlung durchdacht, wie

Anderer: Bedeutende und deutbare Lichtmalereien. Ein Beispiel hierfir konnte die Fotografie Ya-
suyoshi Chibas sein, die—in gewisser Weise —die Geschichte eines sudanesischen Demonstranten
erzihlt, der inmitten der demonstrierenden Menschenmasse ein Gedicht aufsagt. Oder auch die
Fotografie eines Jungen in Kabul, von der Carolin Emcke in ihrem wunderbaren Monolog spricht
und von der aus sie weiter-erzdhlt. (Carolin Emcke [2019]: Ja heif3t ja und ... Frankfurt a.M. 2019,
S. 60f)

87  Franz Kafka [ca. 1920]: Gesprich mit G. Janouch. In: Gustav Janouch: Gesprdche mit Kafka. Frankfurt
a.M. 1961, S. 28.

88  Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 418.

89  Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in einen Zusammenhang gesetzt werden, ohne jetzt da zu sein, ohne das Jetzt als eine
Zeit wahrzunehmen, die nur jetzt ist. So sieht Benjamin auch den Umgang mit Kulten
und Briuchen verandert: Frither habe an festlichen Tagen eine »Begegnung mit einem
fritheren Leben«®® stattgefunden, dies scheint ihm in seiner Zeit — und uns heute kaum
weniger — nicht zuletzt durch den Wegfall von Religionen nicht mehr zum Rhythmus
des Lebens zu gehoren. In diesen Begegnungen traten die Einzelnen in ein besonderes
Verhiltnis zur Zeitlichkeit. Dies geschah, indem sie auf der einen Seite im immer wie-
derkehrenden Ablauf des jeweiligen Festes das Gleichbleibende im menschlichen Leben
empfanden, im selben Augenblick aber gerade durch dieses Unabinderliche die kleinen
Verinderungen in besonderer Weise und dadurch das Wandelbare des menschlichen
Lebens wahrnahmen. In diesem Sinne ist wohl auch das Verhiltnis von Tora und kom-
mentierendem Talmud zu verstehen, von dem ich im letzten Kapitel gesprochen habe:
Jene gemahnt an die Ewigkeit, dieser an die Endlichkeit des Seins. Das Fest verbin-
det also beide Wahrnehmungen der Zeit, es ist die Tradition, die tradiert, die hiniiber-
gibt, und es ist die Erfahrung, von der hier die Rede ist, die da weitergegeben wird.
Diese Erfahrung muss eine offene sein, denn sie will weitergegeben und verwandelt
werden. In dieser Weise besteht auch die Erzihlung in ihrer Offenheit. Sie lisst sich
drehen und wenden und jedem der Zuhdrenden mag sie etwas vollkommen anderes
erzihlen. So kann sie von etwas sprechen, das auflerhalb ihrer selbst sich verborgen
hilt und etwas meinen, das sich fern des Inhalts durch sie zeigen kann. Es mag sich
durch sie etwas transportieren, das aufierhalb der Begriffe steht. Die Erzihlung formt
nicht, presst nicht in eine Form, eine Bedeutung, eine Lesart, sondern sie éffnet. Sie 6ff-
net das Gegenwirtige fir die Moglichkeit, die sich in dem Weitergetragenen verborgen
halt.

Die Erzihlerin erzidhlt ihre Geschichte zwar in aller Genauigkeit, lisst aber Deutung
und Erklirung offen oder setzt eine solche zumindest nicht als letztgiiltige. »Es ist ihm
[sc. der Zuhorer] freigestellt, sich die Sache zurechtzulegen, wie er sie versteht, und da-
mit erreicht das Erzihlte eine Schwingungsbreite, die der Information fehlt.«<** Benja-
min gibt ein Beispiel fiir eine solche Geschichte, die trotz ihrer vielen Einzelheiten doch
offen und auslegbar bleibt, eine Erzihlung von Herodot: »Als der Agypterkénig Psam-
menit von dem Perserkonig Kambyses geschlagen und gefangen genommen worden
war, sah Kambyses es darauf ab, den Gefangenen zu demiitigen. Er gab Befehl, Psam-
menit an der Strale aufzustellen, durch die sich der persische Triumphzug bewegen
sollte. Und weiter richtet er es so ein, dafy der Gefangene seine Tochter als Dienstmagd,
die mit dem Krug zum Brunnen ging, vorbeikommen sah. Wie alle Agypter iiber dieses
Schauspiel klagten und jammerten, stand Psammenit allein wortlos und unbeweglich,
die Augen auf den Boden geheftet; und als er bald darauf seinen Sohn sah, der zur Hin-
richtung im Zuge mitgefithrt wurde, blieb er gleichfalls unbewegt. Als er danach aber
einen von seinen Dienern, einen alten, verarmten Mann, in den Reihen der Gefangenen
erkannte, da schlug er mit den Fiusten an seinen Kopf und gab alle Zeichen der tiefen

90  Walter Benjamin [1940]: Uber einige Motive bei Baudelaire, S. 639.
91 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

255


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Vom Schweigen des Guten

Trauer.«°* Die Handlung wird sehr genau dargelegt, doch bleiben die Beweggriinde des
Erzihlten im Unklaren. Die Erzihlung »dhnelt den Samenkérnern, die jahrtausende-
lang luftdicht verschlossen in den Kammern der Pyramiden gelegen und ihre Keimkraft
bis auf den heutigen Tag bewahrt haben«”. Diese Méglichkeit, diese Offenheit macht
die Erzdhlung zu einer Darstellungsform, die etwas aufierhalb der Begriffe zu zeigen
vermag.

Um sich aber einer solchen Ungedeutetheit auszusetzen und nicht den Weg der
offensichtlichen Information zu gehen, iiber die linger nachzudenken fir die Infor-
mierten keinen Sinn hat, braucht der Geist Raum: Die »Anbildung«®* des Erzihlten
an die eigene Erfahrung »welche sich in der Tiefe abspielt, bedarf eines Zustandes der
Entspannung, der seltener und seltener wird. Wenn der Schlaf der Hohepunkt der kor-
perlichen Entspannung ist, so ist die Langeweile jener der geistigen. Die Langeweile
ist der Traumvogel, der das Ei der Erfahrung ausbriitet. Das Rascheln im Blitterwalde
vertreibt ihn.«°> Benjamin spricht von einem »Zustand der Entspannung, der die Auf-
nahme von Erzihltem erst erméglicht. Weiter oben war davon die Rede, dass Arendt
Denken ausschliefllich in einem Zustand der Unterbrechung und des Stillstands fiir
moglich hilt: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen Ausdruck: >stop and think«
— halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne anzuhalten.®® Ben-
jamin spricht nun davon, dass es solche Titigkeiten, die ein Auf-héren ermoglichen,
kaum noch gibt, solche, die eine Gemeinschaft zu Lauschenden werden lassen kann.®’
»Darum geht es mit der Gabe, Geschichten zu behalten, zu Ende: es wird nicht mehr
gewoben, gesponnen, gebastelt, geschabt wihrend man ihnen lauscht. Denn je selbst-
vergessener wir horen, desto tiefer prigt sich uns das Gehorte ein. Wo der Rhythmus
der schaffenden Hinde den Menschen wiegt, da ist er der geborene Hérer, da dringt am
tiefsten in ihn ein was er hort.«*® Um eine Erzihlung in ganz eigener Weise verstehen
zu konnen, miissen die Lauschenden die Leere, den Stillstand zulassen und sich dem
Zuhdren an-vertrauen. Sie miissen sich von allen Selbstverstindlichkeiten, altbekann-
ten Redensarten verabschieden und dem Neuen so Raum schaffen. In einem einige Jah-
re frither unter dem Titel Erfahrung erschienenen Aufsatz schreibt Benjamin in diesem
Sinn: »Alles hat dieser Erwachsene schon erlebt: Jugend, Ideale, Hoffnungen, das Weib.
Es war alles Illusion.«* Die Erzihlung gibt also niemals Allgemeinheiten und Binsen-
wahrheiten weiter, vielmehr stellt sie etwas dar, das weder zu Ende gebracht noch »als

92 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

93 Ebenda, S. 446.

94  Vgl. ebenda.

95  Ebenda.

96  Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbheit, S. 54.

97  Vgl. Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 447.

98  Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzdhler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsatze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M.
1991, S.1287.

99  Walter Benjamin [1913]: Erfahrung. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsitze, Essays, Vortra-
ge. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 54. (Im Folgenden
zitiert als: Walter Benjamin: Erfahrung.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

tote Habe inventarisiert«’®® werden soll. Sie strebt weder ihre Vollendung noch ihre
Verbesserung an, vielmehr liegt in ihr der immer neue Anfang.

Eine Erzihlung erzihlen wir, indem wir ihr »selber aus unserem Geiste [...] Inhalt ge-
ben«, In der Erzihlung wird so das im je einzelnen Geist Verborgene Teil der ge-
meinsamen Erinnerung. Jede Erfahrung beruht zwingend auf Erinnerung, denn nur
diejenige, die sich erinnert, kann ihre Geschichte auch weitertragen, kann sie in neues
Licht setzen. Der Begriff der Erinnerung scheint, dhnlich wie derjenige der Erfahrung,
auf den ersten Blick eindeutig: Sich erinnern heif3t, Ereignisse der Vergangenheit aufs
Neue aufrufen, die Bilder wieder gegenwirtig erscheinen lassen, es ist ein Versuch,
Momente noch einmal vor Augen zu holen. Wenn Benjamin von Erinnerungsbildern
spricht, ist diese Eindeutigkeit dahin: »Ihre Bilder kommen nicht allein ungerufen, es
handelt sich vielmehr in ihr um Bilder, die wir nie sahen, ehe wir uns ihrer erinner-
ten.«*°% Sie stehen so einer Erzihlung von Geschichte(n), die in klare Zusammenhinge
und Ablaufe zu pressen sucht, ganz entgegen. Die Bilder der Erinnerung sind hier unge-
formt, sie werden nicht in ihre Form gerufen, sondern zeigen sich vielmehr ungeordnet
und immer anders aus verschiedenen Perspektiven. In Ausgraben und Erinnern heift es:
»Wer sich der eigenen verschiitteten Vergangenheit zu nihern trachtet, muf? sich ver-
halten wie ein Mann, der grabt. Vor allem darf er sich nicht scheuen, immer wieder
auf einen und denselben Sachverhalt zuriickzukommen - ihn auszustreuen wie man
Erde ausstreut, ihn umzuwiihlen, wie man Erdreich umwiihlt. [...] Die Bilder nimlich,
welche, losgebrochen aus allen fritheren Zusammenhingen, als Kostbarkeiten in den
niichternen Gemichern unserer spiten Einsicht — wie Torsi in der Galerie des Samm-
lers — stehen.«'?

Nun ist es aber nicht so, dass aus einer der beiden Zeiten, dem Gegenwirtigen
oder dem Vergangenen, ein Licht auf die je andere geworfen wiirde, so dass die Ange-
strahlte dann im Schein der Strahlenden erschiene; vielmehr zeigt sich in diesem Bild
dasjenige »worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-
mentrifft«!°*. Durch das Zusammenstehen der beiden Zeiten also erscheint ein Drittes,
ein Neues, das in keiner der Zeiten allein und fir sich genommen vorhanden war. Hier
ist sowohl an Arendts daimon, der nur von den Anderen zu erblicken ist, als auch an

100 Walter Benjamin [1937-39]: Charles Baudelaire, S. 681.

101 Walter Benjamin [1913]: Erfahrung, S. 54.

102 Walter Benjamin [1929]: Aus einer kleinen Rede iiber Proust, an meinem vierzigsten Geburtstag gehalten.
In: ders.: Gesammelte Schriften 11/3: Aufsdtze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhduser. Frankfurt a.M. 1991, S. 1064.

103 Walter Benjamin [ca. 1932]: Ausgraben und Erinnern. In: ders.. Gesammelte Schriften IV/1: Kleine
Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991, S. 400.

104 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

Heidegger denkt in ebendiese Richtung, wenn er das Vergangene »Noch-nicht-Entfaltetes« nennt:
»Wenn das Denken an das Gewesene diesem sein Wesen lasst und sein Walten durch eine iiber-
eilte Verrechnung auf eine Gegenwart nicht stort, dann erfahren wir, dass das Gewesene bei seiner
Riickkunft im Andenken iber unsere Gegenwart sich hinausschwingt und als ein Zukiinftiges auf
uns zukommt. PI6tzlich muss das Andenken das Gewesene als ein Noch-nicht-Entfaltetes denken.«
(Martin Heidegger [1936]: »Andenken«. In: ders.: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Frankfurt a.M.
20127, 5.100.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

257


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Vom Schweigen des Guten

den Zwischenraum zu denken, der erst und nur im Gesprich entstehen kann. In threm
Denktagebuch spricht sie vom Gedanken als »Gedankenblitz«, der »jede Wahrheit nur im
Blitz offenbar[tl« und »fiir einen Moment erhell[t]«'%>. In dieser Weise lisst auch die
Erzihlung Raum fiir eine andere Auslegung, lisst sie diese Leere bestehen und bleibt
sie ewig in der Frage nach ihrer eigenen Bedeutung. Das erinnernde Erzihlen rettet so
das Vergangene, tragt die Erfahrung weiter in eine andere Zeit und lisst sie dort aufs
Neue in die Welt kommen; nimmt sie mit sich und setzt iiber zum nichsten Ufer der
neuen Zeit, um dort dann — und so immer fort — einen Anfang zu stiften. In dem »neu-
en Barbarentumc« der nun ganz zerstiickelten Geschichte, von dem Benjamin in Bezug
auf die Erfahrungsarmut seiner Zeit spricht — und die mir fiir unsere in ganz neuem
Ausmafd ebenso zu gelten scheint -, liegt also immer zugleich: Gefahr und Rettung, die
Ohnmacht der Vereinzelung und die Freiheit, den Sprung zu wagen - und so endet der
oben begonnene Ausspruch Benjamins: »Barbarentum? In der Tat. Wir sagen es, um
einen neuen, positiven Begriff des Barbarentums einzufithren. Denn wohin bringt die
Armut die Barbaren? Sie bringt ihn dahin, von vorne zu beginnen; von Neuem anzu-

fangen; mit Wenigem auszukommen; aus Wenigem heraus zu konstruieren«*®®.

105 Hannah Arendt [1952]: Denktagebuch, Erster Band, S. 249.
106 Walter Benjamin [ca. 1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

6.2 »Unter der Bedrohung verwiistender Sandstiirme. «"”
Welt-erhaltendes Erzahlen

Erreichbar, nah und unverloren blieb inmit-
ten der Verluste dies eine: die Sprache. Sie,
die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem.
Paul Celan: Bremer Ansprache

Solcher Sprung ins Neue bedarf zweierlei: Eines Erzahlens, das die Welt erhalten und
eines, das sie erdffnen, das den neuen Anfang ermdglichen kann. In den betrachteten
Ausfithrungen Benjamins sind ebendiese Auslegungen zu finden, das Erzidhlen gleicht
ihm einem zarten Netz, das sich »von Ewigkeit zu Ewigkeit«'°® zwischen den Menschen

spannt, zugleich erhilt es seine »Schwingungsbreite«'®®

gerade dadurch, dass es immer
wieder neu deutbar ist - jede neue Auslegung vermag es, »das Gewesene mit dem Jetzt
blitzhaft zu einer Konstellation zusammen][treffen]«'° zu lassen. Auch Eva von Rede-
cker weist auf diese — ihres Erachtens zu wenig beachtete — Unterscheidung bei Arendt
hin und trennt ihr Geschichtenerzahlen vom Perlentauchen: »Das >Perlentauchenc als
Inbegriff poetischen Denkens wird [...] meist mit Arendts anderer methodologischen
Spezialitit, dem >Geschichtenerzihlens, in eins geworfen. Es handelt sich aber um ver-
schiedene Praktiken mit unterschiedlichen Absichten. Das >Perlentauchen« férdert die
>Wahrsitze«zu Tage, von denen laut Arendt alles Denken ausgehen muss, um dann Sinn
zu stiften; es handelt sich um eine Aneignung intellektueller Vergangenheit. Das Ge-
schichtenerzahlen ist hingegen die Anverwandlung von Ereignissen, fiir die eine gilltige

narrative Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben.«**

107 Vgl. Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 978.

108 Walter Benjamin [1928-35]: Anmerkungen (zum Erzihler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsitze, Essays, Vortrage. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991, S.1285.

109 Walter Benjamin [1936]: Der Erzihler, S. 445.

110 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

111 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.
In der Sekundarliteratur findet sich dementsprechend in Bezug auf Arendts >storytelling< vor al-
lem der Verweis darauf, wie sie Geschichte erzihlte; namlich nicht als Prozess, als grofSes Ganzes,
sondern — wie Elisabeth Young-Bruehl es ausdriickt — indem sie »keine Geschichte der Philoso-
phie«, sondern »Geschichten (iber Philosophen«erzéhlte. (Elisabeth Young-Bruehl [1977]: Hannah
Arendt als Geschichtenerzihlerin. Ubers. v. Heinrich Jelinek. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah Arendt.
Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979, S. 320.) Trotzdem sei es aber um die Geschichte gegangen,
nicht die vereinzelten Menschengeschichten; weiter heiflt es dort: sie »erzihlte von Menschen in
der Welt, nicht von den inneren Welten der Menschen.« (Ebenda, S.186.) Auch David Luban weist
auf diese »Methode« hin, die sich in »all ihren Arbeiten zeige«; am deutlichsten, so fihrt er fort,
in The Origins of Totalitarianism, weil Arendt hier »einfach historisches Material und konzeptuelle
Analyse miteiner Vielfalt an weniger orthodoxen Methoden kombiniert. Sie benutzt die Geschich-
ten einzelner Werdegéange [...] um die sozialen und historischen Transformationen umfassender
zeigen zu konnen.« (David Luban [1983]: Explaining Dark Times: Hannah Arendt’s Theory of Theory. In:
Social Research (1983) 50/1, S. 246.) In diesen Betrachtungen geht es aber ausschliefSlich um ein Er-
zahlen, das Welt erhalten, nicht eines, das Welt erschaffen soll; ich werde auf diese Unterscheidung
auf den folgenden Seiten ndher zu sprechen kommen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

259


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Vom Schweigen des Guten

Ich méchte im Folgenden zunichst das welt-erhaltende Erzihlen betrachten. Uber den
Verlust des Erzihlens schreibt Arendt an Mary McCarthy: »Ich wiinschte, Du wiirdest
dariiber schreiben, was die Menschen dazu bringt, sich eine Geschichte zu wiinschen.
Das Erzihlen von Geschichten. [..] Man kann nicht sagen, wie das Leben ist, wie Zufall
oder Schicksal die Menschen behandeln, es sei denn, man erzihlt die Geschichte. Im
allgemeinen kann man nicht mehr sagen, als - ja, so geht es eben [...]. [D]as Schlimms-
te [aber] ist, was die Menschen dir im allgemeinen, besonders in diesem Land, erzih-
len: Mir passiert nie etwas. [..] Wir scheinen unfihig, ohne Ereignisse zu leben; das
Leben wird ein indifferentes FliefRen, und wir konnen kaum einen Tag vom nichsten
unterscheiden. Das Leben selbst ist voller Geschichten. Was hat die Geschichten ver-
schwinden lassen? Die iibermichtigen Ereignisse dieses Jahrhunderts [...]? Oder dieses
seltsame neurotische Interesse am Selbst, das [...] nichts zu erzihlen hat als Variationen
von identischen Erfahrungen?«** Erneut scheint hier das paradoxe Verhiltnis von ab-
soluter Verschiedenheit und Pluralitit auf: Erscheinen - von sich und Anderen erzihlen
— konnen die Menschen nur in einer ihnen gemeinsamen Welt, zugleich aber bildet sich
Welt nur in jenem Zwischenraum, der wihrend des gemeinsamen Gesprichs entsteht.

Die Menschen sind angewiesen auf ein Sein unter den Vielen, nur die Anderen kon-
nen erkennen, wer sie sind, nur im Gesprich konnen sie sich zeigen und zur Sprache
bringen. Zugleich ist es aber auch die immer schon gemeinsame Welt, die uns ver-
bindet, und dies »weltlich Gemeinsame liegt auflerhalb unserer selbst, wir treten in
es ein, wenn wir geboren werden, und wir verlassen es, wenn wir sterben. Es iiber-
steigt unsere Lebensspanne in die Vergangenheit wie in die Zukunft; es war da, bevor
wir waren, und es wird unseren kurzen Aufenthalt in ihr tberdauern. Die Welt haben
wir nicht nur gemeinsam mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit denen, die
vor uns waren, und denen, die nach uns kommen werden. Aber nur in dem Mafe, in
dem sie in der Offentlichkeit erscheint, kann eine solche Welt das Kommen und Gehen
der Generationen in ihr iiberdauern.«'* Dementsprechend stellt Sophie Loidolt fest,
Arendt entwerfe »Subjektivitit als eine weltliche Bewegung«, wobei sich die gemein-
same Welt aber durch eine »gewisse Bestindigkeit« auszeichnen miisse: »Sie kann nur
unter dieser Bedingung gemeinsam sein, da eine intersubjektive Bezugnahme auf ein
Selbes inmitten eines stindigen Wandels unméglich ist. Zum Bild einer Mitwelt und
der Welt als einem Erscheinungsraum fiigt Arendt also die notwendige Stabilitit der
Welt in Form von Dinglichkeit und Gegenstindlichkeit hinzu und spricht dann von der
>Weltlichkeit der Welt«™#. In Folge dieser Uberlegungen spricht Loidolt dann von drei
zusammenhingenden Begriffen von Welt: »Der grundlegendste Begriffist der einer >Er-
scheinungswelt« [...]. Wir sind von dieser Welt in dem Sinne, dass wir uns vor allem und
unausweichlich als vor anderen erscheinende Wesen erleben und dies unsere Wirk-
lichkeit bildet. [..] Der zweite Begriff von Welt ist das >erste Zwischens, die Welt der
Gegenstiinde und Gegenstindlichkeit und die Welt als Gebildete: die Dingwelt. Arendt zufolge

112 Hannah Arendt [1971]: Brief an Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-
en. Briefwechsel 1949-1975. Ubers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. Miinchen
1995, S. 426.

113 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 69.

114 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 97. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

ist unsere Verbindung zur Gegenstindlichkeit durch eine Praxis gegriindet: die Praxis
des Welt-Bildens. [...] Schliefilich ist das >zweite Zwischen< Arendts dritter und zentraler
Begriff von Welt. Dieser meint die Welt, die durch unsere zwischenmenschlichen Be-
ziehungen als ein Produkt aktualisierter Pluralitit hervorgebracht wird: die Mitwelt. <"

Ich méchte mich in diesem Sinne hier zunichst dem Welt-Bilden widmen.

Wie steht das weltbildende Erzihlen zu den bereits besprochenen Sprechweisen? Es ist
nicht selbst Handlung, vielmehr erzihlt es von der Handlung und macht sie besprech-
bar, lisst sie in dieser Weise ewig werden und so die Welt bestehen. Demnach ist es
dem Handeln zeitlich nachgeordnet, bereitet es aber zugleich auch immer schon vor,
da aus den Erzdhlungen auch Handlungen erwachsen kénnen. »[W]eder Worte noch
Taten hinterlassen irgendeine Spur in der Welt, nichts zeugt von ihnen, wenn der kur-
ze Augenblick verflogen ist, wihrend dessen sie wie eine Brise oder ein Wind oder
ein Sturm durch die Welt strichen und die Herzen von Menschen erschiitterten.«'®
Die Handelnden selbst kénnen von ihren Taten nicht berichten, weil dies erst még-
lich wird, »wenn das Gesamtgewebe, in das sie schlugen, halbwegs bekannt ist. [...]
So sind erzdhlbare Geschichten zwar die einzigen eindeutig-handgreiflichen Resultate
menschlichen Handelns, aber es ist nicht der Handelnde, der die von ihm verursachte
Geschichte als Geschichte erkennt und erzihlt, sondern der am Handeln ganz unbe-
teiligte Erzahler.«"” Dementsprechend ist das »urspriinglichste Produkt des Handelns
nicht die Realisierung vorgefafiter Ziele und Zwecke, sondern die von ihm urspriing-
lich gar nicht intendierten Geschichten, die fortan »im Gedichtnis der Generationen
wieder und wieder nacherzihlt«'® werden.

Maike Weiflpflug stellt das literarische Erzadhlen als die fur Arendt bedeutendste
Quelle politischer Erfahrung heraus: Erst durch Literatur wiirden Erfahrungen in Spra-
che umgewandelt und so be-sprech-bar, nur literarische Texte schiifen Zuginge zu den
abstrakten Kategorien politischer Theorie.™™® Arendt méchte — so WeifSpflugs These —
das Denken wieder riickbinden an die wirkliche Welt und konkrete Erfahrung.’*® Um
dieser gegeniiber dann eine kritische Haltung einzuiiben, nutze Arendt die Erzidhlung:
»Das Erzdhlen ist fur Arendt ein Mittel, sich durch narrative Konkretion Erfahrungen
anzueignen und die Grenzen des Machbaren zu erkennen.«**! Auch Linda Zerilli be-
tont die Bedeutung eines »innerweltlichen Raumes [...], in dem man handeln sowie
Gegenstande und Ereignisse in ihrer Freiheit beurteilen kann«. Ohne einen solchen, so
schreibt sie weiter, »wire die Macht, eine neue Reihe zu beginnen, fiir uns bedeutungs-
los«**?., Die »Praxis politischer Freiheit« verlange »nicht nur Spontaneitit [...], sondern

115 Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98. [Ubersetzung der Autorin.]

116 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211.

117  Ebenda, S. 240f.

118 Ebenda, S. 226.

119 Vgl hierzu auch die Ausfiihrungen in meiner Rezension: Lea Mara EfRer: Hannah Arendt. Die Kunst,
politisch zu denken. In: Zeitschrift fiir philosophische Literatur (7/3/2019).

120 Vgl. Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S.15.

121 Ebenda, S.17.

122 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S. 49.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

261


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Vom Schweigen des Guten

auch das Welt-Bilden; die Schaffung und kontinuierliche Neuerfindung von Institutio-
nen, die ein innerweltliches Zwischen aufrechterhalten, einen Raum, der die in ihm

versammelten Individuen sowohl verbindet als auch trennt«'?3.

An dieser Stelle ist es wichtig, die Trennung, auf die auch Loidolt und von Redecker hin-
weisen, in aller Klarheit beizubehalten: diejenige zwischen Dingwelt und Mitwelt.'2*
Die Welt der gebildeten Gegenstinde, die ein Erscheinen der Menschen erméglicht,
liegt nicht in der Weise zwischen den Menschen, wie jene Zwischen-Welt Arendts, die
im Gesprich entsteht — diese ndmlich »verschwindet, sobald sie [sc. die Handelnden]
sich wieder zerstreuen«**>. Doch auch dieser Dingwelt kommt nur menschliche Bedeu-
tung zu, insofern sie zwischen den Menschen ist - insofern sie nimlich die Geschich-
ten, die Welt bilden, besprechen, austauschen, sich ihrer erinnern; trotzdem existiert
das Besprechbare unabhingig. Der Bedeutungsraum der Menschenwelt hingegen kann
nicht als »innerweltliches Zwischen« — wie Zerilli schreibt — »aufrechterhalten<**® wer-
den, sondern besteht als bedeutender Raum nur gerade so lange, wie Menschen sprechen.
Die Geschichten, die hier das in gewissem Sinne feste Fundament der Welt bilden, sind
also immer nur die Moglichkeit einer Zwischenwelt, nicht aber diese Welt selbst. Arendt
fasst die Welt im Bild des Tisches: »In der Welt zusammenleben heifdt, daR eine Welt
von Dingen zwischen denen liegt, deren gemeinsamer Wohnort sie ist, und zwar in
dem gleichen Sinne, in dem etwa ein Tisch zwischen denen steht, die um ihn herum
sitzen; wie jedes Zwischen verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils
gemeinsam ist.«'?” Hier ist der Tisch die Méglichkeit der um ihn Sitzenden, Welt erst
zu bilden; zugleich aber ist dieser Tisch es, der sie um sich versammelt.

Die Handlung wird in ihrer Verwandlung zur Geschichte verdinglicht, bekommt
Form, Anfang und Ende — nicht aber Beendigung, vielmehr ein Ende, das immer wie-
der auch neuer Anfang ist; auf diese Weise wird dies Zwischen-uns-Liegende zu einem
Ausgangspunkt fiir das gemeinsame Gesprich. Die Taten gewinnen so »Gegenstands-
charakter [...] - wie ein gedichteter Vers, eine geschriebene Seite, ein gedrucktes Buch,
ein Bild oder eine Skulptur, wie alle Denk- oder Mahnmaler des menschlichen Geis-
tes.«28 Allein diese Gegenstindlichkeit ermoglicht es, dass wir von einer Geschichte
— in einer Geschichte — itberhaupt sprechen kénnen: »Ohne Erinnerung und die Ver-
dinglichung [..] wiirde das lebendig Gehandelte, das gesprochene Wort, der gedachte
Gedanke spurlos verschwinden, sobald der Akt des Handelns, Sprechens oder Denkens
an sein Ende gekommen ist; es wiirde sein, als hitte es sie nie gegeben.«'?? Spiter heifit
es dann in der Vita activa, die Menschen seien ohne dies Bestindige »wie Gras und al-
le Herrlichkeit der Erde wie des Grases Bliite; und ohne die herstellenden Kiinste von

123 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.171.

124 Vgl. Sophie Loidolt [2018]: Phenomenology of Plurality, S. 98.

125 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.194.

126 Linda M. G. Zerilli [2005]: Feminismus und der Abgrund der Freiheit, S.171.
In diesem Sinne spricht Zerilli im Folgendem dann auch von einer »kontinuierlichen Neuerfin-
dung«.

127 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 66.

128 Ebenda, S.113.

129 Ebenda, S.113f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Homo faber, aber jetzt auf ihrem héchsten Niveau, in der vollen Glorie ihrer reinsten
Entfaltung, ohne die Dichter und Geschichtsschreiber, ohne die Kunst des Bildens und
des Erzihlens, konnte [..] die Geschichte, in der sie handelnd und sprechend auftra-
ten, bis sie sich so weit gefiigt hat, daf? einer sie als Geschichte berichten kann, niemals
sich so dem Gedichtnis der Menschheit einprigen, daf} sie Teil der Welt wird, in der
Menschen leben.«3°

Hier klingt bereits an, dass diese Formung dem vormals Ungeformten zwar jene Be-
stindigkeit zu verleihen vermag, die eine notwendige Voraussetzung fir die wirklich
menschliche Zwischenwelt ist, zugleich aber dem je Eigenen der Geschichten, ihrer
Wandelbarkeit, ihrer Deutbarkeit und Uneindeutigkeit ganz entgegensteht. Erzahlun-
gen sind »in ihrer lebendigen Wirklichkeit, [...] keine >Dinge< und miissen erst verding-
licht, d.h. transformiert werden, bevor sie in den gegenstindlichen Bestand der Welt

B! Die Geschichte muss sich »fiigen, einfiigen in die begriffliche

eingehen konnen.«
Sprache, die ihr ihre Lebendigkeit ab-spricht — wihrend sie ihr zugleich das ewige Le-
ben schenkt: »Die verwandelnde Vergegenstindlichung ist der Preis, den das Lebendige
zahlt, um nur @iberhaupt in der Welt bleiben zu diirfen; und der Preis ist sehr hoch, da
immer ein >toter Buchstabe« an die Stelle dessen tritt, was einen fliichtigen Augenblick
lang wirklich >lebendiger Geist« war.«*3*

Diese Erzihlungen dienen nun nicht nur der Welt-Erhaltung, sondern auch einer
Versohnung mit der Welt-Geschichte, die allein es méglich macht, in dieses Geschichts-
Netz hineinzuhandeln, anstatt sich davon abzulésen. Es sind solche Geschichten wie
jene des deutschen Feldwebels Anton Schmidt, der hunderte Juden rettete und da-
fiir hingerichtet wurde. Arendt berichtet von dem Moment, da seine Geschichte im
Eichmann-Prozess zur Sprache kommt: Es habe wihrenddessen »Stille itber dem Ge-
richtssaal [gelegen]; es war, als habe die Menge spontan beschlossen, die tiblichen zwei
Minuten des Schweigens zu Ehren des Mannes Anton Schmidt einzuhalten. Und in
diesen zwei Minuten, die wie ein plétzlicher Lichtstrahl inmitten dichter, undurch-
dringlicher Finsternis waren, zeichnete ein einziger Gedanke sich ab, klar, unwiderleg-
bar, unbezweifelbar: wie vollkommen anders alles heute wire, in diesem Gerichtssaal,
in Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Lindern der Welt, wenn
es mehr solcher Geschichten zu erzihlen gibe.«'3 Hier zeigt sich die welt-erhaltende
Fihigkeit des Erzihlens, die Moglichkeit der Versohnung, die darin liegt, Geschichten
immer wieder zu erzihlen und so lebendig zu halten: »So tief ist keine Versenkung, dafy
alle Spuren vernichtet werden kénnten [...]; dazu gibt es zu viele Menschen in der Welt,
um Vergessen endgiiltig zu machen. Einer wird immer bleiben, um die Geschichte zu
erzihlen.«** Hier nimlich — »in der Sprache« — ist der Ort, an dem »das Vergangene
unausrottbar«*?* sitzt.

130 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 211f.

131  Ebenda, S. 226f.

132 Ebenda, S.113f.

133 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.
134 Ebenda, S.346.

135 Hannah Arendt [1968]: Walter Benjamin, S. 235.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

263


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Vom Schweigen des Guten

Dies war es, was die totale Herrschaft zu unterbinden suchte, das ewige Lebendigsein
dieser Geschichten, die von den Ausnahmen sprechen, die das eindeutige Bild in Frage
stellen, die mit der Selbstverstindlichkeit brechen. An dieser Stelle ist an den Bericht
des deutschen Militirarztes Peter Bamm zu erinnern, von dem bereits im dritten Ka-
pitel die Rede war: »Wir wufdten das. Wir taten nichts. Jeder, der wirklich protestiert
hitte oder etwas gegen das Mordkommando unternommen hitte, wire vierundzwanzig
Stunden spiter verhaftet worden und verschwunden. Es gehért zu den Raffinements
der totalitiren Staatskonstruktionen unseres Jahrhunderts, daf3 sie ihren Gegnern kei-
ne Gelegenheit geben, fiir ihre Uberzeugung einen grofen dramatischen Mirtyrertod
zu sterben. [...] Es ist gewif3, daR jeder, der es gewagt hitte, lieber den Tod zu erleiden
als schweigend Verbrechen zu dulden, nutzlos sein Leben geopfert hitte. Damit will ich
nicht sagen, daf} ein solches Opfer moralisch sinnlos gewesen wire. Es ist nur gesagt,
daR es praktisch nutzlos gewesen wire. Niemand von uns hatte eine Uberzeugung,
deren Wurzeln tief genug gingen, ein praktisch nutzloses Opfer um eines héheren mo-

136 Was das totalitire System hier zu zer-

ralischen Sinnes willen auf sich zu nehmen.«
storen sucht, ist die sich aus einer Handlung entwickelnde Erzihlung, die - solange sie
im Erzihlen lebendig ist — nicht mehr vergehen und vergessen werden kann. Was hier
also vernichtet werden sollte, war die Sprache selbst, das Sprechen vom Einzelnen, das
dies Einzelne immer und immer wieder zur Erscheinung bringt.

Eva von Redecker schreibt, Geschichten hitten nach Arendt den Sinn, »Geschehnis-
se smenschlich< zu machen, indem sie mitteilbarer Bestandteil der gemeinsamen Welt
werden, auflerdem verhelfen sie zu einem Verstindnis von Geschehnissen, mit denen
man sich, wenn sie in Form einer Geschichte gebracht sind, abfinden oder gar versoh-
nen kénne«'’, Kathrin Morgenstern weist richtigerweise darauf hin, dass solche Ver-
sohnung nicht mit einem Gutheiflen gleichzusetzen sei und verweist auf die englische
Fassung: Die versbhnende »Funktion des Erzdhlens [..] kann im Zeichen des Traditi-
onsbruchs keinesfalls als Verschmelzung und Einswerdung mit dem Geschehenen, als
Akzeptieren der Ereignisse verstanden werden. Eindeutiger als die Wendung der Ver-
sohnung mit den Dingen ist daher das englische >to come to terms with the past¢, das
Arendt in den englischsprachigen Schriften verwendet. Es geht darum, mit den Din-
gen, so wie sie sind, irgendwie zurechtzukommen.«**® Von solchem Zurechtkommen
spricht Arendt in Wahrheit und Politik; dort heif3t es: »Fiir die Geschichtsschreibung ist
das rein Faktische das Rohmaterial, aus dessen Verwandlung die Geschichten der Ge-
schichte erstehen [...]. Die politische Funktion des Geschichtenerzihlens [...] liegt darin,

136 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345f.

137 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 40.

138  Kathrin Morgenstern [2019]: sEiner wird immer bleiben, um die Geschichte zu erzihlen, S. 84. Morgen-
stern verweist hier beispielhaft auf: Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S.331 und
Hannah Arendt: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: dies.: Essays in Un-
derstanding 1930-1954. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S.308. (Ebenda, S.102.) Lisa J. Disch
denkt in eine dhnliche Richtung (vgl. Lisa Jane Disch [1994]: Hannah Arendt and the Limits of Philo-
sophy, S.102).

An anderer Stelle heifdt es dazu: »[D]en Totalitarismus verstehen [heif3t] nicht irgend etwas ent-
schuldigen, sondern uns mit einer Welt, in welcher diese Dinge (berhaupt méglich sind, versoh-
nen.« (Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

dass sie lehren, sich mit den Dingen, so wie sie nun einmal sind, abzufinden und sie
zu akzeptieren.«>® Dann nur wird es méglich, sich selbst als Teil dieser Geschichte zu
verstehen und so einen Faden in das »bereits vorgewebte Muster« zu schlagen, das im-
mer schon da ist, da die Menschen »in eine schon bestehende Menschenwelt geboren

werden«4°

. Diese Fiden vermogen es, »das Gewebe [ebenso zu] verindern, wie sie ih-
rerseits alle Lebensfiden, mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berithrung kommen,
auf einmalige Weise affizieren. Sind die Fiden erst zu Ende gesponnen, so ergeben sie
wieder klar erkennbare Muster bzw. sind als Lebensgeschichten erzahlbar.«'#!

In Bezug auf die Griindungslegenden schreibt Arendt in Uber die Revolution, mittels
dieser Erzihlungen leuchte »die menschliche Einbildungskraft in die eigene Vergan-

genheit4*

. Ohne die Weitererzihlung und die Geschichten, die die Verfassung umwe-
ben, sei diese nur ein »Fetzen Papier«*3, dem die »Aura der Ehrwiirdigkeit<'**, die sie
zu Anfang umgeben hatte, vollig abginge. In Vom Leben des Geistes ist von den Legenden
erneut die Rede; dort heifdt es, sie entstammten einer Zeit, »die jeder Regierungsform
und jedem speziellen Grundsatz des Regierens vorausgeht. Doch es war menschliche
Zeit, und der Anfang, von dem sie erzihlen, war keine goéttliche Schépfung, sondern
eine von Menschen herbeigefiihrte Folge von Ereignissen, die der Erinnerung auf dem
Wege iiber eine phantasievolle Deutung alter Geschichten zuginglich sind.«*** Zugang
zu diesen alten Geschichten, die jene Zeit zu einer menschlichen machen, bietet also
kaum eine moglichst genaue Wiederholung der Tatsachen, vielmehr eine phantasievol-
le Deutung, eine Auslegung, die das Jetzt meint. Nur aus der hochsten Kraft der Gegenwart

146 Trotzdem bleibt sie Deutung des Greifbaren, des ei-

diirft ihr das Vergangene deuten.
nen Fetzen Papiers. In dieser Weise nun erzihlt Arendt selbst von den poleis und den
Revolutionen - nicht um diese zu konservieren oder gar erneut heraufzubeschworen,
sondern um sie als Anfang zu nehmen, als Perlen und Korallen, fiir eine neue Geschich-
te: um hiervon ausgehend das Neue zu denken. Auf diesem Weg schien es ihr moéglich,
»die wirklichen Urspriinge der traditionellen Begriffe zu entdecken, um aus ihnen ihren
urspriinglichen Geist neu herauszudestillieren [..], der sich gerade aus den Schliissel-
wortern der politischen Sprache [...] so schmihlich verfliichtigt und leere Hiilsen hin-

terlassen hat«!47.

Um aus dieser hichsten Kraft der Gegenwart heraus deuten zu kénnen, bediirfen wir jener

148

»Inseln in einem Meer der Ungewissheit«'*®, die das Verzeihen und das Versprechen —

139 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 367f.

140 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

141 Ebenda.

142 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 263.

143 Ebenda, S.160.

144 Ebenda, S. 262.

145 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 429.

146 Friedrich Nietzsche [1874]: Die Geburt der Tragidie, UnzeitgemdfSe Betrachtungen 11V, Nachgelassene
Schriften 1870-1873. In: ders.: Simtliche Werke. KSA 1. Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.
Miinchen 2019", S. 293f.

147 Hannah Arendt [1961]: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S.18.

148 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 313.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

265


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Vom Schweigen des Guten

je auf die ihnen zugehdrige Zeit hin'#® - zu schaffen imstande sind: So spricht die eine
von der Vergangenheit frei, die andere der Zukunft entgegen. Das Verzeihen bestimmt Arendt
in Verstehen und Politik als die »vielleicht [...] kithnste der menschlichen Handlungen, in-
sofern es das beinahe Unmégliche versucht, nimlich Getanes ungetan zu machen, und
mit Erfolg einen neuen Anfang setzt, wo alles an ein Ende gekommen zu sein schien«'>°.
Das Verzeihen »ist eine einzelne Handlung und gipfelt in einem einzelnen Akt«*>*. Die
Wirkung der menschlichen Fihigkeit, Versprechen zu geben, zeigt sich als der »groRe

152 Diese be-

Vorteil aller Staatsformen, die urspriinglich auf einem Vertrag beruhen«
ruhten darauf, »daf in ihnen Freiheit als ein positiver Modus des Handelns moglich
ist. Wobei sie offenbar, im Unterschied zu politischen Kérpern, die auf Herrschaft und
Souverinitit beruhen, das Risiko auf sich nehmen, die grundsitzliche Unabsehbarkeit
menschlicher Angelegenheiten und die grundsitzliche Unzuverlissigkeit der Menschen
als solche bestehen zu lassen [...], indem sie sie gleichsam als das Medium benutzen,
in das die Versprechen gewisse, genau abgegrenzte Inseln des Voraussagbaren werfen,
wie Wegweiser in ein noch unbekanntes und unbegangenes Gebiet.«*>> Sobald solche
Versprechen aber nicht mehr bereit sind, den Weg blof zu weisen und das Ungewisse
auszuhalten, »sobald sie dazu mifRbraucht werden, den Boden der Zukunft abzustecken
und einen Weg zu ebnen, der nach allen Seiten gesichert ist, verlieren sie ihre bindende
Kraft und heben sich selbst auf«’>*.

Alle Geschichten sind darauf angewiesen, »daf} die Menschen im Plural existieren,
daf die Menschen die Erde bewohnen und nicht der Mensch«'>*. Geschichten miissen ge-
hért, gedeutet und weitererzihlt werden, sie miissen durch den jetzigen Blick in neues
Licht geriickt werden, um ein neues Verstindnis, eine wieder neue Erzihlung der Ge-
schichte zu ermdglichen. Die alltiglichen Erlebnisse der Vereinzelten sind es also gera-
de nicht, die eine Geschichte erzihlen kénnen, diese sind — wie die Ausfithrungen zu
Roman und Eigenheim gezeigt haben - in sich abgeschlossen und in feste Form gegos-
sen, sie konnen nicht mehr ausgelegt werden. Von Eichmann schreibt Arendt, dieser
sei »wie ein Speicher, vollgestopft mit Privatgeschichten von der niedrigsten Sorte«'>®.
Solche Privatgeschichten sind gerade keine Fiden, die in »bereits vorgewebte Muster
[gelschlagen« werden koénnen, um dann »das Gewebe so [zu] verindern, wie sie ihrer-
seits alle Lebensfiden, mit denen sie innerhalb des Gewebes in Berithrung kommen, auf

149 »Diese beiden Fihigkeiten gehéren zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit be-
zieht und ein Geschehen rickgidngig macht, dessen Stinde sonst, dem Schwert des Damokles
gleich, iiber jeder neuen Generation hingen und sie schliefilich unter sich begraben mufite; wah-
rend die andere ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne
die bindenden Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohen-
de Meer des Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal irgendeine Kontinuitiat menschli-
cher Beziehung moglich wire, von Bestiandigkeit und Treue ganz zu schweigen.« (Hannah Arendt
[1958]: Vita activa, S. 302.)

150 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

151 Ebenda.

152 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 312.

153 Ebenda, S.312f.

154 Ebenda, S.313.

155 Hannah Arendt [1965]: Uber das Bise, S. 79. [Hervorhebung der Autorin.]

156 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.165.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einmalige Weise affizieren«**”. Es sind vereinzelte Geschichten ohne Zusammenhang,
die - dhnlich dem bereits erwihnten digitalen Signal — diskret und »sprunghaft«*®
kommen und gehen, die nur springen zwischen zwei Werten: dem vereinzelten Ereig-
nis, das Eigenschaft zuschreibt, und dem zu vergleichenden Wert — der angestrebten
Eigenschaft, dem Typus.

Durch das Erzihlen und das gemeinsame Deuten und Bedenken der Geschichte
gelangt diese erst zu ihrer Be-deutung, die fern von blof3 Faktischem liegt; hier erst
»verlieren die Fakten [...] ihre urspriingliche Beliebigkeit und erlangen eine Bedeutung,
die menschlich sinnvoll ist«’*°. Da Geschichten also in ihrer Deutung und Weiterga-
be in stindigem Wandel begriffen sind, konnen sie auch niemandem zugeschrieben
werden, sie werden — in Sophie Loidolts Worten — »in der Offenheit der Pluralitit her-
Vorgebracht.«mo Sie sind niemals »Produkte eines Autors«, denn »[k]ein Mensch kann
sein Leben »gestalten< oder seine Lebensgeschichte hervorbringen, obwohl ein jeder sie
selbst begann, als er sprechend und handelnd sich in die Menschenwelt einschalte-
te«'®. Die »Lebensgeschichten«, die ein »klar erkennbares Muster«'®> ergeben und alsdann
erzihlbar werden, sind demnach nicht einfach »Privatgeschichtenc, die weitererzihlt
werden, sondern jene Geschichten, die aus dem gemeinsamen Gesprich, der gemein-
samen Handlung erst entstehen. Der Sinn, der dieser Handlung innewohnt, erschlief3t
sich endlich nicht den Handelnden selbst, sondern »nur dem riickwirts gerichteten
Blick dessen, der schlieRlich die Geschichte erzihlt«'®3

deutet, »aber niemand hat sie ersonnen«!%4,

— in ihnen ist ein Sinn ange-

Die so gebildete Welt, eine Welt, die sich in der stetig immer weitergewebten Ge-
schichte immer neu formiert und doch als Ganze bestehen bleibt, ist der Grund, auf
dem alles beruht, ein Schutz vor den »verwiistenden Sandstiirmen«!®> der Zeiten. Je-
de Gemeinschaft braucht Geschichten, in die sie hineinwebt, die die grofe gemein-
same Erzihlung als Sammlung einzelner Geschichten zeigen kann, sie nicht aber ver-
einnahmt in einem Werkstiick. Wenn man nun sagte, Deutschland brauche solche Ge-
schichten, Europa, gar die Welt? Fiden, die nicht nur Banken und Konzerne verbin-
den und umspannen, sondern die die Einzelnen wieder sichtbar werden lassen und
die zugleich von etwas Gemeinsamem, Griindendem erzihlen? Sind es aber nicht die
Populisten, die davon sprechen, es miisse wieder mehr »deutsche Geschichten« geben
und weniger Durcheinander der Kulturen? Nun, eine solche Geschichte wire eben keine
Arendt’sche, ihr wiirde gerade das Fehlen, was sie erst zur Geschichte macht: Offenheit,
Wandelbarkeit, Deutbarkeit, Pluralitit. Solche Geschichten sollen Identitit schaffen,

157 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 226.

158 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S.165.

159 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 367.

160 Sophie Loidolt [2016]: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and Der-
mot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the sWe«. London/New York 2016,
S.50. [Ubersetzung der Autorin.]

161 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 227.

162 Ebenda, S. 226.

163 Ebenda, S.298.

164 Ebenda, S. 227.

165 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

267


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Vom Schweigen des Guten

die Einzelnen darstellen, »als seien alle zusammengeschmolzen in ein grotesk-giganti-
sches Einzelwesen«®®. Solche Identititen sind feste Hiillen, sie wollen gerade nicht ins
Gesprich treten, sondern jedes Sprechen verstummen lassen, sie wollen beenden, was
einen Anfang erméglichen soll.

Maike Weipflug geht der Frage nach, inwiefern die Sprache der Literatur die Mog-
lichkeit bereithilt, eine gemeinsame Geschichte zu erzihlen. Arendt schreibe »dem Er-
zihlen ein kritisches, Ideologien aufbrechendes Potential [zu]«*”. Weifpflug unter-
nimmt den Versuch, das literarische Sprechen - das offene und uneindeutige - in den
politischen Bereich zu iibertragen und st6f3t sodann auf die Frage, ob solche »Beto-
nung der Kontingenz [nicht] zu einem offenen Relativismus« einlade. »[IIn der Welt
des Fiktiven mag dieser Einwand kein grofes Gewicht haben. Literatur ist dazu da,
den Bereich des Méglichen zu erkunden, sie steht nicht im direkten Zusammenhang
mit Entscheidungen, die den Bereich des Handelns, des Politischen betreffen. Doch mit
der Ubertragung von isthetischen Kategorien auf den Bereich des Politischen wird dies
problematischer.«'%® Weipflug wagt dennoch selbst einen Versuch der Anwendung der
von ihr herausgearbeiteten »narrativen Methode«*®® — »die kritische Befragung unserer
Gegenwart vor dem Hintergrund bereits gemachter Erfahrungen und auf eine Zukunft

79 _ indem sie sich dem Problem des Klimawandels zu-

hin, die offen ist fiir das Neue«!
wendet: »Die Auswirkungen von Natur und Naturzerstorung auf den Menschen sind so
vielfiltig und komplex wie die Natur und die Menschen selbst. Wir konnen diese Dinge
durchaus benennen und beklagen, aber in dieser abstrakten Form regen die Darstel-
lungen nicht zum Handeln an, sondern scheinen eher zu ldhmen. Statt einer grofRen,
aber abstrakten Erzihlung der Zerstérung der Natur durch den Menschen sollten wir
konkrete, dichte Beschreibungen und erfahrungsgesittigte Erzihlungen tiber die Be-
ziehungen zwischen Mensch und Umwelt suchen und weitererzahlen.«!”*

Die Erzdhlung von Natur als eine mégliche Stiftung von Gemeinsamkeit, in die wei-
tere, »erfahrungsgesittigte« Geschichten der Vielen eingewebt werden, ist meines Er-
achtens fir unsere Gegenwart fruchtbar. In dieser Weise kénnte auch der Versuch Bru-
no Latours verstanden werden, auf den ich weiter oben bereits zu sprechen gekommen
bin: als gemeinsamer Ausgang von einer Geschichte, einer gemeinsamen Naturerzih-
lung. Diese allerdings miisste befreit werden von Ideologie, von selbstverstindlicher
Moral und unhinterfragbarer Zielgerichtetheit: Sie miisste ein gemeinsames Fragen
werden. Denn »abstrakte Erzihlungen« lihmen nicht nur, weil es thnen an Wirklich-
keit fehlt, sondern weil sie auf Abstand gehalten und zum Un-beurteilbaren stilisiert
werden. Uber die Natur, iiber die uns allen gemeinsame Welt zu sprechen und all die
uneindeutigen Erzihlungen gemeinsam zu durchdenken, uns von ihnen aus unserer

166 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16f.

167 Maike Weipflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 211.

168 Ebenda, S. 208.

169 Maike Weillpflug [2014]: Erzdhlen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt. In:
Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hg.): Narrative Formen der Politik. Wiesbaden
2014, S. 212.

170 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 220.

171 Ebenda, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Gegenwart zu erzihlen und uns so eine Welt zu schaffen, in der wir — als wir selbst
— erscheinen konnen, ist die unendliche Moglichkeit, die in jeder Erzahlung liegt. Mir
scheint hier allerdings ein Missverstindnis vorzuliegen: Eine solche Naturerzahlung ist
keine Literatur, sondern ist gerade eine Sammlung von tatsichlichen Geschehnissen,
eine Geschichte, die das Gemeinsame aus den vielen moglichen Perspektiven formt. Sie
fordert keine »Wahrsitze« — wie von Redecker das perlensuchende Erzihlen definiert
—, sondern besteht in der »Anverwandlung von Ereignissen, fiir die eine giiltige narra-
tive Form gefunden werden muss, damit sie in der Welt Bestand haben«'7%. Und nicht
nur darum, sondern eben auch: damit die Welt selbst bestehen kann, damit sie, wie

73 werden kann.

Arendt sagt, »ein Hort des Seins«!
In diesem Sinne spricht sie von der Geschichte Anton Schmidts, die »wie ein plétzlicher
Lichtstrahl inmitten dichter, undurchdringlicher Finsternis« auf die Gegenwart stief3.
Solche Geschichten wiren imstande, alles zu verindern — »in diesem Gerichtssaal, in
Israel, in Deutschland, in ganz Europa, vielleicht in allen Lindern der Welt«'74. Sie be-
zieht diesen Gedanken auf Deutschland, wenn sie sagt, sie kdnnten »fiir eine Wieder-
erlangung des inneren Gleichgewichts« sorgen, »[d]enn die Lehre solcher Geschichten
ist einfach, ein jeder kann sie verstehen. Sie lautet, politisch gesprochen, daf’ unter
den Bedingungen des Terrors die meisten Leute sich fiigen, einige aber nicht.<!”> Hier
scheint mir also auch Weif3pflugs Versuch einzuordnen, »[s]tatt einer grofden, aber abs-
trakten Erzihlung der Zerstérung der Natur [...] konkrete, dichte Beschreibungen und

76 einzuweben. In solchen Erzihlungen findet sich

erfahrungsgesittigte Erzihlungen«!
immer wieder ein Ausgangspunkt, sie brechen die grof3e, allgemeine Erzihlung auf
und erzihlen etwas anderes, erzihlen die Ausnahmen: »einige aber nicht«. Sie bieten ei-
nen Grund, von dem aus der Gedankengang seinen Ausgang findet, nicht aber sind sie
selbst ein Anfang. Denn eine jede »verwandelnde Vergegenstindlichung ist der Preis,
den das Lebendige zahlt, um nur iiberhaupt in der Welt bleiben zu diirfen<!””.

Ist es nicht vielmehr die Literatur, ein Sprechen, das nicht nur anders und ande-
res erzahlt, sondern das selbst das Neue ausspricht, das nicht dhnliche Perspektiven
sammelt, sondern das absolut Verschiedene auszudriicken sucht, die Arendts Versu-
chen, dem Handeln, dem Einzelnen und Ziellosen, dem Menschlichen der Menschen
sich anzunihern sucht? Arendt spricht nicht von Homer, lisst nicht Kafkas oder Mel-
villes Erzihlungen aufleben, weil sich in ihnen eine Tatsache genauer beschauen lief3e.
In diesen Erzihlungen ist es gerade das Unbestimmte, das nicht klar Benannte, das nicht
bloR Informierende und Erliuternde, das fiir ein gemeinsames Gesprich, fiir eine ab-
solut neue Deutung offen ist und 6ffnet.

172 Evavon Redecker [2013]: Gravitation zum Guten, S. 73.

173 Hannah Arendt [1951]: Denktagebuch, Erster Band, S.104.

174 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 345.

175 Ebenda, S.347.

176 Maike WeiRpflug [2019]: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, S. 259.
177 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.114.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

269


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Vom Schweigen des Guten

6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den FuB vom Erlebnis
lost.«™ Welt-6ffnendes Erzahlen

Es sind die Bemiihungen dessen, der, iiber-
flogen von Sternen, die Menschenwerk sind,
der, zeltlos auch in diesem bisher ungeahn-
ten Sinne und damit auf das unheimlichs-
te im Freien, mit seinem Dasein zur Sprache
geht, wirklichkeitswund und Wirklichkeit
suchend.

Paul Celan: Bremer Ansprache

Welt-erhaltendes Erzihlen muss in gewisser Weise als notwendig begriffen werden,
es hat einen Nutzen. So bewahrt es doch in gewisser Weise: vor der Unbedachtheit,
vor der Vereinzelung — vor dem Bosen. Der Eingleisigkeit, der Gedankenlosigkeit und
der Urteilsferne, die sich Arendt wihrend des Eichmann-Prozesses darboten, ist durch
dieses Erzihlen etwas entgegengehalten, es wirkt als Damm im Fluss der Selbstver-
stindlichkeiten, unterbricht und fragt nach, setzt die anderen Moglichkeiten gegen das
eine Wirkliche.

Welche Bedeutung aber haben die Erzihlungen, die Arendts Schriften und Vortri-
ge begleiten, was geschieht, wenn sie Kafka, Melville, Brecht zitiert? Was zeigt sich in
dieser uneindeutigen, in dieser schlechthin deutbaren Sprache — und nur hier? Eine Stu-
dentin Arendts erzihlt von deren Vorlesungen Folgendes: »Sie lehrte die Philosophie,
indem sie Texte benutzte, die niemand sonst je fiir angemessen gehalten hitte. Wir la-
sen Kafka, Broch, Brecht, Faulkner, Heller, Auden. Wir sollten vielmehr tiber die Fragen
nachdenken, die wihrend der Klassen aufgeworfen worden waren, als iiber die bespro-
chenen Texte selbst. Sie war eindeutig davon iiberzeugt, dass >poetische Rebellen« die
angehenden Philosophen genauso viel zu lehren hitten wie philosophische Werke.«'7
Inwiefern sind diese Schriften keine Fiden, die das Netz weiterweben, die den Men-
schen einen Grund geben, von dem sie ausgehen kénnen, sondern in ihrem Versuch,
sich den Dingen sprechend zu nihern, immer selbst schon Anklang des absolut Neuen,
keine bloR andere Betrachtung, sondern ein Beginn ganz von vorn?

Inwiefern sollen jene Erzihlungen, Dichtungen und Aphorismen, die Arendt immer
wieder anruft und ins Jetzt holt, nicht Versdhnung und so ein Weitermachen ermdogli-
chen, sondern ein Neu-Denken stiften, einem Verstehen niherbringen? Solches Verste-
hen kennt kein Ende, es besteht im immer neuen Versuch, sich der menschlichen Welt
anzundhern: »Verstehen ist nicht-endend und kann daher keine Endergebnisse hervor-
bringen; es ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein, denn jede einzelne
Person muf} sich mit jener Welt verséhnen, in die sie als Fremder hineingeboren wurde

178  Vgl: Franz Kafka [1911]: Aufzeichnungen aus dem Jahre 1911 (20. Oktober). In: ders.: Tagebiicher 1910-
1923. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1986, S. 77.

179 Elisabeth Kamarck Minnich [1984]: Hannah Arendt: Thinking As We Are. In: Carol Ascher et al. (Hg.):
Between Women. Biographers, Novelists, Critics, Teachers and Artists Write about Their Work on
Women. Boston 1984, S. 175; zitiert nach Kathrin Morgenstern: >Einer wird immer bleiben, um die
Geschichte zu erzihlens, S. 203. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und wo sie im MafRe ihrer klar bestimmbaren Einmaligkeit immer ein Fremder bleiben
wird. Verstehen beginnt mit der Geburt und endet mit dem Tod.«!3° Diese Deutung
des Verstehens ist alles andere als gewohnlich: Meinen wir nicht mit Verstehen zumeist
das Verstanden-haben von etwas? Bedeutet es denn nicht Abschluss? Gehen wir nicht
sogar oft davon aus, dies Verstindnis sei zu erlernen, eigentlich sei doch alles bereits
verstanden und miisse nur noch eingesehen und abgespeichert werden? Arendts Anru-
fungen sollen ihr Verstindnis des Verstehens niherbringen — oder vielleicht itberhaupt
die Moglichkeit er6ffnen, etwas verstehen zu wollen: Zeigen sie doch ein Sprechen, das
gerade nicht verstanden-haben will, sondern das fragt, das keine Lehre bereithilt, son-
dern einen Versuch, zu verstehen. Das immer erneute Auslegen, zu dem solche Schrif-
ten aufrufen, fordert dazu auf, zuzuhdren, es erfordert Geduld und Vorstellungskraft
— all jene Fihigkeiten, die ein menschliches Gesprich, eine Handlung unter Gleichen
erst ermoglichen.

6.3.1 »Unter einer Sonne, die das Denken zu wehren scheint.«®
Kafka'sches Erzahlen

Um einem solchen Erzihlen — einem Sprechen, das in seiner Uneindeutigkeit dem Ein-
zelnen Raum lisst — denkend sich zu nihern, soll hier Kafka zu Ohren kommen. 2 Uber
Kafkas Erzihlungen sagt Arendt, was in diese »lockt und verlockt« sei »die Wahrheit
selbst«. Weiter heif3t es: »[D]iese Verlockung ist Kafka [..] bis zu dem unglaublichen
Grade gegliickt, daf’ seine Geschichten auch dann in Bann schlagen, wenn der Leser
ihren eigentlichen Wahrheitsgehalt erst einmal nicht begreift. Kafkas eigentliche Fas-
zination besteht darin, daf der Leser eine unbestimmte, vage Faszination, die sich mit
der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinnlose Bilder und
Begebenheiten paart, so lange aushilt und sie so entscheidend in sein Leben mitnimmt,
dafd ihm irgendwann einmal, auf Grund irgendeiner Erfahrung plétzlich die wahre Be-
deutung der Geschichte sich enthiillt mit der zwingenden Leuchtkraft der Evidenz.«'33
Darin liegt die Moglichkeit des Uneindeutigen: Die Lektiire von Arendts Texten ist von
der Ahnung begleitet, dass es nicht darum geht, ein abschliefiendes Urteil zu fillen,
sondern die Offenheit des Verstehens und des Gesprichs zu suchen. Solche »wahre Be-
deutung« ist nicht zu berechnen, zu erkliren oder zu lehren, sondern bedarf der Geduld
und des offenen Ohrs. Sie zeigt sich zuweilen (oder gar zumeist) erst im Nachhinein,

180 Hannah Arendt [1953]: Verstehen und Politik, S.110.

181 Vgl. Walter Benjamin [1932]: In der Sonne, S. 417.

182 Vgl. hierzu die (unverodffentlichten) Ausfithrungen in meiner Magisterarbeit, die ich 2016 unter
dem Titel Atemholen. Sprachloses Sprechen bei Benjamin und Kafka eingereicht habe.

183 Hannah Arendt [1944): Franz Kafka, S. 98.
Vgl. auch: »Das gemeinsame Erlebnis der Leser Kafkas ist eine allgemeine, unbestimmbare Be-
zauberung, sogar bei Erzdhlungen, die sie nicht verstehen, eine klare Erinnerung an merkwirdige
und scheinbar unsinnige Bilder und Beschreibungen, — bis sich eines Tages der verborgene Sinn
mit der plétzlichen Deutlichkeit einer einfachen und unangreifbaren Wahrheit enthillt.« (Han-
nah Arendt [1944]: Franz Kafka, von Neuem gewiirdigt. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter
Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Gottingen 2019, S. 242.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

2N


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Vom Schweigen des Guten

in dem Moment, in dem — wie es bei Benjamin heif3t — »das Gewesene mit dem Jetzt
blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft«'34,

Wer die Erzihlungen Kafkas also einmal vernommen hat, dem sind die »erst schein-
bar sinnlosen Bilder und Begebenheiten« in gewisser Weise bestindig anwesend — sofern
er sie denn »so entscheidend in sein Leben mitnimmt«'. In ihrem Gesprich mit Giin-
ter Gaus spricht Arendt davon, dass sie »einen ziemlich grofien Teil deutscher Gedich-
te auswendig [kenne]. Die bewegen sich da immer irgendwie im Hinterkopf [..].«88
Durch ihre Anwesenbheit ist es moglich, auf diese Sprach-Bilder zu bauen, sie als Grund
und Ausgang zu nehmen. Wenn diese tiefe Verbundenheit zur eigenen Sprache - der
Sprache, aus der jene Bilder geformt sind, die sich dort im Hinterkopf bewegen — ver-
lorengeht, besteht immer die Gefahr, dass sich die Sprechende in einer »Sprache [ver-
liert], in der ein Klischee das andere jagt«. Arendt spricht hieriiber in Bezug auf andere
aus Deutschland Geflohene, die mit der Heimat auch die eigene Sprache hinter sich
gelassen hatten. Diese hitten zwar die neue Sprache erlernt, in der sie sich nun sogar

187 auszudriicken kénnten, verfiigten aber nun nicht linger itber einen

»idiomatisch«
Sprachgrund, wodurch das Ausgesprochene oberflichlich bleibe. Auf diese Weise wird
— so konnte man in Benjamins Bild des Echos der fremden in der eigenen Sprache sa-
gen — die Liicke zwischen den Sprachen verdeckt und der heimatliche Raum zerstort,
in dem die fremde Sprache erklingen und so Neues hervorbringen kénnte.

Die deutbare Erzihlung begleitet fortan im Hinterkopf deshalb, weil sie keine abge-
schlossene Lehre mitgibt, sondern vor eine Frage stellt, die Frage nach der Bedeutung
dessen, wovon sie da erzihlt. Solche Grund-legenden Erzihlungen versuchen nicht,
die Auflenwelt darzustellen oder eine Lehre zu vermitteln; Kafka verlasse sich »nie auf
die Wirklichkeit, weil sein eigentliches Anliegen nicht Wirklichkeit, sondern Wahrheit
ist«. Arendt vergleicht Kafkas Erzihlweise mit der »Konstruktion von Modellen [...]: So
wie ein Mann, der ein Haus bauen oder eines Hauses Stabilitit beurteilen will, sich
einen Grundrify des Gebiudes anfertigen wird, so konstruiert sich Kafka gleichsam
die Grundrisse der bestehenden Welt. Mit einem wirklichen Haus verglichen ist sein
Grundrif$ natiirlich etwas sehr >Unwirkliches<; aber ohne ihn hitte man das Haus nicht
bauen kénnen, ohne ihn kann man die Grundmauern und Pfeiler nicht erkennen, die
allein ihm in der wirklichen Welt Bestand verleihen. Aus diesem von der Wirklichkeit
her konstruierten Grundrif3, dessen Auffindung natiirlich sehr viel eher das Ergebnis
eines Denkprozesses als einer Sinneserfahrung ist, baut Kafka seine Modelle. Zu ih-
rem Verstindnis bedarf der Leser der gleichen Einbildungskraft, die am Werke war, als
sie entstanden«*®®. Es sind diese Fragen nach dem Grundriss, die die Errichtung eines
bestindigen Baues allererst erméglichen; um diesen Grundriss verstehen zu konnen,
miissen sich die Lauschenden ihrer Einbildungskraft bedienen, jener menschlichen Fi-
higkeit, die auch die Grundlage bildet fiir das Urteil und das gemeinsame Gesprich. In

184 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

185 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

186 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprdch mit Giinter Gaus, S. 60.
187 Ebenda.

188 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.107.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

einer iiberarbeiteten Fassung spricht Arendt anstelle des Grundrisses von einem »Auf-
riss«; dort heifdt es: »Aufrisse konnen nur von denen verstanden werden, die fihig und
willig sind, sich mit eigener Phantasie die wirklichen Absichten und die zukiinftige
Ansicht vorzustellen.« Aufriss heifSt zunichst auch: aufreifen, eine Maske, eine Abde-
ckung wegreiflen, um etwas Verdecktes freizulegen. Ein Aufriss legt eine Liicke offen,
schafft Raum fir Deutung. Dieses Aufgerissene kann alsdann nur von solchen verstan-
den werden, die nicht nur das in den Text Gelegte — die Absicht — sich vorzustellen fihig
sind, sondern auch das aus dem Text sich Ergebende — eine zukiinftige Ansicht.

Solcherart Geschichten halten sich im Verborgenen - sie meiden eindeutige Setzun-
gen, haben weder Nutzen noch enthalten sie eine Lehre. Folglich unterscheiden sie sich
in maf3geblicher Weise von Erzihlungen wie derjenigen Anton Schmidts, deren Lehre

189 ,Kafkas Erzihlungen [..]

so einfach ist, dass »ein jeder [..] sie verstehen [kann]«
enthalten keinerlei [...] Rat, noch Belehrung, noch Trost. Nur der Leser, der [...] selbst
auf der Suche nach der Wahrheit ist, wird mit Kafka und seinen Modellen etwas an-
zufangen wissen, und er wird dankbar sein, wenn manchmal auf einer einzigen Seite
oder sogar in einem einzigen Satz plotzlich die nackte Struktur ganz banaler Ereignis-
se sichtbar wird.«*° So tritt in Kafkas Erzihlungen in gewisser Weise das Einzelne in
Erscheinung, das in keine allgemeine Lehre passt, sondern des immer neu ansetzen-
den Denkens bedarf — formlos zwar, nicht bestimmt und einsortiert, aber doch als es
selbst. In einem Essay zu Kafka spricht Arendt davon, dass »wir« in Kafkas Beschreibung
eines Kampfes und Das Schlof$ »dem Paria in seiner nichsten und vorliufig letzten Gestalt
begegnen«***
der Begriff des Parias auch nur einmal vorkime - ja vielleicht: gerade deshalb -, kann

, da dieser in Kafkas Dichtung auftrete. Ohne dass in diesen Erzihlungen

er hier in Erscheinung treten.

Damit gleicht dieses In-Erscheinung-Treten in keiner Weise der blof3en Darstellung
eines Gegebenen: Es ist ja kein Paria, der Paria kommt nicht vor, er tritt auf, ohne da
zu sein — erscheinen kann er gerade, weil keine Form ihn zu ergreifen sucht. Kafkas
Figuren stehen im Widerspruch zu den Figuren des gewohnlichen Romans, der zur
Identifikation mit dem Schicksal seiner Figuren einlidt, ohne ein Eigenes noch zu er-
moglichen — man ist férmlich in die Figuren eingeschlossen und muss sich selbst und
die Welt vergessen. Kafkas Figuren bewirken das Gegenteil - sie rufen wach, stellen in
Frage und bringen in die Frage: »[D]a die Kafkaschen Helden nicht wirkliche Personen
sind, mit denen es hybrid wire sich zu identifizieren, [...] scheint es uns, als sei jeder
von uns angerufen und aufgerufen. Denn dieser, der guten Willens ist, kann irgendeiner

192

sein und jedermann, vielleicht sogar du und ich.«"?* Sie vereinzeln die Lesenden also

nicht, indem sie sie in ein Schicksal einpferchen, sondern rufen sie in ihre Einzelheit:

189 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 347.

190 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.108.

191 Hannah Arendt [1944]: Die verborgene Tradition. (Franz Kafka: Der Mensch mit dem guten Willen.) In:
dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Bar-
bara Hahn. Gottingen 2019, S. 76f.

192 Hannah Arendt [1944): Franz Kafka, S.111.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

273


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Vom Schweigen des Guten

Die selbst leeren Figuren verweisen auf diese Leerstelle und lassen so nicht schicksals-
ergeben hinwegdimmern; vielmehr beunruhigen sie und fordern Wach-samkeit.

Kafkas Figuren weisen so immer schon iiber sich hinaus - in gewissem Sinne auch
iiber ihre Zeit. So spricht Arendt einmal von »Kafkas sogenannten Prophezeiungen«'®3.
»Seine Kunst« so heifdt es an anderer Stelle, sei »der Ausdruck einer zukinftigen Welt,
die auch die unsrige ist«!**. Die Erzihlungen weisen immer schon iiber die Zeit hinaus
- und sind ihr dadurch so angemessen, dass sie sie nicht abzuschliefRen, sondern viel-
mehr aufzuschliefRen versuchen. Sie versuchen nicht, die diistere Zukunft vorherzuse-
hen, sondern von dem im Jetzt sich Ankiindigenden zu erzihlen, von einem Méglichen;
sie wollen nicht abbilden, sondern vorstellen. »Das grof3artige dieser Kunst liegt dar-
in beschlossen, daf sie heute noch so erschiitternd wirken kann wie damals [...]. Wire
Kafkas Dichtung wirklich nichts als Prophezeiung eines kommenden Schreckens, so
wire sie genauso billig wie alle andern Untergangsprophetien [...]. Der natiirliche Weg
ist immer der Weg des Untergangs, und eine Gesellschaft, die sich blind der Notwen-
digkeit der in ihr selbst beschlossenen Gesetze anheimgibt, kann immer nur unterge-
hen. Propheten sind notwendigerweise immer Ungliickspropheten, weil die Katastro-
phe immer vorausgesagt werden kann. Das Wunder ist immer die Rettung und nicht
der Untergang; denn nur die Rettung, und nicht der Untergang, hingt von der Frei-
heit des Menschen ab und seiner Kapazitit, die Welt und ihren natiirlichen Ablauf zu
indern.«!%

Weltverinderung im Sinne einer Offnung, im Sinne einer Loslésung vom Gewdhn-
lichen und einer Er-6ffnung des Anderen, wird moglich durch eine Abwendung vom
Begrifflichen. Kafkas Sprache ist in gewisser Weise offen zu nennen: Sie spricht vom
Unabgeschlossenen, Fragmentarischen, Ungewissen. Die festen und sicheren Mauern
der Begriffe stehen in seinen Geschichten immer kurz vor dem Zusammenbruch, dem
Abbrechen. Er selber nennt sich in einer Tagebucheintragung durch sein Schreiben der
Dinge enthoben, nennt sich springend und steigend aus dem Berechneten und Berech-
nenden: »Merkwiirdiger, geheimnisvoller, vielleicht gefihrlicher, vielleicht erlésender
Trost des Schreibens: das Hinausspringen aus der Totschligerreihe Tat — Beobachtung,
Tat — Beobachtung, indem eine héhere Art der Beobachtung geschaffen wird, eine ho-
here, keine schirfere, und je hoher sie ist, je unerreichbarer von der >Reihe« aus, desto
unabhingiger wird sie, desto mehr eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, desto un-

196

berechenbarer, freudiger, steigender ihr Weg.«”° Ein Ausbrechen aus dem ewig sich

wiederholenden Vergleich, der nichts kann als sehen und berechnen, beobachten und

193 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka: A Revaluation. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.
Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S. 74. [Ubersetzung der
Autorin.]

194 Hannah Arendt [1946]: No Longer and Not Yet. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954. For-
mation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994, S.159. [Ubersetzung der
Autorin.]

195 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S.103.

196 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920. In: ders.: Tageblicher. Kritische Ausgabe. Hg. v.
Hans-Cerd Koch et al. Frankfurt a.M.1990, S. 892. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Tagebuch-
eintragung von 1920.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

in den Vergleich setzen, mit einem Begriff versehen. Mensch ist ein Mensch ist ein
Mensch ... Was ist aber Schreiben anderes als ewige Aneinanderreihung von Begriffen,
was tut die Schreibende also anderes als gerade dieses: Kategorie hinter Kategorie fest-
schreiben, Gitter um Gitter? Solange sie schreibt, muss sie sich innerhalb der Grenzen
einer Sprache bewegen, die an sich begrenzt ist: Im Schreiben zeigt sich der Mangel
der Sprache selbst, ihre Beschranktheit und Unméglichkeit. Hier aber ist nach einem
Schreiben gefragt, das dasjenige meint, das zwischen den Formen, das zwischen den
Schriftzeichen — nur dort aber — sich verbirgt: Es ist also dennoch der richtige Ort, der
einzige vielleicht, an dem das Ungeformte denkbar wird und an dem das Zwischenzei-
lige existieren kann, ein Ort der Zeilen.

Allein eine solche Sprache zwischen den Formen vermag es, gegen die Grenze anzu-
stiirmen, jene Satz-Mauern niederzureifien oder aber tiber diese sich zu erheben, ihrer
Beschrankung sich zu ent-schreiben, sie nieder-zuschreiben. Es ist nicht mitteilbar, weil
es wicht fafSbar ist, und es dringt zur Mitteilung aus demselben Grund."” Die Mauern, die Ka-
tegorisierungen der Dinge sollen die Dinge dingfest machen. Dingfest und fassbar aber
kann nur solches sein, das in die Fassung der Hand oder die eines Geistes passt, in die
Ficher der Kategorien, in die sich das Begriffene einfachen und einfassen lisst. Kafkas
Sprache spricht in entgegengesetzte Richtung, sie entfernt die Dinge, zeigt sie in ihrer
Unfassbarkeit. Seine Worte sind niemals Mittel zur Bestimmung, zur Einordnung der
Welt, sondern immer ein Weisen auf ihre Unbestimmptheit, die Unbestimmbarkeit und
Unberechenbarkeit der Dinge. »Wenn er mich immer frigt.< Das 4, losgeldst vom Satz,
flog dahin wie ein Ball auf der Wiese.«!?8
Frage fliegt, dass das Fragen dasjenige ist, dass hinausspringt aus der Berechenbarkeit

199 {iber

Es ist wohl kein Zufall, dass hier gerade die

und »eigenen Gesetzen der Bewegung folgend, [...] unberechenbarer, freudiger«
die Dinge sich erhebt.

Kafkas Sprache gleicht einem Mosaik, in dem jeder Stein, jedes Wort fiir sich steht,
allein und fest in sich, zugleich aber als Stein, als Wort im Zusammenhang eines Mo-
saiks, im Zusammenhang einer Erzihlung. Adorno sieht in diesem Sprechen den deut-
lichsten Unterschied zu symbolhaften Schriften, in denen vor allem der Zusammen-
hang gewahrt werde, so »daf} die einzelnen Momente des Kunstwerkes aus der Kraft
ihres Zusammenhangs tiber sich hinausweisen: daf} ihre Totalitit bruchlos iibergehe
in einen Sinn.« Die Bedeutung des Einzelnen werde dort abgegeben an den »Schwung
des Ganzen«*°°. Kafkas Schriften hingegen zeichneten sich durch die entgegengesetzte
Bewegung aus, nicht also »durch den Ausdruck [sc. der eines Ganzen, Ungebrochenen],
sondern durch dessen Verweigerung, durch ein Abbrechen«*°*. Wenn die Worte nun so
einzeln und abgebrochen dastehen und sie sich in solcher Bruchstiickhaftigkeit zeigen,

197 Franz Kafka [1918]: Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost
Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 87.

198 Franz Kafka [1910]: Tagebucheintragung von 1910. In: ders.: Tagebiicher 1919-1923. Hg. v. Max Brod.
Frankfurt a.M. 1986, S. 9.

199 Franz Kafka [1920]: Tagebucheintragung von 1920, S. 892.

200 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

201 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

275


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Vom Schweigen des Guten

kann ihr Bedeuten im Einzelnen in Frage gestellt werden. Wenn in dieser Weise »alles
wortlich [genommen wird]«, werden die Dinge nicht »durch Begriffe von oben her«*°
zugedeckt. So ist es unmoglich, einen Sinn oder Inhalt auszumachen, der als solcher
dann iibertragbar wire. Das Wesentliche des Textes dringt sich auf: Es dringt sich auf,
dass es keinen ganz erfassbaren Inhalt gibt, den man ergreifen oder zusammenfassen
konnte, sondern dass da etwas anderes lauert, das hervorzukommen dringt. Dieses ei-
gentlich nicht Sichtbare ist die leere, weife, hell leuchtende Zwischenzeile, die author-
chen macht, die ein Hindimmern im schon Bekannten, schon Erkannten der erlernten
Bezeichnungen schlichtweg verweigert.

In diesem Sinne mochte ich in niherer Betrachtung von Kafkas Erzihlweise fra-
gen, was die Begriffe — etwa >Urteil, >Gesetz¢, >Mensch« — hier noch bedeuten; was es
bedeutet, dass es einen Begriff gibt, der sie alle zu (be)greifen sucht, was die abbre-
chende Sprache Kafkas in ihren Einzelstiicken noch aussagen will. Die scheinbar be-
kannten Ausdriicke und deren Bedeutungen dienen nicht linger als bloRe Hilfsmittel
zur Beschreibung einer lingst bekannten Situation. Sie erteilen den ihnen zugedach-
ten Rollen die Absage und erfinden sich unberechenbar neue, auf die niemals Verlass
sein wird. Die Ausdriicke werden umgeschrieben, sie werden zum Unvertrauten und
Unfassbaren, indem sie sich in immer neuen Begriffen festsetzen, sich in der Sprache
aus ihr heraus sprechen, sich aus der Form formlich hinauswinden. Werner Hamacher
schreibt: »Es gehort vielmehr zur Paradoxie des magischen Charakters von Kafkas Bil-
dern, daf} sie aufhéren, Bilder, Nachbilder oder Vorbilder zu sein. Ihre Magie kommt
dadurch zustande, daf$ sie sich dem schlechthin Unihnlichen dhnlich machen, dem
Unbekannten, Unvertrauten und Nichtantizipierbaren.«*°

Ich méchte im Folgenden auf zwei Kafka’sche Erzihlungen niher eingehen: Vor dem
Gesetz und Ein Bericht fiir die Akademie. Die Erstgenannte ist Teil des fragmentarischen
Romans Der Prozef3, weshalb es nétig sein wird, auch diesen in den Blick zu nehmen.
Die Erzihlung handelt von dem Bankangestellten Josef K., der, »ohne daf er etwas B6-
ses getan hitte«®®, eines Morgens in seiner Wohnung verhaftet wird. Nach kurzer Zeit
jedoch ist klar, dass hier nichts in bekannten Bahnen verliuft, dass die Handlung aufs
Auflerste unbekannt ist und bleiben muss. Die Lage, in der sich die Figur K. befindet,
ist nicht einzuschitzen oder durch den Vergleich mit dhnlichen Lagen sich verstindlich
zu machen: Er ist verhaftet, allerdings soll er seinem Beruf wie gewohnt nachgehen, er
wird also nicht eingesperrt. Die Wichter, die ihn iiber seine Verhaftung unterrichten,
sind nicht mit Sicherheit als solche auszumachen, aber »es konnten ja nur Wichter
sein«®® . Zudem wird er nicht iiber die Anschuldigung aufgeklirt, deretwegen ihm der
Prozess gemacht wird: »Das Verfahren ist nimlich im allgemeinen nicht nur vor der

202 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258f.

203 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen. Benjamin und Kafka. In: ders.: Entferntes Verstehen.
Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan. Frankfurta.M.1997, S. 292. (Im Folgenden
zitiert als: Werner Hamacher: Die Geste im Namen.)

204 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3. Frankfurt a.M. 1998, S. 7 (Im Folgenden zitiert als Franz Kafka: Der
Prozef3.)

205 Ebenda, S.7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Offentlichkeit geheim, sondern auch vor dem Angeklagten.«?°® Dieser hat »keinen Ein-
blick in die Gerichtsschriften, und aus den Verhoren auf die ihnen zugrunde liegenden
Schriften zu schliefden, ist sehr schwierig, insbesondere aber fir den Angeklagten, der
doch befangen ist und alle méglichen Sorgen hat, die ihn zerstreuen«*°’. Seine gesam-
te Situation bleibt unklar: Die Dauer des Prozesses ist »unabsehbar«*°8, die Arbeit an

9

seiner Eingabe fiir das Gericht ist eine »endlose«®*®, sein Fall ist zwar allgemein nicht

»unbekannt, aber K. weif nicht »wer davon [weifl] und wie viel«*°.

So viel zum Beginn der grofien Erzihlung. Ich mochte jetzt zu demjenigen Teil
kommen, in dem die Legende des Tiirhiiters erzahlt wird; dies geschieht im vorletzten
Kapitel, welches den Titel des Ortes trigt, an dem die Legende vorgetragen wird: »Im

212 yerabredet, um

Dom«*™, Josef K. ist dort mit einem »Geschiftsfreund der Bank«
ihm die Stadt zu zeigen, dieser taucht jedoch nicht auf. Darauthin mochte K. eiligst
und moglichst unbemerkt die Kirche wieder verlassen. Als er sich so seinen Weg zum
Ausgang bahnt, »hort er zum ersten Mal die Stimme des Geistlichenc, eine »machtige,
geiibte Stimme. [..] Wie durchdrang sie den zu ihrer Aufnahme bereiten Dom! Es war
aber nicht die Gemeinde, die der Geistliche anrief, es war ganz eindeutig, und es gab
keine Ausfliichte, er rief: Josef K.!«*3 K. zeigt sich betriibt dariiber, dass Fremde seinen
Namen kennen, eine Folge des Prozesses; er erinnert sich »daran, wie offen er frither
immer seinen Namen genannt hatte, seit einiger Zeit war er ihm eine Last, auch kann-
ten jetzt seinen Namen Leute, mit denen er zum erstenmal zusammenkam, wie schén
war es, sich zuerst vorzustellen und dann erst gekannt zu werden«*™*. So erscheint K.
hier nicht nur durch das Angeklagt-Sein als Verurteilter, sondern durch die Bekannt-
heit seines eigenen Namens, der frither nur ihm gehorte, nun aber zur Bezeichnung
seines Falles dient und so in gewissem Sinne iiber ihn ur-teilt — oder ihn gar teilt. So ist
sein Name, das einzige Wort, das ihn meint, ohne ihm Eigenschaften zuzuschreiben,
nun zum Instrument geworden: Er dient nun zur Bezeichnung des Falles des Josef K.,
meint, dass er verurteilt ist. Wenn ihn nun eine Unbekannte beim Namen ruft, so meint
sie nicht blofk ihn, sondern all jene Eigenschaften, die diesem Namen jetzt fiir die Allge-
meinheit zukommen; »gekannt zu werden« heif3t hier also: einem Namen zugeordnet
werden, in dem nunmebhr allgemeine Informationen mitklingen.

206 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S.122.

207 Ebenda.

208 Ebenda, S.139.

209 Ebenda, S.134.

210 Ebenda, S.139. [Hervorhebung der Autorin.]

211 Ebenda, S. 205.

212 Ebenda.

213 Ebenda, S. 216.

214 Ebenda, S.217.
Arendt duflert sich iber die Bekanntheit ihres Namens in einem Brief an die Jaspers’ so: »Mir ma-
chen die Vortrage keine Freude. Wohin ich komme, Uberfillte Sile; ich hasse das. Wenn ich auf
Cesellschaften gehe, bin ich abgestempelt—beriihmt! Es wird sich ja alles wieder geben, aber vor-
laufig ist es abscheulich! Mir ist zumute wie einem Tier, dem alle Zugange gesperrt sind —ich kann
mich nicht mehr geben, weil mich ja niemand nimmt, wie ich mich gebe; alle wissen Bescheid.«
(Hannah Arendt [1965]: Briefan Karl und Gertrud Jaspers. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskiinfte
zu Leben und Werk. Miinchen 20062, S.185.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

271


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Vom Schweigen des Guten

So verharrt K. im Dom, um zu héren, was der Geistliche ihm mitzuteilen habe. Es
stellt sich heraus, dass es sich um den Gefingniskaplan handelt und dieser mit ihm
sprechen moéchte, da man »wenigstens vorlidufig [seine] Schuld fiir erwiesen«<® hilt.
K. aber ist sich seiner Unschuld sicher, solche Zuweisung kann also nur ein »Vorur-
teil« sein, ein Urteil, das noch kein wirkliches Urteil, eine Anklage, die unbegriindet
und vorschnell und so leicht aus der Welt zu raumen ist. Der Geistliche aber berichtigt
ihn und erklirt, dass das Urteil nicht »mit einemmal« komme, sondern »das Verfah-

ren [..] allmihlich ins Urteil«?'

tibergehe, sodass es folglich kein klares Vorher und
Nachher gibt. Demzufolge wire einem einmal begonnenen Verfahren nicht mehr zu
entrinnen, da dieses mit dem Urteil in gewissem Sinne zusammenfillt, sich langsam
in dieses verwandelt. Der Prozess tritt hier also als jener notwendige Fortschrittspro-
zess vor Augen, der fiir Arendt eine so grof3e Rolle spielt: Ist er einmal begonnen, kann
er weder hinterfragt noch angehalten werden. Josef K. hat zunichst sein Dasein als
Einzelner verloren, indem er allgemein unter seinem Namen bekannt wurde; nun wird
er in einen Prozess gezogen, der einer nicht zu durchdringenden Logik folgt: der Logik
eines notwendigen Verlaufs. Arendt schreibt in Bezug auf Marx, dieser hitte in Abgren-
zung zu Hegels Notwendigkeit die Fihigkeit des Menschen zu schwimmen - dass er
»im Strom schwimmen kann und das Schwimmen offenbar eine Aktivitit gegeniiber
dem blossen Stromen und Verstromen des Flusses des Weltgeschehens ist« — hervor-
gehoben; es wurde am Anfang bereits darauf verwiesen. Diese Bewegung aber, so sagt
sie weiter, konne nur statthaben »innerhalb der Stromgesetze, die ja zugleich auch die
Schwimmgesetze sind«. Darin liege die »Vergeblichkeit« dieses Gedankens: »Schwim-
men beschleunigt nur seinen eigenen Untergang. Die Frage ist gerade, wie man das
Schwimmen im Strom iiberhaupt vermeiden kann.«*"”

Auch K. lisst sich von dieser Vorstellung kaum abbringen, ver-ortet sein Urteil wei-
terhin und sieht den Prozess nicht als prozesshaften, also sich entwickelnden an, son-
dern als feststehenden Ort, aus dem er »ausbrechen«, den er »umgehen« maéchte; er
glaubt sogar »aulerhalb des Prozesses leben«<®'® zu kénnen. Dieser Ort ist fiir K. ein
Ort der Liige, er mochte die Wahrheit seiner Unschuld beweisen. Daraufhin aber ant-
wortet der Geistliche ihm ganz im Sinne des bereits Ausgefithrten, dass es bei dieser
Schuld, die immer deutlicher werde, nicht darum gehe, sie als wahr zu setzen und des-
halb als richtig, sondern blof darum, sie als »notwendig«*™® anzuerkennen. Hier zeigt
sich, schreibt Hannah Arendt in ihrem Essay zu Kafka, die »Macht der Maschine, die
K. ergreift«. Diese ist nichts anderes »als der Schein der Notwendigkeit, der sich rea-
lisieren kann durch die Bewunderung der Menschen fir [diese]«. Demnach muss ein
jeder Mensch, der sich nicht der »Weltordnungs, dieser Maschinerie unterwerfen will,
als Verbrecher gegen eine Art géttlicher Ordnung angesehen [werden]. Solche Unter-
werfung ist dann erreicht, wenn die Frage nach Schuld und Unschuld véllig verstummt

215 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 218.

216 Ebenda.

217 Hannah Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 45.
218 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 218.

219 Ebenda. [Hervorhebungen der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

und an ihre Stelle die Entschlossenheit getreten ist, die von der Willkiir befohlene Rolle
im Spiel der Notwendigkeit zu spielen.«**°

Diese Notwendigkeit lisst jedes Hinterfragen verstummen und so wird auch die
Frage nach richtig und falsch, die eigentlich als Rechtfertigung fiir Gesetze dient, aus
dem Raum gedringt - sie geht niemanden mehr etwas an. Dem Gesetz zu gehorchen
wird wohl deshalb allgemein anerkannt, weil es jedes Mitglied der Gemeinschaft durch
deren gegenseitiges Versprechen, sich nach ihm zu richten, schiitzen soll. Das Gesetz
soll Verbrechen unterbinden und Freiraum schaffen, indem es die Entstehung rechts-
freier Raume verhindert; zugleich aber geht mit dem Gesetz immer auch eine Beschrin-
kung einher. Wenn nun eine Angeklagte wegen einer Straftat verurteilt wird, kann die
Richterin deshalb mit mehrheitlicher Zustimmung rechnen, weil sie das Urteil auf-
grund eines bekannten Gesetzes fillt. Was am Gesetz also Gutes und Schiitzendes zu
finden ist, wird in K.s Prozess schlichtweg ausgelassen, weil es keine Anklage aufgrund
eines Gesetzes gibt. Bernd Witte schreibt in diesem Sinn: »Denn von einem Gesetz,
das die Verfahren rechtfertigen konnte, ist nirgendwo die Rede. Der ProzeR demons-
triert die Abwesenheit, ja Nichtigkeit des Gesetzes und paradoxerweise zugleich seine
Geltung.«**!

Nun aber zuriick in den Dom. Der Geistliche trigt hier, nachdem er der Wahrheit die
Absage erteilt hat, die Tirhiiterlegende vor, die K. vor Augen fithren soll, dass er einer
Tauschung unterliegt. Diese Legende gehére zu den »einleitenden Schriften zum Ge-
setz«**2, sie bereitet das Gesetz also in gewisser Weise vor, steht ihm voran, steht — vor
dem Gesetz. Die Legende mit dem Titel Vor dem Gesetz steht vor den Gesetzestexten und
wird von einem Mann erzihlt, der vor dem Gesetz sich befindet. Noch bevor der erste
Satz der Erzihlung vor Augen tritt, lisst der Titel absetzen und aufhorchen: Vor dem
Gesetz, wie ist das moglich? Das Gesetz ist doch weder etwas Zeitliches noch etwas
Riumliches? Jacques Derrida spricht von dem Bild, das sich im Zusammenhang mit
dem Roman und dem Verhaftet-Sein des Josef K. als erstes aufdringt, der Vorstellung
eines »vor dem Gesetz« als Metapher: vor dem Gesetz erscheinen als vor Gericht erscheinen:
»Vor dem Gesetz erscheinen bedeutet im franzosischen, deutschen oder englischen Idi-
om, vor die Richter treten oder gefithrt werden, vor die Vertreter [»représentants«] oder
die Hitter [»gardiens«] des Gesetzes, im Verlauf des Prozesses, um dort Zeugnis abzule-
gen oder gerichtet zu werden [»ére jugé«]. Der Prozef3, das Urteil [»le jugement«], das ist

220 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 99.
Im Denktagebuch heifdt es dazu: »Kafka — im Prozess — Du brauchst es nicht fiir wahr zu halten,
nur einzusehen, dass es notwendig ist. Darauf Kafka: Die Lige wird zur Weltordnung gemacht.
Im Sinne der traditionell verankerten, herkdmmlichen Meinung ist das, was notwendig ist, auch
wahr. Also schlagt Kafkas Bemerkung der gesamten Tradition ins Gesicht.« (Hannah Arendt [1968]:
Denktagebuch, Zweiter Band, S. 672.)

221 Bernd Witte [2007]: Jiidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin. Min-
chen 2007, S.178.

222 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 221.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

279


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Vom Schweigen des Guten

die Stelle, der Ort, die Situation, das, was erforderlich ist, damit ein solches Ereignis,
svor dem Gesetz erscheinens, stattfinden kann«*23.

Eine erste Deutung der Parabel konnte demnach sagen: Ein Mann, K., steht vor
dem Gesetz, vor dem Gericht, vor seinem Urteil, seinem Todes-Urteil, und bittet um
Eintritt. In gewisser Weise mochte er eingelassen werden, um mitsprechen zu kénnen,
um nicht vom Prozess ausgeschlossen zu sein. Er bittet um ein Einsehen in das Urteil,
er mochte verstehen, er mochte in die Griinde, die Anklage Einblick erhalten. Arendt
spricht davon, dass Metaphern es oftmals vermdogen, iiber das zunichst angedeutete
Bild noch hinauszuweisen, in der Andeutung mehr noch zu entbergen; sie zitiert den
»groflen Dialog zwischen Odysseus und Penelope kurz vor der Erkennungsszene, in
der es heifdt, ihre Trinen flossen und ihr Korper schmelze wie der Schnee in den ho-
hen Bergen« und deutet: »Hier scheint die Metapher nur Sichtbares zu verkniipfen; die
Trinen auf ihren Wangen sind nicht weniger sichtbar als der schmelzende Schnee.« Sie
mache aber ein Weiteres sichtbar: den »langen Winter der Abwesenheit des Odysseus,
die leblose Kilte und steinerne Hirte dieser Jahre«*?*. Die Frage also will noch nicht
ganz verstummen, scheint es doch weiterhin sonderbar — dieses: vor dem Gesetz. Die-
ses Vor kénnte nicht blof8 értlich, sondern auch zeitlich zu verstehen sein: Der »Mann
vom Lande«??®, von dem hier erzihlt wird, will in das Gesetz eingelassen werden und
er befindet sich vor den Mauern, die das Gesetz umgeben. So kénnte das >Vor< den Ort
meinen, an dem er sich befindet. Gleichzeitig aber konnte es eine Zeit vor dem Ge-
setz sein, um die es hier geht, eine Zeit, in der das Gesetz noch nicht die Herrschaft
itbernommen hat.?2¢ Die Uberschrift setzt mindestens diese beiden Méglichkeiten: Der
Tiirhiiter steht vor dem Gesetz, der Mann vom Lande mdchte eintreten in das Gesetz.
Auch Arendt spricht von den Gesetzen als Mauern, innerhalb derer Handlung moéglich
wird. Sie bezeichnet die Gesetze als »Mauern, welche die Stadt umschlossen und ihre
physische Identitit bestimmten [...]. Bevor das Handeln iiberhaupt beginnen konnte,
mufite ein begrenzter Raum fertig- und sichergestellt werden, innerhalb dessen die
Handelnden dann in Erscheinung treten konnten, der Raum des 6ffentlichen Bereichs
der Polis, dessen innere Struktur das Gesetz war«*?”. In diesem Sinne steht K. vor dem
Gesetz, er steht aulerhalb des Raumes, innerhalb dessen er sich ein eigenes Urteil bil-
den konnte, keine Mauern bieten Halt fiir ein Denken — »Alles Denken verlangt ein
Innehalten®®® — vielmehr wird er mitgerissen von der Logik des notwendigen Verlaufs.
Zugleich ist es die Zeit vor dem Gesetz, die Zeit, nicht nur vor dem Gesetzten, sondern

223 Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Ubers. v. Detlef Otto und
Axel Witte. Wien 2010%, S. 39.

224 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 112.

225 Zu dieser Benennung des Protagonisten schreibt Derrida: »Aufgrund seiner Herkunft kennt der
Mann vom Lande das Gesetz nicht, das immer Gesetz der Stadt ist, Gesetz der Stadte und der Ge-
biude, der geschiitzten Bauten, der Gitter und Grenzen, der durch Tiiren verschlossenen Raume.«
(Jacques Derrida [1982]: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Ubers. v. Detlef Otto und
Axel Witte. Wien 20104, S. 50.)

226 Vgl. dazu: Alfred Hirsch [1997]: Die geschuldete Ubersetzung von der ethischen Grundlosigkeit des Uber-
setzens. In: ders. (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 20012, S. 404.

227 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 244.

228 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes S. 84.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

auch vor der Moglichkeit eines Eintretens: Denn jetzt — so heifdt es in der Legende — ist
ihm der Eintritt nicht moglich, vielleicht aber spéter.?

Der Mann vom Lande geht nun zu eben jener Tiir, hinter der er das Gesetz selbst ver-
mutet, in das er Einblick erhalten méchte, und versucht alsdann in dieses einzutreten.
Der Tiirhiiter aber verwehrt ihm diesen Eintritt: »Es ist moglich [...] jetzt aber nicht.«**°
Trotz vieler Bemithungen gelingt es ihm nicht, Eintritt zu erhalten. Am Ende der Erzih-
lung zeigt sich jedoch, dass dieser Eingang einzig fiir ihn bestimmt war.?3! Nur er hitte
eintreten konnen, nur ihm war die Moglichkeit gegeben, gegeben aber als Maglichkeit,
die als solche nichts anderes moglich macht, etwa den Eintritt, sondern die als reine Mdg-
lichkeit besteht: Ein Eingang also, der in gewisser Weise die absolute Moglichkeit zeigt.
Es war miglich, und zwar nur fir diesen einen. Er wartet Tage und Jahre, wird »verhort«,
es werden ihm »teilnahmslose Fragen« gestellt, »wie sie grofRe Herren stellen«. Dieses
Verhoren des Tirhiiters lisst durch den Zusammenhang mit der Prozef3-Erzihlung die
Annahme zu, dass der Mann vom Lande angeklagt wurde, obwohl er ja freiwillig zum
Gesetz kommt, um in dieses einzutreten. Am Ende eines jeden Versuchs, doch hin-
eingehen zu diirfen, folgt immer die Auskunft des Tirhiiters, »daf’ er ihn noch nicht
einlassen konne«?3%. Noch nicht: Der Wartende deutet dieses »noch nicht« so, dass er
nur noch etwas linger warten muss, um die Erlaubnis zum Eintritt zu erhalten.

Was aber meint dieses >Gesetz¢, von dem hier die Rede ist, was bedeutet dieses
Wort? Im Text wird das Gesetz dadurch gekennzeichnet, dass jeder es erreichen méch-
te: »Alle streben doch nach dem Gesetz«**3. Im allgemeinen Begriffsverstindnis regeln
Gesetze das Verhalten der Menschen, sie entscheiden dariiber, was richtig und was
falsch zu nennen sei. Die Einhaltung von Gesetzen macht menschliche Gemeinschaft
moglich, schafft Raum fiir Gesprich und Urteil, ist so in gewissem Sinne Voraussetzung
fiir das Mensch-Sein selbst. Der Mann vom Lande steht nun in gewisser Weise aufler-
halb des Gesetzes; das heifit, er verhilt sich nicht nach dem Gesetz, er weifd richtig
und falsch nicht zu scheiden. Er traut sich so kein eigenes Urteil zu, sondern gehorcht
der Weisung des Tirhiiters, indem er nicht eintritt. Da er das Gesetz — vielleicht: ein
Resultat — nicht zu erkennen vermag, sieht er auch nicht die Moglichkeit, die vor ihm
liegt.

Erst als ihm kurz vor seinem Tod das Augenlicht vergeht, sieht er den »Glanz« >imx«
Gesetz, in dem vom Hiiter verstellten Raum, aufscheinen und stellt die Frage, die er
bisher noch nicht gestellt hat: Wieso hat sich aufler ihm niemals jemand anders Ein-
lass erbeten? Diese Frage ist aus allen »Erfahrungen der ganzen Zeit« geformt, es ist
die Frage danach, warum sonst niemand hinterfragt, was richtig und falsch zu nennen
sei. In diesem Moment endet die Legende: Der Mann stirbt, nachdem er sein Leben
lang auf die Erlaubnis einzutreten gewartet hat. Die Antwort auf seine letzte Frage, auf

229 Vgl. Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v. Wolf
Kittler et al. Frankfurt a.M. 1994, S. 267. (Im Folgenden zitiert als: Franz Kafka: Vor dem Cesetz.)

230 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267.

231 Ebenda, S. 269.

232 Ebenda, S. 268.

233 Ebenda, S. 269.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

281


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Vom Schweigen des Guten

die Frage nach seinem Sein als Einzelner, lautet: »Hier konnte niemand sonst Einlaf3
erhalten, denn dieser Eingang war nur fir dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schliefie
ihn.«*** Der Eingang war nur fiir ihn in der Welt, warum aber ist er nicht eingetre-
ten? Nur die Gestalt, das AuRere des Hiiters und die damit verbundene Vorstellung der
noch méchtigeren Hiiter hat ihn derart beingstigt und abgehalten einzutreten. Er hat
es nicht gewagt, einen Anfang zu machen, sondern sich davon beruhigen lassen, dass
ja auch sonst niemand nach Einlass verlangt hatte. Dieses Anheimgeben an das Allge-
meine, das Vergessen jener Wahrheit, dass er ein Einzelner ist, hilt ihn davon ab, seinen
Eingang zu durchschreiten, in sein Gesetz einzutreten. Dieser Eingang ist ja nicht nur
ausschlieflich fiir ihn bestimmt, er ist auch »wie immer offen«, denn »das Gesetz soll
doch jedem und immer zuginglich sein«?*3>. Der Tiirhiiter spricht sein Verbot und zur
gleichen Zeit eine Warnung aus, macht aber klar, dass der Mann vom Lande es durch-
aus versuchen kann: »Wenn es dich so lockt, versuche es doch, trotz meines Verbotes
hineinzugehen. Merke aber: Ich bin machtig. Und ich bin nur der unterste Tirhiiter.
Von Saal zu Saal stehn aber Tiirhiiter, einer michtiger als der andere. Schon den Anblick

236 Diese Warnung erinnert an die-

des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen.«
jenige Gottes im Paradies. Ein Verbot, das warnt: Es ist moglich, es zu tun, aber wenn
es getan ist, wird es »unertriglich« oder im Falle der Gotteswarnung sogar: todlich®7,
Die Fihigkeit, zu scheiden zwischen Gut und Bose, birgt die Moglichkeit, sie macht das
Urteil und so das Einzeln sein denkbar; und diese Moglichkeit steht jedem Menschen
»simmer offen, sie ist »jedem und immer zuginglich«.

Was hier Gefahr birgt, ist gemif den Worten des Hiiters: Gestalt. Die Tiirhiiter
bewachen durch ihren »Anblicke, dieser ist unertriaglich. Den Anblick des dritten kann
schon der erste Tirhiiter selbst nicht mehr ertragen. Der erste und einzig sichtbare
Tirhiiter ist also eine Art Bild, das die Macht der Tirhiiter symbolisieren, vorstellbar
machen soll, die Macht ihrer Erscheinung. Durch sein Bild soll der Mann sich vorstellen
konnen, wie die Michtigeren aussehen mégen. In diesem Sinne ist sein Gehorsam dem
Tirhiiter gegeniiber ein blinder, er ist ihm hérig, ohne zu wissen, ob dessen Warnungen
begriindet sind; der Mann vom Lande handelt gemiR einem Vor-urteil. Was ist nun an
dem Tiirhiiter so abstofiend, dass es in gesteigerter Form gar unertraglich wiirde? Seine
Erscheinung wird beschrieben als umhiillt von einem »langen Pelzmantel«. Auflerdem
zeichnet er sich durch »seine grofde Spitznase« sowie »den langen, diinnen, schwarzen

238 Jus. Er ist der »unterste Tiirhiiter«, von Saal zu Saal werden sie

tatarischen Bart«
michtiger. Die Rede von einem Untersten lisst hier an einen Anstieg denken: Es ist
die Andeutung des immer fortschreitenden Anwuchses, des niemals aufthdrenden, sich

auftirmenden Fortschritts, dessen Anblick den Menschen handlungsunfihig macht.

234 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

235 Ebenda, S. 267.

236 Ebenda.

237 »Von jedem Baum des Gartens kannst du essen. Nur von dem Erkenntnisbaum des Guten und
Bosen, von diesem sollst du nicht essen. Denn sobald du davon ist, bist du des Todes.« (Die Tora,
S.36)

238 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 267f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Ausweg aus seiner Ohnmacht und Eintritt in den Urteils-Raum bietet erst und allein
die Frage: »denn dieser Eingang war nur fiir dich bestimmt.«*3°

Wahrend seines Fragens wird er dann auch der Lichtung hinter dem Hiiter gewahr,
und zwar in dem Moment, in dem er kurz vor dem Verlust seines Augenlichts steht.
Hier vollzieht sich ein Verléschen derjenigen Sinne, die die blof3e Oberfliche erkennen.
Dieses Lichte hitte er die ganze Zeit sehen konnen, wenn er nur nicht so sehr auf das
Unwesentliche gestarrt hitte. Aber er hat es nicht erprobt, er hat nicht darauf vertrauen
koénnen, dass dort etwas erscheinen konnte; stattdessen hat er sich starr an die blof3e
Form des Turhiiters gehalten und so das Wesentliche iiber-sehen. »Schliefilich wird
sein Augenlicht schwach, und er weif3 nicht, ob es um ihn wirklich dunkler wird, oder
ob ihn nur seine Augen tiuschen. Wohl aber erkennt er jetzt im Dunkel einen Glanz,

240 Der Glanz des Innern, den er

der unverloschlich aus der Tiefe des Gesetzes bricht.«
zuvor nicht sehen konnte, weil er vom Leuchten des aufien ihn Umgebenden so ganz
iberstrahlt war, zeigt sich ihm jetzt — im Dunkeln. Erst in dem Moment, in dem das,
was ihn umgibt, die Dinge, nicht mehr zu sehen ist, kann er den Glanz erkennen. Erst
in diesem besinnungslosen Moment, in dem der Mann sowohl seine Wahrnehmung als
auch seine eigene Haltung - vielleicht seine Gestalt — einbiifdt, erkennt er den Glanz,
womdglich: die Moglichkeit. Die immer schon dagewesene Moglichkeit, die Moglich-
keit in ihrer Blof3e, in ihrem blof3en Sein. Der Eintritt ist moglich — was aber bedeutet
das im Bewusstsein der Unmdglichkeit des Eintritts? Es ist die absolute und vollkom-
mene Moglichkeit, die Moglichkeit ndmlich, die als Moglichkeit immer méglich bleiben
muss, und so in sich auch die Unméglichkeit einschlief3t — méglich ist wohl immer nur
dasjenige, das auch unmoglich sein kann.

Nachdem der Geistliche die Legende beendet hat, ist K. iiberzeugt vom Getduscht-
Sein des Mannes vom Lande, der Tauschung also durch den Tirhiiter. Diese vorschnel-
le Uberzeugung empfindet der Geistliche als unangemessen: »[Ulbernimm nicht die
fremde Meinung ungepriift. Ich habe dir die Geschichte im Wortlaut der Schrift erzihlt.

Von Tiuschung steht darin nichts.«*#

Zu Beginn seiner Lesung der Legende hatte er
242 Dass dort

aber etwas von Tiuschung stehe, mag vielleicht selbst die Tiuschung sein, der Grund

aber gesagt, er wolle ihn kraft dieser iiber K.s eigene Tiuschung aufkliren.

also, dass er sagen konnte, sie klire iber Tauschung auf, fithrte diese vor Augen, indem
sie — selbst tauscht. K. jedoch hilt die Tiuschung des Mannes vom Lande fiir offenkun-
dig und seine erste Deutung fiir richtig: »Der Tirhiiter hat die erlésende Mitteilung erst
dann gemacht, als sie dem Manne nicht mehr helfen konnte.« Der Geistliche erwidert:

»Er wurde nicht frither gefragt.«*#

239 Franz Kafka [1915]: Vor dem Gesetz, S. 269.

240 Ebenda.

241 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 222.

242 So leitet der Geistliche seine Wiedergabe der Legende mit folgenden Worten an K. ein: »Tau-
schedich nicht[..], in den einleitenden Schriften zum Gesetz heifdt es von dieser Tauschung [...].«
(Ebenda, S. 220f)

243 Ebenda, S. 222.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

283


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Vom Schweigen des Guten

In diesem Sinne kénnte man die Frage, die zu spit gestellt wurde, als nicht wahrge-
nommene Mdoglichkeit begreifen. Der Mann war getiuscht darin, dass ihn jemand hatte
tauschen wollen; vielleicht hat er auch die Moglichkeit nicht gesehen, war getduscht von
seinen eigenen Sinnen, nicht vom Tiirhiiter. Der Geistliche geht sogar noch weiter in
seiner Verteidigung, wenn er sagt, »der Tirhiiter ging tiber seine Pflicht hinaus, in-
dem er dem Mann eine zukiinftige Moglichkeit des Einlasses in Aussicht stellte«***,
Jener bezieht aber nach eigener Aussage niemals Stellung, zeigt nur »die Meinungen,
die dariiber bestehen.« Gleichzeitig rit er aber »nicht zuviel auf Meinungen« zu ach-
ten: »Die Schrift ist unverinderlich, und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der
Verzweiflung dariiber. In diesem Falle gibt es sogar eine Meinung, nach welcher gerade
der Tiirhiiter der Getiuschte ist.<>*> So wire er getiuscht iiber das Innere des Geset-
zes. Der Mann vom Lande ist frei, er kann tiberall hingehen, »nur der Eingang in das

Gesetz ist ihm verboten«?4¢

. Am Ende einer Reihe von »Meinungenc, einer Aufzihlung
moglicher Deutungen ist K. zu miide, um ein »Endurteil« zu fillen — die zunichst »ein-
fache Geschichte war unférmlich geworden, er wollte sie von sich abschiitteln«*#’. Die
Uneindeutigkeit der Erzdhlung fithrt also zu dem Verlust ihrer Form, sie wird »unférm-
lich«*#®. In dieser Unformigkeit konnen beide nur noch schweigen; K. weifd nicht, wo

er ist, es ist dunkel, keine Form ist mehr zu erkennen, kein Satz ist mehr formbar.

Die Bemerkung des Geistlichen iiber die Freiheit des Mannes verweist — wie schon eini-
ge der vorigen Auferungen - auf die Genesis. Nur von diesem einen Baum durften die
ersten Menschen nicht essen, alles andere stand ihnen frei. Der ProzefS lisst schon am
Anfang Beziige zum Siindenfall-Mythos zu, als Josef K. kurz nach seiner »Festnahme«
zu einem Apfel greift: Das Essen des Apfels treibt ihm die »Erkenntnis« seiner Moglich-
keit in den Sinn — »Er warf sich auf sein Bett und nahm vom Waschtisch einen scho-
nen Apfel, den er sich gestern abend fiir das Frithstiick vorbereitet hatte«, und nahm
einen »ersten grofRen Bissen«**’ — die Moglichkeit des Selbstmordes®*°. Die Moglich-
keit, dass etwas moglich ist, dass er selbst eine Entscheidung treffen kann, nicht vom
Fremden bestimmt wird, sondern sich zur Erkenntnis, vielleicht aber damit zugleich
zu seinem Tod, entscheiden kann. Er handelt aber nicht entsprechend und macht sich
dadurch moglicherweise schuldig. In einem Aphorismus Kafkas heiflt es dazu: »Nie-
mand kann sich mit der Erkenntnis allein begniigen, sondern muf3 sich bestreben, ihr
gemif zu handeln. Dazu aber ist ihm die Kraft nicht mitgegeben, er muf3 daher sich
zerstoren, selbst auf die Gefahr hin, sogar dadurch die nétige Kraft nicht zu erhalten,

244 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 223.
Schon zu Anfang des Prozesses, als K. verhaftet wird, darf sein Wachter nicht die Griinde seiner
Verhaftung nennen. »Das Verfahren ist nun einmal eingeleitet, und Sie werden alles zur richtigen
Zeit erfahren.« Auch dieser geht iiber seine Pflicht im Positiven hinaus: »Ich gehe iiber meinen
Auftrag hinaus, wenn ich ihnen so freundschaftlich zurede.« (Ebenda, S.9.)

245 Ebenda,S. 225.

246 Ebenda,S.226.

247 Ebenda,S.228.

248 Ebenda.

249 Ebenda, S.13f.

250 Vgl. ebenda, S.14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

aber es bleibt ihm nichts anderes iibrig als dieser letzte Versuch.«*>* Die Moglichkeit
des Selbstmordes kehrt am Ende der Erzahlung zuriick: Als K.s Henker das Messer, das
seinen Tod bedeutet, hin- und herreichen, weif? jener, »daf} es seine Pflicht gewesen
wire, das Messer, als es von Hand zu Hand iiber ihm schwebte, selbst zu fassen und
sich einzubohren, aber »die Verantwortung fiir diesen letzten Fehler trug der, der ihm
den Rest der dazu nétigen Kraft versagt hatte«*2,

K. hat letztlich keinen Willen, er sieht alles nur bestimmt als »sinnlos«*3; so wihlt
er nicht den Freitod und bildet sich kein eigenes Urteil — dementsprechend kommt ihm
die im nichsten Moment erfolgende Ubernahme der Macht durch die Wichter sogar
entgegen: »Der Befehl selbst war ihm sehr willkommen.« Er wartet auf die Entschei-
dung der Anderen — so auch der Mann vom Lande. In seiner Unentschiedenheit ist er
schuldig, er ist sich dieses letzten Fehlers bewusst, seine Schuld nicht eingesehen und
sich selbst zum Ende gebracht zu haben. Dieses Wissen setzt die Moglichkeit und die-
se Moglichkeit ver-schuldet, denn obwohl er eine Wahl hat, schligt er sie aus und gibt
sich der Wahllosigkeit hin. In gewisser Weise bringt diese Entscheidungslosigkeit auch

254 so wie auch

das Mensch-Sein zu seinem Ende, denn Josef K. stirbt wie »ein Hund«
schon Gregor Samsa, der Protagonist in Kafkas Die Verwandlung®>®, als Tier — hier als
»ungeheure[s] Ungeziefer«256 — sterben muss. In diesem Bild blitzt Arendts Beschrei-
bung der totalen Herrschaft auf, die die Menschen nur dann itberwinden und in einen
unaufhaltsamen Prozess zwingen kann, »wenn es auf nichts anderes mehr ankommt
als auf absolut kontrollierbare Reaktionsbereitschaft, auf restlos aller Spontaneitit be-
raubte Marionetten. Menschen sind, gerade weil sie so michtig sind, vollkommen nur
dann zu beherrschen, wenn sie Exemplare der tierischen Spezies Mensch geworden

sind.«%%7

Die Form von Kafkas Erzihlung erinnert an die Ausfithrungen zum Verhiltnis von Tal-
mud und Gemara: Diese kommentiert die Heilige Schrift durch weitere Geschichten,
erklirt sie nicht definierend, sondern webt um sie weitere Geschichten und Bilder. K.s
Auflerhalb-des-Gesetzes-Stehen, seine Unfihigkeit, in das Gesetz, in sein Urteil Ein-
blick zu erhalten, die Unmdéglichkeit, angesichts des scheinbar notwendigen Fortlaufs
der Ereignisse auszubrechen und seine Hingabe an das Sinnlose werden durch die Er-
zdhlung in der Erzdhlung verbildlicht, gedeutet, nicht aber verdeutlicht. Sie zeichnen
ein anderes Bild, sprechen aus anderer Perspektive, riicken in ein neues Licht. Diese
weitere Erzihlung aber nimmt in ihrer Auslegung nicht Raum ein, steckt ab, um das
Erzihlte genauer zu sehen, sondern schafft mehr Raum noch, vergréRert die Frage.

251 Franz Kafka [1918]: Aphorismen-Zettelkonvolut. In: Nachgelassene Schriften und Fragmente Il. Hg. v.
Jost Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S.132.

252 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S. 235.

253 Ebenda, S.14.

254 Ebenda, S. 229.

255 Franz Kafka [1912]: Die Verwandlung. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v. Wolf
Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994, S.115.

256 Franz Kafka [1914-15]: Der Prozef3, S.115.

257 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 937.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

285


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Vom Schweigen des Guten

Von der Gemara heift es an fritherer Stelle, jede ihrer Geschichten stelle das Ausgangs-
bild in einen neuen Zusammenhang und befrage es so fortwihrend erneut nach seinem
Sinn. Diesem erzihlenden Weiterdenken begegnet man auch hier: Die Frage danach,
was es bedeute, vom >Gesetz« zu sprechen, wird immerzu fraglicher und fraglich blei-
ben, entzieht sich der abschlieflenden Antwort immer wieder aufs Neue.

Diese Fragen sind es, die mitgetragen werden, sie tragen die »vage Faszination,
die sich mit der unausweichlich klaren Erinnerung an bestimmte erst scheinbar sinn-
lose Bilder und Begebenheiten paart«?s8
zusammentreffen und ein Drittes — einen eigenen Gedanken — hervorbringen. Die-

in sich, konnen »blitzhaft«*>® mit dem Jetzt

ses immer wieder erneute In-den-Text-Hineinhéren, Thn-mit-sich-Tragen und Nicht-
abschlieflen-Wollen weist in einmaliger Weise auf dasjenige hin, von dem hier zu spre-
chen versucht wird: das Gute als dasjenige, das das Einzelne meint, indem es das je An-
dere mitbedenkt und offen fiir das gemeinsame Fragen ist. Dass das niedergeschriebe-
ne Wort iiberzeitlich ist und allem Miindlichen eine Dauerhaftigkeit ermdglicht, scheint
zunichst offensichtlich. Hier aber zeigt sich, was dies noch bedeuten kann: Ist dieses
Wort nimlich nicht blof} Festsetzung — »ein s>toter Buchstabe« anstelle dessen, »was
einen flicchtigen Augenblick lang wirklich slebendiger Geist« war«*®® — kann es eine
dauerhafte Ermoglichung sein. Eine solche Sprache ist das Gegenteil des Klischees, das
eine inhaltslose Wiederholung des Immergleichen meint, das durch seine allgemeine
Wiederholung eine zeitlose Giiltigkeit erhilt. Die Erzihlung jedoch ist nur in ihrer je-
weiligen Ausdeutung des Jetzt: Was sie der Einzelnen in ihrer Zeit sagt, zeigt sie als
Zeitlose, nicht jedoch ihre Aussagelosigkeit.

Kafkas Erzihlung spricht von Fraglosigkeit und Urteilsferne, von einem Anheimge-
ben an die Logik der Notwendigkeit, spricht aber so fern von definierenden Begriffen,
dass sein Sprechen sich einer neuen Auslegung niemals verwehrt. Thre Leuchtkraft zeigt
sich immer unverhofft und ungeplant, zeigt sich erst in solchen Momenten, in denen
zielvolles Tun innehilt, in denen wir »anhalten und nachdenken«. Die »rastlose Tatig-
keit« lisst die Menschen unsicher werden »in den Dingen, die iiber jeden Zweifel er-
haben«?®! scheinen, wie auch die beiden Figuren im Prozess der Unaufhaltsamkeit ge-
geniiber verunsichert und handlungsunfihig sind, ohnmachtig und gedankenlos, und
am Ende mit ihrem (menschlichen) Leben bezahlen. Die Erzihlung aber lisst innehal-
ten und das Unabgeschlossene mit sich tragen, nicht als Last, sondern als Erinnerung
daran, dass das Mogliche niemals vergeht. Im Nachsinnen iiber das Gelesene ersteht der
»Wind des Denkens« — der nicht forttreibt, sondern anzeigt, dass das Mogliche immer
denkbar ist und in der eigenen Auslegung, in der Aussprache und im Erscheinen-Lassen
dieser absolut Verschiedenen liegt.

Ich méchte noch auf eine weitere Erzihlung Kafkas zu sprechen kommen; jene vom
dressierten Affen Rotpeter und seinem Bericht fiir die Akademie, in dem er von seiner
Verwandlung vom freien Tier zum Affen-Menschen erzihlt. Rotpeter — so heif3t es dort

258 Hannah Arendt [1944]: Franz Kafka, S. 98.

259 Walter Benjamin [1927-40]: Das Passagen-Werk, S. 577.

260 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

261 Vgl. Hannah Arendt [1964]: Eichmann war von empérender Dummbeit, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

— war einst ein Affe, nun ist er Mensch, hat alle Eigenschaften und Verhaltensmuster
tibernommen, alle Wildheit abgelegt. Das Menschsein half ihm tberleben und tut es
noch: Von Menschen gefangen muss er nun unter ihnen leben, nur als Mensch nimlich
wird er nicht hinter Gitter gesperrt; diese >freie« Bewegungsmoglichkeit ist es, die er
Ausweg nennt, sie ist es, wofiir er das Mensch-Sein lernte und fortan auf sich nimmt.
In seinem Bericht legt er den Weg seiner Verwandlung dar, berichtet von seinem »iffi-
sche[n] Vorleben«?®2. FiinfJahre sind es zur Zeit seiner Berichterstattung, die ihn »vom
Affentum«*®? trennen, so dass er sich nicht mehr in sein fritheres Ich hineinversetzen
kann; die »Leistung«, seine Verwandlung namlich, ist nur durch den Verkauf seines
Eigensinns, seines Ursprungs, seiner Erinnerung®®* zu erwerben gewesen. Seine Ein-
zelheit und seine Freiheit waren unweigerlich mit dem Affentum verkniipft, so muss
er sich fortan dem »Joch«?*®> des Menschseins fiigen. Thm fugte er sich allein deshalb,
weil er nach seiner Gefangennahme nicht noch unfreier hitte sein konnen - es scheint
ihm der einzige Ausweg aus dem Kifig.

266 piedergeschossen und

Rotpeter wurde von Angestellten der »Firma Hagenbeck«
eingefangen, als er mit seinem Affenrudel zu einer Wasserquelle zog. Die Verletzung
durch einen der Angestellten hinterlief eine rote Narbe auf seiner Wange, die ihm den
»férmlich von einem Affen erfundenen Namen Rotpeter<<267 eintrug, als unterschiede
er sich von einem »unlingst krepierten« anderen dressierten »Affentier Peter«2%® nur
durch dieses Merkmal. Von diesen menschlichen Schiissen an ist er ein Gezeichneter.
Die Menschen treiben es noch weiter und machen eine Be-Zeichnung daraus, er wird
von nun an Rotpeter genannt, wie der tote Peter, mit dem er sich die Kategorie des
Dressierter-Affe-Seins teilt, bekommt er den Namen als Stempel, als Zeichen: Rotpeter,
ein Peter mit blutrotem Zeichen. Auch der zweite Schuss hat ein Zeichen hinterlassen,
der Schuss in Hiiftnahe lisst ihn bis heute humpeln. Nach den Schiissen findet sich
Rotpeter auf dem Hagenbecker Schiff wieder, in einem Kifig, der an drei Seiten aus
Gittern besteht und an der vierten an der Wand befestigt ist. Der Kifig ist »zu nied-
rig zum Aufrechtstehen und zu schmal zum Niedersitzen<*®?. Rotpeter hockt dort die
erste Zeit mit »ewig zitternden Knien«, wihrend sich ihm die »Gitterstibe ins Fleisch
einschnitten« und der Kiste zugewandt — da er »zunichst wahrscheinlich niemanden
sehen«?*”® wollte. Er kann hier nur Vermutungen anstellen; durch das, was er iiber Af-
fen weif3, nimmt er es an, scheint es ihm »wahrscheinlich« — er ist ja so ein Affe nicht
mehr, er kann nicht mit Sicherheit sagen, was ihn zu diesem Verhalten getrieben hat.
Aus heutiger Sicht aber, von seiner nun menschlichen Warte aus, kann er den dama-
ligen Umgang nachvollziehen: »Man hilt eine solche Verwahrung wilder Tiere in der

262 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 299.
263 Ebenda.

264 Ebenda.

265 Ebenda.

266 Ebenda, S.301.

267 Ebenda.

268 Ebenda, S.302.

269 Ebenda.

270 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

287


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Vom Schweigen des Guten

allerersten Zeit fiir vorteilhaft und ich kann heute nach meiner Erfahrung nicht leug-
nen, daf? dies im menschlichen Sinn tatsichlich der Fall ist.«*7*

Er war nun also »ohne Auswegx, seine Kiste verschlossen, in keine Richtung war Be-
wegung moglich. Durch seine ausweglose Situation angetrieben sieht er nur noch ein
Ziel: »Weiterkommen, weiterkommen! Nur nicht mit aufgehobenen Armen stillestehn,

272 Und so fasst er den Entschluss, aufzuhoren »Af-

angedriickt an eine Kistenwand.«
fe zu sein, er begibt sich durch die Erfahrung der beschrinkenden Kiste hinein in das
beschrinkte Dasein der Menschen, in das immer Gleiche, den festgesetzten Ablauf, das
Fernsein von Freiheit. »In alledem aber doch nur das eine Gefiihl: kein Ausweg. Ich kann
natiirlich das damals affenmifRig Gefithlte heute nur mit Menschenworten nachzeich-
nen und verzeichne es infolgedessen, aber wenn ich auch die alte Affenwahrheit nicht
mehr erreichen kann, wenigstens in der Richtung meiner Schilderung liegt sie, daran
ist kein Zweifel. [...] Einen Ausweg wollte ich. Ich hatte doch so viele Auswege bisher
gehabt und nun keinen mehr. Ich war festgerannt. Hitte man mich angenagelt, meine
Freiziigigkeit wire dadurch nicht kleiner geworden. Warum das? Kratz dir das Fleisch
zwischen den Fufizehen auf, du wirst den Grund nicht finden. Driick dich hinten gegen
die Gitterstange, bis sie dich fast zweiteilt, du wirst den Grund nicht finden. Ich hatte
keinen Ausweg, muf3te mir ihn aber verschaffen, denn ohne ihn konnte ich nicht leben.
Immer an dieser Kistenwand — ich wire unweigerlich verreckt. Aber Affen gehoren bei
Hagenbeck an die Kistenwand — nun, so horte ich auf, Affe zu sein. Ein klarer, schoner
Gedankengang, den ich irgendwie mit dem Bauch ausgeheckt haben muf}, denn Affen
denken mit dem Bauch.«*”® So weit schon ist er weggetrieben, so eng schon seine neue
Welt, dass er sich noch nicht einmal mehr zu erinnern weif3, wie es »war, ein Affe zu
sein, wie ein solches Wesen denkt, das er eigentlich immer noch ist. Er muss es wohl
mit dem »Bauch ausgeheckt haben«, denn der Affe im Allgemeinen denkt auf diesem
Weg; nicht nur sein dffisches Verhalten also hat er abgestellt, auch sein >Denken< hat
er angepasst. Die Eigenschaften, die dem Affen in der Welt, in der er sich wiederfand,
zugeschrieben wurden, wollte er nicht zugeschrieben bekommen: »Affen gehéren an
die Kistenwand« — da er diese Zuschreibung nicht dndern konnte, musste er sich selbst
andern, musste er ein Wesen werden, dessen Eigenschaften ihn von dieser befreiten.
Er wurde Mensch, weil Menschen nicht an die Kistenwand gehéoren.

Und so beginnt sein Leben in Unfreiheit und Enge: Er gibt sich von nun an ganz seiner
»vorgepeitschte[n] Entwicklung« hin, sie macht »niedriger und enger«, »wohler und
eingeschlossener«*’*. Das Einzige, das ihn von nun an noch mit seinem »Vorlebenc
verbindet, ist ein leiser Luftzug aus einem »Loch in der Ferne«*”*, der ihn manchmal
an der Ferse kitzelt. Diesen leichten Wind aber, der ihn an das alte Leben in Freiheit
erinnert, fithle er so wie jeder andere Mensch. Zu Anfang seiner Gefangenschaft wehte

271 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 302f.
272 Ebenda, S. 305.
273 Ebenda, S.304.
274 Ebenda, S.299.
275 Ebenda, S.300.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

da noch ein »Sturmc, nach einiger Zeit aber hat dieser sich zu einem »Luftzug« beru-
higt, der nur noch manchmal kitzelt. Je leichter aber der Luftzug wird, desto kleiner
wird auch das Loch, durch das sich die Luft hindurch kimpft, und dieses Loch ist ihm
auch der Weg zuriick in sein altes Leben. Um nach so langer Zeit aber durch dieses
Loch zu kommen, miisste er sich »das Fell vom Leib [..] schinden«?”®. »Ihr Affentum,
meine Herren [..] kann Ihnen nicht ferner sein als mir das meine. An der Ferse aber
kitzelt es jeden, der hier auf Erden geht; den kleinsten Schimpansen wie den grofRen
Achilles.«*”7 Den Achill aber kitzelt da die einzig verwundbare Stelle seines Korpers,
seine Sterblichkeit, seine Freiheit, seine Moglichkeit vielleicht, die den méglichen Tod
beinhalten muss. So ist es vielleicht die Méglichkeit, die Moglichkeit des Todes und so
der Freiheit, die Rotpeter und »jedem, der hier auf Erden geht«, ab und zu zu Bewusst-
sein kommt.

Rotpeter ist nun Teil der »Menschenwelt«, hat »sich dort festgesetzt«?*’®. Was ihn
als Menschen auszeichnet, ist der Umstand, sich seiner selbst »vollig sicher« zu sein
und dass seine Stellung »auf den grofien Varietébithnen der civilisierten Welt [...] bis

zur Unerschiitterlichkeit gefestigt«*”

ist. Er ist nun sicher und gefestigt, nichts steht
mehr in Frage, die Freiheit ist ferner denn je: Er ist ein Mensch geworden. Was ist Gliick
dem, Der mit sich selbst geeint ist, Des Fuss nur stosst,//Wo es fiir ihn gemeint ist, Fiir den Sich-
Kennen Grenze ist und Recht,//Fiir den Sich-Nennen Zeichen im Geschlecht.?2° Nur eines noch
ist ihm geblieben vom Affe-Sein — zumindest meinen das die Journalisten zu erkennen,
deren Ausfithrungen zu seinem Fall er mit grofRem Interesse verfolgt: Sie meinen seine
Affennatur dadurch ausmachen zu kénnen, dass er »mit Vorliebe die Hosen auszieh[t]«,
wenn er Besuch hat, um das Zeichen des Schusses zu prisentieren. Nun zeigt er das
Zeichen des »frevelhaften Schufles« stolz her, das Zeichen seiner Gefangenschaft, aber
auch: seiner Allgemeinheit. Denn nun ist er einer der Vielen, die nur aus Oberfliche
bestehen, die die Zeichen bewundern und unhinterfragt stehen lassen: »Alles liegt offen
zutage, nichts ist zu verbergen, kommt es auf Wahrheit an, wirft jeder Grof3gesinnte
die allerfeinsten Manieren ab.«*®! Sein neues Leben birgt jene »Beschiftigungenc, die
uns bekannt vorkommen miissen von den gefangenen Bewohnern unserer zoologischen
Girten: »[M]ides Lecken einer Kokosnuf3, Beklopfen der Kistenwand mit dem Schidel,
Zungen-Blecken.«

276 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.

277 Achilles ist in der griechischen Mythologie der Sohn der Gottin Thetis und des Sterblichen Peli-
as. Als Halbgott ist er somit sterblich und dieses Schicksal méchte seine géttliche Mutter abwen-
den. Als ihr kurz nach seiner Geburt das Orakel weissagt, ihr Sohn werde jung sterben, beschlief3t
sie, ihn unverwundbar zu machen, indem sie ihn in den Fluss Styx taucht, der dieses Wunder zu
vollbringen vermag. Da sie ihn aber an der Ferse festhalten muss, um ihn vor dem Ertrinken zu
bewahren, wird diese nicht eingetaucht und bleibt so verwundbar. Dieses kleine Stiickchen Ver-
wundbarkeit fithrt letztlich zu seinem Tod. (Vgl. Hans von Geisau [2013]: Achilleus. In: Konrat Zieg-
ler/Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike. Erster Band. Stuttgart/Weimar
2013,S.47.)

278 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.

279 Ebenda, S.301.

280 Hannah Arendt [1924]: Ohne Titel, S.17.

281 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 302.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

289


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Vom Schweigen des Guten

Seine Entscheidung, ein Ende mit seinem Affe-Sein zu machen, nennt er also Aus-
weg. Dieses Wort benutzt Rotpeter im »gewdhnlichsten und vollsten Sinne« des Wor-
tes: Nicht Freiheit, »nicht dieses grofRe Gefiihl der Freiheit nach allen Seiten. [...] Nein,
Freiheit wollte ich nicht. Nur einen Ausweg.«*3? Dieses Gefiihl kannte er vielleicht als
Affe, unter Menschen aber betriigt man sich mit der Freiheit allzu oft: Freiheit ist immer
»Tauschung«. Auch das Schwingen »irgendeines Kiinstlerpaares« im Varieté betrachten
die Menschen als Freiheit — solche »Menschenfreiheit« aber ist nicht mehr als »selbst-
herrliche Bewegung«, »Verspottung der heiligen Natur«: »Kein Bau wiirde standhalten
vor dem Gelichter des Affentums bei diesem Anblick.«*3 Fiir den Ausweg muss Rot-
peter sich von der Freiheit verabschieden, weil sie keine Eigenschaft der Menschen ist.
Jede Flucht hitte seinen Tod bedeutet — sei es im Ozean oder im Schlund der giftigen
Schlangen, die mit ihm das Zwischendeck teilen. Obwohl er damals nicht »so mensch-
lich«?®* rechnete, verhielt er sich unter dem Einfluss seiner Umgebung so, als rechne
er. Seine menschlichen Vorbilder beobachtend fillt ihm auf, dass sie alle sich gleich be-
wegen, »als wire es nur einer«. Und trotzdem ihn an diesem Mensch-Sein nichts »ver-

lOCkI‘_«z‘85

, wittert er doch einzig dort seinen Ausweg und setzt sich so das hohe Ziel,
einer von ihnen zu werden. »Wire ich ein Anhinger jener erwdhnten Freiheit, ich hitte
gewif das Weltmeer dem Ausweg vorgezogen, der sich mir im tritben Blick dieser Men-
schen zeigte.«*8¢ Um ein Mensch zu sein — dieses Mensch-Sein beginnt bezeichnender-
weise in dem Moment, in dem er zu rechnen beginnt — lernt er: »spuckenc, aufierdem
rauchen und trinken.?8” Am meisten Uberwindung kostet es ihn, die Schnapsflasche
an die Lippen zu setzen — doch diese »inneren Kimpfe nahmen die Leute merkwiirdi-
gerweise ernster als irgend etwas sonst« an ihm. Denn dieses Erkimpfen zeichnete ihn
mit der hochsten aller menschlichen Eigenschaften aus: dem Willen zur Besserung —
er konnte es noch nicht, aber er wollte es besser machen.

Sein Lehrer hilt ihm wahrend des Unterrichts »manchmal die brennende Pfeife ans
Fell, bis es irgendwo, wo [er] nur schwer hinreichte, zu glimmen anfing, aber dann
16schte er es selbst wieder mit seiner riesigen guten Hand; er war mir nicht bose, er
sah ein, daf wir auf der gleichen Seite gegen die Affennatur kimpften und daf} ich
den schwereren Teil hatte«*®8. Nachdem er es dann eines Abends schafft, den Schnaps
zu trinken, »nicht mehr als Verzweifelter, sondern als Kiinstler« spricht er sein erstes
Wort: »Hallo!«?*8 Er ist nun nicht mehr ver-zwei-felt, ein Affe, der die Eigenschaften
des Menschen nachahmt, nein, nun ist er ganz Mensch, er hat sich iiberwunden, mit
seinem Selbst ist es vorbei, er ist nun Mensch, er ist ein Besserer. »Der Hohepunkt dieser
ersten Vorfithrung auf dem Schiff ist der >Ausbruch« in die menschliche Sprache, der

282 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 305.
283 Ebenda.

284 Ebenda, S.307.

285 Ebenda, S.308.

286 Ebenda.

287 Vgl. ebenda.

288 Ebenda, S.310.

289 Ebenda, S.311.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

290 Thm rauschen

geradezu als >Entgleisung;, als ein Kontrollverlust dargestellt wird.«
die Sinne, er kann nicht anders.?*

Das Erlernen der menschlichen Sprache erscheint hier nicht als eine befriedigen-
de Leistung, die die lang ersehnte Verstindigung erméglichte, sie passiert ihm, dringt
sich ihm auf. Die Abneigung gegen den Schnaps bleibt, das Sprechen fillt ihm anfangs
noch sehr schwer, aber seine »Richtung« war ihm »ein fiir allemal gegeben«<®**. Die
Richtung des Menschen fithrt stets gen Himmel, es gibt immer noch »Luft nach obenc,
leeren Raum, der mit etwaigen Verbesserungen zu fiillen bleibt. Um ins Varieté anstatt
in den Zoo zu gelangen und so der Ausweglosigkeit des zoologischen Gartens mit sei-
nen Gitterstiben zu entgehen, lernt Rotpeter weiter: »Ach, man lernt, wenn man muf;
man lernt, wenn man einen Ausweg will; man lernt riicksichtslos. Man beaufsichtigt
sich selbst mit der Peitsche; man zerfleischt sich beim geringsten Widerstand. Die Af-
fennatur raste, sich iberkugelnd, aus mir hinaus und weg. [...] Diese Fortschritte! Die-
ses Eindringen der Wissensstrahlen von allen Seiten ins erwachende Hirn! Ich leugne
nicht: es begliickte mich. Ich gestehe aber auch ein: ich tiberschitzte es nicht, schon
damals nicht, wieviel weniger heute. Durch eine Anstrengung, die sich bisher auf der
Erde nicht wiederholt hat, habe ich die Durchschnittsbildung eines Europiers erreicht.
Das wire an sich vielleicht gar nichts, ist aber insofern doch etwas, als es mir aus dem
Kifig half und mir diesen besonderen Ausweg, diesen Menschenausweg verschaffte. Es
gibt eine ausgezeichnete deutsche Redensart: sich in die Biische schlagen; das habe ich
getan, ich habe mich in die Biische geschlagen. Ich hatte keinen anderen Weg, immer

vorausgesetzt, daR nicht die Freiheit zu wihlen war.«*%

In der klassischen Fabel spielt und ver-korpert das Tier die Menschen, sein Leib dient
als Vorfithrungsfliche, an der sie die Folgen ihrer Handlungen ablesen kénnen. In der
bekannten Fabel Vom Raben und Fuchs von Aesop treffen diese beiden Tiere aufeinander.
Ebenso gut kénnte man auch sagen: Es treffen ein Eitler und ein Listiger aufeinander.
Die Fragen sind also: Was passiert dem eitlen Menschen, was dem listigen? Der eitle
Rabe der Fabel hat ein Stiick Kise gestohlen und setzt sich auf einem Baum nieder,
um es zu verspeisen. Dort sieht ihn der listige Fuchs sitzen und fordert ihn, da er um
dessen Eitelkeit weif, zum Gesang auf, indem er ihm Komplimente macht. Der Rabe
ist so angetan von seinem Lob, dass er den Schnabel zum Singen aufreifit und - das
Kisestiick fallen lisst, das der Fuchs dann, ihn verspottend, frisst. Rotpeter aber spielt
tatsdchlich einen Menschen, er verwandelt seinen dffischen Kérper in einen menschli-
chen, indem er diesen erst nachahmt, um freigelassen zu werden, und im Folgenden all
seine Eigenschaften annimmt, ein Leben fiihrt, als sei er ein Mensch. Die Situation einer
Fabel ist hier auf die Spitze getrieben: Der Affe steht nicht fiir das Affentum - vielmehr
hat er sich dem Menschen gleich gemacht, seine Eigenheit abgelegt, um fortan Mensch
zu sein.

290 Juliane Blank [2010]: Ein Landarzt. Kleine Erzdhlungen. In: Bernd Auerochs/Manfred Engel (Hg.):
Kafka-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2010, S. 234.

291 Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 311.

292 Ebenda.

293 Ebenda, S.311f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

291


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Vom Schweigen des Guten

Es zeigt sich nicht das Tier als Eigenschaft, das einzelne Handlungen der Men-
schen in Klarheit aufzeigt, sondern es zeigt sich, dass alles und jedes, Tiere wie Men-
schen, blof3 Eigenschaftsansammlungen sind. Was bleibt, sowohl dem Affen-Menschen
als auch dem gewohnlichen Menschen, ist der leichte Windzug der Freiheit, die das ein-
zige ist, das ihn verletzbar macht, zugleich das einzige, das ihn daran erinnert, dass er
nicht frei ist. Die Frage danach, was Rotpeter ist, was Mensch-Sein, was Affe-Sein, was
Freiheit, was Ausweg bedeuten mag, funkelt durch jede Zeile der Erzihlung. Rotpeter
gleicht sich den Menschen an, indem er unfrei wird. Gesetzt, die Unfreiheit sei ein
Wesensmerkmal des Menschen, kann Rotpeters Unfreiheit nur eines bedeuten: dass er
nun Mensch ist; die Grenze scheint aufgehoben. Zudem spricht er davon, dass jeder
Mensch einmal ein Affe war?®*; das kénnte natiirlich evolutionir verstanden werden,
mir scheint sich hier aber vor allem eins zu zeigen: Jeder Mensch war Affe, heifit, je-
der Mensch war frei. Ein jeder Mensch wird frei geboren, entscheidet sich aber dann
fir die Unfreiheit, weil nur in dieser Unfreiheit Fortschritt und Weiterkommen mog-
lich sind. Stellt sich die Frage nach einem Besseren, ist es die ewige Frage nach dem
Ausweg nach oben, der niemals mehr frei sich nennen kann. Rotpeter spricht von dem
»Menschenauswegc, der Fortschritt heifdt. Diesen Weg einschlagen heif3t, sich »in die

295 was wiederum bedeutet: verschwinden, sich abwesend machen.

Biische schlagen«
Fortan ist er nicht mehr da. Dass er ist, zihlt nicht mehr, der Ausweg heif3t: Verschwin-
den im Was der Eigenschaften, sich zum Verschwinden bringen unter der Menschen-
art. Dieses Mensch-Sein, das Ablegen aller absoluten Verschiedenheit, schafft Ausweg,
Versteck; zugleich wird Rotpeter, wird der Einzelne hierdurch jedoch aller Méglichkeit
beraubt.

Rotpeter den freien Affen konnten nur die Gitterstibe einsperren, Rotpeter den
Menschen aber sperren unsichtbare, selbst gewihlte Gitter ein: das beschrinkende Ei-
sen der Sicherheit, der unerschiitterlichen Festigkeit seiner Stellung?®® und die Rich-
tung nach oben, gegeben ein fiir »allemal«®”’. Auch die Dinge um ihn herum werden als
Festgesetzte vorgefithrt. Von klein auf lernt der Mensch Begriffe, lernt er, Dinge in Ka-
tegorien zu fassen, lernt, mit Eigenschaften Netze nach den Dingen auszuwerfen. Als
Bezeichneter und Bezeichnender kann er nun nicht mehr frei sein, er ist gefangen von
den engen Gitterstiben der unhinterfragten Selbstverstindlichkeiten des Lebens — was
er nur noch suchen kann, ist fortan: ein blofes Weiterkommen. Durch den Willen zur
Verbesserung, durch ein Vergessen seines Ursprungs ist es ihm moglich, den Radius
der Gitterstibe so weit zu vergréfRern, dass sie nicht mehr ins Fleisch schneiden, dass
sie kaum noch wahrnehmbar sind. Die Antworten, die keiner Fragen mehr bediirfen,
sind so klar, so eindeutig, so offensichtlich, dass sie kaum noch sichtbar sind.

Inwiefern ist Kafkas Sprechen als ein Versuch zu verstehen, das Formlose, das abso-
lut Verschiedene zur Sprache zu bringen? Ich hore in Kafkas Sprechen das immer blof3

294 Vgl. Franz Kafka [1917]: Ein Bericht fiir die Akademie, S. 300.
295 Ebenda, S. 311f.

296 Vgl. ebenda, S.301.

297 Ebenda, S.311.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Mogliche sich seinen Raum bahnen, das Ungesetzte, Vor-gesetzte. Was bedeuten >Ur-
teil¢, >Affec, »sMensch« hier noch? Kafka entfernt sich von den Dingen, spricht sie aus der
Ferne, aus der Ungewissheit an und es ist niemals genau zu sagen, wovon er da spricht.
Die Begriffe sind ihrer klaren Bedeutungen enthoben, sie stehen da, ohne eigentlich et-
was zu bezeichnen, sie stehen stindig in der Frage. Gleichwohl beschrankt sich Kafkas
Sprechen nicht auf eine abweichende Auslegung der gewohnten Worte, nicht auf eine
neue Beschreibung der bekannten Dinge. »Urteils, >Affe, >Mensch« gewinnen dort nicht
einfach eine neue Bedeutung, vielmehr fordern sie zur Deutung auf: Rotpeter ist weder
Affe noch Mensch und das Urteil ist nicht jenes Ende eines Gerichtsprozesses, auf das
dieser Begriff gew6hnlich Bezug nimmt — wie also sind sie zu verstehen? In diesem Sin-
ne macht Kafka nicht Jagd auf Dinge, sondern eher auf deren Begriffe, er stellt sie aus
und fragt: Was kann das heiffen? Er zieht so den Dingen kein neues Gewand iiber das
alte, sondern zeigt sie im Anzug der Vieldeutigkeit, er zeigt das Gewand, nur Gewand,
und bringt in dieser Ausstellung das Darunterliegende zu Gesicht, zeigt die Wesung
des dort sich Verbergenden.

In Kafkas Sprache zerflief3t nicht — wie es Adorno annimmt — »das Vieldeutige ins
Gleichgiiltige«?9®
gleichgiiltigen Bezeichnung gerissen und vor die Frage geworfen: Was meinen wir da

, vielmehr wird das absolut Eindeutige aus seinem Schlaf der immer

eigentlich, wenn wir diese Begriffe benutzen, wie kann es sein, dass das da etwas ist,
das einen Ausweg findet aus den Begriffsgittern? Es zeigt sich hier ein Nicht-Etwas, ein
Nichts, das nicht durch sein Was-Sein, sein Et-was-Sein gekennzeichnet ist, sondern
sich durch sein Da(ss)-Sein auszeichnet, das nichtig, weil nicht begrifflich fassbar ist.
Dies bedeutet jedoch gerade nicht, dass das Ding hier in einer starren Moglichkeit fest-
gesetzt witrde; vielmehr zeigt es sich jetzt gerade umgekehrt in seiner Moglichkeit: Der
fesselnde Begriff verliert seine Verbindlichkeit und zwischen den méglichen Beschrei-
bungen und dem Ding, dem Mantel und dem Korper, offnet sich ein Zwischenraum.
An diesem Zwischenort bahnt sich das Offene an, eine Offnung, die die starren Mauern
der Begriffe einreifdt und zu Fall bringt, um dann in dieses Zerbrochene, in diese Triim-
mer, das Nichts, das Offen-Bleibende einziehen zu lassen. »Nur indem er den Ubergang
ins Allgemeine, in eine Regel oder ein Gesetz durchkreuzt, blockiert, zerteilt, hilt er an
der Moglichkeit einer anderen, einer nicht mehr identifizierenden, das Singulire nicht
mehr subsumierenden Praxis der Sprache und ihres Verstehens fest.«*%°

So entziehen sich Kafkas Figuren jedem Begriff; zugleich jedoch sind sie auch keine
Einzelnen. Der Mann vom Lande, Rotpeter, K.: Sie sind stetig in Frage stehender Be-
griff und kénnen so nicht im gewohnlichen Sinne bedeuten, konnen nicht auf die Din-
ge zeigen und ihnen durch ihre Bezeichnung Eigenschaften vorschreiben. Hamacher
schreibt: »Wie Kafkas Texte vor der Bedeutung, auch ihrer eigenen, unendlich zégern,
so absorbieren sie zugleich das von ihr blockierte und durch ihre Hemmung gemehrte
Bedeutungspotential in sich selbst. Die Darstellung geht in ihnen unversehens selbst ins
Undarstellbare iiber. Sie iibertreten das Gesetz der Zukunft, unvorstellbar zu sein, weil

dies Gesetz in nichts als dem schrankenlosen Ubertritt in etwas anderes besteht.«*°°

298 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 259.
299 Werner Hamacher [1997]: Die Geste im Namen, S. 303.
300 Ebenda,S.290.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

293


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Vom Schweigen des Guten

Hineingezogen in das Erzihlte, ohne Schutz, ohne das Vorgefundene als Beispiel
eines Begriffs, einer Regel feststellen zu konnen, aus allen Zusammenhingen gerissen,
finden die Lauschenden sich wieder in einer vollig fremd gewordenen Welt, die Dinge
stromen auf sie ein, die Worter schlagen um sich. Adorno spricht von dem Eindruck,

die Geschichten kimen auf ihn zu »wie Lokomotiven«3®!

. Die Figuren sind so wenig
greifbar wie die Text-Form selbst, die immer nur auf begrifflich Fassbares — so Fabel,
Parabel oder Erzihlung — hindeutet, ohne ihr dann zu entsprechen. So stellen sowohl
die Korper der Figuren als auch der Textkorper selbst dies vermeintlich Greifbare durch
das Neue, das sich in ihnen andeutet, immer zugleich wieder in Frage. In ihrer Be-
zugnahme auf bereits Geschriebenes entfalten Kafkas Texte neben ihrer destruktiven
zugleich auch eine kommentierende Kraft; sie erzihlen weiter, ohne sich dabei von den
alten Mauern begrenzen zu lassen. Sie schaffen in dieser Weise einen Zwischenraum
zwischen dem Alten und dem Neuen, lassen die alte Schrift in der neuen gewandelt zur
Erscheinung kommen, ohne dies Zwischen dadurch abzuschlief}en. Auch Adorno hebt
in Bezug auf Kafkas Schriften dieses Auf-die-Zukunft-gerichtet-Sein hervor, das die
Wandelbarkeit alles Erzihlten mitdenkt: »Kafkas Gebilde hiiteten sich vor dem morde-
rischen Kinstlerirrtum, die Philosophie, die der Autor ins Gebilde pumpt, sei dessen
metaphysischer Gehalt. Wire sie es, das Werk wire totgeboren: es erschopfte sich in

dem, was es sagt, und entfaltete sich nicht in der Zeit.«>°*

Walter Benjamin sieht Kafkas Erzihlungen hinweisen auf einen Zustand der Welt, in
dem kein Platz mehr fiir Fragen ist, »weil ihre Antworten, weit entfernt, Bescheid auf
sie zu geben, sie wegheben. Die Struktur dieser die Frage weghebenden Antwort ist es,
die Kafka gesucht und manchmal wie im Fluge oder im Traum erhascht hat.<*°? Diese
Welt also gibt Antwort, ohne die Frage noch als Frage zu stellen, ohne sie iberhaupt
nur als das der Antwort Vorausgehende zu denken. Sie gibt Antwort, um zu Ende zu
bringen. Kafka aber hebt die Antwort mit der Frage weg, er stellt die Frage unendlich sich
wiederholend immer erneut, es gibt fiir ihn gar keine Antwort, kann auch keine geben,
wiirde sie nimlich schon auf ihren Einsatz warten, wire die Frage eigentlich niemals
gestellt worden. Er »ent-stellt« die allzu gesicherte Gestalt, es bahnen sich immerwih-
rend »Verschiebungen« an, neue »Ordnungen«<*®*: »So bleibt ihm nichts als mit einem
Staunen, in das sich freilich panisches Entsetzen mischt, auf die fast unverstindlichen
Entstellungen des Daseins zu antworten [...]. Kafka ist davon so erfiillt, daR itberhaupt
kein Vorgang denkbar ist, der unter seiner Beschreibung [..] sich nicht entstellt. Mit

anderen Worten, alles, was er beschreibt, macht Aussagen iiber etwas anderes als sich
selbst.«3%5

301 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 258.

302 Ebenda.

303 Walter Benjamin [1934]: Benjamin an Scholem. In: ders.: Benjamin iber Kafka. Texte, Briefzeugnisse,
Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M. 1981, S. 76.

304 Walter Benjamin [1934]: Franz Kafka: Beim Bau der chinesischen Mauer. In: ders.: Benjamin (iber Kaf-
ka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1981,
S.41.

305 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Weiterhin beschreibt Benjamin Kafkas Erzihlungen als eine »spiegelnde Scheibex,
die lingst Vergangenes erscheinen lisst. In diesem Bild aber ist die »Deutung genauso
weit vom Spiegel abgeriickt wie das gespiegelte Modell« und so »in der Zukunft«®°® zu
suchen. In dieser spiegelnden Weise wendet sich Benjamin auch selbst Kafkas Schrei-
ben zu: Er vereindeutigt oder erklirt es nicht, er ldsst es nicht als Antwort erscheinen
und gibt auch selbst keine solche; er betrachtet die Erzihlungen als spiegelnde Scheibe
zwischen einem Stiick alter Erzihlung und demjenigen, was sich durch die Scheibe in
die Zukunft zu spiegeln vermag: als Frage, als Innehalten, als Zuhéren. »Man hat hier
an die Form der Haggada zu erinnern: so heifien bei den Juden Geschichten und Anek-
doten des rabbinischen Schrifttums, die der Erklirung und Bestitigung der Lehre — der
Halacha - dienen. Wie die haggadischen Teile des Talmud so sind auch diese Biicher
Erzihlungen, eine Haggada, die immerfort innehilt, in den ausfithrlichsten Beschrei-
bungen sich verweilt, immer in der Hoffnung und Angst zugleich, die halachische Order
und Formel, die Lehre kénnte ihr unterwegs zustoflen.«>**” Der Spiegel lisst Vergange-
nes erscheinen und spiegelt es in die Zukunft hinein, gleich einer Erinnerung, die Altes
mit Neuem zusammenbringt, indem sie sich im Jetzt an das Vergangene erinnert. Die
Lehre, von der die Schriften fiirchten, dass sie ihnen zustof3en konnte, vermag blitzar-
tig in jenem Zwischenraum zu erscheinen, den die Leere zwischen den Kommentaren
und den Erzihlungen bildet. Angst mégen sie davor haben, dass eine blof antwortende
Lehre dieses Zwischen zu fiillen versuchte, eine, die das Erzihlte nutzbar machen woll-
te, geformt und als Antwort zum Mittel der Erklirung degradiert. Zugleich aber besteht
die Hoffnung, dass in der Lehre die Leere zum Anklang kommt, ein Raum geéffnet und
in seiner Leere belassen wird.

6.3.2 »Zwei Mundvoll Schweigen.«<*™ Dichtes - dichtendes - Erzahlen

Dicht verdichtet das Gedicht,/schiitzt den Kern vor Bosen Sinnen./Schale, wenn der Kern durch-
bricht, /weis’ der Welt ein dichtes Innen.>® Fast alle Schriften Arendts sind angereichert mit
Zitaten, kleinen Erzihlungen und Gedichten. Arendt selbst nennt ihr wieder-holendes
Zitieren in einem Brief an Kurt Blumenfeld »Perlenfischerei«*'®: »Fast unméglich, ein
Buch oder einen Aufsatz zu finden, in dem Arendt nicht aus Epen, Gedichten oder Ro-

311

manen zitiert«> ', schreibt Barbara Hahn. Die Schrift-stiicke stehen dort nicht um eines

Schmuckes willen, sondern vermégen vielmehr demjenigen sich anzunihern, von dem

306 Walter Benjamin [1931]: Franz Kafka, S. 41.

307 Ebenda,S. 42.

308 Vgl. Paul Celan [1957]: Sprachgitter. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe. Frank-
furta.M. 2005, S. 99f.

309 Hannah Arendt [1953]: Ohne Titel, S. 63.

310 Hannah Arendt [1960]: Arendt an Blumenfeld. Unveroffentlichter Nachlass, Arendt-Papiere, Deut-
sches Literaturarchiv in Marbach; zitiert nach: Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben,
Werk und Zeit, S. 151.

»Man soll sich nicht vor Wiederholung fiirchten. Es kann auch ein Wieder-holen sein.« (Hannah
Arendt [1950]: Denktagebuch, Erster Band, S. 25.)

311 Barbara Hahn: Dieseigene<und andere Sprachen. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.):

Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020, S. 150.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

295


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Vom Schweigen des Guten

Arendt im jeweiligen Text spricht, bringen in ihrem Versuch eines Ausdrucks dem in
Frage Stehenden niher. Sie sprechen dicht - dichtend — dasjenige aus, von dem nichts
auszusagen ist, sind ent-fernende Niherung.

Diese wiederholende Geste ermoglicht ein Gesprich zwischen dem dort Zitierten
und den Schriften, in die es eingesetzt ist, zwischen dem bereits Gedachten und dem
hier niedergeschriebenen neuen Versuch. So bezeichnet Jerome Kohn Kafkas Er als
»Schliissel zu Arendts eigenem Denken«<®™®: »Arendts Beschreibung der Kafkaschen
Welt dhnelt teils bis in die Wortwahl hinein ihren spiteren Analysen der totalitiren
Gesellschaft. Sie diagnostiziert die reibungslos funktionierende Maschinerie und die
Menschen als deren Funktionire der Notwendigkeit, die dem Wahn unterliegen, sie
miissten sich im unbedingten Glauben an Fortschritt und Naturgesetze einem Prozess
unterwerfen.<>™ In einer Eintragung aus dem Denktagebuch scheint es, als sei ihr hier
auch die Frage nach dem >Denken« aufgeworfen; so heiflt es dort: »Ohne Denken gibt
es keine Gegenwart. Und ohne Gegenwart gibt es weder Vergangenheit noch Zukunft,
die sich als solche nur im denkenden Erinnern und Erwarten konstituieren. Ohne den
Menschen gibe es keine Zeit. Der Mensch ist in die unauthérliche kreisliufige Bewe-
gung des Universums eingebrochen (oder eingelassen); nur weil diese Bewegung auf
ihn stosst und gegen ihn anbrandet, wird sie >gradlinigs; er ist die Gegenwart, an der
sich Vergangenheit und Zukunft scheiden [..]. Und genau dies, der Zwischen-Raum,
das Zwischen zwischen Vergangenheit und Zukunft, wird im Denken aktualisiert<>™*.
Auch wenn Arendt in Eichmann in Jerusalem die »eigentliche Staatsform der Biiro-
kratie« als »Herrschaft des Niemand«**> bezeichnet, klingt Kafka mit, der in seiner

312 Jerome Kohn [2001]: Franz Kafka. Ubers. v. Alexandra Hundt. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/
Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011, S. 238. (Im
Folgenden zitiert als: Jerome Kohn: Franz Kafka.)

313 Ebenda, S. 239.

314 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 744ff.

Oliver Marchart kritisiert an spaterer Stelle, Arendt schrecke vor »einer eigentlich politischen Aus-
legung dieser Parabel« zuriick, weil dies »Bild der Liicke« einzig auf geistige Phanomene bezogen
werden kénne; er folgert: »In geschichtlicher Zeit wiirden sich keine Zeitliicken ereignen.« (Oli-
ver Marchart [2005]: Neu beginnen, S. 52.) Er will dies mit einer Eintragung aus dem Denktagebuch
belegen, die da lautet: »Die Kafkasche Zeitkonstruktion — die Vergangenheit, die mich nach vorn
stosst, die Zukunft, die auf mich zukommt—gilt nur fiir die denkende Erfahrung, die das Handeln
gerade ausgeschlossen hat. Das Handeln greift in die Zukunft und hilt sie offen.« (Hannah Arendt
[1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.)

Dies scheint mir keineswegs eine politische Deutung auszuschliefRen, sondern gerade das Politische
zu betonen: Handeln, das ein Neuanfangen ohne Anschluss ist, das abbricht und ein bis dahin
undenkbares Neues in die Welt bringt, kann deshalb nicht in einer Zeitkonstruktion angesiedelt
werden, weil es an sich ortlos ist, weil mit ihm eine neue Zeit beginnt. Marchart sagt in diesem Sin-
ne selbst iiber den Anfang: »Der wirkliche Anfang hat keine Zeit und ist keine Zeit, ohne daf er
deshalb schon Raum ware. Er ist Nicht-Zeit: Jetzt.« (Oliver Marchart [2005]: Neu beginnen, S.59.)
Bei Arendt ist zu lesen: »Was immer man neu anfangt, im Moment des Anfangens selbst ist es, als
ob die Zeitfolge Giberhaupt verschwunden wére beziehungsweise als ob man selbst aus der konti-
nuierlichen Zeitordnung herausgetreten sei.« (Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S. 265.)

315 Hannah Arendt [1964]: Eichmann in Jerusalem, S. 59.

Auch in einem Gesprach benutzt sie Kafkas Wort: »[D]ie Blrokratien sind wirklich Herrschaft des
Niemand. Und dieser Niemand ist nicht ein wohlwollender Niemand. Wir kénnen niemanden fiir

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

Beschreibung eines Kampfes von einer »Gesellschaft von lauter niemand« spricht: »Ich
habe niemand etwas Boses getan, niemand hat mir etwas Boses getan, niemand aber

316 Durch das Zitieren eines Wortes aus Kafkas

will mir helfen, lauter Niemand.«
Erzihlung deutet sie itber den Begriff hinaus und so etwas Neues an: Ihr Sprechen
er-Offnet, anstatt abschlieRend zu bezeichnen. Beide Stellen griinden zudem in einer
besonderen Denkweise, die fiir Hannah Arendt charakteristisch ist: Ihre Auseinan-
dersetzung mit der Frage nach den Zeiten wie nach der Herrschaft setzt nicht etwa
bei entsprechenden Theorien an; vielmehr nimmt ihr gedanklicher Weg den Ausgang
von Erzihlungen, die diese Phinomene deuten und deutbar werden lassen, anstatt
sie zu definieren. Auch ihre eigenen Auseinandersetzungen wollten keinen Abschluss
finden; noch 1970 schreibt Arendt — sie ist jetzt 63 — in Bezug auf Kafkas Er: »Diese
verschiedenen Zeitbegriffe sind zu analysieren.<*'7

Ahnlich verhilt es sich mit einer spiteren Eintragung aus dem Denkiagebuch, die
den Titel »Zum Tode Heinrich Bliichers« trigt; statt etwas Bestimmtes iiber das >Tot-
Seinc auszusagen, nihert sie sich ihm in gedichteten Worten: »Einer zog aus mit dem,
was ihm zu eigen/Mit Erde und Pferd, mit Langmut und Schweigen./Dann kamen noch

318 Es handelt sich um einen Ausschnitt der Ballade von Ma-

Himmel und Geier dazu.«
zeppa von Bertolt Brecht. Auch Brechts Zeilen aus der Dreigroschenoper »Denn die einen
sind im Dunkeln/Und die andern sind im Licht/Und man siehet die im Lichte/Die im
Dunkeln sieht man nicht«®* scheinen mir in engstem Zusammenhang mit Arendts Ge-
danken zu Offentlichkeit und Privatem zu stehen — das Bild des dunklen Ortes, der jene
sich dort Befindlichen unsichtbar und weltlos macht, und des hellen, lichtdurchflute-
ten Ortes, an dem die Menschen als sie selbst erscheinen kénnen, findet sich vielfach
in der Vita activa.3° Sein Gedicht An die Nachgeborenen konnte Arendt als Versuch einer
Antwort auf die Frage gegolten haben, was dies fiir Zeiten seien, in denen wir leben:
»Wirklich, ich lebe in finsteren Zeiten!//[...] Mein Essen af} ich zwischen den Schlach-
ten/Schlafen legt ich mich unter die Mérder/Der Liebe pflegte ich achtlos/Und die Na-
tur sah ich ohne Geduld./So verging meine Zeit/Die auf Erden mir gegeben war.«**! In
diesen finsteren Zeiten Licht zu geben — so schreibt Arendt in ihrem Vorwort zu Von
Menschen in finsteren Zeiten — vermogen allein jene »Manner und Frauen, die »unter bei-
nahe allen Umstinden in ihrem Leben und ihren Werken [Lichter] anziinden und iiber
der ihnen auf der Erde gegebenen Lebenszeit leuchten lassen. Ob das Licht dieser Men-
schen [sc. jene dort Portritierten] das einer Kerze oder einer strahlenden Sonne war:

das, was geschieht, verantwortlich machen, weil es fiir die Taten und Ereignisse eigentlich keinen
Urheber gibt.« (Hannah Arendt [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.102.)

316 Franz Kafka [1912]: Beschreibung eines Kampfes (Fassung B). In: ders.: Beschreibung eines Kampfes
und andere Schriften aus dem Nachlafd in der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 1994, S.113.

317 Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 766.

318 Bertolt Brecht [1926]: Ballade von Mazeppa. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2003, S. 235./
Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 797.

319 Bertolt Brecht [1928]: Die Dreigroschenoper. Berlin 1968, S.109.

320 Vgl. Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 64/77/87.

321 Bertolt Brecht [1934-38]: An die Nachgeborenen. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan
Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 267f./Hannah Arendt: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Ber-
mann Fischer/Peter Suhrkamp (Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

297


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Vom Schweigen des Guten

Das vermdgen wir mit unseren so sehr an die Dunkelheit gewdhnten Augen wohl kaum
zu sagen.«>** Marie Luise Knott gibt eine Begebenheit wieder, von der Arendt in Bezug
auf Brecht berichtet: Sein Gedicht Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem
Weyg des Laotse in die Emigration habe eine tragende, politische Rolle gespielt; dort heif3t
es: »Daf} das weiche Wasser in Bewegung,/Mit der Zeit den michtigen Stein besiegt./
Du verstehst, das Harte unterliegt.<**3 Arendt berichtet, dass dies Gedicht »zirkulier-
te¢, das heiflt, Benjamin machte es unter seinen Freunden bekannt, sodass Bliicher wie
Benjamin, als sie nach Kriegsbeginn 1940, als >feindliche Ausldnder« interniert wurden,
das Gedicht im Lager rezitieren konnten. Die Nachricht vom siegreichen Wasser, heif3t
es bei Arendt, verbreitete sich in den Lagern wie ein Lauffeuer, eine frohe Botschaft,
die >weifd Gott, nirgends dringender bendtigt wurde als auf diesen Strohsicken der
Hoffnungslosigkeit«.«<*?* An dieser Geschichte nun zeigt sich fiir Knott »die eigenarti-
ge Wirkkraft von Poesie«, denn: »Ein einfacher, prosaischer Aussagesatz hitte nie zum
>Lauffeuer« werden kénnen. 325

Vom Tod ihres Mannes Heinrich Bliicher spricht Arendt erneut an anderer Stelle -
zundichst heifdt es im Denktagebuch: »1971. Ohne Heinrich. Frei — wie ein Blatt im Wind«
— dann wiederholt sie den Ausspruch in einem Brief an Mary McCarthy: »Wihrend der
letzten Monate habe ich mir selbst oft gedacht — frei wie ein Blatt im Winde (eine deut-
sche Wendung).«326 Am Ende dieses Briefes heifdt es dann: »Laf$ mich noch einmal auf
das>Blatt im Winde« zuriickkommen. Es ist natiirlich nur halbwahr. Denn andererseits
ist da das ganze Gewicht der Vergangenheit (gravitas). Und was Holderlin einmal in ei-
ner schénen Zeile sagte: Und vieles/Wie auf den Schultern eine/Last von Scheiten ist/
Zu behalten. Kurz: Erinnerung<**’. Diese »deutsche Wendung« deutet vieles an: Leich-
tigkeit, Bewegtheit, Ungebundenheit, auch: Ohnmacht, Verlorenheit, Haltlosigkeit. Sie
sagt mehr als die Worte, aus denen sie besteht, mehr als jene »toten Buchstaben, die
an die Stelle dessen [treten], was einen fliichtigen Augenblick lang wirklich >lebendiger
Geist« war.«328 Sie selbst sind lebendiger Geist, insofern sie in ihrer Auslegbarkeit im-
mer tber sich hinaus in das Leben weisen. Jeder Satz spricht: deute mich, und keiner will es
dulden.3?® Diesem Bild des Blattes lisst sie dann noch einige Zeilen Holderlins folgen,

322 Hannah Arendt [1968]: Vorwort. In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. Min-
chen 1989, S.10.

323 Bertolt Brecht [1939]: Legende von der Entstehung des Buches Taoteking auf dem Weg des Laotse in die
Emigration. In: ders.: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan Knopf. Frankfurt a.M. 2000, S. 225.

324 Hannah Arendt: Quod Licet Jovi. Reflexionen liber den Dichter Bertolt Brecht und sein Verhdltnis zur Poli-
tik. In: Merkur 23 JunifJuli1969), S. 638; zitiert nach: Marie Luise Knott: Die>Verlorene Generation«
und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest Bertolt Brecht. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der
Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007, S. 55.

325 Marie Luise Knott: DiesVerlorene Generation<und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest Bertolt Brecht.
In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiins-
te. Gottingen 2007, S. 55.

326 Hannah Arendt [1971]: Briefan Mary McCarthy. In: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrau-
en. Briefwechsel 1949-1975. Ubers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. Miinchen
1995, S. 425.

327 Ebenda, S. 426.

328 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 113f.

329 Theodor W. Adorno [1953]: Aufzeichnungen zu Kafka, S. 256.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen

fiigt dessen Leichtigkeit Wind nun die »Last von Scheiten« hinzu, die Erinnerung be-
deuten kann — deutet dann selbst aus: »Kurz: Erinnerung«, was nur angedeutet werden
kann, was sie selbst blofd angedeutet hat durch ihre »Wendungen«. In solchem Sprechen
ist der Raum deutlich zu erahnen, der der Frage danach zukommt, was >Erinnerungs
sei.

Am Ende ihrer Schrift iiber das Denken sagt Arendyt, sie sei »eindeutig denen bei-
getreten, die [...] versuchen, die Metaphysik und die Philosophie mit allen ihren Katego-
rien, wie wir sie seit ihren Anfingen in Griechenland bis auf den heutigen Tag kennen,
zu demontieren. Eine solche Demontage ist nur moglich, wenn man annimmt, dass
der Faden der Tradition gerissen sei und wir ihn nicht erneuern konnen. Historisch
gesehen, ist eigentlich die Tausende von Jahren alte rémische Dreieinigkeit von Reli-
gion, Amtsmacht und Tradition zusammengebrochen. Der Verlust dieser Dreieinigkeit
zerstort nicht die Vergangenheit, und die Demontage selbst ist nicht destruktiv; sie
zieht nur Konsequenzen aus einem Verlust, der eine Tatsache ist und als solche nicht
mehr Bestandteil der >Ideengeschichte¢, sondern unserer politischen Geschichte, der
Geschichte unserer Welt. Verlorengegangen ist die Kontinuitit der Vergangenheit, wie
sie von einer Generation auf die andere tiberzugehen und dabei eine Eigenstindigkeit
zu entwickeln schien. [...] Man hat dann immer noch die Vergangenheit, aber eine zer-
stiickelte Vergangenheit, die ihre BewertungsgewifSheit verloren hat.«**° Dieser Traditi-
onsbruch, der allem selbstverstindlichen Verlauf ein Ende setzte, ist aber — wie schon
angefithrt — nur dann »eine Katastrophe [...], wenn man annimmt, Menschen wiren
eigentlich gar nicht in der Lage, Dinge an sich selbst zu beurteilen, ihre Urteilskraft
reiche fir ein urspriingliches Urteilen nicht aus; man konnte ihr nicht mehr zumuten,
als bekannte Regeln richtig anzuwenden und bereits vorhandene MaRstibe sachgemif3

31 Es geht nun also nicht darum, eine Geschichte als Ganze zu erzihlen,

anzulegen.«
sondern jene gefischten Perlen und Korallen als Einzelne zu bergen, sie als Einzelne
auszulegen, von ihnen ausgehend das Neue zu erzihlen. Uber Brechts »Stellung zur
Tradition« schreibt Arendt, sie zeige sich »in seinen Parodien auf klassische Gedichte«:
»[Dlichterisch unantastbar sind die Chére in der Heiligen Johanna der Schlachthife oder
die »Liturgie vom Hauche, eine Parodie auf »Uber allen Gipfeln ist Ruh«. Goethes Ge-
dicht wird hier benutzt, um zu zeigen, dafl die Ruh« unter anderem auch besagt, ruhig
mitanzuschauen, wie eine alte Frau verhungert; daf >die Voglein im Walde«< auch des-
halb schweigen, weil sich Schweigen verbreiten soll itber den Mord an einem Mann,
der nicht ruhig war und der nicht schwieg. In diesen Parodien gibt sich eine aufleror-
dentliche Ehrfurcht vor dem Uberlieferten kund [...]; [es richtet sich] weniger gegen die
Tradition selbst als gegen diejenigen, welche uns mit ihrer Hilfe iiber unsere eigenen

Probleme beruhigen méchten, gegen die Klassizisten und nicht gegen die Klassiker.«*3*

330 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 207f.

331 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik?, S. 22f.

332 Hannah Arendt [1950]: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Bermann Fischer/Peter Suhrkamp
(Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950), S. 58ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

299


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Vom Schweigen des Guten

Alles Denken, so schreibt Arendt, »iibertrigts, [ist] metaphorisch«*3*. Denken heifit
nicht rechnen, vergleichen, auswerten, sondern verstehen wollen, Sinnsuche. In all den
dichtenden Versuchen, sich aus der beengenden Sprache freizusprechen, iiber sie hin-
auszukommen, liegt also der Weg aus dem Selbstverstindlichen. In diesem Sinne konn-
te solch dichtendes Sprechen das Gute ausdriicken, indem es in Frage stellt und ins
Gesprich fiihrt. Arendts Frage: »Konnte nicht vielleicht das Denken als solches - die
Gewohnbheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder die Aufmerksamkeit erregt,
ohne Riicksicht auf die Ergebnisse und den speziellen Inhalt — zu den Bedingungen
gehoren, die die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen pridisponieren,
Béses zu tun?«<3* kénnte demnach gerade in solch dichte(nde)s Denken fithren, das
auch sie selbst in all ihrem Schreiben begleitet und angeleitet, vor neue Fragen und
das Fragen an sich gestellt hat. Von der Griindung einer Politologie — ich mochte hier
erneut vorschlagen: einer philosophischen Politik — heif3t es an anderer Stelle: »Um eine
Wissenschaft von der Politik zu griinden, muss man zunichst alle philosophischen Aus-
sagen iiber den Menschen unter der Annahme tiberdenken, dass Menschen, und nicht
der Mensch, die Erde bewohnen. Die Griindung der Politikwissenschaft verlangt eine
Philosophie, fiir die Menschen nur im Plural existieren. Ihr Feld ist die menschliche Plu-
ralitit. Thre religiose Quelle ist die zweite Schopfungsgeschichte — er schuf nicht Adam
und Rippe, sondern: er >schuf sie einen Mann und ein Weibx. In diesem Bereich der Plu-
ralitdt, der der politische Bereich ist, muss der Mensch all die alten Fragen stellen — was

ist Liebe, was ist Freundschaft, was ist Verlassenheit, was ist Handlung, Denken.«33>

Diese Fragen erstehen und bleiben, sie begleiten in und durch die Dichtung, werden
durch ihr Weitertragen und Auslegen dichter und dichter. Sie sind es, die dem Bosen
Einhalt gebieten, indem sie die Menschen als Menschen erscheinen lassen. Erzihlung
wie Dichtung stellen sich dem gew6hnlichen, verallgemeinernden Sprechen entgegen,
indem sie sprechend den Ort griinden, an dem die menschliche Sprache zur Sprache
kommt; hier zeigt sie sich als einzigartige, als absolut deut- und bedenkbare. Einzig ein
solches Sprechen vermag es, die Pluralitit mitzudenken, weil es immer neue Versuche
zu verstehen einfordert und auf Erklirung verzichtet. Die von ihm gewihrte Offenheit
schafft einen Zwischenraum fiir immer neue Auslegungen und bewahrt auf diese Weise
sowohl das Denken als auch das Urteilen vor dem Schicksal, sich in einer endlosen Kette
logischer Folgerungen aufzulésen. Dies Erzihlen, das sprechend die Liicke schafft, das
nicht lehrt, sondern leert, das dem absolut Verschiedenen einen Raum eréffnet, kann
schwerlich definiert, es kann lediglich versucht werden: im Deuten angedeutet. Mit
dem Versuch einer Deutung Kafkas und der Wiedergabe von Arendts eigenen Deutun-
gen und Andeutungen, ihrem eigenen dichtenden Sprechen, ist auf den vorigen Seiten
ein Standpunkt angezeigt worden, der - vielleicht — einen Blick auf die Frage erdffnen
kann.

Solch weitergetragene Fragen sind es, die die Liicke der Deutung offenhalten, die
zum Denken anhalten und so Gegenwart schaffen — die einzige Zeit in der die Men-

333 Hannah Arendt [1969]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 728.
334 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 15.
335 Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band, S. 295. [Ubersetzung der Autorin.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das Erzahlen 301

schen sind. Ohne dieses Sein gibe es ihn gar nicht, diesen Zeitpunkt, dieses Jetzt; es
gibe »keinen Unterschied zwischen Vergangenheit und Zukunft, sondern nur ewigen
Wandel«33®. Der (er)dichte(te) Raum des Denkens kénnte eine Welt schaffen, in der
Menschen leben, in der sie als Neue das Neue zu denken vermdchten. Dieses Neue,
das es dort zu erdenken, zu ersprechen — auch: zu erschweigen - gilt, ist nicht klar zu
benennen, nicht sichtbar oder vorzeigbar. So ist das dichtende Erzahlen fihig »in der
dunklen Leere einen Ort zu finden, wo der Strahl des Lichts ohne daf$ dies vorher zu
erkennen gewesen wire, kriftig aufgefangen werden kann<®¥’. Es ist die Méglichkeit -
die Mdglichkeit selbst —, nach der das dichte(nde) Sprechen ruft:

Aus unbeschreiblicher Verwandlung stammen
solche Gebilde —: Fiihl! und glaub!

Wir leidens oft: zu Asche werden Flammen;
doch, in der Kunst: zur Flamme wird der Staub.
Hier ist Magie. In den Bereich des Zaubers
scheint das gemeine Wort hinaufgestuft

und ist doch wirklich wie der Ruf des Taubers,
der nach der unsichtbaren Taube ruft.33%

336 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes, S. 203.

337 Franz Kafka [1918]:Oktavheft H. In: ders.: Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jost
Schillemeit. Frankfurt a.M. 1992, S. 75f.

338 Rainer Maria Rilke [1924]: Magie. In: ders.: Die Gedichte. Frankfurt a.M. 2006, S. 820.
In der Vita activa nimmt Arendt auf Rilkes Gedicht Bezug: »Alles Verdinglichen ist Verwandlung
und Transformation, aber die vergegenstindlichende Verdinglichung, die das Kunstwerk dem ihm
zugrundeliegenden Inhalt zufligt, ist eine Transfiguration, eine Metamorphose so radikaler Art,
daf es ist, als konne in ihm der natiirliche Lauf der Dinge umgekehrt werden — als gibe es Gebil-
de, die aus so >unbeschreiblicher Verwandlung stammen, daR die Flammen des Herzens, in sie
gerettet, nicht mehr zu Asche werden, ja dafd noch der Staub der Verginglichkeit in ein immer-
wahrendes Feuer entflammt.« (Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 203f.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIl. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.«
Auf-Schlussworte

In jedem Augenblick aber, in dem ein
Mensch seinen Weg geht aus Unbedingt-
heit, ist in der Zeit, was doch die Zeit tilgt.
Keine Vergangenheit kann ihm sagen, wie
er sich zu verhalten habe. Erweckt im Lichte
erinnerter Vergangenheit hat er es selbst zu
entscheiden. Weil Selbstsein nur in Einheit
mit dem Sein in seiner Zeit ist, so drangt es
in allem Widerstand gegen seine Zeit doch
zu der Entschiedenheit, nur in dieser Zeit
leben zu wollen.

Karl Jaspers: Die geistige Situation der Zeit

Nach den Menschen zu fragen muss den Versuch bedeuten, diese nicht unter den einen
Begriff zu bringen, sondern sich ihnen als absolut Verschiedenen anzunihern. Es hat
sich gezeigt, dass all jene menschlichen Fihigkeiten, um die Arendts Schriften kreisen,
den Eigenschaften, die sie dem Bdsen zuordnet, gerade entgegenstehen: In diesem Sin-
ne hat sich die anfangs ausgesprochene Annahme, Arendts Schriften fragten allesamt
nach dem Guten — dem Menschlichen der Menschen - als evident erwiesen. Dieses
Gute zeigt sich als in mehrfacher Weise angewiesen auf die Sprache: Im Sprechen be-
gegnen wir uns selbst und den Anderen und werden so erst Menschen. Ein Sprechen
aber nicht als blofRe Verlautung, sondern als eines, das sich der Einzelheit der Sprechen-
den, der Angesprochenen und des Gegenstandes der Frage bewusst ist, ein Sprechen, das
die Méglichkeit und den Anfang mitdenkt, die in jedem Fragen liegen, ein Sprechen,
das schweigt. Im Gegensatz zu der oft geduferten Annahme anderer Arendt-Lektiiren,
sind also das Wer, Wie und Was der Frage absolut wesentlich fiir den Versuch, das Gute
im Arendt’schen Sinne zu verstehen.

Gefahr fir die absolute Verschiedenheit bedeutet jede Selbstverstindlichkeit, die
diese in sich aufheben und in ihrem Strom mitreifien will. Die Fraglosigkeit einer sol-

1 Hannah Arendt: Fernsehgesprich mit Giinther Gaus, S. 71.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Vom Schweigen des Guten

chen Logik ist hinreiflend durch die Antwort, die sie bereithilt und die Sicherheit, die
sie verspricht. In einem Gesprach antwortet Arendt auf die Frage, warum so viele Men-
schen an einem »deterministischen Denken« festhielten und die Geschichte als etwas
verstiinden, das nicht »anders [hitte] passieren kénnen«: »Sie haben Angst, Angst da-
vor, Angst zu haben. [..] Sie haben Angst vor der Freiheit.«* Diese Angst ist heute noch
gewachsen, in einer Zeit, da alles Menschliche so vergleich- und ersetzbar erscheint:
dem Denken steht eine >Kiinstliche Intelligenz<, dem Urteilen Unmengen >Experten-
wissen¢, dem Erzihlen eine Sprache gegeniiber, die nur noch als Zeichensystem ver-
standen ist und dementsprechend so ein-deutig wie moglich sein soll. Der Zeit einer
nahezu betiubten Gesellschaft, die sich im Paradies der Selbstverstindlichkeiten so
fraglos eingerichtet hat, dass eine andere Welt kaum mehr denkbar scheint — so dass
als einziger Ausweg die Ablehnung jeder gemeinsam erfahrbaren, objektiven Welt zu
bleiben scheint. Das Bose, das Arendt in ihren Studien zum Totalitarismus entdeckt,
zeichnet sich in ebendieser Weise aus durch ein willenloses Anheimgeben an den Ruf
der Zeit und genau dieses Denken eines unaufhaltsamen Prozesses erscheint gegenwir-
tig so iibermichtig wie nie. Die Frage muss demnach heute lauten: Was kann erneut
die Lust am Urteil wecken, die einen Ausbruch aus dem Paradies — und dann eben
auch den Aufbruch ins Unbekannte — bedeuten wiirde? Mit Arendt muss die Antwort
lauten: ein politischer Raum, der nicht Fragen stellt, die Technik und Wissenschaften
besser zu 16sen imstande sind, der also die Menschen immer schon als Ubertrumpfte
empfingt, sondern einer, in dem solche Fragen gestellt werden, die eben nur die Men-
schen als Menschen zu besprechen und beurteilen imstande sind, solche Fragen, die des
Schweigens und des menschlichen Zwischenraums bediirfen.

Arendt spricht davon, »dass die Neuzeit mit der Frage: Wie? die Frage: Warum?
ersetzt hat«, davon, dass es sich dabei aber nicht etwa um einen »neuen Wahrheitsbe-
griff« handele, sondern gerade um ein »Desinteressement an Wahrheit: Ich will nicht
wissen, warum etwas ist, und auch nicht, wie es zustande kam, sondern: Wie kann ich
[etwas] machen?<® Hat der Sturm des Vorwirtskommens einmal unsere Fliigel ergriffen,
ist die Frage als Frage uiberfliissig geworden, geht es nicht mehr um Bedeutung, son-
dern einzig um Effizienz und ein unendlicher Prozess hat seinen Anfang genommen:
»Zu unterscheiden sind das Um-zu und das Um-willen: Das erstere gibt den Mittel-
Zweck-Zusammenhang, das zweite den Sinn und die Bedeutung. Sinnlosigkeit entsteht
nicht, wenn die Mittel zum Zweck werden, sondern der Zweck die Stelle der Bedeutung
einnimmt. Der Mittel-Zweck-Zusammenhang ist seinem Wesen nach unendlich: Jeder
Zweck kann wieder Mittel werden und wird es unweigerlich. Nur das Um-willen ist
ausserhalb des Prozesses des Herstellens und der Herstellbarkeit.«* Was hier also ver-
loren geht, ist die Bedeutung und so auch die Deutbarkeit, die uns als Menschen die
Macht verleiht, »von Neuem anzufangen<. In einer Zeit, die wir dem digitalen Zeital-
ter unterordnen, einer Zeit, in der nahezu alles binir und damit absolut endlich und

2 Hannah Arendt [1973]: Fernsehgesprich mit Roger Errera (Oktober 1973). In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Miinchen 20062, S.122.

3 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 547.

4 Ebenda, S. 517.

5 Walter Benjamin [1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

vergleichbar erfassbar scheint, indert sich zwangsliufig unser Blick auf die Menschen:
Wenn die Welt endgiiltig algorithmisch erfassbar scheint, wird menschliches Handeln
unnétig, wie auch die Welt selbst, der erdachte — verbesserbare — Welten gegeniiber-
stehen und letztlich der Mensch, dessen losungsorientiertes Tun nun von Maschinen
besser zum Ziel gefithrt werden kann. Diese Entwicklungen zeigen die Menschen nicht
mehr als Handlungsfihige, die durch das Gute auf dem rechten Weg gehalten werden
miissen, sondern als Ohnmichtige, die sich nur retten zu kénnen glauben durch eine
Verallgemeinerung ihrer Selbst, ein blinzelndes Verschmelzen mit dem Prozess, den sie
dann Leben nennen.

Wenn das Bése also im Selbstverstindlichen, Notwendigen und Allgemeinen liegt, kann
ihm nicht mehr mit einem Guten begegnet werden, das durch Regeln von der Versu-
chung abhilt, sondern muss diesem Willen-losen ein Willen entgegengehalten werden
— nicht aber das zielgerichtete Wollen einer Bewegung, sondern eines, das sich gerade
der Offenheit aussetzt. Mary McCarthy findet ein schones Bild: »Dieser Raum, den Han-
nah Arendt in ithrem Werk schafft und in den man sich hineingeben kann - mit dem
erhellenden Gefiihl, das man hat, wenn man durch einen Bogen in ein befreites Gebiet
geht!«® Das Gute liegt also — und das ist das wirklich Verwunderliche und Herausra-
gende — als Sprechen doch zugleich auch immer im Aussetzen des Sprechens, im Schwei-
gen. Denken ist Denken nur, wenn es zuhort: wenn die Denkende in sich selbst einen
Zwischenraum schafft, der iiber das Gedachte hinausweist, der der Verfestigung des
bereits Gedachten entgegensteht. Dies konnte durch Benjamins Namensprache noch
deutlicher zum Vorschein kommen: Das Einzelne denken heif$t immer vor allem, ihm
zuzuhdren, es nicht als etwas zu benennen, sondern es als es selbst wahrzunehmen. In
dieser Weise bedarf auch das Urteilen — das gerade im gemeinsamen Gesprich besteht
— des stillschweigenden Zwischenraums, denn hier ist der Ort, an dem das Neue entste-
hen kann, aus den Urteilen der Vielen zwar, es selbst aber dennoch nur zwischen ihnen.
Auch hier konnte Benjamins Denken der Uber-setzung eine Ansicht hinzufiigen, die
der Frage ein Stiick niherbrachte: die Ubersetzung, die das Eine kommentiert — nicht,
um es weitreichender nutzbar zu machen, sondern um durch einen neuen Standpunkt
wieder einen Zwischenraum zu schaffen, der diesem Einen Raum schafft. Zuletzt hat
sich in beider Denken der Erzihlung gezeigt, dass diese keine Dienerin der Geschich-
te ist, die Geschehenes festhilt und aufbewahrt, sondern gerade dann den Menschen
zugehort, wenn sie in und um sich Raum schafft fiir neue Be-deutung und so aus ihr
selbst dann erzdhlend ein neuer Anfang erwachsen kann.

Das Gute liegt gerade nicht darin, festzusetzen und Gehorsam zu fordern, sondern
aufzubrechen und der Méglichkeit wieder Raum zu schaffen, die jeder Mensch in die
Welt bringt. Demnach kénnte man vielleicht annehmen, Arendts Gedanken wiirden ge-
radezu eine Anti-Moral bedeuten und so zur Moral gerade nichts zu sagen haben; genau
das Gegenteil aber ist der Fall: Weil das Bése heute in solch neuem Gewand erscheint,
ist es gerade jetzt an der Zeit, nach dem Guten zu fragen. Dieses Gute kann heute kei-
nesfalls in einer Ubernahme von Macht liegen, die zum Verfolg der eigenen Idee dem

6 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.115.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

305


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Vom Schweigen des Guten

rasenden Prozess die letzten Keile entreifdt, sondern muss gerade Abbruch und Still-
stand bedeuten. Bei Benjamin heif3t es: »Marx sagt, die Revolutionen sind die Loko-
motive der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem ginzlich anders. Vielleicht sind die
Revolutionen der Griff des in diesem Zuge reisenden Menschengeschlechts nach der
Notbremse.«” Anfang ist heute einzig denkbar, wenn ihm ein Ende vorausgeht.

Im Sinne des Ausspruchs Nietzsches, mit dem diese Ausfithrungen ihren Anfang
nahmen, bedeutet dies Anfangen aber nicht, es bloR als Ende einer Unfreiheit zu be-
greifen — als eine Freiheit von —, sondern als Freiheit zu: »Hell aber soll mir dein Auge
kiinden: frei wozu?!« Frei vielleicht, um jenen »miteinander kommunizierenden Zeit-

stromen«®

, von denen oben die Rede war, mit einer »Unruhe im Denken« zu begegnen
und herauszufinden, welche Fragen jetzt und heute dringend sind. In dieser Weise in
die Frage dringen uns heute sowohl eine Politik, die immer mehr auf Expertenwis-
sen und immer weniger auf einem gemeinschaftlichen Denken und Urteilen beruht,
als auch eine Technik, die fast jeden Raum ermessen hat und offenbar auch nicht da-
vor Halt machen will, den Menschen selbst zur Gleichung zu machen. Diese scheinbar

unauthaltsamen Fortschritte sind wohl die heutigen »verwiistenden Sandstiirme«’

, vor
denen nur die menschlichste aller menschlichen Fihigkeiten — das Sprechen — Rettung
verspricht. Die Gefahr scheint grof3, dass die »organisierte Verlassenheit« unserer Tage,
die die Verallgemeinerung der Menschen in einen blof vergleichbaren — wenn auch als
besonderen vermarkteten — Typus hervorbringt, »die uns bekannte Welt, die tiberall an
ein Ende geraten scheint, [...] verwiiste[t], bevor wir die Zeit gehabt haben, aus diesem
Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in jedem Ende liegt, ja, der

das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«*°.

Die heutige Technik scheint es moglich zu machen, der Idee eines vollkommen ver-
besserbaren Menschen, die jene eines absolut verschiedenen negieren und unnétig er-
scheinen lassen muss, immer niherzukommen. So wird dem Ziel der Gefiihlsethik,
den Menschen durch Empathie besser zu machen, heute durch sogenannte >Empathie-
Maschinencentsprochen. Diese ermoglichen mittels audiovisueller Immersion, dass die
Einfithlung in den anderen Korper nicht mehr innerhalb der eigenen Vorstellungskraft
geschieht, sondern statsichlich« ins Bild gesetzt wird: Im Blick auf den eigenen Korper
zeigt sich ein anderer. Auf diesem Weg sollen Schlagende sich in Geschlagenen einfin-
den, Auslinderfeindliche in Gefliichtete. Man kénnte nun annehmen, es bestiinde eine
Ahnlichkeit zu Arendts Ausfithrungen zum Urteilen, wenn sie schreibt: »Eine Meinung
bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus
betrachte, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwirtige und sie so
mit reprisentiere.«'* Dass es hier um etwas ginzlich anderes geht, wird in der Weiter-

7 Walter Benjamin [ca. 1942]: Anmerkungen (zu Uber den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte
Schriften 1/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M.
1991, S.1232.

8 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.15.

9 Ebenda, S. 978.

10 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.

1 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

fithrung des Gedankens deutlich: »Dieser Vergegenwirtigungsprozess akzeptiert nicht
blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier
weder um Einfithlung noch darum, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majori-
tit zu ermitteln und sich ihr dann anzuschliefen. Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Ein-
bildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen Standort in der Welt
einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem Standort aus eine
eigene Meinung zu bilden.«> Hannah Arendt spricht davon, als man selbst den Stand-
punkt einer Anderen einzunehmen, als eine absolut Verschiedene also. Eine solche aber
muss die virtuelle Realitit — die gerade jede in sie Eintauchende als Identische einschitzt
und die immer selbe Situation vorfithrt, um das immer gleiche Gefiihl auszulésen — ja ge-
rade verschleiern und abdecken. Das Gute lige im Falle dieser Maschinen einzig im
unmenschlichen Ergebnis eines Prozesses, der das Eigene gerade austreiben will, um
Gleichheit zu ermoglichen. Wenn nun das Ergebnis solcher Entwicklungen ist, dass Ge-
walt abnimmt, es vielleicht gar gerechter zuginge in der Welt, welche Schliisse wiren
daraus zu ziehen? Wire die Welt gut, wenn sie in dieser Weise verbessert wire?

Die wesentliche Frage ist, ob das Menschliche versucht werden muss, da in diesem
- und allein dort — das Gute liegt, oder ob wir uns, um das Gute erreichen zu konnen,
gerade von allem Menschlichen abwenden, ja — die Menschen vielleicht gar iiberwun-
den werden miissen. Von dieser Bedrohung spricht Arendt in der Vita activa: »Sollte sich
herausstellen, [...] dafR wir erheblich mehr erkennen und daher auch herstellen kénnen,
als wir denkend zu verstehen vermogen, so witrden wir wirklich uns selbst gleichsam
in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven — zwar nicht, wie man gemeinhin glaubg,
unserer Maschinen, aber — unseres eigenen Erkenntnisvermogens geworden sein, von
allem Geist und allen guten Geistern verlassene Kreaturen, die sich hilflos jedem Appa-
rat ausgeliefert sehen, den sie iiberhaupt nur herstellen kénnen«*?. Bedrohlich an der
fortschreitenden Technik sind nicht die Entwicklungen selbst, sondern ist die Betrach-
tungsweise der Menschen, die daraus erwichst, ist unser Blick auf uns selbst. Wenn die
Menschen nur noch um ihrer Erhaltung willen — als Problemléser — in der Welt sind und
Welt nichts mehr meint als Umwelt, die es aus demselben Grund zu erhalten gilt, kann
einer blof} 16senden Politik und Technik nichts mehr entgegengesetzt werden, bleibt
nur noch ein Mitschwimmen und der Versuch, den Widerstand so gering wie moglich
zu halten. Wir denken Politik heute als Raum, in dem méglichst viele Ahnliche sich zu-
sammentun, um Probleme aus der Welt zu schaffen und diese so zu verbessern. Solche
Gerichtetheit auf das Losen von Problemen aber muss jeden Neuanfang ausschliefRen,
weil diese ja als Neuanfang gerade auf kein Ziel hinarbeiten kann. Bei Arendt heifdt
es uber die »Problem-Loser«, die Einzug in die Politik gehalten hitten, diese wiirden
»gewdhnlich [mit] drei >Moglichkeiten« rechnen, »nidmlich A, B und C, wobei A und C
extreme Gegensitze bedeuten, B aber die mittlere slogische Losung« des Problems. Das
Triigerische solchen Denkens beginnt damit, daft man die Wahl reduziert auf sich ge-
genseitig ausschlieRende Alternativen; die Wirklichkeit selber prisentiert uns niemals
so sauber die Voraussetzungen fiir logische Schliisse. Die Denkweise, die A und C als
unerwiinscht darstellt und sich daher auf B festlegt, dient kaum einem anderen Zweck,

12 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.
13 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.11.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

307


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Vom Schweigen des Guten

als den Verstand abzulenken und die Vielzahl wirklicher Méglichkeiten zu verdecken. <!
Das Neue, fiir das das Alphabet keinen Buchstaben bereithilt, ist innerhalb einer solch
logischen Abwigung nicht denkbar, es ist unmoglich und in seiner Unberechenbar-
keit unerwiinscht. Fiir Arendt ist Politik gerade dieser Raum des Unvorhersehbaren,
in dem die absolut Verschiedenen — in gegenseitiger Anerkennung ihrer rechtlichen
Gleichheit - sich begegnen und unterschiedliche Gesichtspunkte, Interessen und Ver-
stindnisse der Welt zusammenbringen. Dementsprechend muss das Politische gerade
in dem Versuch liegen, diese Einzelnen nicht als Gleiche oder Sich-Entgegengestellte
wahrzunehmen, sondern Raum fiir ein gemeinsames Handeln dieser so ganz Verschie-
denen zu bieten.

Um sich heute dem Guten - dem radikal Menschlichen - entgegen-zu-sprechen, dem
Bosen — dem Selbstverstindlichen und Oberflichlichen - etwas entgegenzusetzen,
miissen Arendts Gedanken nicht mit ihr gegen sie gedacht und auch nicht umgedacht
werden. Vielmehr sollte es darum gehen, ihr Verstindnis des Menschlichen der Men-
schen in unsere Zeit zu denken, uns in threm Denken verstehend zu begegnen. Wir
miissten dann versuchen, ihren Standpunkt einzunehmen, um auf unsere Gegenwart
zu schauen — dieses Jetzt durch ihre Ideen blitzhaft erhellt zu sehen. In ihrem Denken
einer absoluten Verschiedenheit liegt der Bruch mit allem Verallgemeinernden, Unhinter-
fragbaren — mit allen Ismen. Anstatt fiir mehr Antagonismen zu werben, miisste die
Voraussetzung einer Gesellschaft in Arendts Sinne sein, dass sie sich jeder Gruppie-
rung, die die Vielen unter einem Namen subsumiert, versperrt, dass sie die absolute
Verschiedenheit jedes ihrer Mitglieder niemals iibergeht. Die Voraussetzung wire eine
Zusprache an die Offenheit der Frage, daran, dass niemand ein abschlieRendes Urteil
trifft, um eine Gruppe zu griinden, sondern dass die Gruppen gegriindet werden, um
gemeinsam zu urteilen. Diese Einzelnen nun sind — und dies ist die zweite Perle, die
es zu bergen gilt — einzig durch die Anderen, konnen nur vor diesen erscheinen, sind
nur in Gemeinschaft sie selbst. Menschenwelt kann es nur dort — in diesem pluralen
Zwischenraum - geben, gegriindet im Gesprich der Fragenden und dies nicht in einem
Akt, der Festes schafft und erhilt, sondern in einem immerwihrenden Weiter-Fragen,
das jedem Ende sich entgegensetzt, das selbst ein Anfangen ist und anfangend bleibt. Das
Gute ist grund-los, es entsteht nur in der Liicke, einem Un-ort, der der Offenheit und
der Anderen bedarf - so wie es der Sprache bedarf, bedarf es des Schweigens.

Aus diesem Grund ist Arendts Trennung von sozialen und politischen Fragen mei-
nes Erachtens heute aktueller denn je: Nicht, um wichtige Fragen der Gerechtigkeit
auszuschlieflen oder fur unwichtig zu erkliren, sondern um unsere Aufmerksamkeit
daraufzu lenken, dass das Menschliche sich in diesen Notwendigkeiten nicht erschépft,
dass unser aller Gemeinsames nicht nur darin liegt, dass wir den Zwingen des Lebens
unterworfen sind, darin, dass wir Uberleben wollen, sondern dass es auch ein Leben
gibt, nach dem es zu fragen lohnt. Diese Fragen, die das Leben selbst betreffen, sind
offene Fragen und tragen so in sich das eigentlich Menschliche. Sie sind es, die eine
neue Welt denkbar werden lassen, die den Menschen erneut in Erinnerung rufen kén-
nen, dass sie es sind, die Welt griinden kénnen. Diese Fihigkeit zur offenen Frage steht

14 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S.14f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

in keinem Vergleich und kann nichts lésen; in diesem Fragen steht der Mensch nicht in
Konkurrenz mit den Maschinen, sondern diese kénnten ihm vielmehr Raum und Zeit
verschaffen, um sie stellen zu kénnen. Bei Arendt heifdt es, die Menschen hitten sich
— »[slolange wir denken konnen« — die Befreiung von Notwendigkeiten »mit Gewalt
auf Kosten anderer verschafft, indem sie andere zwangen, einen Teil der Lebenslast fir
sie zu tragen. Dies ist der eigentliche Sinn der Sklavenwirtschaft; und wenn wir heute
sagen konnen, daf} die alte und furchtbare Wahrheit, dafy nur Gewalt und Herrschaft
iiber andere wenigstens einigen Menschen die Freiheit verschafft, iiberholt und nicht
mehr giiltig ist, so danken wir dies [...] einzig und allein der modernen Technik.«** Die
digitale Revolution konnte ein Ende bedeuten: Das Ende der Welt, wie wir sie kannten,
mag uns bevorstehen, kiindigt sich vielleicht an in der Verwiistung, die uns umgibt
und sich verlautet in Begriffen wie dem eines >Posthumanismus<. Dann wire es heute
an der Zeit, »aus diesem Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in
jedem Ende liegt, ja, der das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«*®. Diese
Entwicklungen kénnten fiir uns die Moglichkeit bedeuten, das gerade nicht menschli-
che Tun, das Problemlésen, den Maschinen zu iiberlassen und uns dem zuzuwenden,
was uns als Menschen Welt (er)griinden lisst: dem gemeinsamen Fragen, Bedenken und
Beurteilen. Welches Ausmaf} an Méglichkeiten unsere heutigen technischen Entwick-
lungen bieten, uns von den blofien Notwendigkeiten dienenden Arbeiten zu befreien,
war zu Arendts Zeiten wohl kaum vorstellbar. Thre Sorge, die Menschen wiirden kaum
mehr vom »Horensagen« diejenigen Tatigkeiten kennen, »um derentwillen die Befrei-
ung sich lohnen wiirde«!”, ist heute nicht mehr das einzige Hindernis: Die Verinderung
der Wahrnehmung der Menschen, die ihren Anfang darin nahm, dass sie begannen,
sich durch Arbeit auszuzeichnen und dariiber die anderen Titigkeiten zu vergessen,
hat uns heute dahin gefiihrt, die Menschen an sich fiir ersetzbar zu halten. In diesem
Sinne hat sich die Frage nach dem Menschlichen der Menschen als dringendste Frage
unserer Zeit herausgestellt.

Hannah Arendts Verstindnis des Guten kann ein Ausgang sein, ein Hinweis auf eine
Moglichkeit, ein Aufzeigen des Un-Selbstverstindlichen. Was Arendts neuerliche Frage
nach dem Guten versucht, ist die Erinnerung daran zu geben, dass dies eine offene Fra-
ge ist, dass sie nicht beantwortet und nicht abschliefend beantwortbar ist. Wenn das
Bose den Menschen in einer Masse vereinzelt, wenn es in der Unfihigkeit besteht, zu
denken, zu urteilen und sprechend das Einzelne zu meinen, muss das Gute, das gera-
de Menschliche doch darin liegen, dass die Menschen in diese Weisen des Sprechens
zuriickfinden und so wieder als absolut Verschiedene gedacht werden und denken. In

15 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.145.
Einige Jahre spater findet sich dieser Gedanke erneut: »Das [sc. die gewaltsame Unterdriickung
Vieler um der Freiheit Weniger willen] —und nicht die Anhdufung von Reichtum —war der Kern der
Sklaverei, zumindest in der Antike, und es ist lediglich dem Aufkommen moderner Technik und
nicht irgendwelchen modernen politischen Vorstellungen, darunter auch revolutiondren Ideen
geschuldet, dass sich diese Situation der Menschen zumindest in einigen Teilen der Welt gedndert
hat.« (Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein, S. 35.)

16  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 978f.

17 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

309


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Vom Schweigen des Guten

dieser Entdeckung lige dann die Moglichkeit eines neuen Anfangs. Nach dem Guten
fragen heifit, dieses Grundlegende immer neu zu durchdenken, es den Menschen im-
mer wieder in die Frage bringen lassen, in die Frage nach der Menschlichkeit, nach dem
Guten, das den Menschen wurzelhaft zugehort; denn »tief [...] und radikal ist immer nur
das Gute«'®. Das zeitlose Gebot der Moral ist die Frage selbst, nicht die Unveridnderbar-
keit seiner Gesetze, sondern seine Unberechenbarkeit, die Unméglichkeit, sie einfach
zu lehren, als sei sie das Einmaleins.

Der heutigen Frage nach dem Guten kann eine Moraltheorie, die Sitten und Regeln
fiir ein richtiges Leben an die Hand geben will, nicht angemessen sein. Vielmehr ist
die Begriindung einer philosophischen Politik nétig, die die Pluralitit der Menschen
und die Moglichkeit, die in der menschlichen Zwischenwelt liegt, mitdenkt. Eine sol-
che philosophische Politik wire weder Sittenlehre noch Berechnung, sie wiirde sich an
einer Theorie der Menschlichkeit versuchen. Diese Theorie aber wire verstanden in ih-
rem Ursprungssinn, der sie — die thedria — als Anschauung und Uberlegung versteht,
als eine Betrachtung, die nicht abgeschlossen sein, sondern die Frage erst eréffnen und
offen halten will. Sie wiirde nicht zu sagen versuchen, was der Mensch ist, sondern
unaufhérlich fragen, wer die Menschen sind. Das ewige Fragen der Philosophie ver-
mag der Politik die Liicke zu stiften, die Frage und das Schweigen. Karl Jaspers sagt
dementsprechend in seinem Vorwort zu Arendts Totalitarismus-Buch: »Das Mitden-
ken dieses Buches reinigt nicht nur wie eine philosophische Besinnung, sondern gibt
die Einsicht, durch welche eine philosophische Denkungsart in der politischen Wirk-
lichkeit erst urteilskriftig wird.«*

Die Philosophie birgt immer die Gefahr, durch die Unendlichkeit ihrer Fragen die
Fragenden zu vereinzeln und in sich einzuschlief}en. In einem Brief an Jaspers schreibt
Arendt von ihrer »Angst [...], die Philosophie [wiirde sie] wieder fiir Monate mit Haut
und Haaren verschluck[en]«*°. Eine philosophische Politik macht es sich zur Aufgabe,
die Frage in die Welt zu tragen, sie als Unfertige und Offene in der Zwischenwelt er-
scheinen und so besprechbar werden zu lassen. Eine solche Offenheit der Frage kann
es nur dort geben, wo ein Neuanfang mit aller in ihm liegenden Gefahr gedacht wird,
wo nicht blof? das etwas Andersartig, sondern das Unvergleichbare zu denken versucht
wird: dort, wo in der Gefahr die Rettung erkannt ist. Dieser Ort kann iiberall dort ge-
griindet werden, wo Menschen sind - »zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne
und damit auf das unheimlichste im Freien: mit ihrem Dasein zur Sprache gehend, wirk-
lichkeitswund und Wirklichkeit suchend«* -, denn ein »Anfang ist immer und iiberall
da und bereit«*2. Er kiindigt sich an in der »Geburt jedes neuen Menschen, der in die-
ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,
eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt.«** Das Gute als der Anfang, der in ihm liegt,

18  Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

19 KarlJaspers [1955]: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S.12.

20 Hannah Arendt [1949]: Arendt an Jaspers, S.166.

21 1262Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Han-
sestadt Bremen. |n: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Re-
den. Berlin 2000, S.186.

22 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.

23 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte 31

bedeutet, sich und die Anderen und auch die Fragen selbst als absolut Verschiedene zu
erkennen. Das Gute ist das Offene, es gehorcht keiner Regel, es ist immer nur Jetzt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Aufzeichnungen zu Kafka. In: ders.: >Ob nach Auschwitz noch sich
leben lasse<. Ein philosophisches Lesebuch. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.
1997.

Adorno, Theodor W.: Einleitung zu Benjamins >Schriften<. In: ders.: Gesammelte Schriften,
Band 11: Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 2003 (1974).

Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Schriften, Band
10/1: Kulturkritik und Gesellschaft I/Prismen. Ohne Leitbild. Frankfurt a.M. 2015°
(1969).

Aischylos: Orestie. In: ders.: Orestie/Agamemnon/Die Totenspende/Die Eumeniden.
Stuttgart 1959.

Alberti, Rafael: Uber die Engel/Sobre los dngeles: Gedichte. Ubers. v. Fritz Vogelgsang. 1981.

Allen, Amy: Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen der kri-
tischen Theorie. Ubers. v. Frank Lachmann. Frankfurt a.M. 2019.

Anders, Giinther: Die Kirschenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt. Hg v. Gerhard Ober-
schlick. Miinchen 2011.

Anscombe, G.E.M.: Absicht. Ubers./hg. v. John M. Connolly/Thomas Keuter. Freiburg/
Miinchen 1986.

Arcais, Paolo Flores d«: Hannah Arendts unzeitgemdifSe Aktualitit. Ubers. v. Elke Rusteberg.
In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Hannah Arendt: Werk und
Wirkung. Essen 1997.

Arendt, Hannah: A Reply to Eric Voegelin. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.
Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Answers to Questions Submitted by Samuel Grafton. In: dies.: The Jewish
Writings. Hg v. Jerome Kohn and Ron H. Feldman. New York 2007.

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Hg. v. Ronald Beiner.
Miinchen/Ziirich 2012 (1985).

Arendt, Hannah: Denktagebuch (1950-1973), Erster Band/Zweiter Band. Hg.v. Ursula
Ludz/Ingeborg Nordmann. Miinchen/Berlin 2002.

Arendt, Hannah: Der Dichter Bertolt Brecht. In: Gottfried Bermann Fischer/Peter Suhr-
kamp (Hg.): Die neue Rundschau (61/1/1950).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Vom Schweigen des Guten

Arendt, Hannah: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.
Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018.

Arendt, Hannah: Die Freiheit, frei zu sein. Ubers. v. Andreas Wirthensohn. Miinchen
20183,

Arendt, Hannah: Die Liige in der Politik. In: dies.: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei
Essays. Miinchen 2019° (1987).

Arendt, Hannah: Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975. Ubers. v. Ursula Ludz. In:
Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Arendt, Hannah: Die verborgene Tradition (Franz Kafka: Der Mensch mit dem guten Willen).
In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tra-
dition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttingen 2019.

Arendt, Hannah: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto (November 1972). In: Han-
nah Arendt: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Miinchen
2006% (1996).

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bésen. Miinchen/
Berlin 2017™* (1964).

Arendt, Hannah: Eichmann war von empérender Dummheit. Hannah Arendt — Joachim Fest:
Die Rundfunksendung vom 9. November 1964. In: Ursula Ludz/Thomas Wild (Hg.): Han-
nah Arendt, Joachim Fest. Eichmann war von empdrender Dummbheit. Gespriche
und Briefe. Miinchen 2013 (2011).

Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,
totale Herrschaft. Miinchen 1996° (1986).

Arendt, Hannah: Franz Kafka. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter Band: Sechs
Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttingen 2019.

Arendt, Hannah: Franz Kafka: A Revaluation. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.
Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Franz Kafka, von Neuem gewiirdigt. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe,
Dritter Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttin-
gen 2019.

Arendt, Hannah: Freiheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 2016* (1994).

Arendt, Hannah: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Miinchen
1960.

Arendt, Hannah: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit
und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 2016* (1994).

Arendt, Hannah: Hannah Arendt im Fernsehgesprich mit Giinter Gaus. In: dies.: Ich will
verstehen: Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 2006>
(1996).

Arendt, Hannah: Hannah Arendt und Gershom Scholem: Der Briefwechsel. Hg. v. Marie Luise
Knott. Berlin 2010.

Arendt, Hannah: Hannah Arendt/Karl Jaspers: Briefwechsel 1926-1969. Hg. v. Lotte Kohler/
Hans Saner. Miinchen 198s.

Arendt, Hannah: Hannah Arendt und Mary McCarthy: Im Vertrauen. Briefwechsel 1949-1975.
Ubers. v. Ursula Ludz/Hans Moll. Hg. v. Carol Brightman. Miinchen 1995.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Arendt, Hannah: Home to Roost. In: dies.: Responsibility and Judgment. Hg. v. Jerome
Kohn. New York 2003.

Arendt, Hannah: Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte. Miinchen/Berlin 2015.

Arendt, Hannah: Ideologie und Terror. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band:
The Modern Challenge to Tradition/Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/
James McFarland. Gottingen 2018.

Arendt, Hannah: Introduction into Politics. In: dies.: The Promise of Politics. Hg. v. Jerome
Kohn. New York 200s.

Arendt, Hannah: Isak Dinesen (1885-1962). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten. Hg. v.
Ursula Ludz. Miinchen 2001 (1989).

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt. Ubers. v. Gisela Uellenberg. Miinchen 2011%° (1970).

Arendt, Hannah: No Longer and Not Yet. In: dies.: Essays in Understanding 1930-1954.
Formation, Exile and Totalitarianism. Hg. v. Jerome Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Revolution und Freiheit. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 1994.

Arendt, Hannah: The Crisis in Culture. In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises
in Political Thought. New York 1969* (1961).

Arendt, Hannah: The Modern Concept of History: Ancient and Modern. In: dies.: Between Past
and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 1969% (1961).

Arendt, Hannah: Uber das Bose. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik. Hg. v. Jerome Kohn.
Ubers. v. Ursula Ludz. Miinchen/Berlin 2016™ (2006).

Arendt, Hannah: Uber den Totalitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953.
Hg. v. Hannah-Arendt-Institut fiir Totalitarismusforschung. Ubers. v. Ursula Ludz.
Dresden 1998.

Arendt, Hannah: Uber die Revolution. Miinchen 20132 (1965).

Arendt, Hannah: Uber Lebensthemen. In: dies.: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und
Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062 (1996).

Arendt, Hannah: Understanding and Politics (The Difficulties of Understanding). In: Essays
in Understanding. (1930-1954) Formation, Exile, and Totalitarianism. Hg. v. Jerome
Kohn. New York 1994.

Arendt, Hannah: Verstehen und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 2016* (1994).

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen 2010° (1967).

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg. v. Mary McCarthy.
Ubers. v. Hermann Vetter. Miinchen/Berlin 2015% (1979).

Arendt, Hannah: Von Hegel zu Marx. In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Sechster Band:
The Modern Challenge to Tradition: Fragmente eines Buchs. Hg. v. Barbara Hahn/
James McFarland. Gottingen 2018.

Arendt, Hannah: Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft. In: dies.: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 1994.
Arendt, Hannah: Wahrheit und Politik. In: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Ubungen im politischen Denken I. Miinchen 1994.

Arendt, Hannah: Walter Benjamin (1892-1940). In: dies.: Menschen in finsteren Zeiten.

Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 1989.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

315


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Vom Schweigen des Guten

Arendt, Hannah: Was heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise
Knott. Ubers. v. Eike Geisel. Miinchen 2018.

Arendt, Hannah: Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter
Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttingen 2019.

Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf3. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen
2010% (1993).

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Ubers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.

Augustinus: Confessiones/Bekenntnisse. Ubers./hg. v. Kurt Flasch und Burkhard Mojsisch.
Ditzingen 2009.

Augustinus: De libero arbitrium/Vom freien Willen. In: ders.: Theologische Frithschriften/
Vom freien Willen/Von der wahren Religion. Ubers. v. Wilhelm Thimme. Ziirich
1962.

Augustinus: De civitate dei/Vom Gottesstaat (Buch 11 bis 22). Ubers. v. Wilhelm Thimme.
Zirich/Miinchen 1978 (1955).

Bachmann, Ingeborg: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgendssischer Dichtung. Min-
chen/Ziirich 2011.

Beiner, Ronald: Essay. In: Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Phi-
losophie. Hg. v. Ronald Beiner. Miinchen/Ziirich 2012 (1995).

Beiner, Ronald: Rereading Hannah Arendt’s Kant Lectures. In: Philosophy & Social Criti-
cism, Vol 23, No 1 (1997).

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne. Ubers. v. Karin
Wordemann. Hamburg 1998.

Benhabib, Seyla: Modelle des »iffentlichen Raums«. Hannah Arends, die liberale Tradition und
Jiirgen Habermas. In: dies.: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungs-
feld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne. Ubers. v. Isabella Ko-
nig. Frankfurt a.M. 1995.

Benhabib, Seyla: Nation, Staat, Souverinitit — Arendt’sche Uberlegungen zur Jahrhundertwen-
de. Ubers. v. Carolin Emke. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit.
Hannah Arendt: Werk und Wirkung. Essen 1997.

Benhabib, Seyla: Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungsfeld von Feminismus,
Kommunitarismus und Postmoderne. Ubers. v. Isabella Kénig. Frankfurt a.M. 1995.
Benjamin, Walter: Anmerkungen (zu >Uber den Begriff der Geschichteq). In: ders.: Gesam-
melte Schriften 1/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-

hiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Anmerkungen (zum Erzihler-Aufsatz). In: ders.: Gesammelte Schriften
11/3: Aufsitze, Essays, Vortrige. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Anmerkungen (zum Ursprung des deutschen Trauerspiels). In: ders.: Ge-
sammelte Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiede-mann/Hermann Schwep-
penhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Aus einer kleinen Rede iiber Proust, an meinem vierzigsten Geburtstag ge-
halten. In: ders.: Gesammelte Schriften 11/3: Aufsitze, Essays, Vortrige. Hg. v. Rolf
Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Benjamin, Walter: Ausgraben und Erinnern. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Klei-
ne Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991
(1972).

Benjamin, Walter: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert. In: ders.: Gesammelte Schrif-
ten IV/1: Kleine Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Benjamin, Walter: Benjamin iiber Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Her-
mann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1981.

Benjamin, Walter: Brief an Florens Christian Rang vom 9. 12. 1923. In: ders.: Gesammelte
Schriften, 1/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser.
Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Briefe, Band 1. Hg.v. Gershom Scholem und Theodor W. Adorno.
Frankfurt a.M. 1993.

Benjamin, Walter: Briefe, Band 2. Hg.v. Gershom Scholem und Theodor W. Adorno.
Frankfurt a.M. 1993.

Benjamin, Walter: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus (Zentral-
park). In: ders.: Gesammelte Schriften I/2: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Das Taschentuch. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/2: Kleine Prosa.
Baudelaire Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1991 (1972).
Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften V/1: Das Passagen-Werk.
Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 2004* (1991).
Benjamin, Walter: Das Trauerspielbuch-Manuskript von 1924. In: ders.: Gesammelte Schrif-
ten I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frank-

furt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesam-
melte Schriften I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppen-
hiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: ders.:
Gesammelte Schriften 1I/2: Aufsitze, Essays, Vortrige. Hg.v. Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Klei-
ne Prosa. Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991
(1972).

Benjamin, Walter: Die Lehre vom Ahnlichen. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsit-
ze, Essays, Vortrige. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt
a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: EinbahnstrafSe. In: ders.: Gesammelte Schriften IV/1: Kleine Prosa.
Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillman Rexroth. Frankfurt a.M. 1991 (1972).
Benjamin, Walter: Erfahrung. In: ders.: Gesammelte Schriften I1/1: Aufsitze, Essays,
Vortrige. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser. Frankfurt a.M. 1991

1977).

Benjamin, Walter: Erfahrung und Armut. In: ders.: Gesammelte Schriften 1I/1: Aufsit-
ze, Essays, Vortrige. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt
a.M. 1991 (1977).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

317


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Vom Schweigen des Guten

Benjamin, Walter: In der Sonne. In: ders.: Gesammelte Schriften VI/1: Kleine Prosa.
Baudelaire-Ubertragungen. Hg. v. Tillmann Rexroth. Frankfurt a.M. 1972.

Benjamin, Walter: Karl Kraus. In: ders.: Gesammelte Schriften II/1: Aufsitze, Essays,
Vortrige. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991
1977).

Benjamin, Walter: Losungsversuch des Russellschen Paradoxons. In: ders.: Gesammelte
Schriften VI: Fragmente, Autobiographische Schriften. Hg.v. Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1985).

Benjamin, Walter: Uber den Begriff der Geschichte. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2:
Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991 (1974).

Benjamin, Walter: Uber einige Motive bei Baudelaire. In: ders.: Gesammelte Schriften 1/2:
Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M.
1991 (1974).

Benjamin, Walter: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen. In: ders.:
Gesammelte Schriften II/1: Aufsitze, Essays, Vortrige. Hg.v. Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt a.M. 1991 (1977).

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: ders.: Gesammelte Schriften
I/1: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt
a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Vorbemerkung (Uber den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte
Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser.
Frankfurt a.M. 1991 (1974).

Benjamin, Walter: Wider ein Meisterwerk. Zu Max Kommerell, >sDer Dichter als Fiihver in der
deutschen Klassik.< In: ders.: Gesammelte Schriften III: Kritiken und Rezensionen.
Hg. v. Hella Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1991 (1972).

Bentham, Jeremy: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moval und der Gesetzgebung. Ubers.
v. Annemarie Pieper. In: Robin Celikates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der
Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin 2019° (2009).

Bernstein, Richard J.: Judging — the Actor and the Spectator. In: ders.: Political Profiles.
Cambridge 1986.

Bernstein, Richard J.: Rethinking the Social and the Political. In: ders.: Philosophical
Profiles. Cambridge 1986.

Bernstein, Richard J.: Why Read Hannah Avendt Now? Cambridge 2018.

Bertheau, Anne: »Das Mdidchen aus der Fremde«: Hannah Arendt und die Dichtung. Rezeption
— Reflexion — Produktion. Bielefeld 2016.

Blank, Juliane: Ein Landarzt. Kleine Erzihlungen. In: Manfred Engel/Bernd Auerochs
(Hg.): Kafka-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2010.

Béckler, Annette (Hg.): Die Tora. Ubers. v. Moses Mendelssohn. Berlin 2009.

Brecht, Bertolt: Die Gedichte. Zusammengestellt von Jan Knopf. Frankfurt a.M. 2000.

Brecht, Bertolt: Der gute Mensch von Sezuan. In: ders.: Gesammelte Werke, Vierter Band,
Stiicke 4. Frankfurt a.M. 1967.

Brecht, Bertolt: Die MafSnahme. Frankfurt a.M. 1955.

Brecht, Bertolt: Me-ti/Buch der Wendungen. In: ders.: Gesammelte Werke, Zwolfter Band,
Prosa 2. Frankfurt a.M. 1967.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Brocker, Michael: Sprache. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe.
Erster und zweiter Band. Frankfurt a.M. 2000.

Biichner, Georg: Lenz. In: ders.: Werke und Biicher. Miinchner Ausgabe. Hg. v. Karl
Pornbacher et al. Miinchen 1988.

Butler, Judith: Vorwort. In: Linda M. G. Zerilli: Feminismus und der Abgrund der Frei-
heit. Ubers. v. Bettina Engels. Wien/Berlin 2018.

Canetti, Elias: Die Provinz des Menschen (Aufzeichnungen 1942-1972). Miinchen 1973.

Celan, Paul: Die Todesfuge. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in
einem Band. Hg. v. Barbara Wiedemann. Frankfurt a.M. 2003.

Celan, Paul: Sprachgitter. In: ders.: Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe. Frank-
furt a.M. 200s5.

Celikates, Robin/Gosepath, Stefan (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur
Gegenwart. Berlin 2019° (2009).

Correa, Bernardo: Arendt und das dichterische Denken. Ubers. v. Marie Luise Knott/
Stefanie Rosenmiiller. Abrufbar unter: https://www.hannaharendt.net.

Council of Jews from Germany: Die Reaktion der Juden auf die Verfolgung der Nazizeit. In:
Hannah Arendt - Joachim Fest: Eichmann war von emporender Dummbheit. Ge-
spriache und Briefe. Miinchen 2013.

Davidson, Donald: Handlung und Ereignis. Frankfurt a.M. 2015* (2004).

Derrida, Jacques: Babylonische Tiirme. Wege, Umwege, Abwege. Ubers. v. Alexander Gar-
cia Diittmann. In: Alfred Hirsch (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt
a.M. 20017 (1997).

Derrida, Jacques: Grammatologie. Ubers. v. Hans-Jérg Rheinberger und Hanns Zischler.
Frankfurt a.M. 2013'% (1974).

Derrida, Jacques: Préjugés. Vor dem Gesetz. Hg. v. Peter Engelmann. Ubers. v. Detlef
Otto und Axel Witte. Wien 2010% (1992).

Die Deutsche Bibelgesellschaft (Hg.): Die Bibel. Ubers. v. Martin Luther. Stuttgart 1985.

Disch, Lisa Jane: Hannah Avendt and the Limits of Philosophy. Ithaca/London 1994.

Elias, Ruth: Die Hoffnung erhielt mich am Leben. Mein Weg von Theresienstadt und Auschwitz
nach Israel. Miinchen 1995.

Elsaesser, Thomas: Cinema and Game Spaces. Contingency as Our New Causality. In: Gundolf
S. Freyermuth/Lisa Gotto (Hg.): Clash of Realities 2015/16: On the Art, Technology
and Theory of Digital Games. Bielefeld 2017.

Emcke, Carolin: Ja heifSt ja und... Frankfurt a.M. 2019.

Entreves, Maurizio Passerin d«: The Political Philosophy of Hannah Arendt. London/New
York 1994.

Erpenbeck, Jenny: Worterbuch. Frankfurt a.M. 2004.

Euripides: Medeia. In: ders.: Tragddien. Ubers. v. Dietrich Ebener. Berlin 1972.

EfRer, Lea Mara: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. In: Zeitschrift fur philoso-
phische Literatur. (7/3/2019).

Efder, Lea Mara: Ich als die dngstigende Moglichkeit zu konnen. In: Halkyonische Assoziation
fiir radikale Philosophie e. V. (Hg.): Narthex. Heft fiir radikales Denken (5/2019).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

319


https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net
https://www.hannaharendt.net

320

Vom Schweigen des Guten

Efer, Lea Mara: Ubersetzen. Die scheinbare Stille ist ein Aufhorchen. In: Bernd Witte et al.
(Hg.): Benjamin-Blitter 7: Ubersetzungen/Translations. Wiirzburg 2018.

Feuerbach, Ludwig: Das Geheimnis des Opfers oder Der Mensch ist, was er if3t. In: ders.: Ge-
sammelte Werke, Kleinere Schriften IV, Elfter Band. Hg. v. Werner Schuffenhauer.
Berlin 1972..

Forst, Rainer: Ethik und Moral. In: Lutz Wingert/Klaus Giinther (Hg.): Die Offentlichkeit
der Vernunft und die Vernunft der Offentlichkeit. Festschrift fiir Jiirgen Habermas.
Frankfurt a.M. 2001.

Forst, Rainer: Republikanismus der Furcht und der Rettung. Zur Aktualitit der politischen Theo-
rie Hannah Arendts. In: Heinrich Boll Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeit-
gemifRe Aktualitit? Berlin 2007.

Fuchs, Peter: Die >bosen< Anonyma — zur sozialen Funktion des Terrors. In: Detlef Horster
(Hg.): Das Bose neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage
2005. Weilerswist 2006.

Geisau, Hans von: Achilleus. In: Konrat Ziegler/Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine
Pauly. Lexikon der Antike. Erster Band. Stuttgart/Weimar 2013.

Goethe, Johann Wolfgang von: Faust. In: Goethes Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bin-
den, Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. Miinchen 1986.

Goldhagen, Daniel J.: Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewdhnliche Deutsche und der Holo-
caust. Berlin 1996.

Goldschmidt, Lazarus: Vorwort. In: Jidischer Verlag (Hg.): Der Babylonische Talmud,
Band I. Ubers. v. Lazarus Goldschmidt. Frankfurt a.M. 1996.

Grunenberg, Antonia: »Politik entsteht im Zwischen ...« — Zur politischen Ubertragbarkeit
Arendtschen Denkens. In: Alte Synagoge (Hg.): Treue als Zeichen der Wahrheit. Han-
nah Arendt: Werk und Wirkung. Essen 1997.

Gutschker, Thomas: Aristotelische Diskurse. Aristoteles in der politischen Philosophie des 0.
Jahrhunderts. Stuttgart 2002.

Habermas, Jiirgen: Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus. Frankfurt a.M. 1973.

Habermas, Jirgen: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: ders.: Politik, Kunst, Religion.
Essays iiber zeitgendssische Philosophen. Stuttgart 2011.

Hahn, Barbara: Die »eigene« und andere Sprachen. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael
Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020.

Hallacker, Anja: Grundlagen der Ubersetzungstheorie. In: Sabine Eickenrodt et al. (Hg.):
Ubersetzen, Ubertragen, Uberreden. Wiirzburg 1999.

Hamacher, Werner: Das Theologisch-politische Fragment. In: Burkhardt Lindner (Hg.):
Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Hamacher, Werner: Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis
Celan. Frankfurt a.M. 1998.

Hamacher, Werner: Intensive Sprachen. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Ubersetzen:
Walter Benjamin. Frankfurt a.M. 2001.

Handke, Peter: Phantasien der Wiederholung. Frankfurt a.M. 1983.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Heidegger, Martin: Der Weg. Der Gang durch >Sein und Zeit«. In: ders.: Gesamtausgabe,
Band 82: Zu eigenen Verdffentlichungen. IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeich-
nungen. Hg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. Frankfurt a.M. 2018.

Heidegger, Martin: Grundfrage als geschichtliche Besinnung. In: ders.: Gesamtausgabe, II.
Abteilung, Vorlesungen 1923-1944, Band 45: Grundfragen der Philosophie, Ausge-
wihlte >Problemec der >Logik«. Frankfurt a.M. 1992% (1984).

Heidegger, Martin: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Frankfurt a.M. 20127 (1944).

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tibingen 2006.

Heidegger, Martin: Was heif3t Denken?. In: ders.: Gesamtausgabe, Band 8: Was heif3t
Denken?. I. Abteilung: Veréffentlichte Schriften 1910-1976. Hg. v. Paola-Ludivika Co-
riando. Frankfurt a.M. 2002.

Hermenau, Frank: Urteilskraft als politisches Vermigen. Zu Hannah Arendts Theorie der Ur-
teilskraft. Lineburg 1999.

Heurer, Wolfgang: Hannah Arendt iiber das Bise im 20. Jahrhundert. In: Detlef Horster
(Hg.): Das Bose neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage
2005. Weilerswist 2006.

Hirsch, Alfred: Der Dialog der Sprachen. Studien zum Sprach- und Ubersetzungsdenken Walter
Benjamins und Jacques Derridas. Miinchen 1995.

Hirsch, Alfred: Die Aufgabe des Ubersetzers. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Hirsch, Alfred: Die geschuldete Ubersetzung. Von der ethischen Grundlosigkeit des Ubersetzens.
In: ders.: (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt a.M. 2001.

Hirsch, Alfred: Vorwort. In: ders. (Hg.): Ubersetzung und Dekonstruktion. Frankfurt
a.M. 2001.

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Erster Band: Altertum und Mittel-
alter. Frankfurt a.M. 1980.

Hobbes, Thomas: Leviathan oder der kirchliche und biirgerliche Staat. Halle 1794.

Holderlin, Friedrich: Patmos. In: ders.: Simtliche Gedichte und Hyperion. Frankfurt
a.M./Leipzig 1999.

Holz, Hans Heinz: Idee. In: Michael Opitz/Erdmut Wizisla (Hg.): Benjamins Begriffe.
Erster und zweiter Band. Frankfurt a.M. 2000.

Hume, David: Traktat iiber die menschliche Natur. Ubers. v. Theodor Lipps. In: Robin Ce-
likates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur
Gegenwart. Berlin 2019% (2009).

Jackson, Michael W.: The Responsibility and the Judgement of Responsibility. In: Gisela T.
Kaplan/Clive S. Kessler (Hg.): Hannah Arendt - Thinking, Judging, Freedom. Sydney
1989.

Jaeggi, Rahel: Die im Dunkeln sieht man nicht: Hannah Arendts Theorie der Politisierung. In:
Heinrich Ball Stiftung (Hg.): Verborgene Tradition — Unzeitgemife Aktualitit? Ber-
lin 2007.

Jaeggi, Rahel: Wie weiter mit Hannah Arendt? Hg.v. Hamburger Institut fur Sozialfor-
schung. Hamburg 2008.

Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesellschaftskritik
Hannah Arendts. Berlin 1997.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Vom Schweigen des Guten

Janouch, Gustav: Gespriche mit Kafka. Frankfurt a.M. 1961.

Jaspers, Karl: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herr-
schaft. Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen 1986.

Jidischer Verlag (Hg.): Der Babylonische Talmud, Band I. Ubers. v. Lazarus Goldschmidt.
Frankfurt a.M. 1996.

Kafka, Franz: Beim Bau der chinesischen Mauer und andere Schriften aus dem Nachlaf3. Ge-
sammelte Werke in der Fassung der Handschrift. Frankfurt a.M. 2008 (1994).

Kafka, Franz: Beschreibung eines Kampfes: Novellen, Skizzen, Aphorismen. In: ders.: Gesam-
melte Werke in Einzelbinden. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1954.

Kafka, Franz: Brief an Milena (Meran, 23. Juni 1920). In: ders.: Briefe an Milena. Hg. v.
Jirgen Born/Michael Miiller. Frankfurt a.M. 1983.

Kafka, Franz: Das Schlof. In: ders.: Gesammelte Werke in zwélf Binden, nach der Kriti-
schen Ausgabe, Vierter Band. Hg. v. Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 2001° (1994).

Kafka, Franz: Der ProzefS. Frankfurt a.M. 1998.

Kafka, Franz: Die Verwandlung. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v.
Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994.

Kafka, Franz: Ein Bericht fiir die Akademie. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzei-
ten. Hg. v. Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann. Frankfurt a.M. 1994.

Kafka, Franz: Nachgelassene Schriften und Fragmente I1. Hg. v. Jost Schillemeit. Frankfurt
a.M. 1992.

Kafka, Franz: Tagebiicher. Kritische Ausgabe. Hg. v. Hans-Gerd Koch et al. Frankfurt a.M.
1990.

Kafka, Franz: Tagebiicher 1919-1923. Hg. v. Max Brod. Frankfurt a.M. 1986.

Kafka, Franz: Vor dem Gesetz. In: ders.: Kritische Ausgabe. Drucke zu Lebzeiten. Hg. v.
Wolf Kittler et al. Frankfurt a.M. 1994.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: ders.: Werke in sechs Bin-
den, Vierter Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und
Pidagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1964.

Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?. In: ders.: Werke in sechs
Binden, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Pidagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft. In: ders.: Werke,
Vierter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: ders.: Werke, Vierter Band:
Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Wiesbaden 1956.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. In: ders.: Werke in sechs Binden, Fiinfter Band:
Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v. Wilhelm Wei-
schedel. Wiesbaden 1957.

Kant, Immanuel: Uber Pidagogik. In: ders.: Werke in sechs Binden, Sechster Band:
Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik. Hg. v.
Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956.

Kaulen, Heinrich: Rettung und Destruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik Walter Benja-
mins. Tibingen 1987.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Kierkegaard, Sgren: Der Begriff Angst. Ubers. v. Rosemarie Légstrup. In: ders.: Die Krank-
heit zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst. Hg. v.
Hermann Diem/Walter Rest. Miinchen 2012.

Kierkegaard, Sgren: Entweder-Oder. Hg. v. Hermann Diem/Walter Rest. Ubers. v. Hein-
rich Fauteck. Miinchen 2012.

Kierkegaard, Sgren: Philosophische Bissen. Ubers./hg. v. Hans Rochol. Hamburg 1989.

Kierkegaard, Sgren: Unwissenschaftliche Nachschrift. Ubers. v. B./S. Diderichsen. In: ders.:
Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Hg. v. Hermann
Diem/Walter Rest. Miinchen 200s.

Kluge, Alexander: Theorie der Evzihlung. Frankfurter Poetikvorlesungen. Berlin (filmedition
suhrkamp) 2013.

Knott, Marie Luise: Walter Benjamin. In: Wolfgang Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosen-
miiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Knott, Marie Luise: Die >Verlorene Generation< und der Totalitarismus. Hannah Arendt liest
Bertolt Brecht. In: Wolfgang Heuer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken.
Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen 2007.

Knott, Marie Luise: Feuerzange, Urwald, Schlichterhund oder die Wiedersehensfrage. In: Dor-
lis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hrgs.): Hannah Arendt und das 20. Jahr-
hundert. Miinchen 2020.

Knott, Marie Luise: Hannah Arendt liest Franz Kafka 1944. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.):
Text und Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Kohn, Jerome: Die geistsprithende Hannah Arendt. Erinnerungen. Ubers. v. Thomas Wild/
Wolfgang Heurer. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und Kritik: Hannah Arendt
(166/167/2.005).

Kohn, Jerome: Die Urteilskraft. In: Dorlis Blume, Monika Boll, Raphael Gross (Hg.): Han-
nah Arendt und das 20. Jahrhundert. Miinchen 2020.

Kohn, Jerome: Urteilen und eine gemeinsame Welt. Ubers. v. Wolfgang Heurer. In: Wolfgang
Heurer/Irmela von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die
Kiinste. Gottingen 2007.

Kurbacher, Frauke A.: Einleitung. In: Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin.
Versuch einer philosophischen Interpretation. Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Ham-
burg 2018.

Latour, Bruno: Das terrestrische Manifest. Ubers. v. Bernd Schwibs. Berlin 20182,

Laplanche, J. et al.: Das Vokabular der Psychoanalyse. Frankfurt a.M. 1972..

Lemke, Anja: Zur spiteren Sprachphilosophie. In: Burkhardt Lindner (Hg.): Benjamin-
Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Levi, Primo: Ist das ein Mensch? Die Atempause. Miinchen/Wien 1991.

Lévinas, Emmanuel: Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Literatur. Ubers. v. Frank
Miething. Miinchen/Wien 1988.

Locke, John: Versuch iiber den menschlichen Verstand. In vier Biichern: Erster Band (I & I1I).
Ubers. v. Carl Winckler. Hamburg 2006.

Loidolt, Sophie: Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity. Lon-
don/New York 2018.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

323


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 Vom Schweigen des Guten

Loidolt, Sophie: Hannah Arendt’s Conception of Actualized Plurality. In: Thomas Szanto and
Dermot Moran (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the >We«. Lon-
don/New York 2016.

Lozowick, Yaacov: Malicious Clerks: The Nazi Security Police and the Banality of Evil. In:
Steve E. Aschheim (Hg.): Hannah Arendt in Jerusalem. Los Angeles 2001.

Mann, Golo: Der verdrehte Eichmann. In: Eichmann war von emporender Dummbheit. Gespri-
che und Briefe. Miinchen 2011.

Marchart, Oliver: Klarsprechen, Wahrsprechen, Widersprechen. Hannah Arendts pluraler Uni-
versalismus und seine Grenze. In: Antonia Grunenberg et al. (Hg.): Perspektiven politi-
schen Denkens. Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Hannah Arendt-Studien
4. Frankfurt a.M. 2008.

Marchart, Oliver: Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisierung. Wien
2005.

Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: ders./Friedrich Engels: Werke
L. Hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1964° (1956).

Marx, Karl: Deutsch-Franzosische Jahrbiichey, Februar 1844. In: ders./Friedrich Engels: Wer-
ke I. Hg.v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1964°
(1956).

Mill, John Stuart: Der Utilitarismus. Ubers. v. Dieter Birnbacher. In: Robin Celikates/
Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegen-
wart. Berlin 2019¢ (2009).

Mouffe, Chantal: Fiir einen linken Populismus. Ubers. v. Richard Barth. Berlin 2018.

Morgenstern, Kathrin: sEiner wird immer bleiben, um die Geschichte zu erzéihlen.< Die narra-
tive Verfasstheit von Hannah Arendts politischer Philosophie. Regensburg 2019.

Miiller, Herta: Atemschaukel. Miinchen 2009.

Neiman, Susan: Das Banale verstehen. In: Detlef Horster (Hg.) Das Bése neu denken.
Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005. Weilerswist 2006.

Nida-Riumelin, Julian: Personliche Schuld und politischer Wahn. In: Detlef Horster (Hg.):
Das Bose neu denken. Hannah-Arendt-Lectures und Hannah-Arendt-Tage 2005.
Weilerswist 2006.

Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen. In: ders.: Kriti-
sche Studienausgabe 4: Also sprach Zarathustra I-IV. Hg. v. Giorgio Colli/Mazzino
Montinari. Miinchen 1999.

Nietzsche, Friedrich: Der Antichrist. In: ders.: Gétzendimmerung, Der Antichrist, Ecce
Homo, Gedichte. Stuttgart 1964.

Nietzsche, Friedrich: Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert. In:
ders.: Gotzendimmerung, Der Antichrist, Ecce Homo, Gedichte. Stuttgart 1964.
Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. In:
ders.: Kritische Studienausgabe 5: Jenseits von Gut und Bose, Zur Genealogie
der Moral. Hg.v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York

1993% (1988).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Nietzsche, Friedrich: Uber Wahrheit und Liige im aufSermoralischen Sinne. In: ders.: Uber
Wahrheit und Liige. Ein Essay, Aphorismen und Briefe. Hg. v. Steffen Dietzsch.
Frankfurt a.M./Leipzig 2000.

Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragidie, UnzeitgemdfSe Betrachtungen I-IV, Nachgelasse-
ne Schriften 1870-1873. In: ders.: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe 1. Hg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 2019™ (1999).

Nordmann, Ingeborg: Gedankenexperiment und Zitatmontage. In: Wolfgang Heuer/Irmela
von der Lithe (Hg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste. Gottingen
2007.

Nussbaum, Martha: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristote-
lischen Essentialismus. Ubers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein
gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998.

Nussbaum, Martha: The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philoso-
phy. Cambridge 1986.

Pignotti, Sandro: Walter Benjamin — Judentum und Literatur. Tradition, Ursprung und Lehre
mit einer kurzen Geschichte des Zionismus. Freiburg 2009.

Platon: Gorgias. In: ders.: Simtliche Werke, Erster Band. Hg. v. Ursula Wolf. Ubers. v.
Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Platon: Theaitetos. In: ders.: Werke in acht Binden, Band é: Theaitetos/Der Sophist/Der
Staatsmann. Ubers. v. Friedrich Schleiermacher. Darmstadt 1970.

Platon: Phaidon. In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Ubers. v.
Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Platon: Politeia. In: ders.: Simtliche Werke, Zweiter Band. Hg. v. Ursula Wolf. Ubers. v.
Friedrich Schleiermacher. Hamburg 1994.

Popper, Karl: Alles Leben ist Problemlosen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Politik. Miinchen
1994.

Postone, Moishe: Hannah Arendts Eichmann in Jerusalem: Die unaufgeldste Antinomie von Uni-
versalitit und Besonderem. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: »>Eichmann
in Jerusalem« und die Folgen. Frankfurt a.M. 2000.

Rabinbach, Anson G.: Hannah Arvendt und die New Yorker Intellektuellen. Ubers. v. Elke
Hentschel. In: Gary Smith (Hg.): Hannah Arendt Revisitet: >Eichmann in Jerusalemc«
und die Folgenc. Frankfurt a.M. 2000.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubers. v. Hermann Vetter. Frankfurt a.M. 1975.

Rebentisch, Juliane: Erscheinen. Politische Offentlichkeit nach Hannah Arendt. In: WestEnd.
Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung (2/2018).

Rebentisch, Juliane: Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit Hannah Arendt. Ber-
lin 2022.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Strukturwandel der Moderne.
Berlin 2017.

Redecker, Eva von: Gravitation zum Guten. Hannah Avendts Moralphilosophie. Berlin 2013.

Rehfus, Wulf D. (Hg.): Handworterbuch Philosophie. Gottingen 2003.

Rilke, Rainer Maria: Die Gedichte. Frankfurt a.M./Leipzig 2006.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

325


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Vom Schweigen des Guten

Saar, Martin: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin 2013.

Saar, Martin: Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-
furt a.M. 2009.

Saar, Martin: Philosophie in ihrer (und gegen ihve) Zeit. In: Christoph Demmerling et al.
(Hg.): Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. (67/1/2019).

Schestag, Thomas: Die unbewiltigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung. Basel/
Weil am Rhein 2006.

Scholem, Gershom: Walter Benjamin und sein Engel. Vierzehn Aufsitze und kleine Beitrige.
Frankfurt a.M. 1992 (1967).

Schopenhauer, Arthur: Preisschrift iiber die Grundlage der Moral. In: Robin Celikates/Stefan
Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart.
Berlin 2019° (2009).

Schottker, Detlef: Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows. In: Burkhardt
Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Shakespeare, William: King Richard I1I. Hg. v. Antony Hammond. New York 1981.

Shakespeare, William: The Tempest. In: ders.: Der Sturm/The Tempest. Zweisprachige
Ausgabe. Ubers. v. Frank Giinther. Miinchen 2001% (1996).

Singer, Peter: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben. Ubers. v. Jan-Erik
Strasser. Berlin 2016.

Singer, Peter: Praktische Ethik. Ubers. v. Oscar Bischoff/Jean-Claude Wolf/Dietrich Klose.
Stuttgart 1994> (1984).

Stangneth, Bettina: Eichmann vor Jerusalem. Das unbehelligte Leben eines Massenmorders.
Zurich/Hamburg 2011.

Stein, Gertrude: Sacred Emily. In: dies.: Geography and Plays. Madison 1993.

Steiner, Uwe: Uber Sprache iiberhaupt und iiber die Sprache des Menschen. In: Burkhardt
Lindner (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart 2011.

Steinfath, Holger: Einfilhrung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwirtigen philoso-
phischen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben?. Philosophische Refle-
xionen. Frankfurt a.M. 1998.

Strafienberger, Grit: Hannah Arendt zur Einfilhrung. Hamburg 2015.

Thiirmer-Rohr, Christina: Offentlichkeit/Privatheit. In: Wolfgang Heurer/Bernd Heiter/
Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart
2011.

Volk, Christian: Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Hannah Arendts >Banalitit
des Bésen<. Berlin 2005.

Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977.

Vollrath, Ernst: Handeln und Urteilen: Zur Problematik von Hannah Avendts Lektiire von Kants
»Kritik der Urteilskrafic unter einer politischen Perspektive. In: Filosofski Vestnik (Slowe-
nische Akademie der Wissenschaften) (2/1992).

Vollrath, Ernst: Hannah Arendt iiber Meinung und Urteilskraft. In: Adelbert Reif (Hg.): Han-
nah Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien 1979.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Weigel, Sigrid: Hannah Arendts Denktagebuch. In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Text und
Kritik: Hannah Arendt (166/167/2005).

Wellmer, Albrecht: Hannah Arendt on Judgment: The Unwritten Doctrine of Reason. In: Larry
May/Jerome Kohn (Hg.): Hannah Arendt. Twenty Years Later. Massachusetts 1996.

Weildpflug, Maike: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin 2019.

Weillpflug, Maike: Erzihlen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt.
In: Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hg.): Narrative Formen der Poli-
tik. Wiesbaden 2014.

Weipflug, Maike: The Human Condition/Vita Activa oder Vom titigen Leben. In: Wolfgang
Heuer/Bernd Heiter/Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-Handbuch. Leben, Werk,
Wirkung. Stuttgart 2011.

Williams, Bernard: Der Begriff der Moral. Eine Einfilhrung in die Ethik. Ubers. v. Eberhard
Bubser. Stuttgart 1978.

Williams, Bernard: Personen, Charakter und Moralitit. Ubers. v. André Linden. In: Robin
Celikates/Stefan Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis
zur Gegenwart. Berlin 2019° (2009).

Witte, Bernd: Das Gericht, das Gesetz, die Schrift. Uber die Grenzen der Hermeneutik an Bei-
spielen von Kafkas Tiivhiiter-Legende. In: K. M. Bogdal (Hg.): Neue Literaturtheorien in
der Praxis. Textanalysen von Kafkas »Vor dem Gesetz«. Opladen 1993.

Witte, Bernd: Jidische Tradition und literarische Moderne. Heine, Buber, Kafka, Benjamin.
Miinchen 2007.

Witte, Bernd: Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Min-
chen 1984.

Witte, Bernd: Walter Benjamin. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek 1985.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Berlin 1971.

Wolf, Ursula: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben. Hamburg 1999.

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt als Geschichtenerzihlerin. Ubers. v. Heinrich Je-
linek. In: Adelbert Reif (Hg.): Hannah Arendt. Materialien zu ihrem Werk. Wien
1979.

Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. Ubers. v. Hans Giinter
Holl. Frankfurt a.M. 1986.

Zerilli, Linda M. G.: A Democratic Theory of Judgment. Chicago/London 2016.

Zerilli, Linda M. G.: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Ubers. v. Bettina Engels.
Wien/Berlin 2018.

Zerilli, Linda M. G.: >We Feel Our Freedom«: Imagination and Judgement in the Thought of
Hannah Arendt. In: Political Theory (33/2/2005).

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm

327


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale
Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur

10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

ISBN 978-3-7328-5365-6

Frank Adloff, Alain Caillé (eds.)
Convivial Futures
Views from a Post-Growth Tomorrow

April 2022, 212 p., pb.

25,00€ (DE), 978-3-8376-5664-0

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5664-4

ISBN 978-3-7328-5664-0

Pierfrancesco Basile
Antike Philosophie

2021, 180 S., kart.

20,00€ (DE), 978-3-8376-5946-7

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Pierfrancesco Basile
Antike Philosophie

2021, 180 S., kart.

20,00 € (DE), 978-3-8376-5946-7

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2021,222 S., kart., 5 SW-Abbildungen
25,00€ (DE), 978-3-8376-5931-3

E-Book:

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7

Helen Akin, Cindy Salzwedel, Paul Helfritzsch (Hg.)
Aufderuniversitéare Aktion.

Wissenschaft und Gesellschaft im Gesprach
Jg. 1, Heft 1/2022: kritisch leben

April 2022, 194 S., kart., 6 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
22,00€ (DE), 978-3-8376-6042-5

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-6042-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622 - am 14.02.2026, 07:33:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Examm


https://doi.org/10.14361/9783839465622
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne...« Eine Annäherung
	II. »… und damit auf das unheimlichste im Freien.« Einleitende Worte
	III. »Verlässlichkeit findet sich einzig in den bedeutungslosen Tautologien des Selbstverständlichen.« Das Böse
	3.1 »Und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel lege, glaube ich nicht.« Das Böse als Radikales
	3.2 »Schwarze Milch der Frühe wir trinken sie abends wir trinken sie mittags und morgens wir trinken sie nachts.« Das Böse als Extremes
	3.3 »In der Dunkelheit wiegen die Worte doppelt.« Das Böse der Sprache

	IV. »Eine Tiefe, die in die Welt hineinragt.« Das Denken
	4.1 »Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat.« Das Denken der Einen
	4.2 »Wortlos treten sie in den Schreitenden ein.« Die Sprache der Namen

	V. »Wir, deren Aufgabe das Wachsein selbst ist.« Das Urteilen
	5.1 »Ein Herauslehnen aus mir selbst.« Das Urteil als Plurales
	5.2 »Ich werde mich entschlossen verirren.« Die Handlung
	5.3 »Worte sind Brunnen, denen das Sagen nachgräbt.« Die Über‐setzung

	VI. »Einen Leuchtturm aufstellen für verirrte Wanderer in der Wüste.« Das Erzählen
	6.1 »Verstecke sind unzählige, Rettung nur eine.« Die Kunst, Geschichten zu erzählen
	6.2 »Unter der Bedrohung verwüstender Sandstürme.« Welt‐erhaltendes Erzählen
	6.3 »Die eigentliche Beschreibung, die einem den Fuß vom Erlebnis löst.« Welt-öffnendes Erzählen

	VII. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.« Auf-Schlussworte
	Literaturverzeichnis

