
Die Subjekte der radikalen Demokratie:

Institutionalisierte Differenzen und Barrieren

gegenhegemonialer Artikulationen

STEFANIE WÖHL

1.  Einlei tung

Chantal Mouffe hat mit ihrer antiessentialistischen Konzeption des Subjekts auf-
gezeigt, wie emanzipatorische Politik heute verstanden werden kann: als eine
Politik, die problematisiert, was vormals als essentielle Eigenschaft des Subjekts
oder als Grundlage demokratischen Handelns angenommen wurde (Mouffe
1993; Laclau/Mouffe 1991). Neben einer antiessentialistischen Perspektive auf
die Kategorie Geschlecht erhalten auch Öffentlichkeit und Privatheit in Mouffes
Demokratiekonzept neue Bedeutungsdimensionen, da das Politische nicht auf die
öffentliche Sphäre begrenzt ist. Jedoch weist Mouffes Konzeptualisierung dort
Leerstellen auf, wo es um die Materialisierungsprozesse von Diskursen in ihrer
staatskonstitutiven Formierung im engeren institutionellen Sinne geht. Die Frage,
wie angesichts institutionalisierter, insbesondere staatlich institutionalisierter Dif-
ferenzen gegenhegemoniale Artikulationen verschiedener unterdrückter Gruppen
ermöglicht werden können, wird zwar am Rande berührt. Aber es wird nicht nä-
her erläutert, wie die Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe im Kampf gegen
und um Institutionen, d.h. in der Auseinandersetzung mit auf längere Dauer in-
stitutionalisierten Diskursen und Herrschaftsverhältnissen, Anwendung finden
könnte (vgl. Jessop 1990: 298).

Von besonderer Bedeutung ist das im Kontext der radikalen Demokratietheo-
rie, die das Subjekt der StaatsbürgerIn nicht als prä-existent begreift, sondern
selbst erst im demokratischen Prozess etabliert. Chantal Mouffe arbeitet mit die-
sem Staatsbürgerverständnis insbesondere auch in ihren Beiträgen zu Debatten
der feministischen Demokratietheorie. Dabei ermöglichte das Konzept der Arti-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


140 | STEFANIE WÖHL

kulation, wie von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe in Hegemonie und radi-
kale Demokratie entwickelt, Mouffe die Kritik an (feministischen) Demokratie-
theorien, die sich bisher an dichotomen Konstruktionen von Öffentlichkeit und
Privatheit (Benhabib 1996) oder an tendenziell essentialistischen Gruppeneigen-
schaften und deren politischen Repräsentationsmöglichkeiten als StaatsbürgerIn-
nen orientierten (Iris Marion Young 2000; Pateman 1992). Die Möglichkeit, sich
durch artikulatorische Praxen eine gemeinsame Handlungsgrundlage zu schaffen,
die Frauen aus unterschiedlichen Subjektpositionen heraus eine gemeinsame po-
litische Artikulation und somit eine temporäre Identifikation als Staatsbürgerin-
nen bieten, dient Mouffe als Grundlage ihrer Vision einer radikalen Demokratie
(Mouffe 1993, 1999, 2005). Jedoch stellt sich vor dem Hintergrund von institu-
tionalisierter Geschlechterpolitik wie z.B. Gender Mainstreaming nicht nur die
Frage der gegenhegemonialen Artikulationsmöglichkeit differenter geschlechtli-
cher Subjektpositionen, sondern auch, wie diese differenten Subjektpositionen
überhaupt in Institutionen und im politischen Prozess konstituiert und reprodu-
ziert werden und die Bedingungen der Möglichkeit ihrer gegenseitigen Existenz
schaffen.

Ich möchte im Folgenden an Chantal Mouffes demokratietheoretische Über-
legungen anknüpfen, jedoch zwei kritische Rückfragen bezüglich dieser aktuel-
len Institutionalisierungsprozesse stellen. Erstens lässt sich zwar feststellen, dass
die materiellen und symbolischen Kämpfe der Frauenbewegungen zu einer Poli-
tisierung führen und infolgedessen institutionelle Modernisierungen stattfinden.
Doch zugleich stößt die Möglichkeit der Politisierung geschlechtsspezifischer
Ungleichheiten durch artikulatorische Praxen auf Grenzen. Gegenhegemoniale
Artikulationen können weiterhin auch auf dem Ausschluss anderer Subjektpositio-
nen beruhen und fügen sich nicht immer in einen gemeinsamen Kampf ein. Dies
zeigt sich z.B. daran, dass Teile der Neuen Frauenbewegung in den 1970er Jahren
in Deutschland ihre soziale und politische Lage durch politische Forderungen ver-
bessern konnten, dass sich aber soziale und politische Spaltungen entlang weiterer
Kategorien unter Frauen weiterhin verschärfen. Zweitens ist das Konzept der Ar-
tikulation bislang noch nicht so ausformuliert, dass die Dialektik von Subjekt-
und Staatskonstitutionsprozessen damit hinreichend erfasst werden könnte.

Dort, wo staatliche Politik die hegemoniale Deutungsmacht über das Primat
der Politik und die politischen Diskurse hat, wird es meines Erachtens notwendig
sein, strategische Interventionen vorzunehmen, die eine gegenhegemoniale arti-
kulatorische Praxis verschiedener Subjektpositionen überhaupt erst institutionell
ermöglichen. Am Beispiel staatlicher Geschlechterpolitik im Rahmen von Gen-
der Mainstreaming in der Bundesrepublik Deutschland wird dies deutlich: Gen-
der Mainstreaming ist ein Instrument zur Förderung von Chancengleichheit zwi-
schen Männern und Frauen und soll die Perspektive der Gleichberechtigung der
Geschlechter in allen Politikfeldern des Staates berücksichtigen. Allerdings, so
meine These, wirkt Gender Mainstreaming bisher nur als Modernisierungskon-
zept, da es einerseits nur gut ausgebildeten Frauen in bestimmten Sektoren Vor-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 141

teile verschafft und andererseits nur auf Gleichheit innerhalb des heterosexuellen
Geschlechterverhältnisses zielt. Nicht heterosexuelle Identitäten und soziale
Spaltungen zwischen Frauen werden hingegen nicht genügend berücksichtigt.
Dies soll in Abschnitt 3 dieses Beitrags eingehend erläutert werden, um die Pro-
bleme von Mouffes radikaldemokratischem Demokratiekonzept vor der Folie
staatlich-institutioneller Barrieren zu erläutern.

Im folgenden zweiten Abschnitt werde ich zunächst zentrale Begrifflichkei-
ten und Konzepte von Mouffes Ansatz rekonstruieren, um sie anschließend mit
der institutionalisierten Geschlechterpolitik von Gender Mainstreaming zu kon-
frontieren.

2.  Eine feminist ische Hegemonietheorie

Ernesto Laclaus und Chantal Mouffes Hegemonietheorie lässt sich für den femi-
nistischen Diskurs um die Kategorie Geschlecht fruchtbar machen (vgl. Butler
1998; Smith 1998). In der feministischen Diskussion um die Frage, ob Sex von
Gender zu unterscheiden sei, hatte bereits Judith Butler mit ihrer Infragestellung
gerade jener Unterscheidung die theoretische Diskussion um die diskursive Kon-
struktion der Kategorie Geschlecht entfacht (vgl. Butler 1991, 1995; Feministi-
sche Studien 1993). Betrachtet Butler die diskursive Konstruktion von politi-
schen Identitäten aus einer machttheoretischen Perspektive in Anlehnung an
Foucault, so hat Chantal Mouffe besonders auf die Bedeutung von hegemonialen
Diskursen und ihrer politischen Artikulation hingewiesen (vgl. Mouffe 1992;
1993; 1996). Auch nach Mouffe konstituieren sich Subjekte im Zuge diskursiver
Artikulationsprozesse. Weil aber Diskurse als Differenzsysteme funktionieren,
formieren sich auch Identitäten von Subjekten stets relational als Differenz(en)
innerhalb dieser Systeme (Laclau/Mouffe 1991: 156). Die sich solchermaßen
einstellende Nicht-Fixiertheit von Identitäten ist von Bedeutung für die Beant-
wortung der Frage nach dem Subjekt der feministischen Bewegung(en), und
zwar sowohl in demokratietheoretischer Hinsicht als auch die politische Praxis
betreffend: Erstens erlaubt die grundsätzliche Beweglichkeit von Identitäten es,
soziale Beziehungen zu politisieren, etwa durch die Artikulation von – nie ein-
fach „natürlich bestehenden“ – Antagonismen. Zweitens sind somit temporäre,
oft prekäre Bündnisse zwischen den verschiedenen Subjektpositionen im Kampf
um politische Artikulation möglich. Erlebte Identität hat dabei stets zwei Quel-
len: Einerseits die Formation der Subjektpositionen, d.h. ihre Positionierung in
einem diskursiven Raum, andererseits die politische Subjektivität, die sich durch
die Handlungen der Subjekte im Einzelnen begründet. Das (feministische) politi-
sche Subjekt ist dabei weder allein durch die Struktur determiniert, noch konsti-
tuiert es die Struktur. Es ist eher dazu angehalten, Entscheidungen zu treffen oder
sich mit spezifischen politischen Projekten und den Diskursen, die diese artiku-
lieren, zu identifizieren (vgl. Howarth et al. 2000: 14). Der politische Entschei-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


142 | STEFANIE WÖHL

dungsraum ist allerdings stets hegemonial vorstrukturiert, auch in geschlechter-
politischer Hinsicht. So ist das heterosexuelle Geschlechterverhältnis dadurch
hegemonial, dass es in der Alltagspraxis der Subjekte eine normativ sinnstiftende
Funktion einnimmt und heterosexuelle Zweigeschlechtlichkeit als normalisieren-
de Praxis durch rechtsstaatliche und sozialpolitische Vorgaben reproduziert wird.

Um plurale StaatsbürgerInnenschaft im Sinne der radikalen Demokratie zu
verwirklichen, dabei differente und somit plurale Subjektpositionen anzuerken-
nen und um eine emanzipatorische politische Praxis zu schaffen, ist es nach
Mouffe daher notwendig, Verknüpfungen zwischen den unterschiedlichen demo-
kratischen Positionen herzustellen. In diesem Sinne spricht Mouffe auch von
Äquivalenzen oder Äquivalenzketten (vgl. hierzu wie auch zur Logik der Äqui-
valenz im Allgemeinen Laclau/Mouffe 1991: 183). Demnach könnten dann z.B.
migrantische Frauen, nicht migrantische Arbeiterinnen und andere Subjektposi-
tionen eine gleichwertige Artikulation von unterschiedlichen Standpunkten her
bewirken (vgl. Mouffe 1992: 373). Aus queer-feministischer Perspektive gab es
jedoch Einwände gegen genau diese Form der äquivalentiellen Relation der
Bündnisse im Kampf um Hegemonie, da in bestimmten Kontexten der Kampf
um Anti-Sexismus genau das Gegenteilige erforderlich mache:

Wo Lesbierinnen etwa mit einer ausgesprochen nicht-verhandelbaren Mauer von Se-
xismus durch schwule Männer konfrontiert sind, mag die Konsolidierung unseres lesbi-
schen Kampfes vom Verfolgen eines anderen – und gleichermaßen unmöglichen – Ziels
abhängen: der Organisation eines autonomen lesbischen Raumes (Smith 1998: 228).

Auch wenn diese Position sich nicht der Logik der Äquivalenz entzieht, da es
möglich bleibt, einen gemeinsamen Kampf mit schwulen Männern durch den
Bezug auf eventuell bestehende gemeinsame Unterdrückungsformen zu formu-
lieren (z.B. in einer Kritik der politischen Ökonomie), wird es trotzdem notwen-
dig sein, eine Form der Abstraktion vorzunehmen, die sich nicht loslöst von exis-
tierenden Ungleichheiten, sondern den Bezugspunkt ihres gemeinsamen Kamp-
fes suchen muss. Die Logik der Bildung von Äquivalenzketten bezieht sich letzt-
lich auf ein temporäres gemeinsames Element, das bestimmt werden muss. Un-
terdrückte Gruppen stehen jedoch nicht einfach in einer analogen Relation zuein-
ander, so, als würde der Bezug auf ein gemeinsames Imaginäres nicht auch Kon-
flikte und gegenseitige Ausschlüsse produzieren. Gerade diesen Konflikt gilt es
jedoch aufrechtzuerhalten und ihn als produktives Moment der Differenz zu nut-
zen. Denn er bleibt schließlich die Bedingung der Möglichkeit einer politischen
Artikulation. Dies merkt auch Judith Butler an, die allerdings nicht an die Logik
der Äquivalenz anknüpft, sondern einen anderen Aspekt betont:

In fact, most promising are those moments in which one social movement comes to find
its condition of possibility in another. Here difference is not simply the external differ-
ences between movements, understood as that which differentiates them from one an-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 143

other but, rather, the self-difference of movement itself, a constitutive rupture that makes
movements possible on non-identitarian grounds, that installs a certain mobilizing con-
flict as the basis of politicization (Butler 1998: 37, Kursiv im Original).

Worin bestehen nun die Bezugspunkte einer möglichen Artikulation und eines
gemeinsamen politischen Kampfes, wenn die differentiellen Subjektpositionen
konstitutives Element ihrer (nicht notwendigerweise) gegenseitigen Unterdrü-
ckung sind? Wenn die Klassenposition einer Frau den jeweiligen Ausschluss ei-
ner Frau differentieller Klassenposition produziert, wie werden dann gemeinsame
Kämpfe überhaupt möglich? Ist ein Konfliktverständnis, das vor allem über
Äquivalenz(ierung) und die Konstruktion eines gemeinsamen Bezugspunktes
operiert, tatsächlich ausreichend? Und ist ein gemeinsamer Kampf überhaupt er-
strebenswert?

Chantal Mouffe beantwortet diese Frage durch den Verweis auf das Politi-
sche. Das Politische ist nicht auf eine bestimmte Sphäre – wie z.B. die Öffent-
lichkeit – begrenzt, sondern es ist eine Dimension, die überall in menschlichen
Gesellschaften zum Tragen kommen kann (vgl. Mouffe 1993: 3). Der Begriff des
Politischen ist dabei nicht an sich mit politischen Inhalten besetzt, sondern be-
zeichnet die grundsätzliche Möglichkeit einer – in unterschiedlichen Formen
auftretenden – hegemonialen und antagonistischen Artikulation von Diskursen.
Dabei hebt der Begriff der Artikulation die Kontingenz der Beziehung zwischen
zwei Elementen hervor. Dies ist insbesondere für die Konstituierung von Subjek-
ten von Bedeutung. Subjekte sind nach Mouffe über verschiedene Subjektpositio-
nen verstreut. Wie alle Beziehungen zwischen diskursiven Elementen ist auch die
antagonistische Beziehung zwischen Subjektpositionen kein a priori. Antagonis-
men entstehen allein in Folge von Artikulationen (Mouffe 1993: 12; vgl. Laclau/
Mouffe 1991: 167-171), sie sind eine kontingente Verbindung, die aus hegemo-
nialen Praktiken entsteht. Mouffe schlussfolgert daraus: „Consequently, no iden-
tity is ever definitively established, there always being a certain degree of open-
ness and ambiguity in the way the different subject positions are articulated“
(Mouffe 1993: 12). Antagonistische Artikulationen und somit die jeweilige Kon-
kretisierung des Politischen sind daher nie vorgegeben, sondern werden in einem
diskursiven Prozess konstituiert. Die daraus resultierende Bedeutung ist folglich
immer kontingent. Dies heißt jedoch nicht, dass alle Bedeutungen möglich sind,
denn jeder Diskurs ist auch ein Machtgefüge, in dem sich Machtverhältnisse re-
produzieren und entschieden wird, was artikuliert werden kann.

Die Zuschreibung von Bedeutung ist somit abhängig vom hegemonialen
Kontext. Solch ein Kontext kann entstehen, weil, auch wenn es keine dauerhaft
feststehenden Bedeutungen gibt, doch bestimmte diskursive Punkte partiell fi-
xiert werden können. Da solche partiellen Fixierungen, Knotenpunkte genannt,
als Referenzpunkte existieren, können sich Subjekte überhaupt erst als politisch
sinnhafte Subjekte konstituieren – analog zur Überlegung, dass politisch bedeut-
same Aussagen erst möglich werden, weil privilegierte Signifikanten als Knoten-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


144 | STEFANIE WÖHL

punkte „die Bedeutung einer Signifikantenkette fixieren“ (Laclau/Mouffe 1991:
164). Somit umgibt den Prozess der Subjektkonstituierung eine Dialektik von
Nichtfixiertheit und Fixierungsprozessen:

The history of the subject is the history of his/her identifications and there is no con-
cealed identity to be rescued beyond the latter. There is thus a double movement. On the
one hand, a movement of decentering which prevents the fixation of a set of positions
around a preconstituted point. On the other hand, and as a result of this essential non-
fixity, the opposite movement: the institution of nodal points, partial fixations which
limit the flux of the signified under the signifier. But this dialectics at nonfixity/fixation
is possible only because fixity is not given beforehand, because no center of subjectivity
precedes the subject’s identifications (Mouffe 1992: 371).

Die Dialektik von Nichtfixiertheit und Fixierung bedeutet auch für das feministi-
sche politische Subjekt, dass es niemals homogen sein kann. Daher kann es seine
Unterdrückung immer nur zum Teil politisieren, und zwar insofern es als Teil ei-
nes um Knotenpunkte herum konstituierten Antagonismus artikuliert wird (vgl.
Mouffe 1992: 372).

The absence of a female essential identity and of a pregiven unity, however, does not
preclude the construction of multiple forms of unity and common action. As the result
of the construction of nodal points, partial fixations can take place and precarious forms
of identification can be established around the category “women” that provide the basis
for a feminist identity and a feminist struggle (Mouffe 1992: 381).

In diesem Sinne beinhaltet radikale Demokratie für Mouffe die Dekonstruktion
jeglicher essentialistischer Identitäten (vgl. Mouffe 1993). Es geht dann um die
verschiedenen, nie kohärent hergestellten Identitäten, die im Ringen um Freiheit
und Gleichheit plurale StaatsbürgerInnenschaft verwirklichen können. Der Topos
der StaatsbürgerInnenschaft ist deswegen für das radikale Demokratiekonzept so
relevant, weil es um die Anerkennung der verschiedenen Identitätspositionen im
demokratischen Staat geht, um ihre In- bzw. Exklusion und die damit verbunde-
nen politischen und sozialen Rechte.

Damit ist die Frage der Entstehung des Politisierungsprozesses der unter-
schiedlichen Subjektpositionen und die Möglichkeiten eines gemeinsamen politi-
schen Kampfes von Mouffe jedoch noch nicht hinreichend beantwortet worden.
Denn selbst wenn es notwendig ist, „Äquivalenzen bzw. Äquivalenzketten zwi-
schen den einzelnen demokratischen Positionen herzustellen“ (Laclau/Mouffe
1991: 183), dann können „Frauen“, „Arbeiterinnen“, „Migrantinnen“ und Sub-
jekte auf anderen Subjektpositionen immer noch nicht unbedingt eine gleichwer-
tige Artikulation von unterschiedlichen Standpunkten her bewirken (vgl. Mouffe
1992: 373), da sie in einem Machtgefüge unterschiedlich positioniert sind. Sie
artikulieren sich zwar nicht auf der Grundlage irgendwelcher essentieller oder
homogener Eigenschaften als „Frauen“ oder als „Arbeiterinnen“, sondern von

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 145

den bereits beschriebenen multiplen Subjektpositionen aus (Mouffe 1992: 376).
Wie die Entstehungsbedingung einer sozialen Bewegung durch die Artikulation
einer anderen überhaupt erst möglich wird, wird in dieser Konzeption aber noch
nicht gedacht.

Vielmehr wird StaatsbürgerInnenschaft von Mouffe als eine politische Identität
betrachtet, in der sich alle mit denselben politischen Prinzipien von Freiheit und
Gleichheit identifizieren, ihnen zustimmen und insofern Homogenität schaffen.

It [citizenship, Anm. S.W.] would be a common political identity of persons who might
be engaged in many different purposive enterprises and with differing conceptions of
the good, but who are bound by their common identification with a given interpretation
of a set of ethico-political values. [I]t is an articulating principle that affects the different
subject positions of the social agent while allowing for a plurality of specific allegiances
and for the respect of individual liberty (Mouffe 1992: 377).

Wenn nun alle StaatsbürgerInnen dieselben Prinzipien akzeptierten und sich mit
ihnen identifizierten, dann könne es zu einem vorläufigen und prekären Konsens
kommen. Die Anerkennung genau jener Prinzipien wäre dann eine Form von ra-
dikaler Demokratie, in der alle sich auf diese Prinzipien als Form von Gemein-
wohl beziehen und eine temporäre Grundlage für eine Identifizierung als Staats-
bürgerInnen schaffen würden. So entstünde dann auch eine gemeinsame Identifi-
zierung als radikal-demokratische StaatsbürgerInnen und eine kollektive politi-
sche Identität, in der Differenzen nicht negiert, sondern als äquivalent gesetzt
würden (vgl. Mouffe 1992: 379). Die abstrakte Universalität des Liberalismus
wird so überwunden, jedoch nicht der Universalismus an sich aufgehoben. Das
radikaldemokratische Universalismusverständnis ist sich seiner Partikularität
bewusst (vgl. Mouffe 1993: 132).

Auch das „Gemeinwohl“ ist nach Mouffes Verständnis niemals endgültig fi-
xiert, sondern von Unentscheidbarkeit affiziert; es ist eine imaginäre Einheit, auf
die ständig Bezug genommen wird, die aber niemals eine endgültige Bedeutung
annimmt. Dieses demokratische Imaginäre bietet auch den Bezugspunkt an, um
sich als radikaldemokratische StaatsbürgerInnen zu identifizieren. Die Identität
der StaatbürgerInnen ist daher vielschichtig und z.B. nicht an Ethnie oder Natio-
nalität gebunden. Es kann folglich nie eine einheitliche politische Gemeinschaft
geben, sondern nur verschiedenste Gemeinschaften.

Yet, since those principles [liberty and equality, Anm. S.W.] are open to many compet-
ing interpretations, one has to acknowledge that a fully inclusive political community
can never be realized. There will always be a ‘constitutive outside’, an exterior to the
community that is the very condition of its existence (Mouffe 1993: 132).

In dieser Konzeption von StaatsbürgerInnenschaft werden Antagonismen schließ-
lich in eine agonistische Austragungsform gegensätzlicher Interessen überführt.
Das bedeutet, dass unvereinbare Interessen als legitime politische Gegnerschaf-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


146 | STEFANIE WÖHL

ten anerkannt werden, der Kampfcharakter des Agonismus im Gegensatz zu deli-
berativen Demokratietheorien jedoch betont wird (Mouffe 2005: 52).

Das Prinzip und die Forderung nach Gleichheit reichen allerdings nicht aus,
um eine äquivalente Relation zwischen den verschiedenen Subjektpositionen
herzustellen. Deshalb muss das Prinzip der Freiheit laut Mouffe aufrechterhalten
werden und die Forderung nach Gleichheit ergänzen. Anders als das individualis-
tische liberale Verständnis von Freiheit, würde die radikaldemokratische Freiheit
eine radikale und plurale Demokratie ermöglichen, die die Pluralität von Räumen
und Subjektpositionen anerkennt (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 250). Dabei findet in
dieser Form des demokratischen Konsenses zugleich immer ein Ausschluss statt:
Die Nicht-StaatsbürgerInnen werden als konstitutives Außen gesetzt. Somit wird
radikale Demokratie nie gänzlich realisiert:

[…] the aim of a radical democratic citizenship should be the construction of a common
political identity that would create the conditions for the establishment of a new hegem-
ony articulated through new egalitarian social relations, practices and institutions
(Mouffe 1993: 380).

Die Antagonismen des Sozialen in agonistische Verhandlungen umzusetzen,
müsste laut Mouffe das Ziel jeder Theorie des Politischen sein, damit sie demo-
kratisch und politisch werden und sich als hegemonialer Diskurs platzieren
könnte. Um dies zu verwirklichen muss ein „konflikthafter Konsens“ (Mouffe
2005: 52, Übersetzung S.W.) einen symbolischen Raum zwischen Opponenten
ermöglichen. Radikale Demokratie bedeutet dann, dass es im hegemonialen
Kampf um Macht immer nur zu einer zeitweiligen hegemonialen Machtposition
einer politischen Gruppe kommen kann. „So wie die Bedingungen der Möglich-
keit einer pluralistischen Demokratie durch die Konflikte und Antagonismen
konstituiert werden, so konstituieren diese zugleich die Bedingung der Unmög-
lichkeit ihrer endgültigen Erfüllung“ (Mouffe 1999: 34).

Der Hegemoniebegriff in Mouffes Demokratieverständnis zielt somit auf eine
Sozialkritik, jedoch nicht auf die Herstellung sozialer Objektivität. Damit wird
Mouffes Sozialkritik immer nur an bestimmte Momente gebunden. Folglich kann
es immer nur prekäre Anerkennungsverhältnisse geben, die gemeinsame politi-
sche Handlungsmöglichkeiten vorübergehend zulassen und den Konflikt politi-
sieren. Die Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe ermöglicht es, die politi-
schen Konstruktionsprozesse der Geschlechterverhältnisse nachzuvollziehen und
sie in einen Zusammenhang mit weiteren Kategorien zu stellen. Da es immer
wieder zu Neuformierungen hegemonialer Positionen kommen kann, besteht
folglich die politische Handlungsmöglichkeit der AkteurInnen darin, sich immer
wieder neu positionieren zu können und konfliktreiche politische Bündnisse ein-
zugehen im Kampf um Hegemonie.

Was bedeutet dies nun in den feministischen Kämpfen um Anerkennung,
Umverteilung und Emanzipation in und von staatlichen Institutionen? Ist es

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 147

möglich, über die Logik der Äquivalenz eine emanzipatorische Praxis zu entwi-
ckeln, die hegemoniale Diskurse und institutionalisierte Praktiken (temporär)
verändern kann? Oder bedarf es einer zusätzlichen Betrachtung des Konfliktes
auch zwischen und innerhalb emanzipatorischer sozialen Bewegungen, der, im-
mer vorhanden, die Möglichkeit demokratischer Partizipation zulässt?

In Hinblick auf staatliche Diskurse und ihre Institutionalisierungsformen ist
es meines Erachtens notwendig, die diskursiven Subjektkonstitutionsprozesse in
ihren gegenseitigen Ausschlüssen so zu rekonstruieren, dass ihr Wechselverhält-
nis überhaupt erstmal sichtbar wird und somit auch die Grenzen einer gemeinsa-
men gegenhegemonialen Artikulation. Denn selbst wenn der Bezug zu einer ge-
meinsamen Vorstellung von Freiheit, Gleichheit und Gemeinwohl hergestellt
wird, heißt dies noch nicht, dass soziale Gleichheit und egalitäre demokratische
Institutionen daraus hervorgehen. Welche Probleme dies für den konflikthaften
Konsens, wie Mouffe ihn konzeptualisiert, aufwirft, möchte ich im Folgenden
anhand staatlicher Geschlechterpolitik im Rahmen von Gender Mainstreaming
erläutern.

3. Inst i tut ional is ierte Dif ferenzen,
geschlechterpol i t ische Perspekt iven

In den institutionalisierten Formen der feministischen Kämpfe um Gleichheit oh-
ne Angleichung, um die Dekonstruktion von Geschlechtsidentitäten, oder das
Recht auf Differenz bei politischer Gleichheit sind bisher verschiedene politische
Praktiken identifiziert worden, aus dem „Streit um Differenz“ (Benhabib et al.
1993) neue politische Handlungsmöglichkeiten zu schaffen. Es sind Repräsenta-
tionsmodelle entstanden, deren Anliegen es ist, einerseits die verschiedenen
Subjektpositionen im Sinne Chantal Mouffes zu berücksichtigen und andererseits
Gleichheit zwischen Frauen sowie zwischen Männern und Frauen, dort, wo reale
Ungleichheit die Gesellschaftsstruktur ausmacht, zu ermöglichen. Doch es ist das
Dilemma dieser Modelle, dass sie der Vielfalt der Subjektpositionen letztlich
nicht gerecht werden konnten (vgl. Iris Marion Young 2000). Im Dilemma zwi-
schen Gleichheit, Differenz und Dekonstruktion von Geschlechtsidentitäten be-
wegt sich auch die jüngste, dezidiert geschlechterpolitische Strategie der interna-
tionalen Frauenbewegung: Gender Mainstreaming.

Gender Mainstreaming ist in der aktuellen wissenschaftlichen und politischen
Debatte um Gleichheit, Differenz und Dekonstruktion im Geschlechterverhältnis
ein Bezugspunkt von verschiedenen feministischen Bewegungsaktivistinnen ge-
worden, die auf der Weltfrauenkonferenz in Peking 1995 das Konzept ausformu-
lierten und das dann von der europäischen Frauenlobby auch auf die europäische
politische Agenda gebracht wurde. Seit seiner Verankerung im Amsterdamer
Vertrag 1997 ist Gender Mainstreaming sowohl in der Europäischen Union als
auch in den Mitgliedsstaaten fester Bestandteil von staatlicher Geschlechterpoli-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


148 | STEFANIE WÖHL

tik geworden. Das Konzept Gender Mainstreaming unterliegt jedoch einer Viel-
zahl möglicher Interpretationen, wie differierende Definitionen zeigen. Von „po-
litischer Geschlechtsumwandlung“ (so Zastrow 2006) bis hin zu Gleichstellung
der Geschlechter reichen die Deutungsmuster von Gender Mainstreaming. Diese
Interpretationen von Gender Mainstreaming zeigen, dass die Unklarheit der Be-
griffsschöpfung als Ursache für eine Vielzahl von (oft gewollten) Missverständ-
nissen und ideologischen Bestimmungen gelten kann und dass vielfältige politi-
sche Handlungsanweisungen in der Umsetzung von Gender Mainstreaming die
Folge sein können. Die politische Zielsetzung wird durch den Begriff selbst nicht
deutlich. Im Gegensatz zu politischen Zielvorgaben und Begriffen wie „Frauen-
förderung“ oder „Gleichstellungspolitik“, die erklären, dass entweder Frauen in
bestimmten Politikbereichen explizit gefördert werden sollen oder es doch zu-
mindest um eine Gleichstellung der Geschlechter gehen soll, bleibt Gender Main-
streaming als Politikziel uneindeutig. Gender Mainstreaming fungiert als Sammel-
begriff bisheriger Geschlechterpolitiken. Die politischen Handlungsmöglichkeiten
werden dadurch vorerst offen gelassen und erst im Politikprozess selbst konkreti-
siert (Stiegler 2005). Dies birgt sowohl politischen Spielraum sowie die Gefahr
hegemonialer Vereinnahmung wie die nachfolgenden Beispiele zeigen. Von der
Sachverständigengruppe des Europarates wird z.B. ausdrücklich betont:

Gender Mainstreaming is the (re-)organisation, improvement, development and evalua-
tion of policy processes, so that a gender equality perspective is incorporated in all poli-
cies at all levels and at all stages, by the actors normally involved in policy-making
(Europarat 1998: 19).

Gegenstand von Gender Mainstreaming ist demnach sicherzustellen, dass die
Perspektive der Gleichberechtigung der Geschlechter in allen Politikbereichen
und -prozessen des Staates oder suprastaatlicher Institutionen berücksichtigt
wird. Aus dieser Definition der Spezialistinnengruppe des Europarates wird je-
doch noch nicht klar, was „gender equality“ genau bedeutet und was eine „gen-
der perspective“ eigentlich genau ist.

Vom Europarat wird Gender Mainstreaming dann weiter als Gleichheit in der
Differenz definiert. Der Gender Mainstreaming-Bericht des Europarates erklärt
dabei Geschlechtergleichheit als Ziel von Gender Mainstreaming und beschreibt
Gleichheit als „equal visibility, empowerment and participation of both sexes in
all spheres of public and private life“ (Europarat 1998: 8). Der Europarat geht
von zwei bestehenden Geschlechtern („both sexes“) aus und fährt uneindeutig
fort, indem er anschließend von „gender equality“ spricht:

Gender equality is the opposite of gender inequality, not of gender difference, and aims
to promote the full participation of women and men in society. […] Gender equality is
not synonymous with sameness, with establishing men, their life style and conditions as
the norm. […] Gender equality includes the right to be different […] the quintessence is

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 149

to assure that the social construction of gender leaves room for difference and does not
contain a notion of hierarchy placing men higher than women (Europarat 1998: 6-8).

Diese genauere Definition des Europarates geht also auf die soziale Konstruiert-
heit von Gender ein und betont deshalb, dass Gleichheit nicht Angleichung be-
deutet. Es geht nicht um die Angleichung an die männliche Norm, sondern um
die Gleichwertigkeit verschiedener geschlechtlicher Identitäten, wobei hier nur
von Frauen und Männern die Rede ist. Die Trennung von Sex und Gender bleibt
in dieser Aussage die theoretische Vorannahme, auf die Bezug genommen wird.
Dekonstruktivistische Theorieansätze in der Genderforschung werden hier nicht
berücksichtigt, sondern Sex als substantielles Distinktionsmerkmal zwischen
Männern und Frauen vorausgesetzt.

Den Formulierungen der Expertinnengruppe des Europarates merkt man an,
dass sie in dem Dilemma zwischen Gleichheit, Differenz und Dekonstruktion
von Geschlechtsidentitäten um politische Handlungsanweisungen ringen und
Gender Mainstreaming daher ein sehr vage ausformuliertes Politikinstrument
bleibt. Da man es in allen politischen Bereichen angewandt wissen möchte,
musste es so formuliert werden, dass es sowohl politische und soziale Gleichheit
ermöglicht, historisch entstandene Differenzen (zwischen Frauen und Männern)
aber auch nicht ignoriert.

Gender Mainstreaming zielt in seiner inhaltlichen Ausgestaltung dabei auf
drei verschiedene Ebenen: Gender Mainstreaming soll erstens auf die geringe
Repräsentation von Frauen in verschiedenen politisch-institutionellen Bereichen
und im Beschäftigungssektor aufmerksam machen. Es geht hier also um das libe-
rale Theorem der Gleichstellung der Geschlechter (vgl. Schunter-Kleemann
2006). Zweitens soll in den jeweiligen Bereichen danach gefragt werden, wie
viele Ressourcen aufgewandt werden, um diese mangelnde Repräsentation von
Frauen zu beheben. Drittens geht es um die konkrete Realisierung von Gleich-
stellung und ausreichender Repräsentation; hier ist zu bestimmen, was notwendig
wäre, um Frauen den Zugang zu den genannten Bereichen zu ermöglichen oder
ihnen das Leben und Arbeiten in diesen Bereichen zu vereinfachen und es
gleichwertiger zu gestalten.

Gleichzeitig soll Gender Mainstreaming auch zu einem Mentalitätenwechsel
führen, indem es darauf zielt, nun durch den Bezug auf die Bedeutungsdimension
von Gender auch Männer als Zielgruppe geschlechterpolitischer Strategien im
Rahmen von Gender Mainstreaming zu fokussieren. Damit stellen sich jedoch
nicht nur Probleme definitorischer Art des Gender-Begriffes und der damit ver-
bundenen, nicht näher geklärten rechtlichen und politischen Regulierung seitens
der suprastaatlichen Institutionen der Europäischen Union. Auch die politischen
Konsequenzen, die sich daraus für die Politikgestaltung der Mitgliedsstaaten er-
geben, bleiben offen.

Wissenschaftlerinnen, die in die Prozessgestaltung von Gender Mainstream-
ing eingebunden sind und seinen Nutzen für die politische Praxis in staatlichen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


150 | STEFANIE WÖHL

Verwaltungen und nichtstaatlichen Organisationen verdeutlichen wollen, bezie-
hen sich z.T. in ihrer Beschreibung von Gender Mainstreaming gerade auf die
Differenzkonstruktionen zwischen den Geschlechtern. So wird einerseits zwar
die Unterscheidung von Sex und Gender aus der feministischen Forschung auf-
gegriffen, Sex jedoch unhinterfragt als biologische und physiognomische Eigen-
schaft definiert (so Welpe/Schmeck 2005: 21-25). Die Facetten der feministi-
schen Diskussion um Sex und Gender, vor allem dekonstruktivistische Perspek-
tiven, die den Kern des politischen Problems betreffen, werden so nur verkürzt
rezipiert und nicht für die politische Praxis genutzt.

Es stellt sich daher die Frage, wie Gender Mainstreaming ein Bezugspunkt
emanzipativer politischer Praxis für die unterschiedlichen Strömungen und poli-
tischen Forderungen der Frauenbewegungen sein kann. Wie können unterschied-
liche Subjektpositionen in diesem Konzept überhaupt berücksichtigt werden, oh-
ne dass man sich dabei auf dichotome Zuschreibungen von Zweigeschlechtlich-
keit einlässt oder ohne dass man z.B. Klassengegensätze vernachlässigt?

Eine Möglichkeit hierzu hat Stephan Möbius aufgezeigt: Nach Möbius könn-
te man Gender Mainstreaming als Umdeutungsprozess und politische Parodie ge-
stalten. Gender Mainstreaming könnte dann bedeuten, dass nicht eine Gleich-
stellungspolitik auf allen Ebenen und in allen Politikbereichen gemeint ist; son-
dern Gender Mainstreaming könnte als subversive Strategie verstanden werden,
die sich gegen die übliche Trennung von Sex und Gender richtet und Gender im
dekonstruktivistischen Sinne hervorhebt und verallgemeinert (Möbius 2003: 377,
Fn. 36). Gender könnte in der politischen Praxis so Sex ersetzen und Essentia-
lismus vermeiden. Eine derartige politische Parodie zu nutzen, die in der Ausle-
gung des weiten Deutungshorizontes des Begriffes von Gender Mainstreaming
möglich ist, wäre eine erfrischende Erneuerung herkömmlicher Geschlechter-
politik. Sie ist jedoch eine sehr unwahrscheinliche Alternative zum aktuellen bü-
rokratischen Diskurs, der Gender Mainstreaming als Regierungsinstrument auf-
greift und die Trennung von einem natürlichen Geschlechtskörper (Sex) und dem
sozialen Konstruktionsprozess von Gender reproduziert.

Hier wird das Dilemma deutlich, dem sich jede soziale Bewegung stellen
muss: Sie kann stets auf hegemoniale Weise in bestehende staatliche Diskurse
inkludiert werden, wobei es in diesen Diskursen zu einer affirmativen Umdeu-
tung der Bewegungsziele kommt (vgl. Fraser 1996). Aufgrund der Offenheit des
Begriffs Gender Mainstreaming wird das kritische Gegenwissen der Geschlech-
terforschung zwar in die institutionalisierte staatliche und zivilgesellschaftliche
Praxis aufgenommen, auf dem Weg dorthin jedoch so umformuliert, dass es der
ökonomischen Logik der Marktnützlichkeit unterworfen werden kann. Gerade in
dieser Hinsicht werden die zahlreichen Anschlussmöglichkeiten an das Konzept
Gender Mainstreaming deutlich: So ist es zwar ursprünglich als Bewegungs-
initiative von NGOs in der Entwicklungspolitik ausformuliert worden, mittler-
weile aber auch Bestandteil von Management-Seminaren in Unternehmen, die
sich unkritisch auf Differenzkonstruktionen zwischen den Geschlechtern als un-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 151

ternehmerische Ressource beziehen (vgl. Frey 2003; Krell 2005). Die kritische
politische Aneignung von Gender Mainstreaming ist bisher zumeist fehlgeschla-
gen; erfolgreiche Ansätze wurden immer wieder in umdeutender Weise koop-
tiert. Deshalb können nun auch die Potenziale und die kritischen Wissensbestän-
de der Frauenbewegung und wissenschaftliche Erkenntnisse der Frauen- und Ge-
schlechterforschung genutzt werden, um in verkürzter Rezeption dieser For-
schung die „geschlechtsspezifischen Potenziale“ der verschiedenen Subjekte für
unternehmerisches und staatliches Handeln auszuloten (vgl. Wöhl 2007).

Unternehmerische bzw. betriebswirtschaftliche Rationalitäten deuten dabei
Geschlechtergleichheit als bessere Nutzung der Humanressource Frau und ihrer
angeblichen weiblichen Fähigkeiten um, und verbinden so Gleichstellungspoliti-
ken mit unternehmerischem Handeln. So werden auch Geschlechterasymmetrien
und -hierarchien durch Gender Mainstreaming verdeckt und verschärft, da mit
dem fast unterschiedslosen Bezug auf Männer und Frauen im Begriff Gender
Mainstreaming der Eindruck erweckt wird, als hätten Gleichstellungsfragen für
Männer und Frauen heutzutage dieselbe Bedeutung (vgl. Bereswill 2004).

Die Offenheit des Begriffs „Gender Mainstreaming“ bietet zwar anscheinend
das Potenzial zur gegenhegemonialen Artikulation; gleichwohl hat sich bisher
allenfalls in Ansätzen eine emanzipatorische Politik entfaltet. Vielmehr lässt sich
das genaue Gegenteil beobachten: Blickt man auf die europäische Ebene, so wird
deutlich, dass dort Gender Mainstreaming zum Gegenstand neoliberaler Moder-
nisierungspolitiken wird, weil es dem Wettbewerbsdiskurs der Europäischen
Union nicht wirkmächtig entgegen treten kann (Brigitte Young 2000). Gender
Mainstreaming kann offensichtlich dem Ziel der Wettbewerbsfähigkeit europäi-
scher Kernprojekte wie der Wirtschafts- und Währungsunion untergeordnet wer-
den und in diesem Sinne als Modernisierungsprojekt fungieren. Spezielle Frauen-
förderinstrumente in einigen Mitgliedsstaaten oder Projekten wurden aufgrund
von Gender Mainstreaming z.T. sogar abgeschafft.1

Des Weiteren geht es im Prozess von Gender Mainstreaming im mikropoliti-
schen Fokus auch um die Entwicklung von Genderkompetenz, Gendertrainings
und Genderkompetenzentwicklung der jeweiligen zuständigen Personen in den
Behörden, Ministerien, kommunalen Verwaltungseinrichtungen, Verbänden,
Vereinen, Gewerkschaften und Bildungsstätten (vgl. Genderkompetenzzentrum
Berlin o.J). Diese Kompetenzentwicklung ist rückgebunden an das wissenschaft-
liche Wissen über Geschlechterverhältnisse, wie es an den Universitäten in Form
der Geschlechterstudien oder Gender Studies etabliert wurde. In diesem Sinne ist
Gender Mainstreaming in der politischen Praxis auch eine intellektuelle Strate-
gie, die die zuständigen Personen ermächtigen soll, Wissen über die Geschlech-

                                             

1 So geschehen in Niedersachsen unter der Regierung von Gerhard Schröder als Minis-
terpräsident des Landes mit der Begründung, Gender Mainstreaming würde bisherige
Politiken der Frauenförderung und somit das Frauenministerium ersetzen. Ähnliche
Beispiele gibt es aus Österreich und aus der Projektarbeit in Polen (vgl. Sauer 2004;
Choluy/Neusüss 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


152 | STEFANIE WÖHL

terverhältnisse zu entwickeln. Diese Personen sollen wiederum dafür Sorge tra-
gen, Prozesse zu initiieren und zu koordinieren, die Ungleichheiten zwischen den
Geschlechtern in staatlichen Strukturen und Organisationen sichtbar und verän-
derbar machen sollen. Dabei geht es vor allem um das Wissen und die Kompe-
tenz, das die VerwaltungsbeamtInnen und weitere verantwortliche Personen sich
subjektiv aneignen sollen, um diesen Prozess erfolgsorientiert zu generieren.
Welches Wissen und welche Kompetenzen vermittelt werden sollen, ist relativ
klar vorgegeben: Gender soll als Begriff von Gender Mainstreaming auf die his-
torische und soziale Konstruktion von Geschlechterverhältnissen verweisen und
Wissen über Geschlechterverhältnisse vermitteln (vgl. Genderkompetenzzentrum
Berlin o.J.). Ob durch den Begriff von Gender dann im Prozess der Umsetzung
eine Herrschaftskritik intendiert wird, wird jedoch erst in den „konkreteren, for-
mulierten Zielsetzungen, die sich auf die Geschlechterverhältnisse beziehen“,
sichtbar (Stiegler 2005: 31).

Gendertrainings, die im Rahmen von Gender Mainstreaming entwickelt wor-
den sind, müssen in diesem Zusammenhang bewertet werden: Bei der bisherigen
Vielfalt an unterschiedlichen TrainerInnen und ihren Methoden kann nicht davon
ausgegangen werden, dass diese ihre Trainings alleine aus herrschaftskritischen
Gründen durchführen, sondern selbst ein Interesse daran haben, ihre Beratungs-
kompetenz am Markt zu verkaufen. Denn im Zuge der Studienschwerpunkt-
fächer Gender Studies ist nun an den Universitäten auch ein zukünftiges Berufs-
feld entstanden, das zur zunehmenden Professionalisierung von Geschlechterwis-
sen geführt hat (vgl. Kahlert 2005). Heike Kahlert (2005: 59) spricht von einer
„neuen Allianz zwischen Kommerz und Emanzipation“ und kommt zu dem Er-
gebnis, dass Gender Mainstreaming beide Seiten bediene und letztlich an der
Frage der „Passfähigkeit an die laufenden Verwaltungsstrukturreformen“ seine
transformative Kraft beweisen muss. Gender Mainstreaming ist daher sowohl ein
Ermächtigungs- und Artikulationsprozess der handelnden Subjekte, als auch eine
Vermittlung von Regierungswissen, -handlungen, -diskursen und von bürokrati-
schen Herrschaftstechnologien, die auf die Veränderung von Geschlechterver-
hältnissen zielen. Diese Herrschaftstechnologien sollen als Emanzipationspoten-
zial verstanden werden. Sie sind in Foucaultscher Terminologie aber eher als ei-
ne Form des Regierens zu verstehen, die Expertenwissen mit weiteren Regie-
rungspraktiken diskursiv verbindet und eine Gouvernementalisierung des Staates
bewirkt (vgl. Foucault 2004). Offen ist in diesem Prozess der Ausgang: Was als
Ermächtigung im Sinne eines kritischen Wissens über Geschlechterkonstruktio-
nen gelesen werden kann, kann zugleich auch bedeuten, dass Geschlechterstereo-
typen verfestigt werden und der Markt der Gendertrainings sich aus Erwerbs-
gründen erhält und ausgebaut wird. Angewandt auf das Konzept von Gender
Mainstreaming lässt sich feststellen, dass sich der innovative Gehalt der Strategie
daher aus denselben Praktiken generiert, die es eigentlich zu transformieren sucht
(vgl. Wöhl 2007, 2008). Dies bedeutet, dass ein vormalig kritisches Gegenwissen
einer sozialen Bewegung Eingang in eine supra- und nationalstaatliche politische

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 153

Praxis gefunden hat und sich nun unter Marktkriterien als nützlich erweisen
muss, um sich überhaupt im hegemonialen Diskurs platzieren zu können. Gender
Mainstreaming wurde in den europäischen Diskurs um Chancengleichheit inte-
griert, weil es zur Befriedung einiger AkteurInnen der Frauenbewegung nötig
war. In diesem Kontext fungiert die Offenheit des Begriffes „Gender Main-
streaming“ als Sammelbecken unterschiedlichster AkteurInnen und ihrer Strate-
gien (man könnte auch von einem „leeren Signifikanten“ im Sinne Ernest
Laclaus sprechen; vgl. Laclau 1996: 36-46). Einmal wird die soziale Konstrukti-
on von Geschlecht betont und seine Funktion als Platzanweiser in hierarchischen
Strukturen hervorgehoben, ein anderes Mal geht es genau darum, unterschiedli-
che „Bedürfnisse“ und „Interessen“ von Männern und Frauen zu schützen und
für die politische Praxis aufzuwerten. Prozesse der normativen Identitätskon-
struktionen und die Herstellung unterschiedlicher Subjektpositionen sind in diese
Konzeption integrierbar und können gleichzeitig völlig aus dem Blick geraten.

Diese Widersprüche haben dazu geführt, dass Gender Mainstreaming bisher
als Konsens- und Modernisierungsstrategie fungiert. Es bedient einige Interessen
der Frauenbewegung, während es staatlicher Politik erlaubt, sich ein aktives
Handeln für mehr Geschlechtergerechtigkeit auf die Fahnen zu schreiben. Es
konnte sich in hegemonialen (supra-)staatlichen Diskursen um mehr Wettbewerbs-
fähigkeit platzieren, weil Gender Mainstreaming selbst Elemente dieser Diskurse
aufgreift, indem es differenzielle Identitätspositionen als Potenzial deutet, und
ein staatliches Regieren von Geschlechterverhältnissen zulässt, das an verbindli-
che institutionelle Interventionen rechtlich nicht gebunden ist.

Es stellt sich deshalb die Frage, wie Gender Mainstreaming ein emanzipati-
ver Bezugspunkt gegenhegemonialer und nicht heterosexueller Identitäten wer-
den kann, wenn in der praktischen Umsetzung vornehmlich Zweigeschlechtlich-
keit fokussiert wird und nicht heterosexuelle Identitäten zwar theoretisch auf-
scheinen, in den anvisierten Politikbereichen jedoch nicht zur Geltung kommen.
Hier wird, wie Judith Butler bereits anmerkte, ein Kampf auf Kosten anderer
Subjektpositionen geführt, der selbst erst die Bedingungen der Möglichkeit des
institutionalisierten Kampfes für andere (in diesem Fall heterosexuelle weibliche)
Subjektpositionen bereitstellte. Denn die Politisierung des heterosexuellen Ge-
schlechterverhältnisses und die daraus folgenden Forderungen der Frauenbewe-
gungen nach Gleichheit zwischen Männern und Frauen haben noch nicht dazu
geführt, dass Homosexuelle ihre Forderungen nach politischer Gleichheit im
bürgerlichen Staat weiter einfordern konnten und ihre nicht heterosexuellen
Subjektkonstitutionsbedingungen überhaupt sichtbar werden.

Dies widerspricht nicht Chantal Mouffes Konzeption eines radikalen Demo-
kratieverständnisses und eines konflikthaften Konsenses. Aber es zeigt sich doch,
wie die etablierte institutionelle Ordnung die Konstituierung und Ausweitung ei-
nes hegemonialen Diskurses ermöglicht hat. Auch die strukturelle Wirkmächtig-
keit der Deutungshoheit dieses Diskurses und die vielfältigen Möglichkeiten der
politischen Vereinnahmung gegenhegemonialer Positionen werden so ersichtlich.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


154 | STEFANIE WÖHL

Dass der Erfolg gegenhegemonialer Projekte solchermaßen an vielen Punkten in
Frage gestellt wird, hat mit differierenden Subjektkonstitutionsprozessen zu tun,
die in ihren gelebten geschlechtlichen Existenzweisen unterschiedliche Bedürf-
nisse und Interessen produzieren. Diese werden nicht einfach zu anderen Bedürf-
nissen und Interessen äquivalent gesetzt – Widersprüche bleiben bestehen und
reproduzieren gegebenenfalls gegenseitige soziale und politische Ausschlüsse.

Die Situierung in verschiedenen Subjektpositionen, aus denen heraus eine
gemeinsame, wenn auch temporäre, politische Artikulation und ein gemeinsames
politisches Handeln möglich werden kann, bleibt somit zwar durch Gender
Mainstreaming theoretisch erhalten. Die Intervention in hegemoniale staatliche
Diskurse hat jedoch im Zuge von Gender Mainstreaming noch nicht dazu ge-
führt, dass eine wie auch immer geartete gegenhegemoniale Artikulation unter-
drückter Subjektpositionen dauerhafter stattfinden konnte. Im Gegenteil: Gender
Mainstreaming konnte staatlicherseits uminterpretiert werden und z.T. seiner
emanzipativen Bedeutung entleert werden.

Um die Prozesshaftigkeit der Geschlechteridentifikation im Zuge ihrer hege-
monialen staatlichen Materialisierungsprozesse aufzugreifen, müsste deshalb be-
rücksichtigt werden, dass die Konstruktion von heterosexueller Zweigeschlecht-
lichkeit selbst ein historisch diskursiver Prozess ist, der erst binäre Geschlechts-
identitäten zu gelebten geschlechtlichen Existenzweisen ausformte und sie poli-
tisch bedeutsam gemacht hat (vgl. Maihofer 1995). Normative Konstruktion und
Materialisierung von gelebten Geschlechtsidentitäten sind ein dialektischer Pro-
zess. Diese diskursiven Materialisierungsprozesse können im bisherigen Konzept
von Gender Mainstreaming noch nicht eingeholt werden. Obwohl Gender Main-
streaming darauf hinwirken soll, Ungleichheiten zwischen Frauen und Männern
zu beseitigen und auch auf der ideologischen Ebene zu einem Mentalitätenwech-
sel führen soll, also auf die Gesamtheit herrschender politischer, sozialer und
symbolisch-kultureller Verhältnisse zielt, beruht es doch weiterhin auf dem Prin-
zip der Differenz zwischen den Geschlechtern und setzt Zweigeschlechtlichkeit
normierend in der politischen Praxis fort. Weitere Differenzen zwischen Frauen,
wie z.B. die sexuelle Identität, die soziale Klassenposition und die Bedeutung der
ethnischen Zugehörigkeit konnten bisher in der politischen Praxis noch nicht aus-
führlich berücksichtigt werden (vgl. exemplarisch Welpe/Schmeck 2005). Lohn-
unterschiede und die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung spielen zwar eine
Rolle in den Policy-Analysen im Zuge von Gender Mainstreaming, können
jedoch das soziale Gefälle der Lohnungleichheit nicht allein dadurch politisch
beseitigen, dass sie es sichtbar machen. Auch Gender Budgeting, eine der rele-
vanten Methoden von Gender Mainstreaming zur finanziellen Förderung von
Frauen, hat noch nicht zu einer ausreichenden politischen Umverteilung von Fi-
nanzmitteln geführt (vgl. Schratzenstaller 2002; Mädorin 2003). Zudem wäre aus
einer Perspektive, die das Handeln der Akteure in den politischen Institutionen
berücksichtigt, zu analysieren, welche materiellen Ungleichheiten durch Gender
Mainstreaming überhaupt verändert werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 155

Dies führt zurück zu der von Judith Butler aufgeworfenen Frage, wie unter-
schiedliche Subjektkonstitutionsprozesse ihren gegenseitigen politischen Aus-
schluss produzieren, die Bedingungen der Möglichkeit ihrer Existenz und ihrer
Politisierung in diesem Ausschluss finden und sich diese diskursiven Prozesse
institutionell sedimentieren. Zum Schluss möchte ich daher einige vorläufige
Überlegungen anstellen, wie diese Problematik theoretisch weiter erfasst wer-
den könnte.

4.  Fazi t

Chantal Mouffes Konzeption radikaler Demokratie, in der die Hegemonietheorie
eine mögliche Artikulation demokratischer Partizipation bereitstellt, hat wichtige
Leerstellen im liberalen Demokratieverständnis aufgezeigt, indem die Bedeutung
partieller Fixierungen in Form von bestehenden Subjektpositionen problemati-
siert werden. Zugleich bleibt im Konzept der radikalen Demokratie die Möglich-
keit erhalten, gegenhegemoniale Artikulationen vorzunehmen, die das Institutio-
nengefüge und staatlich sedimentierte Diskurse in Frage stellen können. Die
StaatsbürgerInnen können einen konflikthaften Konsens aufrecht erhalten, um ih-
re unterschiedlichen Positionen im Kampf um Hegemonie zur Geltung zu brin-
gen. Jedoch hat sich gezeigt, dass im Zuge gegenhegemonialer Artikulationen,
worauf auch Gender Mainstreaming zielt, gegenhegemoniale geschlechterpoliti-
sche Artikulationen sich zwar in hegemoniale staatliche Diskurse einschreiben
können, jedoch die diskursiven Konstitutionsbedingungen differierender Unter-
drückungsformen noch nicht so politisiert werden, dass ihre gegenseitige Bezo-
genheit und die Ausschlüsse, die damit reproduziert werden, sichtbar geworden
wären. Viel mehr werden in der politischen Praxis von Gender Mainstreaming
bisher nur normierte Identitäten fokussiert. Das bedeutet, dass es notwendig sein
wird, die Differenzen sichtbar zu machen, die im Diskurs von Gender Main-
streaming noch nicht artikulierbar sind oder desartikuliert werden und andere
Subjektpositionen ausschließen. Für eine Intervention in staatliche Geschlechter-
politik heißt dies, dass es nicht nur um die Repräsentation verschiedener „Achsen
der Differenz“ (Knapp/Wetterer 2003) und um die Umwandlung von antagonisti-
schen in agonistische Positionen geht (Mouffe 2005); sondern darum, die Kon-
struktionsprozesse zu bestimmen, in denen agonistische Interessen nicht nur im
Konflikt miteinander stehen, sondern in denen sie andere Subjektpositionen
überhaupt erst konstituiert haben und die Möglichkeiten des politischen Kampfes
für diese bereitstellen (Butler 1998). Es reicht also nicht aus, einen „konflikthaf-
ten Konsens“ (Mouffe) möglich zu machen, sondern es muss zudem untersucht
werden, unter welchen (gegenseitigen) Ausschlüssen hierarchisch angeordnete
Subjektpositionen entstehen und wie diese Differenzen auf längere Dauer insti-
tutionalisiert werden, um ihnen strategisch entgegenzutreten oder doch zumindest
Risse in diesem Gefüge produzieren zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


156 | STEFANIE WÖHL

Die Probleme und die Möglichkeiten einer politischen Artikulation liegen
m.E. daher nicht allein im „konflikthaften Konsens“ – dies ist sicherlich ein zen-
trales Problem demokratischer Partizipation –, sondern sind bereits in den politi-
schen Subjektkonstitutionsprozessen angesiedelt, die an sich schon im Wider-
spruch zueinander stehen können, von hierarchisierenden Machtprozessen durch-
zogen und konflikthaft sind. Anders formuliert: Theoretisch und analytisch kom-
pliziert und hierarchisch wird es weiterhin da, wo die eigene Subjektposition als
weiße, heterosexuelle, westliche Frau und ihre materielle Existenzsicherung ge-
nau den materiellen und räumlichen Ausschluss anderer Frauen markiert. Ange-
sichts dieser Problematik gilt es einerseits, weiterhin nach theoretischen und em-
pirischen Analysestrategien zu suchen, die die diskursiven Herrschaftsprozesse in
ihren sedimentierten institutionellen Formen beschreiben können; und anderer-
seits müssen politische Handlungsmöglichkeiten ausgelotet werden. Für eine fe-
ministische Demokratie-, Staats- und Hegemonietheorie, die die komplexen
Wechselverhältnisse staatlicher Herrschaft erfassen und gleichzeitig die ge-
schlechtsspezifischen Subjektkonstitutionsprozesse herausarbeiten will, ist dies
immer noch ein offenes Forschungsfeld. Viel versprechend scheint es da, nicht
Äquivalenzketten zwischen den verschiedenen demokratischen Positionen herzu-
stellen, sondern die Differenzen der Subjektpositionen weiterhin als produktives
Moment zu nutzen, um strategische Interventionen auch in Institutionen immer
wieder vorzunehmen. Vielleicht führt dies dann in der Folge zu neuen kon-
flikthaften Allianzen, und zu der Möglichkeit, daraus neue emanzipatorische
Projekte zu formulieren. Vielleicht bleibt das Moment der Differenz aber auch so
produktiv, dass dies gar nicht notwendig sein wird.

Literaturverzeichnis

Benhabib, Seyla (Hg.) (1996): Democracy and Difference. Contesting the Boundaries of
the Political. Princeton: Princeton University Press.

Benhabib, Seyla; Butler, Judith; Cornell, Drucilla (Hg.) (1993): Der Streit um Differenz.
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/Main: Fischer.

Bereswill, Mechthild (2004): „‚Gender‘ als neue Humanressource? Gender Mainstrea-
ming und Geschlechterdemokratie zwischen Ökonomisierung und Gesellschafts-
kritik“, in: Michael Meuser; Claudia Neusüß (Hg.): Gender Mainstreaming. Kon-
zepte – Handlungsfelder – Instrumente. Bonn: Bundeszentrale für Politische Bil-
dung, 52-70.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (1995): Körper von Gewicht. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (1998): „Merely Cultural“, New Left Review 227: 33-44.

Choluy, Bozena; Neusüss, Claudia (2004): „Geschlechtergleichstellung in Polen – zwi-
schen historischem Erbe, kulturellen Eigenheiten und neuen Herausforderungen“,
in: Michael Meuser; Claudia Neusüß (Hg.): Gender Mainstreaming. Konzepte –

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIE SUBJEKTE DER RADIKALEN DEMOKRATIE | 157

Handlungsfelder – Instrumente. Bonn: Bundeszentrale für Politische Bildung,
182-193.

Europarat (1998): Gender Mainstreaming. Conceptual Framework, methodology and
presentation of good practice. Strasbourg: Amt für amtliche Veröffentlichungen
der EU.

Feministische Studien (1993): Kritik der Kategorie ‚Geschlecht‘. Heft 2/2003. Wein-
heim: Beltz.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium,
Bevölkerung. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Fraser, Nancy (1996): „Öffentlichkeit neu denken. Ein Beitrag zur Kritik real existie-
render Demokratie“, in: Elvira Scheich (Hg.): Vermittelte Weiblichkeit. Feministi-
sche Wissenschafts- und Gesellschaftskritik. Hamburg: Verlag Hamburger Ed.
Sullivan, 151-182.

Frey, Regina (2003): Gender im Mainstreaming. Geschlechtertheorie und -praxis im
internationalen Diskurs. Königstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Genderkompetenzzentrum Berlin (o.J): Was ist „Gender“? Download unter: http://
www.genderkompetenz.info/genderkompetenz/gender/ (Zugriff am 10.10.2006).

Howarth, David; Norval, Aletta J.; Stavrakakis, Yannis (Hg.) (2000): Discourse Theory
and Political Analysis: Identities, Hegemonies and Social change. Manchester
u.a.: Manchester University Press.

Jessop, Bob (1990): State Theory. Putting the Capitalist State in Its Place. Cambridge:
Polity Press.

Kahlert, Heike (2005): „Beratung zur Emanzipation? Gender Mainstreaming unter dem
Vorzeichen von New Public Management“, in: Ute Behning; Birgit Sauer (Hg.):
Was bewirkt Gender Mainstreaming? Evaluierung durch Policy-Analysen. Frank-
furt/Main, New York: Campus, 45-62.

Knapp, Gudrun-Axeli; Wetterer, Angelika (Hg.) (2003): Achsen der Differenz. Gesell-
schaftstheorie und feministische Kritik. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Krell, Gertraude (2005): „Geschlechterpolitik zwischen allen Stühlen: Betriebswirt-
schaftslehre, Geschlechterunterscheidungen und die Konzepte Gender Mainstrea-
ming und Managing Diversity als geschlechterpolitische ‚Baustellen‘“, in: Doro-
thea Lüdke; Anita Runge; Mechthild Koreuber (Hg.): Kompetenz und/oder Zu-
ständigkeit. Zum Verhältnis von Geschlechtertheorie und Gleichstellungspraxis.
Wiesbaden: VS Verlag, 131-146.

Laclau, Ernesto (1996): Emancipation(s). London, New York: Verso.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen Verlag.

Maihofer, Andrea (1995): Geschlecht als Existenzweise. Königstein/Taunus: Ulrike
Helmer Verlag.

Mädorin, Mascha (2003): „Gender Budget. Erfahrungen mit einer Methode des Gender
Mainstreaming“, Widerspruch 44/1: 35-50.

Möbius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen: Grundrisse einer
poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. Frank-
furt/Main: Campus.

Mouffe, Chantal (1992): „Feminism, Citizenship and Radical Democratic Politics“, in:
Judith Butler; Joan W. Scott (Hg.): Feminists Theorize the Political. London, New
York: Routledge, 369-384.

Mouffe, Chantal (1993): The Return of the Political. London, New York: Routledge.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


158 | STEFANIE WÖHL

Mouffe, Chantal (1996): „Radical Democracy or Liberal Democracy?“, in: David Trend
(Hg.): Radical Democracy. Identity, Citizenship, and the State. London, New
York: Routledge, 19-26.

Mouffe, Chantal (Hg.) (1999): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahr-
heit und Vernunft. Wien: Passagen Verlag.

Mouffe, Chantal (2005): On the Political. London, New York: Routledge.

Pateman, Carol (1992): „Gleichheit, Differenz, Unterordnung. Die Mutterschaftspolitik
und die Frauen in ihrer Rolle als Staatsbürgerinnen“, Feministische Studien 10/1:
54-69.

Sauer, Birgit (2004): „Ein ewiges Pilotprojekt? Gender Mainstreaming in Österreich“,
in: Michael Meuser; Claudia Neusüß (Hg.): Gender Mainstreaming. Konzepte,
Handlungsfelder, Instrumente. Bonn: Bundeszentrale für Politische Bildung, 169-
181.

Schratzenstaller, Margit (2002): „Gender Budgets – ein Überblick aus deutscher Per-
spektive“, in: Silke Bothfeld; Sigrid Gronbach; Barbara Riedmüller (Hg.): Gender
Mainstreaming – eine Innovation in der Gleichstellungspolitik. Frankfurt/Main,
New York: Campus, 133-158.

Schunter-Kleemann, Susanne (2006): „Gender Mainstreaming und die Ziele der Neuen
Frauenbewegung(en) – Uneindeutigkeiten und der Verlust des Politischen“, in:
Luise Gubitzer; Susanne Schunter-Kleemann (Hg.): Gender Mainstreaming –
Durchbruch der Frauenpolitik oder deren Ende? Frankfurt/Main et al.: Peter
Lang, 39-67.

Smith, Anne Marie (1998): „Das Unbehagen der Hegemonie. Die politischen Theorien
von Judith Butler, Ernesto Laclau und Chantal Mouffe“, in: Judith Butler et al.:
Das Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus. Heraus-
gegeben von Oliver Marchart. Wien: Turia und Kant, 225-237.

Stiegler, Barbara (2005): „Die Kontroversen um Gender Mainstreaming“, in: Ute Beh-
ning; Birgit Sauer (Hg.): Was bewirkt Gender Mainstreaming? Evaluierung durch
Policy-Analysen. Frankfurt/Main, New York: Campus, 29-44.

Welpe, Ingelore; Schmeck, Marike (2005): Kompaktwissen Gender in Organisationen.
Frankfurt/Main u.a.: Peter Lang.

Wöhl, Stefanie (2007): Mainstreaming Gender? Widersprüche europäischer und natio-
nalstaatlicher Geschlechterpolitik. Königstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Wöhl, Stefanie (2008): „Global Governance as neoliberal Governmentality“, in:
Georgina Waylen; Shirin M. Rai (Hg.): Global Governance: Feminist Perspec-
tives. Hampstead: Palgrave Macmillan (im Erscheinen).

Young, Brigitte (2000): „Geschlechterpolitik und disziplinierender Neoliberalismus in
der Europäischen Union“, in: Hans-Jürgen Bieling; Jochen Steinhilber (Hg.): Die
Konfiguration Europas: Dimensionen einer kritischen Integrationstheorie. Mün-
ster: Westfälisches Dampfboot, 131-161.

Young, Iris Marion (2000): Inclusion and Democracy. Oxford: Oxford University Press.

Zastrow, Volker (2006): „Politische Geschlechtsumwandlung“, Frankfurter Allgemeine
Sonntagszeitung (FASZ) vom 22. Juni 2006: 8.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008 - am 14.02.2026, 16:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

