ARMIN NASSEHI

Humandifferenzierung und
gesellschaftliche Differenzierung

Eine Verhiltnisbestimmung

Das Konzept der Humandifferenzierung, wie es von Stefan Hirschau-
er (2014) und den Mitgliedern der Mainzer DFG-Forschergruppe »Un/
doing Differences« zu einem praxistheoretischen Konzept ausgearbeitet
wurde, hat keinen primir gesellschaftstheoretischen Fokus. Die Blick-
richtung verfolgt eine kultursoziologische Perspektive beziiglich der
Frage, wie kulturelle Unterscheidungen, oder besser: kulturelles Unter-
scheiden zwischen Menschen und Menschengruppen unterschiedlichen
Typs an vielfaltigen Unterscheidungsachsen praktisch erfolgt. Ziel des
Vorhabens ist es nicht, eine Taxonomie oder Typologie von Menschen
oder Menschengruppen aufzustellen, um die Frage zu beantworten,
welcher Art die Humandifferenzierung der gegenwirtigen Gesellschaft
ist. Es geht vielmehr um die Frage, welche Praktiken welchen Unter-
scheidungsgebrauch einfihren, weiterverfolgen, restabilisieren oder
auch wieder loswerden. Dieses kultursoziologische Vorhaben setzt also
auf die zeitlich wirksamen Praktiken, als deren Kondensat bestimmte
Humandifferenzierungen mit konkreten sozialen Folgen gelten konnen.
Es setzt aber auch auf die Anfangsbedingungen solcher Praktiken, die
immer schon mit eingefihrten Unterscheidungspraktiken unterschiedli-
cher Provenienz konfrontiert sind.

Der Auftrag, der explizit an diesen Beitrag gestellt wurde, ist sehr
klar formulierbar. Die Frage lautet: Wie ist dieses praxeologisch-kul-
tursoziologische Forschungsprogramm aus gesellschaftstheoretischer
Perspektive zu lesen, und wie verhilt sich die Idee der »Humandifferen-
zierung« konkret zur funktional differenzierten Gestalt der modernen
Gesellschaft im Sinne der an Niklas Luhmann anschliefSenden Theorie
moderner Gesellschaft? Aus gesellschaftstheoretischer Perspektive und
speziell aus der Sicht der Theorie funktionaler Differenzierung sind zwei
Antwortstrategien denkbar.

Die erste Antwortstrategie konnte Humandifferenzierung und funk-
tionale Differenzierung als Antipoden oder Konkurrenten behandeln —
und zwar als Antipoden auf begrifflicher und auf empirischer Ebene. Auf
begrifflicher Ebene wire dann zu behaupten, dass die moderne Gesell-
schaft viel angemessener als funktional differenzierte Gesellschaft denn

55

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

als humandifferenzierte zu verstehen sei, was dann entsprechende Folgen
fiir die empirische Fassung des Problems hitte. Es miissten dann Griinde
dafiir genannt werden, warum die eine Losung angemessener als die an-
dere sei. Ich werde diesen Weg zugleich bestreiten und nicht bestreiten,
auch wenn ich durchaus aus differenzierungstheoretischer Perspektive
argumentieren werde. Dabei werde ich einerseits der Kritik Hirschauers
an der Differenzierungstheorie folgen, sie aber zugleich insofern zuriick-
weisen, als ich daraus andere Konsequenzen ziehe, die auch als eine Er-
weiterung der Differenzierungstheorie gelesen werden konnen.

Die andere Antwortstrategie konnte die Differenz entdramatisieren,
indem sie behaupten konnte, dass sich gesellschaftsdifferenzierungsthe-
oretische und humandifferenzierungstheoretische Denkungsarten auf so
unterschiedlichen Gegenstands- und Begriffsebenen bewegen, dass sie
letztlich nichts miteinander zu tun haben. Der Vorteil einer solchen Stra-
tegie lage darin, eine Art friedlicher Koexistenz und Bertthrungslosigkeit
zu inszenieren — der Nachteil lige freilich darin, dass das ein allzu defen-
sives Argument ware. Es soll deshalb anders argumentiert werden: Ich
werde dem ersten Teil des Arguments — dass es sich um unterschiedliche
Ebenen handelt — folgen, dem zweiten aber — dass diese nichts mitei-
nander zu tun haben — nicht. Ganz im Gegenteil werde ich zu zeigen
versuchen, dass Praktiken der Humandifferenzierung und vor allem
die Persistenz ihrer sozialen Wirkung geradezu als Folge funktionaler
Differenzierung gelesen werden miissen, um sie gesellschaftstheoretisch
verstehen zu konnen. Dass funktionale Differenzierung dabei zundchst
eine Entdramatisierung oder auch Unterbestimmung kultureller, stindi-
scher oder sonstiger sozialer Differenzen bedeutet, ist kein Widerspruch
dazu, sondern ist geradezu der Clou einer Redramatisierung sozialer
Differenzen und Differenzierungen.

Die Andeutung der beiden moglichen Strategien sollte deutlich ge-
macht haben, dass das Verhaltnis von funktionaler Differenzierung und
Humandifferenzierung weder ein Entweder/Oder-Verhiltnis ist, noch
dass der Zusammenhang der beiden Differenzierungsformen trivial zu
nennen ist. Ich werde im Folgenden die These entwickeln, dass es mit
der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft zu einer gesellschafts-
strukturellen Unterbestimmung des Menschen gekommen ist, als deren
eine Folge eine kulturelle Uberbestimmung von Zugehérigkeiten ange-
sehen werden konnte. Fir diese These spricht eine Evidenz — noch vor
dem theoretischen Argument selbst —, dass gesellschaftliche Selbstbe-
schreibungen und Konfliktlinien, die sich auch in (der Thematisierung)
ihrer wissenschaftlichen Reflexion niederschlagen, sich zunehmend fiir
die Frage der kulturellen Identifikation von Menschen beziehungswei-
se Menschengruppen interessieren. Die Kulturalisierung, Ethnisierung,
Vergeschlechtlichung, Sexualisierung, Rassifizierung etc. von Konflikten
in politischen, moralischen und kulturellen Debatten ldsst sich unschwer

56

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

in Konjunkturen ihrer sozial-und kulturwissenschaftlichen Thematisie-
rung wiederfinden und an ihnen ablesen (vgl. Groenemeyer & Mansel,
2003). Verliefen klassische Konfliktlinien eher zwischen ungleichheits-
soziologischen und differenzierungstheoretischen Denkungsarten oder
kaprizierten sie sich in erster Linie auf die Frage, wie man die Gleich-
heitsversprechen der europiischen Aufklarung mit den Ungleichheitsef-
fekten einer kapitalistischen Gesellschaft versohnen kann, hat sich der
Fokus nun auf vor allem soziale Kategorien verschoben. Vielleicht ist
die erstaunliche und unwahrscheinliche akademische Karriere der Frau-
en- und Geschlechterforschung vom Nebenwiderspruch zum paradig-
matischen Fall der beredteste Ausdruck diesen Wandels.

Dass es auch hier um die Frage der hegemonialen Bestimmung der
entscheidenden Differenzen geht, lasst sich womoglich besonders an der
Intersektionalititsforschung (vgl. Winker & Degele, 2009) ablesen, die
geradezu gesellschaftsblind zu nennen, sicher keine ungerechte Quali-
fizierung ist — wenn man darunter den Versuch versteht, aus sozialen
Bewegungen (Frauenbewegung, Antirassismus, Antikapitalismus) stam-
mende Kategorien kulturalistisch zu wenden und nach Rekombinations-
bedingungen von sozialer Benachteiligung zu suchen und dem dann ein
wissenschaftliches Kleid zu geben. Damit soll nicht diese Forschungs-
richtung abqualifiziert werden — aber als ein Symptom dafiir stehen, wie
sich die Fragerichtungen dndern und wie die Klassifikationsroutinen der
Forschung selbst Teil jenes Gegenstandes sind, um den es hier geht.

Die Karriere von Humandifferenzierungsfragen ist also selbst Teil ih-
res Gegenstandes. Ich werde im Folgenden so argumentieren, dass ich
zundchst die unterschiedlichen Differenzierungstheorien differenzieren
werde (1.), um dann Humandifferenzierungen als Folge funktionaler
Differenzierung darzustellen (2.). Am Ende (3.) werde ich einige Bemer-
kungen zum Problem der Symmetrie/Asymmetrie solcher Differenzie-
rungen machen.

1. Differenzierungen differenzieren

Auch hier zunichst eine Vorbemerkung: Nimmt man die Evolution von
Differenzierungsformen im Laufe gesellschaftlicher Entwicklung in den
Blick, stofit man auf einen Ubergang von einer stratifizierten hin zu ei-
ner funktional differenzierten Gesellschaft. Stratifizierte Gesellschaften,
klassisch die Hochkulturen des eurasischen, des siidamerikanischen und
des nordafrikanischen Kontinents, waren Gesellschaften, in denen ge-
sellschaftliche und Humandifferenzierung dem gleichen Schema folgten.
Gesellschaftliche Ordnung war eine Ordnung in Strata, deren Oben-un-
ten-Codierung nicht nur als Gesamtschema der Welt fungierte, sondern
auch fiir kompakte Lebensverhiltnisse gesorgt hat, in denen Menschen

57

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

mit konkreten sozialen Orten verbunden waren. Uberhaupt traten Men-
schen weniger als — im universalistisch gattungsmafSigen Sinne — Men-
schen denn als Angehorige von Gruppen auf, die letztlich mit deren
Identitdt identisch waren. Gesellschaftliche Differenzierung war Hu-
mandifferenzierung. Individualitat war letztlich nicht vorgesehen — In-
dividualitit als am konkreten Exemplar zu identifizierende Unterschie-
denheit von prinzipiell gleichen Ungleichen. Horizont war nicht eine
durch Differenzierung gestorte Gleichheit, sondern Ungleichheit war
das Prinzip im Sinne einer kollektivierbaren Identitit von Gruppe und
Exemplar. Das ermoglichte eine »gesamtgesellschaftliche Grundsymbo-
lik der Hierarchie und der direkten Reziprozitit« (Luhmann, 1980, S.
29) von Gruppenmitgliedern. Mit anderen Worten: Das Ordnungspro-
blem wurde in der Sozialdimension gelost, und die Losung war letztlich
die Gleichschaltung von Human- und gesellschaftlicher Differenzierung.

Mit der Umstellung auf funktionale Differenzierung wechselte das
Ordnungsschema der Gesamtgesellschaft von hierarchisch angeord-
neten Schichten in der Sozialdimension zu horizontal angeordneten
Funktionssystemen in der Sachdimension. Der entscheidende Unter-
schied zwischen der historisch erfolgreichsten, wenigstens: nach der
historischen Zeit gemessen am lingsten andauernden Form der strati-
fikatorischen Differenzierung und der Moderne ist die Umstellung des
Differenzierungsprinzips des Gesellschaftssystems von der Sozial- auf
die Sachdimension. Alle Sinndimensionen bezeichnen im Rahmen von
Luhmanns Systemtheorie Mechanismen der Verarbeitung von Komple-
xitdt. Sinndimensionen schrinken Sinnmoglichkeiten, Aktualisierun-
gen ein und erzeugen damit pfadabhingige Wahrscheinlichkeiten des
Anschlusses (vgl. Luhmann, 1984, S. 100). Unter der Sachdimension
versteht Luhmann, dass Sinn im Hinblick auf die Frage, ob dies oder
anderes thematisiert wird, verarbeitet wird. Es geht eben um Sachfra-
gen, die sich im Hinblick auf ihr »Was« unterscheiden. An dieser Sinndi-
mension entstehen Verweisungsformen, die sich an der Gleichzeitigkeit
von Unterschiedlichem orientieren. Die Zeitdimension beruht auf der
zeitlichen Unterscheidung vorher/nachher und ordnet sinnhafte Ver-
weisungen entsprechend. Hier entstehen dann gepflegte Zeitsemanti-
ken unterschiedlicher Art, die es sinnhaften Verweisungen ermoglichen,
Komplexitit etwa dadurch zu bewiltigen, dass Begriffe zur Verfiigung
stehen, die ein Noch-Nicht angeben und Losungen in eine Zukunft ver-
schieben oder die das Verstindnis des Jetzt oder der Zukunft aus der
Vergangenheit ableiten. Die Sozialdimension schlieflich ordnet Sinn im
Hinblick auf Wer-Fragen beziehungsweise dafiir, von wem eine Aufle-
rung stammt oder ob eine Sinnerfahrung auch fiir andere moglich oder
unmoglich ist (vgl. Luhmann, 1984, S. 112).

Die Sinndimensionen werden hier eingefiihrt, um Differenzierungen
differenzieren zu konnen. Funktionale Differenzierung ist ein Differen-

58

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

zierungsschema, das durch die Sachdimension geprigt ist. Funktionale
Differenzierung ist eine Differenzierung in unterschiedliche Funktionen
— diese, nicht jene Funktion; Politik, nicht Wirtschaft; Religion, nicht
Wissenschaft —, deren evolutiondre Genese durch Etablierung symbo-
lisch generalisierter Kommunikationsmedien und Codierungen hier
nicht nachgezeichnet werden muss (vgl. dazu Luhmann, 1997, S. 3 16ff.).
Entscheidend fur das hier zu entwickelnde Argument ist nur, dass sich
die primidre Differenzierungsschicht der Gesellschaft tatsichlich an der
Sinndimension des Sachlichen orientiert und gesellschaftliche Komple-
xitat durch Unterbrechungen bearbeitet wird, die sich an der Differenz
unterschiedlicher Funktionen fir das Gesellschaftssystem selbst orien-
tieren. Ich habe an anderer Stelle die technische Metapher der »verteil-
ten Intelligenz« vorgeschlagen, um die Sinnstruktur der funktionalen
Differenzierung anschaulich darstellen zu konnen (Nassehi, 2017). Die-
se aus der Informatik stammende Metapher will zeigen, dass verteil-
te Intelligenzen auf teilautonome Peripherie-Komponenten setzen, die
auf eine Central Processing Unit verzichten, also nicht zentral gesteuert
werden, sondern die Komponenten mit einer Form der Autonomie aus-
statten, die die Schnittstellen entlasten, zugleich aber die Gesamtgestalt
des Systems komplexer machen, da so etwas wie ein koordinierendes
Zentrum nicht mehr denkbar ist. Exakt das ist es, was eine funktional
differenzierte Gesellschaft ausmacht: Die einzelnen Logiken und Funk-
tionen werden voneinander unabhingig gemacht und orientieren sich
zunehmend an sich selbst.

Die Interdependenzunterbrechung zwischen den unterschiedlichen
Logiken, Intelligenzen — soziologisch genauer wiirde man sagen: Funk-
tionssystemen — ermoglicht erst jenen unwahrscheinlichen Komplexi-
tatsaufbau und jene weltgeschichtlich vollig neue Dynamik, die die Mo-
derne ausgezeichnet hat. Das hat es den Funktionssystemen ermoglicht,
sich sprunghaft zu entwickeln:

- Man denke an den sogenannten wissenschaftlichen Fortschritt, der ja
zunichst einmal nichts anderes ist als die immer schnellere Selbstkor-
rektur von wissenschaftlichen Wahrheiten, ohne dass die Frage, was
man aufSerhalb der Wissenschaft mit solchen Erkenntnissen anfangen
kann und soll und welche praktischen Konsequenzen Ergebnisse und
Erkenntnisse haben, automatisch im Vordergrund des Erkenntnispro-
zesses stehen musste;

- Man denke an die Fahigkeit der Politik, alles zum Gegenstand po-
litischer Entscheidungsmoglichkeiten zu machen und die Logik des
politischen Handelns am politischen Erfolg festzumachen, nicht an
der Regulierbarkeit der politisch zu l6senden Probleme. Politisch er-
folgreich ist dann das, was sich in politischer Miinze auszahlen lasst,
also in Form von Machterhalt, (Wieder-)Wahl oder Massenloyalitit —

59

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

Programme, Inhalte und Konsistenzanforderungen bleiben dem un-
tergeordnet;

- Man denke an die exorbitanten Moglichkeiten der Kunst, die imita-
tio-Tradition der Welt dadurch zu tiberbieten, dass auf eine Vorlage
bei der Verdoppelung von Realitdten in Bildern, Texten, Skulpturen
oder szenischen Darstellungen verzichtet werden kann, sodass ent-
weder vollig Ungegenstindliches Gegenstinde ausdriicken oder alles
zum kiinstlerischen Objekt erklirt werden kann. Jedenfalls macht
sich Kunst von ihrer Verstehbarkeit unabhingig, vielleicht ist sogar
der Verzicht auf klare Verstehbarkeit eines der Erfolgskriterien gelun-
genen kunstlerischen Ausdrucks geworden;

- Man denke an die nahezu flichendeckende Moglichkeit des Rechis-
systems, einerseits Erwartungssicherheit durch Normen, andererseits
Konfliktmoglichkeiten durch die Externalisierung von Entscheidun-
gen an entsprechende Instanzen zu etablieren. In der Konsequenz wird
die Rechtspraxis weitgehend unabhingig davon, was sie rechtlich re-
guliert. Eine Sensibilitat fir Verfahren und ihre Einhaltung werden
zum eigentlichen Medium der Rechtspraxis, mit einer Unsensibilitdt
fir das Regulierte in der Folge;

- Man denke an die Massenmedien, die tatsiachlich alles melden kon-
nen, sofern es als Meldung taugt, also mit Neuigkeitswert im Hinblick
auf eine unterstellte Klientel ausgestattet ist;

- Man denke vor allem an die Okonomie, an der wohl am deutlichsten
wird, wie sich ihre Logik, namlich durch knappen Einsatz von Mitteln
eine moglichst grofle Wirkung zu erzielen, vollig unabhingig davon
macht, was dort gehandelt, produziert oder geleistet wird, sondern
nur noch berticksichtigt, wie das geschieht. Die Erfolgsbedingung des
Okonomischen ist nicht das beste Produkt, nicht die iiberzeugendste
Dienstleistung, nicht die Regulierung von Knappheitsproblemen fur
Grundgesamtheiten, sondern schlicht die Herstellung oder Sicherung
weiterer Zahlungsfihigkeit.

An anderer Stelle habe ich dies eine Tendenz zur » Optionssteigerung«
von Funktionssystemen genannt (Nassehi, 1999b, S. 29ff.), zu der auch
gehort, dass sich deren Logiken und Codierungen von den Motiven
von »Leuten« geradezu unabhingig machen, was ein weiterer Hin-
weis darauf ist, dass dieses Differenzierungsschema ein sachliches und
kein soziales ist. Man kann durchaus 6konomisch handeln und daran
interessiert sein, das wirklich beste Produkt herzustellen und so lange
tifteln, bis man selbst zufrieden ist; man kann politisch handeln und
daran interessiert sein, dass es wirklich um etwas geht, um eine gute
Losung fiir diejenigen zu finden, fiir die man die Stimme erhebt; es gibt
Wissenschaftler, denen es ganz explizit auf eine gute und segensreiche
Anwendbarkeit ihrer Ergebnisse ankommt; es gibt eine Rechtspraxis,

60

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

der es um eine ganz explizit moralische Form von Gerechtigkeit geht;
und es gibt Kunst, die sehr wohl am Motiv der Verstindlichkeit und
Erreichbarkeit orientiert ist.

Und doch werden all diese besten Motive und moralischen impetus,
die Visionen authentisch gesuchter und endlich gefundener Losungen
konterkariert. Es ist die merkwiirdige Verselbstindigung dieser Logi-
ken und Intelligenzen, hinter die man nicht wirklich zuriicktreten kann.
Welche Motive okonomisch verfolgt werden, ist von den Erfolgsbe-
dingungen des Okonomischen abhingig; wer politisch etwas erreichen
will, muss Mehrheits- von Wahrheitsfragen unterscheiden, also Fragen
der Moglichkeit fur kollektiv bindende Entscheidungen von Fragen der
wissenschaftlichen Plausibilitit unterscheiden, aber auch von Rechts-,
Glaubens- oder von Schonheitsfragen usw. Diese Logiken haben einen
geradezu brutalen Zugzwang, das heifdt, sie entlassen nichts, was ge-
schieht, aus ihrem Zugriff, okonomisch oder politisch, rechtlich oder
asthetisch, religios oder wissenschaftlich. Wahrscheinlich ist dies der
Grund dafiir, dass sich moderne Gesellschaften meist als krisenhaft erle-
ben, eben weil sie nicht in der Lage sind, die unterschiedlichen Logiken
miteinander zu koordinieren, auch wenn wir das stets und alltaglich
versuchen miissen.

Es geht hier um Komplexitit — die Komplexitit der modernen Ge-
sellschaft ist explizit dadurch geprigt, dass sie zwischen diesen unter-
schiedlichen Logiken Unterbrechungen einbaut und sie dazu bringt, sich
vor allem an sich selbst scharf zu stellen (vgl. Nassehi, 2011, S. 11ff und
123ff.). Das macht es so schwer und fast unmoglich, direktiv in die Dy-
namik der Gesellschaft einzuwirken, weil diese auf solche Einwirkungen
stets und immer wieder mit den Mitteln der unterschiedlichen, im Sinne
verteilter Intelligenz strukturierten Moglichkeiten reagiert. Es gibt kei-
nen Ort, von dem her sich mit Hilfe von Stoppregeln oder Zugriffsmog-
lichkeiten das Ganze steuern liefSe — und es gibt auch keinen Ort, der die
Gesamtselektivitat der Welt reprasentieren konnte.

An dieser Stelle kehrt das Argument zu einer Formulierung zuriick,
die fir hochkulturelle, stratifizierte Gesellschaften gebraucht wurde —
die Gesamtselektivitat der Welt tiber eine aus allen Perspektiven letztlich
transparente Regelung einer Oben-unten-Anordnung zu reprisentieren,
die durch soziale Zugehorigkeiten als Humandifferenzierung erschien.
Hier sollte deutlich werden, dass eine funktional differenzierte Gesell-
schaft auf der Ebene der gesellschaftlichen Differenzierung letztlich die
Eigensensibilitat fiir Unterscheidungen in der Sozialdimension verliert
und mit Humandifferenzierung nicht wirklich umgehen kann.

Das ldsst sich an den unterschiedlichen Inklusionsbedingungen der
beiden Differenzierungstypen ablesen. Stratifizierte Gesellschaften er-
moglichen so etwas wie eine Totalkonditionierung des Individuums,
also eine Identifikation des einzelnen mit einer eindeutigen sozialen Ad-

61

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

resse. Inklusion folgt damit dem Prinzip gesellschaftlicher Differenzie-
rung. Unter Bedingungen funktionaler Differenzierung dagegen entfallt
diese Totalkonditionierung zugunsten einer Selbstkonditionierung des
Individuums. Individualitit wird damit radikal auf Selbstreferenz ver-
wiesen, auf die Orientierung und Aufrechterhaltung der eigenen, der
psychischen Autopoiesis, die ihre Kontinuitdt gewissermafen gegen die
Diskontinuitit einer sozialen Umwelt behaupten muss, zu deren we-
sentlichen Reproduktionsbedingungen es gehort, gerade nicht auf ganze
Personen, sondern ausschliefSlich auf funktions-, organisations- oder
interaktionsspezifische Kommunikationen zuzugreifen. Die Inklusion
in die moderne Gesellschaft erfolgt also in der Form, dass die Individu-
alitdt des Individuums sich jenseits seiner jeweiligen kommunikativen
Anschlussfihigkeit erweisen muss (Luhmann, 1980, S. 30ff.). Ist Inklu-
sion der Mechanismus, »nach dem im Kommunikationszusammenhang
Menschen bezeichnet, also fur relevant gehalten werden« (Luhmann,
1994, S. 20), dann findet die Reflexion des Individuums auf seine Indivi-
dualitdt in der Tat jenseits der vielfdltigen Zugriffe der Gesellschaft auf
die Komplexitit von Individuen statt, als Exklusion namlich. » Das Indi-
viduum kann nicht mehr durch Inklusion, sondern durch Exklusion de-
finiert werden.« (Luhmann, 1989, S. 158) Der Modernisierungsprozess
stellt sich als Ubergang »von Inklusionsindividualitit auf Exklusionsin-
dividualitit« (Luhmann, 1989, S. 160) dar. Das heifst nicht, Individuen
lebten auflerhalb sozialer Beziige oder gewonnen an Unabhingigkeit
von diesen. Im Gegenteil: Die Semantik der Individualitit und des Indi-
vidualismus, die zunehmende Zurechnungsfahigkeit und das wachsende
Zurechnungsrisiko des Individuums bilden eine geradezu kompensato-
rische Technik gegen die vielfiltigen sozialen Erwartungslagen, in denen
sich Individuen in der modernen Gesellschaft vorfinden. Es ist im Ub-
rigen nicht die blofle Menge der Erwartungen, wie es auch nicht blofle
Differenzierungssteigerung ist, was die moderne Gesellschaft ausmacht.
Vielmehr hat sich die Form jener Erwartungen vollig verandert. Moder-
ne Individualitit zeichnet sich dadurch aus, dass sie — entsprechend der
Differenzierungsform der Gesellschaft — auf unkoordinierte Erwartun-
gen trifft, auf Erwartungen, deren Differenzen keinem Schematismus
unterliegen.

Die Rede von der Exklusionsindividualitit ist missverstandlich. Denn
keineswegs ist die Individualitit des Individuums ausschlieflich etwas,
das in Kommunikationen aufSerhalb der Funktionssysteme vorkommt
(Nassehi, 2002). Vielmehr nehmen auch die Funktionssysteme die ex-
plizite Individualitdt von Individuen in Anspruch. In den meisten Pro-
grammen der Funktionssysteme ist Inklusion so vorgesehen, dass die
Teilnehmer an Kommunikation tatsichlich als Individuen thematisiert
werden, was freilich keineswegs die Diagnose relativiert, dass sich die
Individualitidt von Individuen selbst im Exklusionsbereich der Gesell-

62

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

schaft verorten misse. Die reflexive, in diesem Sinne ihre eigene Einheit
aufserhalb der Funktionssysteme herstellende Individualitit von Indivi-
duen ist geradezu die Bedingung fir das Funktionieren der modernen
Gesellschaft und reflektiert sich in vielfiltigen Programmen von Funk-
tionssystemen. So greift etwa die Okonomie stets auf den individuellen
Zahler zu, ihre dominante Reflexionstheorie erhebt explizit den homo
oeconomicus zum individualistischen Entscheidungstriger, dessen in-
dividuelle Intransparenz es gerade ist, die die emergente Dynamik des
Marktes am Laufen hilt, und das Beschiftigungssystem ist nichts an-
deres als ein Markt individueller Anbieter bei knappem Angebot; das
Recht ist geradezu darauf spezialisiert, Anspriiche auf individuelle
Trager zuzurechnen und Verantwortlichkeiten bei zurechnungsfihigen
individuellen Adressen zu suchen; Politik lebt ihrerseits von der je in-
dividuellen exit/voice-Option individueller Wahler; Erziehung/Bildung
kapriziert sich auf Fihigkeiten und Leistungen von Menschen im Hin-
blick auf ihren je individuellen antizipierbaren Lebenslauf; soziale Hilfe
individualisiert soziale Probleme zu je konkreten Anspruchsberechti-
gungen; Religion ist nur noch dort anschlussfahig, wo sie auf individu-
elle Ganzheiten zugreift; und Kunst rechnet immer mehr mit individu-
ellem Erleben und individualisierter Rezeption. Die Funktionssysteme
sind also in ihren Programmen explizit daran beteiligt, dass Inklusion
individualisiert und als Exklusionsindividualitit reflektiert und gegebe-
nenfalls integriert werden muss. In diesem Sinne ist Exklusionsindividu-
alisierung eine dkologische Bedingung fiir das Funktionieren der funkti-
onal differenzierten Gesellschaft. Die Programme der Funktionssysteme
etablieren gewissermafSen entgegenkommende Bedingungen fiir jenes
Passungsverhaltnis von radikaler gesellschaftlicher Differenzierung und
gesellschaftlichem Zwang zur Individualitit. Und diese Erkenntnis ver-
mag womoglich dazu beizutragen, das Thema der Individualisierung zu
entzaubern, es seiner merkwirdigen Assoziation mit burgerlich-akade-
mischer Stilisierung zu entkleiden.

Das grofse Thema der Subjektivitit, des Individuums als jeweiligem
Weltzentrum (vgl. dazu (Nassehi, 2000) hat hier seinen Ausgangspunkt:
Die Funktionssysteme miissen dem Individuum suggerieren, dass es so
etwas wie das Subjekt seiner selbst sei, das in seiner Subjektivitat als
Individuum auftritt. Dass es die Gesellschaft selbst ist — auch in Ge-
stalt der Programme ihrer Funktionssysteme —, die die Individualitit
der Individuen als Reflexionsform konstituiert, muss dann gegeniiber
den zentralen Mythen des modernen, autonomen Subjekts, des Schmie-
des je eigenen (Un-)Glicks und der Selbstbeschreibung der Individuen
als Individuen unsichtbar gehalten werden. Nur so konnen Individuen
sich ihre Individualitdt selbst zurechnen, und nur so vermogen es die
moderne Gesellschaft und ihre Funktionssysteme, auf eine vorgiangige
Koordination ihrer Inklusionsangebote und -zumutungen zu verzichten.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

Selbst die Soziologie, die ja angetreten war, diese Zurechnungsprozesse
aufzudecken, tut sich schwer, die unbedingte ontologische Wiirde des
Subjekts zu bestreiten — dabei wird man vielleicht gerade der empiri-
schen Wirde des Individuums eher gerecht, wenn man seine Bedingthei-
ten, seine Widerfahrnisse, seine soziale Natur anerkennt: der Paradoxie
zu unterliegen, eine unverwechselbare Kopie zu sein (vgl. Luhmann,
1995, S. 155ff.).

Die individualisierende Inklusion und meine Rede von einem daraus
resultierenden Passungsverhdlinis darf nicht in der Weise einer harmoni-
sierenden Beschreibung missverstanden werden. Die Funktionssysteme
greifen recht direktiv in die Konstitution des Individuums ein. Wiewohl
Exklusionsindividualisierung sehr wohl stilisierte Selbstreferenz einfor-
dert und alternativlos erwartet, so werden Individuen in ihrer »Subjek-
tivitdat« gerade durch die individualisierende Inklusion erst konstituiert.
Dieses Argument dhnelt Michel Foucaults » Analytik der Endlichkeit«,
die »den Menschen« als kollektivsinguldre Einheit als Ergebnis der
Determination durch Diskurse vorstellt. Indem die Analytik der End-
lichkeit »zeigt, dass der Mensch determiniert ist, handelt es sich fur sie
darum, hervorzuheben, dass die Grundlage dieser Determination das
Sein des Menschen selbst in seinen radikalen Grenzen ist.« (Foucault,
1971, S. 408f) Und diese Grenzen sind eben dadurch gesetzt, dass sich
Individualitit gewissermafSen im Bestimmungsbereich entsprechender
Erwartungen vorfindet. In der »Leere des verschwundenen Menschen«
(Foucault, 1971, S. 412) zu denken, bedeutet dann, den blinden Fleck
der Behauptung einer Subjektivitit des Subjekts auf seine diskursiven
beziehungsweise gesellschaftlichen Antezedenzbedingungen hin zu be-
fragen. In diesem Sinne erweisen sich manche programmatischen Stra-
tegien der Funktionssysteme als diejenigen diskursiven Techniken, in
denen man mit Foucault die Konstitution des Subjekts erkennen kann.
So greift Okonomie nicht nur auf individuelle Zahler zu, sondern kon-
stituiert damit auch erst das interessegeleitete Subjekt utilitaristischen
Zuschnitts; Recht und Politik rechnen nicht nur individuell zu, sondern
fordern individuelle Konformitit, gesellschaftlichen Zwang zum Selbst-
zwang (Elias), Selbstkontrolle und Loyalitit als subjektives Vermogen
sowie die freiwillige Unterwerfung unter (staatliche) Kollektive ein;
(Human- und Bio-)Wissenschaften »erfinden« den Menschen, verlan-
gen von ihm Autonomie und konstituieren ihn als empirisch-transzen-
dentale Dublette (Foucault) oder womdoglich bald als industriell-gene-
tisches Produkt; Religion ibt Gestandnisse ein, die sich dann im Recht,
in der Liebe und in der Medizin sdkularisieren; Erziehung trainiert
Triebaufschub und Langsicht usw. Es soll dies kein Kuriositiatenkabinett
werden, auch keine naive Kritik von Unterwerfungstechniken. Vielmehr
zeigt sich hier, dass die theoretische Annahme, dass die Form der jewei-
ligen Individualitdt eine Reaktion auf gesellschaftliche Erwartungsbil-

64

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

dung sei, sich der Selbstbeschreibung des (besonderen) Individuums als
Kontingenzformel fiir das heldenhafte Aushalten von Verschiedenheit
nicht recht fugen will. Die Funktionssysteme konstituieren also selbst
gewisse Individualititstypen, sie erschaffen gerade durch die jeweilige
Inklusionsform passende Sozialcharaktere.

Letztlich ist also die Individualitit von Individuen in einer funkti-
onal differenzierten Gesellschaft selbst nicht an der Sozialdimension
enggefithrt, sondern an der Sachdimension. Es entsteht eine Semantik
der Subjektivitit, die letztlich so etwas wie einen Menschen obne Eigen-
schaften etabliert, dessen So-Sein tiber die individuell zu erarbeitende
Rekombination von Rollen und Aufgaben erzeugt wird, dessen vorem-
pirische Bedingung aber in einer Art von Gleichheit liegt, die fast wie
eine gesellschaftlich zu beschreibende tabula rasa erscheint. Den Men-
schen in dieser Weise als Subjekt, gewissermaflen vorempirisch, frither
sagte man: transzendental anzusetzen, spricht fiir eine soziale Unter-
bestimmung des Menschen, die dann durch das sachliche Differenzie-
rungsschema empirisch bestimmbar wird. Zusammenfassend lasst sich
also sagen, dass die funktionale Differenzierung der Gesellschaft fir
eine Unterbestimmung des Menschen sorgt, was dann mit einer Uber-
dramatisierung seines verntunftigen Vermogens erkauft wird. Foucaults
»Leere des verschwundenen Menschen« ist gewissermafSen Bedingung
fir die Fille jener Erwartungen an die Vernunft und die Selbststeue-
rung eines exklusionsindividualisierten Menschen, der sich in sich selbst
finden muss — und am Ende nur eine Karikatur dessen findet, der er
aufgrund der inklusionsindividualisierten Erwartungen der Funktions-
systeme sein kann.

Luhmanns Figur der Exklusionsindividualitit ist erstaunlich nah an
der letztlich kulturprotestantischen Idee des jenseits der partiellen Inklu-
sionen in Funktionssystemen und Organisationen sich vorfindenden In-
dividuums gebaut — ein geradezu Webersches Motiv, das die sachlichen
Differenzen einer funktional differenzierten Gesellschaft (»kulturelle
Wertspharen«) in der Figur der »Personlichkeit« mannlich-heroisch
aufhebt (vgl. Saake & Nassehi, 2004). Das Konzept scheint mir immer
noch stark an der burgerlichen Semantik subjektiver Innerlichkeit ori-
entiert zu sein, wohingegen sich inklusionstheoretisch zeigen lasst, dass
sich die Individualitdt von Individuen durch gleichzeitige Multiinklusi-
on beschreiben ldsst.

An dieser Stelle nun treffe ich auf Hirschauers Kritik an der Theorie
funktionaler Differenzierung. Vollig Recht hat Hirschauer mit seinem
Hinweis darauf, dass diese Theorie im Hinblick auf Humandifferenzie-
rungen unsensibel gebaut sei — so meine Ubersetzung seines Vorwurfs.
Auch zutreffend ist, dass diese Theorie offensichtlich das, was in dem
hier zur Diskussion stehenden Forschungszusammenhang Humandif-
ferenzierung heifst, nicht nur nicht thematisiert, sondern sogar unter-

65

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

schitzt. Nicht ganz folgen freilich will ich Hirschauers Begrindung sei-
nes Vorwurfs. Er schreibt: »Die Theorie funktionaler Differenzierung
unterschitzt kulturelle Tragheit, weil sie die kommunikative Selbstbe-
schreibung der Gesellschaft (ihre gepflegte Semantik) tiberschatzt. Sie
arbeitet mit modernistischen Idealisierungen und nimmt die Persistenz
dlterer Formen von Ungleichheit nur als vormoderne Restbestinde
wahr, obwohl diese auch in Gegenwartsgesellschaften rein sachbezo-
gene Klassifikationen (etwa nach Leistung) blockieren. Wenn trotz der
gesellschaftsstrukturellen Entbehrlichkeit vieler Humandifferenzierun-
gen empirisch notorische Ausschlussversuche (etwa von Frauen oder
Migranten) auftauchen, wird ihre Erklarung in beharrlichen Restrele-
vanzen auf untergeordneten Systemebenen gesucht.« (Hirschauer, 2014,
S. 178)

Unklar ist, was Hirschauer mit der »kommunikativen Selbstbe-
schreibung der Gesellschaft« meint — solche Selbstbeschreibungen der
Gesellschaft sind zumeist eher in der Sozialdimension als in der Sach-
dimension gebaut (vgl. Nassehi, 2009, S. 297ff.). Insofern geht diese Be-
grundung nicht auf. Gesellschaftliche Selbstbeschreibungen verwenden
oftmals die semantische Form der politischen Rede und gehen dabei
gerne der Funktion des Politischen auf den Leim, selbst wenn die For-
mulierungen das Politische oftmals gar nicht explizit im Blick haben,
was im Falle Hirschauers anzunehmen ist. Diese Funktion — Herstellung
kollektiv bindender Entscheidungen und Adressierung entsprechender
Kollektivitidten — ist eng an der Sozialdimension gebaut und orientiert
sich bei der Gesellschaftsbeschreibung an der eigenen Funktion: so zu
tun, als spreche sie fiir die Gesellschaft in der Sozialdimension. Offent-
lich wirksame Beschreibungen der Gesellschaft weigern sich geradezu,
Differenzierung in der Sachdimension iiberhaupt ernst zu nehmen und
ordnen Sinn in der Sozialdimension. Sie haben einen sozialen Bias - et-
was, das auch fiir die Soziologie und damit fiir soziologische Selbstbe-
schreibungen der Gesellschaft gilt (vgl. dazu Nassehi, 2014), weswegen
die komplexitatstheoretischen Potentiale der Theorie funktionaler Dif-
ferenzierung — wenigstens in der Luhmannschen Variante — kaum in der
Soziologie angekommen sind (vgl. Nassehi, 2012). Was die Differen-
zierungstheorie versucht, ist vielmehr, an semantischen Verschiebungen
zu zeigen, wie sich Funktionen in der Sachdimension voneinander weg
differenzieren. Dazu gehoren freilich noch andere Theorieelemente wie
die Theorie symbolisch generalisierter Kommunikationsmedien und die
Unterscheidungstheorie, auf die hier nicht weiter eingegangen werden
muss (vgl. dazu Saake, 2012).

An anderer Stelle hat Hirschauer freilich Recht — in der Tat wird
in der systemtheoretischen Diskussion oftmals so getan, als seien Hu-
mandifferenzierungen, also: kondensierte Unterschiede/Unterscheidun-
gen in der Sozialdimension gewissermafSen eine Restkategorie oder ein

66

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

historisches Uberbleibsel. Das ist in der Tat eine verkiirzte Lesart. Es
geht aber auch anders. In verschiedenen Arbeiten iiber das Verhaltnis
von sozialer Ungleichheit und funktionaler Differenzierung habe ich
gezeigt, dass gerade die merkwiirdige technische Gleichheitsperspektive
der funktional differenzierten Gesellschaft im Sinne der prinzipiell glei-
chen beziehungsweise gleichartigen Inklusion aller in alle Funktions-
systeme diese Gesellschaft besonders ungleichheitstolerant macht (vgl.
Nassehi, 20171, S. 161ff.). War in fritheren Gesellschaften Ungleichheit
im Sinne einer humandifferenzierten Gesellschaft das Ordnungsprinzip
schlechthin, ist es nun zwar im Hinblick auf die gesellschaftliche Auto-
poiesis geradezu funktionslos geworden, darin aber weder bedeutungs-
los noch gar iiberwunden. Die Radikalitit und Persistenz sozialer Un-
gleichheit als das Grundthema gesellschaftlicher Selbstthematisierung
ist auch damit zu erklaren, dass es jenseits der gesellschaftlichen Struk-
tur situiert ist — was ubrigens auch die Bekimpfung etwa 6konomischer
Ungleichheitseffekte durch Politik oder Bildung so schwierig macht. In
vormodernen Gesellschaften konnte ein Herrscher per Dekret Formen
der Ungleichheit bearbeiten — etwa durch Erhebung von Personen in
den Adelsstand oder durch Privilegierung einer standischen Gruppe.
Dies war schon deshalb moglich, weil sich solche Dekrete alles Andere
unterordnen konnte(n), da diese direkt am Differenzierungsschema der
Gesellschaft ansetzten.

Exakt das gilt fir moderne Ungleichheitsformen nicht. Hier ist der
Grund dafiir zu suchen, dass gerade in der Moderne eine geradezu »kre-
ative« Form der sozialen Ungleichheit entstehen kann — kreativ in dem
Sinne, dass durch die Ferne zum Grundschema der gesellschaftlichen
Differenzierung so etwas wie eine funktionale Kontrolle von Ungleich-
heit nicht moglich ist. Insofern sind Ungleichheitsformen und -effekte
gerade keine provenienten Formen fritherer Ungleichheiten, sondern
sehr moderne Formen - selbst wenn sie »alte« Formen verwenden.
Dies gilt fiir die erst mit dem Betriebskapitalismus im 19. Jahrhundert
entstandene besondere Form sozialer Ungleichheit, bekannt als Gegen-
stand der »sozialen Frage«, aber auch fur andere Ungleichheitsformen
wie die Geschlechterdifferenz, die mit der modernen Erfindung von Ge-
schlechtscharakteren ihre heutige Form bekam, mit dem Rassismus als
einer wissenschaftlichen Form sozialer Ungleichheit, mit der Ethnizitdt
als Form kollektiver Gruppenbildung und mit der Nation als Form ei-
ner welt(sic!)politischen Einschrankung von Komplexitit auf raumliche
und soziale Einflusssphiren.

Solche sekunddren Formen der Ordnungsbildung sind nur unter
funktionalen Gesichtspunkten sekundir, nicht im Hinblick auf ihren
Strukturwert fur gesellschaftliche Praxis. Vielleicht ist das Problem
der prinzipiellen Unlésbarkeit des Problems sozialer Ungleichheit nur
eine Folge dessen, dass (soziale!) Ungleichheit kein Grundprinzip ge-

67

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

sellschaftlicher Differenzierung ist. Dass dieses Problem in der Sozialdi-
mension mit Mitteln einer in der Sachdimension differenzierten Gesell-
schaft bearbeitet werden muss, erzeugt die fast tragische Situation einer
Gesellschaft, die widerstreitende Formen des Gleichheits- und Ungleich-
heitsmanagements gleichzeitig bearbeiten muss und darin auf paradoxe
Effekte ihrer jeweiligen Aktionen st6fSt. Man denke an die Ungleichheit
generierenden Formen okonomischer Transaktionen und bildungsma-
Biger Platzzuweisungen und an die Gleichheit garantierenden Formen
rechtlicher und politischer Inklusion in die Gesellschaft. Man denke
an die 6konomischen Effekte von Umverteilung und an die politischen
Loyalitatseffekte bei der Herstellung 6konomischer Anreizstrukturen.
Man denke an die Inflation von Bildungstiteln und ihre damit verbun-
dene 6konomische Entwertung usw. In diesem komplexen Gemenge ist
Ungleichheit dann tatsachlich ein sekundirer Effekt — und keineswegs
eine von selbst verschwindende Restkategorie. Dasselbe gilt fiir jegliche
Form von Humandifferenzierung.

2. Humandifferenzierung als Effekt
funktionaler Differenzierung

An dieser Stelle kehrt das Argument an den Anfang meiner Uberle-
gungen zurlick. Es sollte zweierlei deutlich geworden sein: Aus diffe-
renzierungstheoretischer Perspektive ist Humandifferenzierung keine
gesellschaftliche Differenzierungsform in der Moderne — und gerade
deshalb besonders wild und formenreich. Es stehen sich gewisserma-
Ben auf der einen Seite die Brutalitit der Codierungen einer funktional
differenzierten Gesellschaft und die Offenheit kulturellen Unterschei-
dungsgebrauchs gegeniiber. Zwischen beiden gibt es nur wenig direkte
Kopplung. Die Leistungsfiahigkeit der Codierung von Funktionssyste-
men liegt gerade darin, dass sie fir den kulturellen Unterscheidungs-
gebrauch im Sinne der Humandifferenzierung indifferent, unsensibel,
blind ist. Fiir die Autopoiesis von Funktionssystemen spielt nur eine
Rolle, dass angeschlossen wird — dafiir sorgen symbolisch generalisierte
Kommunikationsmedien wie Geld oder Macht und dafiir sorgt stabiler
Unterscheidungsgebrauch. Alles andere bleibt ausgeschlossen und wird
dadurch in gesellschaftliche Praktiken eingeschlossen.

Was die Mainzer Forschergruppe untersucht, sind also tatsiachlich
Formen und Praktiken des Unterscheidungsgebrauchs im Hinblick
auf die Sortierung von Personen und Personengruppen, fiir deren For-
menvielfalt es fast keine Einschriankungen gibt, wie Hirschauers eige-
ne Auseinandersetzung mit Theorien der Humandifferenzierung zeigt.
Die soziologisch relevante Frage ist nun nicht nur, welche Humandif-

68

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

ferenzierungen vorgenommen werden, sondern wie und warum dies
geschieht. Die Wie-Frage zielt auf die empirische Rekonstruktion von
solchen Humandifferenzierungen, auf die Frage, an welchen Grenzen,
mit welchen Praktiken und durch welche Akteure dies erfolgt, wie sich
solche Formen restabilisieren und wie sie auch wieder verschwinden
oder weniger relevant werden konnen. Die Warum-Frage ist freilich die
entscheidende. Aus der Perspektive der Theorie funktionaler Differen-
zierung lautet die Frage: Warum kommt es zu humandifferenzierenden
Praktiken, obwobhl diese keine funktionale Bedeutung fiir die Gesell-
schaft haben?

Fiir eine systemtheoretische Perspektive stellt sich hier die Frage der
Systemreferenz. Aus gesellschaftlicher Perspektive funktionslos zu sein,
heifdt nicht Irrelevanz. In Interaktionen und Organisationen kommen
humandifferenzierte Formen der Kommunikation nicht nur vor, sie
durften sogar die wahrscheinlichsten Formen der Ordnungsbildung
sein. Interaktionen sind Sozialsysteme, die auf Anwesenheit gebaut sind,
die also Wahrnehmung einsetzen, um sich zu reproduzieren, das heifSt,
Interaktionen sind stark an der Sozialdimension gebaut, weil sie stets
entscheiden miissen, mit wem und mit wem nicht kommuniziert wird.
Wahrnehmung von Personen ist ein basales Mittel der Humandifferen-
zierung. Ahnliches gilt fiir Organisationssysteme. Organisationen sind
geradezu Maschinen der Differenzierung auch in der Sozialdimension
— sehr wohl an sachliche Kriterien gekoppelt (vgl. Nassehi, 2005, 2011,
S. 193ff.).

Wo man Menschen in Organisationen inkludiert, sortiert man sie —
nach Ausbildung, Fihigkeit, Senioritdt, Aufgabe, Tatigkeitsfeld, Leis-
tung, Anspruchsberechtigung usw., wie die humandifferenzierenden
Formen der Stellenbeschreibungen in Organisationen auch immer hei-
Ben. Organisationen fuhren in ihrer Selbstbeschreibung solche Kriterien
stets mit — und sie gewohnen die Gesellschaft daran, dass man aus Men-
schen ohne Eigenschaften potentielle und tatsachliche Organisations-
mitglieder mit Eigenschaften macht.

Organisationen sind im Vergleich dazu extreme Formen der sozialen
Ordnungsbildung. Sie konnen und diirfen, was in Gesellschaft und In-
teraktion erheblich unwahrscheinlicher ist: Sie registrieren Eigenschaf-
ten und kondensieren diese mit Folgen fur die Ordnung des Systems und
stabilisieren sie in der Zeit. Wer eine Stelle als Professor an einer Univer-
sitat erhalt, muss vor der Ernennung Kriterien erfiillen, um es zu werden
— und wenn die Kriterien nur darin bestehen, dass die Protokolle eines
Verfahrens eine rechtssichere Entscheidung der Organisation ermogli-
chen. Jedenfalls werden diese Kriterien ausfithrlich inhaltlich diskutiert,
oft kontrovers, bisweilen offen taktisch, aber immer mit der Moglichkeit
der positiven und negativen Stellungnahme. Ist der Kandidat ernannt,
reicht die Folge der Ernennung und damit auch die Humankategorisie-

69

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

rung, zu einer bestimmten Gruppe zu gehoren, fiir die Infrastrukturen
von vorgehaltenen Versorgungsmitteln tiber sichtbare Titulierungen bis
zu einem Raum mit Stuhl und Tisch zur Verfugung stehen.

Stefan Hirschauer (Hirschauer, 2014, S. 178) unterschitzt gerade die
Bedeutung von Organisationen, wenn er die Dethematisierung von Hu-
mankategorien in Organisationen betont. Hier sind an zwei Stellen Kor-
rekturen angebracht: Zum einen nehmen Organisationen per Entschei-
dung ohnehin permanent Humandifferenzierungen vor, freilich in der
eigenen Selbstbeschreibung und Praxis anhand von sachlichen Krite-
rien wie Eignung, Ausbildung, Anspruchsberechtigung usw. Man kann
wohl kaum bestreiten, dass diese Form der Zuweisung von Positionen
in modernen Gesellschaften mit die entscheidenden Formen sozialer
Differenzierungen enthalten: die Mitgliedschaft in Arbeitsorganisatio-
nen/Unternehmen, in Schulen/Universititen, aber auch in Kirchen, Ver-
einen, Parteien war zumindest in der klassischen Industriegesellschaft
der wohl entscheidende Priadiktor fiir die Beschreibung typischer Le-
benslagen und Milieus, die sehr wohl Humandifferenzierungen sind und
die Gleichheit erzeugenden Funktionen der Gesellschaft mit ihren Un-
gleichheit generierenden miteinander (wenigstens semantisch) versoh-
nen — also politische und rechtliche Gleichheit mit Bildungs- und 6ko-
nomischer Ungleichheit, wie die life course sociology mit ihrem Fokus
auf institutionenabhingige Lebenslagen zeigt (vgl. (Kohli, 2003; Mayer,
2009). Was Hirschauer als »Kontingenz der Mitgliedschaft« in Organi-
sationen zitiert, ist zwar kontingent, aber eben nicht beliebig, sondern
von hohem Strukturwert. Organisationen haben den funktionalen Sinn,
Formen dichterer Kommunikation in die Funktionssysteme einzubauen
und darin dann auch soziale Differenzierungen zu stabilisieren.

Zum anderen fallt auf, dass sich Folgen von Humandifferenzierung
als kultureller Praxis auf den ersten Blick erstaunlicher Weise besonders
an Organisationen zeigen. Themen wie die Gender-Frage, der Zusam-
menhang von 6konomischen Herktnften und Lebenschancen, Rassis-
mus, Altersklassifikationen, sogar Zuschreibungen pathologisierbarer
Abweichungen korperlicher und mentaler Natur fallen vor allem an
Organisationen auf. Wissenschaft ist geschlechtlich indifferent, aber die
Repriasentation von Frauen auf Professuren wird als Problem wahrge-
nommen, was als ein Hinweis auf eine illegitime Form der Humandiffe-
renzierung gelesen wird. Es fallt dann auf, dass nicht nur das Geschlecht
diskriminiert, sondern es sind auf Professuren auch weniger Auslander,
weniger Nicht-Weifse, weniger Leute aus bildungsfernen Milieus, weni-
ger Leute aus dem zweiten Bildungsweg, weniger Leute aus nicht-biir-
gerlichen Milieus als im Bevolkerungsdurchschnitt anzutreffen. Es geht
hier nicht darum, zu diskutieren, ob eine Reprisentation solcher Kriteri-
en der Differenzierung von Personengruppen an einem Positionstyp wie
Professuren an Universitdten oder sonstigen hoheren Bildungsanstalten

70

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

gerecht, sinnvoll oder erstrebenswert ist. Es geht vielmehr einerseits um
die Frage, warum man ausgerechnet auf diese Kriterien kommt und
nicht auch auf anders denkbare, die in fritheren Zeiten durchaus eine
Rolle gespielt haben — etwa die Konfession. Andererseits stellt sich die
Frage, woher diese Fragen kommen.

Gerade weil Organisationen ohnehin soziale Systeme sind, die auch
soziale Positionierungen vornehmen, sind sie ein Gradmesser dafiir,
nach welchen Kriterien solche Positionierungen vorgenommen werden.
Gerade weil in Organisationen explizit tber Kriterien der ungleichen
Positionierung prinzipiell gleicher beziehungsweise gleichberechtigter
Personen und Personengruppen entscheiden wird, fallen implizite Rou-
tinen besonders auf. Organisationen sind die einzigen Systeme, in denen
dokumentierbar registriert wird, wer und wer nicht berticksichtigt wird.
Organisationen sind damit also so etwas wie Messgerite zur Beurtei-
lung und Beobachtung von gesellschaftlichen Diskursen und Praktiken
der Humandifferenzierung, die hier zeitfeste Sichtbarkeiten hinterlassen.
Es ist dann kein Zufall, dass sich die gesellschaftliche Selbstthematisie-
rung von Humandifferenzierung nicht nur in moralischen und politi-
schen Arenen emanzipatorischer oder reaktionarer Selbst- und Fremd-
typisierungen ereignet, sondern vor allem in Organisationen, in denen
dies dann als Herausforderung fiir Selbstkritikanlasse und Gleichstel-
lungsstrategien registriert wird. Die » Dethematisierung anderer Formen
von Mitgliedschaft«, die Hirschauer (2014, S. 178) der Luhmannschen
Organisationssoziologie der 1970er Jahre bescheinigt, gibt es, kommt
aber letztlich in der Organisationssoziologie erst seit deren kulturalisti-
scher Wende vor, die darauf reagiert, dass sich politische und moralische
Erwartungen, vor allem Symmetrieanspriiche, nicht zufillig an und auf
Organisationen richten (vgl. von Groddeck, 2o11).

Organisationen sind Systeme, die mehr Sichtbarkeit und Transparenz
erzeugen als Gesellschaftssysteme. Die Systemreferenz Gesellschaft darf
nicht mit einer Makroperspektive verwechselt werden. Die Systemrefe-
renz Gesellschaft verweist auf die primire Differenzierungsschicht der
Gesellschaft, in der im Falle der funktionalen Differenzierung die Form
der stark diskriminierenden Unterscheidung unterschiedlicher Erfolgs-
bedingungen fiir politische, dkonomische, wissenschaftliche, religiose,
mediale und rechtliche Anschlussmoglichkeiten durchschligt. Eindeu-
tig ist dabei freilich nur die Codierung — Okonomisches ist strikt an
Zahlungen und damit an Zahlungserfolg gebunden, Politisches orien-
tiert sich immer und ausschliefflich an Machtchancen, Wissenschaft-
liches ist an einen Wahrheitscode (nicht an: Wahrheit) gebunden usw.
Kritiker dieser Theorie (vgl. Knorr-Cetina, 1992) kaprizieren sich gerne
darauf, dass die gesellschaftliche Praxis erheblich weniger trennscharf
gebaut sei. Was solche Kritik aber nicht in Rechnung stellt, sind jene
Theorieelemente, die die strikte Codierung und Mediatisierung der ent-

71

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

sprechenden Systemautopoiesis thematisieren (vgl. Nassehi, 2011, S.
123ff.).

Und genau hier liegt das besondere Auflosungspotential dieser Theo-
rie. In der Tat: Die Praxis ist schmutzig, uneindeutig, Motive von Akteu-
ren folgen nicht dem Differenzierungsschema, und die unterschiedlichen
Codierungen kommen gemeinsam vor und tberlagern sich bisweilen
— aber in der Konsequenz verlaufen die Systemgeschichten strikt an den
Erfolgsbedingungen der entsprechenden Codierungen, was die Komple-
xitdt dieser Gesellschaft ausmacht.

Fiir unser Thema bedeutet das: Gerade die durch die strikte, ich wie-
derhole die Formulierung: durch die brutale Form der diskriminieren-
den Codierungen der Funktionssysteme hat die moderne Gesellschaft
die Chance jener schmutzigen, geradezu unkalkulierbaren Formenviel-
falt, zu der auch Moglichkeiten der Humandifferenzierung gehoren,
ja sogar die Moglichkeit von Konfliktformen bis hin zu Kriegen, die
ausschlieSlich soziale Differenzen als Legitimation und Motivation ver-
wenden: rassische, nationale, ethnische, konfessionelle Antriebe in freier
Kombinierbarkeit. Gerade fur den Krieg aber lasst sich zeigen, wie sehr
solche Formen dann die sachliche Differenzierung der Gesellschaft zu
integrieren in der Lage sind. Zuweilen entsteht der Eindruck, dass eine
wirkliche Integration der funktional differenzierten Gesellschaft nur im
Falle des klassischen Krieges moglich ist — eine hochst ironische Wen-
dung: dass Konflikte mit semantischer Amplifikation durch Humandif-
ferenzierungskategorien sich geradezu integrativ auf die sachliche Dif-
ferenzierung auswirken (vgl. Nassehi 2009: 342ff.).

Womoglich kann man die Hypothese wagen, dass das Thema Hu-
mandifferenzierung derzeit deshalb auf der Agenda steht, weil sich mit
asymmetrischen Formen der Humandifferenzierung eine Ordnung in
die Welt bringen ldsst, die auf der Ebene der gesellschaftlichen Diffe-
renzierung mit ihren Komplexititsfolgen im Hinblick auf Steuerbarkeit,
Kalkulierbarkeit und Erzidhlbarkeit der Welt verloren gegangen ist. Die
Erfindung der (ethnisch homogenen oder politisch gewollten) Nation
im 18. und 19. Jahrhundert, gespeist aus fritheren Formen kollektiver
Zurechnungsadressen, aber tatsichlich eine moderne Erfindung, hat mit
der Entstehung moderner Nationalstaaten vom Augsburger Religions-
frieden uber den DreifSigjahrigen Krieg bis hin zum Wiener Kongress
nach den Revolutionskriegen in Europa fiir Humandifferenzierungska-
tegorien gesorgt, die einerseits die Funktion der Herstellung von adres-
sierbaren Kollektivititen im politischen System erfiillt haben, anderer-
seits aber auch fur eine Erzahlbarkeit der Gesellschaft gesorgt hat. Die
Nationalgeschichtsschreibung, die Nationalisierung der Kunst und Lite-
ratur, sogar des religiosen Bekenntnisses und der »Kultur« war letztlich
auch gesellschaftsstrukturell funktionslos, allenfalls politisch verwertbar,
aber sie hatte durchaus eine Funktion fiir Praktiken der Bewiltigung von

72

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

Komplexitat. Die Ethnisierung, Nationalisierung und Kulturalisierung
von Humankategorien hatte etwas mit der Erzdhlbarkeit der Welt zu
tun, die man durch entsprechende Abgrenzungen gewihrleisten konnte.

So grobschlachtig das formuliert ist, so sehr sollte doch deutlich wer-
den, dass diese Funktionsstelle dieselbe ist wie diejenige der Formen
heutiger Humandifferenzierung, auch wenn es sich heute um andere Ka-
tegorien handeln mag: durchaus auch GrofSkategorien wie die Nation,
das Christentum oder den Islam, gar den Abendlinder, aber eben auch
um kleinere Formen, die an Kategorien des Geschlechts, an unterschied-
lichen Ungleichheits-, Diskriminierungs- und Unterscheidungskategori-
en. Am Ende sind das dann empirische Fragen.

3. Am Ende: Symmetrien und Asymmetrien

Nachdem die merkwiirdige Gleichzeitigkeit von Funktionslosigkeit
und Funktion von Humandifferenzierungskategorien aus der Perspek-
tive der Theorie funktionaler Differenzierung herausgearbeitet wurde,
sei am Ende noch eine kurze Bemerkung zur Frage der Symmetrie und
Asymmetrie des Unterscheidungsgebrauchs gemacht. Die Brisanz des
und das Interesse am Thema Humandifferenzierung liegt — sowohl wis-
senschaftlich als auch moralisch und politisch — nicht nur darin, dass es
zu Unterscheidungsgebrauch kommt. Ohne Unterscheidungsgebrauch
gibt es ohnehin keine Bezeichnung, und jede Bezeichnung unterscheidet
bereits, sonst enthielte sie keine Information und wire damit letztlich
gar nicht kommunizierbar.

Es zeigt sich auch, dass Forschung, die sich mit Humandifferenzie-
rung beschiftigt, das Thema nicht nur auf ihrer Gegenstandsseite vor-
findet, sondern oftmals selbst an der Praxis der Humandifferenzierung
beteiligt ist — was tibrigens in den Kulturwissenschaften, in den cultural
studies eine Form hervorbringt, die auch als Emanzipationsgeschichte
gelesen werden kann. Es werden partikulare Gruppen dadurch promo-
viert, dass man tiber sie promoviert werden kann — also in dem Sinne
gruppenbezogene, an Humandifferenzierung orientierte Kategorien zu
verwenden, um den Forschungsgegenstand zu bestimmen. Das reicht
dann von geschlechtlichen Kategorien uber sexuelle Orientierungen bis
hin zu Formen der Behinderung, der Hautfarbe, des Herkunftsmilieus
etc. Solche Programme sind Seismographen dafiir, dass sich die Erzahl-
barkeit der Welt an kleineren Formen der Zugehorigkeit orientiert und
in die Paradoxie gerit, sich Identititszumutungen zu entziehen, zu-
gleich damit aber Identitdtspolitik zu betreiben. Gemeint sind die viel-
faltigen cultural studies, die immer neue partikulare Bekenntnisrdaume
dadurch adeln, dass ihnen eine authentische kulturelle Identitit einge-
schrieben wird. Haben die cultural studies vor allem in GrofSsbritannien

73

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

sich zunichst seit den 1960er Jahren vor allem fiir die Kultur der Ar-
beiterklasse interessiert, spater auch fiir eine durchaus wohlwollende
Interpretation von Alltags- und Konsumstilen (vgl. Bromley, Gottlich,
& Winter, 1999), war es dann in den 1980cer/9oer Jahren vor allem die
Reflexion hybrider Kulturen, also die Analyse von durch Globalisie-
rung, Migrationsfolgen und kulturelle Wechselwirkungen entstandene
Formen, die sich nicht mehr dem Schema erste oder dritte Welt flug-
ten, sondern neue Zwischenformen etabliert haben (vgl. Bronfen &
Marius, 1997). Inzwischen haben die cultural studies fast alles im Vi-
sier, was sich irgendwie zu Identitaten aufrunden ldsst, mit denen sich
Kollektive ansprechen lassen. Queer-, Gay- and Lesbian-Studies oder
Carribean & Latin American Literature & Culture gehoren ebenso
dazu wie Fashion, Appearance & Consumer Identity und inzwischen
sogar Fat Studies, in denen einerseits die Vorurteile iiber Ubergewich-
tige und deren Diskriminierung auf den Begriff gebracht werden wie
auch eine politische Agenda verfolgt wird, solche Diskriminierung zu
vermeiden.”

Das wissenschaftliche ebenso wie das moralische und politische In-
teresse an Humandifferenzierung hat viel mit dem Verhaltnis von Sym-
metrie und Asymmetrie zu tun. Der Impetus der Thematisierung ist eine
Form der Symmetrieerwartung, die gegenwartige Erwartungsstile pragt,
ihr Bezugsproblem das Auffinden von Asymmetrien in einer Gesell-
schaft, die letztlich keine gesellschaftsstrukturelle Notwendigkeit mehr
fiir solche Asymmetrien kennt.

Ein gegenwirtig erfolgreicher Kritiktypus ist der Typus einer authen-
tischen Kritik, einer Kritik namlich, die der Komplexitat der Welt und
ihren Undurchschaubarkeiten der Gesellschaft die sichtbarste Form ent-
gegensetzt: der durch blofse Existenz des Gegeniibers verbiirgte Symme-
trieanspruch von Sprechern. Irmhild Saake hat diesen Kritiktypus sicher
am eindringlichsten auf den Begriff gebracht. Gleichheit, so schreibt sie
treffend, ist dann nicht mehr die abstrakte Gleichheit abstrakt deduzier-
barer Normen, sondern Gleichheit mutiert zur »Differenz von Betrof-
fenheiten« (Saake, 2015, S. §8). Ihre zugespitzte These lautet, alles werde
ethisch, und zwar dadurch, dass es als authentische Betroffenheit vor-
getragen werden kann (Saake, 2013). Man findet solche Kritikformen
in Ethikgremien, aber auch dort, wo marginalisierte Gruppen promo-
viert werden und man dann womoglich gar nicht Argumente horen will,
sondern jemanden, der fiir sich selbst spricht. Ahnliches gilt auch etwa
im Kontext von Sprechgeboten, insbesondere wenn es um Frauen oder
marginalisierte Gruppen wie Behinderte (disabled persons), Schwarze
oder sexuelle Orientierungen geht. Es geht hier nicht um eine Diskussi-

1 Fiir einen Uberblick vgl. die Website der Popular Culture Association/Ameri-
can Culture Association (www.pcaaca.org).

74

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

on der political correctness, sondern um das Bezugsproblem der Kritik.
Letztlich exekutiert diese authentische Kritik nur, was die Moderne seit
ihrem normativen Anbeginn verspricht: Symmetrisierungen. Und man
kann nicht daran vorbeisehen, dass diese Symmetrisierungen rechtlich
und normativ durchaus durchgesetzt sind, aber praktisch nicht, weswe-
gen sich diese Kritikform weniger auf komplizierte Ableitungen verlegt,
sondern auf Benennung und Visibilisierung.

Das Ziel ist Symmetrie, oder besser: eine asymmetrische Symmetrie-
forderung. Das Bezugsproblem ist erlebte Asymmetrie. Das Symmetrie-
ziel und seine normativen Grundlagen haben durchaus etwas mit der
Entstehung funktional differenzierter Gesellschaft zu tun, deren Form
der eigenschaftslosen Inklusion von Individuen in die Gesellschaft Ei-
genschaften in der zweiten Reihe herstellen musste. Humandifferenzie-
rungen sind deshalb nicht einfach Formen des Unterscheidens — so etwa
wie Herder noch geglaubt hatte, man konne nationale Unterschiede tat-
sachlich auf Augenhohe setzen, ohne die Dramatisierung der Suprematie
des Eigenen. Es gehort zu den geradezu strukturellen Voraussetzungen
des Unterscheidungsgebrauchs, dass Unterscheidungen vor allem dann
stabil bleiben, wenn man sie asymmetrisiert.

An der geschlechtlichen Differenz ldsst sich das gut beobachten. Dass
es Minner und Frauen gibt — was immer das dann im Einzelnen heifSt
— ist kaum der Rede wert, wie diese aber asymmetrisch angeordnet wer-
den schon. Dietrich Schwanitz hat in einem lesenswerten Aufsatz mit
den Mitteln von George Herbert Meads Theorie der Gesten darauf hin-
gewiesen, dass geschlechtliche Asymmetrie auch durch die Asymmetrie
von Horen und Sehen, oder besser: durch die Symmetrie des Horens
und die Asymmetrie des Sehens, konstituiert wird. Gesprochene Spra-
che produziert demnach dadurch, dass beide Interaktionspartner dassel-
be horen, zumindest die Moglichkeit der symmetrischen Beobachtung
(selbst wenn sie semantisch asymmetrisch entfaltet wird). Sehen und
noch mehr: gesehen werden ist damit immer asymmetrisch gebaut, weil
sich das Sehen nicht dementieren oder relativieren ldsst. »Ist das Horen
symmetrisch, ist das Sehen asymmetrisch.« (Schwanitz, 1988, S. 659) Es
wire dies die exakte Gegenposition zu Georg Simmels » Exkurs tiber die
Soziologie der Sinne« (Simmel, 1992, S. 722~742). Fur Simmel ist der
Sehsinn geradezu eine Parabel auf »Wechselwirkung«, also auf unmit-
telbaren, symmetrischen Kontakt. Freilich resultiert die Gegenposition
daher, dass es Simmel nicht um die Wahrnebmung des anderen Korpers
geht, sondern um die Wechselseitigkeit des Blicks. Es geht nicht ums
Sehen, sondern um das Auge — geradezu ein Symbol fiir doppelte Kon-
tingenz, Transparenz und Intransparenz zugleich. Der einseitige Blick
auf den Korper, dem keine Chance gelassen wird, selbst kontingent zu
wirken, sondern dem die Bedeutung schon per se anhaftet — nicht »rea-
liter«, sondern in actu.

75

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

Ich habe basierend auf diesem Gedanken an anderer Stelle (Nassehi,
2011, S. 256ff.) zu zeigen versucht, dass sich an der Geschlechterdiffe-
renz zeigen ldsst, wie sehr sich stabiler Unterscheidungsgebrauch gerade
im Hinblick auf Humankategorien an Sichtbarkeiten festmachen ldsst.
Sichtbarkeiten sind keine objektiven Qualitdten, sondern miissen herge-
stellt, eingeiibt, praktisch vollzogen und kondensiert werden. Es geht um
Wahrnehmungsschemata, deren praktischer Sinn aber gerade in ihrer Ob-
jektivierbarkeit und Reifizierbarkeit besteht. Dass es Frauen gibt, besta-
tigt sich dann durch jene Sichtbarkeit, die dadurch hergestellt wird, dass
Wahrnehmungsschemata bestimmte Formen der Sichtbarkeit dramatisie-
ren. Es entsteht eine Paradoxie der Sichtbarkeit (Nassehi, 1999a), die die
Basis ihrer selbst darstellt und sich darin immer wieder selbst bestatigt.
Exakt deshalb kondensieren Unterscheidungen in der Sozialdimension
gerne an herstellbaren Sichtbarkeiten, selbst wenn diese erst sozial her-
gestellt werden miissen: Geschlecht, Hautfarbe, Behinderung, Sprache,
Alter, Habitus/Herkunft usw. Selbst soziologische Aufklirung, die uns
zeigen kann, dass statistische Gruppen bestimmter Merkmalskonstellati-
onen nicht identisch sind mit sozialen Gruppen konkreter Sichtbarkeiten,
hat es dann schwer, weil ihr die Sichtbarkeitsevidenz fehlt.

All dieses freie Flottieren von Humandifferenzierungsmoglichkeiten
kann es nur in einer Gesellschaft geben, die fiir diesen Formengebrauch
letztlich keine funktional relevante Verwendung hat. Daraus lassen sich
zwei mogliche Prognosen formulieren: Es konnte Bedingungen geben,
unter denen bestimmte Formen der Humandifferenzierung verschwin-
den oder wenigstens entdramatisiert werden. Es konnte aber auch zu
einer radikalen Dramatisierung solcher Formen kommen. Fiir beides
gibt es Evidenzen — manche Formen von Humandifferenzierung sind
in den letzten Jahrzehnten wenigstens in westlichen Landern stark ent-
dramatisiert worden, man denke etwa an Homosexualitit; andererseits
orientieren Konflikte wieder mehr an zugeschriebenen Merkmalen mit
Humandifferenzierungspotential. Was der Gesellschaftstheoretiker
dazu unter anderem lapidar sagen kann: So dramatisch die Auswirkun-
gen im einen wie im anderen Falle sind, auf der Ebene der Gesellschafts-
struktur, also der Systemreferenz Gesellschaft fithrt das kaum zu Infor-
mationswerten. Man moge das nicht unbedingt fur eine beruhigende
Nachricht halten.

Literatur

Bromley, R., Gottlich, U. & Winter, C. (Hrsg.) (1999): Cultural Studies:
Grundlagentexte zur Einfiihrung. Luneburg: zu Klampen.

Bronfen, E. & Marius, B. (1997): »Hybride Kulturen. Einleitung zur
anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte«. In: E. Bronfen

76

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HUMANDIFFERENZIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE DIFFERENZIERUNG

(Hrsg.), Hybride Kulturen: Beitrige zur anglo-amerikanischen Multi-
kulturalismusdebatte (S. 1—30). Tubingen: Stauffenburg-Verlag.

Foucault, M. (1971): Die Ordnung der Dinge: Eine Archdologie der
Humanwissenschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Groenemeyer, A. & Mansel, J. (2003): Die Ethnisierung von Alltagskon-
flikten. Opladen: Leske und Budrich.

Hirschauer, S. (1993): Die soziale Konstruktion der Transsexualitiit:
Uber die Medizin und den Geschlechtswechsel. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Hirschauer, S. (1994): »Die soziale Fortpflanzung der Zweigeschlecht-
lichkeit«. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie,
46(4), 668-692.

Hirschauer, S. (2014): »Un/doing Differences. Die Kontingenz sozialer
Zugehorigkeiten«. Zeitschrift fiir Soziologie, 43(3), 170-191.

Knorr-Cetina, K. (1992): »Zur Unterkomplexitit der Differenzierungs-
theorie: Empirische Anfragen an die Systemtheorie«. Zeitschrift fiir
Soziologie, 43, 406—4T19.

Kohli, M. (2003): »Der institutionalisierte Lebenslauf: ein Blick zu-
ruck und nach vorn.« In: J. Allmendinger (Hrsg.), Entstaatlichung
und soziale Sicherbeit. Teil 1 (S. 525-546). Opladen: Leske und Bu-
drich.

Luhmann, N. (1980): Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft (Bd. 1). Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1984): Soziale Systeme: Grundriss einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1989): Gesellschaftsstruktur und Semantik: Studien
zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft (Bd. 3). Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1994): »Inklusion und Exklusion«. In: H. Berding
(Hrsg.), Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in
der Neuzeit 2. Nationales Bewusstsein und kollektive Identitit
(S. 15—45). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, N. (1995): Soziologische Aufklirung 6. Die Soziologie und
der Mensch. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Luhmann, N. (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Mayer, K. U. (2009): »New Directions in Life Course Research«. An-
nual review of Sociology, 35, 413—433.

Nassehi, A. (1999a): »Die Paradoxie der Sichtbarkeit: Fiir eine epis-
temologische Verunsicherung der (Kultur-)Soziologie«. Soziale Welt,
50, 349-361.

Nassehi, A. (1999b): Differenzierungsfolgen: Beitrige zur Soziologie
der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag.

77

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARMIN NASSEHI

Nassehi, A. (2000): »Die Geburt der Soziologie aus dem Geist der In-
dividualitdt. Einige Systemtheoretische Bemerkungen«. In: T. Kron
(Hrsg.), Individualisierung und soziologische Theorie (S. 45-67).
Opladen: Leske und Budrich.

Nassehi, A. (2002): »Exclusion Individuality or Individualization by In-
clusion?«. Soziale Systeme, 8(1), 124-135.

Nassehi, A. (2005): »Organizations as decision machines. Niklas Luh-
mann’s theory of organized social systems«. In: C. Jones & R. Munro
(Hrsg.), Contemporary Organization Theory (S. 178-191). Oxford:
Blackwell Oxford.

Nassehi, A. (2009): Der soziologische Diskurs der Moderne. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Nassehi, A. (2011): Gesellschaft der Gegenwarten: Studien zur Theorie
der modernen Gesellschaft I1. Berlin: Suhrkamp.

Nassehi, A. (2012): »Soziologie«. In: O. Jahraus, A. Nassehi, M. Grizelj,
I. Saake, C. Kirchmeier & J. Miiller (Hrsg.), Lubmann-Handbuch:
Leben — Werk — Wirkung (S. 399—407). Stuttgart: Metzler.

Nassehi, A. (2014): »Hat die Soziologie einen sozialen Bias?« In: M.
Low (Hrsg.), Vielfalt und Zusammenhalt. Verbandlungen des 36.
Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie 2012 (Bd. 1,
S. 57-68). Frankfurt a. M., New York, NY: Campus-Verlag

Nassehi, A. (2017): Die letzte Stunde der Wahrbeit: Kritik der komple-
xitdtsvergessenen Vernunft. Hamburg: Murmann.

Saake, 1. (2012): »Systemtheorie als Differenzierungstheorie«. In: O.
Jahraus, A. Nassehi, M. Grizelj, I. Saake, C. Kirchmeier & J. Miiller
(Hrsg.), Lubmann-Handbuch: Leben — Werk — Wirkung (S. 41-46).
Stuttgart: Metzler.

Saake, I. (2013): »Alles wird ethisch. Gremienethik als neue Herr-
schaftskritik«. Kursbuch 176: Ist Moral gut?, 47-64.

Saake, 1. (2015): »Soziologie der Ethik. Semantiken symmetrischer
Kommunikation«. In: A. Nassehi, I. Saake & J. Siri (Hrsg.), Ethik —
Normen — Werte (S. 43—67). Wiesbaden: Springer VS.

Saake, I. & Nassehi, A. (2004): »Das gesellschaftliche Gehduse der Per-
sonlichkeit«. Berliner Journal fiir Soziologie, 14(4), 503-525.

Schwanitz, D. (1988): »Der weibliche Korper zwischen Schicksal und
Handlung: Die Diat und die Paradoxie des Feminismus«. In: H.U.
Gumbrecht & K.L. Pfeiffer (Hrsg.), Materialitit der Kommunikation
(S. 568—583). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G. (1992): Soziologie: Untersuchungen iiber die Formen der
Vergesellschaftung (Gesamtausgabe, Bd. 11). Berlin: Suhrkamp.

von Groddeck, V. (2011): Organisation und Werte — Formen, Funktio-
nen, Folgen. Wiesbaden: Springer VS.

Winker, G. & Degele, N. (2009): Intersektionalitit: Zur Analyse sozia-
ler Ungleichheiten. Bielefeld: Transcript.

78

hitps://dol.org/10.5771/9783845292540-56 - am 16.01.2026, 00:40:33. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783845292540-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

