Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern
der Sprache

Derridas Verfall an die Suche nach der Reinheit ist keine Sache nur der 1960er Jahre.
Wird die Verleugnung der neuronalen Welt in der rein sich selbst reflektierenden Phi-
losophie mit Laborpraktiken als imaginire Vorstellung kritisiert, weil man im wissen-
schaftlichen Labor jenseits der von Zwecken beherrschten Alltagspraxis erkliren kann,
wie Geriiche und Farben allein durch das Hirn ohne Nase und Auge simuliert werden
kann analog zur kontemplativen Erinnerung an das fehlende Gliedes durch das Hirn im
Phantomschmerz oder unter Drogen, so ist dies zwar selbstredend méglich und fiir ei-
ne Reproduktionsmedizin duflerst niitzlich.! Aber damit wird gerade nicht das reflekti-
ve Selbstbewusstsein der Philosophie als Schein gegeniiber neurologischen Erkenntnis-
sen im Labor kritisiert. Vielmehr wird das Gehirn dann immer noch abstrakt als Ein-
heitszentrum des Handelns im vom Alltag abstrahierten Labor theoretisiert. Analog zu
Bruno Latours Kritik wird dann die Abstraktion des Labors zur Erklirung der Welt, was
ein Grund zu stindig unvorhergesehenen Umweltkatastrophen wird, weil die Welt vom
abstrakten reinen Labor aus gesehen wird, was eine Lebenspraxis der verschieden sozi-
al verklammerten Netzwerke in der Welt nicht sein kann. Es abstrahiert ebenso wie der
frithe Derrida von den noch zunichst durch Augen und Nasen unterschiedlich in sozia-
len Kontexten erlernten Habitualisierungen bzw. Aneignungen, ohne die eine Simulati-
on von Riechen und Sehen durch das Gehirn gar nicht méglich wire. Es wird mit dieser
an laboriellen Hirnforschungen orientierten Kritik der Bewusstseinsphilosophie nicht
einfach der Mangel an wissenschaftlicher Empirie der philosophischen Phinomenolo-
gie kritisiert, sondern vielmehr wird die reinigende Abstraktion von Praxis der Philo-
sophie in ihrer antihermeneutischen Haltung durch wissenschaftlich scheinbar reinere
Abstraktion des Labors von Kontexten des Handelns im Alltag noch untermauert. Ver-
gessen wird da das berithmte Milgram-Experiment von 1960, wo der klinisch weif3e Kit-
tel der Versuchsleiter:innen dazu fithrte, dass einige Probant:innen dann den unmorali-
schen Befehlen (wie etwa der Bestrafung durch einen gefakten Todesstof3 durch Elektro-
schocks) der Versuchleiter:innen folgten. Daran zeigt sich wieder der antinomische Me-

1 Thomas Metzinger, Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung zur Bewusst-
seinsethik, Berlin °2009, S. 41f.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

350

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

chanismus des Reinheitsverstindnisses, dass die unsaubere stindig wechselnde prakti-
sche Welt durch die reine und saubere Labortechnik der immer gleichen Bedingungen
als Spiels der Spiele verstanden wird, so dass auch das von praktischer Lebenszeit und
Aneignung abstrahierende Labor zum ethischen Maf3stab der Praxis aller Praktiken au-
3erhalb des Labors wird. Dieser Reinheitsmechanismus entspricht der alten marxschen
Warnung an die Philosophie, dass sie ihre Praxis der von Kontext abstrahierenden Lo-
gik fiir die Logik der Praxis hilt. Umweltverschmutzung geht daher nicht erst von Ver-
schmutzung, sondern auch vom umgekehrten Willen zur Reinheit aus. Mit der Kritik an
der klassischen Philosophie des phinomenalen Selbstbewusstseins durch eine neurolo-
gisch motivierte Empirie wird heutzutage die klassische Verleugnung der Empirie durch
Philosophie nur dadurch kritisiert, dass ihre reinigende Abstraktion von sozialen Prak-
tiken zu wenig durch Wissenschaftsgliubigkeit des abstrakten Labors unterfiittert war.
Das ist ein allodoxer Epistemozentrismus der Reinheit, welcher niitzliche medizinische
Erkenntnisse unbewusst zur Verwechslung der Positionen im Feld der Philosophie be-
nutzt, um sich dann als Heterodoxie in der Epistemologie der Philosophie auszugeben.”

Die Theorie der unendlichen Spuren ist eine Kritik des reinen Ursprungs, die immer
noch eine Reinheit bleibt, die nun zu dem unendliche Spuren produzierenden, einen un-
erftillbaren Begehren geworden ist. Dieses von Geschichte abstrahierende Begehren, das
angeblich antivital sei, wurde von Christian Boltanski durch Kunstpraktiken im Fehlen
des Korpers selbst gerade als vitalistisches Begehren in seiner Kunst offensichtlich ge-
macht: Dinge des Gebrauchs wie die Anhiufung von Kleidern der Toten durch die Kunst
Christian Boltanskis geben mit den ausgestellten Dingen noch die Spuren der einstigen
jetzt toten Korper an und dringen zur Erinnerung, die aber unmoglich bleibt, weil der
tibertragende Leib dieser Kleider als notwendige Bedingung der Erinnerung verschwun-
denist. Wenn in Diskursen nicht mehr nach den Positionen gefragt wird, gelten nur noch
die Positionen in den iibrig gebliebenen schriftlichen Diskursen, weil diese als iiberlie-
ferter Rest zur Erklirung einer Geschichte anreizen, wo die stillschweigende Einnah-
me des Rechts zum Diskurs durch Kérper ja angeblich nicht mehr existiert. Aber genau
das ist eine Kastration der Diskurse von Anzeichen an Relationen verschiedener nicht-
diskursiver Positionen, so dass Positionen im Diskurs als vitale Erginzungen fiir diese
fehlende Positionierung zum Diskurs fungieren sollen. Die bei Foucault auftauchende
antihermeneutische Haltung stammt aus der Kritik an der Sprachwissenschaft Saussu-
res, die in Kritik am Feiern der Sprache als einziges System diese als Grundlage aller
Semiotik wieder restituiert. Geht Saussure von dem Monopol des Verstehens im Erken-
nen einer bildhaften sinnfernen Signifikantenordnung als strukturelle Ahnlichkeit fiir
jeden Diskurs jenseits verschiedener Zeitalter aus, so setzt Foucault an deren Stelle die
Ahnlichkeit der Epistemeformen allein innerhalb der Diskurse eines Zeitalters, so dass
Foucault in Ordnung des Diskurses das Paradigma des Signifikanten Lacans und damit der
images acoustiques zwar kritisiert. Aber zugleich kénnen dann alle Gesellschaften zu Dis-
kursgesellschaften erklirt werden, weil er das Feiern einer durchgehenden Struktur zwi-
schen den Zeitaltern zwar kritisiert, aber um damit die Reinheit eines Zeitalters an der

2 So etwa bei Thomas Metzinger, Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung
zur Bewusstseinsethik, Berlin °2009, der sich selbst als Haretiker der Philosophie sieht und daraus
eine philosophische Ethik ableiten will.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache

jeweiligen Ahnlichkeit in der durch je diskontinuierlichen Kastration an Ahnlichkeit der
Diskurse festzumachen.

Das hat Folgen in einer von Nietzsche geprigten Postmoderne, die sich dann heute
in der kolonialistisch verstandenen Kunst der Moderne (und ihrer Krise der documenta
zeigt). So wurde z.B. der brasilianische Kiinstler Hélio Oiticica sehr spit in Europa wie-
derentdeckt, weil er laut seiner Tagebuchaufzeichnungen fiir seine zunichst in Europa
nicht beachteten avantgardistischen Innovationen des Tanzes, Kleidung und Geruchs zu
Anfang der 1960er Jahre Merleau-Ponty las, wihrend er dann in seiner spiteren New Yor-
ker Zeit der 1980er in Vergessenheit geriet, weil diese Zeit schon vom radical chic eines
Nietzscheanismus Foucaults bestimmt war, so dass Oiticicas avantgardistische Kunst in
den 1990er Jahren erst analog zur modischen in Museen und Galerien gewordenen Kor-
pertheorie von Merleau-Ponty in Europa wiederentdeckt wurde.®> Kurz: Diese antikolo-
nialistische Widerentdeckung ist also selbst kolonialistisch affiziert so wie Nietzsches
Totung Gottes dem langen Schatten der Reinheit folgt.

Wie in Baudelaires Gedicht der zwei Zimmer kann eine unter Drogen erlebte Zeit-
losigkeit keineswegs als Spur einer zeitlosen religiosen Ewigkeit gelten, die Benjamin
als messianische Splitter der utopischen Zeitlosigkeit in der Zeit interpretierte. Lange
vor Marx berithmter Aussage von Religion als trivialisierter Volksdroge zeigt Baudelaire
die Antinomie der Ahnlichkeit von Droge und Religion damit an, dass die scheinbar ge-
geniiber Drogen natiirliche Religion der Mehrheit eigentlich nur eine billigere Droge ist,
die wie Sprache ohne jede Reflexion als normalisierte Droge im common sense anerkannt
und leichter zuginglich ist. Flaubert hat diese Doppelopposition Baudelaires gegen Ka-
pitalismus und gegen katholische Kritik des Kapitalismus in der Oszillation von Religion
und Asthetik analog zu Benjamins Aura verstanden. So lobt Flaubert die Praradis artifi-
ciels Baudelaires zwar einerseits in seinen Briefen fiir die hiretischen Darstellung von
Drogen wie Haschisch und Opium, wihrend er ihn dann noch wegen seines Bezugs zur
Religion als zu geringe wissenschaftliche Objektivierung zu tadeln gedenkt, weil seine
religiose Begrifflichkeit noch zu sehr an die verhasste Religiositit der Bourgeoisie erin-
nere.* Dagegen gibt ihm Baudelaire in seiner Antwort zu verstehen,” dass der michtige
Glauben an eine iibersubjektive Reinheit von der Zeit als allgemein anerkannter Antrieb
zur Selbstverwirklichung mit einem kiinstlich erzeugten inneren Erlebnis durch Dro-
gen beweist, dass hinter der Religion die Macht einer ebenso menschlichen wie profan
asthetischen Phantasie stehe, deren sich die Religion zu einer sozialen Disziplinierung
nur bedient, um andere individuelle Erfahrungen des dem Absterben dhnlichen, aber
wiederholbaren Ubergangs im Leben zugunsten des einzigen Ubergangs durch biologi-
schen Tod in ein religios prophezeites Paradies zu verhindern. Baudelaire kritisiert da-
mit genau das, was Foucault als Verfithrung zum Glauben an universale Normen zwar

3 Nele Kaczmarek, Die Verschrankung von Leib und Raum als kiinstlerische Strategie in der Werk-
entwicklung von Hélio Oiticica, in: Thomas Becker u. Christoph Metzger (Hg.), Leibliche Praxeologie
vs. Iconic Turn, Paderborn 2020, S. 123 —139.

4 Brief Flauberts an Baudelaire, zit. in Chareles Baudelaire, GEuvres Completes, hg.v. Claude Pichois,
Paris 1971, Bd. I, S.1379.

5 Antwort von Baudelaire, ebd., S.1379. Brief vom 26. Juni 1860.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

351


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

352

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

bringt, aber durch seinen Narzissmus der Philosophie verpasst: Sieht man die histori-
sche Geschichte der Innovationen in der Kunst, erkennt man, dass auch der jeweilige
Glaube an die Moderne, die allein modern und zeitgendssisch zu sein scheint, ein reli-
gioser Irrglaube einer geschichtslosen Spitze zwar ist. Aber ihre Umkehrung, dass dann
das reine ohne jede Akkumulation erscheinendes diskontinuierliches Diskursereignis in
der modernen Literatur an deren Stelle tritt, verwandelt das Ziel in eine fiir alle gilti-
ges Gesetz einer Ziellosigkeit, weil es kein Ziel nach dem Tod Gottes geben kann. Geht
Flaubert vom Vorbild des kalten Beschreibens einer wissenschaftlichen impassibilité aus,
um sich ebenso gegen den durch Empfindung und Einfithlung aufgeheizten romantisie-
renden Massenmarkt des Kleinbiirgertums zu wenden,® so Baudelaire davon, dass seine
moderne Lyrik die Kraft einer Asthetik verstehen will, in der dann sogar die Reinigung
von Innerlichkeit durch wissenschaftliche impassibilité einen Reinheitsglaubens repro-
duzieren kann, den er mit seiner Kritik des falschen philosophischen l'art pour l'art der
institutionellen Philosophie Cousins als Religionsersatz verwarf. Baudelaire hat damit
zum ersten Mal in der Moderne die Verwechselung von Religion der Reinheit und Rei-
nigung von der Religion in der Entstehung moderner Asthetik als Antinomie des Rein-
heitswillens mit seinen kiinstlichen Paradiesen deutlich machen wollen, die uns noch
heute betrifft und im scheinbaren Unterschied von linguistischem und anthropologi-
schem Strukturalismus wieder aufgetaucht ist. Denn die Kritik an der Religion durch
das wissenschaftliche Labor der impassibilité kann gegeniiber der Alltagswelt zum neuen
Glauben an Reinheit durch das wissenschaftlich reine Labor werden. Es zeigt sich an der
modernen Psychoanalyse, wie selbst profane Kritik an Religion im Namen der Reinheit
mit Religion verwechselbar werden kann, sowie etwa in der Gegenbewegung von Psy-
choanalyse und Religion, die sich auch in der Auseinandersetzung zwischen Freud und
Jung oder der psychoanalytisch motivierten spiten Behauptung Lacans von der angeb-
lichen Vorbildlichkeit der christlichen Religion auch im 20. Jahrhundert zeigt. Es war
der Psychoanalytiker Carl Gustav Jung, der die Unterscheidung von animus und anima
als Zweigeschlechtlichkeit des Unterbewussten ansetzt und damit Picos und Kants Un-
terscheidung von einer universalen Einheit durch Umkehrung vom Kopf des Subjekts
in Beibehaltung der Unterscheidung angeblich auf die Fiifle des Unbewussten stellt.”
Baudelaires isthetische Gegenreligion verweist einerseits gegen die religiose Utopie ei-
nes modernistischen Benjamin und andererseits gegen Foucaults antihermeneutischen
Postmodernismus, dass nicht der Wille zum Wissen, sondern es der darin verborgene
Glauben an Reinheit ist, der diese Antinomie von Religion und Antireligion in das Wis-
sen der klassischen Moderne wie Postmoderne eingeschleust hat.

Die nietzscheanische Reform der spiten Dekonstruktion riickt freilich von einer
zeitlosen Bewegung und der Reinheit des Signifikanten ab, indem die Suche nach Ur-
schrift bzw. dem Gesetz lediglich ein durch Vielheit der Spuren provoziertes Begehren
nach Vereinigung aller Strukturen bleibt, so dass die stumme zeitlose Urschrift nur
noch ein obskures nicht-existentes Objekt der Begierde nach vitaler Prisenz ist, aber
entsprechende dynamische Spuren in der Realitit der Zeit hinterlisst, die lediglich auf

6 Zudiesem Ideal: Norbert Christian Wolf, Asthetische Objektivitit. Goethes und Flauberts Konzept
des Stils, in: Poetica. Zeitschrift fiir Sprach- und Literaturwissenschaft 34/1, 2002. S. 125 —169.
7 Carl Gustav Jung, Gesammelte Werke. Sonderausgabe 1995, Disseldorf, Band 9/2, S. 24.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache

ein Objekt verweisen, das gar nicht existiert. Die vielen unendlichen Spuren dringen
nach Ordnung auf einen sie begriindenden Grund wie auf eine reine Urschrift oder
analog zu den alle Schaumkronen enthaltenen Badewanne im Vergleich des frithen
Foucault, deren Boden als Seinsgrund fiir unseren Sitz bei Betrachtung der vielfiltigen
Schaumkronen der Oberflichen kultureller Denksysteme selbst nie zum Vorschein
kommt. Das Vernommen-Sein ist dann nicht mehr ein phinomenal zu ergriindender
zeitloser Horizont, sondern nur der durch Zeit geprigte Effekt der Suche nach einem
imaginiren Begehren eines zeitlosen quasireligiésen reinen Ursprungs, das daher in
der Zeit zwar nie erfiillt werden kann, aber als Begehren nach einer Urschrift fur die
permanent dynamische Verschiebung und hybride Zeichensetzungen ohne Ende sorgt.
Analog dazu geht in der Konzeptart Joseph Kosuths z.B. in One and Three Chairs 1965 mit
Bezug zu Wittgenstein und Duchamp noch vor Derridas spiterer nietzscheanischen
Wendung mit der Ausstellung der nebeneinander angeordneten Installation einer
Fotografie eines Stuhls, des realen Stuhls und eines Lexikonartikels zu einem Stuhl
keine Idee oder Konzept voraus, sondern es ist die Vernetzungen dieser Zeichen, die
erst das Konzept der Idee von Stuhl beim Beobachter hervorbringt, so dass Kunst in
diesem Falle nicht einfach etwas ausstellt, sondern vielmehr ausstellt, wie das Kon-
zept einer Wahrnehmung des Betrachters durch Vernetzung der Zeichen erst sein der
Wahrnehmung vorausgehendes Vernommen-Sein vernehmbar macht. Eine Idee bringt
nicht wie im Platonismus eine Vernetzung der Struktur hervor, sondern die Struktur
erst das Konzept der Idee analog zu Cassirers Hinweis, dass die Relationalitit des Wie
zunehmend das Was ersetzt. Etwa zur gleichen Zeit hat Eco in seiner Arbeit zum of-
fenen Kunstwerk festgehalten, dass es nicht mehr um den Ausstellungswert von etwas
geht, sondern dass das Verfahren des Ausstellens selbst ausgestellt wird. Es ist daher
duferst fraglich, ob alle Begehren auf ein einziges Begehren wie die Suche nach Sinn
zuriickgefithrt werden kann wie etwa laut Heidegger, der die Suche des Daseins nach
dem Sein zum existenziellen Begehren des Daseins auf der ganzen Welt schlechthin
erklart hat. Trotz der Verbesserung der Dekonstruktion durch Nietzsche in der spiten
Dekonstruktion, welche die nietzscheanische Kritik am Gesetz fiir Verstehensprozesse
als versteckten Monotheismus sieht, ist die einstige berechtigte Kritik Kristevas von
einem antihermeneutischen Logozentrismus der Reinheit an Derrida keineswegs ver-
schwunden: Weil dann Begehren nach dem einen Gesetz durch das eine Gesetz des
Begehrens kritisiert und damit wieder als Monotheismus wie bei Heidegger in dem
einen Begehren fiir jede Existenz bzw. Dasein restituiert wird. An die Stelle der einen
Urschrift tritt dann nur die einheitliche Logik aller Begehren in dem einen Begehen
nach der Urschrift, wiewohl Kristeva in ihrer ersten Kritik an Derrida darauf verwiesen
hat, dass Begehren des Leibes in seiner Heterogenitit nie rein logisch vereint sein kann.
Der spite Derrida, fiir den die Urschrift nur noch ein inhaltsloses Objekt der Begierde
ist, das unendliche Spuren produziert, ist ebenso dann wie die Psychoanalyse von der
Antinomie der Reinheit betroffen, weil die Lesart des Begehrens in allen gegeniiber dem
Alltag heterogenen Fehlleistungen erneut auf eine Einheit aller Begehren zuriickgefithrt
wird. Geht ein Platonismus wie etwa der Beltings in einer an der frithen Dekonstruktion
hingengebliebenen Theorie von einem Ursinn als Grund unbewegter Konzeption fiir
alle Zeichen in der historischen Verwendung von Bildern aus, die damit nicht einmal
die moderne Kunst des Konzeptualismus und Ecos offenes Kunstwerkt wahrgenommen

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

353


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

354

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

hat, so zeigt die spite Dekonstruktion, dass die Kritik an einer monopolen Urschrift
lediglich durch ein wieder monopoles Begehren wie bei Heidegger ersetzt wird.

Lacan nun hatte nicht wie Foucault oder Derrida Nietzsche rezipiert. Bekanntlich
hatte Lacan von den Vorlesungen Alexandre Kojéves der dreifSiger Jahre des 20. Jahr-
hunderts die neu interpretierte Dialektik von >Herr und Knecht« Hegels iitbernommen.
Danach geht ein Begehren nicht einfach nur auf ein Objekt aus, sondern ist immer nur
zugleich Begehren einer Anerkennung der gleichen Art des Begehrens, die mit der Fi-
xierung auf das Objekt vergessen wird.® Daher verkennt sich die sozial und historisch
differente Art des Begehrens in einem auf das Objekt gerichteten Begehren des souve-
rinen Herrn. Jedes Begehrensspiel hilt sich fiir absolut bzw. legitime Kultur des Begeh-
rens durch das sozial fixierte Begehren des mannlichen Herrn auf das Fetisch-Objekt
(des Knechts bzw. der Frau als Knecht des Mannes bei Lacan). Begehren ist aber dann
nie einfach Begehren von etwas, sondern Begehren nach der sozialen Anerkennung des
anderen Begehrens, das sich in fetischisierender Forcierung auf ein Objekt nicht mehr
als soziale und historische Verschiedenheit sieht. Zumindest hat dies Lacan in seinem oft
zitierten Satz ausgedriickt, dass es den reinen Sex nicht gibt. Aber Lacan erkennt nicht
mehr, dass seine Verteidigung der Psychoanalyse als wissenschaftlich legitime Grundla-
ge zur Interpretation von Gesellschaft und Geschichte dann selbst als ein Begehren nach
sozialer Anerkennung zu analysieren und damit als historischer Effekt von Macht zu re-
flektieren ist. Man kann den Glauben an den reinen Sex in der Popkultur zwar zu Recht
kritisieren, aber er muss selbst noch dann als historisch und soziale produzierte Form
eines Glaubens verstanden werden. Und das geht freilich auf den Salon am Ende des
17. Jahrhunderts als Form einer Selbstverwirklichung des Adels zuriick, der mit seiner
bestimmten Art des Begehrens sich nicht nur als eigene soziale Klasse der Begehren an-
erkennt, sondern sich auch sozial abgrenzt.

In diesem Sinne zeigt sich die Entstehung eines Sexualititsdispositivs im franzgsi-
schen Salon am Ende des 17. Jahrhunderts als sozial motivierte Ablehnung der allgemei-
nen Sinnvermittlung durch Religion, indem die franzésische Aristokratie im sexuellen
Exzess die soziale Gegenreligion zu erschaffen suchte, um sich als soziale Gruppe der
Aristokraten und Aristokratinnen gegenseitig anzuerkennen und von anderen sozialen
Gruppen als reine Gruppe zu distinguieren. Diese Entgrenzung verbleibt insofern noch
in Grenzen einer patriarchalischen legitimierten Allianz, weil es nur bei Vererbung des
minnlichen Namens durch Ehe erlaubt war. Im Falle Foucaults wird zwar die Reduktion
aller Begehren auf Sexualitit in der an Marcuse orientierten Popkultur kritisiert, aber
Diderot wird als angeblich ereignishaftes Auftreten ohne Voraussetzung angesehen, das
dann als Prophetie der eigenen Aufmerksambkeit fiir rein ereignishaft diskontinuierlich
auftretende Innovationen allen akademisch durch Wissenschaft verschmutzten Histo-
rikern vorgehalten werden kann, die noch in logozentrischer Weise an transformative
Praktiken einer Geschichte glauben. Diderot ist in seiner durchaus hiretischen Positi-
on aber alles andere als ein Diskursereignis. Und Derridas durchaus berechtigte Kritik
am Feiern der Sprache der Linguisten ermdglicht zumindest, die Kontingenz jeden Ver-
stehens zu demonstrieren, so dass er dies konsequenter als Nietzsche nicht mehr mit

8 Alexandre Kojéve, Hegel. Kommentar zur Phinomenologie des Ceistes. Anhang Hegel, Marx und das
Christentum, Frankfurt a.M. 1975, Kapitel 11, S. 48 — 89.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache

Ressentiments gegen Juden und Frauen verfolgt. Der philosophische Begriff eines ent-
historisierenden Seins istjedoch als kolonialistische Vorstellung hingegen ebenso zu ver-
abschieden wie die philosophische Vereinheitlichung durch das Gegenteil der von Nietz-
sche propagierten Auflosung des Subjekts im Rauschen der Diskurse. An ihre Stelle hat
der Begriff des sozial wie historisch herstellten Positionierungen an Habitusformen in
einer structure structurée structurante der gedoppelten Synchronisierung einerseits inner-
halb sozialer Klassen wie andererseits der Positionen an Klassen zueinander zu treten.
Marxens politisch verstindliche Kritik, die auch der heutigen Hegemonie der Finanz-
okonomie tiber alle Felder gilt, kann daher nicht das Entstehen dieser Finanzhegemonie
erkliren, weil damit wieder das eine Gesetz zur Grundlage gemacht wird, was den lan-
gen Schatten eines Monotheismus darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

355


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476512-051

m 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

