
Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern

der Sprache

Derridas Verfall an die Suche nach der Reinheit ist keine Sache nur der 1960er Jahre.

Wird die Verleugnung der neuronalen Welt in der rein sich selbst reflektierenden Phi-

losophie mit Laborpraktiken als imaginäre Vorstellung kritisiert, weil man im wissen-

schaftlichen Labor jenseits der von Zwecken beherrschten Alltagspraxis erklären kann,

wie Gerüche und Farben allein durch das Hirn ohne Nase und Auge simuliert werden

kann analog zur kontemplativen Erinnerung an das fehlende Gliedes durch das Hirn im

Phantomschmerz oder unter Drogen, so ist dies zwar selbstredend möglich und für ei-

ne Reproduktionsmedizin äußerst nützlich.1 Aber damit wird gerade nicht das reflekti-

ve Selbstbewusstsein der Philosophie als Schein gegenüber neurologischen Erkenntnis-

sen im Labor kritisiert. Vielmehr wird das Gehirn dann immer noch abstrakt als Ein-

heitszentrum des Handelns im vom Alltag abstrahierten Labor theoretisiert. Analog zu

Bruno Latours Kritik wird dann die Abstraktion des Labors zur Erklärung derWelt, was

ein Grund zu ständig unvorhergesehenen Umweltkatastrophen wird, weil die Welt vom

abstrakten reinen Labor aus gesehen wird, was eine Lebenspraxis der verschieden sozi-

al verklammerten Netzwerke in der Welt nicht sein kann. Es abstrahiert ebenso wie der

frühe Derrida von den noch zunächst durch Augen und Nasen unterschiedlich in sozia-

len Kontexten erlernten Habitualisierungen bzw. Aneignungen, ohne die eine Simulati-

on von Riechen und Sehen durch das Gehirn gar nicht möglich wäre. Es wird mit dieser

an laboriellen Hirnforschungen orientierten Kritik der Bewusstseinsphilosophie nicht

einfach der Mangel an wissenschaftlicher Empirie der philosophischen Phänomenolo-

gie kritisiert, sondern vielmehr wird die reinigende Abstraktion von Praxis der Philo-

sophie in ihrer antihermeneutischen Haltung durch wissenschaftlich scheinbar reinere

Abstraktion des Labors von Kontexten des Handelns im Alltag noch untermauert. Ver-

gessen wird da das berühmteMilgram-Experiment von 1960,wo der klinisch weiße Kit-

tel der Versuchsleiter:innen dazu führte, dass einige Probant:innen dann den unmorali-

schenBefehlen (wie etwa der Bestrafung durch einen gefakten Todesstoß durchElektro-

schocks) der Versuchleiter:innen folgten.Daran zeigt sich wieder der antinomischeMe-

1 ThomasMetzinger,Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von derHirnforschung zur Bewusst-

seinsethik, Berlin 92009, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

chanismus des Reinheitsverständnisses, dass die unsaubere ständig wechselnde prakti-

sche Welt durch die reine und saubere Labortechnik der immer gleichen Bedingungen

als Spiels der Spiele verstanden wird, so dass auch das von praktischer Lebenszeit und

Aneignung abstrahierende Labor zum ethischenMaßstab der Praxis aller Praktiken au-

ßerhalb des Labors wird.Dieser Reinheitsmechanismus entspricht der altenmarxschen

Warnung an die Philosophie, dass sie ihre Praxis der von Kontext abstrahierenden Lo-

gik für die Logik der Praxis hält. Umweltverschmutzung geht daher nicht erst von Ver-

schmutzung, sondern auch vomumgekehrtenWillen zur Reinheit aus.Mit der Kritik an

der klassischen Philosophie des phänomenalen Selbstbewusstseins durch eine neurolo-

gischmotivierte Empiriewirdheutzutage die klassischeVerleugnungderEmpirie durch

Philosophie nur dadurch kritisiert, dass ihre reinigende Abstraktion von sozialen Prak-

tiken zu wenig durchWissenschaftsgläubigkeit des abstrakten Labors unterfüttert war.

Das ist ein allodoxer Epistemozentrismus der Reinheit, welcher nützlichemedizinische

Erkenntnisse unbewusst zur Verwechslung der Positionen im Feld der Philosophie be-

nutzt, um sich dann alsHeterodoxie in der Epistemologie der Philosophie auszugeben.2

DieTheorie der unendlichen Spuren ist eine Kritik des reinen Ursprungs, die immer

noch eineReinheit bleibt, die nun zudemunendliche Spurenproduzierenden, einenun-

erfüllbarenBegehrengeworden ist.Dieses vonGeschichte abstrahierendeBegehren,das

angeblich antivital sei, wurde von Christian Boltanski durch Kunstpraktiken im Fehlen

des Körpers selbst gerade als vitalistisches Begehren in seiner Kunst offensichtlich ge-

macht: Dinge des Gebrauchs wie die Anhäufung von Kleidern der Toten durch die Kunst

Christian Boltanskis gebenmit den ausgestellten Dingen noch die Spuren der einstigen

jetzt toten Körper an und drängen zur Erinnerung, die aber unmöglich bleibt, weil der

übertragende Leib dieserKleider als notwendigeBedingungderErinnerung verschwun-

den ist.Wenn inDiskursennichtmehrnachdenPositionengefragtwird,geltennurnoch

die Positionen in den übrig gebliebenen schriftlichen Diskursen, weil diese als überlie-

ferter Rest zur Erklärung einer Geschichte anreizen, wo die stillschweigende Einnah-

me des Rechts zum Diskurs durch Körper ja angeblich nicht mehr existiert. Aber genau

das ist eine Kastration der Diskurse von Anzeichen an Relationen verschiedener nicht-

diskursiver Positionen, so dass Positionen im Diskurs als vitale Ergänzungen für diese

fehlende Positionierung zum Diskurs fungieren sollen. Die bei Foucault auftauchende

antihermeneutische Haltung stammt aus der Kritik an der Sprachwissenschaft Saussu-

res, die in Kritik am Feiern der Sprache als einziges System diese als Grundlage aller

Semiotik wieder restituiert. Geht Saussure von demMonopol des Verstehens im Erken-

nen einer bildhaften sinnfernen Signifikantenordnung als strukturelle Ähnlichkeit für

jeden Diskurs jenseits verschiedener Zeitalter aus, so setzt Foucault an deren Stelle die

Ähnlichkeit der Epistemeformen allein innerhalb der Diskurse eines Zeitalters, so dass

Foucault inOrdnung desDiskursesdas Paradigma des Signifikanten Lacans und damit der

images acoustiques zwar kritisiert. Aber zugleich können dann alle Gesellschaften zu Dis-

kursgesellschaften erklärtwerden,weil er dasFeiern einerdurchgehendenStruktur zwi-

schen den Zeitaltern zwar kritisiert, aber um damit die Reinheit eines Zeitalters an der

2 So etwa bei ThomasMetzinger, Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung

zur Bewusstseinsethik, Berlin 92009, der sich selbst als Häretiker der Philosophie sieht und daraus

eine philosophische Ethik ableiten will.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache 351

jeweiligen Ähnlichkeit in der durch je diskontinuierlichen Kastration an Ähnlichkeit der

Diskurse festzumachen.

Das hat Folgen in einer von Nietzsche geprägten Postmoderne, die sich dann heute

in der kolonialistisch verstandenen Kunst der Moderne (und ihrer Krise der documenta

zeigt). So wurde z.B. der brasilianische Künstler Hélio Oiticica sehr spät in Europa wie-

derentdeckt, weil er laut seiner Tagebuchaufzeichnungen für seine zunächst in Europa

nicht beachteten avantgardistischen Innovationen des Tanzes,Kleidung undGeruchs zu

Anfangder 1960er JahreMerleau-Ponty las,während er dann in seiner späterenNewYor-

ker Zeit der 1980er in Vergessenheit geriet, weil diese Zeit schon vom radical chic eines

Nietzscheanismus Foucaults bestimmtwar, so dass Oiticicas avantgardistische Kunst in

den 1990er Jahren erst analog zur modischen in Museen und Galerien gewordenen Kör-

pertheorie von Merleau-Ponty in Europa wiederentdeckt wurde.3 Kurz: Diese antikolo-

nialistische Widerentdeckung ist also selbst kolonialistisch affiziert so wie Nietzsches

Tötung Gottes dem langen Schatten der Reinheit folgt.

Wie in Baudelaires Gedicht der zwei Zimmer kann eine unter Drogen erlebte Zeit-

losigkeit keineswegs als Spur einer zeitlosen religiösen Ewigkeit gelten, die Benjamin

als messianische Splitter der utopischen Zeitlosigkeit in der Zeit interpretierte. Lange

vorMarx berühmter Aussage von Religion als trivialisierter Volksdroge zeigt Baudelaire

die Antinomie der Ähnlichkeit von Droge und Religion damit an, dass die scheinbar ge-

genüberDrogen natürliche Religion derMehrheit eigentlich nur eine billigereDroge ist,

die wie Sprache ohne jede Reflexion als normalisierte Droge im common sense anerkannt

und leichter zugänglich ist. Flaubert hat diese Doppelopposition Baudelaires gegen Ka-

pitalismus und gegen katholischeKritik desKapitalismus in derOszillation vonReligion

und Ästhetik analog zu Benjamins Aura verstanden. So lobt Flaubert die Praradis artifi-

ciels Baudelaires zwar einerseits in seinen Briefen für die häretischen Darstellung von

Drogen wie Haschisch und Opium, während er ihn dann noch wegen seines Bezugs zur

Religion als zu geringe wissenschaftliche Objektivierung zu tadeln gedenkt, weil seine

religiöse Begrifflichkeit noch zu sehr an die verhasste Religiosität der Bourgeoisie erin-

nere.4 Dagegen gibt ihm Baudelaire in seiner Antwort zu verstehen,5 dass der mächtige

Glauben an eine übersubjektive Reinheit von der Zeit als allgemein anerkannter Antrieb

zur Selbstverwirklichung mit einem künstlich erzeugten inneren Erlebnis durch Dro-

gen beweist, dass hinter der Religion die Macht einer ebenso menschlichen wie profan

ästhetischen Phantasie stehe, deren sich die Religion zu einer sozialen Disziplinierung

nur bedient, um andere individuelle Erfahrungen des dem Absterben ähnlichen, aber

wiederholbaren Übergangs im Leben zugunsten des einzigen Übergangs durch biologi-

schen Tod in ein religiös prophezeites Paradies zu verhindern. Baudelaire kritisiert da-

mit genau das, was Foucault als Verführung zum Glauben an universale Normen zwar

3 Nele Kaczmarek, Die Verschränkung von Leib und Raum als künstlerische Strategie in der Werk-

entwicklung von Hélio Oiticica, in: Thomas Becker u. ChristophMetzger (Hg.), Leibliche Praxeologie

vs. Iconic Turn, Paderborn 2020, S. 123 – 139.

4 Brief Flauberts an Baudelaire, zit. in Chareles Baudelaire, Œuvres Complètes, hg.v. Claude Pichois,

Paris 1971, Bd. I, S. 1379.

5 Antwort von Baudelaire, ebd., S. 1379. Brief vom 26. Juni 1860.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

bringt, aber durch seinen Narzissmus der Philosophie verpasst: Sieht man die histori-

sche Geschichte der Innovationen in der Kunst, erkennt man, dass auch der jeweilige

Glaube an die Moderne, die allein modern und zeitgenössisch zu sein scheint, ein reli-

giöser Irrglaube einer geschichtslosen Spitze zwar ist. Aber ihre Umkehrung, dass dann

das reine ohne jede Akkumulation erscheinendes diskontinuierlichesDiskursereignis in

der modernen Literatur an deren Stelle tritt, verwandelt das Ziel in eine für alle gülti-

ges Gesetz einer Ziellosigkeit, weil es kein Ziel nach dem Tod Gottes geben kann. Geht

Flaubert vomVorbild des kalten Beschreibens einer wissenschaftlichen impassibilité aus,

um sich ebenso gegen den durchEmpfindungundEinfühlung aufgeheizten romantisie-

rendenMassenmarkt des Kleinbürgertums zuwenden,6 so Baudelaire davon, dass seine

moderne Lyrik die Kraft einer Ästhetik verstehen will, in der dann sogar die Reinigung

von Innerlichkeit durch wissenschaftliche impassibilité einen Reinheitsglaubens repro-

duzieren kann, den er mit seiner Kritik des falschen philosophischen l’art pour l’art der

institutionellen Philosophie Cousins als Religionsersatz verwarf. Baudelaire hat damit

zum ersten Mal in der Moderne die Verwechselung von Religion der Reinheit und Rei-

nigung von der Religion in der Entstehung moderner Ästhetik als Antinomie des Rein-

heitswillens mit seinen künstlichen Paradiesen deutlich machen wollen, die uns noch

heute betrifft und im scheinbaren Unterschied von linguistischem und anthropologi-

schem Strukturalismus wieder aufgetaucht ist. Denn die Kritik an der Religion durch

das wissenschaftliche Labor der impassibilité kann gegenüber der Alltagswelt zum neuen

Glauben anReinheit durch daswissenschaftlich reine Laborwerden.Es zeigt sich an der

modernen Psychoanalyse, wie selbst profane Kritik an Religion im Namen der Reinheit

mit Religion verwechselbar werden kann, sowie etwa in der Gegenbewegung von Psy-

choanalyse und Religion, die sich auch in der Auseinandersetzung zwischen Freud und

Jung oder der psychoanalytisch motivierten späten Behauptung Lacans von der angeb-

lichen Vorbildlichkeit der christlichen Religion auch im 20. Jahrhundert zeigt. Es war

der Psychoanalytiker Carl Gustav Jung, der die Unterscheidung von animus und anima

als Zweigeschlechtlichkeit des Unterbewussten ansetzt und damit Picos und Kants Un-

terscheidung von einer universalen Einheit durch Umkehrung vom Kopf des Subjekts

in Beibehaltung der Unterscheidung angeblich auf die Füße des Unbewussten stellt.7

Baudelaires ästhetische Gegenreligion verweist einerseits gegen die religiöse Utopie ei-

nes modernistischen Benjamin und andererseits gegen Foucaults antihermeneutischen

Postmodernismus, dass nicht der Wille zum Wissen, sondern es der darin verborgene

Glauben an Reinheit ist, der diese Antinomie von Religion und Antireligion in das Wis-

sen der klassischenModerne wie Postmoderne eingeschleust hat.

Die nietzscheanische Reform der späten Dekonstruktion rückt freilich von einer

zeitlosen Bewegung und der Reinheit des Signifikanten ab, indem die Suche nach Ur-

schrift bzw. dem Gesetz lediglich ein durch Vielheit der Spuren provoziertes Begehren

nach Vereinigung aller Strukturen bleibt, so dass die stumme zeitlose Urschrift nur

noch ein obskures nicht-existentes Objekt der Begierde nach vitaler Präsenz ist, aber

entsprechende dynamische Spuren in der Realität der Zeit hinterlässt, die lediglich auf

6 Zu diesem Ideal: Norbert ChristianWolf, Ästhetische Objektivität. Goethes und Flauberts Konzept

des Stils, in: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft 34/1, 2002. S. 125 – 169.

7 Carl Gustav Jung, Gesammelte Werke. Sonderausgabe 1995, Düsseldorf, Band 9/2, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache 353

ein Objekt verweisen, das gar nicht existiert. Die vielen unendlichen Spuren drängen

nach Ordnung auf einen sie begründenden Grund wie auf eine reine Urschrift oder

analog zu den alle Schaumkronen enthaltenen Badewanne im Vergleich des frühen

Foucault, deren Boden als Seinsgrund für unseren Sitz bei Betrachtung der vielfältigen

Schaumkronen der Oberflächen kultureller Denksysteme selbst nie zum Vorschein

kommt. Das Vernommen-Sein ist dann nicht mehr ein phänomenal zu ergründender

zeitloser Horizont, sondern nur der durch Zeit geprägte Effekt der Suche nach einem

imaginären Begehren eines zeitlosen quasireligiösen reinen Ursprungs, das daher in

der Zeit zwar nie erfüllt werden kann, aber als Begehren nach einer Urschrift für die

permanent dynamische Verschiebung und hybride Zeichensetzungen ohne Ende sorgt.

Analog dazu geht in der Konzeptart Joseph Kosuths z.B. in One andThree Chairs 1965 mit

Bezug zu Wittgenstein und Duchamp noch vor Derridas späterer nietzscheanischen

Wendung mit der Ausstellung der nebeneinander angeordneten Installation einer

Fotografie eines Stuhls, des realen Stuhls und eines Lexikonartikels zu einem Stuhl

keine Idee oder Konzept voraus, sondern es ist die Vernetzungen dieser Zeichen, die

erst das Konzept der Idee von Stuhl beim Beobachter hervorbringt, so dass Kunst in

diesem Falle nicht einfach etwas ausstellt, sondern vielmehr ausstellt, wie das Kon-

zept einer Wahrnehmung des Betrachters durch Vernetzung der Zeichen erst sein der

Wahrnehmung vorausgehendes Vernommen-Sein vernehmbar macht. Eine Idee bringt

nicht wie im Platonismus eine Vernetzung der Struktur hervor, sondern die Struktur

erst das Konzept der Idee analog zu Cassirers Hinweis, dass die Relationalität des Wie

zunehmend das Was ersetzt. Etwa zur gleichen Zeit hat Eco in seiner Arbeit zum of-

fenen Kunstwerk festgehalten, dass es nicht mehr um den Ausstellungswert von etwas

geht, sondern dass das Verfahren des Ausstellens selbst ausgestellt wird. Es ist daher

äußerst fraglich, ob alle Begehren auf ein einziges Begehren wie die Suche nach Sinn

zurückgeführt werden kann wie etwa laut Heidegger, der die Suche des Daseins nach

dem Sein zum existenziellen Begehren des Daseins auf der ganzen Welt schlechthin

erklärt hat. Trotz der Verbesserung der Dekonstruktion durch Nietzsche in der späten

Dekonstruktion, welche die nietzscheanische Kritik am Gesetz für Verstehensprozesse

als versteckten Monotheismus sieht, ist die einstige berechtigte Kritik Kristevas von

einem antihermeneutischen Logozentrismus der Reinheit an Derrida keineswegs ver-

schwunden: Weil dann Begehren nach dem einen Gesetz durch das eine Gesetz des

Begehrens kritisiert und damit wieder als Monotheismus wie bei Heidegger in dem

einen Begehren für jede Existenz bzw. Dasein restituiert wird. An die Stelle der einen

Urschrift tritt dann nur die einheitliche Logik aller Begehren in dem einen Begehen

nach der Urschrift, wiewohl Kristeva in ihrer ersten Kritik an Derrida darauf verwiesen

hat, dass Begehren des Leibes in seiner Heterogenität nie rein logisch vereint sein kann.

Der späte Derrida, für den die Urschrift nur noch ein inhaltsloses Objekt der Begierde

ist, das unendliche Spuren produziert, ist ebenso dann wie die Psychoanalyse von der

Antinomie der Reinheit betroffen,weil die Lesart des Begehrens in allen gegenüber dem

Alltag heterogenen Fehlleistungen erneut auf eine Einheit aller Begehren zurückgeführt

wird.Geht ein Platonismuswie etwa der Beltings in einer an der frühenDekonstruktion

hängengebliebenen Theorie von einem Ursinn als Grund unbewegter Konzeption für

alle Zeichen in der historischen Verwendung von Bildern aus, die damit nicht einmal

diemoderne Kunst des Konzeptualismus und Ecos offenes Kunstwerkt wahrgenommen

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

hat, so zeigt die späte Dekonstruktion, dass die Kritik an einer monopolen Urschrift

lediglich durch ein wieder monopoles Begehren wie bei Heidegger ersetzt wird.

Lacan nun hatte nicht wie Foucault oder Derrida Nietzsche rezipiert. Bekanntlich

hatte Lacan von den Vorlesungen Alexandre Kojèves der dreißiger Jahre des 20. Jahr-

hunderts die neu interpretierte Dialektik von ›Herr und Knecht‹ Hegels übernommen.

Danach geht ein Begehren nicht einfach nur auf ein Objekt aus, sondern ist immer nur

zugleich Begehren einer Anerkennung der gleichen Art des Begehrens, die mit der Fi-

xierung auf das Objekt vergessen wird.8 Daher verkennt sich die sozial und historisch

differente Art des Begehrens in einem auf das Objekt gerichteten Begehren des souve-

ränen Herrn. Jedes Begehrensspiel hält sich für absolut bzw. legitime Kultur des Begeh-

rens durch das sozial fixierte Begehren des männlichen Herrn auf das Fetisch-Objekt

(des Knechts bzw. der Frau als Knecht des Mannes bei Lacan). Begehren ist aber dann

nie einfach Begehren von etwas, sondern Begehren nach der sozialen Anerkennung des

anderen Begehrens, das sich in fetischisierender Forcierung auf ein Objekt nicht mehr

als soziale undhistorischeVerschiedenheit sieht.Zumindest hat dies Lacan in seinemoft

zitierten Satz ausgedrückt, dass es den reinen Sex nicht gibt. Aber Lacan erkennt nicht

mehr, dass seine Verteidigung der Psychoanalyse als wissenschaftlich legitimeGrundla-

ge zur Interpretation vonGesellschaft undGeschichte dann selbst als ein Begehren nach

sozialer Anerkennung zu analysieren und damit als historischer Effekt vonMacht zu re-

flektieren ist. Man kann den Glauben an den reinen Sex in der Popkultur zwar zu Recht

kritisieren, aber er muss selbst noch dann als historisch und soziale produzierte Form

eines Glaubens verstanden werden. Und das geht freilich auf den Salon am Ende des

17. Jahrhunderts als Form einer Selbstverwirklichung des Adels zurück, der mit seiner

bestimmten Art des Begehrens sich nicht nur als eigene soziale Klasse der Begehren an-

erkennt, sondern sich auch sozial abgrenzt.

In diesem Sinne zeigt sich die Entstehung eines Sexualitätsdispositivs im französi-

schen Salon amEnde des 17. Jahrhunderts als sozial motivierte Ablehnung der allgemei-

nen Sinnvermittlung durch Religion, indem die französische Aristokratie im sexuellen

Exzess die soziale Gegenreligion zu erschaffen suchte, um sich als soziale Gruppe der

Aristokraten und Aristokratinnen gegenseitig anzuerkennen und von anderen sozialen

Gruppen als reine Gruppe zu distinguieren. Diese Entgrenzung verbleibt insofern noch

in Grenzen einer patriarchalischen legitimierten Allianz, weil es nur bei Vererbung des

männlichenNamens durch Ehe erlaubt war. Im Falle Foucaults wird zwar die Reduktion

aller Begehren auf Sexualität in der an Marcuse orientierten Popkultur kritisiert, aber

Diderot wird als angeblich ereignishaftes Auftreten ohne Voraussetzung angesehen, das

dann als Prophetie der eigenen Aufmerksamkeit für rein ereignishaft diskontinuierlich

auftretende Innovationen allen akademisch durch Wissenschaft verschmutzten Histo-

rikern vorgehalten werden kann, die noch in logozentrischer Weise an transformative

Praktiken einer Geschichte glauben. Diderot ist in seiner durchaus häretischen Positi-

on aber alles andere als ein Diskursereignis. Und Derridas durchaus berechtigte Kritik

am Feiern der Sprache der Linguisten ermöglicht zumindest, die Kontingenz jeden Ver-

stehens zu demonstrieren, so dass er dies konsequenter als Nietzsche nicht mehr mit

8 Alexandre Kojève, Hegel. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes. Anhang Hegel, Marx und das

Christentum, Frankfurt a.M. 1975, Kapitel II, S. 48 – 89.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Suche nach messianischen Splittern im Feiern der Sprache 355

Ressentiments gegen Juden und Frauen verfolgt. Der philosophische Begriff eines ent-

historisierendenSeins ist jedochals kolonialistischeVorstellunghingegenebensozuver-

abschiedenwie die philosophischeVereinheitlichungdurch dasGegenteil der vonNietz-

sche propagierten Auflösung des Subjekts im Rauschen der Diskurse. An ihre Stelle hat

der Begriff des sozial wie historisch herstellten Positionierungen an Habitusformen in

einer structure structurée structurante der gedoppelten Synchronisierung einerseits inner-

halb sozialer Klassen wie andererseits der Positionen an Klassen zueinander zu treten.

Marxens politisch verständliche Kritik, die auch der heutigen Hegemonie der Finanz-

ökonomie über alle Felder gilt, kann daher nicht das Entstehen dieser Finanzhegemonie

erklären, weil damit wieder das eine Gesetz zur Grundlage gemacht wird, was den lan-

gen Schatten eines Monotheismus darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-051 - am 14.02.2026, 17:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-051
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

