»Wahrscheinliches Wissen«
Aspekte einer epistemischen und gesellschaftsgeschichtlichen
Transition im 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

Rudolf Schldgl

Das>Plausible«bildet in der Frithen Neuzeit kein eigenstindiges semantisches Feld
aus. Wohl aber ist seit dem zweiten Drittel des 17. Jahrhundert zu beobachten, dass
Wahrscheinlichkeit zu einem Stichwort wird, um das sich eine Semantik entfaltet,
die iiber die mathematisierte Wahrscheinlichkeit, deren Grundlagen von Pascal und
Fermat 1654 formuliert wurden (Daston 1988: 5—13), weit hinausreicht und von der
Frage nach der Existenz Gottes iiber die Bedingungen und Grenzen menschlicher
Erkenntnis bis hin zu den kommunikativen Grundlagen sozialer Ordnungsbildung
ein sehr breites Feld erfasste.’

Ausgehend von den antiken Wurzeln des Begriffs hitte man annehmen kénnen,
dass die Rhetorik den Rahmen fiir diese Semantik der Wahrscheinlichkeit stellte.
Das ist freilich nicht der Fall. In den Rhetoriken des 17. Jahrhunderts spielen Fragen
der Wahrscheinlichkeit so gut wie keine Rolle (z.B. Melanchthon 2001; dazu Knape
1993; Meyfahrt 1974; Weise 1974). Das Konzept bleibt eingekapselt im Problem des
Uberzeugens und der Beweisfithrung. Als Gegensatz zur evidenten Wahrheit, wie es
Aristoteles bestimmt hatte (Aristoteles 1995: 18, 100b), braucht das Wahrscheinliche
als dasjenige, das auf der Zustimmung von Vielen, den Meisten oder einigen Wei-
sen beruht, nicht Gegenstand ausfiihrlicher Uberlegungen zu werden, weil sich die
Uberzeugungskraft wahrscheinlicher Sitze im Vollzug der rhetorischen Situation
von selbst ergibt. Wahrscheinlichkeit braucht in der Anwesenheitskonstellation des

1 Jacob Rosenthal wies mich freundlicherweise darauf hin, dass die Verkniipfung von Wissen
(also Aussagen Uber die Welt, die man fiir gewiss hilt) und Wahrscheinlichkeit widerspriich-
lich ist. Ich bleibe in diesem Text bei diesem Wortgebrauch, weil die Texte, um die es geht,
genau diese Grenze zwischen Gewissheit und Wahrscheinlichkeit zu erfassen suchen. Es fin-
den sich in den untersuchten Texten noch weitere Stellen, in denen, wie der aufmerksame
Leser feststellen wird, der Gebrauch von Wahrheit, Wahrscheinlichkeit, Wissen und Gewiss-
heit nicht den heutigen philosophischen Standards entspricht. Ich danke Jacob Rosenthal
sehr fiir die Lektiire des Textes und fiir seine Hinweise. Thomas Kirsch und Christina Wald
danke ich dafiir, dass sie mit der ersten Version des Textes nicht zufrieden waren und weite-
re Lektiiren fiir eine Uberarbeitung angeregt haben.

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Gerichts oder der Volksversammlung kein analytisches Fundament. Sie emergiert
als performatives Epiphinomen der Rede, die erfolgreich Zustimmung bewirkt. Als
Gegensatz zur evidenten Wahrheit, wie es Aristoteles beschrieben hatte, bleibt es in
der Rhetorik gegenwirtig, ohne Gegenstand semantischer Reflexionen werden zum
miissen. Rhetorik war gerade die Kunst, auch mit Behauptungen jenseits der Evi-
denz zu iiberzeugen. Dort steht dafir allerdings ein anderer Begriff: das Plausible.

Um die geheime Korrespondenz dieser beiden Konzepte zu verstehen, um die
es in diesem Beitrag gehen wird, ist ein kleiner Umweg iiber die kurrente wissen-
schaftstheoretische Diskussion zur Plausibilitit notwendig. Auf Plausibilitit wird
in den gegenwirtigen wissenschaftlichen Diskursen dann rekurriert, so kann man
den Diskussionsstand zum Thema zusammenfassen, wenn man Hypothesen aus-
zeichnen will, die sich entweder gar nicht oder nur unter Bezug auf einen unsi-
cheren Wissensstand begriinden lassen. Hypothesen stehen in der neuzeitlichen
Wissenschaft fiir Propositionen, deren Wahrheit man in weiteren Verfahren pri-
fen will, um sie dann entweder als gesicherte Tatsachen auszuweisen oder sie als
falsch zu verwerfen (Béhnert/Reszke 2014; Winko 2015; Schmidt-Scheele 2002). In
diesem Sinn ist Plausibilitit nicht zwischen wahr und falsch angesiedelt, sondern
beschreibt einen lymbischen Raum davor. Was sich dort befindet, hat Wahrheit un-
terschiedlicher Potentialitit. Man wird sich im weiteren Vorgehen denjenigen Hy-
pothesen zuwenden, denen man grofRere Aussichten auf Wahrheit einrdumt als an-
deren. Das Evidente muss man ohnehin nicht priifen. Die praxisorientierte Wissen-
schaftstheorie, die mit den Forschungen von Fleck, Feyerabend und Latour verbun-
denist, weist zusitzlich daraufhin, dass Wissen an Wissensgemeinschaften gebun-
den ist (Bohnert/Reszke 2014: 50-63). Das Plausible bekommt dann einen dreifa-
chen Index. Zeitlich sind plausible Aussagen als vorliufig zu charakterisieren, sach-
lich sind sie dadurch gekennzeichnet, dass sie sich — wie alle Sitze neuzeitlicher
Wissenschaft — auf einen nicht vollig gesicherten Wissensstand beziehen, der in ei-
ner bestimmten Wissenschaftsgemeinschaft — das ist die soziale Dimension — aber
als Arbeitsgrundlage akzeptiert ist.

In dieser Fassung ist Plausibilitdt nicht historisierbar. Die Forschung zur Rhe-
torik weist das Plausible seit Aristoteles als das Beifallswiirdige aus (Steudel-Giin-
ther 2003). Beifallswiirdig und damit zustimmungsfihig sind Aussagen, weil man
sie selbst schon einmal so getroffen hat, oder weil sie sich im rhetorischen Gesche-
hen bewihrt haben. Aussagen, auf die in der rhetorischen Praxis Verlass ist, fasst
die Rhetorik in Gemeinplitzen zusammen. Die Kunst besteht dann darin, solche
Aussagen geschickt zu kombinieren und sie gegebenenfalls von einem Gegenstand
auf einen anderen zu tibertragen. Dazu gibt es Syllogismen und die Logik (Koch
2002). Damit stellt sich die Frage, welche semantischen Verschiebungen sich ereig-
nen, wenn Pflege und Weiterentwicklung gesellschaftlicher Semantiken nicht mehr
dem rhetorischen Modell folgen. Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts wird die Rheto-
rik als eine Technik des Ubertragens von Affekten mithilfe der in Topoi geordneten

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Gemeinplitze infrage gestellt. Statt mit dem Beifallswiirdigen zu iiberreden, soll
mit Argumenten iiberzeugt werden.

Niklas Luhmann hat in seiner Wissenssoziologie dem Plausiblen einen syste-
matischen und einen historischen Ort zugewiesen (Luhmann 1980: 47—53, 170-177).
Er fasst die Verinderung der gepflegten gesellschaftlichen Semantik mit den drei
evolutionstheoretischen Konzepten von Variation, Selektion und Stabilisierung.
Plausibilitit steuert zusammen mit Evidenz die Selektion von Variationen. Plau-
sible Aussagen sind solche, die auf passende Erwartungen treffen und deswegen
Zustimmung auslésen. Das umschreibt das rhetorische Modell der alteuropiischen
Semantik. Es trigt solange, bis die funktionale Primirdifferenzierung die Fithrung
in der gesellschaftlichen Strukturbildung ibernimmt. Dann differenziert sich
auch die mit einer Oberschicht verbundene Semantik sachlich nach funktional
bestimmten Feldern aus und folgt neuen Mechanismen der Variation, Selekti-
on und Restabilisierung, die jetzt von den entstehenden, ebenfalls sachbezogen
differenzierten Wissenschaften bestimmt werden.

Die Formulierungen Luhmanns wurden in den gegenwartsbezogenen For-
schungen zur Plausibilitit mehrfach aufgegriffen, jedoch ohne deren systemati-
schen Ort in einer Analyse der gesellschaftlichen Wissensbestinde zu berticksich-
tigen (z.B. Winko 2015: 497). Das soll hier nachgeholt werden. Die These ist, dass
die Verwissenschaftlichung gesellschaftlicher Wissensproduktion an einem zeitge-
nossischen Begriff abzulesen ist: Wahrscheinlichkeit. Sie riickt mit zunehmender
Distanzierung von der rhetorischen Tradition an die Stelle des Beifallswiirdigen.
Sie ibernimmt die Funktion, diejenigen Aussagen iiber die Welt zu identifizie-
ren, auf die man sich verlassen will und die man daher fiir priifenswert hilt. Die
semantischen Verschiebungen, die angefangen mit den Auseinandersetzungen
Pascals und Descartes bis hin zu Thomasius und seinen Schiilern zu beobachten
sind, schlief3en einerseits an die pyrrhonische Krise des 16. und beginnenden 17.
Jahrhunderts an (Spoerhase/Werle/Wild 2009: 13). Sie stehen aber auch fiir den
Versuch, dem »Medienwerden der Welt« (Vogl 2001) eine neue Form zu geben.

Die Wahrscheinlichkeit Gottes

Die Pensées Pascals entstanden seit 1657; publiziert wurde der Text erstmals 1670
(Pascal 1978). Was als Auseinandersetzung mit dem rationalistischen Gottesbegriff
seiner Zeit und der Suche nach einer jetzt, nach den Schriften von Descartes,
noch vertretbaren, glaubensbasierten Beziehung zu Gott begann, endete als iiber-
hebliche Abrechnung mit dem Probabilismus der Jesuiten und als autoaggressive
Misanthropie. Montaigne wurde Leichtgliubigkeit vorgeworfen. Descartes habe
Gott aus der Welt verbannt und lasse ihn nur noch als ersten Beweger in einem
ansonsten mathematischen GesetzmiRigkeiten folgenden Universum vorkommen

12.02.2026, 14:08:29.

4


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

(ebd.: 39, 52). Das Fundament von Pascals eigener Position war markiert durch
einen scharfen Gegensatz. Der Sicherheit der sinnlichen Wahrnehmung, auf die
Menschen sich gewdhnlich in ihrem Tun erfolgreich verlassen, setzte Pascals die
absolute Ungewissheit Gottes entgegen. Gewiss sei dem Menschen nur dessen
Existenz, sein Wesen sei ihm aber unbekannt, wie der Mensch sich auch selbst
nicht vollig durchschaue (ebd.: 50).

In der Welt handelt der Mensch mit seiner Vernunft auf der Basis von Unterstel-
lungen. Die Vernunft setzt Konstanz und Intersubjektivitit der sinnlichen Wahr-
nehmung voraus, und sie ist in der Lage, Phinomene als Ursachen und Wirkun-
gen einander zuzuordnen. Darauf griindet eine Ordnung der Politik, der Sittlich-
keit und des Rechts, die den zutiefst nichtswiirdigen Grund des Menschen freilich
nur verdeckt (ebd.: 453). Die tierhafte Konkupiszenz des Menschen — Pascal zahlt
die Fleischeslust, die Augenlust und das hoffirtige Wesen des Menschen darunter —
hindert die Vernunft daran, ihre Begrenzung einzusehen (ebd.: 451). Um sich nach
dem Abfall von Gott wieder als Teil des Ganzen fithlen zu kénnen, muss der Mensch
seine Selbstliebe iiberwinden, muss er lernen, sich selbst zu hassen, damit er zur
Liebe Gottes in der Lage ist (ebd.: 483—485).

Als Beleg fiir die menschliche Defizienz fithrt Pascal auch die Skeptiker unter
den Philosophen der Pariser Académie an. Sie bezweifeln, dass die Sinne dem
Verstand ein verlissliches Bild von der dufieren Welt liefern. Den Skeptikern bliebe
dann nur zu erkliren, man kénne nicht sicher sein, ob man wache oder triume. Das
Wissen von der Welt sei daher nur wahrscheinliches Wissen (ebd.: 180f.). Gegen
diese Behauptung Descartes’ mobilisiert Pascal erneut die Differenz von Imma-
nenz und Transzendenz. Die Offenbarung gebe dem Mensch Gewissheit. Diese
Gewissheit diirfe der Mensch in Fragen des Heils nicht gegen vernunftbegriindete
Wahrscheinlichkeitsitberlegungen eintauschen. Der Probabilismus der Jesuiten
16st die Folgen der Konkupiszenz hingegen in Rationalisierungen auf, stiitzt sich
dabei ausschliefilich auf vernunftbegriindetes Wissen und vergisst daher den
schwankenden Grund, auf dem er sich befindet. Gegen diesen Probabilismus stellt
Pascal die Ausgangsiiberlegung des zusammen mit Fermat erarbeiteten Kalkils
zum Spielabbruch: Weil die Vernunft nichts entscheiden kénne hinsichtlich der
Existenz Gottes, muss der Mensch seine Wahl ohne Gewissheit treffen. Wer auf die
Existenz Gottes wette, der konne aber das Risiko der Wette gegen das Heil, als den
absolut uniibertreffbaren Gewinn, verrechnen. Fiir den Skeptiker sei ein Verlust
nicht zu befiirchten. Wenn er die Wette verliere, befinde er sich just in dem Stand,
den er ohnehin in seiner Lebensfithrung vorausgesetzt habe (ebd.: 233).

Descartes, den Pascal stellvertretend fiir die Skeptiker und Mitglieder der Pari-
ser Académie genannthatte, schied die Offenbarung als Grundlage gesicherten Wis-
sens iiber die Welt aus und wollte auf ihr auch keine Ethik aufbauen, wie man sei-
nen Untersuchungen zu den Leidenschaften der Seele entnehmen kann (Descartes
1996). Er hatte die Transzendenz aus seinem Wissenschaftsprogramm gestrichen.

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Der Verstand habe Zugang zur Welt iiber die Sinne und konne iiber die eingebore-
nen Ideen dadurch zu Vorstellungen kommen (Pape 1966: 61). Vollige Gewissheit des
Beobachtens habe der Verstand freilich nur hinsichtlich der an sich selbst wahrge-
nommenen Abfolge der Gedanken. Fiir die Wahrnehmung der dufleren Welt nahm
Descartes deswegen Gott in Anspruch (Descartes 1996a: 31-61). Er konne sich nicht
vorstellen, dass dieser den Menschen fortlaufend betriige, hielt er in seiner Ausein-
andersetzung mit Hobbes iiber die Frage fest, ob der Mensch denn unterscheiden
konne, ob er wache oder triume (Hobbes 1997: 172). Weil Descartes das erkennende
Subjekt aus der Welt herausgeldst hatte, musste der Schopfergott die Biirgschaft fiir
die Existenz der Welt itbernehmen. Dariiber hinaus war aber das Heil kein Gegen-
stand der cartesianischen Philosophie mehr.

Descartes verpflichtete das erkennende Subjekt darauf, den wissenschaftlichen
Weltzugang von dem des Alltags scharf zu trennen. Sicheres Wissen lieferten nur
Arithmetik und Geometrie. Die Mathematik muss deswegen zur Grundlage des Er-
kennens der Natur gemacht werden. Nur auf diese Weise konne man sich ihre Bau-
prinzipien erschliefRen, die den Regeln von Arithmetik und Geometrie folgten (Cas-
sirer 1996: XLXIII; Descartes 1996b: 9). Einer Natur als materialisierter Mathematik
gegeniiber versagten Logik und Syllogismen notwendigerweise als Methoden des
Erkennens und Erschlieflens. Der Verstand miisse sich aus dem Alltag der Vorur-
teile vielmehr herauszweifeln, indem er alle diese Gewissheiten bis zum evidenten
Beweis zu Irrtiimern erklirt (Descartes 1996a: 39). Aus diesem Grund fiigt auch die
Einbildungskraft dem Erkenntnisvermégen des Verstandes nichts hinzu. Sie ver-
sorgt zwar den Verstand mit bildlichen Vorstellungen von dufleren Dingen. Beim
reinen Verstehen richtet sich der Geist auf sich selbst und gewinnt die Gewissheit
der Existenz aus der Reflexivitit. Die bildliche Vorstellung der Einbildungskraft ist
aber auf den Korper gerichtet. Das Zustandekommen der Einbildung fiihrt zu Ein-
sicht, dass der Korper existiert. Mehr als Wahrscheinlichkeit kann diese Einsicht
allerdings nicht fir sich beanspruchen. Aus der Einbildung ergibt sich noch kein
Beweisgrund, aus dem das Dasein eines Korpers »mit Notwendigkeit folgte« (Des-
cartes 1996a: 133). Descartes hatte die gesamte, den Sinnen zugingliche Welt zum
Reich der Wahrscheinlichkeit und damit zum Gegenstand des fortdauernden Zwei-
fels erkldrt, der, wenn er nach den Regeln der Methode erfolgte, zur evidenten und
damit gewissen Erkenntnis fithre. Hatte Pascal die Wahrscheinlichkeit mit der Ver-
nunft verbunden und die Gewissheit mit der Offenbarung, so riickte Descartes die
Wahrscheinlichkeit in die Immanenz, indem er diese noch einmal teilte. Gewissheit
gewann der Verstand, wenn er die Welt mit den Unterscheidungen und Methoden
der Mathematik beobachtete und die Sinneseindriicke mit den Erfordernissen ma-
thematischer Beweise konfrontierte. Solange er sich auf die Sinne und seine Einbil-
dungskraft verlief3, bewegte er sich im Reich des Wahrscheinlichen. In letzter Kon-
sequenz war damit auch die Verldsslichkeit von Gottes Biirgschaft in Zweifel gezo-

12.02.2026, 14:08:29.

43


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

gen. Dem Wahrscheinlichen war nur mit einem methodisch operierenden Verstand
zu entkommen.

Wihrend man die Wette Pascals noch als einen Versuch begreifen kann, die Ein-
heit des Weltbezuges zu retten, tritt das allein in seiner Selbstreferenz begriindete
Subjekt bei Descartes einer als Objekt in Distanz gebrachten Natur gegeniiber. Das
Wissen, das man von dieser Natur haben kann, entsteht aus methodisch kontrol-
lierter Beobachtung eines Gegenstandsbereichs, von dem unterstellt wird, er folge
in seinen Strukturen und Abliufen den Gesetzen von Geometrie und Mathematik.
Diese Unterstellung erlaubt es, Sinneseindriicke zu Hypothesen zu abstrahieren,
die man dann der Priifung unterzieht. Der Zweifel 6ffnet damit zunichst einen
Raum der unendlichen Moglichkeiten, die durch eine Theorie der Natur in be-
stimmte (und damit bestimmbare) Komplexitit iiberfithrt werden. Dafir steht
dann das Wahrscheinliche als das potentiell Evidente. Zum rhetorischen Modell der
Wissensproduktion hin, das bewihrte und sozial beglaubigte Alltagsgewissheiten
in Topoi einsortierte und sie in Syllogismen miteinander verband, wurde eine klare
Grenze gezogen. Das erkennende Subjekt trat nicht nur aus der Natur heraus,
es distanzierte sich auch von einer Gesellschaft der Anwesenden als Wissensge-
meinschaft mit gemeinsamen Uberzeugungen. Aus dem Beifallswiirdigen wurde
damit das grundsitzlich zu Bezweifelnde. Erst die wissenschaftliche Beobachtung
generierte zusammen mit einer Theorie der Natur daraus Hypothesen, denen
Wahrscheinlichkeit zuzuschreiben war.

Vom Nutzen des wahrscheinlichen Wissens

Descartes und Pascal hatten in je unterschiedlicher Weise und mit unterschied-
lichen Motiven die Wahrscheinlichkeit abgewertet, indem sie Gewissheit und
Evidenz dagegen in Anschlag brachten. Darin manifestierte sich das neue Modell
der Wissensproduktion, das Hypothese und Beweis miteinander verband. Fast
zeitgleich werden mit Thomas Hobbes Verinderungen im semantischen Feld greif-
bar, die bis zum Ende des 17. Jahrhunderts bereits einen umfinglichen Bestand an
Argumenten zutage férderten, warum es notwendig und niitzlich sei, sich mit Aus-
sagen iiber die Welt zu beschiftigen, denen nur Wahrscheinlichkeit zuzuschreiben
ist. Damit verbunden sind Uberlegungen zur Methode, mit der Ungewissheit zu
behandeln ist, und zur inhaltlichen Qualifikation dieses Wissens.

Im Leviathan und in Elements of Law verschob Hobbes den Zweifel von der sinnli-
chen Erkenntnis auf die Korrespondenz von sinnlicher Wahrnehmung und Bezeich-
nung. Die sinnliche Wahrnehmung hielt Hobbes fiir das unhintergehbare Funda-
ment der Weltbeziehung. Sein Zweifel bezog sich eher auf den guten Willen Gottes
(Hobbes 1997: 171f.). Fiir die Gewissheit seiner Erkenntnis war damit der mensch-
liche Verstand selbst zustindig und er war dafir geriistet mit der Fihigkeit zu un-

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

terscheiden, ob er im Traum oder wachen Zustandes operiere. Im Traum erhalte der
Verstand die Impulse fiir seine Vorstellungen aus dem Kérper (Blihungen!) und zum
Teil aus Erinnerungen. Wenn er hingegen wach ist, sind es dufiere Gegenstinde,
die iiber die Sinne vermittelt im Verstand Vorstellungen hervorrufen, denen dann
Namen gegeben werden. Durch Verkniipfungen lassen sich aus den Namen Pro-
positionen und Schlussfolgerungen bilden. Der Verstand rechnet auch bei Hobbes,
aber anders als bei Descartes, nicht mehr mit Zahlen und Proportionen, sondern
mit Worten. Hobbes fithrte mit der Sprache ein neues Element in die Vorstellungen
vom menschlichen Verstand ein (Hobbes 1980:13—40, Teil I, Kap. 1-6). Damit konn-
te ein Bild vom menschlichen Verstand gezeichnet werden, welches die mechanisti-
schen Vorstellungen eines Descartes weit hinter sich lieRR. Allerdings operierte die-
ser Verstand fiir Hobbes in einer sozialen Welt, in der Sprache Bedeutungen iiber-
trug und nicht mehr einfach Affekte aufeinanderstieflen, wie Descartes sich das vor-
gestellt hatte. Soziale Ordnung lief3 sich damit nicht mehr in einer Art Kreuztabelle
der Affekte abbilden (Descartes 1996; vgl. Gruenbein 2008: 12, 67—73). Man muss-
te mit Tiuschungen, Missverstehen und tiberhaupt der Eigendynamik von Semiose
und Verstehen rechnen. Dies wiederum war Hobbes unheimlich. Er verpflichte die
Wissenschaft auf normierten Wortgebrauch und sah ansonsten vor, dass auf den
Feldern konflikttrichtiger, gesellschaftlicher Deutungsproduktionen das Souverin
das letzte, entscheidende Wort haben sollte.

Mit der Sprachfihigkeit des Menschen hing eine weitere Neuerung bei Hobbes
zusammen. Die Weltorientierung des Menschen war fiir thn konstitutiv mit sei-
nem Erinnerungsvermdégen verbunden. Traditionell wurde das Erinnerungsvermo-
genals Ortder eingeborenen Ideen diskutiert oder als Bereich, in dem Vorstellungen
gespeichert werden, die sich aus vergangenen sinnlichen Erfahrungen gebildet hat-
ten (Art. »Erinnerung«: 636f.). Descartes hatte fiir die eingeborenen Ideen optiert.
In den Leidenschaften der Seele bestimmte die Erinnerung an frithere Sinnesein-
driicke die Bewertung der aktuellen. Erinnerung dynamisierte den Weltbezug der
Seele. Gleichzeitig lief} Descartes immer wieder erkennen, dass er der Erinnerung
im Prozess der methodisch angeleiteten Erkenntnis zutiefst misstraute. Das intuiti-
ve Erleben von Evidenz war fiir ihn ein Geschehen epiphanischer Prisenz, das durch
Erinnerung meist nur verfilscht oder eingetriibt werden konnte. Wenn man schon
glaubte, einen sinnlichen Eindruck fir spater festhalten zu miissen, dann solle man
tunlichst zu Papier und Stift greifen und die Wahrnehmung auf diese Weise fixieren
(Descartes 1996b: 145).

Fir Hobbes hingegen bildete das Erinnerungsvermégen tiberhaupt die Grund-
lage, um Ursache-Wirkungs-Verhiltnisse in der Welt beobachten und sie auch auf
ihre RegelmiRigkeit, das heiflt Gesetzesformigkeit priifen zu konnen. Auch wenn es
bei nicht vergleichbaren Einzelfillen blieb, ermdglichte das Archiv der gesammelten
sinnlichen Erfahrungen dem Menschen Voraussicht und damit Klugheit. Uber das

12.02.2026, 14:08:29.

45


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Erinnerungsvermdgen erhielt die Vergangenheit in der Gegenwart Bedeutung fiir
die Orientierung auf eine unbekannte Zukunft hin (Hobbes 1969: 24-27).

Hobbes hatte den Weltbezug des Menschen damit in fundamentaler Weise tem-
poralisiert. Er hatte ihn trotz des Gegenwartsbezugs aber auch aus dem Prisentis-
mus des Gegenwirtigen befreit. Auch wenn es in der Natur nur die Gegenwart gibt,
wie Hobbes feststellte, so operierte der menschliche Verstand vermittels der Spra-
che und des Erinnerungsvermogens doch stets unter Bezug auf Ereignisse und sinn-
liche Erfahrungen, die sich an anderen Orten zu anderen Zeiten zugetragen hatten.
Der menschliche Verstand brachte deswegen nicht nur sicheres Wissen, sondern
im grofen Umfang auch wahrscheinliches Wissen hervor. Wahrscheinliches Wis-
sen entstand in Operationen des SchlieRens, also in der srechnenden< Verstandes-
tatigkeit, wenn Irrtiimer nicht vollig ausgeschlossen werden konnten. Ein Kriteri-
um fiir die Irrtumsfreiheit sah Hobbes darin, dass Schliisse nicht in Absurdititen
fithrten. Und: Wenn die eigenen Schliisse durch das Urteil Anderer bestitigt wiir-
den. Auch hier seien aber Priifungen notwendig. Man miisse ausschlief3en konnen,
dass es Anlass zu Betrug gebe und man solle darauf achten, dass der Befund durch
weitere unabhingige Zeugen gestiitzt werde. Auf Grund dieser Uberlegungen zur
Wahrscheinlichkeit unterschied Hobbes dann das sichere Wissen von der Meinung
oder von blofRen Uberzeugungen. Sich auf eine Uberzeugung zu berufen sei bereits
ein Anzeichen fiir Nichtwissen. Wenn daher der menschliche Verstand sich auf die
Zukunft richtet und sie aus der Vergangenheit extrapoliert, muss er sich gleichzei-
tig auf sich selbst richten und seinen Willen aktivieren, damit dieser ihn dann dazu
bringe, sich eine Uberzeugung zu bilden (ebd.).

Dreieinhalb Jahrzehnte nach den beiden Texten von Hobbes war dessen Argu-
mentation in Die Logik von Port Royal noch pragnanter ausgearbeitet zu lesen (Ar-
nauld/Nicole 1994). Die Zweifel an der Verlisslichkeit sinnlicher Erfahrungen wur-
den nicht nur zuriickgewiesen von Antoine Arnault und Pierre Nicole, sondern die
Sinne insoweit noch einmal explizit aufgewertet, als betont wurde, ihnen leicht zu-
gingliche Tatsachen konne man als konstant voraussetzen, auch wenn sie der ei-
genen Erfahrung unzuginglich seien. An die Stelle der Autopsie trat auch hier die
Priifung der Zeugnisse. Die fremden Sinneserlebnisse sollten nach Méglichkeit an
verschiedenen Orten, zu unterschiedlichen Zeiten und von den Zeugen selbst ge-
macht worden sein. AufRerdem sei zu priifen, ob sich Anzeichen fiir eine vorsitzli-
che, koordinierte Tauschung ergiben. Als Begriindung fir die Notwendigkeit, die
eigenen Wissensbestinde auf nur bezeugte Beobachtungen zu begriinden, verwie-
sen die Autoren auf den Umstand, dass es sich einfach so verhalte bei den meisten
unserer Erkenntnisse, da es »unendlich viel mehr Dinge gibt, [..], als die, welche wir
auf Grund eigener Anschauungen kennen« (ebd.: 316).

Die Logikvon Port Royal rechnete mit einer Gesellschaft, in der die sinnhafte Welt-
orientierung fundamental auf iiber Zeiten und Riume zirkulierende Wissensbe-
stinde griindete. Entsprechend wurden jetzt auch systematische Anstrengungen

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

unternommen, diese Wissensfelder inhaltlich zu qualifizieren und Regeln fiir den
Umgang mit dekontextualisiertem Wissen zu formulieren. Nachdem Arnault und
Nicole noch einmal die absolute Verlisslichkeit der gottlichen Offenbarung betont
hatten und davon die menschlichen Zeugnisse als notorisch unzuverlissig abhoben,
widmete sich ein eigenes Kapitel der »Fithrung der Vernunft beim Firwahrhalten
menschlicher Dinge« (ebd.: 329-332).

Die Autoren betonten, dass der gesunde Menschenverstand andauernd ge-
zwungen sei, iiber die Wahrheit oder Falschheit von Ereignissen zu entscheiden,
weil davon die Erwartungsbildung hinsichtlich der Zukunft abhinge. Ausgangs-
punkt der Argumentation bildete die Unterscheidung von Wesen und Sein der
Dinge. Entscheidend sei dann, bei kontingenten Ereignissen zu einer Einschit-
zung zu kommen, ob sie in der Zukunft sein oder nicht sein wiirden, bzw. in der
Vergangenheit sich zugetragen hatten oder nicht. Wihrend bei Aussagen iiber
das Wesen der Dinge schon ein einziges Gegenbeispiel ausreiche, um die Propo-
sitionen als falsch auszuweisen, konne beim Sein kontingenter Dinge nicht von
einem Fall auf alle anderen geschlossen werden. Das unterschied die Deduktion
von der Induktion. Eine erste Priifung gelte daher der Moglichkeit eines in Frage
stehenden Sachverhalts. Damit wird freilich nur das Unmogliche ausgegrenzt.
Das Mogliche muss deswegen noch nicht fiir wahr gehalten werden, sondern die
Existenzbehauptungen sind vielmehr genau zu priifen (ebd.: 332-336). Man muss
die Umstinde in Betracht ziehen, in denen ein Sachverhalt situiert ist und gleicher-
weise die Verlisslichkeit der Zeugnisse priifen. Mit Recht neigt dabei unser Geist
dazu, von vergleichbaren Konstellationen auf die fragliche zu schliefden und die
Behauptung fiir wahr zu halten, wenn es eine Bestitigung durch analoge Fille gibt.
Arnault und Nicole bezeichnen dies als moralische Gewissheit. Sie liegt unserer
Lebensfithrung grofienteils zu Grunde. Es gibt dabei freilich viele Fille, in denen
man sich mit Maoglichkeit und Wahrscheinlichkeit begniigen muss. Als Beispiel
werden die Regierungszeiten der Kénige des Alten Testaments aufgefiihrt, die
offenbar bei genauem Zusehen in sich widerspriichlich sind und nach Interpolation
verlangen. In der Logik von Port Royal folgt dann ein Abschnitt iiber die Verliss-
lichkeit von Berichten iitber Wunder. Die Titigkeit der Bollandisten lie sich nicht
linger beiseiteschieben. Sie hatten in ihren Forschungen nachgewiesen, dass die
Quellen die vielen in Heiligenviten iiberlieferten Wunder nicht bestitigten (ebd.:
336-338; Sawilla 2009). Zum Ausgleich verweisen die Autoren darauf, dass man
auch bei der institutionell abgesicherten und vorausgesetzten Verlisslichkeit von
Notaren nicht vor Betrugsfillen geschiitzt sei. Auch hier sei es ratsam, sich die
betreffende Person genau anzusehen. Statistik sage eben nichts iiber den Einzelfall
aus (Arnauld/Nicole 1994:341). Und so sei es auch bei zukiinftigen Ereignissen (ebd.:
345-348). Besonders Arzte und Feldherren wiren mit ihnen befasst. Hier gelte es
besonders, das Wiinschbare nicht an die Stelle des Wahrscheinlichen zu setzen und
umgekehrt eine Gefahr geringer Wahrscheinlichkeit nicht zum Anlass zu nehmen,

12.02.2026, 14:08:29.

47


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

zur Vermeidung ein grofies Ubel in Kauf zu nehmen. Am Horizont stand auch hier
noch einmal die Wette auf das Heil und deren Verhiltnis zum Genuss weltlicher
Giiter.

John Locke trat 1695 mit seinen Untersuchungen iiber den menschlichen Ver-
stand nicht gegen Descartes an, noch war er bemiiht, ein mathematisches Verstind-
nis des Wissens mit Kernsitzen eines christlichen Weltbildes zu harmonisieren, wie
esdas Anliegen der Logik von Port Royal gewesen war. Locke kniipfte mit seiner Unter-
scheidung von Wissen, Meinung und Glauben an Hobbes an und schied (wie dieser)
alle dort verhandelten Gegenstinde von den Engeln iiber Geister bis zu den Teufeln
aus dem Feld der sinnlich begriindeten Erfahrung aus (Locke 1975: 432). Wissen und
Glauben hatten nichts mehr miteinander zu tun. Mit seinen Uberlegungen zur Ope-
rationsweise des menschlichen Verstandes auf der Grundlage sinnlicher Eindriicke
trat er aber auch weitere entscheidende Schritte aus der aristotelischen Begriff- und
Vorstellungswelt heraus. Wir konnen die Ausfithrungen zum sich in seiner Abfolge
von Gedanken selbst beobachtenden Verstand hier weder nachvollziehen noch die
Konsequenzen, die sich daraus fiir das Konzept von Identitit als Einheit der Diffe-
renz von Dauer und Verinderungen ergaben, ausfithrlich wiirdigen (ebd.: 203-219;
Yolton 1993: 281-285). Fiir die Semantik der Wahrscheinlichkeit wurde wichtig, dass
Locke einen Begriff von Zeit entwickelte, der nicht mehr um Bewegung kreiste, son-
dern die Abfolge von Ereignissen zum Ausgangspunkt nahm. Das Erinnerungsver-
mogen wurde damit zu einer entscheidenden Fakultit des menschlichen Verstan-
des, weil es ihn befihigte, vergangene sinnliche Eindriicke nicht nur zu speichern,
sondern sie auch in zeitlicher Abfolge zu ordnen. In Gottes Ewigkeit herrschte hin-
gegen die ungeschiedene Gleichzeitigkeit. Ob das von Vorteil war, lief} Locke of-
fen (Locke 1975: 108-119). Jedenfalls aber ergab sich aus der zeitlichen Abfolge die
Moglichkeit, Ereignisse in ihrer Relation zueinander zu beobachten. Locke verschob
das Konzept des Wissens von der Frage der Existenz in Richtung auf das Verhaltnis
von Ereignissen zueinander. Insbesondere Ursache-Wirkungsverhiltnisse riickten
mit seinem Konzept von Kraft ins Zentrum des menschlichen Weltwissens (ebd.:
140-170). Locke verwandte wie schon Arnauld und Nicole keine Mithe mehr darauf,
die Zuginglichkeit der Welt durch die Sinne und ihre Verlisslichkeit grundsitzlich
in Frage zu stellen. Die Wahrnehmungsfihigkeit der Sinne habe Grenzen, die zu be-
achten seien, aber Triume und Sinneswahrnehmungen kénne der Verstand verliss-
lich auseinanderhalten (ebd.: 341). Das ermoglichte ein Konzept von Wissen, dass
nicht mehr auf die Referenz von Verstandesvorstellungen auf die dulere Welt orien-
tiert war, sondern als Bestand sprachlicher Propositionen iiber die Welt gefasst wur-
de, die der Verstand in sich und in ihrem Verhiltnis untereinander beobachtete und
ihre Stimmigkeit mit der Unterscheidung wahr/falsch beurteilte (ebd.: 254-330). Es
kam Locke auf das Urteil an: Die Einstufung eines solchen Verhiltnisses von Sachbe-
hauptungen als wahr oder falsch nahm der Verstand vor, indem er bewusst ein Ras-
ter von Kriterien zur Anwendung brachte (ebd.: 421-423). Die Zustimmung oder die

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Ablehnung ergab sich, wenn die Stimmigkeit einer Identititsbehauptung gepriift
war, wenn die Relation zwischen Phinomenen bestimmt werden konnte, wenn ge-
sichert war, ob eine notwendige Koexistenz — als ein Ursache-Wirkungsverhiltnis
- vorlag und wenn itberhaupt die Existenz des Phinomens nachgewiesen werden
konnte (ebd.: 425-428). Anders als noch in der Logik von Port Royal, in der das Sein
oder Nicht-Sein von Ereignissen und Phinomenen im Rahmen eines Moglichkeits-
horizonts im Zentrum unterscheidender Verstandesoperationen stand, kam es bei
Locke nicht mehr auf Kontingenz an. Die Operationen des Verstandes waren auf
eine Welt der selektiven Beziehungen zwischen Phinomen gerichtet, auf eine kom-
plexe Welt also.

Im weiteren Verlauf seiner Argumentation unterschied Locke dann Wissens-
bestinde nach ihrer Begriitndungsbediirftigkeit. Es gab fiir ihn evidentes Wissen,
dessen Wahrheit der Verstand spontan bestitigte, und demonstratives Wissen,
das nach ausfithrlichen, kleinteiligen Beweisen verlangte, deren einzelne Schritte
je fur sich auf wahr/falsch zu priifen waren. Die weitergehende Behauptung war
dann, diese an die Mathematik angelehnte Form des Beweises sei nicht nur auf die
Welt der Zahlen beschrinkt, sondern auch bei allen anderen Gegenstinden - ins-
besondere im Bereich moralischen Wissens — méglich (ebd.: 335-339). Wie man bei
Substanzen, ihren Eigenschaften und Relationen den Bestand wahrer Aussagen nur
durch Erfahrung, das heilt durch sinnlich vermittelnde Beobachtung ausweiten
konne, so sei das auch bei menschlichen Verhaltensweisen moglich. Man miisse sie
genau bezeichnen, sie in ihren Eigenschaften, vor allem aber in ihren Beziehungen
untereinander beobachten (ebd.: 415-417).

Locke betonte das Verstandesurteil, weil er der Uberzeugung war, dass das evi-
dente und auf Beweise gegriindete Wissen lingst nicht ausreiche, um das Leben zu
bewiltigen. Das Verstandesurteil half dann weiter, wenn Evidenz sich nicht einstell-
te oder ein klarer Beweis nicht méglich war. Dann wurde eine Proposition vom Ver-
stand ohne klaren Beweis fiir itberzeugend erklirt. Man verliefd damit das Feld der
evidenten und demonstrierbaren Wahrheit und betrat den uniiberschaubaren Be-
reich des Wahrscheinlichen. Er erstreckte sich von der Moglichkeit und Nahe zur
Gewissheit bis hin zu Unméglichkeit und Ungewissheit (die ja Moglichkeiten kei-
neswegs ausschloss). Um sich auf diesen uniibersichtlichen Gefilden zu orientieren,
nutzte der menschliche Verstand ebenfalls gespeicherte sinnliche Wahrnehmun-
gen. Sie standen in Form von eigener erinnerter Erfahrung zur Verfiigung, in noch
groflerem Umfang aber in Gestalt fremder Erfahrungen, von denen man Kenntnis
bekommen konne. Bei erinnerter Erfahrung lautete der Ratschlag, sich nicht auf
frithere Schliisse zu verlassen. Der Verstand war damit aufgerufen, frithere Urteile
im Licht spiterer Erfahrungen zu priifen und dabei auch die méglicherweise ver-
anderten Umstinde zu bedenken. Bei der vermittelnden Erfahrung Dritter lagen
die Dinge komplizierter. Locke griff hier auf die Forensik gerichtlicher Zeugenbe-
fragung zuriick, um dem Verstand Handreichungen zu geben, wie solche Zeugnis-

12.02.2026, 14:08:29.

49


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

se aufihre Verlisslichkeit hin abzutasten sind. Dieses Argument muss hier nicht im
Detail nachvollzogen werden. Wichtig ist, dass Locke explizit mit medialer Vermitt-
lung rechnete und daher empfahl, neben dem Text, auf den man sich verlassen soll-
te, auch den Autor und dessen sonstiges Werk zu beriicksichtigen. Uberhaupt riet
Locke, sich Alter und sozialen Stand von Zeugen genauer anzusehen. Es ging ihm
dabei gerade nicht darum, Stand und Alter mit Autoritit zu verbinden, sondern ei-
nen solchen Index zu streichen. Den hchsten Grad an Wahrscheinlichkeit habe ein
Zeugnis, wenn moglichst viele in allen Altersstufen darin ibereinstimmten (ebd.:
427-432; vgl. Yolton 1993: 175-177).

Die Orientierung auf dem Meer des Wahrscheinlichen blieb freilich stets mit Ri-
siken behaftet. Deswegen empfahl Locke einige wenige feste Grundsitze, an denen
man auch dann festhalten sollte, wenn sie der Irritation zweifelnder Nachfrage aus-
gesetzt waren (ebd.: 428). Der aus Erfahrung lernende Verstand musste angesichts
der Dynamik der Verhiltnisse und Meinungen Unsicherheitsabsorption durch kal-
kulierte Lernunwilligkeit betreiben.

Versucht man an dieser Stelle, eine erste Bilanz zu ziehen, kann man festhalten,
dass in der Semantik der Wahrscheinlichkeit von der Mitte bis zum Ende des 17.
Jahrhunderts ein Reflexionsraum fiir den Weltbezug des menschlichen Verstandes
mit sehr stabilen Konturen zur Verfiigung stand.

In den oben erérterten Aussagen iiber den menschlichen Verstand sind drei Ele-
mente von zentraler Bedeutung. Seit Hobbes war unumstritten, dass der Verstand
aufder Basis der Sprache operierte. Trotz allem Misstrauen einem zeichenbasierten
Weltbezug gegeniiber und der ausfiihrlich diskutierten Kontingenz des Verstehens
verschob sich der Begrift der Wahrheit vom Verhiltnis zwischen sinnlichen Eindrit-
cken bzw. Vorstellungen und Welt in Richtung der Verkniipfung von Vorstellungen.
Wahrheit kam nur noch Propositionen zu. Eine zweite wichtige, in den Vordergrund
geschobene Eigenschaft des Verstandes war sein Erinnerungsvermdégen. Es befi-
higte ihn, sinnliche Eindriicke von der Welt zu speichern und sie in seinen laufen-
den Operationen immer wieder selektiv aufeinander zu beziehen, sie aber auch mit
den laufend neu gewonnenen Sinnesdaten aus der Welt in Beziehung zu setzten,
um diese zu bewerten. Das Erinnerungsvermogen befihigte auf diese Weise, Mog-
lichkeitsraume fiir die Zukunft zu umreifien. Das ermdglichte eine Optimierung des
Umweltbezuges, insofern als die Verarbeitung von laufend gewonnen Daten aus der
Umwelt zu systemrelevanten Informationen durch gespeicherte Datenbestinde an-
geleitet werden konnte. Damit war immer expliziter auch die Erkenntnis der Natur
gemeint. Weil die Reichweite und Genauigkeit der Sinne begrenzt sei, konne sie nur
Akzidenzien, nicht die Substanzen erfassen — oder wie es auch hiefS, nicht in das
Innere zu den Partikeln vordringen. Drittens wandelte sich der menschliche Ver-
stand von der trivialen Maschine eines Descartes zu einer sich selbst beobachtenden
nicht-trivialen Maschine, die durch Reflexivitit Eigenkomplexitit iiber die Zeit ih-

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

res Operierens aufbaute und Identitit aus der laufend beobachteten Differenz von
Dauer und Verinderung gewann.

Dieser Verstand operierte in einer Welt, die seiner Operationsweise und seinen
Strukturen entsprach. Sie priasentierte sich ihm als das konstruktive Ergebnis seiner
Beobachtungen. Es handelte sich (1.) um eine verzeitlichte Welt, in der Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft auseinandergetreten waren. Zudem war diese Welt
(2.) dadurch bestimmt, dass das (medial) vermittelte Abwesende — Gegenwirtiges
wie Vergangenes — zusammen mit der laufenden Prisenz sinnlicher Wahrnehmung
die gegenwirtige Welt vorstellten. Eine weitere Eigenschaft dieser Welt war (3.) ihre
ungebindigte Dynamik. Sie verinderte sich fortlaufend in ihren Bestinden (Ereig-
nissen, sinnlichen Wahrnehmungen), aber auch in den Beziigen (d.h. Strukturen),
die zwischen diesen Elementen auftraten. Auch wenn das Wesen der Dinge wei-
terhin im Zentrum philosophischer Uberlegungen stand, interessierten Ereignisse
und Phinomene immer mehr in ihren Relationen zueinander. Damit musste sich
langsam der Beobachtungsfokus von Sein/Nicht-Sein auf So-/Anderssein verschie-
ben, von Kontingenz auf Komplexitit. Noch waren die Formulierungen an dieser
Stelle uneindeutig. Jedenfalls aber waren (4.) dem in einer so (von ihm selbst) beob-
achteten Welt operierenden Verstand laufend Entscheidungen abverlangt, die er auf
der Basis wahrscheinlichen Wissens zu treffen hatte. Daher wurden (5.) Anleitungen
fir das interne Operieren des Verstandes sinnvoll, wie aus den sinnlich vermittel-
ten Daten aus der Welt das Mogliche und das Wahrscheinliche herauszufiltern seien
und dann auch gegeneinander gewichtet werden kénnten. Zum Symbol dafir wur-
de mehr und mehr das Konzept der Klugheit.

Die hier herangezogenen Texte beschiftigten sich zwar mit dem individuellen
Weltbezug, aber sie lassen gleichzeitig keinen Zweifel daran, dass sich die Bedin-
gungen fiir die Formulierung und Entwicklung von sprachlich gefassten und kollek-
tiv geteilten Wissensbestinden in der Wahrnehmung der Zeitgenossen fundamen-
tal inderten. Als einzige Quelle von Aussagen iiber die Welt war jetzt das autonome,
erkennende Subjekt identifiziert, das aus Sinneseindriicken Propositionen verfer-
tigte. Das Mediensystem sorgte dafiir, dass diese Aussagen itber Raum und Zeit hin-
weg zirkulieren und akkumulieren konnten. Das musste jetzt auch fiir die seman-
tischen Bestinde gesellschaftlicher Selbstbeschreibung gelten, die auf diese Weise
dem fortdauernden Druck von Variationen ausgesetzt waren. Sofern sie iiberhaupt
noch daraufzu sprechen kamen, stimmten die Texte darin iiberein, dass das Instru-
mentarium der Rhetorik nicht mehr taugte, um in dieser Flut der Abweichungen
und Innovationen das Anschlussfihige zu identifizieren. Das Wahrscheinliche wur-
de zum Symbol fiir Propositionen, die trotz Priifung ungewiss blieben und solche,
fir deren Priifung Sinnesdaten nicht zur Verfiigung standen. Priifen hief3, den an
der Mathematik orientierten Methoden der Naturphilosophie zu folgen. Man hielt
sie auch fiir tauglich, sich auf dem Feld der moralischen Gegenstinde zu orientie-
ren. Trotz dieser Ubergeneralisierung ist offensichtlich, dass sich die Welt der Wis-

12.02.2026, 14:08:29.

51


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

sensbestinde zu teilen begann. Neben die Transzendenz und ihrem Erscheinen im
Diesseits, fiir die jetzt Theologen mit ihren eigenen Verfahren der Wahrheitssuche
zustindig waren, trat eine Welt, in der man die Natur und das Moralische auseinan-
derhalten sollte. Das Soziale nahm als eigenstindiger Gegenstandsbereich des Wis-
sens nach und nach Umrisse an. Aber fiir die Selektion aus der Vielzahl der mogli-
chen Aussagen tiber diese Welt waren stets wissenschaftsorientierte Verfahren zu-
stindig, die sich von Autorititen, welcher Art auch immer, nicht mehr beeindrucken
lief3en.

Universelle Wahrscheinlichkeit

Die letzte Etappe in der Entfaltung einer Semantik der Wahrscheinlichkeit, die wir
hier bis zum ersten Drittel des 18. Jahrhunderts verfolgen wollen, ist vor dem Hinter-
grund der bisherigen Entwicklung gekennzeichnet durch die Bemithungen um ei-
ne weitere Prizisierung des Wahrheitsbegriffes und seines Verhiltnisses zur Wahr-
scheinlichkeit. Das war verbunden mit einer ausgreifenden und systematisierenden
Kartographie der Felder des wahrscheinlichen Wissens. Man war sich einig, dass
der Grof3teil des menschlichen Vernunftgebrauches — auch in den Wissenschaften
- sich darauf beziehe. Entsprechend intensiv verlief die Suche nach Regeln, die den
Verstand dabei anleiten sollten. Weil Wissenschaft wie Alltagshandeln von Wahr-
scheinlichkeit durchdrungen war, lag es nahe, unter dem Stichwort >Ausiibung der
Vernunft-Lehre« zusitzlich Uberlegungen zu einer klugheitsbegriindeten Soziali-
tit anzustellen, die davon ausging, dass die Verstandesoperationen jedes einzel-
nen Menschen zu ganz verschiedenen Ergebnissen fithren konnten und auflerdem
durch das mehrdeutige Medium der Sprache vermittelt wiirden. Davon ging ein re-
flexiver Effekt aus, der ein Verstindnis wissenschaftlicher Praxis begriindete, das
konstitutiv auf der Konfrontation unterschiedlicher Verstandesurteile beruhte. Wir
werden in chronologischer Folge die Beitrige von Thomasius, Leibniz und August
Friedrich Miiller dazu beriicksichtigen.

Christian Thomasius bezog Wahrheit in seiner 1691 publizierten Einleitung in die
Vernunftlehre zwar auf die Unterscheidung wahr/falsch, hielt aber die Qualifikati-
on von gewiss und wahrscheinlich fiir wichtiger. Zum Priifstein wurde Evidenz —
das dem Verstand unmittelbar Einleuchtende. Gewissheit kénne man nur eviden-
ten Propositionen oder Schliissen aus evidenten Axiomen zusprechen. Alle ande-
ren Sitze kann man fiir wahrscheinlich oder falsch halten (Thomasius 1968: 136-143,
181-183). Das betraf den weiten Bereich der Welt, der die Kraft der Sinne iiberstieg,
angefangen von Gott und den Engeln bis hin zur Beschaffenheit der Natur (ebd.:
211). Letztere entzog sich den Sinnen, da diese nur die Akzidenzien der Dinge, aber
nicht die Substanz erfassen konnen.

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Jenseits solcher Reminiszenzen an den Aristotelismus formulierte Thomasius
eine Vernunftlehre, die Reflexivitit der Vernunft voraussetzte und ihren Gebrauch
an den Austausch von Gedanken, Urteilen und sinnlichen Erfahrungen band (ebd.:
223-227). Bei gewissen Wahrheiten diente der Beweis dazu, andere von der selbst-
empfundenen Evidenz einer Wahrheit zu iiberzeugen. Wenn es um wahrscheinli-
che Aussagen ging, musste der Verstand sich selbst iiberzeugen, dass Gewissheit
in diesem Fall nicht zu erreichen sei und er daher nur zu einer Meinung kommen
konne (ebd.: 218). Das solle er dann aber als Aufforderungen zum Lernen und vor
allem zum weiteren Nachforschen nehmen (ebd.: 263-285). Das Wahrscheinliche
grenzte an einen grofien Kontinent des Nichtwissens und war jetzt nicht mehr Quel-
le des Zweifels, sondern Aufforderung, ihn zu erkunden, indem man sich auf die
Suche nach neuen Wahrheiten machte. Dieser Suche widmete Thomasius ein gan-
zes »Hauptstiick« seines Werkes. Wir iibergehen hier diese an der Unterscheidung
vom Ganzen und seinen Teilen orientierte Methodenlehre, halten nur fest, dass Tho-
masius den Vorgang des Erkennens neuer Wahrheiten prisentistisch dachte, weil
er auf die laufenden sinnlichen Erfahrungen aufbaute und somit auch die Dauer
von Phinomenen voraussetzte. Soweit Propositionen sich deswegen auf riumlich
und zeitlich entfernte Dinge oder Ereignisse bezogen, kam ihnen nur Wahrschein-
lichkeit zu. Hier musste sich der Verstand hiufig auf induktives Vorgehen verlegen,
indem er vom Einzelfall auf allgemeine Verhiltnisse schloss (ebd.: 232). Die schon
verfiigbaren Techniken statistischer Extrapolation und der mathematischen Wahr-
scheinlichkeit (vgl. Daston 1988: 116—-142) kamen Thomasius dabei nicht in den Sinn.
Er verwies auch hier auf Lernbereitschaft. Man miisse sich im Lichte neuen Erle-
bens immer wieder korrigieren. Dariiber hinaus wurden die bekannten Ratschlige
zur Priifung von Zeugnissen iiber vergangenes und riumlich entferntes Geschehen
gegeben (Thomasius 1968: 232-235).

Wihrend Thomasius sich in der Einleitung in die Vernunfilehre noch iiberzeugt
gab, der Mensch kénne, weil mit der Fihigkeit zur Selbsterkenntnis ausgestattet,
die Gedanken des anderen mit so grofRer Wahrscheinlichkeit erkennen, dass sie
fast an die Wahrheit kommt (ebd.: 263), schien ihm diese Ansicht in der Ausiibung
der Vernunftlehre abhandengekommen zu sein. Das dritte »Hauptstiick« fasste sich
mit dem Begreifen von Irrtiimern und Wahrheiten, die von anderen vorgelegt wur-
den. Den Unterschied machte, ohne dass Thomasius dies auf den Punkt gebracht
hitte, der Wechsel von Interaktion zu medial vermittelter, dekontextualisierter
Kommunikation. Er begann dieses Kapitel mit Ausfithrungen zur Unterweisung
von Schiilern durch ihren (akademischen) Lehrer, um festzustellen, dass Schiiler
hier ja jederzeit nachfragen konnten, wenn sie etwas nicht verstehen wiirden und
ein Lehrer auch jeweils genau wisse, was er habe sagen wollen (Thomasius 1968a:
149-165). Genau diese Ubertragungsleistung von Gedanken konnte der Sprache
aber jenseits der Interaktion abhandenkommen, sodass es selbst bei den besten
Absichten des Redners und bei den deutlichsten Reden auf Seiten des Adressaten

12.02.2026, 14:08:29.

53


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

nur bei einer demonstratio hypothetica hinsichtlich der Ubereinstimmung mit den
Gedanken bleibt (ebd.: 173; vgl. Petrus 1997: 125-142). Jede Interpretation und jede
Lektiire blieb daher hypothetisch und fithrte nur auf eine wahrscheinliche Wahr-
heit, umso mehr, wenn man auf unklaren Wortgebrauch, Verschreibungen oder
dunkle Stellen stief3.

Thomasius empfahl, sich fir das Lesen durch Lesen zu riisten, um den Verstand
in die Lage zu versetzten, schwierige Texte zu verstehen. Um die dazu nétigen Re-
geln der menschlichen Klugheit zu erlernen, miisse man sich in vielen Disziplinen
bewandert machen (ebd.: 180). Bezogen auf den einzelnen Text und die Interpre-
tation >dunkler Stellen< miisse aber Kontextualisierung betrieben werden. Es brau-
che Informationen iiber den Autor, seinen Stand, sein Verhiltnis zum behandelten
Gegenstand, seine fachlichen Kompetenzen und ob er eventuell einer besonderen
philosophischen >Sekte« angehére. Dann schaffe auch der Text selbst und das schon
bekannte Werk eines Autors einen Kontext, der bei der Interpretation dunkler Stel-
len Orientierung gebe. Um die Bedeutung von begrifflicher Konsistenz zu erliutern,
bezog sich Thomasius immer wieder auf das Recht und Gesetztestexte. Mehrfach
lieR er dabei seine Abneigung gegen die formalistische Interpretationslehre von Ju-
risten erkennen (ebd.: 181-188). Man miisse stets in Rechnung stellen, dass jemand
seine Meinung und mithin seinen Sprachgebrauch auch idndern kénne. Ein eher-
nes Prinzip bei aller Interpretation sei aber — aufler der Text oder der Autor liefd
klar erkennen, dass man »Possen< machen wolle — die Prisumtion der Verniinftig-
keit des Autors und der im Text vermittelten Gedanken. Man solle den Autor daher
auch dann ernst nehmen, wenn Interpretationen auf Mehrdeutigkeit, Sinnlosigkeit
oder Widerspriichlichkeit eines Textes fihrten (ebd.: 187-200).

Firr Thomasius erschloss die Kategorie der Wahrscheinlichkeit fir die Ver-
nunft eine Welt, in der die Wissensbestinde, mit denen sie sich auf diese be-
zog, wesentlich medial vermittelt und de-kontextualisiert waren. Dem sollte ein
Wissenschaftsbetrieb entsprechen, dessen Teilnehmer sich bis zum Beweis des
Gegenteils gegenseitig Verniinftigkeit unterstellten und die Unterschiedlichkeit
ihrer Vernunftschliisse und ihrer Lektiiren der zirkulierenden Texte nicht zum
Anlass fiir persénlichen Streit nahmen. Keiner kénne Gewissheit fiir sich in An-
spruch nehmen, jede Interpretation habe nur Wahrscheinlichkeit fiir sich. Wer bei
Widerspruch glaubte, seine Ehre retten zu miissen, konne ja fiir sich annehmen,
dass nicht jeder Verstand von der Qualitit sein kénne wie der eigene (ebd.: 177).
An dieser Stelle war es von Vorteil, dass Thomasius in der »Einleitung« wie in der
»Ausiibung« darauf verzichtet hatte, Wahrscheinlichkeit systematisch als ein stei-
gerbares Konzept auszuformulieren. Die wahrscheinliche Wahrheit stellte in jedem
Fall einen Anlass fiir weiteres Forschen, weitere Interpretationen und fiir Lernen
dar. Thomasius hatte damit aus dem Pietismusstreit heraus den Weg der Eklektik
eingeschlagen (vgl. Gierl 1997: 488T.).

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Thomasius war mit seiner Reaktion auf die heftigen konfessionellen und theo-
logischen Kontroversen der Zeit nicht allein. Auch Leibniz folgte diesen Argumen-
ten. Seine Neuen Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand von 1704 trugen keine
grundlegend neuen Begriffe oder Argumente in die Semantik der Wahrscheinlich-
keit ein, aber sie zeigen, welcher Assoziationshorizont sich mit diesem Konzept in-
zwischen verband und wie bewusst man jetzt die Grenzen zu einer aristotelischen
Epistemologie des Wissens zog. Das war bei Leibniz schon der inneren Ordnung des
Textes zu entnehmen, die nur noch wenig Riicksicht auf traditionelle Einteilungen
der Wissensordnung nach Metaphysik, Logik oder Rhetorik nahm.

Leibniz identifizierte zwei Quellen des wahrscheinlichen Wissens: Die eigene
Erfahrung und die durch das Zeugnis anderer vermittelten Erfahrungen. Aus die-
sen Erfahrungen heraus war die menschliche Vernunft in der Lage, auch auf den
Feldern auf Ursache-Wirkungsverhiltnisse zu schliefien, auf denen die Sinne da-
zu keine Gewissheit lieferten. Leibniz hielt dies fir eine Fihigkeit, die man auch
bei Tieren beobachten konne. Wihrend dies bei Tieren aber intuitiv geschehe, su-
chen Menschen fiir diese Zusammenhinge Griinde anzufithren und nehmen dies
dann zum Anlass fir Untersuchungen, aus denen sie die Wahrscheinlichkeit ihrer
Vermutungen ableiten. Auch wenn damit nicht die Wahrheit getroffen werde, er-
moglicht Klugheit, auf dieser Grundlage Entscheidungen zu treffen (Leibniz 2013:
541). Leibniz war wie andere schon vor ihm der Meinung, die alltigliche Weltori-
entierung auf der Basis wahrscheinlichen Wissens sei notwendig, weil meist nicht
die Zeit bleibe, wahrheitsfihige Beweise beizubringen und hiufig die eigene wie die
fremde Erfahrung dafiir keine ausreichende Grundlage liefere.

Leibniz zog daraus zwei wichtige Schlussfolgerungen. Zum einen miisse sich
der Mensch in seinem Weltbezug auf fortlaufendes Lernen einstellen. Wie man neu-
erdings im Recht bei fehlendem Urkundennachweis auf die restitutio in integrum zie-
le, so sollten wir auch unsere alltiglichen Festlegungen nicht als unumst6filich be-
greifen, sondern sie unter den Vorbehalt stellen, sie auch wieder indern zu kdnnen
(ebd.:501). Alltagshandlungen wurden als fortlaufendes Entscheiden mit Korrektur-
bedarf beschrieben. Damit verlor seiner Auffassung nach aber gleichzeitig der An-
spruch des eigenen Meinens auf soziale Verbindlichkeit seine Grundlage. Man diirfe
anderen seine Ansichten sehr wohl kundtun, kénne aber billig nicht verlangen, dass
diese iibernommen werden. Direkt angesprochen wurde an dieser Stelle die theolo-
gische Zensur. Der Raum wahrscheinlichen Wissens stellte sich fiir Leibniz konsti-
tutiv als Raum der kontroversen Ansichten und Meinungen dar, nicht nur, weil der
Mensch irren konne, sondern vor allem, weil Menschen die Dinge nicht von der glei-
chen Seite betrachteten und daher zu unterschiedlichen Urteilen und Meinungen
kimen. Jeder miisse daher die Meinung eines anderen erst einmal respektieren, um
untereinander Frieden halten zu kénnen. Diese Irenik ist umso wichtiger, je mehr
man Anlass hat, beim Gegeniiber Interessen, Ehrgeiz oder andere personliche Mo-

12.02.2026, 14:08:29.

55


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

tive zuvermuten (ebd.: 501, 507). Die soziale Neutralisierung des Nein setzte voraus,
von einer Kommunikation im Modus der Ehre auf Hoflichkeit umzustellen.

Wihrend die Kontroverse im Alltag vermieden oder wenigstens in zivilisierter
Form ausgetragen werden sollte, gingen die Uberlegungen fiir das universitir ver-
waltete und produzierte Wissen in eine andere Richtung. Hier zielte Leibniz darauf,
den Bereich der beweisbaren Wahrheiten auszuweiten oder, wenn dies, wie bei mo-
ralischen Gegenstinden, nicht méglich war, die Beweisfithrung methodisch zu kon-
trollieren, um deren Verlisslichkeit, das heifdt Wahrscheinlichkeit, einschitzen zu
konnen. In der Erkenntnis der infinitesimal strukturierten Natur erwartete Leibniz
eine stetige Vervollkommnung des Wissens durch die immer bessere instrumentale
Bewaffnung der Sinne (ebd.: 537). Die zunehmende Nutzung des Mikroskops kénne
auf eine empirische Bestitigung der Monadenlehre fithren. Auch die Verbesserung
des moralischen Wissens erfordere neue Einsichten und bessere Beweise. In einem
langen Abschnitt legte Leibniz dar, warum der Syllogismus dafiir keinesfalls das ge-
eignete Instrument sei (ebd.: 543549, 563). Gerade wenn es um Wahrscheinlichkeit
gehe, tauge er nicht, um neue Entdeckungen zu machen und neue Beweisfithrun-
gen zu entwickeln. Man miisse vielmehr das gesamte System der aristotelischen To-
pik und der Anordnung von Gemeinplitzen hinter sich lassen, um eine neue Logik
zu entwerfen, die das Argumentieren wie ein mathematisches Kalkil anleiten und
strukturieren konne. Leibniz verwies zwar an dieser Stelle auf die mathematisierte
Wahrscheinlichkeitsrechnung und sprach die Hoffnung aus, ein Mathematiker mé-
ge ein solches Buch schreiben (ebd.: 515f.). Um den Weg dahin aber zu illustrieren,
ging Leibniz ausfithrlich auf die Regeln der Beweisfithrung und der darauf gegriin-
deten Urteilsfindung im Recht ein. In diesen Verfahrensformen erblickte er eine ei-
genstindige Logik, mit der Rechtsfragen behandelt wiirden. Um fiir ein stichfestes
Urteil«Wahrscheinlichkeiten gegeneinander abwigen zu konnen, brauche es mithin
gegenstandsbezogene Begriffsdefinitionen und Regeln der Verkniipfung zwischen
ihnen. Dann kénnten aus Beobachtungen neue Schliisse gezogen und ihre Validitit
auch vergleichend bewertet werden (ebd.: 511-515). Erst auf dieser Grundlage ge-
langt man von einer Rhetorik, in der durch Zeugnis belegte und andere Beweise sich
mischten, zu einer verniinftigen Argumentation, die andere iiberzeugt, indem sie
Behauptungen an methodisch gewonnene Beweise bindet (ebd.: 549f.).

Dass es dabei auch auf die Form der symbolischen Reprisentation von Beob-
achtungen und Erfahrungen und deren Selektion ankam, verdeutlichte Leibniz in
seinen Ausfithrungen zur Geschichtsschreibung. Er hielt es fiir schwierig, vergan-
gene Ereignisse zu erfassen. Schon den Zeitgenossen sei nur das 6ffentliche Han-
deln zuginglich, nicht die Motive. Neuerdings wiirden daher Satiren und Romane
geschrieben, weil man das Fehlende einfach glaube erfinden zu diirfen. Eine grofde
Menge an Einzelheiten sei am schwierigsten zu erfassen. Von Schlachten brauche
man Berichte von klugen Beobachtern auf beiden Seiten. Um sich dann eine Vor-
stellung vom Ablauf zu bilden, solle man Zeichnungen anfertigen, in denen die Stel-

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

lung der Truppenteile zu bestimmten Zeitpunkten nachvollziehbar gemacht werden
(ebd.: 517-519). Leibniz empfahl hier, was die zeitgendssische Kriegskunst gerade
lernte: Strategien und Taktiken aus der draufsichtigen, symbolisch abstrahierten
Darstellung von Armeen im Gelinde zu entwickeln (Krez 2018).

Die abstrahierende und theoretisierende Symbolisierung von Ereignissen und
ihre Zerlegung in Zeitschichten — man kann auch sagen: in verschiedene Gegenwar-
ten — notigte gleichzeitig zur Selektion. Man musste das Wichtige vom Unwichti-
gen scheiden. Leibniz gestand zu, dass Geschichtsschreibung der spielerischen Zer-
streuung des Lesers dienen konne, weswegen er auch eine Geschichte der Kleidung
etwa nicht fiir verwerflich hielt. Eine Universalgeschichte freilich, der niitzliche Be-
lehrungen entnommen werden kénnen, miisse anders vorgehen. Sie diirfe nur die
folgenreichsten Geschehnisse und einige »wenige andere Dinge« vermerken. Der
Gegenstand einer Geschichtsschreibung, die sich nicht als Archiv von Gemeinplit-
zen oder Kuriosititen verstand, war als eine fortlaufende Gegenwart gedacht, in der
(auf der Grundlage von wahrscheinlichem Wissen) tiber zukiinftige Gegenwarten
entschieden wurde. Nur dann konne sie den Horizont niitzlicher Erfahrungen fiir
den Leser erweitern (Leibniz 2013: 521-532).

Leibniz hatte keinen nachvollziehbaren Einfluss auf die Schiiler von Thomasi-
us in Deutschland, die die Semantik der Wahrscheinlichkeit in der ersten Hilfte
des 18. Jahrhunderts weiter systematisierten. August Friedrich Miiller bezog sich
auf seinen Lehrer, den Thomasius-Schiiler Andreas Riidiger, wenn es um Wahrheit
ging. Wenn der Verstand und die Wahrscheinlichkeit diskutiert wurden, rief er Lo-
cke oder Gassendi auf. Miiller, der auch in den Rechtswissenschaften eine Disputa-
tion ablegte, hatte seit 1731 eine Professur fiir Philosophie in Leipzig inne. In seiner
1728 erstmals erschienenen Einleitung in die philosophischen Wissenschaften for-
mulierter er in den Kapiteln 4 und 19 eine Systematik der Konzepte Wahrheit und
Wahrscheinlichkeit, die man deshalb als paradigmatisch fiir den Stand der seman-
tischen Entwicklungen nehmen kann, weil die Argumente und zum Teil auch For-
mulierungen fast unverdndert in den entsprechenden Lexikonartikel bei Walch und
im Zedler iibernommen wurden (Art. »Wahrheit« 1726; Art. »Wahrscheinlichkeit«
1726; Art. »Wahrscheinlichkeit oder Probabilitit«). Miiller hat sie mutmafSlich selbst
verfasst (vgl. Alexander 1996: 138, Anm. 13). Wir orientieren uns im Folgenden iiber-
wiegend an der Einleitung.

Miller itbernahm in seinen Ausfithrungen zum menschlichen Verstand den
Stand der Diskussion, fiigte dem sinnenvermittelten Zugang zur Welt, dem Erin-
nerungsvermogen und der Urteilskraft noch das Ingenium hinzu. Das Ingenium
war dafiir zustindig, die Welt des Moglichen zu erkunden und es legte damit, wie
wir sehen werden, die Grundlage fir die Orientierung in der Sphire des Wahr-
scheinlichen. Die Unterscheidung wahr/falsch lieR Miiller nur noch hinsichtlich der
logischen Wahrheiten gelten, die man auf die Ubereinstimmung der Propositionen
mit Sinneseindriicken bezog. Der metaphysischen Wahrheit stand keine Falschheit

12.02.2026, 14:08:29.

57


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

entgegen. Weder gab es falsche Empfindungen der Sinne fiir Miiller noch konnte
deren Bezeichnung falsch sein. Erst die daraus gezogenen Schliisse konnten als
wahr oder falsch kategorisiert werden, je nachdem, ob sie durch Sinneseindriicke
gedeckt waren oder nicht. Diese Ubereinstimmung war dann beweispflichtig. Des-
wegen stand am Ende der Argumentation die Unterscheidung von Wahrheiten, die
man (demonstrativ) beweisen konne und solche, die im Bereich des Wahrscheinli-
chen verblieben. Alles hing an der von Miiller vorausgesetzten Verlisslichkeit der
Sinne (Miiller 2008: 113-125).

Wo die Welt den Sinnen die Ursachen des Vorfallenden nicht preisgab, trat das
Ingenium des Verstandes auf den Plan. Es ersinnt die moglichen Ursachen, die dann
als Hypothesen ausformuliert werden. In der anschliefienden Priifung durch die
Urteilskraft wird das Verfahren der demonstrativen Beweisfihrung umgekehrt. Es
wird gepriift, ob die sinnlich beizubringenden Umstinde des Vorfallenden die Hy-
pothese stiitzen oder ihr widersprechen. Je mehr sinnliche Stiitzen fir eine hypo-
thetisch formulierte Wahrheit beigebracht werden kénnen, desto wahrscheinlich ist
sie; je mehr Sinneserfahrungen ihr widersprechen, desto unwahrscheinlicher wird
sie. Es ist freilich auch darauf zu achten, nach welchen Umstinden die Bestitigung
einer Hypothese verlangt. Sokann es sein, dass schon ein einziger Negativbefund ei-
ne Hypothese in den Bereich des Unwahrscheinlichen oder auch Unméglichen ver-
schiebt (ebd.: 552-557). Diese Uberlegung Miillers zeigt, dass er eine abstrakte Mo-
dellierung des Gegenstandsfeldes, dem das Vorfallende zuzuordnen war, voraus-
setzte. Das Ingenium fantasierte nicht einfach drauf los, sondern suchte nach Re-
gelmifigkeiten, die nach Ursache und Wirkung aufzuschliisseln waren (ebd.: 563f.).

Miller unterschied fiunf Gegenstandsbereiche wahrscheinlicher Wahrheit und
ordnete ihnen jeweils eine Zielrichtung der Hypothese sowie des Feldes sinnlicher
Erfahrung zu, auf dem die Priifung der Wahrscheinlichkeit zu erfolgen habe (ebd.:
557). Er behandelte der Reihe nach die historische Wahrscheinlichkeit, die herme-
neutische, die nicht mehr wie bei Thomasius in die Anwendung der Vernunft ausge-
lagert war; sodann die physikalische, die politische und die praktische (ebd.: 572ff.).
Wir kénnen fiir unsere Argumentation darauf verzichten, Miillers Uberlegungen im
Detail zu rekapitulieren. Sie sind, was die ersten drei Wahrscheinlichkeiten anbe-
langt, weitgehend auch bei Thomasius schon zu finden. Interessant sind die Aus-
fihrungen zur politischen Wahrscheinlichkeit, weil sie noch einmal die Notwendig-
keit der theoretischen Modellierung von Gegenstandsfeldern vor Augen fithren. Da
die inneren Anlisse des menschlichen Handelns stets verborgen bleiben, braucht es
umfassende Uberlegungen zur Anthropologie des Menschen, um von dufleren Um-
stinden, fritheren Handlungen, situativer Dispositionen des Gegeniibers auf seine
zukiinftigen Handlungen schlief}en zu konnen. Mit der praktischen Wahrschein-
lichkeit zielte Miiller auf natiirliche Kausalititen jenseits des menschlichen Han-
dels. Der Mensch strebe danach, die Wirkung natiirlicher Dinge fiir sich »kliiglich
zu gebrauchen« (ebd.: 593). Das technische Ingenium musste nicht darauf warten,

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

alle Wirkmechanismen der Natur verstanden zu haben. Es konnte sich brikolierend
vorwdrts tasten. Dariiber hinaus dachte Miiller an dieser Stelle offenbar auch an das
Handeln des Menschen. Man kénne nicht nur die Taten des Menschen auf ihre Ur-
sachen hin befragen. Die Taten selbst wiirden wiederum Ursachen kiinftigen »Er-
folgs«. Dieses kiinftige Geschehen griindlich vorherzusehen, sei fiir alle menschli-
chen »Geschifte« dringend nétig — auch wenn wegen der menschlichen Willensfrei-
heit hier keine letzte Sicherheit zu erlangen sei (ebd.: 590-596). Die Urteilskraft, die
sich dann tiber die Beweislagen zu den Hypothesen beugte, entschied nach Hoft-
nung oder Furcht, die sich mit den vermuteten »Erfolgen« jeweils verband. Sie wog
damit Chancen gegen Gefahren ab.

Semantik und Struktur

Loraine Daston fithrt in ihrer umfassenden Darstellung der Entstehung und prakti-
schen Umsetzung der mathematisierten Wahrscheinlichkeit eine Reihe von Gegen-
standsbereichen auf, angefangen vom Recht iiber den aleatorischen Vertrag bis hin
zur Theoretisierung des Spieles selbst, in denen Uberlegungen zur Wahrscheinlich-
keit von Ereignissen angestellt wurden. Dabei blieb aber unterbelichtet, dass sich
Wahrscheinlichkeit auf Phinomene sehr unterschiedlicher Qualitit bezog und mit
dem Konzept deswegen auch sehr verschiedene Behauptungen verbunden waren.
Am nichsten diirfte der mathematisierten Wahrscheinlichkeit der Verteilung des
Verhiltnisses von Ereignissen verschiedener Fallklassen noch Uberlegungen zum
Spiel gekommen sein. Beim aleatorischen Vertrag ging es zwar auch um Risiken, die
aber nicht quantifiziert wurden. Im Zentrum stand vielmehr die Hermeneutik des
Vertragstextes, auf den sich beide Seiten verstindigten (z.B. Grotius 1898: 479-499).
Im Gerichtswesen schliellich wurde das Gewicht von Zeugenaussagen bewertet,
um einschitzen zu konnen, ob ein behauptetes Ereignis stattgefunden habe oder
nicht (Radbruch 1975: Art. 18—47, 62—74). Weder die Interpretation von Vertragstex-
ten noch die Zeugenbewertung hatte etwas mit der stochastischen Verteilung von
kontingenten Ereignissen zu tun, sondern es ging im Kern jeweils um die Frage,
ob und unter welchen Umstinden der menschliche Verstand in der Lage sei, et-
was von der Welt zu wissen und wie verlisslich dieses Wissen fiir die Selektion von
Handlungen einzuschitzen sei. Etwas allgemeiner gesprochen: Im Zentrum stand
das Verhiltnis von Informationsgewinnung und interpretativer, das heif3t sinnba-
sierter Informationsverarbeitung durch den menschlichen Verstand, damit gerade
nicht die Proportionalitit und Verteilung von Fallzahlen. Es ist deswegen nicht ver-
wunderlich, dass Texte, die sich mit dieser Seite der Wahrscheinlichkeitssemantik
beschiftigen, nur in Ausnahmefillen auf den zeitgleich laufenden Diskurs um die
mathematische Wahrscheinlichkeit Bezug nehmen.

12.02.2026, 14:08:29.

59


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Wir konnten in den hier untersuchten Texten zu Wahrheit und Wahrscheinlich-
keit, angefangen von Descartes und Pascal bis hin zu Thomasius und seinen Schii-
lern, beobachten, wie sich das Konzept der Wahrscheinlichkeit von einer Formel fir
den Skeptizismus des Weltbezuges hin zu einem Reflexionsmedium entwickelte, in
dem nicht mehr die Unméglichkeit sicheren Wissens von der Welt behauptet, son-
dern die Grenzen der sinnlichen Wahrnehmung thematisiert und Vorschlige un-
terbreitet wurden, wie man mit der Welt jenseits dieser Grenzen umzugehen ha-
be. Diese Uberlegungen fithrten zunichst zu einer immer genaueren und systema-
tischeren Kartographie der Welt des wahrscheinlichen Wissens. Damit verbunden
wurden Regeln fiir die Verarbeitung von durch die Sinne gewonnenen Informatio-
nen durch den menschlichen Verstand, die es diesem erlauben sollten, das Mogliche
zu identifizieren sowie das Wahrscheinliche davon zu unterscheiden und herauszu-
filtern. Damit sollte der Verstand zu einer Graduierung von Wahrscheinlichkeiten
kommen, die ihn zu handlungsorientierenden Entscheidungen befihigten. Es ist
richtig, dass die zeitliche Verteilung von Ereignissen auch hier eine wichtige Rol-
le spielte, insofern immer auf die vom Erinnerungsvermogen gespeicherten Regel-
mifigkeiten hingewiesen wurde. Je weiter sich die Wahrscheinlichkeitssemantik
freilich im Verlauf der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts entfaltete, desto hiufi-
ger wurden Hinweise, dass der Verstand mit einer dynamischen sich in ihren Be-
stinden (d.h. Ereignissen) und ihren Strukturen (d.h. den Beziehungen zwischen
ihnen) verindernden Welt zu rechnen habe. Fortgesetztes Lernen bedeutete deswe-
gen nicht mehr nur, alte Sinneseindriicke durch neue zu iiberschreiben, sondern
auch von neuen Relationen zwischen ihnen auszugehen. Die Erkundung der Welt
des wahrscheinlichen Wissens ging deswegen einher mit der Auflésung der Vorstel-
lung einer allein vom Zufall bestimmten Welt und beférderte Argumente, die auf
eine komplexe Welt zielten. Kontingenz richtet sich auf Existenz, Komplexitit auf
die (nicht beliebige) Relation zwischen Phinomen oder Ereignissen (Luhmann 2017:
25-59). Diese Relationen sind abstrakt zu fassen und in ihrer méglichen Regelhaf-
tigkeit theoretisierbar. Genau diese Theoretisierung verschiedener Gegenstandsbe-
reiche war mit der ausgreifenden Kartographie des wahrscheinlichen Wissens ver-
bunden.

Die hier untersuchten Texte zeigen jeweils nur einen kleinen Ausschnitt der
entsprechenden zeitgendssischen Diskurse, aber die Hinweise sind eindeutig. Der
Mensch kann sein Ingenium nutzen, um sich in einer komplexen Welt zu orien-
tieren. Wahrscheinlichkeit zeigt sich am Ende als Formel fiir die Entwicklung von
Strategien der Unsicherheitsabsorption und der Komplexititsreduktion, mit denen
das Handeln in der Welt moglich bleiben soll. Mit Strukturmetaphysik, wie gegen-
wirtig vermutet wird (Auer 2021: 120), hatte das nichts zu tun. Es formierten sich
vielmehr an dieser Stelle die Voraussetzungen fiir eine operative Reproduktion von
Gesellschaft, die wenig spiter als eigendynamische Ordnungsbildung unsichtbarer
Hinde beobachtet wurde (vgl. Sheehan/Wahrman 2015).

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Die Semantik des Wahrscheinlichen ist deswegen als Teil einer gesellschaftsge-
schichtlichen Transformation zu beobachten, die an der operativen Reproduktion
gesellschaftlicher Strukturen und Einrichtungen unmittelbar beteiligt war. Die Se-
mantik bildet diese strukturelle Kopplung selbst ab in der immer wiederholten Be-
griindung fir die Bedeutung dieses Konzepts. Es bestimme das Alltagshandeln der
Menschen durchgehend, hie? es immer wieder. Weitere strukturelle Einbettungen
lassen sich in der Semantik selbst leicht erkennen. Sie kénnen hier nur noch ange-
deutet werden.

Am augenfilligsten ist, dass die Semantik der Wahrscheinlichkeit sich selbst
vielfach in Bezug setzte zur Evolution des Mediensystems. Das beginnt mit der Fest-
stellung, dass die Weltorientierung nicht auf die eigene sinnliche Erfahrung be-
schrinkt werden konne, sondern immer auf medial vermitteltes und zirkulieren-
des Wissen zuriickgreife, und es endet mit Ratschligen wie Texte zu interpretieren
und Biicher zu lesen seien. Die Semantik der Wahrscheinlichkeit zeigt sich damitals
ein eindrucksvoller Indikator dafiir, dass die Ablosung der Vergesellschaftung un-
ter Anwesenden durch medienvermittelte Kommunikation weit fortgeschritten war
und in der Selbstbeschreibung der Gesellschaft bereits ihren Niederschlag fand (vgl.
Schlogl 2014: 29-49). Weniger deutlich in der Semantik selbst ist die seit der Mitte
des 17. Jahrhunderts zu beobachtende institutionelle Dynamik zu greifen. Sowohl
in der Verwaltung von Herrschaft wie in der Okonomie lisst sich die Entwicklung
von organisationsformigen Sozialsystemen (Verwaltung, Unternehmen) nachvoll-
ziehen, die in ihrem Umweltbezug nicht mehr wie Korporationen von einer durch
Kontingenz bestimmten Welt, sondern von einer komplexen ausgingen. Damit lief
auch eine grof¥flichige, abstrakte Modellierung und Theoretisierung der entspre-
chenden Gegenstandsfelder an. Organisationsformige Einrichtungen sind in der
Lage, in ihrer Umwelt Medien, wie etwa eine (statistisch beschriebene) Bevolkerung
oder regelmifiig notierte und verbreitete Marktpreise zu identifizieren, die sie mit
Informationen versorgen, auf die man intern mit Entscheidungen reagieren kann.
Diese Konturierung von Organisationen war eingelagert in die Ausdifferenzierung
und langsame Schliefung funktional bestimmter Systeme der Gesellschaft. In den
hier beobachteten Identifikationen des Sozialen als einer Welt, die nicht nur verin-
derlich und unberechenbar ist, sondern Gesetzmif3igkeiten folgt, die zudem noch
von Gegenstandsfeld zu Gegenstandsfeld variieren, wird dieser laufende Differen-
zierungsprozess greifbar. Erst am Ende des 18. Jahrhunderts hatte diese Theoreti-
sierung des Sozialen einen Stand erreicht, der umgekehrt daran denken lief, soziale
Zustinde und Abliufe in umfassender Weise zum Objekt einer mathematisierten,
statistisch operierenden Wahrscheinlichkeitsrechnung zu machen (Laplace 1819).
Die entstehenden Sozialwissenschaften gingen freilich grof3enteils andere Wege.

Drittens schlieflich wurde Wahrscheinlichkeit zu einem entscheidenden
Argument in der Entstehung der modernen Wissenschaft, die nicht nur die ex-
perimentell betriebene Naturforschung, sondern alle Bereiche der methodisch

12.02.2026, 14:08:29.

61


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

kontrollierten Wissensproduktion erfasste. Die Festigung eines biniren Codes
wahr/falsch und eines entsprechenden Programmes, das die Zuweisung der beiden
Pradikate regeln sollte, erwies sich als ein langwieriger Prozess, der im ersten Drit-
tel des 18. Jahrhunderts noch nicht abgeschlossen war. Entsprechend variabel blieb
die Positionierung des Wahrscheinlichen in dieser Programmierung. Gleichzeitig
wurde die Produktion von gesellschaftlich relevantem Wissen als ein kollektives und
damit kommunikatives Phinomen beschrieben, das nicht von der Homogenitit
des Plausiblen, sondern gerade von der Vielfalt gegensitzlicher Ansichten ausging.
Das kennzeichnete einen Wissenschaftsbetrieb, der die Ehre der Teilnehmer in
Klammern setzte, um die sachbezogene Grenze zwischen der demonstrativen und
der nur wahrscheinlichen Wahrheit laufend neu zu vermessen. Wissensproduktion
setzte die Lernbereitschaft der Beteiligten voraus. Sie vollzog sich als dynamischer
Prozess, so dass Wahrheit mit einem zeitlichen Index versehen werden musste.
Sie blieb vorldufig. Daran sollte auch der Versuch aufgeklirter Vernunft, den Ge-
meinsinn als eine tiberparteiliche Position noch zu retten, wie Kant das betrieb
(Koch 2002: 200-204), nichts mehr dndern. Rhetorik und Syllogismen hielt man
jetzt auch auf dem Feld des moralischen Wissens folglich nicht mehr fiir geeignet,
neue Hypothesen hervorzubringen und zu iiberpriifen. Insofern berichten die
hier untersuchten Texte in Varianten von einem Vorgang, den Niklas Luhmann
mit der Umstellung des Selektionsmechanismus gesellschaftlicher Semantik von
Plausibilitit auf die Verfahren der neuzeitlichen Wissenschaft markiert hat. Wenn
in der rezenten wissenschaftstheoretischen Forschung wieder von Plausibilitit
an der Stelle die Rede ist, an der seit der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts von
Wahrscheinlichkeit gesprochen wurde, dann hat dies vermutlich mit der Mathe-
matisierung des Wahrscheinlichen zu tun. In dieser Fassung steht der Begriff nicht
mehr zur Verfiigung, um unsichere, aber priifenswerte Annahmen iiber das, was
der Fall ist, zu symbolisieren.

Literaturverzeichnis

Alexander, Werner (1996): »Pluraque credimus, paucissima scimus. Zur Diskussi-
on iiber philosophische und hermeneutische Wahrscheinlichkeit in der ersten
Hilfte des 18. Jahrhunderts«, in: Archiv fir die Geschichte der Philosophie 78,
S. 130-165.

Aristoteles (1995): Topik. (=Philosophische Schriften, Band 2), Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Arnauld, Antoine/Nicole, Pierre (1994): Die Logik oder die Kunst des Denkens,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Art. »Erinnerung« (1972), in: Joachim Ritter et al. (Hg.), Historisches Worterbuch der
Philosophie. Band 2, Darmstadt: Schwabe, S. 636-643.

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Art. »Wahrheit« (1726), in: Johann Heinrich Walch (Hg.), Philosophisches Lexikon,
Leipzig: Gleditsch, S. 2807-2817.

Art. »Wahrscheinlichkeit oder Probabilitit« (1747), in: Johann Heinrich Zedler (Hg.),
Grofes und vollstindiges Universallexikon. Band 52, Halle: Zedler, S. 1020-1061.

Art. »Wahrscheinlichkeit« (1726), in: Johann Heinrich Walch (Hg.), Philosophisches
Lexikon, Leipzig: Gleditsch, S. 2821-2838.

Auer, Mariella (2021): »Komplexitit«, in: Zeitschrift fir Ideengeschichte 4,
S. 116—120.

Bohnert, Martin/Reszke Paul (2014): »Linguistisch-philosophische Untersuchun-
gen zu Plausibilitit. Uber kommunikative Grenzen bei der Entscheidung wis-
senschaftlicher Tatsachenc, in: Julia Engelschalt/Arne Maibaum (Hg.), Auf der
Suche nach den Tatsachen. Proceedings der 1. Tagung des Nachwuchsnetz-
werks INSIST 22./23.10.2014, Social Science Open Access Repository (SSOAR),
S. 40-67.

Cassirer, Ernst (1996): »Descartes’ Wahrheitsbegriff«, in: René Descartes. Philoso-
phische Schriften in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Daston, Lorraine (1988): Classical Probability in the Enlightenment, Princeton:
Princeton University Press.

Descartes, René (1996): Die Leidenschaften der Seele, Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (1996a): Meditationes de prima philosophia. Philosophische Schrif-
ten in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (1996b): Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft. Philosophi-
sche Schriften in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Gierl, Martin (1997): Pietismus und Aufklirung. Theologische Polemik und die Kom-
munikationsreform der Wissenschaft am Ende des 17. Jahrhunderts, Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Grotius, Hugo (1898): Drei Biicher iiber das Recht des Krieges und des Friedens, in
welchen das Natur- und Volkerrecht und das Wichtigste aus dem offentlichen
Recht erklirt werden, 2 Binde, Leipzig: Felix Meiner.

Gruenbein, Durs (2008): Der cartesianische Taucher. Drei Meditationen, Berlin:
Suhrkamp.

Hobbes, Thomas (1969): The Elements of Law Natural and Politic, London: Cass.

Hobbes, Thomas (1980): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen
und kirchlichen Staates, Berlin u.a.: Ullstein.

Hobbes, Thomas (1997): »Einwinde gegen die Meditationen des Descartes nebst
dessen Erwiderungen, in: Die Lehre vom Korper. Elemente der Philosophie I,
Hamburg: Felix Meiner.

Knape, Joachim (1993): Philipp Melanchthons Rhetorik, Titbingen: Max Niemeyer.

Koch, Lutz (2002): »Versuch iiber Plausibilitit«, in: Andreas Dorpinghaus/Karl Hel-
mer (Hg.), Rhetorik — Argumentation — Geltung, Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann.

12.02.2026, 14:08:29.

63


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Krez, Jenny (2018): Die Verinderung der Kriegsdarstellung vom Dreifigjihrigen bis
zum Siebenjihrigen Krieg. Magisterarbeit, Konstanz.

Laplace, Pierre (1819): Philosophischer Versuch tiber die Wahrscheinlichkeiten, Hei-
delberg: Neue Akademische Buchhandlung von Karl Gross.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2013): Neue Abhandlungen itber den menschlichen Ver-
stand. Biicher I-IV. (=Philosophische Werke. Band 111,1-2), Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Locke, John (1975): An Essay Concerning Human Understanding, Oxford: University
Press.

Luhmann, Niklas (1980): Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissens-
soziologie der modernen Gesellschaft. Band 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2017): Systemtheorie der Gesellschaft, Berlin: Suhrkamp.

Melanchthon, Philipp (2001): Elementa rhetorices. Grundbegriffe der Rhetorik, Ber-
lin: Weidler.

Meyfahrt, Johann Mathdus (1974): Teutsche Rhetorica oder Redekunst, Titbingen:
Max Niemeyer.

Miiller, August Friedrich (2008): Einleitung in die philosophischen Wissenschaften.
Erster Teil, welcher den Eingang, die Logic und Physik in sich enthilt, Hildes-
heim: Georg Olms.

Pape, Ingetrud (1966): Tradition und Transformation der Modalitit. Erster Band.
Moglichkeit-Unmoglichkeit, Hamburg: Felix Meiner.

Pascal, Blaise (1978): Pensées. Uber Religion und iiber einige andere Gegenstinde.
Werke. Band 1, Heidelberg: Schneider.

Petrus, Klaus (1997): Genese und Analyse. Logik, Rhetorik und Hermeneutik im 17.
und 18. Jahrhundert, Berlin u.a.: De Gruyter.

Radbruch, Gustav (Hg.) (1975): Die Peinliche Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V.
von 1532, Stuttgart: Reclam.

Sawilla, Jan Marco (2009): Antiquarianismus, Hagiographie und Historie im 17.
Jahrhundert. Zum Werk der Bollandisten. Ein wissenschaftshistorischer Ver-
such, Tiibingen: Max Niemeyer.

Schlégl, Rudolf (2014): Anwesende und Abwesende. Grundriss fiir eine Gesell-
schaftsgeschichte der Frithen Neuzeit, Konstanz: Konstanz University Press.

Schmidt-Scheele, Ricarda (2002): The Plausibility of Future Scenarios. Conceptual-
izing an Unexplored Criterion in Scenario-Planning, Bielefeld: transcript.

Sheehan, Jonathan/Wahrman, Dror (2015): Invisible Hands. Self-Organisation and
the Eighteenth Century, Chicago: University of Chicago Press.

Spoerhase, Carlo/Werle, Dirk/Wild, Markus (2009): »Zur Einfithrung, in: Dies.
(Hg.), Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrscheinlichkeit 1550-1850,
Berlin: de Gruyter, S. 1-16.

Steudel-Giinther, Andrea (2003): Art. »Plausibilitit«, in: Historisches Worterbuch
der Rhetorik. Band 6, Tiibingen: Niemeyer, S. 1282-1285.

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rudolf Schlégl: »Wahrscheinliches Wissen«

Thomasius, Christian (1968): Einleitung in die Vernunftlehre, Hildesheim: Georg
Olms.

Thomasius, Christian (1968a): Ausiibung der Vernunftlehre, Hildesheim: Georg
Olms.

Vogl, Joseph (2001): »Medien-Werden: Galileis Fernrohr, in: Lorenz Engel/Joseph
Vogl (Hg.), Mediale Historiographien. Archiv fir Begriftfsgeschichte, Weimar:
Universititsverlag Weimar, S. 115-123.

Weise, Christian (1974): Neu Erleuterter Politischer Redner, Kronberg/Ts.: Sciptor.

Winko, Simone (2015): Zur Plausibilitit als Beurteilungskriterium literaturwissen-
schaftlicher Interpretationen, in: Andrea Albrecht et al. (Hg.), Theorien, Metho-
den, Praktiken des Interpretierens, Berlin: de Gruyter, S. 483-511.

Yolton, John W. (1993): A Locke Dictionary, Oxford: Blackwell.

12.02.2026, 14:08:29.

65


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 14:08:29.


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

