
»Wahrscheinliches Wissen«

Aspekte einer epistemischen und gesellschaftsgeschichtlichen

Transition im 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

Rudolf Schlögl

Das ›Plausible‹ bildet in der Frühen Neuzeit kein eigenständiges semantisches Feld

aus.Wohl aber ist seit dem zweiten Drittel des 17. Jahrhundert zu beobachten, dass

Wahrscheinlichkeit zu einem Stichwort wird, um das sich eine Semantik entfaltet,

die über diemathematisierteWahrscheinlichkeit, derenGrundlagen vonPascal und

Fermat 1654 formuliert wurden (Daston 1988: 5–13), weit hinausreicht und von der

Frage nach der Existenz Gottes über die Bedingungen und Grenzen menschlicher

Erkenntnis bis hin zu den kommunikativen Grundlagen sozialer Ordnungsbildung

ein sehr breites Feld erfasste.1

Ausgehend von den antikenWurzeln des Begriffs hätteman annehmen können,

dass die Rhetorik den Rahmen für diese Semantik der Wahrscheinlichkeit stellte.

Das ist freilich nicht der Fall. In den Rhetoriken des 17. Jahrhunderts spielen Fragen

der Wahrscheinlichkeit so gut wie keine Rolle (z.B. Melanchthon 2001; dazu Knape

1993; Meyfahrt 1974; Weise 1974). Das Konzept bleibt eingekapselt im Problem des

ÜberzeugensundderBeweisführung.AlsGegensatz zur evidentenWahrheit,wie es

Aristoteles bestimmt hatte (Aristoteles 1995: 18, 100b), braucht dasWahrscheinliche

als dasjenige, das auf der Zustimmung von Vielen, den Meisten oder einigen Wei-

sen beruht, nicht Gegenstand ausführlicher Überlegungen zu werden, weil sich die

Überzeugungskraft wahrscheinlicher Sätze im Vollzug der rhetorischen Situation

von selbst ergibt.Wahrscheinlichkeit braucht in der Anwesenheitskonstellation des

1 Jacob Rosenthal wies mich freundlicherweise darauf hin, dass die Verknüpfung von Wissen

(also Aussagen über dieWelt, dieman für gewiss hält) undWahrscheinlichkeit widersprüch-

lich ist. Ich bleibe in diesem Text bei diesem Wortgebrauch, weil die Texte, um die es geht,

genau diese Grenze zwischen Gewissheit undWahrscheinlichkeit zu erfassen suchen. Es fin-

den sich in den untersuchten Texten noch weitere Stellen, in denen, wie der aufmerksame

Leser feststellen wird, der Gebrauch vonWahrheit, Wahrscheinlichkeit, Wissen und Gewiss-

heit nicht den heutigen philosophischen Standards entspricht. Ich danke Jacob Rosenthal

sehr für die Lektüre des Textes und für seine Hinweise. Thomas Kirsch und Christina Wald

danke ich dafür, dass sie mit der ersten Version des Textes nicht zufrieden waren und weite-

re Lektüren für eine Überarbeitung angeregt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Gerichts oder der Volksversammlung kein analytisches Fundament. Sie emergiert

als performatives Epiphänomen der Rede, die erfolgreich Zustimmung bewirkt. Als

Gegensatz zur evidentenWahrheit,wie es Aristoteles beschrieben hatte, bleibt es in

derRhetorik gegenwärtig, ohneGegenstand semantischerReflexionenwerden zum

müssen. Rhetorik war gerade die Kunst, auch mit Behauptungen jenseits der Evi-

denz zu überzeugen. Dort steht dafür allerdings ein anderer Begriff: das Plausible.

Um die geheime Korrespondenz dieser beiden Konzepte zu verstehen, um die

es in diesem Beitrag gehen wird, ist ein kleiner Umweg über die kurrente wissen-

schaftstheoretische Diskussion zur Plausibilität notwendig. Auf Plausibilität wird

in den gegenwärtigen wissenschaftlichen Diskursen dann rekurriert, so kann man

den Diskussionsstand zum Thema zusammenfassen, wenn man Hypothesen aus-

zeichnen will, die sich entweder gar nicht oder nur unter Bezug auf einen unsi-

cheren Wissensstand begründen lassen. Hypothesen stehen in der neuzeitlichen

Wissenschaft für Propositionen, deren Wahrheit man in weiteren Verfahren prü-

fen will, um sie dann entweder als gesicherte Tatsachen auszuweisen oder sie als

falsch zu verwerfen (Böhnert/Reszke 2014; Winko 2015; Schmidt-Scheele 2002). In

diesem Sinn ist Plausibilität nicht zwischen wahr und falsch angesiedelt, sondern

beschreibt einen lymbischen Raum davor.Was sich dort befindet, hatWahrheit un-

terschiedlicher Potentialität. Man wird sich im weiteren Vorgehen denjenigen Hy-

pothesen zuwenden, denenman größere Aussichten aufWahrheit einräumt als an-

deren.DasEvidentemussmanohnehinnicht prüfen.Die praxisorientierteWissen-

schaftstheorie, die mit den Forschungen von Fleck, Feyerabend und Latour verbun-

den ist,weist zusätzlich darauf hin,dassWissen anWissensgemeinschaften gebun-

den ist (Böhnert/Reszke 2014: 50–63). Das Plausible bekommt dann einen dreifa-

chen Index. Zeitlich sind plausible Aussagen als vorläufig zu charakterisieren, sach-

lich sind sie dadurch gekennzeichnet, dass sie sich – wie alle Sätze neuzeitlicher

Wissenschaft – auf einen nicht völlig gesichertenWissensstand beziehen, der in ei-

ner bestimmtenWissenschaftsgemeinschaft – das ist die soziale Dimension – aber

als Arbeitsgrundlage akzeptiert ist.

In dieser Fassung ist Plausibilität nicht historisierbar. Die Forschung zur Rhe-

torik weist das Plausible seit Aristoteles als das Beifallswürdige aus (Steudel-Gün-

ther 2003). Beifallswürdig und damit zustimmungsfähig sind Aussagen, weil man

sie selbst schon einmal so getroffen hat, oder weil sie sich im rhetorischen Gesche-

hen bewährt haben. Aussagen, auf die in der rhetorischen Praxis Verlass ist, fasst

die Rhetorik in Gemeinplätzen zusammen. Die Kunst besteht dann darin, solche

Aussagen geschickt zu kombinieren und sie gegebenenfalls von einem Gegenstand

auf einen anderen zu übertragen. Dazu gibt es Syllogismen und die Logik (Koch

2002). Damit stellt sich die Frage, welche semantischen Verschiebungen sich ereig-

nen,wennPflege undWeiterentwicklung gesellschaftlicher Semantiken nichtmehr

dem rhetorischenModell folgen. Seit derMitte des 17. Jahrhundertswird die Rheto-

rik als eine Technik des Übertragens von Affekten mithilfe der in Topoi geordneten

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 41

Gemeinplätze infrage gestellt. Statt mit dem Beifallswürdigen zu überreden, soll

mit Argumenten überzeugt werden.

Niklas Luhmann hat in seiner Wissenssoziologie dem Plausiblen einen syste-

matischen und einen historischenOrt zugewiesen (Luhmann 1980: 47–53, 170–177).

Er fasst die Veränderung der gepflegten gesellschaftlichen Semantik mit den drei

evolutionstheoretischen Konzepten von Variation, Selektion und Stabilisierung.

Plausibilität steuert zusammen mit Evidenz die Selektion von Variationen. Plau-

sible Aussagen sind solche, die auf passende Erwartungen treffen und deswegen

Zustimmung auslösen.Das umschreibt das rhetorischeModell der alteuropäischen

Semantik. Es trägt solange, bis die funktionale Primärdifferenzierung die Führung

in der gesellschaftlichen Strukturbildung übernimmt. Dann differenziert sich

auch die mit einer Oberschicht verbundene Semantik sachlich nach funktional

bestimmten Feldern aus und folgt neuen Mechanismen der Variation, Selekti-

on und Restabilisierung, die jetzt von den entstehenden, ebenfalls sachbezogen

differenziertenWissenschaften bestimmt werden.

Die Formulierungen Luhmanns wurden in den gegenwartsbezogenen For-

schungen zur Plausibilität mehrfach aufgegriffen, jedoch ohne deren systemati-

schen Ort in einer Analyse der gesellschaftlichen Wissensbestände zu berücksich-

tigen (z.B. Winko 2015: 497). Das soll hier nachgeholt werden. Die These ist, dass

die Verwissenschaftlichung gesellschaftlicherWissensproduktion an einem zeitge-

nössischen Begriff abzulesen ist: Wahrscheinlichkeit. Sie rückt mit zunehmender

Distanzierung von der rhetorischen Tradition an die Stelle des Beifallswürdigen.

Sie übernimmt die Funktion, diejenigen Aussagen über die Welt zu identifizie-

ren, auf die man sich verlassen will und die man daher für prüfenswert hält. Die

semantischen Verschiebungen, die angefangen mit den Auseinandersetzungen

Pascals und Descartes bis hin zu Thomasius und seinen Schülern zu beobachten

sind, schließen einerseits an die pyrrhonische Krise des 16. und beginnenden 17.

Jahrhunderts an (Spoerhase/Werle/Wild 2009: 13). Sie stehen aber auch für den

Versuch, dem »Medienwerden derWelt« (Vogl 2001) eine neue Form zu geben.

Die Wahrscheinlichkeit Gottes

Die Pensées Pascals entstanden seit 1657; publiziert wurde der Text erstmals 1670

(Pascal 1978). Was als Auseinandersetzung mit dem rationalistischen Gottesbegriff

seiner Zeit und der Suche nach einer jetzt, nach den Schriften von Descartes,

noch vertretbaren, glaubensbasierten Beziehung zu Gott begann, endete als über-

hebliche Abrechnung mit dem Probabilismus der Jesuiten und als autoaggressive

Misanthropie. Montaigne wurde Leichtgläubigkeit vorgeworfen. Descartes habe

Gott aus der Welt verbannt und lasse ihn nur noch als ersten Beweger in einem

ansonsten mathematischen Gesetzmäßigkeiten folgenden Universum vorkommen

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

(ebd.: 39, 52). Das Fundament von Pascals eigener Position war markiert durch

einen scharfen Gegensatz. Der Sicherheit der sinnlichen Wahrnehmung, auf die

Menschen sich gewöhnlich in ihrem Tun erfolgreich verlassen, setzte Pascals die

absolute Ungewissheit Gottes entgegen. Gewiss sei dem Menschen nur dessen

Existenz, sein Wesen sei ihm aber unbekannt, wie der Mensch sich auch selbst

nicht völlig durchschaue (ebd.: 50).

In derWelt handelt derMenschmit seiner Vernunft auf der Basis vonUnterstel-

lungen. Die Vernunft setzt Konstanz und Intersubjektivität der sinnlichen Wahr-

nehmung voraus, und sie ist in der Lage, Phänomene als Ursachen und Wirkun-

gen einander zuzuordnen. Darauf gründet eine Ordnung der Politik, der Sittlich-

keit und des Rechts, die den zutiefst nichtswürdigen Grund des Menschen freilich

nur verdeckt (ebd.: 453). Die tierhafte Konkupiszenz des Menschen – Pascal zählt

die Fleischeslust, die Augenlust und das hoffärtigeWesen desMenschen darunter –

hindert die Vernunft daran, ihre Begrenzung einzusehen (ebd.: 451). Um sich nach

demAbfall von Gott wieder als Teil des Ganzen fühlen zu können,muss derMensch

seine Selbstliebe überwinden, muss er lernen, sich selbst zu hassen, damit er zur

Liebe Gottes in der Lage ist (ebd.: 483–485).

Als Beleg für die menschliche Defizienz führt Pascal auch die Skeptiker unter

den Philosophen der Pariser Académie an. Sie bezweifeln, dass die Sinne dem

Verstand ein verlässliches Bild von der äußerenWelt liefern. Den Skeptikern bliebe

dann nur zu erklären,man könne nicht sicher sein, obmanwache oder träume.Das

Wissen von der Welt sei daher nur wahrscheinliches Wissen (ebd.: 180f.). Gegen

diese Behauptung Descartes’ mobilisiert Pascal erneut die Differenz von Imma-

nenz und Transzendenz. Die Offenbarung gebe dem Mensch Gewissheit. Diese

Gewissheit dürfe der Mensch in Fragen des Heils nicht gegen vernunftbegründete

Wahrscheinlichkeitsüberlegungen eintauschen. Der Probabilismus der Jesuiten

löst die Folgen der Konkupiszenz hingegen in Rationalisierungen auf, stützt sich

dabei ausschließlich auf vernunftbegründetes Wissen und vergisst daher den

schwankenden Grund, auf dem er sich befindet. Gegen diesen Probabilismus stellt

Pascal die Ausgangsüberlegung des zusammen mit Fermat erarbeiteten Kalküls

zum Spielabbruch: Weil die Vernunft nichts entscheiden könne hinsichtlich der

Existenz Gottes,muss der Mensch seineWahl ohne Gewissheit treffen.Wer auf die

Existenz Gottes wette, der könne aber das Risiko der Wette gegen das Heil, als den

absolut unübertreffbaren Gewinn, verrechnen. Für den Skeptiker sei ein Verlust

nicht zu befürchten.Wenn er die Wette verliere, befände er sich just in dem Stand,

den er ohnehin in seiner Lebensführung vorausgesetzt habe (ebd.: 233).

Descartes, den Pascal stellvertretend für die Skeptiker und Mitglieder der Pari-

serAcadémiegenannthatte, schieddieOffenbarungalsGrundlagegesichertenWis-

sens über die Welt aus und wollte auf ihr auch keine Ethik aufbauen, wie man sei-

nen Untersuchungen zu den Leidenschaften der Seele entnehmen kann (Descartes

1996). Er hatte die Transzendenz aus seinem Wissenschaftsprogramm gestrichen.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 43

Der Verstand habe Zugang zur Welt über die Sinne und könne über die eingebore-

nen Ideen dadurch zuVorstellungen kommen (Pape 1966: 61). VölligeGewissheit des

Beobachtens habe der Verstand freilich nur hinsichtlich der an sich selbst wahrge-

nommenen Abfolge der Gedanken. Für die Wahrnehmung der äußerenWelt nahm

Descartes deswegen Gott in Anspruch (Descartes 1996a: 31–61). Er könne sich nicht

vorstellen, dass dieser denMenschen fortlaufend betrüge, hielt er in seiner Ausein-

andersetzung mit Hobbes über die Frage fest, ob der Mensch denn unterscheiden

könne, ob er wache oder träume (Hobbes 1997: 172).Weil Descartes das erkennende

Subjekt aus derWelt herausgelöst hatte,musste der Schöpfergott dieBürgschaft für

die Existenz der Welt übernehmen. Darüber hinaus war aber das Heil kein Gegen-

stand der cartesianischen Philosophie mehr.

Descartes verpflichtete das erkennende Subjekt darauf, den wissenschaftlichen

Weltzugang von dem des Alltags scharf zu trennen. Sicheres Wissen lieferten nur

Arithmetik und Geometrie. DieMathematikmuss deswegen zur Grundlage des Er-

kennens der Natur gemacht werden.Nur auf dieseWeise könneman sich ihre Bau-

prinzipien erschließen, die den Regeln von Arithmetik undGeometrie folgten (Cas-

sirer 1996: XLXIII; Descartes 1996b: 9). Einer Natur als materialisierter Mathematik

gegenüber versagten Logik und Syllogismen notwendigerweise als Methoden des

Erkennens und Erschließens. Der Verstand müsse sich aus dem Alltag der Vorur-

teile vielmehr herauszweifeln, indem er alle diese Gewissheiten bis zum evidenten

Beweis zu Irrtümern erklärt (Descartes 1996a: 39). Aus diesem Grund fügt auch die

Einbildungskraft dem Erkenntnisvermögen des Verstandes nichts hinzu. Sie ver-

sorgt zwar den Verstand mit bildlichen Vorstellungen von äußeren Dingen. Beim

reinen Verstehen richtet sich der Geist auf sich selbst und gewinnt die Gewissheit

der Existenz aus der Reflexivität. Die bildliche Vorstellung der Einbildungskraft ist

aber auf den Körper gerichtet. Das Zustandekommen der Einbildung führt zu Ein-

sicht, dass der Körper existiert. Mehr als Wahrscheinlichkeit kann diese Einsicht

allerdings nicht für sich beanspruchen. Aus der Einbildung ergibt sich noch kein

Beweisgrund, aus dem das Dasein eines Körpers »mit Notwendigkeit folgte« (Des-

cartes 1996a: 133). Descartes hatte die gesamte, den Sinnen zugängliche Welt zum

Reich derWahrscheinlichkeit und damit zumGegenstand des fortdauernden Zwei-

fels erklärt, der, wenn er nach den Regeln der Methode erfolgte, zur evidenten und

damit gewissen Erkenntnis führe.Hatte Pascal dieWahrscheinlichkeit mit der Ver-

nunft verbunden und die Gewissheit mit der Offenbarung, so rückte Descartes die

Wahrscheinlichkeit in die Immanenz, indemer diese noch einmal teilte.Gewissheit

gewann der Verstand, wenn er die Welt mit den Unterscheidungen und Methoden

der Mathematik beobachtete und die Sinneseindrückemit den Erfordernissenma-

thematischer Beweise konfrontierte. Solange er sich auf die Sinne und seine Einbil-

dungskraft verließ, bewegte er sich im Reich desWahrscheinlichen. In letzter Kon-

sequenz war damit auch die Verlässlichkeit von Gottes Bürgschaft in Zweifel gezo-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

gen.DemWahrscheinlichenwar nurmit einemmethodisch operierendenVerstand

zu entkommen.

WährendmandieWette Pascals noch als einenVersuch begreifen kann, die Ein-

heit des Weltbezuges zu retten, tritt das allein in seiner Selbstreferenz begründete

Subjekt bei Descartes einer als Objekt in Distanz gebrachten Natur gegenüber. Das

Wissen, das man von dieser Natur haben kann, entsteht aus methodisch kontrol-

lierter Beobachtung eines Gegenstandsbereichs, von dem unterstellt wird, er folge

in seinen Strukturen und Abläufen den Gesetzen von Geometrie und Mathematik.

Diese Unterstellung erlaubt es, Sinneseindrücke zu Hypothesen zu abstrahieren,

die man dann der Prüfung unterzieht. Der Zweifel öffnet damit zunächst einen

Raum der unendlichen Möglichkeiten, die durch eine Theorie der Natur in be-

stimmte (und damit bestimmbare) Komplexität überführt werden. Dafür steht

dann dasWahrscheinliche als das potentiell Evidente. Zum rhetorischenModell der

Wissensproduktion hin, das bewährte und sozial beglaubigte Alltagsgewissheiten

in Topoi einsortierte und sie in Syllogismenmiteinander verband, wurde eine klare

Grenze gezogen. Das erkennende Subjekt trat nicht nur aus der Natur heraus,

es distanzierte sich auch von einer Gesellschaft der Anwesenden als Wissensge-

meinschaft mit gemeinsamen Überzeugungen. Aus dem Beifallswürdigen wurde

damit das grundsätzlich zu Bezweifelnde. Erst die wissenschaftliche Beobachtung

generierte zusammen mit einer Theorie der Natur daraus Hypothesen, denen

Wahrscheinlichkeit zuzuschreiben war.

Vom Nutzen des wahrscheinlichen Wissens

Descartes und Pascal hatten in je unterschiedlicher Weise und mit unterschied-

lichen Motiven die Wahrscheinlichkeit abgewertet, indem sie Gewissheit und

Evidenz dagegen in Anschlag brachten. Darin manifestierte sich das neue Modell

der Wissensproduktion, das Hypothese und Beweis miteinander verband. Fast

zeitgleich werdenmitThomas Hobbes Veränderungen im semantischen Feld greif-

bar, die bis zum Ende des 17. Jahrhunderts bereits einen umfänglichen Bestand an

Argumenten zutage förderten, warum es notwendig und nützlich sei, sichmit Aus-

sagen über die Welt zu beschäftigen, denen nurWahrscheinlichkeit zuzuschreiben

ist. Damit verbunden sind Überlegungen zur Methode, mit der Ungewissheit zu

behandeln ist, und zur inhaltlichen Qualifikation diesesWissens.

Im Leviathan und in Elements of Law verschobHobbes den Zweifel von der sinnli-

chenErkenntnis auf dieKorrespondenz von sinnlicherWahrnehmungundBezeich-

nung. Die sinnliche Wahrnehmung hielt Hobbes für das unhintergehbare Funda-

ment der Weltbeziehung. Sein Zweifel bezog sich eher auf den gutenWillen Gottes

(Hobbes 1997: 171f.). Für die Gewissheit seiner Erkenntnis war damit der mensch-

liche Verstand selbst zuständig und er war dafür gerüstet mit der Fähigkeit zu un-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 45

terscheiden,ob er imTraumoderwachenZustandes operiere. ImTraumerhalte der

Verstanddie Impulse für seineVorstellungenausdemKörper (Blähungen!) undzum

Teil aus Erinnerungen. Wenn er hingegen wach ist, sind es äußere Gegenstände,

die über die Sinne vermittelt im Verstand Vorstellungen hervorrufen, denen dann

Namen gegeben werden. Durch Verknüpfungen lassen sich aus den Namen Pro-

positionen und Schlussfolgerungen bilden. Der Verstand rechnet auch bei Hobbes,

aber anders als bei Descartes, nicht mehr mit Zahlen und Proportionen, sondern

mitWorten.Hobbes führtemit der Sprache ein neues Element in die Vorstellungen

vommenschlichen Verstand ein (Hobbes 1980: 13–40, Teil I, Kap. 1–6). Damit konn-

te ein Bild vommenschlichen Verstand gezeichnet werden,welches diemechanisti-

schen Vorstellungen eines Descartes weit hinter sich ließ. Allerdings operierte die-

ser Verstand für Hobbes in einer sozialen Welt, in der Sprache Bedeutungen über-

trugundnichtmehr einfachAffekte aufeinanderstießen,wieDescartes sichdas vor-

gestellt hatte. Soziale Ordnung ließ sich damit nicht mehr in einer Art Kreuztabelle

der Affekte abbilden (Descartes 1996; vgl. Gruenbein 2008: 12, 67–73). Man muss-

temit Täuschungen,Missverstehen und überhaupt der Eigendynamik von Semiose

und Verstehen rechnen. Dies wiederum war Hobbes unheimlich. Er verpflichte die

Wissenschaft auf normierten Wortgebrauch und sah ansonsten vor, dass auf den

Feldern konfliktträchtiger, gesellschaftlicher Deutungsproduktionen das Souverän

das letzte, entscheidendeWort haben sollte.

Mit der Sprachfähigkeit des Menschen hing eine weitere Neuerung bei Hobbes

zusammen. Die Weltorientierung des Menschen war für ihn konstitutiv mit sei-

nemErinnerungsvermögen verbunden.Traditionell wurde das Erinnerungsvermö-

genalsOrtder eingeborenen Ideendiskutiert oderalsBereich, indemVorstellungen

gespeichertwerden, die sich aus vergangenen sinnlichenErfahrungen gebildet hat-

ten (Art. »Erinnerung«: 636f.). Descartes hatte für die eingeborenen Ideen optiert.

In den Leidenschaften der Seele bestimmte die Erinnerung an frühere Sinnesein-

drücke die Bewertung der aktuellen. Erinnerung dynamisierte den Weltbezug der

Seele. Gleichzeitig ließ Descartes immer wieder erkennen, dass er der Erinnerung

imProzessdermethodischangeleitetenErkenntnis zutiefstmisstraute.Das intuiti-

veErleben vonEvidenzwar für ihn einGeschehen epiphanischer Präsenz,das durch

Erinnerung meist nur verfälscht oder eingetrübt werden konnte.Wenn man schon

glaubte, einen sinnlichen Eindruck für später festhalten zumüssen, dann solleman

tunlichst zuPapier undStift greifen unddieWahrnehmung auf dieseWeise fixieren

(Descartes 1996b: 145).

Für Hobbes hingegen bildete das Erinnerungsvermögen überhaupt die Grund-

lage, um Ursache-Wirkungs-Verhältnisse in der Welt beobachten und sie auch auf

ihreRegelmäßigkeit,das heißtGesetzesförmigkeit prüfen zukönnen.Auchwennes

bei nicht vergleichbarenEinzelfällen blieb, ermöglichte dasArchiv der gesammelten

sinnlichen Erfahrungen demMenschen Voraussicht und damit Klugheit. Über das

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Erinnerungsvermögen erhielt die Vergangenheit in der Gegenwart Bedeutung für

die Orientierung auf eine unbekannte Zukunft hin (Hobbes 1969: 24–27).

Hobbes hatte denWeltbezug desMenschen damit in fundamentalerWeise tem-

poralisiert. Er hatte ihn trotz des Gegenwartsbezugs aber auch aus dem Präsentis-

mus des Gegenwärtigen befreit. Auchwenn es in der Natur nur die Gegenwart gibt,

wie Hobbes feststellte, so operierte der menschliche Verstand vermittels der Spra-

cheunddesErinnerungsvermögensdochstetsunterBezugaufEreignisseundsinn-

liche Erfahrungen, die sich an anderenOrten zu anderen Zeiten zugetragen hatten.

Der menschliche Verstand brachte deswegen nicht nur sicheres Wissen, sondern

im großen Umfang auch wahrscheinliches Wissen hervor. Wahrscheinliches Wis-

sen entstand in Operationen des Schließens, also in der ›rechnenden‹ Verstandes-

tätigkeit, wenn Irrtümer nicht völlig ausgeschlossen werden konnten. Ein Kriteri-

um für die Irrtumsfreiheit sah Hobbes darin, dass Schlüsse nicht in Absurditäten

führten. Und: Wenn die eigenen Schlüsse durch das Urteil Anderer bestätigt wür-

den. Auch hier seien aber Prüfungen notwendig.Manmüsse ausschließen können,

dass es Anlass zu Betrug gebe und man solle darauf achten, dass der Befund durch

weitere unabhängige Zeugen gestützt werde. Auf Grund dieser Überlegungen zur

Wahrscheinlichkeit unterschied Hobbes dann das sichereWissen von der Meinung

oder von bloßen Überzeugungen. Sich auf eine Überzeugung zu berufen sei bereits

ein Anzeichen für Nichtwissen.Wenn daher der menschliche Verstand sich auf die

Zukunft richtet und sie aus der Vergangenheit extrapoliert, muss er sich gleichzei-

tig auf sich selbst richten und seinenWillen aktivieren, damit dieser ihn dann dazu

bringe, sich eine Überzeugung zu bilden (ebd.).

Dreieinhalb Jahrzehnte nach den beiden Texten von Hobbes war dessen Argu-

mentation in Die Logik von Port Royal noch prägnanter ausgearbeitet zu lesen (Ar-

nauld/Nicole 1994). Die Zweifel an der Verlässlichkeit sinnlicher Erfahrungen wur-

den nicht nur zurückgewiesen von Antoine Arnault und Pierre Nicole, sondern die

Sinne insoweit noch einmal explizit aufgewertet, als betont wurde, ihnen leicht zu-

gängliche Tatsachen könne man als konstant voraussetzen, auch wenn sie der ei-

genen Erfahrung unzugänglich seien. An die Stelle der Autopsie trat auch hier die

Prüfung der Zeugnisse. Die fremden Sinneserlebnisse sollten nach Möglichkeit an

verschiedenen Orten, zu unterschiedlichen Zeiten und von den Zeugen selbst ge-

macht worden sein. Außerdem sei zu prüfen, ob sich Anzeichen für eine vorsätzli-

che, koordinierte Täuschung ergäben. Als Begründung für die Notwendigkeit, die

eigenenWissensbestände auf nur bezeugte Beobachtungen zu begründen, verwie-

sen die Autoren auf den Umstand, dass es sich einfach so verhalte bei den meisten

unserer Erkenntnisse, da es »unendlich vielmehrDinge gibt, […], als die,welchewir

auf Grund eigener Anschauungen kennen« (ebd.: 316).

DieLogik vonPortRoyal rechnetemit einerGesellschaft, in der die sinnhafteWelt-

orientierung fundamental auf über Zeiten und Räume zirkulierende Wissensbe-

stände gründete. Entsprechend wurden jetzt auch systematische Anstrengungen

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 47

unternommen, diese Wissensfelder inhaltlich zu qualifizieren und Regeln für den

Umgang mit dekontextualisiertem Wissen zu formulieren. Nachdem Arnault und

Nicole noch einmal die absolute Verlässlichkeit der göttlichen Offenbarung betont

hattenunddavondiemenschlichenZeugnisse als notorischunzuverlässig abhoben,

widmete sich ein eigenes Kapitel der »Führung der Vernunft beim Fürwahrhalten

menschlicher Dinge« (ebd.: 329–332).

Die Autoren betonten, dass der gesunde Menschenverstand andauernd ge-

zwungen sei, über die Wahrheit oder Falschheit von Ereignissen zu entscheiden,

weil davon die Erwartungsbildung hinsichtlich der Zukunft abhänge. Ausgangs-

punkt der Argumentation bildete die Unterscheidung von Wesen und Sein der

Dinge. Entscheidend sei dann, bei kontingenten Ereignissen zu einer Einschät-

zung zu kommen, ob sie in der Zukunft sein oder nicht sein würden, bzw. in der

Vergangenheit sich zugetragen hatten oder nicht. Während bei Aussagen über

das Wesen der Dinge schon ein einziges Gegenbeispiel ausreiche, um die Propo-

sitionen als falsch auszuweisen, könne beim Sein kontingenter Dinge nicht von

einem Fall auf alle anderen geschlossen werden. Das unterschied die Deduktion

von der Induktion. Eine erste Prüfung gelte daher der Möglichkeit eines in Frage

stehenden Sachverhalts. Damit wird freilich nur das Unmögliche ausgegrenzt.

Das Mögliche muss deswegen noch nicht für wahr gehalten werden, sondern die

Existenzbehauptungen sind vielmehr genau zu prüfen (ebd.: 332–336). Man muss

die Umstände in Betracht ziehen, in denen ein Sachverhalt situiert ist und gleicher-

weise die Verlässlichkeit der Zeugnisse prüfen. Mit Recht neigt dabei unser Geist

dazu, von vergleichbaren Konstellationen auf die fragliche zu schließen und die

Behauptung für wahr zu halten, wenn es eine Bestätigung durch analoge Fälle gibt.

Arnault und Nicole bezeichnen dies als moralische Gewissheit. Sie liegt unserer

Lebensführung großenteils zu Grunde. Es gibt dabei freilich viele Fälle, in denen

man sich mit Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit begnügen muss. Als Beispiel

werden die Regierungszeiten der Könige des Alten Testaments aufgeführt, die

offenbar bei genauemZusehen in sichwidersprüchlich sind und nach Interpolation

verlangen. In der Logik von Port Royal folgt dann ein Abschnitt über die Verläss-

lichkeit von Berichten über Wunder. Die Tätigkeit der Bollandisten ließ sich nicht

länger beiseiteschieben. Sie hatten in ihren Forschungen nachgewiesen, dass die

Quellen die vielen in Heiligenviten überlieferten Wunder nicht bestätigten (ebd.:

336–338; Sawilla 2009). Zum Ausgleich verweisen die Autoren darauf, dass man

auch bei der institutionell abgesicherten und vorausgesetzten Verlässlichkeit von

Notaren nicht vor Betrugsfällen geschützt sei. Auch hier sei es ratsam, sich die

betreffende Person genau anzusehen. Statistik sage eben nichts über den Einzelfall

aus (Arnauld/Nicole 1994: 341).Und so sei es auch bei zukünftigen Ereignissen (ebd.:

345–348). Besonders Ärzte und Feldherren wären mit ihnen befasst. Hier gelte es

besonders, dasWünschbare nicht an die Stelle desWahrscheinlichen zu setzen und

umgekehrt eine Gefahr geringer Wahrscheinlichkeit nicht zum Anlass zu nehmen,

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

zur Vermeidung ein großes Übel in Kauf zu nehmen. AmHorizont stand auch hier

noch einmal die Wette auf das Heil und deren Verhältnis zum Genuss weltlicher

Güter.

John Locke trat 1695 mit seinen Untersuchungen über den menschlichen Ver-

standnicht gegenDescartes an,nochwar er bemüht, einmathematischesVerständ-

nis desWissensmitKernsätzen eines christlichenWeltbildes zuharmonisieren,wie

esdasAnliegenderLogikvonPortRoyal gewesenwar.Lockeknüpftemit seinerUnter-

scheidung vonWissen,Meinung undGlauben anHobbes an und schied (wie dieser)

alle dort verhandelten Gegenstände von den Engeln über Geister bis zu den Teufeln

aus dem Feld der sinnlich begründeten Erfahrung aus (Locke 1975: 432).Wissen und

Glaubenhattennichtsmehrmiteinander zu tun.Mit seinenÜberlegungen zurOpe-

rationsweise des menschlichen Verstandes auf der Grundlage sinnlicher Eindrücke

trat er aber auchweitere entscheidende Schritte aus der aristotelischenBegriff- und

Vorstellungswelt heraus.Wir können die Ausführungen zum sich in seiner Abfolge

von Gedanken selbst beobachtenden Verstand hier weder nachvollziehen noch die

Konsequenzen, die sich daraus für das Konzept von Identität als Einheit der Diffe-

renz von Dauer und Veränderungen ergaben, ausführlich würdigen (ebd.: 203–219;

Yolton 1993: 281–285). Für die Semantik derWahrscheinlichkeitwurdewichtig, dass

Locke einenBegriff von Zeit entwickelte, der nichtmehr umBewegung kreiste, son-

dern die Abfolge von Ereignissen zum Ausgangspunkt nahm. Das Erinnerungsver-

mögen wurde damit zu einer entscheidenden Fakultät des menschlichen Verstan-

des, weil es ihn befähigte, vergangene sinnliche Eindrücke nicht nur zu speichern,

sondern sie auch in zeitlicher Abfolge zu ordnen. In Gottes Ewigkeit herrschte hin-

gegen die ungeschiedene Gleichzeitigkeit. Ob das von Vorteil war, ließ Locke of-

fen (Locke 1975: 108–119). Jedenfalls aber ergab sich aus der zeitlichen Abfolge die

Möglichkeit,Ereignisse in ihrerRelation zueinander zubeobachten.Locke verschob

das Konzept desWissens von der Frage der Existenz in Richtung auf das Verhältnis

von Ereignissen zueinander. Insbesondere Ursache-Wirkungsverhältnisse rückten

mit seinem Konzept von Kraft ins Zentrum des menschlichen Weltwissens (ebd.:

140–170). Locke verwandte wie schon Arnauld und Nicole keineMühemehr darauf,

die Zugänglichkeit der Welt durch die Sinne und ihre Verlässlichkeit grundsätzlich

in Frage zu stellen.DieWahrnehmungsfähigkeit der Sinne habeGrenzen,die zu be-

achten seien, aber TräumeundSinneswahrnehmungenkönnederVerstand verläss-

lich auseinanderhalten (ebd.: 341). Das ermöglichte ein Konzept von Wissen, dass

nichtmehr auf dieReferenz vonVerstandesvorstellungen auf die äußereWelt orien-

tiertwar, sondern alsBestand sprachlicherPropositionenüberdieWelt gefasstwur-

de, die der Verstand in sich und in ihremVerhältnis untereinander beobachtete und

ihre Stimmigkeitmit derUnterscheidungwahr/falsch beurteilte (ebd.: 254–330). Es

kamLocke aufdasUrteil an:DieEinstufungeines solchenVerhältnisses vonSachbe-

hauptungen als wahr oder falsch nahmder Verstand vor, indem er bewusst ein Ras-

ter vonKriterien zur Anwendung brachte (ebd.: 421–423).Die Zustimmung oder die

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 49

Ablehnung ergab sich, wenn die Stimmigkeit einer Identitätsbehauptung geprüft

war, wenn die Relation zwischen Phänomenen bestimmt werden konnte, wenn ge-

sichert war, ob eine notwendige Koexistenz – als ein Ursache-Wirkungsverhältnis

– vorlag und wenn überhaupt die Existenz des Phänomens nachgewiesen werden

konnte (ebd.: 425–428). Anders als noch in der Logik von Port Royal, in der das Sein

oder Nicht-Sein von Ereignissen und Phänomenen im Rahmen einesMöglichkeits-

horizonts im Zentrum unterscheidender Verstandesoperationen stand, kam es bei

Locke nicht mehr auf Kontingenz an. Die Operationen des Verstandes waren auf

eineWelt der selektiven Beziehungen zwischen Phänomen gerichtet, auf eine kom-

plexeWelt also.

Im weiteren Verlauf seiner Argumentation unterschied Locke dann Wissens-

bestände nach ihrer Begründungsbedürftigkeit. Es gab für ihn evidentes Wissen,

dessen Wahrheit der Verstand spontan bestätigte, und demonstratives Wissen,

das nach ausführlichen, kleinteiligen Beweisen verlangte, deren einzelne Schritte

je für sich auf wahr/falsch zu prüfen waren. Die weitergehende Behauptung war

dann, diese an die Mathematik angelehnte Form des Beweises sei nicht nur auf die

Welt der Zahlen beschränkt, sondern auch bei allen anderen Gegenständen – ins-

besondere im BereichmoralischenWissens –möglich (ebd.: 335–339).Wieman bei

Substanzen, ihrenEigenschaften undRelationen denBestandwahrer Aussagennur

durch Erfahrung, das heißt durch sinnlich vermittelnde Beobachtung ausweiten

könne, so sei das auch bei menschlichen Verhaltensweisenmöglich.Manmüsse sie

genau bezeichnen, sie in ihren Eigenschaften, vor allem aber in ihren Beziehungen

untereinander beobachten (ebd.: 415–417).

Locke betonte das Verstandesurteil, weil er der Überzeugung war, dass das evi-

dente und auf Beweise gegründeteWissen längst nicht ausreiche, um das Leben zu

bewältigen.DasVerstandesurteil half dannweiter,wennEvidenz sichnicht einstell-

te oder ein klarer Beweis nichtmöglich war.Dannwurde eine Proposition vomVer-

stand ohne klaren Beweis für überzeugend erklärt. Man verließ damit das Feld der

evidenten und demonstrierbaren Wahrheit und betrat den unüberschaubaren Be-

reich des Wahrscheinlichen. Er erstreckte sich von der Möglichkeit und Nähe zur

Gewissheit bis hin zu Unmöglichkeit und Ungewissheit (die ja Möglichkeiten kei-

neswegs ausschloss).Umsich auf diesenunübersichtlichenGefilden zu orientieren,

nutzte der menschliche Verstand ebenfalls gespeicherte sinnliche Wahrnehmun-

gen. Sie standen in Form von eigener erinnerter Erfahrung zur Verfügung, in noch

größerem Umfang aber in Gestalt fremder Erfahrungen, von denen man Kenntnis

bekommen könne. Bei erinnerter Erfahrung lautete der Ratschlag, sich nicht auf

frühere Schlüsse zu verlassen. Der Verstand war damit aufgerufen, frühere Urteile

im Licht späterer Erfahrungen zu prüfen und dabei auch die möglicherweise ver-

änderten Umstände zu bedenken. Bei der vermittelnden Erfahrung Dritter lagen

die Dinge komplizierter. Locke griff hier auf die Forensik gerichtlicher Zeugenbe-

fragung zurück, um dem Verstand Handreichungen zu geben, wie solche Zeugnis-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

se auf ihre Verlässlichkeit hin abzutasten sind.Dieses Argumentmuss hier nicht im

Detail nachvollzogenwerden.Wichtig ist, dass Locke explizitmitmedialer Vermitt-

lung rechnete und daher empfahl, neben dem Text, auf denman sich verlassen soll-

te, auch den Autor und dessen sonstiges Werk zu berücksichtigen. Überhaupt riet

Locke, sich Alter und sozialen Stand von Zeugen genauer anzusehen. Es ging ihm

dabei gerade nicht darum, Stand und Alter mit Autorität zu verbinden, sondern ei-

nen solchen Index zu streichen.Den höchsten Grad anWahrscheinlichkeit habe ein

Zeugnis, wenn möglichst viele in allen Altersstufen darin übereinstimmten (ebd.:

427–432; vgl. Yolton 1993: 175–177).

DieOrientierung auf demMeer desWahrscheinlichen blieb freilich stetsmit Ri-

siken behaftet. Deswegen empfahl Locke einige wenige feste Grundsätze, an denen

man auch dann festhalten sollte,wenn sie der Irritation zweifelnderNachfrage aus-

gesetzt waren (ebd.: 428). Der aus Erfahrung lernende Verstand musste angesichts

der Dynamik der Verhältnisse undMeinungen Unsicherheitsabsorption durch kal-

kulierte Lernunwilligkeit betreiben.

Versuchtman an dieser Stelle, eine erste Bilanz zu ziehen, kannman festhalten,

dass in der Semantik der Wahrscheinlichkeit von der Mitte bis zum Ende des 17.

Jahrhunderts ein Reflexionsraum für den Weltbezug des menschlichen Verstandes

mit sehr stabilen Konturen zur Verfügung stand.

In den oben erörtertenAussagen über denmenschlichenVerstand sind drei Ele-

mente von zentraler Bedeutung. Seit Hobbes war unumstritten, dass der Verstand

auf derBasis der Sprache operierte.Trotz allemMisstrauen einemzeichenbasierten

Weltbezug gegenüber und der ausführlich diskutierten Kontingenz des Verstehens

verschob sich der Begriff derWahrheit vomVerhältnis zwischen sinnlichen Eindrü-

cken bzw. Vorstellungen undWelt in Richtung der Verknüpfung von Vorstellungen.

Wahrheit kamnurnochPropositionenzu.Eine zweitewichtige, indenVordergrund

geschobene Eigenschaft des Verstandes war sein Erinnerungsvermögen. Es befä-

higte ihn, sinnliche Eindrücke von der Welt zu speichern und sie in seinen laufen-

denOperationen immerwieder selektiv aufeinander zu beziehen, sie aber auchmit

den laufend neu gewonnenen Sinnesdaten aus der Welt in Beziehung zu setzten,

um diese zu bewerten. Das Erinnerungsvermögen befähigte auf dieseWeise, Mög-

lichkeitsräumefürdieZukunft zuumreißen.Dasermöglichte eineOptimierungdes

Umweltbezuges, insofern als die Verarbeitung von laufend gewonnenDaten aus der

Umwelt zu systemrelevanten Informationendurch gespeicherteDatenbestände an-

geleitet werden konnte. Damit war immer expliziter auch die Erkenntnis der Natur

gemeint.Weil die Reichweite undGenauigkeit der Sinne begrenzt sei, könne sie nur

Akzidenzien, nicht die Substanzen erfassen – oder wie es auch hieß, nicht in das

Innere zu den Partikeln vordringen. Drittens wandelte sich der menschliche Ver-

stand vonder trivialenMaschine einesDescartes zu einer sich selbst beobachtenden

nicht-trivialen Maschine, die durch Reflexivität Eigenkomplexität über die Zeit ih-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 51

res Operierens aufbaute und Identität aus der laufend beobachteten Differenz von

Dauer und Veränderung gewann.

Dieser Verstand operierte in einerWelt, die seiner Operationsweise und seinen

Strukturenentsprach.Siepräsentierte sich ihmalsdaskonstruktiveErgebnis seiner

Beobachtungen. Es handelte sich (1.) um eine verzeitlichte Welt, in der Vergangen-

heit, Gegenwart und Zukunft auseinandergetreten waren. Zudem war diese Welt

(2.) dadurch bestimmt, dass das (medial) vermittelte Abwesende – Gegenwärtiges

wieVergangenes–zusammenmit der laufendenPräsenz sinnlicherWahrnehmung

die gegenwärtigeWelt vorstellten.Eineweitere Eigenschaft dieserWelt war (3.) ihre

ungebändigte Dynamik. Sie veränderte sich fortlaufend in ihren Beständen (Ereig-

nissen, sinnlichen Wahrnehmungen), aber auch in den Bezügen (d.h. Strukturen),

die zwischen diesen Elementen auftraten. Auch wenn das Wesen der Dinge wei-

terhin im Zentrum philosophischer Überlegungen stand, interessierten Ereignisse

und Phänomene immer mehr in ihren Relationen zueinander. Damit musste sich

langsam der Beobachtungsfokus von Sein/Nicht-Sein auf So-/Anderssein verschie-

ben, von Kontingenz auf Komplexität. Noch waren die Formulierungen an dieser

Stelle uneindeutig. Jedenfalls aber waren (4.) dem in einer so (von ihm selbst) beob-

achtetenWelt operierendenVerstand laufendEntscheidungenabverlangt,die er auf

derBasiswahrscheinlichenWissens zu treffenhatte.Daherwurden (5.) Anleitungen

für das interne Operieren des Verstandes sinnvoll, wie aus den sinnlich vermittel-

tenDaten aus derWelt dasMögliche unddasWahrscheinliche herauszufiltern seien

und dann auch gegeneinander gewichtet werden könnten. Zum Symbol dafür wur-

de mehr undmehr das Konzept der Klugheit.

Die hier herangezogenen Texte beschäftigten sich zwar mit dem individuellen

Weltbezug, aber sie lassen gleichzeitig keinen Zweifel daran, dass sich die Bedin-

gungen für die FormulierungundEntwicklung von sprachlich gefassten und kollek-

tiv geteiltenWissensbeständen in derWahrnehmung der Zeitgenossen fundamen-

tal änderten. Als einzigeQuelle von Aussagen über dieWelt war jetzt das autonome,

erkennende Subjekt identifiziert, das aus Sinneseindrücken Propositionen verfer-

tigte.DasMediensystemsorgte dafür,dass diese AussagenüberRaumundZeit hin-

weg zirkulieren und akkumulieren konnten. Das musste jetzt auch für die seman-

tischen Bestände gesellschaftlicher Selbstbeschreibung gelten, die auf diese Weise

dem fortdauernden Druck von Variationen ausgesetzt waren. Sofern sie überhaupt

noch darauf zu sprechen kamen, stimmtendie Texte darin überein,dass das Instru-

mentarium der Rhetorik nicht mehr taugte, um in dieser Flut der Abweichungen

und Innovationendas Anschlussfähige zu identifizieren.DasWahrscheinlichewur-

de zum Symbol für Propositionen, die trotz Prüfung ungewiss blieben und solche,

für deren Prüfung Sinnesdaten nicht zur Verfügung standen. Prüfen hieß, den an

der Mathematik orientierten Methoden der Naturphilosophie zu folgen. Man hielt

sie auch für tauglich, sich auf dem Feld der moralischen Gegenstände zu orientie-

ren. Trotz dieser Übergeneralisierung ist offensichtlich, dass sich dieWelt derWis-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

sensbestände zu teilen begann. Neben die Transzendenz und ihrem Erscheinen im

Diesseits, für die jetzt Theologen mit ihren eigenen Verfahren der Wahrheitssuche

zuständigwaren, trat eineWelt, in dermandieNatur unddasMoralische auseinan-

derhalten sollte.Das Soziale nahmals eigenständiger Gegenstandsbereich desWis-

sens nach und nach Umrisse an. Aber für die Selektion aus der Vielzahl der mögli-

chen Aussagen über diese Welt waren stets wissenschaftsorientierte Verfahren zu-

ständig,die sich vonAutoritäten,welcherArt auch immer,nichtmehrbeeindrucken

ließen.

Universelle Wahrscheinlichkeit

Die letzte Etappe in der Entfaltung einer Semantik derWahrscheinlichkeit, die wir

hierbis zumerstenDrittel des 18. Jahrhunderts verfolgenwollen, ist vordemHinter-

grund der bisherigen Entwicklung gekennzeichnet durch die Bemühungen um ei-

ne weitere Präzisierung desWahrheitsbegriffes und seines Verhältnisses zurWahr-

scheinlichkeit.Daswar verbundenmit einer ausgreifendenund systematisierenden

Kartographie der Felder des wahrscheinlichen Wissens. Man war sich einig, dass

der Großteil des menschlichen Vernunftgebrauches – auch in den Wissenschaften

– sich darauf beziehe. Entsprechend intensiv verlief die Suche nach Regeln, die den

Verstand dabei anleiten sollten. Weil Wissenschaft wie Alltagshandeln von Wahr-

scheinlichkeit durchdrungen war, lag es nahe, unter dem Stichwort ›Ausübung der

Vernunft-Lehre‹ zusätzlich Überlegungen zu einer klugheitsbegründeten Soziali-

tät anzustellen, die davon ausging, dass die Verstandesoperationen jedes einzel-

nen Menschen zu ganz verschiedenen Ergebnissen führen konnten und außerdem

durch dasmehrdeutigeMediumder Sprache vermittelt würden.Davon ging ein re-

flexiver Effekt aus, der ein Verständnis wissenschaftlicher Praxis begründete, das

konstitutiv auf der Konfrontation unterschiedlicher Verstandesurteile beruhte.Wir

werden in chronologischer Folge die Beiträge von Thomasius, Leibniz und August

Friedrich Müller dazu berücksichtigen.

ChristianThomasius bezogWahrheit in seiner 1691 publizierten Einleitung in die

Vernunftlehre zwar auf die Unterscheidung wahr/falsch, hielt aber die Qualifikati-

on von gewiss und wahrscheinlich für wichtiger. Zum Prüfstein wurde Evidenz –

das dem Verstand unmittelbar Einleuchtende. Gewissheit könne man nur eviden-

ten Propositionen oder Schlüssen aus evidenten Axiomen zusprechen. Alle ande-

ren Sätze kannman fürwahrscheinlich oder falsch halten (Thomasius 1968: 136–143,

181–183). Das betraf den weiten Bereich derWelt, der die Kraft der Sinne überstieg,

angefangen von Gott und den Engeln bis hin zur Beschaffenheit der Natur (ebd.:

211). Letztere entzog sich den Sinnen, da diese nur die Akzidenzien der Dinge, aber

nicht die Substanz erfassen können.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 53

Jenseits solcher Reminiszenzen an den Aristotelismus formulierte Thomasius

eine Vernunftlehre, die Reflexivität der Vernunft voraussetzte und ihren Gebrauch

an den Austausch von Gedanken, Urteilen und sinnlichen Erfahrungen band (ebd.:

223–227). Bei gewissenWahrheiten diente der Beweis dazu, andere von der selbst-

empfundenen Evidenz einer Wahrheit zu überzeugen. Wenn es um wahrscheinli-

che Aussagen ging, musste der Verstand sich selbst überzeugen, dass Gewissheit

in diesem Fall nicht zu erreichen sei und er daher nur zu einer Meinung kommen

könne (ebd.: 218). Das solle er dann aber als Aufforderungen zum Lernen und vor

allem zum weiteren Nachforschen nehmen (ebd.: 263–285). Das Wahrscheinliche

grenzte aneinengroßenKontinentdesNichtwissensundwar jetztnichtmehrQuel-

le des Zweifels, sondern Aufforderung, ihn zu erkunden, indem man sich auf die

Suche nach neuen Wahrheiten machte. Dieser Suche widmete Thomasius ein gan-

zes »Hauptstück« seines Werkes. Wir übergehen hier diese an der Unterscheidung

vomGanzenund seinenTeilen orientierteMethodenlehre,haltennur fest,dassTho-

masius den Vorgang des Erkennens neuer Wahrheiten präsentistisch dachte, weil

er auf die laufenden sinnlichen Erfahrungen aufbaute und somit auch die Dauer

von Phänomenen voraussetzte. Soweit Propositionen sich deswegen auf räumlich

und zeitlich entfernte Dinge oder Ereignisse bezogen, kam ihnen nurWahrschein-

lichkeit zu.Hiermusste sich der Verstand häufig auf induktives Vorgehen verlegen,

indem er vom Einzelfall auf allgemeine Verhältnisse schloss (ebd.: 232). Die schon

verfügbaren Techniken statistischer Extrapolation und dermathematischenWahr-

scheinlichkeit (vgl.Daston 1988: 116–142) kamenThomasius dabei nicht in den Sinn.

Er verwies auch hier auf Lernbereitschaft. Man müsse sich im Lichte neuen Erle-

bens immer wieder korrigieren. Darüber hinaus wurden die bekannten Ratschläge

zur Prüfung von Zeugnissen über vergangenes und räumlich entferntes Geschehen

gegeben (Thomasius 1968: 232–235).

Während Thomasius sich in der Einleitung in die Vernunftlehre noch überzeugt

gab, der Mensch könne, weil mit der Fähigkeit zur Selbsterkenntnis ausgestattet,

die Gedanken des anderen mit so großer Wahrscheinlichkeit erkennen, dass sie

fast an die Wahrheit kommt (ebd.: 263), schien ihm diese Ansicht in der Ausübung

der Vernunftlehre abhandengekommen zu sein. Das dritte »Hauptstück« fasste sich

mit dem Begreifen von Irrtümern undWahrheiten, die von anderen vorgelegt wur-

den. Den Unterschied machte, ohne dass Thomasius dies auf den Punkt gebracht

hätte, der Wechsel von Interaktion zu medial vermittelter, dekontextualisierter

Kommunikation. Er begann dieses Kapitel mit Ausführungen zur Unterweisung

von Schülern durch ihren (akademischen) Lehrer, um festzustellen, dass Schüler

hier ja jederzeit nachfragen könnten, wenn sie etwas nicht verstehen würden und

ein Lehrer auch jeweils genau wisse, was er habe sagen wollen (Thomasius 1968a:

149–165). Genau diese Übertragungsleistung von Gedanken konnte der Sprache

aber jenseits der Interaktion abhandenkommen, sodass es selbst bei den besten

Absichten des Redners und bei den deutlichsten Reden auf Seiten des Adressaten

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

nur bei einer demonstratio hypothetica hinsichtlich der Übereinstimmung mit den

Gedanken bleibt (ebd.: 173; vgl. Petrus 1997: 125–142). Jede Interpretation und jede

Lektüre blieb daher hypothetisch und führte nur auf eine wahrscheinliche Wahr-

heit, umso mehr, wenn man auf unklaren Wortgebrauch, Verschreibungen oder

dunkle Stellen stieß.

Thomasius empfahl, sich für das Lesen durch Lesen zu rüsten, umden Verstand

in die Lage zu versetzten, schwierige Texte zu verstehen. Um die dazu nötigen Re-

geln der menschlichen Klugheit zu erlernen, müsse man sich in vielen Disziplinen

bewandert machen (ebd.: 180). Bezogen auf den einzelnen Text und die Interpre-

tation ›dunkler Stellen‹ müsse aber Kontextualisierung betrieben werden. Es brau-

che Informationen über den Autor, seinen Stand, sein Verhältnis zum behandelten

Gegenstand, seine fachlichen Kompetenzen und ob er eventuell einer besonderen

philosophischen ›Sekte‹ angehöre. Dann schaffe auch der Text selbst und das schon

bekannteWerk eines Autors einen Kontext, der bei der Interpretation dunkler Stel-

lenOrientierunggebe.UmdieBedeutungvonbegrifflicherKonsistenz zuerläutern,

bezog sich Thomasius immer wieder auf das Recht und Gesetztestexte. Mehrfach

ließ er dabei seine Abneigung gegen die formalistische Interpretationslehre von Ju-

risten erkennen (ebd.: 181–188). Manmüsse stets in Rechnung stellen, dass jemand

seine Meinung und mithin seinen Sprachgebrauch auch ändern könne. Ein eher-

nes Prinzip bei aller Interpretation sei aber – außer der Text oder der Autor ließ

klar erkennen, dass man ›Possen‹ machen wolle – die Präsumtion der Vernünftig-

keit des Autors und der im Text vermittelten Gedanken. Man solle den Autor daher

auch dann ernst nehmen,wenn Interpretationen aufMehrdeutigkeit, Sinnlosigkeit

oderWidersprüchlichkeit eines Textes führten (ebd.: 187–200).

Für Thomasius erschloss die Kategorie der Wahrscheinlichkeit für die Ver-

nunft eine Welt, in der die Wissensbestände, mit denen sie sich auf diese be-

zog, wesentlich medial vermittelt und de-kontextualisiert waren. Dem sollte ein

Wissenschaftsbetrieb entsprechen, dessen Teilnehmer sich bis zum Beweis des

Gegenteils gegenseitig Vernünftigkeit unterstellten und die Unterschiedlichkeit

ihrer Vernunftschlüsse und ihrer Lektüren der zirkulierenden Texte nicht zum

Anlass für persönlichen Streit nahmen. Keiner könne Gewissheit für sich in An-

spruch nehmen, jede Interpretation habe nur Wahrscheinlichkeit für sich.Wer bei

Widerspruch glaubte, seine Ehre retten zu müssen, könne ja für sich annehmen,

dass nicht jeder Verstand von der Qualität sein könne wie der eigene (ebd.: 177).

An dieser Stelle war es von Vorteil, dass Thomasius in der »Einleitung« wie in der

»Ausübung« darauf verzichtet hatte, Wahrscheinlichkeit systematisch als ein stei-

gerbares Konzept auszuformulieren.DiewahrscheinlicheWahrheit stellte in jedem

Fall einen Anlass für weiteres Forschen, weitere Interpretationen und für Lernen

dar. Thomasius hatte damit aus dem Pietismusstreit heraus den Weg der Eklektik

eingeschlagen (vgl. Gierl 1997: 488ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 55

Thomasius war mit seiner Reaktion auf die heftigen konfessionellen und theo-

logischen Kontroversen der Zeit nicht allein. Auch Leibniz folgte diesen Argumen-

ten. Seine Neuen Abhandlungen über den menschlichen Verstand von 1704 trugen keine

grundlegend neuen Begriffe oder Argumente in die Semantik der Wahrscheinlich-

keit ein, aber sie zeigen, welcher Assoziationshorizont sichmit diesem Konzept in-

zwischen verband und wie bewusst man jetzt die Grenzen zu einer aristotelischen

Epistemologie desWissens zog.Daswarbei Leibniz schonder innerenOrdnungdes

Textes zu entnehmen, die nur noch wenig Rücksicht auf traditionelle Einteilungen

derWissensordnung nachMetaphysik, Logik oder Rhetorik nahm.

Leibniz identifizierte zwei Quellen des wahrscheinlichen Wissens: Die eigene

Erfahrung und die durch das Zeugnis anderer vermittelten Erfahrungen. Aus die-

sen Erfahrungen heraus war die menschliche Vernunft in der Lage, auch auf den

Feldern auf Ursache-Wirkungsverhältnisse zu schließen, auf denen die Sinne da-

zu keine Gewissheit lieferten. Leibniz hielt dies für eine Fähigkeit, die man auch

bei Tieren beobachten könne. Während dies bei Tieren aber intuitiv geschehe, su-

chen Menschen für diese Zusammenhänge Gründe anzuführen und nehmen dies

dann zum Anlass für Untersuchungen, aus denen sie die Wahrscheinlichkeit ihrer

Vermutungen ableiten. Auch wenn damit nicht die Wahrheit getroffen werde, er-

möglicht Klugheit, auf dieser Grundlage Entscheidungen zu treffen (Leibniz 2013:

541). Leibniz war wie andere schon vor ihm der Meinung, die alltägliche Weltori-

entierung auf der Basis wahrscheinlichen Wissens sei notwendig, weil meist nicht

die Zeit bleibe,wahrheitsfähige Beweise beizubringen undhäufigdie eigenewie die

fremde Erfahrung dafür keine ausreichende Grundlage liefere.

Leibniz zog daraus zwei wichtige Schlussfolgerungen. Zum einen müsse sich

derMensch in seinemWeltbezug auf fortlaufendes Lernen einstellen.Wiemanneu-

erdings imRecht bei fehlendemUrkundennachweis auf die restitutio in integrum zie-

le, so sollten wir auch unsere alltäglichen Festlegungen nicht als unumstößlich be-

greifen, sondern sie unter den Vorbehalt stellen, sie auch wieder ändern zu können

(ebd.: 501).Alltagshandlungenwurdenals fortlaufendesEntscheidenmitKorrektur-

bedarf beschrieben. Damit verlor seiner Auffassung nach aber gleichzeitig der An-

spruchdes eigenenMeinens auf sozialeVerbindlichkeit seineGrundlage.Mandürfe

anderen seine Ansichten sehrwohl kundtun, könne aber billig nicht verlangen, dass

diese übernommenwerden.Direkt angesprochenwurde an dieser Stelle die theolo-

gische Zensur. Der Raum wahrscheinlichenWissens stellte sich für Leibniz konsti-

tutiv als Raum der kontroversen Ansichten und Meinungen dar, nicht nur, weil der

Mensch irren könne, sondern vor allem,weilMenschendieDinge nicht vonder glei-

chen Seite betrachteten und daher zu unterschiedlichen Urteilen und Meinungen

kämen. Jedermüsse daher dieMeinung eines anderen erst einmal respektieren, um

untereinander Frieden halten zu können. Diese Irenik ist umso wichtiger, je mehr

man Anlass hat, beim Gegenüber Interessen, Ehrgeiz oder andere persönliche Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

tive zu vermuten (ebd.: 501, 507).Die sozialeNeutralisierungdesNein setzte voraus,

von einer Kommunikation imModus der Ehre auf Höflichkeit umzustellen.

Während die Kontroverse im Alltag vermieden oder wenigstens in zivilisierter

Form ausgetragen werden sollte, gingen die Überlegungen für das universitär ver-

waltete undproduzierteWissen in eine andereRichtung.Hier zielte Leibniz darauf,

den Bereich der beweisbarenWahrheiten auszuweiten oder,wenn dies,wie beimo-

ralischenGegenständen,nichtmöglichwar,dieBeweisführungmethodisch zukon-

trollieren, um deren Verlässlichkeit, das heißt Wahrscheinlichkeit, einschätzen zu

können. In der Erkenntnis der infinitesimal strukturiertenNatur erwartete Leibniz

eine stetige Vervollkommnung desWissens durch die immer bessere instrumentale

Bewaffnung der Sinne (ebd.: 537).Die zunehmendeNutzung desMikroskops könne

auf eine empirische Bestätigung der Monadenlehre führen. Auch die Verbesserung

des moralischenWissens erfordere neue Einsichten und bessere Beweise. In einem

langen Abschnitt legte Leibniz dar,warumder Syllogismus dafür keinesfalls das ge-

eignete Instrument sei (ebd.: 543–549, 563). Geradewenn es umWahrscheinlichkeit

gehe, tauge er nicht, um neue Entdeckungen zu machen und neue Beweisführun-

gen zu entwickeln.Manmüsse vielmehr das gesamte Systemder aristotelischenTo-

pik und der Anordnung von Gemeinplätzen hinter sich lassen, um eine neue Logik

zu entwerfen, die das Argumentieren wie ein mathematisches Kalkül anleiten und

strukturieren könne. Leibniz verwies zwar an dieser Stelle auf die mathematisierte

Wahrscheinlichkeitsrechnungund sprach dieHoffnung aus, einMathematikermö-

ge ein solches Buch schreiben (ebd.: 515f.). Um denWeg dahin aber zu illustrieren,

ging Leibniz ausführlich auf die Regeln der Beweisführung und der darauf gegrün-

deten Urteilsfindung imRecht ein. In diesen Verfahrensformen erblickte er eine ei-

genständige Logik,mit der Rechtsfragen behandelt würden.Um für ein ›stichfestes

Urteil‹Wahrscheinlichkeitengegeneinander abwägenzukönnen,braucheesmithin

gegenstandsbezogene Begriffsdefinitionen und Regeln der Verknüpfung zwischen

ihnen.Dann könnten aus Beobachtungen neue Schlüsse gezogen und ihre Validität

auch vergleichend bewertet werden (ebd.: 511–515). Erst auf dieser Grundlage ge-

langtman von einer Rhetorik, in der durchZeugnis belegte und andere Beweise sich

mischten, zu einer vernünftigen Argumentation, die andere überzeugt, indem sie

Behauptungen anmethodisch gewonnene Beweise bindet (ebd.: 549f.).

Dass es dabei auch auf die Form der symbolischen Repräsentation von Beob-

achtungen und Erfahrungen und deren Selektion ankam, verdeutlichte Leibniz in

seinen Ausführungen zur Geschichtsschreibung. Er hielt es für schwierig, vergan-

gene Ereignisse zu erfassen. Schon den Zeitgenossen sei nur das öffentliche Han-

deln zugänglich, nicht die Motive. Neuerdings würden daher Satiren und Romane

geschrieben, weil man das Fehlende einfach glaube erfinden zu dürfen. Eine große

Menge an Einzelheiten sei am schwierigsten zu erfassen. Von Schlachten brauche

man Berichte von klugen Beobachtern auf beiden Seiten. Um sich dann eine Vor-

stellung vomAblauf zu bilden, sollemanZeichnungen anfertigen, in denen die Stel-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 57

lungderTruppenteile zubestimmtenZeitpunktennachvollziehbargemachtwerden

(ebd.: 517–519). Leibniz empfahl hier, was die zeitgenössische Kriegskunst gerade

lernte: Strategien und Taktiken aus der draufsichtigen, symbolisch abstrahierten

Darstellung von Armeen im Gelände zu entwickeln (Krez 2018).

Die abstrahierende und theoretisierende Symbolisierung von Ereignissen und

ihre Zerlegung in Zeitschichten–man kann auch sagen: in verschiedeneGegenwar-

ten – nötigte gleichzeitig zur Selektion. Man musste das Wichtige vom Unwichti-

gen scheiden.Leibniz gestand zu,dassGeschichtsschreibungder spielerischenZer-

streuung des Lesers dienen könne, weswegen er auch eine Geschichte der Kleidung

etwa nicht für verwerflich hielt. Eine Universalgeschichte freilich, der nützliche Be-

lehrungen entnommen werden können, müsse anders vorgehen. Sie dürfe nur die

folgenreichsten Geschehnisse und einige »wenige andere Dinge« vermerken. Der

Gegenstand einer Geschichtsschreibung, die sich nicht als Archiv von Gemeinplät-

zen oderKuriositäten verstand,war als eine fortlaufendeGegenwart gedacht, in der

(auf der Grundlage von wahrscheinlichem Wissen) über zukünftige Gegenwarten

entschieden wurde. Nur dann könne sie den Horizont nützlicher Erfahrungen für

den Leser erweitern (Leibniz 2013: 521–532).

Leibniz hatte keinen nachvollziehbaren Einfluss auf die Schüler von Thomasi-

us in Deutschland, die die Semantik der Wahrscheinlichkeit in der ersten Hälfte

des 18. Jahrhunderts weiter systematisierten. August Friedrich Müller bezog sich

auf seinen Lehrer, denThomasius-Schüler Andreas Rüdiger, wenn es umWahrheit

ging.Wenn der Verstand und dieWahrscheinlichkeit diskutiert wurden, rief er Lo-

cke oder Gassendi auf.Müller, der auch in den Rechtswissenschaften eine Disputa-

tion ablegte, hatte seit 1731 eine Professur für Philosophie in Leipzig inne. In seiner

1728 erstmals erschienenen Einleitung in die philosophischen Wissenschaften for-

mulierter er in den Kapiteln 4 und 19 eine Systematik der Konzepte Wahrheit und

Wahrscheinlichkeit, die man deshalb als paradigmatisch für den Stand der seman-

tischen Entwicklungen nehmen kann, weil die Argumente und zum Teil auch For-

mulierungen fast unverändert in den entsprechenden Lexikonartikel beiWalch und

im Zedler übernommen wurden (Art. »Wahrheit« 1726; Art. »Wahrscheinlichkeit«

1726; Art. »Wahrscheinlichkeit oder Probabilität«).Müller hat siemutmaßlich selbst

verfasst (vgl. Alexander 1996: 138, Anm. 13).Wir orientieren uns im Folgenden über-

wiegend an der Einleitung.

Müller übernahm in seinen Ausführungen zum menschlichen Verstand den

Stand der Diskussion, fügte dem sinnenvermittelten Zugang zur Welt, dem Erin-

nerungsvermögen und der Urteilskraft noch das Ingenium hinzu. Das Ingenium

war dafür zuständig, die Welt des Möglichen zu erkunden und es legte damit, wie

wir sehen werden, die Grundlage für die Orientierung in der Sphäre des Wahr-

scheinlichen.DieUnterscheidungwahr/falsch ließMüller nur noch hinsichtlich der

logischenWahrheiten gelten, dieman auf die Übereinstimmung der Propositionen

mit Sinneseindrücken bezog.DermetaphysischenWahrheit stand keine Falschheit

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

entgegen. Weder gab es falsche Empfindungen der Sinne für Müller noch konnte

deren Bezeichnung falsch sein. Erst die daraus gezogenen Schlüsse konnten als

wahr oder falsch kategorisiert werden, je nachdem, ob sie durch Sinneseindrücke

gedeckt waren oder nicht. Diese Übereinstimmungwar dann beweispflichtig. Des-

wegen stand am Ende der Argumentation die Unterscheidung vonWahrheiten, die

man (demonstrativ) beweisen könne und solche, die im Bereich des Wahrscheinli-

chen verblieben. Alles hing an der von Müller vorausgesetzten Verlässlichkeit der

Sinne (Müller 2008: 113–125).

Wo die Welt den Sinnen die Ursachen des Vorfallenden nicht preisgab, trat das

IngeniumdesVerstandes aufdenPlan.Es ersinntdiemöglichenUrsachen,diedann

als Hypothesen ausformuliert werden. In der anschließenden Prüfung durch die

Urteilskraft wird das Verfahren der demonstrativen Beweisführung umgekehrt. Es

wird geprüft, ob die sinnlich beizubringenden Umstände des Vorfallenden die Hy-

pothese stützen oder ihr widersprechen. Je mehr sinnliche Stützen für eine hypo-

thetisch formulierteWahrheit beigebrachtwerdenkönnen,destowahrscheinlich ist

sie; je mehr Sinneserfahrungen ihr widersprechen, desto unwahrscheinlicher wird

sie. Es ist freilich auch darauf zu achten, nach welchen Umständen die Bestätigung

einerHypothese verlangt.Sokannes sein,dass schoneineinzigerNegativbefundei-

ne Hypothese in den Bereich des Unwahrscheinlichen oder auch Unmöglichen ver-

schiebt (ebd.: 552–557). Diese ÜberlegungMüllers zeigt, dass er eine abstrakte Mo-

dellierung des Gegenstandsfeldes, dem das Vorfallende zuzuordnen war, voraus-

setzte. Das Ingenium fantasierte nicht einfach drauf los, sondern suchte nach Re-

gelmäßigkeiten,dienachUrsacheundWirkungaufzuschlüsselnwaren (ebd.: 563f.).

Müller unterschied fünf Gegenstandsbereiche wahrscheinlicher Wahrheit und

ordnete ihnen jeweils eine Zielrichtung der Hypothese sowie des Feldes sinnlicher

Erfahrung zu, auf dem die Prüfung der Wahrscheinlichkeit zu erfolgen habe (ebd.:

557). Er behandelte der Reihe nach die historische Wahrscheinlichkeit, die herme-

neutische, die nichtmehrwie beiThomasius in die Anwendung der Vernunft ausge-

lagert war; sodann die physikalische, die politische und die praktische (ebd.: 572ff.).

Wir können für unsere Argumentation darauf verzichten,MüllersÜberlegungen im

Detail zu rekapitulieren. Sie sind, was die ersten drei Wahrscheinlichkeiten anbe-

langt, weitgehend auch bei Thomasius schon zu finden. Interessant sind die Aus-

führungen zur politischenWahrscheinlichkeit,weil sie noch einmal dieNotwendig-

keit der theoretischenModellierung von Gegenstandsfeldern vor Augen führen. Da

die inneren Anlässe desmenschlichenHandelns stets verborgen bleiben, braucht es

umfassende Überlegungen zur Anthropologie desMenschen, um von äußeren Um-

ständen, früheren Handlungen, situativer Dispositionen des Gegenübers auf seine

zukünftigen Handlungen schließen zu können. Mit der praktischen Wahrschein-

lichkeit zielte Müller auf natürliche Kausalitäten jenseits des menschlichen Han-

dels. Der Mensch strebe danach, die Wirkung natürlicher Dinge für sich »klüglich

zu gebrauchen« (ebd.: 593). Das technische Ingenium musste nicht darauf warten,

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 59

alleWirkmechanismen der Natur verstanden zu haben. Es konnte sich brikolierend

vorwärts tasten.Darüber hinaus dachteMüller an dieser Stelle offenbar auch an das

Handeln des Menschen. Man könne nicht nur die Taten des Menschen auf ihre Ur-

sachen hin befragen. Die Taten selbst würden wiederum Ursachen künftigen »Er-

folgs«. Dieses künftige Geschehen gründlich vorherzusehen, sei für alle menschli-

chen »Geschäfte« dringendnötig–auchwennwegendermenschlichenWillensfrei-

heit hier keine letzte Sicherheit zu erlangen sei (ebd.: 590–596).Die Urteilskraft, die

sich dann über die Beweislagen zu den Hypothesen beugte, entschied nach Hoff-

nung oder Furcht, die sichmit den vermuteten »Erfolgen« jeweils verband. Sie wog

damit Chancen gegen Gefahren ab.

Semantik und Struktur

LoraineDaston führt in ihrer umfassendenDarstellung der Entstehung und prakti-

schen Umsetzung dermathematisiertenWahrscheinlichkeit eine Reihe von Gegen-

standsbereichen auf, angefangen vom Recht über den aleatorischen Vertrag bis hin

zurTheoretisierung des Spieles selbst, in denenÜberlegungen zurWahrscheinlich-

keit von Ereignissen angestellt wurden. Dabei blieb aber unterbelichtet, dass sich

Wahrscheinlichkeit auf Phänomene sehr unterschiedlicher Qualität bezog und mit

dem Konzept deswegen auch sehr verschiedene Behauptungen verbunden waren.

Am nächsten dürfte der mathematisierten Wahrscheinlichkeit der Verteilung des

Verhältnisses von Ereignissen verschiedener Fallklassen noch Überlegungen zum

Spiel gekommensein.BeimaleatorischenVertrag ging es zwar auchumRisiken,die

aber nicht quantifiziert wurden. Im Zentrum stand vielmehr die Hermeneutik des

Vertragstextes, auf den sich beide Seiten verständigten (z.B.Grotius 1898: 479–499).

Im Gerichtswesen schließlich wurde das Gewicht von Zeugenaussagen bewertet,

um einschätzen zu können, ob ein behauptetes Ereignis stattgefunden habe oder

nicht (Radbruch 1975: Art. 18–47, 62–74).Weder die Interpretation von Vertragstex-

ten noch die Zeugenbewertung hatte etwas mit der stochastischen Verteilung von

kontingenten Ereignissen zu tun, sondern es ging im Kern jeweils um die Frage,

ob und unter welchen Umständen der menschliche Verstand in der Lage sei, et-

was von der Welt zu wissen und wie verlässlich dieses Wissen für die Selektion von

Handlungen einzuschätzen sei. Etwas allgemeiner gesprochen: Im Zentrum stand

das Verhältnis von Informationsgewinnung und interpretativer, das heißt sinnba-

sierter Informationsverarbeitung durch den menschlichen Verstand, damit gerade

nicht die Proportionalität und Verteilung von Fallzahlen. Es ist deswegen nicht ver-

wunderlich, dass Texte, die sich mit dieser Seite der Wahrscheinlichkeitssemantik

beschäftigen, nur in Ausnahmefällen auf den zeitgleich laufenden Diskurs um die

mathematischeWahrscheinlichkeit Bezug nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Wir konnten in den hier untersuchten Texten zuWahrheit undWahrscheinlich-

keit, angefangen von Descartes und Pascal bis hin zu Thomasius und seinen Schü-

lern, beobachten,wie sich das Konzept derWahrscheinlichkeit von einer Formel für

den Skeptizismus desWeltbezuges hin zu einemReflexionsmedium entwickelte, in

dem nicht mehr die Unmöglichkeit sicherenWissens von der Welt behauptet, son-

dern die Grenzen der sinnlichen Wahrnehmung thematisiert und Vorschläge un-

terbreitet wurden, wie man mit der Welt jenseits dieser Grenzen umzugehen ha-

be. Diese Überlegungen führten zunächst zu einer immer genaueren und systema-

tischeren Kartographie der Welt des wahrscheinlichen Wissens. Damit verbunden

wurden Regeln für die Verarbeitung von durch die Sinne gewonnenen Informatio-

nendurch denmenschlichenVerstand,die es diesemerlauben sollten,dasMögliche

zu identifizieren sowie dasWahrscheinliche davon zuunterscheidenundherauszu-

filtern. Damit sollte der Verstand zu einer Graduierung von Wahrscheinlichkeiten

kommen, die ihn zu handlungsorientierenden Entscheidungen befähigten. Es ist

richtig, dass die zeitliche Verteilung von Ereignissen auch hier eine wichtige Rol-

le spielte, insofern immer auf die vom Erinnerungsvermögen gespeicherten Regel-

mäßigkeiten hingewiesen wurde. Je weiter sich die Wahrscheinlichkeitssemantik

freilich im Verlauf der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts entfaltete, desto häufi-

ger wurden Hinweise, dass der Verstand mit einer dynamischen sich in ihren Be-

ständen (d.h. Ereignissen) und ihren Strukturen (d.h. den Beziehungen zwischen

ihnen) veränderndenWelt zu rechnen habe. Fortgesetztes Lernen bedeutete deswe-

gen nicht mehr nur, alte Sinneseindrücke durch neue zu überschreiben, sondern

auch von neuen Relationen zwischen ihnen auszugehen. Die Erkundung der Welt

deswahrscheinlichenWissens ging deswegen einhermit der Auflösungder Vorstel-

lung einer allein vom Zufall bestimmten Welt und beförderte Argumente, die auf

eine komplexe Welt zielten. Kontingenz richtet sich auf Existenz, Komplexität auf

die (nicht beliebige) Relation zwischen Phänomen oder Ereignissen (Luhmann 2017:

25–59). Diese Relationen sind abstrakt zu fassen und in ihrer möglichen Regelhaf-

tigkeit theoretisierbar. Genau dieseTheoretisierung verschiedener Gegenstandsbe-

reiche war mit der ausgreifenden Kartographie des wahrscheinlichenWissens ver-

bunden.

Die hier untersuchten Texte zeigen jeweils nur einen kleinen Ausschnitt der

entsprechenden zeitgenössischen Diskurse, aber die Hinweise sind eindeutig. Der

Mensch kann sein Ingenium nutzen, um sich in einer komplexen Welt zu orien-

tieren. Wahrscheinlichkeit zeigt sich am Ende als Formel für die Entwicklung von

Strategien derUnsicherheitsabsorption und der Komplexitätsreduktion,mit denen

das Handeln in der Welt möglich bleiben soll. Mit Strukturmetaphysik, wie gegen-

wärtig vermutet wird (Auer 2021: 120), hatte das nichts zu tun. Es formierten sich

vielmehr an dieser Stelle die Voraussetzungen für eine operative Reproduktion von

Gesellschaft, die wenig später als eigendynamische Ordnungsbildung unsichtbarer

Hände beobachtet wurde (vgl. Sheehan/Wahrman 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 61

Die Semantik desWahrscheinlichen ist deswegen als Teil einer gesellschaftsge-

schichtlichen Transformation zu beobachten, die an der operativen Reproduktion

gesellschaftlicher Strukturen und Einrichtungen unmittelbar beteiligt war. Die Se-

mantik bildet diese strukturelle Kopplung selbst ab in der immer wiederholten Be-

gründung für die Bedeutung dieses Konzepts. Es bestimme das Alltagshandeln der

Menschen durchgehend, hieß es immer wieder.Weitere strukturelle Einbettungen

lassen sich in der Semantik selbst leicht erkennen. Sie können hier nur noch ange-

deutet werden.

Am augenfälligsten ist, dass die Semantik der Wahrscheinlichkeit sich selbst

vielfach inBezug setzte zurEvolutiondesMediensystems.Das beginntmit der Fest-

stellung, dass die Weltorientierung nicht auf die eigene sinnliche Erfahrung be-

schränkt werden könne, sondern immer auf medial vermitteltes und zirkulieren-

desWissen zurückgreife, und es endet mit Ratschlägen wie Texte zu interpretieren

undBücher zu lesen seien.DieSemantikderWahrscheinlichkeit zeigt sichdamit als

ein eindrucksvoller Indikator dafür, dass die Ablösung der Vergesellschaftung un-

ter Anwesendendurchmedienvermittelte Kommunikationweit fortgeschrittenwar

und in der SelbstbeschreibungderGesellschaft bereits ihrenNiederschlag fand (vgl.

Schlögl 2014: 29–49). Weniger deutlich in der Semantik selbst ist die seit der Mitte

des 17. Jahrhunderts zu beobachtende institutionelle Dynamik zu greifen. Sowohl

in der Verwaltung von Herrschaft wie in der Ökonomie lässt sich die Entwicklung

von organisationsförmigen Sozialsystemen (Verwaltung, Unternehmen) nachvoll-

ziehen, die in ihrem Umweltbezug nicht mehr wie Korporationen von einer durch

Kontingenz bestimmtenWelt, sondern von einer komplexen ausgingen. Damit lief

auch eine großflächige, abstrakte Modellierung und Theoretisierung der entspre-

chenden Gegenstandsfelder an. Organisationsförmige Einrichtungen sind in der

Lage, in ihrer UmweltMedien,wie etwa eine (statistisch beschriebene) Bevölkerung

oder regelmäßig notierte und verbreitete Marktpreise zu identifizieren, die sie mit

Informationen versorgen, auf die man intern mit Entscheidungen reagieren kann.

Diese Konturierung von Organisationen war eingelagert in die Ausdifferenzierung

und langsame Schließung funktional bestimmter Systeme der Gesellschaft. In den

hier beobachteten Identifikationen des Sozialen als einerWelt, die nicht nur verän-

derlich und unberechenbar ist, sondern Gesetzmäßigkeiten folgt, die zudem noch

von Gegenstandsfeld zu Gegenstandsfeld variieren, wird dieser laufende Differen-

zierungsprozess greifbar. Erst am Ende des 18. Jahrhunderts hatte diese Theoreti-

sierungdesSozialen einenStanderreicht,derumgekehrt darandenken ließ, soziale

Zustände und Abläufe in umfassender Weise zum Objekt einer mathematisierten,

statistisch operierenden Wahrscheinlichkeitsrechnung zu machen (Laplace 1819).

Die entstehenden Sozialwissenschaften gingen freilich großenteils andereWege.

Drittens schließlich wurde Wahrscheinlichkeit zu einem entscheidenden

Argument in der Entstehung der modernen Wissenschaft, die nicht nur die ex-

perimentell betriebene Naturforschung, sondern alle Bereiche der methodisch

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

kontrollierten Wissensproduktion erfasste. Die Festigung eines binären Codes

wahr/falsch und eines entsprechenden Programmes, das die Zuweisung der beiden

Prädikate regeln sollte, erwies sich als ein langwieriger Prozess, der im ersten Drit-

tel des 18. Jahrhunderts noch nicht abgeschlossen war. Entsprechend variabel blieb

die Positionierung des Wahrscheinlichen in dieser Programmierung. Gleichzeitig

wurdedie Produktion vongesellschaftlich relevantemWissen als ein kollektives und

damit kommunikatives Phänomen beschrieben, das nicht von der Homogenität

des Plausiblen, sondern gerade von der Vielfalt gegensätzlicher Ansichten ausging.

Das kennzeichnete einen Wissenschaftsbetrieb, der die Ehre der Teilnehmer in

Klammern setzte, um die sachbezogene Grenze zwischen der demonstrativen und

der nur wahrscheinlichenWahrheit laufend neu zu vermessen.Wissensproduktion

setzte die Lernbereitschaft der Beteiligten voraus. Sie vollzog sich als dynamischer

Prozess, so dass Wahrheit mit einem zeitlichen Index versehen werden musste.

Sie blieb vorläufig. Daran sollte auch der Versuch aufgeklärter Vernunft, den Ge-

meinsinn als eine überparteiliche Position noch zu retten, wie Kant das betrieb

(Koch 2002: 200–204), nichts mehr ändern. Rhetorik und Syllogismen hielt man

jetzt auch auf dem Feld des moralischen Wissens folglich nicht mehr für geeignet,

neue Hypothesen hervorzubringen und zu überprüfen. Insofern berichten die

hier untersuchten Texte in Varianten von einem Vorgang, den Niklas Luhmann

mit der Umstellung des Selektionsmechanismus gesellschaftlicher Semantik von

Plausibilität auf die Verfahren der neuzeitlichen Wissenschaft markiert hat. Wenn

in der rezenten wissenschaftstheoretischen Forschung wieder von Plausibilität

an der Stelle die Rede ist, an der seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts von

Wahrscheinlichkeit gesprochen wurde, dann hat dies vermutlich mit der Mathe-

matisierung desWahrscheinlichen zu tun. In dieser Fassung steht der Begriff nicht

mehr zur Verfügung, um unsichere, aber prüfenswerte Annahmen über das, was

der Fall ist, zu symbolisieren.

Literaturverzeichnis

Alexander, Werner (1996): »Pluraque credimus, paucissima scimus. Zur Diskussi-

on über philosophische und hermeneutische Wahrscheinlichkeit in der ersten

Hälfte des 18. Jahrhunderts«, in: Archiv für die Geschichte der Philosophie 78,

S. 130–165.

Aristoteles (1995): Topik. (=Philosophische Schriften, Band 2), Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Arnauld, Antoine/Nicole, Pierre (1994): Die Logik oder die Kunst des Denkens,

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Art. »Erinnerung« (1972), in: JoachimRitter et al. (Hg.),HistorischesWörterbuchder

Philosophie. Band 2, Darmstadt: Schwabe, S. 636–643.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 63

Art. »Wahrheit« (1726), in: Johann Heinrich Walch (Hg.), Philosophisches Lexikon,

Leipzig: Gleditsch, S. 2807–2817.

Art. »Wahrscheinlichkeit oder Probabilität« (1747), in: JohannHeinrich Zedler (Hg.),

GroßesundvollständigesUniversallexikon.Band52,Halle: Zedler,S. 1020–1061.

Art. »Wahrscheinlichkeit« (1726), in: Johann Heinrich Walch (Hg.), Philosophisches

Lexikon, Leipzig: Gleditsch, S. 2821–2838.

Auer, Mariella (2021): »Komplexität«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 4,

S. 116–120.

Böhnert, Martin/Reszke Paul (2014): »Linguistisch-philosophische Untersuchun-

gen zu Plausibilität. Über kommunikative Grenzen bei der Entscheidung wis-

senschaftlicher Tatsachen«, in: Julia Engelschalt/Arne Maibaum (Hg.), Auf der

Suche nach den Tatsachen. Proceedings der 1. Tagung des Nachwuchsnetz-

werks INSIST 22./23.10.2014, Social Science Open Access Repository (SSOAR),

S. 40–67.

Cassirer, Ernst (1996): »Descartes’ Wahrheitsbegriff«, in: René Descartes. Philoso-

phische Schriften in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Daston, Lorraine (1988): Classical Probability in the Enlightenment, Princeton:

Princeton University Press.

Descartes, René (1996): Die Leidenschaften der Seele, Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (1996a): Meditationes de prima philosophia. Philosophische Schrif-

ten in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Descartes, René (1996b): Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft. Philosophi-

sche Schriften in einem Band, Hamburg: Felix Meiner.

Gierl,Martin (1997): Pietismus undAufklärung.Theologische Polemik und die Kom-

munikationsreformderWissenschaft amEnde des 17. Jahrhunderts,Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.

Grotius, Hugo (1898): Drei Bücher über das Recht des Krieges und des Friedens, in

welchen das Natur- und Völkerrecht und das Wichtigste aus dem öffentlichen

Recht erklärt werden, 2 Bände, Leipzig: Felix Meiner.

Gruenbein, Durs (2008): Der cartesianische Taucher. Drei Meditationen, Berlin:

Suhrkamp.

Hobbes,Thomas (1969): The Elements of Law Natural and Politic, London: Cass.

Hobbes, Thomas (1980): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen

und kirchlichen Staates, Berlin u.a.: Ullstein.

Hobbes, Thomas (1997): »Einwände gegen die Meditationen des Descartes nebst

dessen Erwiderungen«, in: Die Lehre vom Körper. Elemente der Philosophie I,

Hamburg: Felix Meiner.

Knape, Joachim (1993): Philipp Melanchthons Rhetorik, Tübingen: Max Niemeyer.

Koch, Lutz (2002): »Versuch über Plausibilität«, in: Andreas Dörpinghaus/Karl Hel-

mer (Hg.), Rhetorik – Argumentation – Geltung, Würzburg: Königshausen &

Neumann.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Krez, Jenny (2018): Die Veränderung der Kriegsdarstellung vomDreißigjährigen bis

zum Siebenjährigen Krieg.Magisterarbeit, Konstanz.

Laplace, Pierre (1819): Philosophischer Versuch über dieWahrscheinlichkeiten,Hei-

delberg: Neue Akademische Buchhandlung von Karl Gross.

Leibniz,GottfriedWilhelm (2013): Neue Abhandlungen über denmenschlichen Ver-

stand. Bücher I-IV. (=PhilosophischeWerke. Band III,1-2), Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Locke, John (1975): An Essay ConcerningHumanUnderstanding,Oxford: University

Press.

Luhmann,Niklas (1980): Gesellschaftsstruktur undSemantik.Studien zurWissens-

soziologie der modernen Gesellschaft. Band 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2017): Systemtheorie der Gesellschaft, Berlin: Suhrkamp.

Melanchthon,Philipp (2001): Elementa rhetorices.Grundbegriffe derRhetorik,Ber-

lin: Weidler.

Meyfahrt, Johann Mathäus (1974): Teutsche Rhetorica oder Redekunst, Tübingen:

Max Niemeyer.

Müller, August Friedrich (2008): Einleitung in die philosophischenWissenschaften.

Erster Teil, welcher den Eingang, die Logic und Physik in sich enthält, Hildes-

heim: Georg Olms.

Pape, Ingetrud (1966): Tradition und Transformation der Modalität. Erster Band.

Möglichkeit-Unmöglichkeit, Hamburg: Felix Meiner.

Pascal, Blaise (1978): Pensées. Über Religion und über einige andere Gegenstände.

Werke. Band 1, Heidelberg: Schneider.

Petrus, Klaus (1997): Genese und Analyse. Logik, Rhetorik und Hermeneutik im 17.

und 18. Jahrhundert, Berlin u.a.: De Gruyter.

Radbruch, Gustav (Hg.) (1975): Die Peinliche Halsgerichtsordnung Kaiser Karls V.

von 1532, Stuttgart: Reclam.

Sawilla, Jan Marco (2009): Antiquarianismus, Hagiographie und Historie im 17.

Jahrhundert. Zum Werk der Bollandisten. Ein wissenschaftshistorischer Ver-

such, Tübingen: Max Niemeyer.

Schlögl, Rudolf (2014): Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesell-

schaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz: Konstanz University Press.

Schmidt-Scheele, Ricarda (2002): The Plausibility of Future Scenarios. Conceptual-

izing an Unexplored Criterion in Scenario-Planning, Bielefeld: transcript.

Sheehan, Jonathan/Wahrman, Dror (2015): Invisible Hands. Self-Organisation and

the Eighteenth Century, Chicago: University of Chicago Press.

Spoerhase, Carlo/Werle, Dirk/Wild, Markus (2009): »Zur Einführung«, in: Dies.

(Hg.), Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrscheinlichkeit 1550–1850,

Berlin: de Gruyter, S. 1–16.

Steudel-Günther, Andrea (2003): Art. »Plausibilität«, in: Historisches Wörterbuch

der Rhetorik. Band 6, Tübingen: Niemeyer, S. 1282–1285.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Schlögl: »Wahrscheinliches Wissen« 65

Thomasius, Christian (1968): Einleitung in die Vernunftlehre, Hildesheim: Georg

Olms.

Thomasius, Christian (1968a): Ausübung der Vernunftlehre, Hildesheim: Georg

Olms.

Vogl, Joseph (2001): »Medien-Werden: Galileis Fernrohr«, in: Lorenz Engel/Joseph

Vogl (Hg.), Mediale Historiographien. Archiv für Begriffsgeschichte, Weimar:

UniversitätsverlagWeimar, S. 115–123.

Weise, Christian (1974): Neu Erleuterter Politischer Redner, Kronberg/Ts.: Sciptor.

Winko, Simone (2015): Zur Plausibilität als Beurteilungskriterium literaturwissen-

schaftlicher Interpretationen, in: Andrea Albrecht et al. (Hg.),Theorien,Metho-

den, Praktiken des Interpretierens, Berlin: de Gruyter, S. 483–511.

Yolton, JohnW. (1993): A Locke Dictionary, Oxford: Blackwell.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470503-002 - am 12.02.2026, 14:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

