644

Priester und Pflanzenheiler spielen eine zentrale Rolle
im Voodoo — der Film nennt sie im Abspann namentlich.
Sie berichten von ihrem umfassenden Pflanzenwissen und
nehmen die Zuschauer mit auf den Markt fiir Voodoo-
Objekte und zur frithmorgendlichen Pflanzensuche. Man
erfihrt, dass die Pflanzen fiir fiebersenkende Medizin auf
unterschiedliche Art und Weise gepfliickt werden miis-
sen — mit der Hand, dem Mund, dem Fuf} oder nackt. All
diese Gesten zeigen die Demut der Heiler gegeniiber der
Natur.

Demut weist auch auf ein weiteres Prinzip des Voo-
doo hin — die Versohnung. Siihnerituale wirken eher ver-
sohnend als strafend, dienen weniger der Verurteilung der
Beteiligten als vielmehr der Wiederherstellung der mora-
lischen Ordnung. Das jeweilige Fehlverhalten wird den
bdsen Michten angelastet, die von den Betroffenen Besitz
ergriffen haben. Bei einem Siihneritual fiir den Gott des
Blitzes und des Donners, Heviesso, miissen zwei junge
Diebe Opfertiere bringen. Sie werden gereinigt und ver-
sohnen sich mit Heviesso und den anderen Gottern, mit
den Ahnen und den Altesten um wieder frei zu sein. Bei
einem weiteren Siithneritus muss sich ein Bauer, der ver-
sehentlich eine Schlange auf seinem Feld getotet hat, mit
dem Schlangengott Dan versdhnen. Der Priester legt dem
durch Amulette Geschiitzten eine Schlange um den Hals.
Die Schlange verschont ihn und in der abschlieBenden
Szene tanzt er neben ihr zum Zeichen der Aussohnung.

Im Azeto-Ritual schlieBlich wird eine “Hexe”, ein von
bosen Kriften besessenes Midchen, gereinigt und wie-
der in die Gemeinschaft aufgenommen. Das 13-jdhrige
Maidchen hat sich selber beschuldigt, eine Hexe zu sein:
Es hatte dem Baby seiner Schwester den Tod gewiinscht,
worauthin dieses starb. Das Mddchen méchte nun mit Hil-
fe des Rituals geheilt werden. Laut Henning Christoph
kommt diese Form der Schuldgefiihle héufig bei Puber-
tierenden vor und die Rituale wirken wie eine Psycho-
therapie. Es wird geheilt und niemals verdammt und ver-
jagt—im Unterschied zu einigen Ritualen der zahlreichen
Pfingstkirchen. Die Heilungszeremonie fiir das Médchen
dauert 14 Tage. Mehrmals wird es gereinigt, ehe es zu-
riick zu seiner Familie geschickt und wieder von ihr auf-
genommen wird.

Henning Christoph zufolge wird selbst die schwar-
ze Magie meist nur angewendet, wenn sie moralisch ge-
rechtfertigt ist, und der Schadensmagier ist auch derje-
nige, der schwarze Magie wieder aufheben kann. Eine
mogliche Form von Hexerei oder schwarzer Magie ist die
Verwendung eines Bocio, dessen Herstellung im Film ge-
zeigt wird. An diesen aus einer Agglomeration diverser
Bestandteile bestehenden Objekten werden unter ande-
rem kleine Schlosser angebracht, die den Mensch binden
und handlungsunfihig machen sollen. Die Holi, eine Eth-
nie im Osten Benins an der Grenze nach Nigeria, die diese
Objekte herstellen, gelten als Schwarzmagier. Christoph
sieht diese schwarze Magie als Mittel der Verteidigung
einer kleinen Ethnie, die umgeben ist von der méchtigen
Ethnie der Yoruba.

Auch wenn es in dieser Episode um Abgrenzung geht,
so zeichnet sich der Voodoo eigentlich durch seine Offen-
heit gegeniiber anderen Glaubensvorstellungen aus. Die-

218.73.218111, am 12.01.2028, 05:42:38. ©
Inhalts Im

Rezensionen

sen inklusiven Charakter des Voodoo zeigt der Film etwa
in der Anrufung eines Heilers “Jesus, Mawu [Schopfer-
gott des Voodoo], Allah Saliki” oder in Atigali, einem der
neueren Voodoo-Kulte Benins, der auf den ersten Blick
wie ein pfingstkirchlicher Gottesdienst wirkt. Umgekehrt
kann die autoaggressive Trance zu Ehren der Kriegsgot-
ter direkt neben einer Moschee stattfinden — ein Bild re-
ligioser Toleranz.

Toleranz ist das priagende Motiv des Films. Das Ver-
hiltnis zwischen Protagonisten und Filmteam tritt in den
Hintergrund — die Filmcrew scheint gar nicht wahrge-
nommen zu werden (sieht man einmal ab von einigen In-
terviews am Anfang des Films). Dies spricht dafiir, dass
Henning Christoph nicht nur hervorragende Kontakte be-
sitzt, die das Filmen erst ermoglichten, sondern auch tiber
Jahre hinweg Vertrauen aufbauen konnte. In dem respekt-
vollen Verhalten gegeniiber den Zeremonien spiirt man
Christophs positive Haltung zum Voodoo. Die Rituale,
die fiir den Uneingeweihten oft bedrohlich wirken, fiir
die Gldubigen aber in erster Linie der Heilung dienen,
werden nicht beschonigt, aber auch nicht reilerisch dar-
gestellt. Der Film verzichtet fast vollig auf Stilmittel. Nur
an zwei Stellen wird zur Verdeutlichung tiefer Trance der
Tonpegel abgesenkt — es herrscht Stille.

Der Film besticht durch eine Fiille eindriicklicher Bil-
der von zum Teil noch nie gefilmten Ritualen. Der Ver-
zicht auf einen Kommentar fiihrt dazu, dass sich man-
ches nur Experten erschlieft. Hier zeigt sich der Vorteil
der DVD: Im Bonusmaterial findet sich ein erkldrender
Audiokommentar Henning Christophs, durch den die Ri-
tuale auch interessierten Laien zugidnglich werden. Dies
ist ein grofer Verdienst, denn wie ein Priester im Film zi-
tiert wird: “Wenn man sein ganzes Leben mit dem Voo-
doo zubringt, egal ob einheimisch oder fremd, versteht
und weill man so viel, wie das Auge zwischen zwei Lid-
schlédgen sieht.” Clara Himmelheber

Coben, Herminia Meiiez: Verbal Arts in Philippine
Indigenous Communities. Poetics, Society, and History.
Quezon City: Ateneo de Manila University Press, 2009.
392 pp. ISBN 978-971-550-583-3.

Herminia Mefiez Coben’s book draws together work
on ten different indigenous communities — Isneg, Kalinga,
Ifugao, Kankanay, Mangyan, Subanon, Bukidnon, Bago-
bo, Tausug, and Sama Dilaut — and presents the close
links between socioeconomic organisation, religion, pol-
itics, values, interethnic relations, and verbal arts found in
these communities. The central role of verbal artists in the
management of both tradition and sociocultural change
is highlighted as the main theme of the book. Coben thus
opts for a dynamic approach where verbal arts are under-
stood as modes of social action which influence signifi-
cantly on the course of history, rather than as representing
tradition. Throughout the book, Coben describes how this
plays out in different ways within the diverse communi-
ties, as well as how some recurring ideas and practices can
be identified within all of them. The ideas of the power of
words and tropes, the practice of linguistic play and par-
allelism, a predilection for antiphonal discourse, dialogic

Anthropos 106.2011

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-644

Rezensionen

symmetry and multivocality are shared by all the commu-
nities, but the particular socioeconomic, ecological, and
political contexts they occur within give them different
shapes and content. The book is organized into ten main
chapters, one for each community, each giving a gener-
ous description of the community and demonstrating how
their verbal arts operate as social action within them.

The first four chapters are concerned with the Isneg,
Kalinga, Ifugao, and Kankanay, respectively. These in-
habitants of the northern Luzon Cordillera have been in-
famous headhunters, and Coben describes how this has
influenced their verbal arts. Headhunting operates in
these communities as a principal trope that connects vi-
olence and reproductiveness, taking life and giving life.
The headhunting complex is further intertwined with eco-
logical tropes, and the verbal arts in which these tropes
are applied become closely connected with agricultural
practices of those communities. Coben also demonstrates
how verbal artistry is a conduit for political leadership in
these communities. The way verbal arts reflect, comment,
and act upon gender differences is also described well
in these chapters, demonstrating complementarity, male
dominance, and female resistance. In addition, the author
discusses how verbal arts and artists have been both in-
fluenced by and contributed to sociocultural change, par-
ticularly through colonial resistance.

In stark contrast to the violence-focused Luzon com-
munities, the Mangyan verbal arts reflect a pacific and
egalitarian society. Siblingship is here the main model
for relations between humans, animals, and plants, and
Mangyan poetics are replete with botanic metaphors that
thematize this particular form of ecological relationality.
Coben also points out how oral performances become for
the Mangyan a way of calming potential social conflicts.

The remaining chapters are concerned with commu-
nities in the far south of the Philippines. While the pre-
vious chapters have indicated that verbal arts and artists
have significant political importance, the chapters on the
Subanon, Bukidnon, Bagobo, Tausug, and Sama Dilaut
are particulary clear on this issue, and especially on how
poetics are used strategically in intra- and intercommu-
nity conflicts.

In the chapter on the Subanon, Coben describes how
relations with Muslim traders are reflected in their leg-
ends, in particular the topic rejection of the latter’s at-
tempts to convert them to Islam. Among the Bukidnon,
millenarian movements arose as a response to political
oppression, and through a detailed analysis of an epic
Coben explains how Bukidnon verbal arts are concerned
with the attempts to combine war, violence, and sepa-
ratism on the one hand, and reconciliation and unity on
the other. The chapter on Bagobo departs somewhat from
this interethnic focus and demonstrates how material art,
gender, and poetry are intertwined, particularly through
the detailed description of weaving and smithery in epics.
For the Tausug, Coben shows how their verbal arts have
been used in the struggle to defend Islam and to validate
their claim to precedence in the Sulu archipelago. The
celebration and memorialization of male martyrdom are
central in their traditional ballads, and Coben argues that

Anthropos 106.2011

218.73.218111, am 12.01.2028, 05:42:38. ©
Inhalts Im 0

645

war and violence perdure as dominant themes in Tausug
poetics also today. The last chapter, on the Sama Dilaut,
thematizes again how the particular ecological conditions
of the community are reflected in their verbal arts. As sea
nomads, the boat has become the master metaphor for the
Sama Dilaut, and their verbal arts clearly depict a concern
with the process of departure, remembrance, and return.
The use of origin myth to validate claims to territory in
conflicts between the Sama Dilaut and the Tausug is also
briefly discussed here.

Coben’s book clearly demonstrates the author’s de-
tailed knowledge of Philippine indigenous communities
in general and their verbal arts in particular. The book
covers a range of topics, only some of them have been
mentioned here, and this obviously gives it a broad cov-
erage. However, the analytical argument is at times a bit
messy and the empirical evidence for it could at many
places have been much clearer. That the main focus of the
book is the role played by verbal artists in shaping social
life and the course of history is not always very evident
throughout the chapters, and as such the book appears as
rather unfocused. One gets the impression that the book
attempts to cover too much, and that it could have been
much better had it been more stringent in its argument and
use of empirical evidence. Another serious weakness of
the book is that the verbal arts are in some cases presented
with little information about the actual performance con-
texts. For instance, one could argue that in order to claim
that environmental issues have long been of great con-
cern for Subanon artists, one needs more contextualized
evidence than the sole reference to the two lines “[t]he
waters are dried up, the spring deserted” (197f.). These
weaknesses notwithstanding, the book is an impressive
piece of work which provides insights into the dynamic
role played by verbal arts and artists in influencing on the
history and contemporary situations of Philippine indig-
enous communities. Jon Henrik Ziegler Remme

Colombo Dougoud, Roberta (¢d.) : Bambous kanak.
Une passion de Marguerite Lobsiger-Dellenbach. Cet ou-
vrage est publié a 1’occasion de 1’exposition “Bambous
kanak. Une passion de Marguerite Lobsiger-Dellenbach”
au Musée d’ethnographie de Geneve (Suisse) du 29 fé-
vrier 2008 au 4 janvier 2009. Geneve : Musée d’ Ethno-
graphie de Geneve, 2008. 184 pp., ph. ISBN 978-2-
88474-083-8 Prix : sfr 39.00

Cet €légant ouvrage présente pour un large public,
d’une part des bambous gravés kanak qui sont un des
nombreux modes d’expression iconiques des habitants
autochtones de la Nouvelle-Calédonie, d’autre part les
recherches sur ces bambous gravés menées par Margue-
rite Lobsiger-Dellenbach. D’emblée, une précision s’im-
pose : la dénomination “kanak” (invariable) n’est ici en
rien péjorative. Elle a été adoptée dans les années 1980
de facon volontairement provocatrice par des militants in-
dépendantistes autochtones de la Nouvelle-Calédonie (ou
Kanaky). Apres I”avant propos de Marie-Claude Tjibaou,
la préface de Jacques Hainard et 1’introduction par Ro-
berta Colombo Dougoud et Lorin Wiischer, ce catalogue

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-644

