
78

10) C. Castoriadis:  
Autonomie der direkten Demokratie

Mit seiner politischen Philosophie knüpft Cornelius Castoriadis unter 
anderem an den Marxismus an. Im Gegensatz zu Autoren, wie etwa 
Pierre Bourdieu, interessiert sich Castoriadis aber weniger für das öko-
nomische, sondern eher für das praxisphilosophische Element im Werk 
von Marx. Dieses nutzt er zur Kritik an der Herrschaft der Bürokratie. 
Diese Perspektive verfolgt die von Castoriadis zusammen mit Claude 
Lefort und Jean-Francois Lyotard gegründete Gruppe Socialisme ou Bar-
barie, die 1966 ihre gleichnamige Zeitschrift einstellt und sich über die 
Frage der politischen Repräsentation entzweit (Lyotard 1973b; Lefort 
1986; Schnell 2000, 75 ff.). 

a. Castoriadis und Merleau-Ponty

Castoriadis verfolgt mit seinem Werk ein »politisches Projekt« (Castoriadis 
1987, 47). Um dieses Projekt verstehen zu können, ist es unverzichtbar, 
Castoriadis’ Verhältnis zur Phänomenologie und das heißt vor allem zu 
Maurice Merleau-Ponty zu beleuchten. Merleau-Ponty legt in Abenteuer 
der Dialektik (Merleau-Ponty 1975) dar, dass Geschichte nicht durch ein 
Telos, sondern eher im Sinne einer offenen »Inthronisierung des Sinns« 
(ebd., 23) zu verstehen sei. Wahlverwandtschaften sorgen für einen Zu-
sammenhang der Teile. Innerhalb derer kommt es zu wechselnden Do-
minanten, einem »Werden von Bedeutungen, die zu Mächten oder Ins-
titutionen wurden.« (ebd., 43). In seiner Vorlesung Die ›Institution‹ in 
der personalen und öffentlichen Geschichte (Merleau-Ponty 1973) führt 
Merleau-Ponty aus, dass eine Stiftung nicht auf Leistungen des Bewusst-
seins reduzierbar ist. Der vielmehr historische Sinn dieser Schöpfung um-
fasse weiterhin nicht nur politische und öffentliche Räume (Staat, Kir-
che, etc.), sondern jede wiederholbare und (im gestalttheoretischen Sinn) 
kohärente Bedeutung. Der in diesem Zusammenhang verwendete Begriff 
der Institution verweist auf Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis 
zurück und findet sich in Castoriadis’ Hauptwerk Gesellschaft als ima-
ginäre Institution in voller Entfaltung.

Castoriadis’ Konzept des Magma wäre ohne Merleau-Pontys Versuch 
einer neuen Ontologie im Hinblick auf ein être brut/sauvage, wie dieser 
ihn in Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1986) und in 
Die Natur (Merleau-Ponty 2000) unternimmt, kaum denkbar. Die di-
rekte Auseinandersetzung ist kontrovers. In seinem Aufsatz »Das Sag-
bare und das Unsagbare« folgt Castoriadis Merleau-Pontys drittem Weg 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

zwischen stummer Erfahrung und linguistic turn (Castoriadis 1983, 107 
ff.). In einem späteren Text, der den Titel »Merleau-Ponty und die Last 
des ontologischen Erbes« (Castoriadis 1986) trägt, weicht die Bewunde-
rung einer kritischen, vielleicht auch allzu kritischen und damit einsei-
tigen Herangehensweise: Castoriadis wirft Merleau-Ponty vor, mal die 
Wahrnehmung, mal den Leib, mal die Subjektivität überzubetonen und 
damit den Prozess der Sinnbildung jeweils zu vereinseitigen. Es stellt sich 
allerdings die Frage, wie Kritiker daraufhin formulieren, ob Castoriadis’ 
»reine Einbildungskraft« (Waldenfels 1995, 196) nicht ebenso einseitig 
sei und deshalb das Gewicht der Gewesenheit der Aktualität einer his-
torischen Stiftung unterbestimme (vgl. Vajda, 1983). 

b. Sozialismus oder Barbarei?

Sozialismus oder Barbarei? Die »Autonomie des Proletariats« (Castoriadis 
1980, 110) gegen die Bürokratie zu verteidigen – das ist die »gegenwärti-
ge Frage« (ebd., 46), wie es 1965 heißt. Der Hintergrund dieser Opposi-
tion ist die Einschätzung in Lenins Testament (vgl. Lenin 1974, 409f). Im 
Jahre 1922 schreibt Lenin in seinem politischen Testament an die Adres-
se des Parteitages der KP, dass es einen bösen Schüler der russischen Re-
volution gäbe, Stalin, und einen fähigen Mann, Trotzki. Der eine steht 
für die Wahrheitsdiktatur der Partei, der andere für die Spontaneität der 
Massen. Es ist Merleau-Ponty, der in den frühen 1950er Jahren diese Al-
ternative als Konstellation zwischen Institution und Kreativität interpre-
tiert (Merleau-Ponty 1988, 149 f.). Castoriadis und die Gruppe knüp-
fen an diese Konstellation nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und 
der Befreiung Frankreichs vom Regime Pétains durch de Gaulle an. Als 
kritischer Beobachter Frankreichs in der Nachkriegszeit nimmt Casto-
riadis in bestimmter Hinsicht eine trotzkistische Position ein. Der von 
Pierre-Joseph Proudhon stammende Begriff der permanenten Revolu-
tion bedeutet bei Trotzki, dass die Systeme einer Gesellschaft und da-
mit die Gesellschaft selbst »nicht ins Gleichgewicht kommen« (Trotzki 
1969, 28). Die Gesellschaft erschöpft das rohe Sein, von dem sie zehrt, 
nie gänzlich und erstarrt nicht in der versachlichten Herrschaft des Bü-
ros (Max Weber). Gesellschaft ist eine imaginäre Institution. 

Bereits in den späten 1950er Jahren entdeckt Castoriadis die Psy-
choanalyse als einen Baustein für seine politische Theorie. Die Psycho-
analyse bietet die Möglichkeit, die »Selbstschöpfung der menschlichen 
Subjektivität« (Castoriadis 1991, 38) zu denken und damit die Chance, 
Autonomie, in Ergänzung zum Politischen, nicht nur kollektiv, sondern 
auch individuell zu beschreiben.

Das Politische versteht Cornelius Castoriadis als eine zwischen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie variierende Kraft, die im Zeichen des 

SOZIALISMUS ODER BARBAREI?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Schöpferischen eine Kreation darstellt und sich in Form einer direkten 
Demokratie organisiert. Jede dieser Bestimmungen ist bedeutsam und 
umstritten zugleich. Das Politische wird von Castoriadis konzipiert im 
Ausgang einer kritischen Analyse des Gesellschaftlich-Geschichtlichen 
eines bestimmten Hegelmarxismus.

Der Marxismus als revolutionäre Theorie ist zu erhalten, aber von al-
len metaphysischen und mechanischen Prinzipien zu befreien. Der letz-
te Bezugspunkt des Logos ist stattdessen ein »Element des Imaginären« 
(Castoriadis 1984, 11). Das Imaginäre spielt auf eine schöpferische Au-
tonomie an, die Platon, Kant und die Psychoanalyse in sich vereint: die 
Rede von einem Element verweist zudem auf die Tradition der vorsokra-
tischen Naturphilosophie. Ein Element ist demnach kein Objekt für Ma-
nipulationen, sondern zunächst das Sein, worin und woraus wir leben. 
Merleau-Ponty und Levinas vertreten ähnliche Positionen.

c. Das Schöpferische

Der von Castoriadis kritisierte Marxismus ignoriert, dass Gesellschaft 
und Geschichte nicht festen Gesetzen der Entwicklung unterliegen, die 
»in den Tatsachen, objektiv, außer uns« (MEW 19, 211) wirken, son-
dern von der Praxis her zu verstehen sind, die gegen eine Verdingli-
chung ankämpft, welche im Mittelpunkt des Kapitals und der Schriften 
von Georg Lukács und Alfred Sohn-Rethel steht. Die zentrale und al-
les beherrschende Position der Ökonomie wird aufgegeben. Die Moti-
ve menschlicher Praxis sind nicht wesensmäßig ökonomisch, da es sich 
beim Ökonomischen und auch bei allen anderen Rationalitätsmustern 
um »gesellschaftliche Schöpfungen« (Castoriadis 1984, 45 f.) handelt. 
In diesem Sinne werden alle festen Formen eingeschmolzen. Dazu zählen 
auch beliebte Autoritäten wie die Biologie und die Spekulationen über 
einen Selbsterhaltungstrieb des Menschen (Schnell 2004, Kap. 13). Das 
Ergebnis der Destruktion lautet schließlich: »Die marxistische Philoso-
phie der Geschichte ist nicht zu retten.« (Castoriadis 1984 65)

Die Alternative beginnt mit der Einsicht, dass Kausalität selbst 
eine nicht-kausale Schöpfung sei und dass die Geschichte quasi des 
»Nicht-Kausalen« (ebd., 77) ist, welches als Abweichung (déformation) 
oder als Stiftung (institution) erscheint, wie es mit Husserl heißt. Die 
Geschichte ist »der Bereich der Schöpfung« (ebd.), der »ontologischen 
Schöpfung« (ebd., 13), durch die etwas vom Nicht-Sein ins Sein tritt. Das 
Nicht-Sein ist dabei nicht Nichts, sondern pure Potenzialität, rohes Sein, 
ein »unerschöpflicher Vorrat an Andersheit« (ebd., 605) oder »Magma« 
(ebd., 564 f.), das Stiftungen ermöglicht, die das nie gänzlich geschlos-
sene Sein gleichermaßen zulässt und realisiert. Die bisherige Philosophie 
hat dieses Denken ausgeschlossen, da es das Schöpferische als mimesis 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

bzw. imitatio missverstanden oder auf die Kunst im engeren Sinne be-
schränkt hat (ebd., 332 ff.). Castoriadis tritt als Befreier auf, da er dem 
Schöpferischen zu Eigenrecht und Durchbruch verhelfen möchte. »Die 
Geschichte ist ontologische Genese.« (ebd., 607) Heroische Possen und 
eben solche Thesen wecken in der Tat gelegentlich den Verdacht, Casto-
riadis ginge es um eine ontologische Rettung der Revolution.

Das schöpfungsvergessene Abendland ist noch nicht ganz verloren, 
lassen sich in seinen Beständen doch brauchbare Anknüpfungspunkte 
finden. Platons Definition der poiesis als einer Führung »aus dem Nicht
sein in das Sein« (Symposium, 205 b) wird zum Urbild der ontologischen 
Schöpfung (Castoriadis 1983, 197 f.). Aus der jüdischen Religion ent-
lehnt Castoriadis zugleich die Definition der Schöpfung als einer creatio 
ex nihilo, welche der traditionellen Bedeutung nach dem Griechischen 
eigentlich entgegensteht (vgl. Scholem 1970). Hier tritt nun ein Problem 
im Verständnis des Schöpferischen auf.

Eine Schöpfung aus dem Nichts wäre, im Hinblick auf die Kontex-
te des Handels, die Castoriadis neu beschreiben möchte, eine willkürli-
che Tat und als solche kaum verteidigenswert. Es fehlt eine Motivation 
zur Kreation, die natürlich kein Mechanismus oder Determinismus sein 
darf. Motivation ist laut Husserl in gewisser Hinsicht das Gegenstück 
zur Kausalität. Einen solchen Gesichtspunkt scheint Castoriadis einzu-
nehmen, wenn er mit Freud von der »Idee der Anlehnung« (Castoriadis 
1984, 481) spricht. Eine sich anlehnende Schöpfung kommt aber nicht 
ausschließlich aus dem Nichts; sie ist lediglich nicht vollständig auf ihre 
unvermeidlichen Vorbedingungen zurückführbar. 

Schöpfung ist, so können wir zusammenfassend sagen, ein Grund-
logos, der der Unterscheidung einzelner Rationalitäten wie der ästhe-
tischen, ethischen, kognitiven usw. vorausgeht – kurz: sie ist »absolute 
ontologische Schöpfung« (ebd., 335) (I). Sie lässt ferner ein eidos (eine 
maßgebliche Grundgestalt) ins Sein treten (II) und ist schließlich in pro-
duktive und reproduktive Dimensionen unterscheidbar (III). Das Politi-
sche ist nun das Medium, das die Veränder- und Gestaltbarkeit des Seins 
praktizieren soll.

Die Gerechtigkeit ist der Grundbegriff der politischen Ethik und der 
Sache nach auf die Frage der Gleichheit bezogen. Castoriadis fragt hier 
nach der Macht der Gleichheit in der kapitalistischen Gesellschaft und 
weist mit diesem Beitrag zur internationalen Debatte um die Gerechtig-
keit auf einen Aspekt hin, der innerhalb der Debatte, die von John Ra-
wls’ Politischem Liberalismus dominiert wird, vernachlässigt worden ist 
(vgl. Schnell 2001).

Ist kapitalistische Gleichheit Schein, macht sie Ungleiches real gleich 
oder ergänzt sie nur die Natur? In einer sehr gründlichen Lektüre der 
Texte von Aristoteles und Marx zeigt Castoriadis, dass Gleichheit 
und Vergleichbarkeit »eine gesellschaftlich-geschichtliche Schöpfung« 

DAS SCHÖPFERISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

(Castoriadis 1983, 275) darstellen und eine »imaginäre Bedeutung« 
(ebd., 235) besitzen. Somit lässt sich nur im Rahmen eines »politischen 
Projekts und einer politischen Zielsetzung eine andere Einrichtung/In
stitution der Gesellschaft vorschlagen« (ebd., 275).

d. Direkte Demokratie

Die Form des Politischen, die der Gesellschaft als imaginärer Institution 
am nächsten kommt, ist die direkte Demokratie. Im Konzert der Theo-
retiker, die einer Phänomenologie des Politischen zuzurechnen sind und 
zu denen Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Lyotard, Baudrillard, Virilio, 
Latour und anderen zählen, nimmt Castoriadis die radikalste (und in ge-
wisser Hinsicht eine trotzkistische) Position im Hinblick auf Demokra-
tie und Autonomie der Zivilgesellschaft ein. Radikal, weil am weitesten 
von den Formen repräsentativer Demokratie entfernt.

Castoriadis knüpft an die Geschichte der griechischen Demokratie 
an und geht somit nicht von der metaphysischen Philosophie der Anti-
ke aus, wenn er, ähnlich wie Hannah Arendt, fragt, was wir heute von 
der antiken griechischen Demokratie lernen können. Im Unterschied 
zu Hegel und Max Weber wird hier eine gewisse Wirkungsgeschich-
te unterstellt, die eine positive Antwort ermöglicht: Die Griechen sind 
vorbildlich, weil ihre polis autonom ist und ihre eigenen Institutionen 
und Grundnormen schafft. Herrschaft des Gesetzes (nomos), Gleichbe-
rechtigung und Gleichheit der Bürger vor dem Gesetz (homoioi, isono-
mia), Teilhabe an der Volksversammlung (ekklesia) und andere Errun-
genschaften mehr sind hier relevant. Das damit verbundene Verständnis 
der Autonomie wird ausdrücklich von »Kantische[r] Begriffsbildung« 
(Castoriadis 1985, 323) abgerückt. Hier zeigt sich ein Problem der Au-
tonomie, das aus dem Konnex von Autonomie und Kreation resultiert 
(Arnason 1986, 286 ff.).

e. Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit

Autonomie ist nicht zu verstehen als »Handlung im Einklang mit dem 
Gesetz«, sondern im Sinne einer »Schöpfung von Rationalität« (Casto-
riadis 1989, 473). Damit kommt Autonomie Willkür und Beliebigkeit 
gefährlich nahe, zumal uns mitgeteilt wird, dass die Inquisition, der Gu-
lag und Auschwitz ebenfalls als Schöpfungen begriffen werden können 
(Castoriadis 1985, 305). Dem entsprechend lassen sich auch neutralisier-
te Definitionen der Autonomie finden: »autonom bedeutet: die sich sel-
ber leitet, die nur auf sich selber hört.« (Castoriadis 1980, 110). Eine sol-
che Konzeption von Autonomie und Kreation ist kaum verteidigenswert 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

(Schnell 1995, 304 ff.). Abhilfe soll folgender Gedanke schaffen, der al-
lerdings mehr einer Beschwörung gleicht: »In einer Demokratie kann 
das Volk machen, was immer es machen will – und muß dabei wissen, 
daß es nicht machen soll, was immer es machen will. Demokratie ist die 
Herrschaft der Selbstbegrenzung.« (Castoriadis 1985, 317) Vom Können 
zum Sollen führt im Zeichen einer kreationistischen Deutung der Auto-
nomie jedoch kein wirklicher Weg. Ein Konnex zwischen Ästhetischem, 
Politischem und Ethischem, wie etwas bei Lyotard, ist hier nicht vor-
gesehen (vgl. Lyotard 1984). Castoriadis spielt vergeblich verschiedene 
Möglichkeiten durch. Worin könnte eine Selbstbegrenzung bestehen? In 
Normen, in bestimmten Institutionen, in Inhalten oder in Traditionen? 
Nichts von all dem verhindert eine Verflachung der Autonomie durch 
Selbstbegrenzung, da keiner der vier Kandidaten einer als Kreation ver-
standenen Autonomie verbindlich vorausgeht oder ihr beigemischt wäre. 

Hier zeigt sich ein Problem der Verbindlichkeit. Anders gesagt: das Po-
litische wird ohne ausreichende Ethik gedacht. Wenn es nur um ein Kön-
nen geht, ist daraus keine Selbstbegrenzung zu gewinnen, die nicht mor-
gen schon wieder anders sein könnte. In seinen spärlichen Überlegungen 
zur Ethik behilft sich Castoriadis mit weiteren Setzungen. »Das mensch-
liche Leben muss zum Absoluten erklärt werden, weil das Autonomie-
gebot kategorisch ist, und ohne Leben keine Autonomie.« (Castoriadis 
2011, 233) Castoriadis erkennt, dass es ein Ethisches nur gibt, wenn 
man sich mit dem Problem des Absoluten auseinandersetzt. Doch aus 
einer Setzung folgt kein Absolutes, nicht einmal die Selbstzweckhaftig-
keit der Autonomie.

f. Lernen von den Griechen

In der Sache bleiben drei Dinge, die wir Heutigen von der direkten De-
mokratie der Alten lernen sollen (Castoriadis 1985, 307 ff.):

Direkt ist eine Demokratie, die die Eigengesetzlichkeit der Repräsen-
tation umgeht (I), die die Macht der Experten begrenzt (II) und die den 
Staatsapparat als Mittel zum Zweck ansieht (III). All dies aus Sicht und 
zugunsten einer Bürgergemeinschaft, die ein autonomer Souverän über 
sich selbst ist und sich auch nur selbst begrenzen kann. Wenn aber die 
polis insgesamt verrückt wird, sind wir verloren. Von ihren positiven 
Möglichkeiten her ist die direkte Demokratie dem Bild, das das Politi-
sche in den »westlichen Gesellschaften heute« bietet, »diametral entge-
gengesetzt« (ebd., 313). Es stellt sich nur die Frage, wie die am Vorbild 
der Griechen gewonnene Kraft der einheitlichen politischen Versamm-
lung der Bürger heute als Realisierbare gedacht werden kann.

Vermutlich unter dem Eindruck der Diskursethik und in Kenntnis ge-
wisser Schwächen seiner Theorie nimmt Castoriadis kurz vor seinem Tod 

LERNEN VON DEN GRIECHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

einen neuen Anlauf. Die Frage lautet jetzt: »Wie können wir den Gegen-
stand der Politik erläutern und für unsere politischen Entschlüsse und 
Handlungen Rechenschaft ablegen und Gründe angeben (logon dido-
nai)?« (Castoriadis 1992, 51) Die Gründe sollen die Autonomie davor 
schützen, alle möglichen historischen Schöpfungen verteidigen zu müs-
sen, nur weil es Schöpfungen sind. Diese Gefahr tauchte ja auf, weil Ge-
schichte ohne Telos und ohne andere Mechanismen auskommen muss, 
die ein gutes Ende garantieren könnten. Castoriadis wendet seinen An-
satz nun erstmals in eine transzendentalpragmatische Richtung, wenn er 
sagt, dass die Frage nach den Gründen für das Engagement zugunsten 
von Autonomie bereist »die Anerkennung des Werts der Autonomie in 
der Sphäre des Denkens« (ebd., 57) impliziere. Wer nach Gründen für 
das Projekt der Autonomie fragt, nimmt Autonomie bereits in Anspruch 
und beweist damit, dass eine bestimmte Autonomie gar nicht verfehlt 
werden kann – dies des Denkens. Die Unterscheidung zwischen kogni-
tiver und politischer Autonomie ist unproduktiv, weil aus der einen die 
andere nicht folgt und es auf diese andere, die politische Autonomie, und 
zwar in Verbindung mit der kognitiven, ankommt. Zudem wäre eine Au-
tonomie, die bereits in rationalen Bahnen verläuft, keine Schöpfung und 
somit eine Art kantischer Begriffsbildung, die Castoriadis eigentlich ab-
lehnt. Bliebe ein Blick auf die Empirie.

g. Gesellschaftlicher Neuanfang?

Wie für alle Praxisphilosophien im Ausgang vom Marxismus stellt sich 
auch im Falle von Castoriadis die Frage, welche moderne soziale Bewe-
gung das Erbe der Griechen aufnehmen und das Projekt der Autonomie 
der direkten Demokratie im Sinne eines gesellschaftlichen Neuanfangs 
realisieren soll.

In diesem Sinne befasste sich Castoriadis mit der Ungarischen Revo-
lution. Im Sommer 1956 kommt es in Posen (Polen) zu einem antista-
linistischen Arbeiteraufstand. Im Herbst desselben Jahres solidarisieren 
sich Studierende in Budapest und lösen damit das aus, was als Ungari-
sche Revolution bezeichnet wird. Um einen Flächenbrand zu vermei-
den, greifen die Sowjets im November militärisch ein und beenden das 
ungarische Experiment. 1958 wird Imre Nagy hingerichtet. Zehn Jahre 
später ereignet sich der Prager Frühling. 1989 erhält Nagy ein Staatsbe-
gräbnis in Ungarn. Aus dem ehemaligen Konterrevolutionär ist der An-
führer eines Volksaufstandes geworden. Castoriadis widmet diesem Ge-
schehen zwei Analysen.

Zunächst nähert sich Castoriadis der Situation in Ungarn ganz in 
trotzkistischer Perspektive. Der Aufstand in Ungarn führe die Unfähig-
keit von Bürokratie und Planwirtschaft jedermann vor Augen. Dem stelle 

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

die »ungarische Arbeiterklasse spontan die Arbeiterverwaltung und die 
Führungsrolle der Arbeiterräte in allen Bereichen des gesellschaftlichen 
Lebens« (Castoriadis 2016, 23) entgegen. Damit ist ein Ereignis in die 
Geschichte getreten, das sich nicht wieder vergisst, weil es Anknüpfun-
gen ermöglicht. »Die proletarische Revolution gegen die Bürokratie hat 
gerade erst begonnen.« Es gehe jetzt darum, die Anknüpfungen zu rea-
lisieren und das »Programm der ungarischen Revolution zu verbreiten 
und dem französischen Proletariat« (ebd., 59) näherzubringen. Zehn 
Jahre später kommt es zum Pariser Mai ’68 und den Aufrufen der CGT. 
Castoriadis findet in der Ungarischen Revolution ein Ereignis der neu-
eren Geschichte, das für sein Programm einer basisdemokratischen Po-
litik spricht.

20 Jahre später ordnet Castoriadis die Ereignisse ein, indem er sie 
mit der französischen und der russischen Revolution vergleicht. Im Un-
terschied zu diesen welthistorischen Ereignissen sei die Revolution der 
Ungarn verdrängt und zu Unrecht vergessen worden. Deren erinne-
rungswürdige Leistung liege darin, dass es zu einer Massenbewegung 
gekommen sei, die den Staatsapparat ins Wanken gebracht habe (71f.). 
Nun werden der Bewegung des geistreichen Volkes alle Kategorien einge-
legt, die den Griechen in Paris berühmt gemacht haben. Die Ungarische 
Revolution zeuge von einer »Öffnung der Geschichte«, in der sich ein 
»schöpferisches Potential« artikuliert habe, dessen »Quelle« die »Akti-
vität des ungarischen Volkes« (72) gewesen sei. Als Träger der Revoluti-
on hätte das Volk eine Balance von Spontaneität und Organisation rea-
lisiert (74ff). Regierung und Alltag sind keine getrennten Sphären mehr, 
die »autonome Tätigkeit des Volkes« (85) dränge auf die Durchsetzung 
der direkten Demokratie,« (82)

Den Mangel an ethischer Inspiration für das Projekt der Autonomie 
einer direkten Demokratie kompensiert Castoriadis nicht durch rationa-
le Letztbegründung, sondern durch den Aufweis von gesellschaftlichen 
Bewegungen, die nicht nur Bewegungen unter anderen sind, sondern 
eine urstiftende Inspiration in die Welt setzen. In diesem Sinne ist die 
Revolution in Ungarn eine »schöpferische Quelle der zeitgenössischen 
Geschichte.« (97) In diese Linie ordnet Castoriadis auch die Ereignis-
se des Pariser Mai 68 ein. Sie sind eine lebendige geschichtliche Quel-
le. Ihre »Schöpfung«, so die Vision«, »geht in den vermeintlich soliden 
Bestand des Überlieferten ein, bevor ihre Bedeutung sichtbar … wird.« 
(Castoriadis 2009, 41) 

Der Aufweis schöpferischer Quellen in der Geschichte ist immer 
auch an die Faktizität wirklicher Ereignisse gebunden. Sofern diese 
verflachen, ändern sich die Visionen. In diesem Sinne betrachtet Cas-
toriadis die Geschichte in den 90er Jahren zunehmend als grau, eine 
politische Bewegung, die Autonomie befördern könnte, ist nicht aus-
zumachen. Stattdessen »Rückzug ins Private, Apathie, den Zynismus 

GESELLSCHAFTLICHER NEUANFANG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

und die nackte Verfolgung von Konsumzielen um des Konsums wil-
len.« (Castoriadis 1992, 59) Diese Aporie zeugt von einem Problem des 
Politischen. »Wir wollen also Autonomie – für uns selbst und für alle.« 
(ebd., 58) Das Problem dieser Konzeption betrifft das unklare Verhält-
nis von Kreation und Autonomie im Politischen. So lässt sich folgende 
Zuspitzung formulieren: Wenn der Wille Autonomie wählt, obwohl er 
gar nicht auf Autonomie oder etwas anderes angelegt ist, dann handelt 
es sich um eine grundlose Entscheidung. Wenn der Wille aber auf Auto-
nomie angelegt ist, dann ist das Wollen keine Wahl oder Kreation, son-
dern eine Entfaltung. Im ersten Fall gibt es zu viel zu wollen, im zweiten 
Fall gar nichts. »Hier stehen wir und können nicht anders« (ebd., 59). 
Mit dieser von Luther und Max Weber entlehnten Formel setzt Casto-
riadis einen Schlussstein, der der Sache nach aber kein befriedigendes 
Ende bedeutet.

Wie fast jeder Marxist oder jede linke Position, die nach 1945 ent-
standen ist, hat auch Castoriadis mit dem Problem zu kämpfen, wer die 
Funktion des Proletariats in Gesellschaft und Geschichte übernehmen 
soll und kann. Der Interviewband Une société à la dérive gibt darauf 
eine resignierende Antwort: Ein wirklich historisches Subjekt, wie man 
klassisch sagen würde, welches das durch die Griechen eingeborene Pro-
jekt der Autonomie fortsetzen und erneuern würde, ist nicht zu finden 
(vgl. Castoriadis 2005).

h. Aktualisierungen

Schließlich sind drei Aktualisierungen des Projekts von Castoriadis 
denkbar.

Das Politische (I) könnte stärker von der Zivilgesellschaft her ge-
dacht werden, so dass aktuelle Anknüpfungen für das Projekt der Ge-
sellschaftsveränderung gefunden werden können, die über Antigone, 
Perikles oder das Proletariat hinausgehen. In diesem Sinne könnten Ide-
en von Judith Butler zur Versammlungsfreiheit (vgl. Butler 2016, 201ff) 
oder von Chantal Mouffe über einen linken Populismus (vgl. Mouffe 
2018) anschlussfähig sein.

Ein Element des Ethischen innerhalb der Autonomie würde die Au-
tonomie (II) der Praxis auf etwas beziehen, das zu tun ist. Der gesamte 
Ansatz würde dann um ethische Aspekte des politischen Ausdrucks be-
reichert (Schnell 1995, 193 f.) oder um eine Nicht-Indifferenz, die zu je-
dem wahrhaften Projekt gehört.

Tätigkeit und Geschehen der Kreation (III) müssten schließlich dem 
Verdacht der Willkür entzogen werden. Eine Erfindung des Politischen 
enthält verschiedene Segmente und dementsprechend auch programma-
tische Richtungen.

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Das Verhältnis von instituierter und instituierender Gesellschaft 
(Castoriadis 1984, 605) müsste so gedacht werden, dass Traditionen dar-
in ein Widerlager bilden, von dem aus der Gedanke der Anlehnung kon-
kretisiert werden kann. Dieser Aspekt bedürfte einer noch stärkeren Aus-
deutung. Jean Laplanche bezeichnet diesen Gedanken Freuds gar als eine 
ganze »Theorie der Anlehnung« (Laplanche 1974, 130), die es ernst zu 
nehmen gilt. Schöpfung könnte dann als etwas verstanden werden, das 
zu tun ist. »Unsere Freiheit zerstört nicht unsere Situation, sondern greift 
in sie selber ein: unsere Situation ist, solange wir leben, eine offene, was 
zugleich besagt, daß sie privilegierte Weisen ihrer Auflösung fordert, von 
sich aus dabei aber ohnmächtig ist, eine solche herbeizuführen.« (Mer-
leau-Ponty 1966, 502) Deutlich wird hier, dass mehrere Antworten auf 
die historische Situation gegeben werden können, es sich also um wirk-
liche Erfindungen handelt. Der Verdacht der Willkür käme bei einer sol-
chen Lesart von Kreation nicht auf. 

Castoriadis neigt dazu, politisches Handeln von oben zu begutachten, 
als ob Gorbatschows Perestroika oder Sadats Reise zu Begin, die Levinas 
als gelungene Politik des Anderen im Zeichen des Dritten wertet, ohne 
Verständnis der konkreten historischen Herausforderungen möglich ge-
wesen wären. Eine Zivilgesellschaft der Gegenwart sollte gewiss mehr 
aus nur Trends begleiten; dass sie aber nur das tun würde, gehört zu den 
unsensiblen Verallgemeinerungen Castoriadis’.

Im Hinblick auf das Politische verdanken wir Cornelius Castoriadis 
insgesamt die Stiftung des Gedankens, dass es im Politischen nicht nur 
um eine Rechtfertigung von Normen und die Bewertung von Tatsachen 
geht, sondern um ein Projekt, das an uns adressiert und damit von uns 
weiterzuführen ist. Die Idee einer direkten Demokratie bildet ein Gegen-
gewicht zur Repräsentation und zur Macht der Ökonomie.

Damit die Kreation eine Verbindlichkeit innehat, sind wir im Nach-
gang auch aufgefordert, gegenüber dem Politischen das Ethische wieder-
zugewinnen. Wir beginnen zu diesem Zweck bei Roland Barthes.

AKTUALISIERUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Castoriadis und Merleau-Ponty
	b.  Sozialismus oder Barbarei?
	c.  Das Schöpferische
	d.  Direkte Demokratie
	e.  Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit
	f.  Lernen von den Griechen
	g.  Gesellschaftlicher Neuanfang?
	h.  Aktualisierungen

