10) C. Castoriadis:
Autonomie der direkten Demokratie

Mit seiner politischen Philosophie kniipft Cornelius Castoriadis unter
anderem an den Marxismus an. Im Gegensatz zu Autoren, wie etwa
Pierre Bourdieu, interessiert sich Castoriadis aber weniger fiir das 6ko-
nomische, sondern eher fiir das praxisphilosophische Element im Werk
von Marx. Dieses nutzt er zur Kritik an der Herrschaft der Birokratie.
Diese Perspektive verfolgt die von Castoriadis zusammen mit Claude
Lefort und Jean-Francois Lyotard gegriindete Gruppe Socialisme ou Bar-
barie, die 1966 ihre gleichnamige Zeitschrift einstellt und sich tiber die
Frage der politischen Repridsentation entzweit (Lyotard 1973b; Lefort
1986; Schnell 2000, 75 ff.).

a. Castoriadis und Merleau-Ponty

Castoriadis verfolgt mit seinem Werk ein »politisches Projekt« (Castoriadis
1987, 47). Um dieses Projekt verstehen zu konnen, ist es unverzichtbar,
Castoriadis’ Verhaltnis zur Phanomenologie und das heift vor allem zu
Maurice Merleau-Ponty zu beleuchten. Merleau-Ponty legt in Abenteuer
der Dialektik (Merleau-Ponty 1975) dar, dass Geschichte nicht durch ein
Telos, sondern eher im Sinne einer offenen »Inthronisierung des Sinns«
(ebd., 23) zu verstehen sei. Wahlverwandtschaften sorgen fiir einen Zu-
sammenhang der Teile. Innerhalb derer kommt es zu wechselnden Do-
minanten, einem » Werden von Bedeutungen, die zu Machten oder Ins-
titutionen wurden.« (ebd., 43). In seiner Vorlesung Die »Institution< in
der personalen und offentlichen Geschichte (Merleau-Ponty 1973) fiihrt
Merleau-Ponty aus, dass eine Stiftung nicht auf Leistungen des Bewusst-
seins reduzierbar ist. Der vielmehr historische Sinn dieser Schopfung um-
fasse weiterhin nicht nur politische und 6ffentliche Raume (Staat, Kir-
che, etc.), sondern jede wiederholbare und (im gestalttheoretischen Sinn)
koharente Bedeutung. Der in diesem Zusammenhang verwendete Begriff
der Institution verweist auf Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis
zuriick und findet sich in Castoriadis’ Hauptwerk Gesellschaft als ima-
gindre Institution in voller Entfaltung.

Castoriadis’ Konzept des Magma wire ohne Merleau-Pontys Versuch
einer neuen Ontologie im Hinblick auf ein étre brut/sauvage, wie dieser
ihn in Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1986) und in
Die Natur (Merleau-Ponty 2000) unternimmt, kaum denkbar. Die di-
rekte Auseinandersetzung ist kontrovers. In seinem Aufsatz »Das Sag-
bare und das Unsagbare« folgt Castoriadis Merleau-Pontys drittem Weg

78

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALISMUS ODER BARBAREI?

zwischen stummer Erfahrung und linguistic turn (Castoriadis 1983, 107
ff.). In einem spiteren Text, der den Titel »Merleau-Ponty und die Last
des ontologischen Erbes« (Castoriadis 1986) tragt, weicht die Bewunde-
rung einer kritischen, vielleicht auch allzu kritischen und damit einsei-
tigen Herangehensweise: Castoriadis wirft Merleau-Ponty vor, mal die
Wahrnehmung, mal den Leib, mal die Subjektivitit iiberzubetonen und
damit den Prozess der Sinnbildung jeweils zu vereinseitigen. Es stellt sich
allerdings die Frage, wie Kritiker daraufhin formulieren, ob Castoriadis’
»reine Einbildungskraft« (Waldenfels 1995, 196) nicht ebenso einseitig
sei und deshalb das Gewicht der Gewesenheit der Aktualitit einer his-
torischen Stiftung unterbestimme (vgl. Vajda, 1983).

b. Sozialismus oder Barbarei?

Sozialismus oder Barbarei? Die » Autonomie des Proletariats« (Castoriadis
1980, 110) gegen die Biirokratie zu verteidigen — das ist die »gegenwarti-
ge Frage« (ebd., 46), wie es 1965 heifst. Der Hintergrund dieser Opposi-
tion ist die Einschatzung in Lenins Testament (vgl. Lenin 1974, 409f). Im
Jahre 1922 schreibt Lenin in seinem politischen Testament an die Adres-
se des Parteitages der KP, dass es einen bosen Schiiler der russischen Re-
volution gabe, Stalin, und einen fihigen Mann, Trotzki. Der eine steht
fur die Wahrheitsdiktatur der Partei, der andere fur die Spontaneitit der
Massen. Es ist Merleau-Ponty, der in den frithen 19 50er Jahren diese Al-
ternative als Konstellation zwischen Institution und Kreativitit interpre-
tiert (Merleau-Ponty 1988, 149 f.). Castoriadis und die Gruppe kniip-
fen an diese Konstellation nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und
der Befreiung Frankreichs vom Regime Pétains durch de Gaulle an. Als
kritischer Beobachter Frankreichs in der Nachkriegszeit nimmt Casto-
riadis in bestimmter Hinsicht eine trotzkistische Position ein. Der von
Pierre-Joseph Proudhon stammende Begriff der permanenten Revolu-
tion bedeutet bei Trotzki, dass die Systeme einer Gesellschaft und da-
mit die Gesellschaft selbst »nicht ins Gleichgewicht kommen« (Trotzki
1969, 28). Die Gesellschaft erschopft das rohe Sein, von dem sie zehrt,
nie ganzlich und erstarrt nicht in der versachlichten Herrschaft des Bi-
ros (Max Weber). Gesellschaft ist eine imaginare Institution.

Bereits in den spaten 1950er Jahren entdeckt Castoriadis die Psy-
choanalyse als einen Baustein fir seine politische Theorie. Die Psycho-
analyse bietet die Moglichkeit, die »Selbstschopfung der menschlichen
Subjektivitat« (Castoriadis 19971, 38) zu denken und damit die Chance,
Autonomie, in Erganzung zum Politischen, nicht nur kollektiv, sondern
auch individuell zu beschreiben.

Das Politische versteht Cornelius Castoriadis als eine zwischen indivi-
dueller und kollektiver Autonomie variierende Kraft, die im Zeichen des

79

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

Schopferischen eine Kreation darstellt und sich in Form einer direkten
Demokratie organisiert. Jede dieser Bestimmungen ist bedeutsam und
umstritten zugleich. Das Politische wird von Castoriadis konzipiert im
Ausgang einer kritischen Analyse des Gesellschaftlich-Geschichtlichen
eines bestimmten Hegelmarxismus.

Der Marxismus als revolutionire Theorie ist zu erhalten, aber von al-
len metaphysischen und mechanischen Prinzipien zu befreien. Der letz-
te Bezugspunkt des Logos ist stattdessen ein »Element des Imaginaren«
(Castoriadis 1984, 11). Das Imagindre spielt auf eine schopferische Au-
tonomie an, die Platon, Kant und die Psychoanalyse in sich vereint: die
Rede von einem Element verweist zudem auf die Tradition der vorsokra-
tischen Naturphilosophie. Ein Element ist demnach kein Objekt fur Ma-
nipulationen, sondern zunichst das Sein, worin und woraus wir leben.
Merleau-Ponty und Levinas vertreten dhnliche Positionen.

¢. Das Schopferische

Der von Castoriadis kritisierte Marxismus ignoriert, dass Gesellschaft
und Geschichte nicht festen Gesetzen der Entwicklung unterliegen, die
»in den Tatsachen, objektiv, aufSer uns« (MEW 19, 211) wirken, son-
dern von der Praxis her zu verstehen sind, die gegen eine Verdingli-
chung ankdmpft, welche im Mittelpunkt des Kapitals und der Schriften
von Georg Lukdcs und Alfred Sohn-Rethel steht. Die zentrale und al-
les beherrschende Position der Okonomie wird aufgegeben. Die Moti-
ve menschlicher Praxis sind nicht wesensmafSig 6konomisch, da es sich
beim Okonomischen und auch bei allen anderen Rationalitatsmustern
um »gesellschaftliche Schopfungen« (Castoriadis 1984, 45 f.) handelt.
In diesem Sinne werden alle festen Formen eingeschmolzen. Dazu zihlen
auch beliebte Autoritidten wie die Biologie und die Spekulationen tiber
einen Selbsterhaltungstrieb des Menschen (Schnell 2004, Kap. 13). Das
Ergebnis der Destruktion lautet schliefSlich: »Die marxistische Philoso-
phie der Geschichte ist nicht zu retten.« (Castoriadis 1984 65)

Die Alternative beginnt mit der Einsicht, dass Kausalitdt selbst
eine nicht-kausale Schopfung sei und dass die Geschichte quasi des
»Nicht-Kausalen« (ebd., 77) ist, welches als Abweichung (déformation)
oder als Stiftung (institution) erscheint, wie es mit Husserl heifst. Die
Geschichte ist »der Bereich der Schopfung« (ebd.), der »ontologischen
Schopfung« (ebd., 13), durch die etwas vom Nicht-Sein ins Sein tritt. Das
Nicht-Sein ist dabei nicht Nichts, sondern pure Potenzialitit, rohes Sein,
ein »unerschopflicher Vorrat an Andersheit« (ebd., 605) oder »Magmax«
(ebd., 564 f.), das Stiftungen ermoglicht, die das nie ganzlich geschlos-
sene Sein gleichermafsen zuldsst und realisiert. Die bisherige Philosophie
hat dieses Denken ausgeschlossen, da es das Schopferische als mimesis

8o

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHOPFERISCHE

bzw. imitatio missverstanden oder auf die Kunst im engeren Sinne be-
schrankt hat (ebd., 332 ff.). Castoriadis tritt als Befreier auf, da er dem
Schopferischen zu Eigenrecht und Durchbruch verhelfen mochte. »Die
Geschichte ist ontologische Genese.« (ebd., 607) Heroische Possen und
eben solche Thesen wecken in der Tat gelegentlich den Verdacht, Casto-
riadis ginge es um eine ontologische Rettung der Revolution.

Das schopfungsvergessene Abendland ist noch nicht ganz verloren,
lassen sich in seinen Bestinden doch brauchbare Ankniipfungspunkte
finden. Platons Definition der poiesis als einer Fihrung »aus dem Nicht-
sein in das Sein« (Symposium, 205 b) wird zum Urbild der ontologischen
Schopfung (Castoriadis 1983, 197 f.). Aus der jidischen Religion ent-
lehnt Castoriadis zugleich die Definition der Schopfung als einer creatio
ex nihilo, welche der traditionellen Bedeutung nach dem Griechischen
eigentlich entgegensteht (vgl. Scholem 1970). Hier tritt nun ein Problem
im Verstandnis des Schopferischen auf.

Eine Schopfung aus dem Nichts wire, im Hinblick auf die Kontex-
te des Handels, die Castoriadis neu beschreiben mochte, eine willkiirli-
che Tat und als solche kaum verteidigenswert. Es fehlt eine Motivation
zur Kreation, die natiirlich kein Mechanismus oder Determinismus sein
darf. Motivation ist laut Husserl in gewisser Hinsicht das Gegenstick
zur Kausalitit. Einen solchen Gesichtspunkt scheint Castoriadis einzu-
nehmen, wenn er mit Freud von der »Idee der Anlehnung« (Castoriadis
1984, 481) spricht. Eine sich anlehnende Schopfung kommt aber nicht
ausschliefSlich aus dem Nichts; sie ist lediglich nicht vollstindig auf ihre
unvermeidlichen Vorbedingungen zuriickfithrbar.

Schopfung ist, so konnen wir zusammenfassend sagen, ein Grund-
logos, der der Unterscheidung einzelner Rationalititen wie der asthe-
tischen, ethischen, kognitiven usw. vorausgeht — kurz: sie ist »absolute
ontologische Schopfung« (ebd., 335) (I). Sie lasst ferner ein eidos (eine
mafSgebliche Grundgestalt) ins Sein treten (II) und ist schliefSlich in pro-
duktive und reproduktive Dimensionen unterscheidbar (III). Das Politi-
sche ist nun das Medium, das die Verinder- und Gestaltbarkeit des Seins
praktizieren soll.

Die Gerechtigkeit ist der Grundbegriff der politischen Ethik und der
Sache nach auf die Frage der Gleichheit bezogen. Castoriadis fragt hier
nach der Macht der Gleichheit in der kapitalistischen Gesellschaft und
weist mit diesem Beitrag zur internationalen Debatte um die Gerechtig-
keit auf einen Aspekt hin, der innerhalb der Debatte, die von John Ra-
wls’ Politischem Liberalismus dominiert wird, vernachlassigt worden ist
(vgl. Schnell 2001).

Ist kapitalistische Gleichheit Schein, macht sie Ungleiches real gleich
oder erginzt sie nur die Natur? In einer sehr griindlichen Lektiire der
Texte von Aristoteles und Marx zeigt Castoriadis, dass Gleichheit
und Vergleichbarkeit »eine gesellschaftlich-geschichtliche Schopfung«

81

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

(Castoriadis 1983, 275) darstellen und eine »imaginire Bedeutung«
(ebd., 23 5) besitzen. Somit ldsst sich nur im Rahmen eines »politischen
Projekts und einer politischen Zielsetzung eine andere Einrichtung/In-
stitution der Gesellschaft vorschlagen« (ebd., 275).

d. Direkte Demokratie

Die Form des Politischen, die der Gesellschaft als imaginirer Institution
am nichsten kommt, ist die direkte Demokratie. Im Konzert der Theo-
retiker, die einer Phanomenologie des Politischen zuzurechnen sind und
zu denen Merleau-Ponty, Bourdieu, Lefort, Lyotard, Baudrillard, Virilio,
Latour und anderen zihlen, nimmt Castoriadis die radikalste (und in ge-
wisser Hinsicht eine trotzkistische) Position im Hinblick auf Demokra-
tie und Autonomie der Zivilgesellschaft ein. Radikal, weil am weitesten
von den Formen reprisentativer Demokratie entfernt.

Castoriadis kntpft an die Geschichte der griechischen Demokratie
an und geht somit nicht von der metaphysischen Philosophie der Anti-
ke aus, wenn er, dhnlich wie Hannah Arendt, fragt, was wir heute von
der antiken griechischen Demokratie lernen konnen. Im Unterschied
zu Hegel und Max Weber wird hier eine gewisse Wirkungsgeschich-
te unterstellt, die eine positive Antwort ermoglicht: Die Griechen sind
vorbildlich, weil ihre polis autonom ist und ihre eigenen Institutionen
und Grundnormen schafft. Herrschaft des Gesetzes (nomos), Gleichbe-
rechtigung und Gleichheit der Biirger vor dem Gesetz (homoiot, isono-
mia), Teilhabe an der Volksversammlung (ekklesia) und andere Errun-
genschaften mehr sind hier relevant. Das damit verbundene Verstandnis
der Autonomie wird ausdricklich von »Kantische[r] Begriffsbildung«
(Castoriadis 1985, 323) abgertickt. Hier zeigt sich ein Problem der Au-
tonomie, das aus dem Konnex von Autonomie und Kreation resultiert
(Arnason 1986, 2.86 ff.).

e. Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit

Autonomie ist nicht zu verstehen als »Handlung im Einklang mit dem
Gesetz«, sondern im Sinne einer »Schopfung von Rationalitit« (Casto-
riadis 1989, 473). Damit kommt Autonomie Willkir und Beliebigkeit
gefihrlich nahe, zumal uns mitgeteilt wird, dass die Inquisition, der Gu-
lag und Auschwitz ebenfalls als Schopfungen begriffen werden konnen
(Castoriadis 1985, 305). Dem entsprechend lassen sich auch neutralisier-
te Definitionen der Autonomie finden: »autonom bedeutet: die sich sel-
ber leitet, die nur auf sich selber hort.« (Castoriadis 1980, 110). Eine sol-
che Konzeption von Autonomie und Kreation ist kaum verteidigenswert

82

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LERNEN VON DEN GRIECHEN

(Schnell 1995, 304 ff.). Abhilfe soll folgender Gedanke schaffen, der al-
lerdings mehr einer Beschworung gleicht: »In einer Demokratie kann
das Volk machen, was immer es machen will — und muf dabei wissen,
daf$ es nicht machen soll, was immer es machen will. Demokratie ist die
Herrschaft der Selbstbegrenzung. « (Castoriadis 1985, 317) Vom Konnen
zum Sollen fiithrt im Zeichen einer kreationistischen Deutung der Auto-
nomie jedoch kein wirklicher Weg. Ein Konnex zwischen Asthetischem,
Politischem und Ethischem, wie etwas bei Lyotard, ist hier nicht vor-
gesehen (vgl. Lyotard 1984). Castoriadis spielt vergeblich verschiedene
Moglichkeiten durch. Worin konnte eine Selbstbegrenzung bestehen? In
Normen, in bestimmten Institutionen, in Inhalten oder in Traditionen?
Nichts von all dem verhindert eine Verflachung der Autonomie durch
Selbstbegrenzung, da keiner der vier Kandidaten einer als Kreation ver-
standenen Autonomie verbindlich vorausgeht oder ihr beigemischt wire.

Hier zeigt sich ein Problem der Verbindlichkeit. Anders gesagt: das Po-
litische wird ohne ausreichende Ethik gedacht. Wenn es nur um ein Kon-
nen geht, ist daraus keine Selbstbegrenzung zu gewinnen, die nicht mor-
gen schon wieder anders sein kénnte. In seinen spirlichen Uberlegungen
zur Ethik behilft sich Castoriadis mit weiteren Setzungen. »Das mensch-
liche Leben muss zum Absoluten erklirt werden, weil das Autonomie-
gebot kategorisch ist, und ohne Leben keine Autonomie.« (Castoriadis
2011, 233) Castoriadis erkennt, dass es ein Ethisches nur gibt, wenn
man sich mit dem Problem des Absoluten auseinandersetzt. Doch aus
einer Setzung folgt kein Absolutes, nicht einmal die Selbstzweckhaftig-
keit der Autonomie.

f. Lernen von den Griechen

In der Sache bleiben drei Dinge, die wir Heutigen von der direkten De-
mokratie der Alten lernen sollen (Castoriadis 1985, 307 ff.):

Direkt ist eine Demokratie, die die Eigengesetzlichkeit der Reprasen-
tation umgeht (I), die die Macht der Experten begrenzt (II) und die den
Staatsapparat als Mittel zum Zweck ansieht (III). All dies aus Sicht und
zugunsten einer Birgergemeinschaft, die ein autonomer Souveran tber
sich selbst ist und sich auch nur selbst begrenzen kann. Wenn aber die
polis insgesamt verriickt wird, sind wir verloren. Von ihren positiven
Moglichkeiten her ist die direkte Demokratie dem Bild, das das Politi-
sche in den »westlichen Gesellschaften heute« bietet, »diametral entge-
gengesetzt« (ebd., 313). Es stellt sich nur die Frage, wie die am Vorbild
der Griechen gewonnene Kraft der einheitlichen politischen Versamm-
lung der Biirger heute als Realisierbare gedacht werden kann.

Vermutlich unter dem Eindruck der Diskursethik und in Kenntnis ge-
wisser Schwichen seiner Theorie nimmt Castoriadis kurz vor seinem Tod

83

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

einen neuen Anlauf. Die Frage lautet jetzt: » Wie konnen wir den Gegen-
stand der Politik erlautern und fiir unsere politischen Entschliisse und
Handlungen Rechenschaft ablegen und Griinde angeben (logon dido-
nai)? « (Castoriadis 1992, 51) Die Griinde sollen die Autonomie davor
schiitzen, alle moglichen historischen Schopfungen verteidigen zu miis-
sen, nur weil es Schopfungen sind. Diese Gefahr tauchte ja auf, weil Ge-
schichte ohne Telos und ohne andere Mechanismen auskommen muss,
die ein gutes Ende garantieren konnten. Castoriadis wendet seinen An-
satz nun erstmals in eine transzendentalpragmatische Richtung, wenn er
sagt, dass die Frage nach den Griinden fiir das Engagement zugunsten
von Autonomie bereist »die Anerkennung des Werts der Autonomie in
der Sphire des Denkens« (ebd., §7) impliziere. Wer nach Griinden fiir
das Projekt der Autonomie fragt, nimmt Autonomie bereits in Anspruch
und beweist damit, dass eine bestimmte Autonomie gar nicht verfehlt
werden kann - dies des Denkens. Die Unterscheidung zwischen kogni-
tiver und politischer Autonomie ist unproduktiv, weil aus der einen die
andere nicht folgt und es auf diese andere, die politische Autonomie, und
zwar in Verbindung mit der kognitiven, ankommt. Zudem wire eine Au-
tonomie, die bereits in rationalen Bahnen verlauft, keine Schopfung und
somit eine Art kantischer Begriffsbildung, die Castoriadis eigentlich ab-
lehnt. Bliebe ein Blick auf die Empirie.

g. Gesellschaftlicher Neuanfang?

Wie fiir alle Praxisphilosophien im Ausgang vom Marxismus stellt sich
auch im Falle von Castoriadis die Frage, welche moderne soziale Bewe-
gung das Erbe der Griechen aufnehmen und das Projekt der Autonomie
der direkten Demokratie im Sinne eines gesellschaftlichen Neuanfangs
realisieren soll.

In diesem Sinne befasste sich Castoriadis mit der Ungarischen Revo-
lution. Im Sommer 1956 kommt es in Posen (Polen) zu einem antista-
linistischen Arbeiteraufstand. Im Herbst desselben Jahres solidarisieren
sich Studierende in Budapest und losen damit das aus, was als Ungari-
sche Revolution bezeichnet wird. Um einen Flichenbrand zu vermei-
den, greifen die Sowjets im November militarisch ein und beenden das
ungarische Experiment. 1958 wird Imre Nagy hingerichtet. Zehn Jahre
spater ereignet sich der Prager Frithling. 1989 erhilt Nagy ein Staatsbe-
grabnis in Ungarn. Aus dem ehemaligen Konterrevolutionir ist der An-
fuhrer eines Volksaufstandes geworden. Castoriadis widmet diesem Ge-
schehen zwei Analysen.

Zunichst nihert sich Castoriadis der Situation in Ungarn ganz in
trotzkistischer Perspektive. Der Aufstand in Ungarn fithre die Unfihig-
keit von Biirokratie und Planwirtschaft jedermann vor Augen. Dem stelle

84

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFTLICHER NEUANFANG?

die »ungarische Arbeiterklasse spontan die Arbeiterverwaltung und die
Fiihrungsrolle der Arbeiterrite in allen Bereichen des gesellschaftlichen
Lebens« (Castoriadis 2016, 23) entgegen. Damit ist ein Ereignis in die
Geschichte getreten, das sich nicht wieder vergisst, weil es Ankniipfun-
gen ermoglicht. »Die proletarische Revolution gegen die Biirokratie hat
gerade erst begonnen.« Es gehe jetzt darum, die Ankniipfungen zu rea-
lisieren und das »Programm der ungarischen Revolution zu verbreiten
und dem franzosischen Proletariat« (ebd., 59) ndaherzubringen. Zehn
Jahre spater kommt es zum Pariser Mai ’68 und den Aufrufen der CGT.
Castoriadis findet in der Ungarischen Revolution ein Ereignis der neu-
eren Geschichte, das fiir sein Programm einer basisdemokratischen Po-
litik spricht.

20 Jahre spater ordnet Castoriadis die Ereignisse ein, indem er sie
mit der franzosischen und der russischen Revolution vergleicht. Im Un-
terschied zu diesen welthistorischen Ereignissen sei die Revolution der
Ungarn verdriangt und zu Unrecht vergessen worden. Deren erinne-
rungswurdige Leistung liege darin, dass es zu einer Massenbewegung
gekommen sei, die den Staatsapparat ins Wanken gebracht habe (71f.).
Nun werden der Bewegung des geistreichen Volkes alle Kategorien einge-
legt, die den Griechen in Paris berithmt gemacht haben. Die Ungarische
Revolution zeuge von einer » Offnung der Geschichte«, in der sich ein
»schopferisches Potential« artikuliert habe, dessen »Quelle« die » Akti-
vitdt des ungarischen Volkes« (72) gewesen sei. Als Trager der Revoluti-
on hitte das Volk eine Balance von Spontaneitit und Organisation rea-
lisiert (74ff). Regierung und Alltag sind keine getrennten Sphiaren mehr,
die »autonome Tatigkeit des Volkes« (85) driange auf die Durchsetzung
der direkten Demokratie,« (82)

Den Mangel an ethischer Inspiration fiir das Projekt der Autonomie
einer direkten Demokratie kompensiert Castoriadis nicht durch rationa-
le Letztbegriindung, sondern durch den Aufweis von gesellschaftlichen
Bewegungen, die nicht nur Bewegungen unter anderen sind, sondern
eine urstiftende Inspiration in die Welt setzen. In diesem Sinne ist die
Revolution in Ungarn eine »schopferische Quelle der zeitgenossischen
Geschichte.« (97) In diese Linie ordnet Castoriadis auch die Ereignis-
se des Pariser Mai 68 ein. Sie sind eine lebendige geschichtliche Quel-
le. Thre »Schopfung«, so die Vision«, »geht in den vermeintlich soliden
Bestand des Uberlieferten ein, bevor ihre Bedeutung sichtbar ... wird.«
(Castoriadis 2009, 41)

Der Aufweis schopferischer Quellen in der Geschichte ist immer
auch an die Faktizitiat wirklicher Ereignisse gebunden. Sofern diese
verflachen, dndern sich die Visionen. In diesem Sinne betrachtet Cas-
toriadis die Geschichte in den goer Jahren zunehmend als grau, eine
politische Bewegung, die Autonomie beférdern konnte, ist nicht aus-
zumachen. Stattdessen »Riickzug ins Private, Apathie, den Zynismus

85

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C. CASTORIADIS: AUTONOMIE DER DIREKTEN DEMOKRATIE

und die nackte Verfolgung von Konsumzielen um des Konsums wil-
len.« (Castoriadis 1992, 59) Diese Aporie zeugt von einem Problem des
Politischen. »Wir wollen also Autonomie — fiir uns selbst und fiir alle.«
(ebd., 58) Das Problem dieser Konzeption betrifft das unklare Verhilt-
nis von Kreation und Autonomie im Politischen. So lasst sich folgende
Zuspitzung formulieren: Wenn der Wille Autonomie wihlt, obwohl er
gar nicht auf Autonomie oder etwas anderes angelegt ist, dann handelt
es sich um eine grundlose Entscheidung. Wenn der Wille aber auf Auto-
nomie angelegt ist, dann ist das Wollen keine Wahl oder Kreation, son-
dern eine Entfaltung. Im ersten Fall gibt es zu viel zu wollen, im zweiten
Fall gar nichts. »Hier stehen wir und konnen nicht anders« (ebd., 59).
Mit dieser von Luther und Max Weber entlehnten Formel setzt Casto-
riadis einen Schlussstein, der der Sache nach aber kein befriedigendes
Ende bedeutet.

Wie fast jeder Marxist oder jede linke Position, die nach 1945 ent-
standen ist, hat auch Castoriadis mit dem Problem zu kampfen, wer die
Funktion des Proletariats in Gesellschaft und Geschichte tibernehmen
soll und kann. Der Interviewband Une société a la dérive gibt darauf
eine resignierende Antwort: Ein wirklich historisches Subjekt, wie man
klassisch sagen wiirde, welches das durch die Griechen eingeborene Pro-
jekt der Autonomie fortsetzen und erneuern wiirde, ist nicht zu finden
(vgl. Castoriadis 2005).

h. Aktualisierungen

SchlieSlich sind drei Aktualisierungen des Projekts von Castoriadis
denkbar.

Das Politische (I) konnte stirker von der Zivilgesellschaft her ge-
dacht werden, so dass aktuelle Ankniipfungen fiir das Projekt der Ge-
sellschaftsverinderung gefunden werden konnen, die tiber Antigone,
Perikles oder das Proletariat hinausgehen. In diesem Sinne konnten Ide-
en von Judith Butler zur Versammlungsfreiheit (vgl. Butler 2016, 201ff)
oder von Chantal Mouffe tber einen linken Populismus (vgl. Mouffe
2018) anschlussfihig sein.

Ein Element des Ethischen innerhalb der Autonomie wiirde die Au-
tonomie (1) der Praxis auf etwas beziehen, das zu tun ist. Der gesamte
Ansatz wiirde dann um ethische Aspekte des politischen Ausdrucks be-
reichert (Schnell 1995, 193 f.) oder um eine Nicht-Indifferenz, die zu je-
dem wahrhaften Projekt gehort.

Tatigkeit und Geschehen der Kreation (III) mussten schliefflich dem
Verdacht der Willkur entzogen werden. Eine Erfindung des Politischen
enthilt verschiedene Segmente und dementsprechend auch programma-
tische Richtungen.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AKTUALISIERUNGEN

Das Verhiltnis von instituierter und instituierender Gesellschaft
(Castoriadis 1984, 605) miisste so gedacht werden, dass Traditionen dar-
in ein Widerlager bilden, von dem aus der Gedanke der Anlehnung kon-
kretisiert werden kann. Dieser Aspekt bediirfte einer noch stiarkeren Aus-
deutung. Jean Laplanche bezeichnet diesen Gedanken Freuds gar als eine
ganze » Theorie der Anlehnung« (Laplanche 1974, 130), die es ernst zu
nehmen gilt. Schopfung konnte dann als etwas verstanden werden, das
zu tun ist. »Unsere Freiheit zerstort nicht unsere Situation, sondern greift
in sie selber ein: unsere Situation ist, solange wir leben, eine offene, was
zugleich besagt, daf$ sie privilegierte Weisen ihrer Auflosung fordert, von
sich aus dabei aber ohnmachtig ist, eine solche herbeizufiihren.« (Mer-
leau-Ponty 1966, 502) Deutlich wird hier, dass mehrere Antworten auf
die historische Situation gegeben werden konnen, es sich also um wirk-
liche Erfindungen handelt. Der Verdacht der Willkiir kame bei einer sol-
chen Lesart von Kreation nicht auf.

Castoriadis neigt dazu, politisches Handeln von oben zu begutachten,
als ob Gorbatschows Perestroika oder Sadats Reise zu Begin, die Levinas
als gelungene Politik des Anderen im Zeichen des Dritten wertet, ohne
Verstiandnis der konkreten historischen Herausforderungen moglich ge-
wesen waren. Eine Zivilgesellschaft der Gegenwart sollte gewiss mehr
aus nur Trends begleiten; dass sie aber nur das tun wiirde, gehort zu den
unsensiblen Verallgemeinerungen Castoriadis’.

Im Hinblick auf das Politische verdanken wir Cornelius Castoriadis
insgesamt die Stiftung des Gedankens, dass es im Politischen nicht nur
um eine Rechtfertigung von Normen und die Bewertung von Tatsachen
geht, sondern um ein Projekt, das an uns adressiert und damit von uns
weiterzufiihren ist. Die Idee einer direkten Demokratie bildet ein Gegen-
gewicht zur Reprisentation und zur Macht der Okonomie.

Damit die Kreation eine Verbindlichkeit innehat, sind wir im Nach-
gang auch aufgefordert, gegeniiber dem Politischen das Ethische wieder-
zugewinnen. Wir beginnen zu diesem Zweck bei Roland Barthes.

87

hittps://dol.org/10.5771/8783748911654-78 - am 26.01.2026, 05:34:11. [—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-78
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Castoriadis und Merleau-Ponty
	b.  Sozialismus oder Barbarei?
	c.  Das Schöpferische
	d.  Direkte Demokratie
	e.  Autonomie und das Problem der Verbindlichkeit
	f.  Lernen von den Griechen
	g.  Gesellschaftlicher Neuanfang?
	h.  Aktualisierungen

