Annette Hilt

Die sozialethische Dimension des
Grundphanomens »Spiel«

Gegen die von uns [...] vertretene anthropologische Konzeption
konnte man einwenden, sie proklamiere ausschliefllich als existen-
ziale Grundphdnomene Sozialstrukturen, gesellschaftliche Verhal-
tensweisen des Menschen [...] und vergesse die Individualitdt des
Individuums. Das Miteinandersein, die humane Co-Existenz bilde die
unausgesprochene Basis der Daseinsdeutung.!

Eugen Fink greift im letzten Kapitel seiner Grundphdnomene des
menschlichen Daseins unter dem Titel »Struktur der existenzialen
Anthropologie« diesen Einwand auf, um dann fortzusetzen:

Mit Absicht und Bedacht ist dieser gesellschaftliche Ansatzpunkt fiir die
anthropologische Frage genommen worden. Es bedeutet eine unzulas-
sige Abstraktion, von »dem« Menschen zu sprechen und dabei das
Modell der Individualexistenz vorauszusetzen.?

Diese Erweiterung einer philosophischen Anthropologie auf konkrete
— und dabei explizit im gemeinsamen Umgang vollzogene — Exis-
tenzstrukturen, die ein historisch gewachsenes Selbstverstindnis von
uns einer kritischen Sichtung unterziehen, ist ein Punkt, warum es
sich lohnt, Eugen Fink zum Ausgangspunkt fiir eine Auseinander-
setzung mit impliziten Vorannahmen in unseren Menschen- und
Weltbildern wie auch deren Implikationen fiir sozialethische Pro-
bleme zu nehmen.? »Sozialethik« verstehe ich hier grundlegend als
eine selbstreflexive Haltung zu unseren Beziehungsstrukturen, die
von einem fiir unsere Existenzform konstitutiven Primat der Relatio-

1 Eugen Fink, Grundphdinomene des menschlichen Daseins, Freiburg/Miinchen 1979,
430.

2 Eugen Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, 431.

3 Zur Verstiandigung tiber kulturelle Vorannahmen, die konstitutiv fiir Menschen-
bilder sind, vgl. z. B. Michael Zichy, Die Macht der Menschenbilder. Wie wir andere
wahrnehmen, Ditzingen 2021.

99

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

nalitat, in der sich erst (personale) Individualitdt auspragen kann,
ausgeht.

Finks phanomenologische Untersuchungen haben mehrere
Stof8richtungen, die er in den Schriften, die sich mit »Grundphéno-
menen menschlichen Daseins«, aber auch mit ontologischen Struk-
turen unserer sozialen, co-existenziellen Verfassung besch'aiftigen,4
zusammenfiihrt. Dies ist zum einen eine Propadeutik zur
(selbst-)reflexiven Einstellung einer sich explizit philosophisch ver-
stehenden Frage- und Antworthaltung im Verhiltnis zu unserer
Lebenswelt; dazu gehdren in phanomenologischer Manier epistemo-
logische Fragestellungen zur Einklammerung unserer »natiirlichen«
Einstellungen und unserer Vormeinungen wie auch hermeneutische
hinsichtlich der Grundlagen des Verstehens.? Beides betrifft unsere
praktische Verankerung in der Welt selbst: wie sich unser Selbst- und
Weltverhaltnis durch Wahrnehmen wie Handeln konstituieren. Zwei-
tens verhandelt Fink konkrete Dimensionen unserer Selbsterfahrung
— eben die Grundphdnomene —, die zum Ausgangspunkt fiir unsere
Konzepte werden, an denen wir uns selbst im alltiglichen Umgang
miteinander orientieren. Daraus erwichst drittens eine Genealogie, in
der Fink die Genese dieser Konzepte im Rahmen der (européischen)
Geistesgeschichte nachzeichnet und zeigt, wie diese aus dem Rahmen
einer bestimmten Metaphysik heraus, namlich einer Substanzmeta-
physik und einer normativen Schichtung von Prinzipien fiir Sein,
Einheit, das Wahre und das Gute, auf andere Verstehenskonstellatio-
nen hin geoffnet werden konnten. Viertens ergeben sich daraus
Grundlagen fiir sozialethische Fragestellungen, wie wir unserem
Selbst- und Weltverhaltnis entsprechen, wie wir zusammenleben kon-
nen (wollen, sollten etc.). In diesen vier Aspekten finden wir stets eine
Verklammerung von expliziten wie impliziten Weisen der Verstandi-
gung.®

Eine Verstidndigung tiber uns selbst in unseren co-existenziellen
pluralen Beziehungsstrukturen auf der theoretischen wie praktischen

4 So z.B. in: Eugen Fink, Existenz und Coexistenz, hrsg. von Annette Hilt (EFGA 16),
Freiburg/Miinchen 2018.

5 Lambert Wiesing nennt dies — allerdings ohne Bezug auf Fink — eine »phdanome-
nologische Protreptik« (vgl. Lambert Wiesing, The Philosophy of Perception. Pheno-
menology and Image Theory, London 2014, 60 f.; s. dazu auch unten).

¢ In Anlehnung an Paul Ricceur kénnte man hier von einer Folge der Pri-, Kon- und
Refiguration unseres Selbstverstandnisses sprechen, doch dies soll nur vermerkt, nicht
jedoch weiter ausgefiihrt sein.

100

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

Ebene ihrer Geltung ist Grundlage fiir eine Sozialethik, die sich selbst
in alltdglichen Umgangsstrukturen bildet und sich dabei iiber die Hal-
tung von uns als co-existenziellen Wesen zueinander und zu unserer
Welt auslegt, dies verhandelt und sich in solchen Auseinanderset-
zungen tber ihre Auslegungen auch wandeln kann: Diesen herme-
neutischen Zirkel greift Fink immer wieder auf und sucht ihn mit dem
heuristischen Instrument der Grundphdnomene auf eine reflexive
Ebene zu heben.”

Leib, Vernunft, Sprache, Freiheit und Geschichte werden oft in anthro-
pologischer Absicht als die Ur-Befunde des humanen Seins dargestellt.
[...]Das Bedenkliche daran ist zunichst das abstrakte, neutrale Schema
menschlicher Existenz, mit dem hier operiert wird.$

Gerade im Grundphdnomen Spiel zeigt sich exemplarisch, inwiefern
iiber eine dreifaltige Struktur des »Selbstverhaltnisses, des Seinsver-
stehens und der Weltoffenheit« (15)? diese Aufgabe angegangen wer-
den konnte.

Ich mochte diese »Eigenbedeutung des Spiels«!? im Vergleich
von Eugen Finks und Hans Jonas' anthropologischen Uberlegungen
skizzieren, da Jonas in mehrerlei Hinsicht dhnlich verfahrt wie Fink:
Zum einen entwickelt er alternative Leitmodelle fiir die differentia
specifica von uns Menschen — bei Jonas sind dies Werkzeug, Bild und
Grab!! — und kommt hier in gewisser Weise auf einer phanomenalen

7 Vgl. z. B.: »Das stirkste Hindernis, das sich einem solchen Unternehmen entge-
genstellt, ist die Herrschaft von Lebensdeutungen, von Daseinsinterpretationen, in
denen wir uns zunachst vorfinden. [...] Eine 6ffentliche Moral regelt das Verhalten
der Menschen untereinander; sie ist das Produkt einer langen geschichtlichen Ent-
wicklung, in der antike Motive, christliche und humanistische zusammengeflossen
sind. Glaubenslehren mythischer Art bestimmen das gesellschaftliche Bewuf3tsein
und kommen neben wissenschaftlichen Haltungen oft in einem und demselben Men-
schentum vor. [...] Wenn wir also nach den Wesensstrukturen des Menschen fragen,
s0 leitet uns dabei weder die Blickrichtung auf eine in allem geschichtlichen Wandel
sich durchhaltende Selbigkeit, [sic!] noch eine sogenannte >Wesens-Schaug, die vom
Faktischen absieht. Im Gegenteil, wir miissen versuchen, alle Aussagen tiber >Grund-
phénomene< unserer Existenz in einer Auslegung unseres heutigen Daseins zu bewéh-
ren.« (Eugen Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, 26 f).

8 Eugen Fink, Grundphdinomene des menschlichen Daseins, 433.

9 Vgl. dazu den Beitrag von Stephan Gritzel in diesem Band.

10 Eugen Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, 363.

1 Vgl. Hans Jonas, »Werkzeug, Bild und Grab. Vom Transanimalischen des Men-
scheng, in: ders., Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen,
Frankfurt am Main 1994, 34-49.

101

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

Ebene den Fink'schen Grundphanomenen Tod, Eros, Arbeit, Herr-
schaft und Spiel nahe; zum anderen sucht Jonas, voraussetzungsreiche
Konzepte wie z.B. Sprache und Vernunft zu dekonstruieren.!?
Schliefilich geht es Jonas darum, die Konzepte, mit denen wir uns
verstehen, nicht nur als Begrenzung unseres Umgangswissens mit der
Welt, sondern in einem konstitutiv positiven Sinne als Ermoglichung
fiir unseren Weltbezug in Freiheit aufzuzeigen: Auch hier ist diese
Erméglichung von Umgang, der sich immer auch auf andere Weisen
entwerfen und ein Andersseinkonnen wie -sollen imaginieren kann,
Grundlage fiir eine Sozialethik, die bei Jonas dann die Form einer
»Zukunftsethik« annimmt.!?

Jedoch zeigt sich in diesem Vergleich von Fink und Jonas, wie
Jonas gerade beim Bild und der menschlichen Fihigkeit des Bildens
in gewissen Schemata einer abstrakten — individualistischen, perso-
nalistischen, ahistorischen — Konzeption des Menschen verbleibt.
Dies soll nun nicht denunziatorisch verstanden sein, sondern viel-
mehr mit Blick darauf, wie grundlegend eine kritische Sichtung unserer
Vorannahmen in ebendiesen verankert ist und wie wir auf diese Pro-
blematik hin unsere Leitmodelle der Reflexion (unsere »Verstehens-
bahnen« der Grundphdnomene) sichten miissen.'* Als Reflexions-
medium offnet das Spiel Fragestellungen, die die Reflexion und die
ihr zugrundeliegende Reprasentation aus der Polaritdt von Subjekt
und Objekt, Innen- und Auflenwelt herausdrehen und damit unser
metaphysisch impragniertes Vorverstandnis einklammern.!>

Nach einem kurzen Vergleich der charakteristischen Ziige der
Anthropologien von Jonas und Fink in ontologischer Hinsicht auf Bild
und Spiel — in der Hinsicht dieser Konzeptionen auf ontologische
Strukturen unseres Selbst- und Weltverhaltnisses — komme ich dann

12 »Vor allem aber ist der Begriff der >Sprache, wie der der >Vernunft< und des >Den-
kens« der zeitgendssischen Philosophie so unsicher geworden und der Boden der Ein-
stimmigkeit, der sich voraussetzen lie8e, so fraglich, da8 >Sprache« sich schon darum
nicht fiir die elementar-theoretische Absicht eignet, die wir hier im Sinne haben.«
(Hans Jonas, »Homo pictor. Von der Freiheit des Bildens, in: ders., Das Prinzip Leben,
Frankfurt am Main 1997, 265-302, 268).

13 Auch hierauf kann ich in diesem kurzen Beitrag nur verweisen, dies jedoch nicht
weiter ausfiihren.

14 Vgl. zur ontologischen Strukturbedeutung des Spiels den Beitrag von Giovanni Jan
Giubilato in diesem Band, zur Kritik metaphysischer Schemata von Sein und Schein
in Finks Meontik den Beitrag von Cathrin Nielsen und zur Bedeutung des Spiels fiir
die Imagination den Beitrag von Guy van Kerckhoven.

15 Vgl. dazu in diesem Band den Beitrag von Virgilio Cesarone.

102

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

zu einigen sozialen Implikationen, die sich aus Finks Grundphédnomen
Spiel tiber Jonas' Konzeption hinaus ergeben: Zeigt sich doch im Spiel
die Konstitution eines sozialen Sinns als Grundlage unserer Co-exis-
tenz, mit dem und angesichts dessen wir nach unserem menschlichen
Sein fragen und dazu eine Haltung gewinnen konnen.

Was macht menschliches Leben aus, was unterscheidet es von
anderen Existenzformen? Sowohl Jonas wie auch Fink setzen die Dif-
ferenz zwischen Tier, Mensch und Gott als Ausgangspunkt, und zwar
deswegen, weil wir immer schon in einem mittelbaren Verhdltnis zu
uns stehen und weil unsere Existenz uns zur Auslegung und Gestal-
tung aufgegeben und daher nie biologisch geschlossen, fraglos oder
uberzeitlich ist. Fiir Jonas bedeutet dies ein Verhaltnis des »Sich-
selbst-Gegenstand-Seins«: »Jeder von uns (muss) die Idee oder das
>Bild« des Menschen leben, an dem standig weiter gearbeitet wird.«!¢
Diese Vorstellungen, Bilder, Objektivationen und Modelle stellen ein
Medium, in dem wir leben, dar. So beginnt Jonas seine Auseinander-
setzung mit dem »Homo Pictor«, dem bilderzeugenden Wesen,
gegenstands- und mediumorientiert mit der Frage: »Was ist ein
Bild?«!” Das Bild — neben Werkzeug und Grabmal — ist eine den
Menschen charakterisierende Moglichkeit, eigens vermittelnde
Instanzen zwischen sich, seinem Organismus, dem Erleben einer
leiblichen Existenz und der Welt, der vergangenen, gegenwartigen
und zukiinftigen, zu schaffen. Im Erzeugen dieser vermittelnden
Seinsformen betreiben wir als Menschen Ontologie, noch ehe wir eine
Ontologie begrifflich aufstellen; darin besteht ein Unterschied zwi-
schen uns und anderen Wesen, insofern wir uns als dieses Seiende
nicht nur in unserem Sein angehen, sondern dieses Sein auch in
Objektivationen vor uns stellen.!8

Jonas setzt nicht bei Sprachlichkeit oder Verniinftigkeit, sondern
am Vermogen des Menschen, Bilder hervorzugbringen, an. Auf die
Frage, was ein Bild in seiner ontologischen Mittlerrolle sei, entwickelt
Jonas ein »heuristisches Experiment« der Betrachtung von friihesten
Bildwerken, die wir kennen (ca. 40.000 Jahre alt), um daran das Bil-

16 Vgl. Hans Jonas, »Werkzeug, Bild und Grab«, 47.

17" Hans Jonas, »Homo pictor«, 269 ff.

18 Die Anklédnge an Heidegger sind deutlich; ich mochte hier jedoch nicht auf Jonas’
Stellung zu Heideggers »Fundamentalontologie« (vgl. zu dieser den Beitrag von
Rolando Gonzalez Padilla in diesem Band) eingehen, sondern die Perspektive auf
Jonas’ Konzeption des bilderzeugenden Menschen fokussieren.

103

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

den und die dazu notwendigen geistigen wie auch physischen Fahig-
keiten nachzuvollziehen.!” Diese frithen Zeichnungen bezeugen auf-
grund ihres reprisentativen Charakters ein symbolisches Vermogen
von uns Menschen. Reprisentation ist dadurch gekennzeichnet, dass
das Bild, gleichsam als Zeichen, fiir einen abgebildeten Gegenstand
steht; diese ontologische Differenz stellt eine Beziehung zwischen
Bild und abgebildeten Gegenstand her — eine Ahnlichkeitsbeziehunyg,
die durch Abstraktion, Reduzierung, Idealisierung und Verallgemeine-
rung gekennzeichnet ist: Die abgebildete Antilope ist jede Antilope,
die erinnert, erwartet oder als eine Antilope ansprechbar ist. In der
bildlichen Darstellung wird der Gegenstand zu einem irrealen Ding,
das ich be- und ergreifen, manipulieren und verdndern kann: Fink
wiirde bei dem Status der >lrrealitdt< sicherlich Jonas folgen, nicht
jedoch bei der grundsatzlichen Vollzugsform der Abstraktion und
Idealisierung; gerade letzteres werden wir fiir Fink gleich noch eigens
hervorheben.

Mit dem bildnerischen Tun ist auch unser kognitives Vermogen
verbunden: Sehen ist Bilden, »(e)in Bild zu machen setzt die Fahigkeit
voraus, etwas als ein Bild wahrzunehmen; und etwas als ein Bild und
nicht nur als ein Objekt wahrnehmen bedeutet, auch imstande zu sein,
eines zu machen.«*? Mit dem Bildvermogen entsteht so eine neue,
eigene Art von Wirklichkeit und erhalt Bedeutung: Wir stellen nicht
nur Bilder her, sondern sehen tiber diese Bilder unsere Welt. Mensch-
liche Welt ist Bildwelt, und die zeichnet sich aus durch eine erkennbare
Ahnlichkeit, die intentional hergestellt21 und deswegen konstitutiv
unvollstindige Ahnlichkeit und nicht einfach nur Reproduktion ist:22.
Dabei wird das nur Fliichtige in unserer Sinnenwelt, auch das Unsicht-
bare oder Abwesende zur Darstellung gebracht und wird »herausge-
hoben aus dem Kausalverkehr der Dinge«.23

Sehen ist ein Zuriicktreten von der uniiberblickbaren Vielheit
von Umweltreizen, verschafft die Freiheit des Uberblicks, verschafft
in der Bildgebung einen Moglichkeitsraum sowohl fiir (zukiinftige)
Handlungen wie auch fiir die Interpretation von dem, was geschehen
sein mag. Es wird so Grundlage fiir Sprache: Ein Bild ist mitteilbar,

19 Hans Jonas, »Homo pictorg, 269.

20" Hans Jonas, »Homo pictor«, 278.

2 »[DJas Kunstding ist Bild des Naturdinges, nicht das Naturding auch ein Bild des
Kunstdinges.« (Hans Jonas, »Homo pictor, 270).

22 Vgl. Hans Jonas, »Homo pictorg, 270.

23 Hans Jonas, »Homo pictor«, 274.

104

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

gemeinsamer Besitz aller, die es anschauen und die es als Zeichen
verwenden. Das Bild ist ablosbar von den Dingen in der Welt, fiir die
es steht; auch diese Reduktion eines (Sinn-)Bildes auf ein Zeichen
weist Fink zurtick: Bild- wie Spielwelt ist eine »Als-ob->Wirklichkeit,
die sich von der umgebenden Wirklichkeit zugleich abhebt und in wie
mit ihr neue Sinnfelder gestaltet; eine reine Verweisungs- oder Sub-
stitutionsstruktur einer zeichenhaften Bildwirklichkeit greift hier zu
kurz und verkennt den Charakter der Bild- und Spielwirklichkeit, in
unserem Vollzug mit dieser Wirklichkeit neue und ganz eigene Erfah-
rungen zu machen, und zwar gerade nicht auf eine konventionelle
Weise wie im Umgang mit Zeichen, sondern in der Auseinander-
setzung mit den anderen Mitspielern der Spielgemeinschaft: »Im
Spiel erzeugen wir die imaginare Spielwelt. In wirklichen Handlun-
gen, die aber von der magischen Produktion und Sinnkraft der Phan-
tasie durchsetzt sind, bilden wir in Spielgemeinschaft mit anderen
(oder auch mitunter in einer selbst imaginaren Coexistenz mit ein-
gebildeten Partnern) die [...] umgrenzte Spielwelt — bleiben ihr
jedoch nicht gegentiber, wie der Bildbetrachter dem Bilde, sondern
gehen selbst in die Spielwelt ein und haben darin eine Rolle. Der Rol-
lencharakter kann mit verschiedener Intensitit erlebt werden.«?*
Fiir Jonas folgt aus der Verschrankung der Ontologie des Bildes
mit unserem Bildvermogen ein nicht nur fiir ihn zentrales Anthro-
pologicum — die Freiheit: »Die so gewonnene Freiheit [...] ist eine
Freiheit der Distanz und der Herrschaft zugleich, ist eine Freiheit von
und eine Freiheit zu, denn »(d)er Nachschopfer von Dingen ist aber
potentiell auch der Schopfer neuer Dinge.«?> Hier fiihrt Jonas nun den
Begriff der Imagination, der Einbildungskraft, ein, gleichsam als
potenziertes Bildvermogen, ohne ihn jedoch von der zuvor behandel-
ten Zeichenfunktion des Bildens zu unterscheiden. Imagination ist
»verduflerlichte Erinnerung« und »macht bis zu einem gewissen
Grade tatsdchliche Erfahrung tiberfliissig, indem (sie) etwas von
ihrem wesentlichen Gehalt ohne sie verflighar macht. [...] Was dem
Fluf} der Dinge abgewonnen war, wurde doch dem Fluf8 desIch anver-
traut. Wieder nach aufien versetzt, verharrt es in sich selbst«:26 Gerade
fiir die Imagination fallt Jonas wiederum auf das Paradigma der Pro-

24 Eugen Fink, Grundphédnomene des menschlichen Daseins, 382. Zum Begriff der
Rolle Finks theatralen Zugang zum Spiel vgl. Stephan Gritzels Beitrag in diesem Band.
25 Hans Jonas, »Homo pictor«, 285 f.

26 Hans Jonas, »Homo pictor, 285.

105

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

jektion zwischen Auflen- und Innenwelt, Subjekt- und Objektsphare
zuriick.

Jonas sieht in der Freiheit zum Bilden einen weiteren epistemo-
logischen Aspekt menschlicher Existenz: das Urteilen im Sinne eines
Mafistabes fiir theoretische Wahrheit. Mit dem Bild erlangt das Abge-
bildete auch Geltung im Urteil tiber die Angemessenheit der Darstel-
lung.?” »Diese Dimension transzendiert die aktuelle Wirklichkeit als
ganze und bietet ihr ein Feld unendlicher Variationen als ein Reich des
Moglichen an, das vom Menschen wahr gemacht werden kann nach
seiner Wahl.«?® Diese adaequatio imaginis ad rem ldsst sich fiir ihn
jedoch nicht auf die Wahrhaftigkeit im Umgang mit anderen Men-
schen im Sinne eines aletheuein, eines In-die Unverborgenheit-Brin-
gens, iibertragen. Hier fithrt Jonas das »Versprechenkonnen« ein: dass
wir uns das Wort geben, uns an das, was wir (von uns fiir andere)
zeigen und bezeugen, auch in Zukunft zu halten,?’ setzt diese Wahr-
haftigkeit im Umgang von Personen miteinander von einem reinen,
an eine Projektionstheorie angelehntes Bildvermogen, das Bilder in
die Welt entlasst, ab.30

Gerade an dieser Unterscheidung eines theoretischen und prak-
tischen Weltverhaltnisses lasst sich mit Finks Konzeption des Spiels
als eines Grundphanomens ansetzen. Generell gilt fiir die Grundpha-
nomene: Sie »machen nicht nur die ontologische Verfassung des
menschlichen Seins aus, sie sind auch Moglichkeiten und Bahnen
menschlicher Seinserkenntnis. Die Ontologie des Menschen fiihrt zu
einer wesenhaft-menschlichen Ontologie,”*! einer Ontologie vom
Menschen als Fragment, nicht vom Menschen als einem Absolu-
tum.?? Sie zeigen den »Spannungsbogen« unserer Existenz zwischen
»Vereinzelung und Allgemeinheit<<33, die sich nicht auf eine Seite, auf

27 Vgl. Hans Jonas, »Homo pictor«, 286.

28 Hans Jonas, »Homo pictor«, 286.

29 Vgl. Hans Jonas, »Homo pictor«, 300f.

Jonas verweist am Ende seines Aufsatzes auf Genesis 2,19: Gott ldsst den Men-
schen den anderen Geschopfen Namen geben, mit dieser Benennung geht der Mensch
iiber die Schopfung hinaus und setzt seine eigene Uberlegenheit iiber die Natur an:
Im Benennen wie im Bilden machen wir uns Natur verfiigbar — mit all den Folgen, die
dies nach sich ziehen kann, vor allem mit den Folgen, »Natur«, die Wirklichkeit jen-
seits der Bilder, zu verkennen. Wir treten damit ein in ein epistemisches und daraus
resultierend auch in ein handelndes Gewaltverhaltnis ein: Zur Welt, den Dingen und
Menschen — so Jonas’ These, die er hier jedoch nicht weiter entwickelt, gleichwohl
jedoch in seinen ethischen Schriften weiter verfolgt.

31 Eugen Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, 436.

106

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

eine konstitutive Auslegung unserer Existenz als Individuum einer-
seits, als Gattungswesen andererseits festlegen lasst. Die Form unse-
rer Existenz muss immer wieder aufs Neue hervorgebracht wie auch
ausgelegt werden, und dies geschieht von einem intersubjektiven
Boden aus.

Fink entwickelt nicht nur eine Anthropologie entlang sozialer
Befunde, zu denen sowohl das Bilden wie auch das Spielen in ihren
Ausdrucksdimensionen zahlen, sondern zielt ab auf die konstitutive
Weltoffenheit von uns Menschen — das Vermogen, uns {iber ein Hier
und Jetzt zu transzendieren; flir Fink ist dies nicht ohne ein Aufbre-
chen unserer festverankerten Subjektivitdtsvorstellungen durchfiihr-
bar. Spielen bedeutet, an der Welt (am >Schauspiel der Welt«) teilzu-
nehmen;>* Wahrnehmen ist eine Beziehung nicht nur zur Welt,
sondern in der Welt, eine Beziehung zwischen uns und der Welt, die
auf ein bereits vorhandenes >Zwischen«< baut, das nie von uns alleine
hervorgebracht, sondern erspielt wird — was Fink zu seiner >kosmo-
logischen Anthropologie«, dem spekulativen Spielbegriff der Welt
selbst fiihren wird.?®> Wahrnehmen wie Spielen machen uns einer
Welt angehdrig — von etwas, das grofier ist als wir und das wir deshalb
nie vollstandig iiberblicken konnen. Doch diese Teilhabe an Welt
ermoglicht erst, dass wir etwas wahrnehmen, das wirklich ist und
Bedeutung fiir uns iiber unsere Vereinzelung als einzelne Subjekte
hinaus hat;3¢ dies wird von Fink noch gesteigert auf eine kosmologi-
sche Differenz, die die Unterscheidung von >wirklich< und >méglich«
unterlauft: Diese Unterscheidung konstituiert sich erst aus unseren
Erfahrungsfeldern, in der uns Welt zur Erscheinung kommt, »sich uns
zuspielts, und sich daher metaphysisch nicht mehr zu einem
»Gesamtinbegriff von Gegenstinden moglicher Erfahrung und Erfah-
rungserkenntnis, von Gegenstinden, die auf Grund aktueller Erfah-

32 »Weil die Begriffe der >Vernunft< und der >Freiheit< so neutral fixiert werden, daf}
sie einer Steigerung fihig gedacht werden von einer begrenzten Vernunft und einer
begrenzten Freiheit bis zur absoluten Vernunft und absoluten Freiheit, deswegen wird
die in ihrer Fiihrung vorgehende Anthropologie iiber das reine Selbstverstindnis des
Menschentums hinausgetrieben. Darin sehen wir eine methodologische Entfrem-
dung.« (Eugen Fink, Grundphdinomene des menschlichen Daseins, 435).

33 Vgl. Eugen Fink, Pddagogische Kategorienlehre, hrsg. von Franz-Anton Schwarz,
Wiirzburg 1995, 45.

34 Vgl. dazu den Beitrag von Virgilio Cesarone in diesem Band.

3 Vgl. dazu die Beitrdage von Cathrin Nielsen und Guy van Kerckhoven in diesem
Band.

36 Vgl. dazu Lambert Wiesing, The Philosophy of Perception, 100.

107

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

rungen in richtigem theoretischen Denken erkennbar sind«,3” schlie-
fen lasst, um hier kurz Edmund Husserl anzufiihren, von dem sich
Fink in seiner kosmologischen Phanomenologie immer wieder
abstofit.

Die Struktur des Spiels — in der Spielstimmung der Lust, dem
Spielsinn, der Spielgemeinde, der Spielregel, dem Spielzeug und der
Spielwelt — fithrt immer wieder zum »Imaginaren« (vgl. 25): Doch
was meint dies? Das Imaginare als Schein gegeniiber einer Wirklich-
keit zu fassen, geht von der Uberzeugung aus, dass Imagindres
gemacht und nachgebildet sei anhand dessen, was ist; doch wie
kommt dann solches Wirkliche >ins Sein<? Hier zeigt sich gerade etwas
fiir das Spiel, aber eben auch fiir unser Weltverhaltnis Grundlegendes,
das Medium unserer Erfahrungen ist, aber nicht wie etwas Gegen-
standliches gefasst werden kann: Etwas, was in Differenz zu allem
anderen Binnenweltlichen steht. Fiir Fink stellt sich die Frage, wie sich
dieses Medium zeigt, wie wir uns in diesem Medium zeigen und uns
zu ihm verhalten. »Das Spiel ist schopferische Hervorbringung, ist
eine Produktion. Das Produkt ist die Spielwelt, eine Sphire von
Schein, ein Feld, mit dessen Wirklichkeit es offenbar nicht gut bestellt
ist. Und doch ist der Spielweltschein nicht einfach nichts. [...]1Solcher
>Schein< hat mitunter eine stiarkere erlebnishafte Realitat und Ein-
druckskraft als die massiven Alltagsdinge in ihrer abgenutzten
Gewohnlichkeit.« (26) Schein hat einen besonderen Seinsrang:
»Schein solcher Art ist eine eigenstindige Sorte von Seiendem38 und
enthalt als konstitutives Moment seiner Wirklichkeit ein spezifisch
»>Unwirkliches« in sich« (27); dieses gleicht einem Bild, das nicht nur
in einer Ahnlichkeits- oder Repriasentationsbeziehung zur Wirklich-
keit steht, sondern diese zeigt oder noch mehr als dies: zur Erscheinung
bringt im Sinne eines Symbols; es geht weniger um die Ahnlichkeit,
sondern um die Beziehungen, die hier entstehen.3” Es zeigen sich
nicht Dinge bzw. Sachverhalte in abstrakter Bild- oder Zeichenhaf-
tigkeit, sondern es zeigt sich Sinn, indem wir Erfahrungen mit dieser

3 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phédnomenologischen
Philosophie, Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie 1, hrsg.
von Karl Schuhmann, The Hague 1977, 11.

38 Wobei Fink in der weiteren Argumentation diese Begrifflichkeit des Seienden wei-
ter dekonstruieren wird.

39 Vgl. zu der fiir Fink charakteristischen Stufung der Imagination von Imitatio iiber
Reprisentatio qua symbolischer Dimension des Spiels zur metaphorischen Begriffs-
bildung Guy van Kerckhoven in diesem Band.

108

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

eigenstindigen Art von imaginativem Schein machen und dabei
erfahren, wie wir Erfahrungen machen.

Fink fasst, anders als Jonas, das spielerisch Schopferische
menschlicher Existenz nicht in einem Paradigma des technischen Her-
vorbringens (wenn auch des Produzierens, aber dies bezieht sich auf
ein nicht-imitatorisches sHervorfiihren ins Wirklichsein<*9), sondern
mit einem Bezug auf ein Ideal,*! das weder aus einem von uns
erschauten pragmatischen eidos*? noch aus einem Bezug zu einer
Sphére meta ta physika gewonnen werden kann. Ich will hier nur kurz
auf den Riickschein des Ideals im Spiel verweisen: Fink greift bei der
Entwicklung des fiir ihn konstitutiven Konzepts des Ideals immer
wieder auf Immanuel Kants Gedanken in dessen »Transcendentaler
Dialektik« zuriick:#3 In der Reihe der Kategorien und der Ideen, wo
reine Verstandesbegriffe entweder in concreto in der Struktur der
Anschauungsformen, in den sinnlichen Erscheinungen, aufgewiesen
werden kénnen oder aber eben reine Verstandesbegriffe bleiben — wie
Gott, Freiheit und Unsterblichkeit — und als transzendentale Voraus-
setzungen unserer Vernunftbegriffe fungieren, ist das Ideal eine »Idee,
nicht blof§ in concreto, sondern in individuo, d.i. als ein einzelnes
durch die Idee allein bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding« (KrV
A 838/B866): ein Ur- oder Sinnbild, das sich fiir das Ideal bei Kant
im stoischen Weisen konkretisiert.

Fink legt dieses Ideal weiter auf »moralische Sinnbegriffe«** aus,
die sich jedoch nicht aus einem letzten Telos, dem konzeptuellen
Gehalt des Sinnbildes, ergeben, sondern vielmehr aus unseren »not-
wendige(n) Hoffnungen«*® auf Gliickseligkeit.*® Jedoch: »Es kommt
darauf an, den Bereich, worauf das Hoffen sich bezieht, zu bedenken.

40 Vgl. dazu Annette Hilt, »Nachwort der Herausgeberin, in Eugen Fink, Existenz
und Coexistenz (EFGA 16), 979-1024, 999 f.

41 Eine Auseinandersetzung mit dem quasi ortlosen Ideal, das weder subjektiv noch
objektiv ist, leistet Fink vor allem in seinen paddagogischen Schriften; vgl. fiir eine
knappe Darstellung Eugen Fink, Pddagogische Kategorienlehre, 60 f.

42 So Jonas fiir den Werkzeuggebrauch in Anlehnung an die Platonische Mimesis-
Lehre; vgl. Hans Jonas, »Werkzeug, Bild und Grab«, 38.

43 Vgl. dazu ausfiihrlich: Eugen Fink, Kant: Kritik der reinen Vernunft, hrsg. von Guy
van Kerckhoven (EFGA 13, 1-3). Freiburg/Miinchen 2011; vgl. ebenso das Nachwort
des Herausgebers zu diesem Band.

4+ Eugen Fink, Padagogische Kategorienlehre, 64.

4 Bei Jonas heifit es vom Grab, es sei mit Glaubensvorstellungen verbunden; diese
seien dadurch charakterisiert, »daf} sie irgendwie dem Augenschein unserer Endlich-
keit Trotz bieten und iiber alles Sichtbare hinweg ins Unsichtbare, vom Sinnlichen ins

109

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

Dieser Bereich ist kein Feld innerhalb der Erscheinungen, kein Gegen-
stand eines moglichen Wissens [...]; hier sind alle Worte falsch, die
von einem Bereiche, einem Jenseits, also in irdischen Raum- und
Zeitvorstellungen sprechen. Hier versagen alle Bilder und Gleich-
nisse.«*’

Geht es Fink hier um eine >Pddagogische Kategorienlehres, die
von ihm iiber die Endlichkeit — iiber das Grundphanomen Tod — ent-
wickelt wird, so wird, so meine These, am Spiel, wie Fink es in der
»spekulativen Weltformel« fasst, die Konzeption des Ideals in Finks
Auseinandersetzung mit der Dimension des Imaginidren bzw.
Unwirklichen wiederaufgenommen, wenn auch unter etwas anderen
Vorzeichen: Ist gerade die Spiellust, die die Spielwelt mit 6ffnet, nicht
auch ein Hoffen? Etwas anderes als ein Wissen um Regeln, Glauben
an einen bestimmten Ausgang, an eine Fortsetzung des Spiels oder
eine Intention, etwas zu erreichen? Das spezifisch Imaginare ist nicht
ein Bild, das wir uns im Modus des »Als ob< oder der Fiktion gemacht
haben. Anders als der Bezug auf die Gliickseligkeit, wie er im Grund-
phénomen des Todes auf eine zukiinftige Erfiillung unseres Lebens
bestimmend ist, stellt sich die Hoffnung im Spiel gerade auf dieses
gemeinsam erspielte Feld ein: auf die Offenheit dieses Raums, auf
diese »Oase des Gliicks« und des Gliickens unseres gemeinsamen
Umgangs darin.

Dies zeigt sich in Finks Charakterisierung des Spiels jenseits der
Zweck-Mittel-Beziehungen des alltaglichen Lebens; in dieses Schema
fiigt sich das Spiel explizit nicht: »Auffallig hebt es sich von dem gan-
zen futuristischen Lebenszug ab. Es laf3t sich auch nicht ohne weiteres
eingliedern in die komplexe Architektur der Zwecke, es geschieht
nicht um des >Endzweckes< willen, wird nicht beunruhigt und gestort
wie unser Handeln sonst durch die tiefe Unsicherheit in unserer Aus-

Ubersinnliche fortschreiten.« (Hans Jonas, »Werkzeug, Bild und Grab«, 45) Nicht vom
Hoffen ist hier die Rede, sondern von einem Glauben, was m. E. eine entscheidende
Differenz zu Fink und dem Spiel als einem Umgang mit dem Méglichen und Unwirk-
lichen ausmacht, die sich nicht mehr in einem metaphysischen Kosmos feststellen —
d. h. glauben — lassen.

46 Vgl. Eugen Fink, Pidagogische Kategorienlehre, 65, wo Fink dies noch im Kontext
der Kantischen Lehre vom Ideal verhandelt, um sich dann jedoch im weiteren Verlauf
der Vorlesung von der individualistischen Konzeption Kants abzustoflen, der eben
nicht den coexistentiellen Feldcharakter menschlicher Existenz strikt genug fasst,
sondern auch das >Hoffenc als einen notwendigen Vernunftgedanken des solus ipse
fasst.

47 Eugen Fink, Pidagogische Kategorienlehre, 65.

110

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sozialethische Dimension des Grundphdanomens »Spiel«

legung des Gliickes. Das Spielen hat im Verhaltnis zum Lebensgang
und zu seiner unruhigen Dynamik [...] den Charakter beruhigter
>Gegenwart< und selbstgentigsamen Sinnes.« (18)

Das Imaginére ist symbolische Reprisentanz: »Das Phanomen
des Spiels ist [...] durch den Grundzug symbolischer Reprasentanz
ausgezeichnet [...]. Wird vielleicht das Spiel zum gleichnishaften
Schauspiel des Ganzen, zur erhellenden spekulativen Weltmeta-
pher?« (28) Im Spielen wie auch im Verstehen des Grundphdnomens
Spiel scheint kosmologisch Welt auf, verweist auf unser Hineinge-
haltensein in die Welt, die kein letztes Prinzip gibt, aber uns immer
wieder wie auch das Ideal >zieht¢, dem Leben Form zu geben — eben
gemaf der »befremdliche[n] Weltformel, welche das Seiende im Gan-
zen als ein Spiel walten laf3t« (29) Anders als der metaphysische Zug
der anthropologischen >Mittlerdinge« wie Werkzeug, Bild und Grab
bei Jonas finden wir bei Fink einen kosmologischen Zug, der immer
wieder erspielt werden muss, um Erfahrungen zu machen.*8 Erfahren
wird dabei Sinn (vgl. 20), und dieser Sinn kann sich wandeln, gerade
weil er jeweils immer wieder neu in der Konstellation von Spielenden
und der auf sie bezogenen Spielgemeinde gelebt und ausgelegt werden
muss.

Vergegenwirtigen wir uns noch einmal Jonas’ Ausgangsstellung
einer philosophischen Anthropologie, die ihrem Gegenstand im
Angesicht der kulturell sich wandelnden Menschenbilder entsprechen
konnte: Aufgabe sei, »einige ausgewihlte Merkmale des Menschen
auf ihren Sinn zu befragen. [...] Meine Wahl fiel auf Werkzeug, Bild
und Grab. [...] Zusammen liefern sie der Auslegung so etwas wie die
Grundkoordinaten einer philosophischen Anthropologie.« Diese ent-
sprechen einem »erfolgreichen Vorbild«, das nur in der Vorstellung
existiert*” — und wiederum durch Bilder in die Welt projiziert wird,
wie sich dies an Jonas’ Konzeption der Imagination darstellt.

In Finks Phanomenologie des Spiels ist das Imaginare jedoch
nicht nur Vorstellung, sondern das im Spiel Erspielte: das Ideal, das
sich im Spiel in concreto zeigt und wirklich ist. Ich komme hier auf die
eingangs erwiahnte »phanomenologische Protreptik« zurtick: Sie gibt
uns zu verstehen, wie wir im >Tung, nicht allein im >Sehenc, Erfah-
rungen machen, Erfahrungen priifen, Konzepte fiir unsere Selbstver-
standigung gewinnen; das >Tunc ist hierbei nicht nur eine Pragmatik

48 Vgl. dazu oben, FN 36.
49 Hans Jonas, »Werkzeug, Bild und Grab«, 36f.

111

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annette Hilt

im alltdglichen handelnden Umgang, sondern eine besondere Erfah-
rung. Lambert Wiesing zieht als Beispiel fiir eine solche Erfahrung
die Lektiire eines phdanomenologischen Textes heran, den wir nach-
vollziehen, es konnte auch eine Darstellung eines Sachverhaltes sein,
die gerade unsere Perspektivik stort oder ver-riickt; anders als ein Bild
macht ein solcher Text nicht gegenwirtig, sondern ermutigt die
Lesenden, etwas fiir sich gegenwirtig zu machen:>° Zeigt sich dies
nicht auch im Spiel?

Eine Auseinandersetzung mit dem Spiel als Grundphanomen
menschlichen Daseins wie die von Eugen Fink — verstanden nicht
allein als Anthropologie, sondern eigebettet in eine Kosmologie des
Miteinanderseins — ldsst erfahren, was wir tun, wenn wir spielen, um
dabei Erfahrungen zu machen: existenzielle, ontologische und kos-
mologische. Sie zeigt das Unwirkliche und Imaginére nicht nur als ein
einzelnes Feld neben anderen auf, sondern als den »Grundzug der
symbolhaften Repridsentanz des Weltganzen in einem Innerweltlich-
Seienden«,”" wobei das Weltganze entzogen bleibt und gerade
dadurch uns herausfordert, Ideale fiir uns zu gewinnen: Das Spiel -
die Spielstimmung, der Spielsinn und mit ihnen die Spielgemeinde —
fordert Suche nach und Verstandigung tiber die angemessenen Spiel-
regeln und Spielzeuge, um der Spielwelt als >Reluzenz< jenes Spiels
der Welt zu entsprechen, das ohne (festen) Sinn, ohne Regel, ohne
Zweck ist.>2 Wir werden immer wieder aufs Neue herausgefordert,
»vom Spiel aus den Sinn des Seins zu bestimmen« (28).

»Wenn wir also nach den Wesensstrukturen des Menschen fra-
gen, so leitet uns dabei weder die Blickrichtung auf eine in allem
geschichtlichen Wandel sich durchhaltende Selbigkeit®® noch eine
sogenannte >Wesens-Schau, die vom Faktischen absieht. Im Gegen-
teil, wir miissen versuchen, alle Aussagen iiber >Grundphdanomenex«
unserer Existenz in einer Auslegung unseres heutigen Daseins zu
bewihren«:>* Es konnte diese Aufgabe sein, die sich uns mit Fink bei
der Frage nach der sozialethischen Dimension des Spiels stellt.

0 Vgl. Lambert Wiesing, The Philosophy of Perception. Phenomenology and Image
Theory, 60 1.

51 Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 126.

52 Vgl. Eugen Fink, Spiel als Weltsymbol (EFGA 7), 223.

53 Etwas, was Jonas in seiner »Bildanthropologie« vorgeworfen wird: vgl. Nisaar
Ulama, »Von Bildfreiheit und Geschichtsverlust. Zu Hans Jonas Homo Pictorg, in:
IMAGE 14 (ThemenheftAnthropologie) 7/2011, 11-20.

% Eugen Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, 26 f.

112

19.01.2026, 16:2711;


https://doi.org/10.5771/9783495996874-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

