Gregor Kanitz

Naturwissenschaftliches und technisches Nichtwissen: Emil du Bois-
Reymond trifft Ernst Kapp auf der Grenze der Erkenntnis

Abstract

Die 1872 von Emil du Bois-Reymond gehaltene Ignorabimus-Rede war zweifellos ein Hohepunkt zeitge-
nossischer Debatten um ein »naturwissenschaftliches Weltbild«, um die Autoritdt der Philosophie in
einem »Zeitalter der Naturwissenschaft«. Der beriihmte Physiologe konstatierte die endgiiltige Unerkenn-
barkeit des Wesens von Materie und Kraft. Dieses programmatische Nichtwissen ist vielfach unter er-
kenntnistheoretischen Pramissen aufgerollt worden, ohne jedoch die »Technizitit< dieser Proklamation
selbst kulturphilosophisch und -historisch zu hinterfragen. Eine Parallellektiire von du Bois-Reymonds
Reden und Ernst Kapps 1877 erschienenen Grundlinien einer Philosophie der Technik zeigt die immense
Bedeutung und Vielfalt von »Organ«<-Begriffen, die in der Kappschen Organprojektion neue, anthropolo-
gisch gerahmte, Bewusstseinsmdoglichkeiten freilegt, jedoch in der diskursiven Dominanz der Naturwis-
senschaften nahezu unterging.

The limits of natural science and the limits of technology: Emil Du Bois-Reymond meets Ernst Kapp on
the threshold of knowledge

In 1872, Emil du Bois-Reymond, a famous physiologist, delivered a speech on matter and potency. This
so-called »Ignorabimus-Rede« declared both as beyond recognition and knowledge in a wide debate on
the authority of philosophy in a natural scientific age. This programmatically proclaimed that the limits of
knowledge had mainly been analysed in epistemological ways, but without recognising the technicity of
the speech itself. In terms of cultural philosophy and history, it is fruitful to discuss du Bois-Reymonds
speeches of the 1870s alongside the first explicit philosophy of technology put forward by Ernst Kapp in
1877. This reveals the enormous significance of different and perplexing concepts of »organ(s)«, espe-
cially in Kapp’s notion of »organ projection«. But this anthropologically-coined theory of consciousness
went rather unnoticed through the thoughtful limits of natural science philosophy.

Ignorabimus! [Wir werden es nicht wissen]! Mit dieser lateinischen Formel beendete
der deutsche Physiologe Emil du Bois-Reymond eine vielbeachtete Rede auf der 45.
Versammlung der Deutschen Naturforscher und Arzte 1872 und konstatierte hiermit
endgiiltig die Unerkennbarkeit des Verhéltnisses von Bewusstsein und Materie im
Rahmen eines naturwissenschaftlich-mechanistischen Weltbildes. Er entfachte damit
in der bildungsbiirgerlichen Offentlichkeit einen Streit um die Episteme von Mate-
rie, Kraft und Bewegung, welcher in Teilen bis in unsere heutige Gegenwart reicht.
Was hat dies mit Technik zu tun und warum ist die Rede eines Physiologen des 19.
Jahrhunderts tiberhaupt fiir philosophische Fragestellungen relevant?

169

17,01.2026, 21:46;24,


https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den zeitgendssischen Debatten um das programmatische Nichtwissen des Igno-
rabimus' féllt der Begriff >Technik« selten. Am auffilligsten behauptet er sich noch
in der Abrechnung Walter Rathenaus mit den »technischen Lebensannehmlichkei-
ten«, an denen ihm zufolge die ihrer eigentlichen Bediirfnisse entfremdete Mensch-
heit zu ersticken droht.> Ebenso spricht er von der »Pandorabiichse der Technik, die
zwar »Verkehr und Komfort spendete«, jedoch fiir »Geisteswissenschaft« keinerlei
Entfaltung bietet.3 Diese Aussage stammt aus dem Jahr 1898, Rathenau war zu jener
Zeit bereits Firmenchef der Elektrochemischen Werke in Bitterfeld und ein Jahr spa-
ter wechselte er ins Direktorium jenes Konzerns, den sein Vater Emil nach amerika-
nischem Vorbild aufgebaut hatte.* Ein Organisator technologischen Fortschritts tritt
synchron als Kritiker desselben auf?

Das Ignorabimus als Provokation des Fortschrittes® verkiindete du Bois-Reymond
jedoch 1872 und es erscheint sinnvoll, diese AuBerung und Setzung kultur- und phi-
losophiegeschichtlich zu verorten.® Dann wird deutlich, dass die Rede Bestandteil
einer weltanschaulichen Konfliktsituation ist, dass sie ihre Sprengkraft aus einer dis-
kursiven Dissenslage bezieht. Diese wissens- und philosophiegeschichtliche Pro-
blemsituation der 1870er Jahre soll im Folgenden auf seine epistemischen und kultu-
rellen Implikationen untersucht werden. Der Ignorabimus-Streit ist die dritte Episo-
de einer Debatte um die Autoritdt der Philosophie in einem Zeitalter experimenteller
Naturwissenschaft und populdren Wissens.” Diese Gemengelage dffentlicher Debat-

1 Zu Grunde legen lésst sich eine Anthologie, die alle historisch einschldgigen Pro- und Contra-
Positionen zwischen 1872 von Eduard von Hartmann, Carl von Négeli bis zu Max Verworns
Beitrag aus dem Jahr 1908 versammelt: Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke
(Hg.): Der Ignorabimus-Streit. Texte von E. du Bois-Reymond, W. Dilthey, E. von Hartmann, F.
A. Lange, C. von Ndgeli, W. Ostwald, W. Rathenau und M. Verworn, Hamburg 2012. Eine breite
Forschungsdiskussion findet sich im dritten Band der Reihe Weltanschauung, Philosophie und
Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, ebenfalls herausgegeben von Kurt Bayertz, Myriam Ger-
hard und Walter Jaeschke, Hamburg 2007.

2 Walter Rathenau: »Ignorabimus, in: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit, a.a.O., S. 233-251,
hier S. 250.

3 Ebd.

4 Genauer hatte Rathenau Senior die europdischen Patente der von Thomas Edison erfundenen
Kohlenfadenlampe erworben, diese im grofien Stil vermarktet und damit zweifelsohne europai-
sche Technologiegeschichte mitgeschrieben. Sohn Walter spielte fiihrende Rollen in dieser Un-
ternehmens- und Technikgeschichte, bis er im Ersten Weltkrieg sogar ein Ministeramt {ibertra-
gen bekommt.

5 Vgl Dietrich von Engelhardt: »Einfithrung«, in: Dietrich von Engelhardt (Hg.): Forschung und
Fortschritt. Festschrift zum 175jdhrigen Jubildum der Gesellschaft Deutscher Naturforscher
und Arzte, Stuttgart 1997, S.7-14. Zur offentlichen Wirkung dieser Provokation vgl. auch
Yvonne Steif: Wenn Wissenschaftler feiern. Die Versammlungen deutscher Naturforscher und
Arzte 1822-1913, Stuttgart 2003, S. 121-127.

6 Vgl. Hermann Liibbe: »Emil du Bois-Reymond: zur Kulturgeschichte der modernen Wissen-
schaft«, in: Schweizer Monatshefte. Zeitschrift fiir Politik, Wirtschaft, Kultur 63 (1983), Heft 9,
S.697-711.

7 Historisch wirksam erscheint dabei zunéchst der Materialismus-Streit um 1850, darauf folgt der
Darwinismus-Streit, der 1859 beginnt und endet mit dem Ignorabimus-Streit seit 1872.

170

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten um Materialismus, Evolutionstheorie und Fortschritt ist jedoch kein rein >theore-
tisches< Problem: Die experimentelle Forschung der Naturwissenschaft induziert ge-
rade in jener Epoche neue Handlungs- und Verhaltensweisen, eine Kultur wissen-
schaftlicher Objektivitit erzeugt ebenso spezifische Subjektivititen.’

In herkémmlichen Kategorien ist man geneigt, von einem »naturwissenschaftli-
chen Zeitalter« zu sprechen und miisste sich dabei vor allem auf die einflussreiche
Rede von Werner von Siemens beziehen, in der 1886 Naturwissenschaft, Fortschritt
und Technik in evidenter Weise eine affirmative Haltung zur >modernen< Welt dis-
kursfdhig machte. Aus der damit konnotierten Fortschrittsallianz von Naturwissen-
schaft und Technik speist sich offenbar Walter Rathenaus »Unbehagen<, welches in
kulturkritischer Motivation eine andere Art von Fortschritt fordert; in der For-
schungsliteratur wurde auch von einer »anderen Moderne« gesprochen.® Zur Dispo-
sition steht hierbei der »Kulturwert der Technik«, der in seinem funktionalen Nutzen
zwar anerkannt wird, dennoch nicht ohne eine kritische Haltung geistigen Unbeha-
gens in der deutschen Offentlichkeit kursiert. Rathenau steht emblematisch fiir diese
Ambivalenz, er plant in seiner Jugend, Maler oder Schriftsteller zu werden, schreibt
schlieBlich eine Reihe philosophisch-weltanschaulicher Biicher, ist jedoch in profes-
sioneller Hinsicht Wirtschafts- und Technikmanager.!?

Emil du Bois-Reymond kdnnte man ebenso als Protagonist einer im weitesten
Sinne >technologischen«< Innovation anfiihren: Seine >Erfindung« ist der sogenannte
»Froschstrom«, also der experimentelle Nachweis von elektrischer Muskel- und
Nerventitigkeit anhand von Froschorganismen. Er systematisierte damit die bereits
im 18. Jahrhundert gemachten Versuche zur Elektrizitdt von Galvani und Volta und
reiht sich ein in eine Folge von »Groftaten der Wissenschaft, welche dem ahnungs-
vollen Sichselbstsuchen der Menschheit zum Sichselbstfinden verhelfen«.!! So for-
muliert es zumindest die Technikphilosophie Ernst Kapps 1877, doch genau hier
wiirde Emil du Bois-Reymond einen Vorbehalt des Nichtwissens setzen. Ein be-
wusstseinsméBiges Sichselbstfinden der Menschheit ist mit seinen Froschexperi-
menten nicht zu haben: zwar gibt es wissenschaftlichen Fortschritt auch und gerade
in den Erkenntnissen um die »Kdrperwelt«, jedoch haben diese keinen Einfluss auf
das »Zustandekommen des Geisteslebens«.!? Die Materie ist funktional und natur-

Diese Kontroversen sind alle in der unter Fuinote 1 zitierten Reihe von Kurt Bayertz, Myriam

Gerhard und Walter Jaeschke dokumentiert. (Hamburg 2007 und 2012)

Vgl. Peter Galison und Lorraine Daston: Objektivitit, Frankfurt am Main 2007, S. 121-265.

Thomas Rohkridmer: Eine andere Moderne? Zivilisationskritik, Natur und Technik in Deutsch-

land 1880—-1933, Paderborn 1999.

10 Vgl ebd.; umfassend zu Rathenaus Rolle im Technik- und Modernediskurs S. 79-111.

11 Ernst Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik. Zur Entstehungsgeschichte der Kultur
aus neuen Gesichtspunkten, mit einer Einleitung herausgegeben von Harun Maye und Leander
Scholz, Hamburg 2015, S. 139.

12 Emil du Bois-Reymond: »Uber die Grenzen des Naturerkennens. Ein Vortrag in der zweiten
offentlichen Sitzung der 45. Versammlung Deutscher Naturforscher und Arzte zu Leipzig am
14. August 1872« in: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit, a.a.0., S. 1-26, hier S. 20.

O 0

171

17,01.2026, 21:46;24,


https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wissenschaftlich erklarbar, aber sie ist ebenso fiir weltanschauliche Zwecke nicht
geltend zu machen.

Wihrend also Walter Rathenau die Bedeutung technischen Fortschritts fiir Da-
seins-Fragen begrenzt, ziecht Emil du Bois-Reymond eine Grenze zwischen der na-
turwissenschaftlich erkennbaren Materie und Geistes-Erkenntnis. In der Einschit-
zung Rathenaus ist die »physikalisch-mathematische Methode«!3 ungeeignet, eine
»Richtschnur unseres geistigen Handelns«, geschweige denn ein »absolutes Ziel des
Daseins« zu entwickeln, wonach laut Rathenau »wir Alle diirsten«.!* Genau diese
physikalisch-mathematische Methode ist fiir du Bois-Reymond und sein Erkenntnis-
programm fraglos vorausgesetzt, sie ist die Grundlage fiir das Funktionieren des me-
chanistischen Weltbildes,!5 welches die kausalen Bedingungsverhiltnisse naturwis-
senschaftlich-physiologischer Forschungen modelliert. Daran kniipfte sich die erste
der beiden wesentlichen Ignorabimus-Thesen: Das Verhéltnis zwischen Materie und
Kraft ist unerkennbar, die Mechanik und >Produktivitit« von Materie ist determi-
niert. Bereits in den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts erledigte sich diese These,
die Etablierung der nachklassischen Physik édnderte den Elementarbestand des natur-
wissenschaftlich-philosophischen Denkens, der fortan Relativitit und Quantenme-
chanik in den Fokus der Grundlagendebatten stellte. Anders erging es dem zweiten
Grundsatz des Ignorabimus zur Entstehung des BewuBtseins: Man kann Zustdnde
der Welt oder des Gehirns in atomaren Bestandteilen >objektiv«< analysieren, dennoch
ist damit nicht hinreichend gezeigt, wie es zu subjektiven Erlebnissen und Empfin-
dungen kommt. Es entsteht eine »Erklarungsliicke zwischen den Aussagen der Na-
turwissenschaft einerseits und der Welt des Subjektiven, der Innenperspektive leben-
der Wesen, der »>Qualia¢, andererseits«.'® Damit ist jener zweite Bestand des Igno-
rabimus bis heute ein Problem der Philosophie des Geistes. Auch in den bisher ange-
fiihrten Aussagen du Bois-Reymonds und Walter Rathenaus fallt der Begriff »Geist<
an mehreren Stellen. Fiir Rathenau ist »der Geist« der Antipode >der Techniky, fiir du
Bois-Reymond eine Grenze im naturwissenschaftlichen Weltbild. Aber geht es in
den Fortschritten der Naturwissenschaft, geht es in dem, was seine Grenze am Geist
findet, tiberhaupt um Technik in einem technikphilosophischen Sinn? Oder geht es
vielleicht eher um einen epistemischen Bruch/Ubergang zwischen naturwissen-
schaftlicher Reflexion und Technikphilosophie?

13 Rathenau: »Ignorabimus«, in: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit, a.a.0, S. 235.

14 Ebd., S.236.

15 Vgl Ferdinando Vidoni: Ignorabimus! Emil du Bois-Reymond und die Debatte iiber die Gren-
zen wissenschaftlicher Erkenntnis im 19. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1991, S.23-46.
Auch dieses Weltbild wird getragen von dem Namen Laplace, der so nachhaltig die Totalitét
eines physikalisch-mechanischen Weltbildes vertreten hatte. Auch bei du Bois-Reymond und
von vielen weiteren Ignorabimus-Kontrahenten wird dieser Name regelméfig genannt.

16 Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke: »Einleitung«, in: Bayertz (Hg.), Der
Ignorabimus-Streit, a.a.0., S. VII-XXXVII, hier S. XIII.

172

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Folgenden soll geklért werden, in welchen Kontexten du Bois-Reymond tiber-
haupt von Technik spricht. In der Ignorabimus-Rede von 1872 fillt der Begriff gar
nicht, spielt jedoch in spiteren Reden des Physiologen eine Rolle. Die dhnlich breit
rezipierte Rede »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft« von 1877!7 enthilt einen
Abschnitt mit dem Titel »Das technisch-induktive Zeitalter« und sie wurde im glei-
chen Jahr gehalten, in dem Ernst Kapps wegweisende Technikphilosophie erschien.
Dabher soll eine Parallellektiire der Kappschen Organprojektionstheorie mit du Bois-
Reymonds Reden aufzeigen, in welcher Weise die Grenzen von Erkenntnis und
Fortschritt in der Diskussion der 1870er Jahre als ein epistemisches und technisches
Problem sichtbar werden. Bewegt sich das zu begrenzende naturwissenschaftliche
Weltbild du Bois-Reymonds iiberhaupt in den gleichen Kategorien wie Kapps Philo-
sophie der Technik? Welche Rolle spielt die bei Rathenau identifizierte Tech-
nikskepsis als ein programmatisch-normatives Nichtwissen? Komplementér zur Do-
minanz erkenntnistheoretischer Debatten um das Ignorabimus soll in einer Art close
reading das figurative Wissen und metaphorische Potenzial dieser Philosophie der
Naturwissenschaft du Bois-Reymonds herausgearbeitet werden. In einem ersten
Schritt analysiere ich die Rhetorik des Fortschritts und die jeweils bei Kapp und du
Bois-Reymonds implizierten >Handlungsformen« des geschichtlichen Verlaufs. Die-
ser wird in einem zweiten Schritt auf die Organisation des Handelns und der Subjek-
tivitdt in einem technischen Sinn analysiert. AbschlieBende Bemerkungen zu Kapps
Einsatz einer Technikanthropologie behandeln die daraus erwachsenen Konflikt-
und Diskurslagen zwischen Naturwissenschaft, Organismusdenken und Technikphi-
losophie.

1. Geschichten und Organe naturwissenschaftlichen Fortschritts

Wenn man heutzutage von Grenzen des Fortschritts spricht, so mag man spontan an
die 1972 durch den Club of Rome veréffentlichten Grenzen des Wachstums denken.
Weniger bekannt ist, dass der einflussreiche Physiologe Emil du Bois-Reymond ex-
akt einhundert Jahre zuvor eine andere Art Fortschrittsgrenze verkiindete, ndmlich
die Grenze naturwissenschaftlicher und materialistischer Erkenntnis.

Diese Erkenntnisgrenze steht unter philosophischen Pramissen prinzipiell seit der
Antike, im engeren Sinne seit Descartes, Newton und der europdischen Aufklarung
zur Debatte.!3 Spezifisch fiir die Konstellation der 1870er Jahre ist das Zusammen-

17 Emil Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, Bd. 7,
hrsg. v. Sven Dierig, Hildesheim 2011, S. 567-692.

18 Vgl. Renate Wahsner: »Debatten iiber die Grenzen des Naturerkennens vor dem Ignorabimus-
Streit«, in: Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke (Hg.): Weltanschauung, Philo-
sophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd. 3: Der Ignorabimus-Streit, a.a.O.,
S.36-62.

173

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

treffen einer naturwissenschaftlich und kulturell wahrgenommenen Evidenz von
Fortschritt mit der umfassenden Historisierung und einer damit einhergehenden nar-
rativen Wissenspoetik als Naturgeschichte.!® Eines der Ergebnisse dieses Zusam-
mentreffens ist die 1877 von Emil du Bois-Reymond gehaltene Rede »Kulturge-
schichte und Naturwissenschaft«. Ahnlich wie in den Analysen des Club of Rome
geht es hierbei um das Schicksal der Menschheit, um die Moglichkeiten ihrer Fort-
existenz unter Zuhilfenahme verschiedener Technikformen als Kiinsten des Mogli-
chen.?0

Fiir du Bois-Reymond ist solch eine mogliche Kunst »bewusste Anwendung der
Naturerkenntnis zu Zwecken der Technik, der Schiffahrt, der Heilkunde u.a., also die
planméBige Bewaltigung und Ausnutzung der Natur durch den Menschen zur Ver-
mehrung seiner Macht, seines Wohlbefindens und seiner Geniisse«.?! Die ange-
wandte Naturerkenntnis umfasst damit sowohl Verkehr und Medizin sowie mecha-
nisch-elektrische Apparaturen. Technische Erfindungen sind zunéchst Teil einer an-
wendungsorientierten Naturwissenschaft. Diese lésst sich erzdhlen in verschiedenen
Epochen, von der Antike, welche du Bois-Reymond zufolge noch keine echte Natur-
wissenschaft kannte, bis hin zum sogenannten »technisch-induktiven Zeitalter«. Ist
die Erzdhlung einer planméfigen Naturbewiltigung damit schon technikphiloso-
phisch relevant? Es geht um ein weltgeschichtliches Voranschreiten, um die Uber-
windung irrender Einbildungskraft und Spekulation,?? bis sich schlieBlich der fort-
schrittstragende Impuls der Menschheit zeigt:

»Pferd und Eisen nennt Hegel die »absoluten Organe, wodurch eine gegriindete Macht
herbeizufiihren ist«. (Vorlesungen iiber Philosophie der Geschichte) Wir sagen, Naturwis-
senschaft ist das absolute Organ der Kultur, und die Geschichte der Naturwissenschaft
die eigentliche Geschichte der Menschheit.«??

Hiermit ist ein technik- und fortschrittsgeschichtlich entscheidender Punkt erreicht.
Denn du Bois argumentiert nicht nur fiir die Naturwissenschaft als einer Universalie
des Fortschritts, sondern bedient sich des technikphilosophisch kaum zu {iberschét-
zenden Begriffs des »Organs<. Wenn Naturwissenschaft »das absolute Organ der
Kultur« ist, und sich folglich auch entlang dieser Organ-Vorstellung die Grenzen des
kulturellen Fortschrittes definieren, so sollte man diese Fassung einer »Kunst des
Moglichen« mit einer zeitgendssisch prominenten technikphilosophischen Position
kontrastieren.

19 Vgl. Christian Mehr: Kultur als Naturgeschichte? Opposition oder Komplementaritdt zur poli-
tischen Geschichtsschreibung, Berlin 2009.

20 Christoph Hubig: Die Kunst des Méglichen, 3 Bde., Bielefeld 2006-2015.

21 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.O.,
S.574.

22 Vgl ebd., S.593.

23 Ebd., S. 596.

174

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grundlinien einer Philosophie der Technik Ernst Kapps erschienen zeitlich
parallel zu du Bois-Reymonds Rede 1877 und setzten mit der sogenannten Organ-
projektionstheorie eine Zasur in das Reflektieren menschlichen Fortschritts auf na-
turwissenschaftlicher Basis. Als Organprojektion zeigt sich nun die menschliche
Handlung als fundamental technische, indem sie die Genese des Menschen als
Selbsterkenntnis in einer unbewussten Bewegung zwischen Innen und Auflen mo-
delliert. Und auch Kapp erzihlt eine Geschichte, bei ihm beginnt sie mit den >ersten
Werkzeugen« der Urmenschen und legitimiert hierin seine Philosophie der Technik
als Anthropologie. Diese Technik projiziert und produziert Menschliches und schafft
damit eine Entwicklung technischen >Leibens und Lebens<®* als Organprojektion.
Das zeigt sich an den unterschiedlichen Konzeptionen des Organs als absolutem na-
turwissenschaftlichem Kulturzweck (du Bois-Reymond) und dem Organ als relatio-
nal-menschlichem Werkzeug zwischen Mechanismus und Organismus (Kapp).2® Fiir
du Bois-Reymond ist die Naturwissenschaft in toto das oberste Prinzip der Mensch-
heitsentwicklung. Sie ist oberster Zweck, weil sie »nicht allein die Summe der
Kenntnisse von der toten und lebenden Natur, ihren Erzeugnissen, Wirkungen und
Gesetzen, sondern auch die bewuflte Einsicht in die zur Vermehrung jener Summe
einzig dienliche Methode«?° bietet. Diese Kombination von Methode und Organvor-
stellung geht auf Francis Bacon zuriick und ist bis heute Leitbild einer experimentel-
len Naturwissenschaft. Das sogenannte Novum Organon wurde als Gegenbild zur
aristotelisch-deduktiven Scholastik 1620 in London verdffentlicht. Das Organon, al-
so der Zweckzusammenhang dessen, was iiberhaupt in Erkenntnisreichweite gelan-
gen kann, wird von Bacon als Wissenschaft erneuert; man konnte mit Blick auf die
ebenfalls im 17. Jahrhundert entstandene Querelle des anciens et des Modernes sa-
gen, sie wird modernisiert und auf experimentelle Erfahrung umgestellt. Sowohl das
Novum Organon wie die Querelle eréffnen in ihrer Zeit neue Moglichkeitsrdume des
Erkennens und Gestaltens, welche die altiiberlieferten, auf die Antike bezogenen
Traditionsformen ablésen. Zum Programm dieses Erfahrungswissens gehort jedoch
ein Moment des Wagnisses und der Grenziiberschreitung. Als Grenze eines definier-

24 Der Ausdruck des >Leibens und Lebens« féllt an mehreren Stellen von Kapps Analyse. Mittels
des menschlichen Kérpers setzt er ein synthetisches Operandum zur Vermittlung und Wechsel-
wirkung von Bediirfnissen und Apparaten, von »mechanischer Werktétigkeit« und der »inne-
ren Vorstellungswelt«: »Da aber das Selbst [...] nur in einem Leibe >leibt und lebt¢, so kann
diese vom Menschen ausgehende duflere Welt mechanischer Werktatigkeit auch nur als reale
Fortsetzung des Organismus und als Hinausverlegung der inneren Vorstellungswelt begriffen
werden.« (Kapp: Grundlinien, a.a.O., S. 36)

25 Hier lassen sich wirkungsmachtige technikphilosophische Traditionen anschlieBen, welche das
menschliche Handeln zwischen Organprojektion (Kapp) und Organkompensation (Gehlen) be-
schreibbar machen. In dieser Linie ist » Technik als ein Mittel des Menschen« zu verstehen: Su-
sanne Fohler: Techniktheorien. Der Platz der Dinge in der Welt des Menschen, Miinchen 2003,
S.25-105, speziell zu Kapp S. 34-48.

26 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.O.,
S.574.

175

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Moglichkeitsraums der irdischen Welt galten, zumindest von Aristoteles ver-
biirgt, die westlichen Séulen des Herkules. Das Titelkupfer des Novum Organon
stellt als Kontrapost »eine Allegorie voran, auf der ein Schiff, aus Richtung Westen
kommend, mit vollen Segeln die Passage zwischen den Séulen des Herkules durch-
quert«.?’ Und auch du Bois-Reymond beschreibt 1877 den Fortschritt des Menschen
u.a. mit Blick auf das Verkehrsmittel des Schiffes, tiberhoht zur rhetorischen Allego-
rie:

»Der Umfang des Planeten wird ihm [dem Menschen] zu enge. Kaum dafl dessen Hohen
und Tiefen ihm noch ein Geheimnis bergen. Wohin kdorperlich zu gelangen dem Men-
schen versagt bleibt, dahin dringt mittels des Zauberschliissels der Rechnung sein Geist.
In schwirzester Nacht, im wildesten Meere steuert sein Schiff den kiirzesten Kurs; klug
entweicht er aus dem verderblichen Ringe des Teifuns.«®

Das Schiff ist ein Symbol fiir das gleitende Vorankommen des Menschen, der mit
klugen Werkzeugen und rechnendem Geist die letzten Geheimnisse der Welt ent-
schleiert. Und du Bois Reymond sieht hier das Zukunftsprogramm der Naturwissen-
schaft gleichsam vollzogen und erfiillt: »So ward des weit in die Zukunft schauen-
den Bacon's Wort erfiillt: Wissen ist Macht. Alle Volker Europas, die alte und die
neue Welt, wetteifern in dieser Bahn.«?° In diesem Register eines neuen Moglich-
keitsraums agiert auch du Bois-Reymonds Ignorabimus-Rede. Sie endet nicht nur
mit der lateinischen Formel, sondern sie wégt zunéchst ab, ob diese Setzung wirk-
lich so radikal zu treffen ist, denn:

»Im Riickblick auf die durchlaufene siegreiche Bahn, trigt ihn [den Naturforscher, G.K.]
dabei das stille Bewusstsein, dass, wo er jetzt nicht weil}, er wenigstens unter Umstdnden
wissen kénne, und dereinst vielleicht wissen wird«.3?

Und danach folgt der vielzitierte letzte Satz:

»In Bezug auf das Rithsel aber, was Materie und Kraft seien, und wie sie zu denken ver-
mdgen, muss er [immer noch der Naturforscher, G.K.] ein fiir allemal zu dem schwerer
abzugebenden Wahlspruch sich entschlieBen: »Ignorabimus!<«.3!

Was passiert also, wenn auf der experimentellen, progressiven Bahn der Erkenntnis
sich plotzlich das »stille Bewusstsein« eines hoffnungsvollen Naturforschers bewegt?
Die Bewegungsmetaphorik des Redeanfangs zeigt noch das Kollektivum eines Hee-
res, die klassischen Agenten einer politischen Geschichte des 19. Jahrhunderts, wie

27 Ridiger Zill: »Grenze«, in: Ralf Konersmann (Hg.): Worterbuch der philosophischen Meta-
phern. Studienausgabe, Darmstadt 2014, S. 138-149, hier S. 144.

28 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.O.,
S. 599.

29 Ebd., S. 600.

30 Du Bois-Reymond: »Grenzen des Naturerkennens«, in: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit,
a.a.0., S. 26.

31 Ebd.

176

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie z.B. Leopold von Ranke hitte schreiben kdnnen. Hier tritt die Naturwissenschaft
als »Weltbesiegerin unserer Tage« auf, die nach Feststellung der Threr »Herrschaft
unterworfenen Landerstrecken« die »wahren Grenzen ihres unermesslichen Reiches
einmal klar sich vorzuzeichnen versucht«.32 Doch das schlieBlich und endlich ausge-
sprochene »Ignorabimus« ist keinem Sieg tiber Frankreich, England oder irgendeine
andere territoriale GroSmacht geschuldet, sondern es ist der »Entsagung« eines »stil-
len Bewusstseins« entstanden. Hier ist du Bois-Reymond an die Grenzen des Be-
wusstseins gestoBlen. Wire diese Grenze transzendental-idealistisch gezogen — Hin-
weise in diese Richtung lassen sich im Text finden — dann handelte es sich im Sinne
Kants um die »hoheitliche Aufgabe« der Grenzbestimmung, die vor allem »Wissen-
schaft nach auBen« vertritt und verteidigt.?3> Wissenschaftler verteidigen dann ihre
Autonomie als regulative Idee. In diesem Sinne wire ihre Aufgabe »absolutes Organ
der Kultur« und in diesem begrenzten Zweckzusammenhang wiirden alle Bahnen,
alle Entsagungen von stillen Bewusstseinen wissenschaftlich zuriickgelegt. Technik-
philosophisch lésst sich schliissig argumentieren, dass diese Zweck-Mittel-Relation
Kants einer technomorph gedachten »Naturabsicht« folgend Technik realisiert.3*
Das Problem des 19. Jahrhunderts besteht jedoch in einer ungeheuren Multiplizie-
rung der Organe und Naturen in Organisationen und Menschenbildern; dazu hat
Kant mit der Entgegensetzung von Organismus und Mechanismus einen nachhalti-
gen Markstein gesetzt, jedoch gerade die transzendentale Subjektivitdt mit der neuen
»Entfesselung des Organbegriffs«?> gewissermaBen nicht mehr >versorgen< konnen.
Denn das Verhiltnis zwischen Mechanismus und Organismus verdndert sich in den
jeweiligen Graden von Selbsttétigkeit, welche »Bewusstsein« oder » Wissenschaft«
strukturell/systemisch verdndern. Die um 1800 entstehende Dynamik eines Antago-
nismus von Organismus und Mechanismus sollte nicht nur erkenntnistheoretisch
thematisiert,® sondern vor allem mit Blick auf die Poetiken, Metaphern und Narrati-
ve befragt werden, welche dem »stillen Bewusstein« Zweck und Richtung als »Le-
ben« geben.

32 Ebd,S. 1.

33 Vgl. Zill: »Grenze«, in: Konersmann (Hg.): Worterbuch der philosophischen Metaphern,
a.a.0., S. 146.

34 Christoph Hubig: »Historische Wurzeln der Technikphilosophie«, in: Christoph Hubig, Alois
Huning und Giinther Ropohl (Hg.): Nachdenken iiber Technik. Die Klassiker der Technikphilo-
sophie und neuere Entwicklung. Darmstddter Ausgabe, Berlin 2013, S. 19-40, hier S. 32-34.

35 Davon lésst sich seit Ende des 18. Jahrhunderts sprechen: Theodor Ballauff und Eckart Schee-
rer: »Organ, in: Joachim Ritter und Karlfried Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch der
Philosophie, Bd. 6, Darmstadt 1984, Sp. 1317-1325, hier Sp. 1320.

36 Renate Wahsner: »Mechanismus«, in: Annika Hand, Christian Bermes und Ulrich Dierse
(Hg.): Schliisselbegriffe der Philosophie des 19. Jahrhunderts, Hamburg 2015, S. 283-302.

177

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laut du Bois-Reymond ist der naturwissenschaftliche Moglichkeitsraum dem
»verniinftigen Tiere«?’” Mensch und dessen »Naturbeherrschung«?® zugeeignet. Die
Ingangsetzung des Fortschrittes bestimmt eine wesentliche Referenz in Benjamin
Franklins Konzept des Menschen als »tool making animal«.3® Hier liegt eine Pa-
rallele zu Ernst Kapps Technikphilosophie. Auch sie beruft sich auf den amerikani-
schen Universalgelehrten, wenn sie die Potenzen und Spielrdume des menschlichen
Wissens erldutert. Kapps Kulturgeschichte beginnt nicht wie bei du Bois mit der ver-
meintlichen Naivitdt der Antike, sondern mit einer » Archiologie« der menschlichen
»Uranlagen zur Kultur«.*® Erstmalig Mensch war man mit den ersten Werkzeugen
und das »tool making animal« vollzieht darin mit Steinbeil und Hammer die »erste
reale Handlung«*!. Kultur beginnt in Kapps Technikphilosophie nicht mit den Na-
turwissenschaften des 17. Jahrhunderts, sondern bereits in menschlicher Vorzeit.
Und dadurch ergibt sich fiir Kapp ein anderes Organon, welches keine (Natur-)Wis-
senschaft bendtigt. Erstes Werkzeug — und dies betont er in jedem einzelnen seiner
dreizehn Kapitel von Neuem — ist die menschliche Hand. Um in der Logik einer Ba-
con’schen Abkehr von Aristoteles zu bleiben, liee sich formulieren, Kapp kehrt
gleichermaflen zuriick zu Aristoteles. Denn dieser hatte prominent die Hand als das
erste Werkzeug des Menschen dargestellt. Maf3geblich wird dieses Werkzeug bei
Aristoteles als Glied gedacht, jedoch scheint der Hinweis auf einen vermeintlichen
»biologischen Fauchausdruck«*? begrenzt hilfreich, da die antike Biologie andere
Kategorien kennt als die modernen Lebenswissenschaften. Dennoch ldsst sich ein im
weitesten Sinne korperliches Konzept aus dieser aristotelischen Vorstellung ableiten.
So argumentiert auch Kapp mit der Hand als prinzipiellem Konkretum jeder techni-
schen Entwicklung. Zu Grunde liegt ein prozessorientierter Organbegriff, der einer-
seits »im feierlichen Handschlag« Ausgang einer stets neu aktualisierten, symboli-
schen Betrachtung des Menschen ist und damit auch die Realitét alltdglich-techni-
schen Handelns in den Mittelpunkt stellt. In dieser Handlungsform steckt »aller Ge-
schichtlichkeit Anfang«.** Kapp kann fiir die Dynamik der Bahnen und Verkehrsfor-
men, auf denen sich schlieBlich die Grenze der Subjektivitit abzeichnet, schliissiger
argumentieren, indem er sich der hegelianischen Konstruktion von »Geschichtlich-
keit« bedient. Parallel zur durch Geschichte modernisierten Naturwissenschaft, pa-
rallel auch zur ersten nominellen Technikphilosophie entstanden Konzepte, die das
Prozessieren von Bewusstsein auf neue Weise erzdhlen und dennoch formalisieren

37 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.O.,
S. 599.

38 Ebd., S. 600.

39 Ebd., S.599.

40 Kapp: Grundlinien, a.a.O., S. 212.

41 Ebd.

42 Ballauff: »Organ, in: Ritter (Hg.): Historisches Wérterbuch der Philosophie, a.a.O., Sp. 1317.

43 Kapp: Grundlinien, a.a.O., S.225.

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wollten.** Leitend ist dabei ein anthropologisches Denken, Fiihlen und Wollen,
Kapp beruft sich mehrfach auf Hegels »System der Bediirfnisse«.

Auch wenn du Bois-Reymond und Kapp gleichermaflen am »Werkzeug-Tier«
Mensch ansetzen, so nehmen sie doch unterschiedliche Narrative des kulturell han-
delnden Wesens in den Blick: Fiir du Bois-Reymond besteht Kultur in naturwissen-
schaftlicher Modernisierung, Kapp untersucht dagegen eine Archéologie menschli-
chen Handelns, welche sich zweifelsohne dort beweisen miisste, wo die organischen
Werkzeuge des Menschen als Bestandteile von Organisationen und Korperschaften
relevant werden. Dies bedarf eventuell weniger eines wissenschaftlichen Organons
als vielmehr einer Asthetik des Sozialen, die das Leben geschichtlich organisiert.

1I. Physiologische Wissenschaft und die Reize der Subjektivitiit

Du Bois-Reymond kennt wie Kapp Arten der Kdorperlichkeit. Seine Naturwissen-
schaft des Froschstroms erzeugte nachhaltig eine Experimentalkultur, welche die
Grenzen zwischen Physiologie und Philosophie verschob. Seitdem der sinnliche
Grund von Muskelbewegung im Medium der Elektrizitdt ermittelt war, lieBen sich
iiber Aufzeichnungssysteme und Apparaturen die Bewegung des Organischen aus
neuem Blickwinkel analysieren. Elektrizitit erzeugte neue Infrastrukturen und neue
Reizbarkeiten, welche neue Erkenntnisbedingungen setzten. »Die Physiologie der
Sinne fiihrt so unmittelbar in die Erkenntnistheorie...«*, verkiindet du Bois-Rey-
mond etwa einen Monat vor der beriihmten Ignorabimus-Rede. Die Physiologie
fiihrt nicht nur in die Erkenntnistheorie, sondern sie ist als Chiffre einer beispiello-
sen Verwissenschaftlichung des menschlichen Kdorpers zu begreifen, welche soziale,
gesundheitspolitische, padagogische, sprachliche und sogar rechtliche Folgen hat-
te.* Legt man nun Kapps technischen MaBstab der Handlichkeit und des Hand-
werks zu Grunde, so miisste auch die Sinnesphysiologie der experimentellen Natur-
wissenschaft einen Moglichkeitsraum handlichen Agierens voraussetzen. Das Expe-
rimentieren an und mit Organen weist in der Tat auf eine spezifische Asthetik, auf
professionell-methodische wie private Anordnungen, Rdumlichkeiten, Vernetzt- und
Verbundenheiten hin. AuBerungen du Bois-Reymonds zur Sinnlichkeit und Methode

44 Leonhard von Renthe-Fink: Geschichtlichkeit: ihr terminologischer und begrifflicher Ur-
sprung bei Hegel, Haym, Dilthey und York, Géttingen 1964. Aktualisiert bei Jerzy Krakowski
und Gunter Scholtz: Dilthey und York. Philosophie und Geisteswissenschaften im Zeichen von
Geschichtlichkeit und Historismus, Wroclaw 1996.

45 Emil du Bois-Reymond: »Uber Geschichte der Wissenschaft«, in: Estelle du Bois-Reymond
(Hg.): Reden von Emil du Bois-Reymond in zwei Bdnden, Bd. 1, Leipzig 1912, S. 431-440,
hier S. 437.

46 Vgl. Philipp Sarasin und Jakob Tanner (Hg.): Physiologie und industrielle Gesellschaft. Studi-
en zur Verwissenschafilichung des Kérpers im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main
1998.

179

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Versuche sind recht vereinzelt, aber insgesamt gut ausgewertet.*’” Demnach
gibt es, in grober Vereinfachung, zwei Dispositive des Experimentierens: Die erste
und zeitlich vorgelagerte Variante bildet die Werkstatt-Improvisation, die fiir du Bo-
is-Reymond und seine Mitstreiter vor allem bis zur Errichtung des Physiologischen
Instituts 1877 in Berlin relevant war. Zum Teil mussten zentrale Versuche auf dem
heimischen Kiichentisch durchgefiihrt werden. Die physiologische »Asthetik des
Versuchs« bildete sich hier in dem Erfordernis, eine immer wiederholbare Versuchs-
anordnung zu kreieren und bis zur Perfektion zu Ende zu fithren.*® In der spéteren
Institutionalitit des Physiologischen Labors glich der nun nicht mehr nur primér
Forschungs-, sondern auch Lehrbetrieb eher einer Fabrik. Damit umschrieb du Bois-
Reymond zumindest den Organisationsgrad dieser Wissenschaftseinrichtung.*® Dies
ist insofern bemerkenswert, als in einer wenig beachteten Passage der Ignorabimus-
Rede die Fabrik als Erklarungs- und Anschauungsmodell fiir den Lebens- und Or-
ganbegriff der naturwissenschaftlich definierten Kausalitdt herangezogen wird. Vor
allem im Prinzip des Gleichgewichts erklért sich das Verhiltnis zwischen organi-
scher und anorganischer Materie, die — so funktioniert das mechanistische Weltbild —
grundsitzlich den gleichen Kréften unterliegt. Dennoch liegt ein evolutiondrer Spiel-
raum in dieser Organvorstellung, aufgrund unterschiedlicher Bildungsformen entste-
hen zwei Typen von »Organisations, die du Bois-Reymond im Bild von »Bauwerk«
und »Fabrik« typisiert und zuspitzt:

»Das Bauwerk kann man sich aus lauter dem Ganzen dhnlichen Theilen so gefiigt vor-
stellen, dass es gleich dem Krystall in dhnliche Theile spaltbar ist; die Fabrik ist gleich
dem organischen Wesen, wenn wir von dessen Aufbau aus Zellen und der Theilbarkeit
mancher Organismen absehen, ein Individuum.«>

Das Organ als etwas Organisiertes liegt damit zwischen einer kristallartigen, teilba-
ren Anordnung einerseits und der Individualitit als »organische[m] Wesen« auf der
anderen Seite.>! Und hat man du Bois-Reymonds Aversion gegen jegliche Form von
»Lebenskraft« akzeptiert, so fragt sich der aufmerksame Leser dennoch, ob nicht in
einer Evolution kultureller Naturwissenschaft schlieBlich Organisationsformen ent-
stehen konnen, die gewissermalien ein »Eigenleben< haben. An dieser Stelle hilft ein
erneuter Blick auf die Culturgeschichte-Rede von 1877, in der er dem eigens erzéhl-

47 Vgl. Sven Dierig: Wissenschaft in der Maschinenstadt. Emil Du Bois-Reymond und seine La-
boratorien in Berlin, Gottingen 2006.

48 Vgl ebd., S. 17-144.

49 Vgl ebd., S. 145-256.

50 Du Bois-Reymond: »Grenzen des Naturerkennens«, in: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit,
a.a.0., S. 12.

51 Mit der Referenz auf den Kristall ist die Lebensauffassung Haeckels gemeint. Weitere Hinwei-
se zum ambivalenten Organ(ismus-)begriff du Bois-Reymonds bei Wolfgang Friedrich Gut-
mann und Klaus Bonik: »Evolutionsvorstellung und Organismusbegriff bei Emil du Bois-Rey-
mond, in: Gunter Mann (Hg.): Naturwissen und Erkenntnis im 19. Jahrhundert: Emil Du Bo-
is-Reymond, Hildesheim 1981, S. 206-224.

180

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Aufstieg einer Weltgeschichte der Naturwissenschaft ein merkwiirdig negatives
Ende der Bestimmung erfindet. Als wire dies ebenso ein Stil des AbschlieBens im
Sinne des Ignorabimus, hebt du Bois-Reymond gleichsam einen moralischen Zeige-
finger und beginnt im Schlussteil der Rede, vor den »drohenden Gefahren« zu war-
nen, die jegliche Kultur in der Fortentwicklung des naturwissenschaftlichen Zivilisa-
tionsstiles in Frage stellen.>?

Hier gerdt du Bois-Reymond in das Fahrwasser von Bildungsdiskussionen, die
das 19. Jahrhundert in oft unterschitzter Weise bestimmt.’3 Geradezu humboldtsches
»Leben« scheint in das festgezimmerte mechanistische Weltbild einzuziehen, wenn
der Berliner Physiologe plétzlich vor einer Welt warnt, die ausschlief3lich von Natur-
wissenschaft bestimmt ist. Dem Geist mangele es dann an Ideen, der Phantasie an
Bildern, der Seele an Empfindung »und das Ergebnis ist eine enge, trockene und
harte, von Musen und Grazien verlassene Sinnesart«.>* Dieses Ignorabimus der Na-
turwissenschaft als Grenze der Sinne und geradezu des Lebens wird in zweierlei
Hinsicht weiter spezifiziert. Wird einerseits vielfach auf die handgreiflichen und da-
mit sinnlichen Implikationen des Experimentierens hingewiesen, so ist dennoch das
»HandwerksmiBige« davon geschieden. Ein UbermaB an Naturwissenschaft steht
zwar zu »den hdchsten Strebungen des Menschengeistes« in Beziehung, jedoch ver-
liert sich diese Fortschrittlichkeit als »handwerksméBiges, nur auf Erwerb gerichte-
tes Tun«.> Und du Bois-Reymond konkretisiert diesen Sachverhalt negativer Folgen
mit dem Satz: »Die technische Seite der naturwissenschaftlichen Tétigkeit tritt un-
vermerkt immer weiter in den Vordergrund...«*¢

Aus dieser Passage lassen sich neue Schlussfolgerungen iiber den Technikdiskurs
des Ignorabimus ziehen. Formuliert du Bois-Reymond also einerseits das »tech-
nisch-induktive Zeitalter« gewissermallen als Kronung naturwissenschaftlicher Kul-
turentwicklung, so stellt er zum Hohepunkt der Rede abermals eine geopolitische
Erwédgung in den Raum: Zwar formuliert es der Wortlaut seiner Rede neutral, jedoch
distanziert sich der Berliner Wissenschaftsorganisator nicht von einer Position, die
»die Durchdringung der europédischen Kultur mit Realismus und das reilend wach-
sende Ubergewicht der Technik als Amerikanisierun g« bezeichnet. Hier
deutet sich das Kippen des Technikdiskurses in eine symbolisch konnotierte Morali-

52 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.0.,
S. 6011f.

53 Gerade im Kontext der Physiologie verdeutlicht von: Jiirgen Oelkers: »Physiologie, Padagogik
und Schulreform im 19. Jahrhundert«, in: Sarasin (Hg.): Physiologie, a.a.0., S. 245-285.

54 Du Bois-Reymond: »Kulturgeschichte und Naturwissenschaft«, in: Ders.: Werke, a.a.0.,
S. 604.

55 Ebd. In seiner 1872 gehaltenen Rede »Uber Geschichte der Wissenschaft« findet sich ebenso
eine Abqualifizierung des »HandwerksmaBigen< im Sinne eines Dilettantismus. Vgl. ebd.,
S. 433.

56 Ebd.

57 Ebd., S. 605.

181

17,01.2026, 21:46;24,


https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sierung an, welche auf einen kulturellen Mangel zielt. Im Sinne technischer Mittel
des Menschen lage hier ein im biirgerlichen Bildungsdenken niher zu explizierender
Organmangel vor. Verstirkt wird diese Mahnung schlielich in einer du Bois-Rey-
mondschen Rede aus dem Jahr 1882 unter dem Titel »Uber die wissenschaftlichen
Zustande der Gegenwart«. Hier ist der strategische Hintergrund zu beachten, denn
die Rede wurde zum Geburtstag des Kaisers gehalten und es verwundert nicht, dass
Amt und Beruf des Wissenschaftlers samt seiner moralischen Verpflichtung im Mit-
telpunkt stehen. Auffallig erscheint jedoch abermals die Technik als Mangel >gebil-
deter< Vernunft. »Gegeniiber den Verlockungen der Technik sollen sie [die akademi-
schen Institutionen, G.K.] den Reiz der reinen Wissenschaft zur Geltung bringen.«>8
Ausgerechnet also der Wissenschaftler, welcher die Wirkungen von Reizen wie
kaum ein anderer Zeitgenosse gewissermaf3en organisch neu entfesselt hat, fordert
hier »reine Wissenschaft, die sich vom Alltag des Kaiserreiches, also »den ungere-
gelten Anmaflungen, dem kurzen Gedichtnis, dem iiberhandnehmenden banausi-
schen Treiben des heutigen Geschlechtes«® absondert. Wenn in diesen AuBerungen
Technik eine Rolle spielt, so wire es in erster Linie eine Sozialtechnologie und es ist
bereits die Vermutung gedulert worden, dass du Bois-Reymonds Ignorabimus auch
in dieser Dimension mitbedacht werden miisste.®® Damit wird ebenso deutlich, dass
die naturwissenschaftlichen Werkzeuge (als Organe) im Sinne du Bois-Reymonds
nicht unmittelbar auf soziale Organisationen anwendbar sind. Ernst Kapp macht mit
seinem finalen Kapitel zum »Staat« immerhin Vorschldge, die durchaus auf Augen-
hoéhe mit zeitgendssischen soziologischen Diskussionen um »Leben< und Organisati-
on stehen. Begrifflich scharf konnen diese nur schwerlich argumentieren, da die Phi-
losophie jener Jahre nicht nur im Kreuzfeuer weltanschaulicher Debatten steht, son-
dern ebenso permanent erweitert oder vereinnahmt wird von anthropologischen,
physiologisch-biologischen, soziologischen, staatswissenschaftlichen oder histori-
schen Konzepten, die jeweils interferierende Terminologien von »Organ«, »Organis-
mus« oder »Organisation« verwenden.®!

58 Emil Du Bois-Reymond: »Uber die wissenschaftlichen Zustinde der Gegenwart (1882)«, in:
Du Bois-Reymond (Hg.): Reden von Emil Du Bois-Reymond, Bd. 2, a.a.O., S. 141-156, hier
S.151.

59 Ebd.

60 Vidoni, Ignorabimus, a.a.0., S.207-210.

61 Einen guten Uberblick iiber die biologisch konnotierten Semantiken bei Georg Toepfer: »Orga-
nisation«, in: Ders. (Hg.): Historisches Wérterbuch der Biologie, Bd. 2, Stuttgart u.a. 2011,
S.754-776. Stéarker unter historisch-politischen Gesichtspunkten Ernst-Wolfgang Bockenfor-
de: »Organ, Organismus, Organisation, politischer Korper«, in: Otto Brunner, Werner Conze
und Reinhart Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur poli-
tisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, Stuttgart 1978, S. 519-622, bes. S. 606-613.

182

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Philosophie der Naturwissenschaft und die Organe des Technischen

Mitten in dieser weltanschaulich und philosophisch prekiren Lage meldete sich eine
weitere Gruppe von Akteuren zu Wort, welche allerdings im akademisch-université-
ren Diskurs nur geringes Gehor finden konnte. Die Ingenieure des Kaiserreiches tru-
gen mit ihren Entwiirfen und Konstruktionen wesentlich bei zur Wahrnehmung einer
Kultur des eingangs angefiihrten »naturwissenschaftlichen Zeitalters« (von Sie-
mens). Vieles spricht dafiir, dass Ingenieure damit nicht nur technische Kultur in ac-
tu herstellten, sondern sich Positionen im Diskurs erarbeiteten, die den naturwissen-
schaftlich-physikalischen Materialismus nicht einfach reproduzierten, sondern eige-
ne Narrative und Visionen des technischen Fortschritts formulierten: »In ihren Ab-
grenzungen von dem Schreckbild einer positivistisch und materialistisch verzerrten
Naturwissenschaft [...] konnten die Ingenieure ein vorsichtigeres, sensibleres Welt-
bild entwickeln«.? So schliet zumindest eine Einschitzung, die die schwierige Eta-
blierung der akademischen Ingenieurswissenschaft als Bestandteil eines generellen
Krisenbewusstseins um 1900 analysiert. Man kdnnte weiterhin fragen, ob die Igno-
rabimus-Position Walter Rathenaus ebenso ein solches »vorsichtigeres, sensibleres
Weltbild« (wie oben zitiert) profiliert, wenn er, wie eingangs zitiert, den »Geist« ge-
gen die »Technik« und in symbolischer Uberhdhung vor einer allumfassenden ge-
sellschaftlichen »Mechanik«®? warnt, wihrend er gleichzeitig in hohen Amtern tech-
nologische Praxis mit organisiert. Eventuell funktionierten dann technisches Han-
deln und technischer Diskurs auf ganz unterschiedlichen Ebenen, was ebenso in der
vielfach von Ingenieuren des Kaiserreichs geduBerten Vermutung deutlich wird, dass
Technik nicht in angewandter Naturwissenschaft aufgeht. Auch das Beispiel Emil du
Bois-Reymonds offenbart eine dhnliche Problematik, wenn er der naturwissenschaft-
lichen Erkenntnis ein Ignorabimus setzt, wenn er ebenso eine deutliche Tech-
nikskepsis trotz Glaube an die naturwissenschaftliche Zivilisation artikuliert, wah-
rend seine alltdgliche, professionelle Arbeit im Berliner Physiologischen Institut si-
cherlich im hochsten Mafle von dem profitiert, was Rathenau als »technische Le-
bensannehmlichkeiten« verwirft. Ebenso zeigt sich du Bois-Reymond, wie im vor-
angegangenen Abschnitt dargelegt, als diskursiver Verdchter des »HandwerksméafBi-
gen, wihrend er selbst Mythen des handwerklichen Naturforschers mit beforderte.
Notwendig ist daher nach meiner Auffassung eine Sensibilitdt fiir die kulturelle
Anatomie des philosophischen Diskurses, in dem Sprechen und Handeln durchaus
auseinandertreten konnen bzw. auf unterschiedlichen Ebenen wirksam werden. In

62 Hans-Liudger Dienel: »Der Triumph der Technik und die Genese der Ingenieurwissenschaf-
ten«, in: Volker Drehsen und Walter Sparn (Hg.): Vom Weltbildwandel zur Weltanschauungs-
analyse. Krisenwahrnehmung und Krisenbewdltigung um 1900, Berlin 1996, S. 191-202, hier
S. 202.

63 Dies zeichnet sich beispielsweise ab in seiner spateren Veroffentlichung »Die Mechanik des
Geistes« von 1913, erldutert bei Rohkrdmer, Eine andere Moderne, a.a.O., S. 92.

183

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesem Kontext muss Ernst Kapps Ansatz einer im Titel explizit gemachten Philoso-
phie der Technik im Jahr 1877 als ein durchaus singuldres, diskursives Ereignis ge-
wertet werden, welches der geldufigen Technikskepsis jener Jahre eine ungewdhnli-
che Ebene der Reflexion entgegensetzt. Die Problematik einer Technik der Artikula-
tion und Handlung scheint hier an einigen Stellen auf. So widmet Kapp der Sprache
auch ein eigenes Kapitel, unterscheidet beispielsweise die Schrift bzw. die Hand-
schrift als spezifische kulturelle Artikulation von der miindlichen Rede. Es ist un-
klar, ob Kapp damit auf die Wirksamkeit der vielen offentlichen Reden beriihmter
Naturwissenschaftler und Industrieller anspielt, er definiert jedenfalls die Rede als
»iiberlegten Gedankenausdruck«, mit dem der Mensch »Rechenschaft von sich als
dem Ich« abgibt.®* Gerade in der miindlichen Rede artikuliere sich damit die »Per-
sonlichkeit« als »Sprache in hochster Potenz« und im folgenden Satz vermutet Kapp
schlieBlich im »Selbstgesprach« eine Einheit von »Werkzeug und Werk, Mittel und
Zweck, Subjekt und Objekt«.%

Man konnte an dieser Stelle gleichsam mit und gegen Kapp einwenden, auf welch
unterschiedliche Weise im Jahr 1877 du Bois-Reymond und Kapp zur »Personlich-
keit« werden. Wahrend man Portréts von du Bois-Reymond neben denen der Konig-
lichen Familie, Bismarcks oder Virchows 6ffentlich erwerben konnte,®® war Kapp
ein eher unbedeutender Historiker und Gymnasiallehrer. Hierin zeigt sich, wie unter-
schiedlich menschliches Leben zu » Werkzeug und Werk, Mittel und Zweck, Subjekt
und Objekt« wird und wie damit wohl auch unterschiedliche Mittel und Grenzen der
Erkenntnis praformiert sind. AbschlieBende Uberlegungen zu Kapps Technikphilo-
sophie sollen noch einmal die wichtigsten Differenzen und Beziige zwischen Kapp
und du Bois-Reymond nachzeichnen, um schlielich auf Perspektiven und Nachbar-
schaften technisch-organischen Denkens zu verweisen.

Ernst Kapp verwendet den Begriff der Grenze selten. In seinem Denken domi-
niert weniger die Geste der Begrenzung, Abschliefung oder Einhegung, welche sich
bei du Bois-Reymond héufig offenbart. Eine der wenigen Stellen, die von einer »Be-
grenzung« spricht, ist bei Kapp dem Thema des Unbewussten gewidmet.®” Seine
Technikphilosophie entfaltet unter Bezugnahme auf die einschldgigen zeitgenossi-
schen Positionen wie etwa von Carus oder Eduard von Hartmann das umstrittene
Feld der Psyche, des Geistes und der Seele. Sie erscheinen auf eine ganz andere
Weise subjektiv und anders organisiert als bei du Bois-Reymonds Verarbeitung des
Kantschen Transzendentalismus. Kapp benennt neue disziplindre Verschiebungen,

64 Kapp: Grundlinien, a.a.O., S.267. Siche auch das gesamte Sprachkapitel (S. 247-272) in die-
sem Band.

65 Ebd.

66 Vgl. Gabriel W. Finkelstein: »Kultur-Evolution bei Emil du Bois-Reymond«, in: Rainer Bro-
mer und Uwe Holfeld (Hg.): Evolutionsbiologie von Darwin bis heute, Berlin 1999, S. 131-
135, hier S. 131.

67 Vgl. Kapp: Grundlinien, a.a.0., S. 145.

184

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welche durch die »Ausdehnung der Schranken der empirischen Forschung«®® ent-
standen sind. Damit sind zweifelsohne solche Experimentalkulturen wie diejenigen
du Bois-Reymonds gemeint. »Froschstrom« fiihrt in seiner Ubertragungsfihigkeit
z.B. als Telegrafie vor, wie laut Kapp Organprojektion als infrastrukturelle Verbin-
dung funktionieren kann. »Die Nerven sind Kabeleinrichtungen des tierischen Kor-
pers, die Telegrafenkabel sind Nerven der Menschheit!«%® Jedoch beeilt sich Kapp
ebenso in der Feststellung, dass Tierexperimente nicht den Eindruck erwecken soll-
ten, als wenn das bloBe Spiiren von Reizen bei allen Organismen zu Formen des
Selbstbewusstseins fiihre.

Kapp hat nur wenig Vertrauen in eine wissenschaftliche Haltung der Naturfor-
schung, wenn dadurch geistige Zweckzusammenhinge gestiftet werden sollen. Dis-
tanz spricht aus Sdtzen wie diesem: »Es ist die gediegene mechanistische Diszipli-
nierung der Naturforschung, welche diese wie so manche andere gro3e Entdeckung
der Physiologie hat gelingen lassen.«’® Also nur, indem sich Naturwissenschaftler
gediegen zurlicknehmen im Anspruch auf die Erklarbarkeit der Welt und darin ihre
Wissenschaftlichkeit unter Beweis zu stellen suchen, stellen sie gelingende, also evi-
dente Entdeckungen her. Du Bois-Reymond vollzieht eine Einhegung seiner wissen-
schaftlichen Positionalitdt bewusst als »Entsagung«. Dies erscheint nachvollziehbar,
wenn man die groBe Breitenwirkung seiner Auftritte in Betracht zieht.”!

Laut Kapp ist dies jedoch keine Art und Weise, wie das Selbstbewusstsein des
Geistes voranschreiten sollte. »Geist¢ sollte sich nicht wissenschaftlich beschrinken,
sondern in unermiidlicher Weiterarbeit sein technisches Potenzial schopfen. Sicher-
lich ist bemerkenswert, dass solche Positionen haufig von akademischen Auf3ensei-
tern ihrer Zeit vertreten wurden. Es gab sie allerdings gerade in der Epoche des
Ignorabimus in erstaunlicher Fiille. Nietzsches zeitgendssische akademische Dissi-
denz ist — wenn auch konkret im Diskurs nicht benannt — sprichwortlich. Es sind al-
lerdings vor allem die zahlreichen Referenzen auf Feuerbach, die bei Kapp eine gro-
Be Sympathie fiir das nicht-professionelle Philosophieren zeigen. So ist auch seine
Feier des texanischen »Backwoodsman« zu erkldren, dessen texanische Axt ein so
unzweifelhaftes Werkzeug des Fortschrittes ist.”? Plagt sich die technikkritische Of-
fentlichkeit des Kaiserreiches noch mit der Frage, wie viel » Amerikanisierung« oder
wie viel Ingenieursleistung der deutschen Bildung zutrdglich sei, so ist diese Frage
fiir den Amerika-Auswanderer Kapp mit Blick auf die Theorie der Organprojektion
und -riickprojektion entschieden. Sie ist deshalb entschieden, weil die Axt fiihrende
Hand eines jeden Menschen zum obersten Organ werden kann und dennoch génzlich
im Moglichkeitsraum des Geistes strukturell wirksam wird. Kapp beendet daher

68 Ebd., S. 148.

69 Ebd., S.133.

70 Ebd., S.116.

71 Bayertz: »Einleitung, in: Ders. (Hg.): Der Ignorabimus-Streit, XXI-XXVI.
72 Vgl. Kapp: Grundlinien, a.a.0., S. 216.

185

17,01.2026, 21:46;24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch sein Kapitel iiber das Unbewusste mit der Aufforderung, die »zwischen Fach-
und Laienwissenschaft aufgerichteten Schranken« einzureifen.”

Es geht also um eine technikphilosophisch begriindete Offnung des Wissens an-
statt einer Beschrankung. Der dabei entstehende Geist ist ein anderer als jener Geist,
der im Ignorabimus Du Bois-Reymonds entsteht, denn er verlangt die Aushandlung
mit BewuBtssein, Seele und Psyche, welche im Mechanizismus der Naturwissen-
schaft stark beschriankt wire. Das Unbewusste im Sinne Kapps ist dagegen die wirk-
liche und insofern »>echte« Grenze fortschreitender Erkenntnis. In seiner Technikphi-
losophie ist die »Stagnation«’* in den Prozess der Selbstbewusstwerdung mit einge-
baut. Das Bewusstsein erzeugt Stockungen des Nichtwissens, welche auch in den
»Hochebenen der Forschung«” regelmiBig vorkommen. Wihrend bei du Bois-Rey-
mond die Kulturentwicklung naturwissenschaftlichen Fortschritts nur durch einen
moralisierenden Technikvorbehalt des Organmangels vollendet werden kann, reflek-
tiert die Technikphilosophie Kapps gerade die Kultur als Wechselspiel aus Erkenn-
barkeit und Unerkennbarkeit. Kultur entwickelt sich unendlich und ein »Zustand, wo
es nichts mehr zu erkliren und zu erkennen gibe«,”¢ ist gleichsam ausgeschlossen.
(Technische) Kultur selbst und ihre mechanisch-organische Selbstbewusstwerdung
schwanken in stetigem Wechsel zwischen Wissen und Nichtwissen. Dies analysiert
Kapp anhand eines sogenannten »morphologischen Grundgesetzes«, welches die
Verhéltnisse und Transformationen im Prozess der Zeit nachweisen wiirde. Es ist das
komplexeste Kapitel der Kappschen Technikphilosophie und enthilt titelgebend den
Begriff des Gesetzes, welcher von den zeitgendssischen Naturwissenschaften — auch
von du Bois-Reymond — hoch veranschlagt wird. Aber auch in diesem Punkt hélt
Kapp eine Distanz zu den Naturwissenschaften und geht sparsam mit diesem natur-
wissenschaftlich und positivistisch legitimierten Motor der Erkenntnisfortschritte
um. Er benotigt nicht die Dramatik einer rhetorischen und materialistisch gesetzmai-
Bigen Grenzziehung, wie sie von du Bois-Reymond vorexerziert wird. Entsprechend
undramatisch erscheint auch die technikphilosophische Nennung des Ignorabimus
zu Beginn des Morphologie-Kapitels. Darin erscheint die Frage nach »Spontaneitét«
als die Grund- und Grenzfrage, welche der Setzungsdynamik des Ignorabimus wiir-
dig wire.”’

Das »>Zusammentreffen< von Emil du Bois-Reymond und Ernst Kapp in den
1870er Jahren ldsst eine diskursive Zésur der Technikreflexion erkennen. Sicherlich

73 Ebd., S.152.

74 Ebd., S.206.

75 Ebd.

76 Ebd., S.207.

77 Das gesamte Zitat lautet: »Das Wesen der Spontaneitit ist das grofle Rétsel der Menschheit.
Umso unschitzbarer wire jeder Erfolg der Wissenschaft, durch den zunédchst wenigstens das
yIgnoramus< beziiglich absoluter Gewissheit eines >/gnorabimus«< festgestellt wiirde.« (Ebd.,
S.189)

186

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat du Bois-Reymond mit seiner Ignorabimus-Rede ein geradezu modellhaftes, »or-
ganisches« Werkzeug in die Welt gesetzt. Dies geschah sicherlich groftenteils unbe-
wusst, der Physiologe konnte nicht ahnen, wie breit das Echo auf seine Setzung sein
wiirde und dass noch David Hilberts Grabstein 1943 auf dieses Ignorabimus antwor-
ten wiirde.”® Gerade im Hinblick auf die traditionellen Probleme speziell deutscher
Wissenschaft mit Popularitdt handelt es sich um einen erstaunlichen Fall 6ffentlicher
Aufmerksamkeit. Das programmatische Nichtwissen des Ignorabimus habe ich kul-
turphilosophisch als diskursives Ereignis der 1870er Jahre ausgewertet. Die Frage
nach dem Verhéltnis von Bewusstsein und Materie wird dabei zu einem weltan-
schaulichen Problem. Sie wird eben nicht nur an den Schreibtischen professioneller
Philosophen ausgehandelt, sondern beschéftigt offenbar mehrere Wissenschaften,
Stammtische und (halb-)offentliche Biihnen. Daran beteiligt sind Wissenschaften
wie die Physiologie, deren wissenschaftliches Ethos von Figuren wie du Bois-Rey-
mond verkdrpert erscheint. In dieser Rolle ist er geradezu zum 6ffentlichen Philoso-
phieren herausgefordert. Nennenswerte Erkenntnisse tiber Technik entstehen dabei
nicht, vielmehr offenbart sich die Schwierigkeit, ein »naturwissenschaftliches Welt-
bild¢ in die Sozialformen menschlichen Handelns zu integrieren, ohne dabei in die
geldufige Moderne- und Zivilisationskritik des Kaiserreiches zu verfallen.

Ein Altphilologe und promovierter Historiker namens Ernst Kapp entwickelt zeit-
gleich zur Ignorabimus-Debatte einen anderen Ansatz — freilich ohne grofere 6ffent-
liche Resonanz. Kapp beschreibt Handlungsweisen des Menschen als technische Ar-
tikulation und Projektion. Er informiert, wenn nicht begriindet, damit eine technik-
philosophische Tradition des Denkens in Organbegriffen.

Ob damit ein naturwissenschaftliches Organon abgeldst und ein technikphiloso-
phischer Zweckzusammenhang begriindet wurde, konnen nur weitere Untersuchun-
gen zeigen. Jedoch zeigt der buntscheckige Diskurs um >Organes, »Organisationenc
und >Organismen« der gesamten zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts, wie neue phi-
losophische Ansitze aus uniibersichtlichen Diskurslagen entstehen. Wie hilfreich ein
funktionierendes Organon jener Jahre wére, zeigt sich in der Tatsache, dass sdmtli-
che unklaren »Organ<-Begriffe jener Zeit sowohl die Geistes- und Naturwissenschaf-
ten als auch die zeitgendssisch kaum etablierten Sozial- und Ingenieurwissenschaf-
ten betreffen.

Verwundern kann daher nicht Wilhelm Diltheys Bediirfnis nach einer Methodolo-
gisierung der Geisteswissenschaften, an der er ebenfalls in den 1870er Jahren arbei-
tete. Wilhelm Diltheys beriihmte Einleitung in die Geisteswissenschaften erscheint
schlieBlich 1883 und nimmt du Bois-Reymonds Ignorabimus positiv auf, um aus der
Grenze zwischen Bewusstsein und Materie einen verstehenden Geist und eine erkld-

78 David Hilberts Grabstelle in Gottingen ziert der eingemeif3elte Ausspruch »Wir miissen wissen
— wir werden wissen!«

187

026, 21:46:24,



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rende Natur mit jeweils eigenen wissenschaftlichen Mafstiben zu machen.” Ent-
scheidender ist jedoch, dass fiir Dilthey sdmtliche kulturellen, sozialen und wissen-
schaftlichen AuBerungen »Objektivationen des Lebens« sind, welche auf anthropo-
logischer Basis die subjektiven Leistungen auf andere Weise zu Objekten des wis-
senschaftlichen Diskurses macht als beispielsweise du Bois-Reymond. In der »psy-
cho-physischen Lebenseinheit der Menschennatur«®? gehorten beispielsweise das
Halten einer Rede, das naturwissenschaftliche Experimentieren an Froschen oder die
philosophische Abgrenzung der Geistes- von den Naturwissenschaften zu einem ver-
gleichbaren Tatsachenkreis von Erlebnis-, Ausdrucks- und Denkformen. In dieser
Fokussierung auf menschliches Handeln finden sich zahlreiche Parallelen zu tech-
nikphilosophischen Traditionen, insbesondere zu Kapp. Diese Néhe zwischen Tech-
nik- und Lebensphilosophie ist bisher selten aufgefallen,® da die diskursive Flieh-
kraft immer wieder Graben und Gegensitze zwischen Mechanismus und Organis-
mus, zwischen Materie und Bewusstsein aufgerissen hat, ohne auf die Gemeinsam-
keiten zu achten. Von diesen Gemeinsamkeiten aus liee sich technisches Handeln
und Wissen neu fassen und eventuell mit den anthropologischen Teleologien Dilthe-
ys und Kapps ein Organon entwerfen, in dem auch die wissenschaftlichen Amateure,
die Stockungen des geschichtlichen Erkenntnisprozesses, das Unbewusste und die
offentlichen Skandale wissenschaftlicher Reden als menschliches Denken, Fiihlen
und Wollen ihren Platz hitten.

79 Die in Fuflnote 1 angefiihrte Ignorabimus-Anthologie fithrt daher auch Teile aus Diltheys un-
vollendetem opus magnum: Bayertz (Hg.): Der Ignorabimus-Streit, a.a.O., S. 187-210.

80 Wilhelm Dilthey: »Einleitung in die Geisteswissenschaften (Buch I, Kap. 2 u. 3)«, in: Bayertz
(Hg.): Der Ignorabimus-Streit, a.a.O., S. 189.

81 Vgl. die instruktive Studie von Nicole C. Karafyllis: »Lebensfiihrung als problematisches Kon-
zept. Am Horizont der Vermittlung von »>Technik< und »>Leben«, in: Dies. (Hg.): Das Leben
fiihren? Lebensfiihrung zwischen Technikphilosophie und Lebensphilosophie, Berlin 2014,
S. 15-57.

188

17.01.2028, 21:46:24.



https://doi.org/10.5771/9783845277677-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

