EINLEITUNG

Evvov 8¢ potl éoTuy,
onnodev &okwpon TOdL yao poAly Eopon adng
- Parmenides -

Kein Schatten ist ohne eine Lichtquelle denkbar. Das Licht ermég-
licht erst den Schatten, verleiht ihm seine Existenz. Verloschte die
Lichtquelle, so mit ihr auch der Schatten. Eine Umkehrung dieses
Satzes ist unméglich, denn die Lichtquelle kann auch ohne Schat-
ten zu werfen, fir sich und allein existieren. Wir suchen den Schat-
ten, wenn die Sonne uns zu heiB erscheint, gleichwohl ist die Sonne
Ursache fiir den Schatten; er ist durch sie. Der Schatten allein hat
durch seinen Status als abhingiges Prinzip keine Eigenexistenz,
kann uns keinen Raum bieten, in dem wir uns aufhalten konnten,
ware nicht die Sonne.

Diese Metapher mag das Verhiltnis von Sein und Werden in
dem Sinne verdeutlichen, wie es der mit diesem Band zu wiirdigen-
de Philosoph Karl Albert versteht.

Sein und Werden sind in der Philosophie hiufig als Antipoden
verstanden worden, dies hat Albert in vielen seiner systematischen
und philosophichistorischen Schriften betont. Wiahrend bei Parme-
nides, Platon und bei den an diese anschlieBenden Metaphysikern
immer das Sein als Urgrund alles Seienden hervorgehoben werde,
sei dagegen von anderen das Sein verleugnet und das Werden in
seinem ewigen FluB und mit ihm die bloBe Diesseitigkeit zum er-
sten Prinzip erklart worden. Doch indem man das Werden seines
Urgrundes beraubt, verliert es seine eigentliche Existenz, seine Be-
deutung im Leben als Moglichkeit des ,,Mehr-Lebens* und durch-
aus im Nietzscheschen Sinne als , Hoher-Leben®.

Das Sein ist fiir Karl Albert das grundlegende Prinzip, welches
das Leben und mit ihm den Menschen in seinem Dasein trégt, ihm
SeinsgewiBheit verleiht und zugleich den Sinn allen Daseins offen-
bart.! Erst durch die Erfahrung des Seins erhalte das Leben eine

! Vgl. hierzu seine grundlegende Schrift ,,Die ontologische Erfahrung™ (1974),
jetzt in: Philosophische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207.

11

https://dol.org/10.5771/9783485993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geistige Dimension, eine Dimension, die dem eigentlichen Wesen
des Menschen entspreche und deren er bediirfe, und ohne die er ein
belangloses, oberflichliches und in jedem Falle auch unbefriedi-
gendes Leben fithre. Das Werden in seiner Vielfalt und mit seinen
Facetten des stindigen Wandels erhalte durch die Seinserfahrung
eine andere, eine tiefergehende Qualitéit, indem Denken und Han-
deln durch die GewiBheit der Seinsbindung gelenkt werde.

Albert betont immer wieder, daB es jedem Menschen méglich
sei, der Seinserfahrung teilhaftig zu werden, und daB es in der Ver-
antwortung und BewubBtseinskraft eine jeden liege, sich ihr zu 6ff-
nen. Er miisse nur ‘hinhdren’, nach innen horchen und Wesent-
liches von Unwesentlichem zu unterscheiden lernen. In unserer Zeit
falle es dem Menschen jedoch schwer, sich von den lauten und
alles beherrschenden Quisquilien der Welt loszulésen und einmal
in "Abgeschiedenheit” und innerer Ruhe Besinnung zu finden. Kei-
ne Weltflucht ist mit solchen Gedanken verbunden, auch nicht Re-
signation angesichts des immer desolater werdenden Zustandes
dieser Welt, sondern vielmehr eine ernsthafte philosophische Mah-
nung an unsere Zeit, den Menschen im Menschen wiederzufinden,
sich seiner selbst wieder bewuBt zu werden als Teil des Seins, in
dem jedes Werden aufgehoben ist. So reicht es Albert nicht, die
Welt und ihre Probleme rational und analytisch zu beschreiben, es
reicht ihm auch nicht, soziale und politische Widerspriiche zu dis-
kutieren. Er bemiiht sich vielmehr, eine Philosophie zu betreiben,
die das Urprinzip der Philosophie vor Augen fiihrt, um von daher
zur Bewiltigung menschlicher Probleme beitragen zu kénnen. Er
wendet sich mithin an den Menschen selbst, wie dies auch in seinen
Schriften iiber die Lebensphilosophie zum Ausdruck kommt.? Die-
sen Grundgedanken verfolgt Albert seit Anfang seines philosophi-
schen Denkens, das sich nicht nur der traditionellen abendldndi-
schen Philosophie verpflichtet fiihlt, sondern auch asiatisches Den-
ken miteinbezieht. So sind nicht nur Lao-tse und die alten Inder
Leitmarken auf seinem philosophischen Weg, sondern vor allem

% Vor allem ,)Die Lebensphilosophie. Von den Anfiingen bei Nietzsche bis zu
ihrer Kritik bei Lukécs®. Freiburg/Mtnchen 1995; ,Vom philosophischen
Leben. Platon, Meister Eckhart, Jacobi, Bergson, Berdjaev®, Wiirzburg 1995
sowie K. Albert/E. Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zu ontologischen
Erneuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/Mtinchen 2000.

12

https://dol.org/10.5771/9783485993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch Parmenides, Platon, Meister Eckhart und schlieBlich Lavelle,
dem er wesentliche Anregungen verdankt.?

Die folgenden Beitrige, die Karl Albert zum 80. Geburtstag am
2. Oktober 2001 - verbunden mit guten Wiinschen fiir ein langes
und erfiilltes philosophisches Leben - gewidmet sind, befassen sich
aus gegebenem AnlaB mit den zentralen Themen seines Denkens:
mit den Begriffen Sein und Werden. In Alberts philosophischen
Arbeiten sind diese beiden Begriffe nicht als Antipoden zu ver-
stehen: das Werden ist gleichwohl nicht ohne das Sein zu denken,
es lebt aus ihm, erhélt seine Gestalt, Kraft und geistige Substanz
aus ihm.

E.J

? Vgl. meine Monographie , Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie
Karl Alberts“. Sankt Augustin 1996; ferner meine Einzeldarstellung Karl Al-
berts in: ,,Philosophie der Gegenwart in Einzeldarstellungen“. Hg. von J. Nida-
Rimelin. Stuttgart 1999, S. 18-22 sowie eine ausfihrliche Selbstdarstellung in
der Ausgabe von Chr. und M. Hauskeller (,,Was die Welt im Innersten zusam-
menhalt“. 34 Wege zur Philosophie. Hamburg 1996, S. 24-31).

13

hitps://dol.org/10.5771/9783405093705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T TH


https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 25.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

