
EINLEITUNG

^vvov 5e jiot £cmv, 
ötwtdöev äo^copat xo'Si yap paXtv i^opat aüStp

- Parmenides -

Kein Schatten ist ohne eine Lichtquelle denkbar. Das Licht ermög­
licht erst den Schatten, verleiht ihm seine Existenz. Verlöschte die 
Lichtquelle, so mit ihr auch der Schatten. Eine Umkehrung dieses 
Satzes ist unmöglich, denn die Lichtquelle kann auch ohne Schat­
ten zu werfen, für sich und allein existieren. Wir suchen den Schat­
ten, wenn die Sonne uns zu heiß erscheint, gleichwohl ist die Sonne 
Ursache für den Schatten; er ist durch sie. Der Schatten allein hat 
durch seinen Status als abhängiges Prinzip keine Eigenexistenz, 
kann uns keinen Raum bieten, in dem wir uns aufhalten könnten, 
wäre nicht die Sonne.

Diese Metapher mag das Verhältnis von Sein und Werden in 
dem Sinne verdeutlichen, wie es der mit diesem Band zu würdigen­
de Philosoph Karl Albert versteht.

Sein und Werden sind in der Philosophie häufig als Antipoden 
verstanden worden, dies hat Albert in vielen seiner systematischen 
und philosophiehistorischen Schriften betont. Während bei Parme- 
nides, Platon und bei den an diese anschließenden Metaphysikern 
immer das Sein als Urgrund alles Seienden hervorgehoben werde, 
sei dagegen von anderen das Sein verleugnet und das Werden in 
seinem ewigen Fluß und mit ihm die bloße Diesseitigkeit zum er­
sten Prinzip erklärt worden. Doch indem man das Werden seines 
Urgrundes beraubt, verliert es seine eigentliche Existenz, seine Be­
deutung im Leben als Möglichkeit des „Mehr-Lebens“ und durch­
aus im Nietzscheschen Sinne als „Höher-Leben“.

Das Sein ist für Karl Albert das grundlegende Prinzip, welches 
das Leben und mit ihm den Menschen in seinem Dasein trägt, ihm 
Seinsgewißheit verleiht und zugleich den Sinn allen Daseins offen­
bart.1 Erst durch die Erfahrung des Seins erhalte das Leben eine * 

* Vgl. hierzu seine grundlegende Schrift „Die ontologische Erfahrung“ (1974), 
jetzt in: Philosophische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistige Dimension, eine Dimension, die dem eigentlichen Wesen 
des Menschen entspreche und deren er bedürfe, und ohne die er ein 
belangloses, oberflächliches und in jedem Falle auch unbefriedi­
gendes Leben führe. Das Werden in seiner Vielfalt und mit seinen 
Facetten des ständigen Wandels erhalte durch die Seinserfährung 
eine andere, eine tiefergehende Qualität, indem Denken und Han­
deln durch die Gewißheit der Seinsbindung gelenkt werde.

Albert betont immer wieder, daß es jedem Menschen möglich 
sei, der Seinserfährung teilhaftig zu werden, und daß es in der Ver­
antwortung und Bewußtseinskraft eine jeden hege, sich ihr zu öff­
nen. Er müsse nur 'hinhören', nach innen horchen und Wesent­
liches von Unwesentlichem zu unterscheiden lernen. In unserer Zeit 
falle es dem Menschen jedoch schwer, sich von den lauten und 
alles beherrschenden Quisquilien der Welt loszulösen und einmal 
in 'Abgeschiedenheit' und innerer Ruhe Besinnung zu finden. Kei­
ne Weltflucht ist mit solchen Gedanken verbunden, auch nicht Re­
signation angesichts des immer desolater werdenden Zustandes 
dieser Welt, sondern vielmehr eine ernsthafte philosophische Mah­
nung an unsere Zeit, den Menschen im Menschen wiederzufinden, 
sich seiner selbst wieder bewußt zu werden als Teil des Seins, in 
dem jedes Werden aufgehoben ist. So reicht es Albert nicht, die 
Welt und ihre Probleme rational und analytisch zu beschreiben, es 
reicht ihm auch nicht, soziale und politische Widersprüche zu dis­
kutieren. Er bemüht sich vielmehr, eine Philosophie zu betreiben, 
die das Urprinzip der Philosophie vor Augen fuhrt, um von daher 
zur Bewältigung menschlicher Probleme beitragen zu können. Er 
wendet sich mithin an den Menschen selbst, wie dies auch in seinen 
Schriften über die Lebensphilosophie zum Ausdruck kommt.2 Die­
sen Grundgedanken verfolgt Albert seit Anfang seines philosophi­
schen Denkens, das sich nicht nur der traditionellen abendländi­
schen Philosophie verpflichtet fühlt, sondern auch asiatisches Den­
ken miteinbezieht. So sind nicht nur Lao-tse und die alten Inder 
Leitmarken auf seinem philosophischen Weg, sondern vor allem 

2 Vor allem „Die Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu 
ihrer Kritik bei Lukäcs“. Freiburg/München 1995; „Vom philosophischen 
Leben. Platon, Meister Eckhart, Jacobi, Bergson, Berdjaev“. Würzburg 1995 
sowie K. Albert/E. Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zu ontologischen 
Erneuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/München 2000.

12

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch Parmenides, Platon, Meister Eckhart und schließlich Lavelle, 
dem er wesentliche Anregungen verdankt?

Die folgenden Beiträge, die Karl Albert zum 80. Geburtstag am
2. Oktober 2001 - verbunden mit guten Wünschen für ein langes 
und erfülltes philosophisches Leben - gewidmet sind, befassen sich 
aus gegebenem Anlaß mit den zentralen Themen seines Denkens: 
mit den Begriffen Sein und Werden. In Alberts philosophischen 
Arbeiten sind diese beiden Begriffe nicht als Antipoden zu ver­
stehen: das Werden ist gleichwohl nicht ohne das Sein zu denken, 
es lebt aus ihm, erhält seine Gestalt, Kraft und geistige Substanz 
aus ihm.

E. J.

3 Vgl. meine Monographie „Erfahrung des Seins. Reflexionen zur Philosophie 
Karl Alberts“. Sankt Augustin 1996; ferner meine Einzeldarstellung Karl Al­
berts in: „Philosophie der Gegenwart in Einzeldarstellungen“. Hg. von J. Nida- 
Rümelin. Stuttgart 1999, S. 18-22 sowie eine ausführliche Selbstdarstellung in 
der Ausgabe von Chr. und M. Hauskeller („Was die Welt im Innersten Zusam­
menhalt“. 34 Wege zur Philosophie. Hamburg 1996, S. 24-31).

13

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-11 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

