Was ist riickstindig: Subsistenzwirtschaft
oder moderne Entwicklung?

Der Widerstand gegen Staudamme

Vinod Raina

Offentliche Bekundungen von Bewegungen, die sich fiir wirtschaftliche, politische
oder gesellschaftliche Gerechtigkeit engagieren, sind hiufig nur der oberflichliche
Ausdruck einer sehr viel komplexeren Agenda. Konnte man sich durch diese Be-
kundungen wie durch Hypertextlinks klicken, so wiirden sich zahlreiche Unter-
ebenen 6ffnen und die darunter verborgen liegenden Werte, Traditionen und Phi-
losophien offenbaren — kurz, die Identititen der Menschen, die diese Forderungen
erheben. Es lohnt, aus dieser Perspektive einen Blick auf die sozialen Bewegungen
in Indien zu werfen, von den linksgerichteten bewaffneten Aufstinden maoisti-
scher Prigung bis hin zu den Kampagnen der Adivasi'-, der Bauern-, Arbeiter- und
Dalit*>-Bewegungen. Allesamt sind sie beeinflusst von der von Mahatma Gandhi
inspirierten und gréfitenteils gewaltlosen nationalistischen Unabhingigkeitsbe-
wegung, in deren Verlauf die Inder 1947 die britischen Kolonialherren vertrieben.
Viele dieser sozialen Bewegungen sind auch heute noch aktiv. Sie wurden erginzt
durch die in postkolonialen Zeiten entstandenen Frauen- und Umweltbewegun-
gen.

Die Vitalitit der sozialen Bewegungen ist vielleicht der beste Beweis dafiir, wie
tief der demokratische Geist in Indien iiber das blofe Ritual der Wahlen hinaus
verwurzelt ist. Und »nur selten haben wir«, wie Priya Kurian einmal anmerkte,
»diesen demokratischen Prozess so augenfillig und so effektiv wirken sehen wie
in der wachsenden Mobilisierung der Menschen gegen den Bau grofler Staudim-
me« (Kurian 1988). In den vergangenen zehn Jahren haben die indischen Anti-
Staudamm-Bewegungen, insbesondere jene gegen die Narmada-Dimme, sowohl
bei Befiirwortern wie Gegnern erhebliche nationale und internationale Beachtung
gefunden. Die Gegner sehen in diesem Widerstand eine Neuauflage des ma-
schinenstiirmenden Luddismus, eine von englischen Textilarbeitern Anfang des
19. Jahrhunderts ausgehende soziale Bewegung, die im Kampf um die Erhaltung
ihrer Arbeitsplitze die neu eingefiihrten mechanischen Webstiihle zerstorten.

1 | Die indischen Ureinwohner (Anm. der Hg.).
2 | Die sogenannten »Unberiihrbaren« (Anm. der Hg.).

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [



https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vinod Raina — Was ist riickstandig: Subsistenzwirtschaft oder moderne Entwicklung?

Der Dammbau kann auf eine lange Geschichte zuriickblicken. Nahezu 8oo0
Jahre alte Kanile, die in den Zagros-Bergen im 6stlichen Mesopotamien entdeckt
wurden, legen die Vermutung nahe, dass die dortigen Bauern die ersten Damm-
bauer in der Menschheitsgeschichte waren. Man nimmt an, dass die primitiven
Dimme aus Gestriuch und Lehm als Wehre dienten, um Wasser in die Kanile zu
leiten. In Jordanien wurden knapp 3000 Jahre alte Dimme gefunden, Teile eines
grofd angelegten Wasserversorgungssystems. Hinweise auf dhnliche Dimme aus
derselben Zeit finden sich auch im Mittelmeerraum, in anderen Gebieten des heu-
tigen Nahen Ostens, in China und in Mittelamerika. Spiter erhoben die Rémer
den Dammbau zu einer hohen Kunst.

Nach dem Zweiten Weltkrieg ist ein regelrechter Dammbau-Rausch ausgebro-
chen, in dessen Verlauf laut dem von der Internationalen Kommission fiir grofle
Talsperren (International Commission on Large Dams, kurz ICOLD) gefiihrten
Verzeichnis weltweit iiber 40.000 grofle Staudimme an Fliissen errichtet worden
sind — davon allein 35.000 seit 1950. Als grofler Staudamm gilt gemeinhin eine Tal-
sperre ab einer Staumauerhche von 15 Metern. In China, wo es noch 1949 gerade
einmal acht Grofstaudimme gab, standen 40 Jahre spiter rund 19.000! Mit rund
5500 groflen Staudimmen sind die Vereinigten Staaten das Land mit den zweit-
meisten Grofistaudimmen, gefolgt von der ehemaligen Sowjetunion (3000), Japan
(2228) und Indien (1137).> Mega-Staudimme werden von der ICOLD entweder nach
ihrer Hohe (mindestens 150 Meter) als solche definiert oder nach ihrem Volumen
(mindestens 15 Millionen Kubikmeter), ihrer Speicherkapazitit (mindestens 25 Ku-
bikkilometer) oder ihrer Stromerzeugungskapazitit (mindestens 1000 Megawatt,
eine Strommenge, mit der eine europiische Stadt mit etwa einer Million Einwoh-
nern ein Jahr lang versorgt werden konnte). Im Jahr 1950 gab es weltweit zehn
Staudimme dieser Kategorie. Im Jahr 1995 waren es schon 305. Im Rahmen der
»verbesserten Flussplanung, eines an das Tennessee-Valley-Projekt* in den USA
angelehnten Ansatzes, werden Staudimme heute so geplant und platziert, dass das
gesamte Flussbecken optimal ausgenutzt werden kann. »Viele grofle Fluisse sind
heute kaum mehr als Wassertreppen, die aus lauter Riickhaltebecken bestehen,
klagte schon vor tiber zehn Jahren ein Kritiker der Entwicklung (McCully 1996).

Wachsender Widerstand gegen Staudamme

Viele der frithen Protestbewegungen gegen Staudimme blieben erfolglos, so etwa
die harte Kampagne gegen den Bau der 191 Meter hohen New-Melones-Talsperre
am Stanislaus River in den Vorbergen der kalifornischen Sierra Nevada in den
19770er-Jahren. Etwas mehr Erfolg hatten die Cree-Indianer in Kanada mit ihrem
Kampf gegen das gigantische Baie-James-Wasserkraftprojekt in Kanada. Sie konn-
ten 1994 erreichen, dass die letzten beiden Ausbaustufen aufgegeben wurden. Im

3 | Die Informationen werden auf der Seite der ICOLD st&ndig aktualisiert, siehe unter:
http://www.icold-cigb.net/GB/World_register/general_synthesis.asp?IDA=206 (Zugriff
am 23.11.2011).

4 | DasTennessee-Valley-Modell sah vor, das ganze Flusseinzugsgebiet zu entwickeln, das
heifit nicht nur den Hauptstrom, sondern auch alle Zufliisse in die Projekte einzubeziehen.

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Kapitel Il — Kapitalismus, Einhegungen, Widerstand

Jahr 2002 gab es ein Abkommen mit den Cree, das erlaubte, das Projekt in »zu-
rechtgestutzter« Form zu Ende zu fithren. In Russland wurde der Bau der Katun-
Talsperre im Altai-Gebirge ausgesetzt, wihrend der Widerstand gegen die geplan-
ten Staudammprojekte am spektakuliren Rio Biobio in Chile noch weitergehen
muss. Der seit Mitte der 198oer-Jahre gefithrte Kampf gegen die Narmada-Stau-
dimme in Indien ist gewissermafen zu einem globalen Symbol der ckologischen,
politischen und kulturellen Missstinde geworden. Und das Narmada-Projekt ist
nur ein Beispiel von vielen. In nahezu allen Fillen aber reicht der Widerstand der
Menschen allein nicht aus, die Talsperren zu verhindern, obwohl jene, die Wider-
stand leisten, nicht nur Umweltschiitzer sind, sondern auch Menschen, die direkt
von Vertreibung bedroht sind.

Umso erstaunlicher ist, dass die erste erfolgreiche Kampagne gegen ein neu-
es Staudammprojekt in Indien, gemeint ist der Silent-Valley-Staudamm im Bun-
desstaat Kerala, vom Umweltschutz motiviert war. Im Gegensatz zu den meisten
anderen indischen Talsperren hitte der Bau des Damms nur wenige Menschen
aus ihrer Heimat vertrieben, dafiir aber hitte er eines der gréfiten Regenwaldge-
biete des Landes zerstort. Die Sorge um den Regenwald und die dort lebenden
heimischen Arten, wie die in ihrem Bestand stark gefihrdeten Bartaffen, bewog
die damalige Premierministerin Indira Gandhi dazu, das Projekt zu stoppen. Der
Erfolg dieser Kampagne war mit dafiir verantwortlich, dass eine Reihe weiterer
Staudammprojekte bei Bhopalpatnam, Inchampalli und Bodhgat an den Fliissen
Godavari und Indravati eingestellt wurde. Zusammengenommen hitten sie zur
Vertreibung von 100.000 Adivasi und zur Uberflutung mehrerer Tausend Hektar
Wald gefiihrt.

Nach der Unabhingigkeit 1947 war der Bau von Stauddmmen zu einem wich-
tigen Symbol der Modernisierung, des wissenschaftlichen Fortschritts und des
Nationalstolzes geworden. Der erste indische Premierminister, Jawaharlal Nehru,
bezeichnete sie als »die Tempel des modernen Indien«. Im Jahr 1954, bei Inbe-
triebnahme der 226 Meter hohen Bhakra-Talsperre, jubelte Nehru: »Welcher Ort
konnte groflartiger sein als dieser hier, Bhakra-Nangal, wo viele Tausend Minner
gearbeitet, Blut und Schweifd verstromt und manche auch ihr Leben gelassen
haben? Wo kénnten wir einen heiligeren Ort finden als diesen, was konnten wir
mehr verehren?«

Die Auswirkungen des Talsperrenbaus nahmen jedoch dramatisch zu, als mit
der Griindung der Damodar Valley Corporation der Talsperrenbau zum Bestand-
teil einer umfassenden Flussbecken-Planung gemacht wurde. Gestaltet nach dem
Vorbild der Tennessee Valley Authority in den USA, wurden zahlreiche Talsperren
entlang des Damodar-Flusses sowie weitere Dammbauten an mehreren anderen
Fliissen im ostindischen Bundesstaat Bengalen geplant. Auch wenn sich gegen
dieses Vorgehen kein sichtbarer Widerstand regte, umriss der ehemalige Bauinge-
nieur Kapil Bhattacharaya in einigen brillanten, auf Bengalisch verfassten Aufsit-
zen die voraussichtlichen Konsequenzen mit erstaunlicher Prizision (Raina1998).
So wies er darauf hin, dass der Hafen von Kalkutta nur deshalb schiffbar geblieben
war, weil die Fliisse den Schlick mitnahmen, der wihrend der Uberschwemmun-
gen in den Hafen gespiilt wurde; diese Fliisse zur Hochwasserkontrolle aufzu-
stauen wiirde, so sagte er voraus, den Hafen unpassierbar machen — was spiter ge-

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [



https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vinod Raina — Was ist riickstandig: Subsistenzwirtschaft oder moderne Entwicklung?

nau so kam. Er sagte auch voraus, dass die staatlichen Ingenieure gezwungen sein
wiirden, Wasser von einem in das damalige Ostpakistan (Bangladesch) flieflenden
Fluss in den Hafen umzuleiten — was internationale Spannungen nach sich zie-
hen wiirde. Auch das traf ein. Und er warnte vor einem Ruickfluss der stidtischen
Abwisser aus dem Hafen von Kalkutta in die Fliisse und sagte sogar voraus, dass
die Leute die Stadtverwaltung dafuir verantwortlich machen wiirden und nicht die
Staudimme, die weit entfernt und jenseits des Einflussbereichs der stidtischen
Behorden lagen. Die Damodar-Staudimme werden heute von vielen hundert-
tausend Menschen, die unter ihren Folgen leiden, als Fluch gesehen — dennoch
scheint niemand zu begreifen, dass mit einer griindlichen Analyse der sozialen,
6konomischen und 6kologischen Folgen ein Grofiteil dieses Leids hitte vermieden
werden konnen.

Gandhis Vision gegen Nehrus Modernisierung

Seit der Griindung des indischen Staates gab es zwei konkurrierende Visionen des
Wiederaufbaus: Gandhis Projekt der Wiederbelebung dérflicher Okonomien als
Grundlage der Entwicklung und Nehrus Plan, Wohlstand durch rapide Industriali-
sierung zu schaffen. Gandhi, der seine Vorstellungen schon 1908/1909 in seinem
Buch Hind Swaraj [Indiens Freiheit] zusammengefasst hatte, schrieb am 5. Oktober
1945, am Vorabend der indischen Unabhingigkeit, in einem Brief an Nehru: »Ich
bin davon iiberzeugt, dass, wenn Indien die Freiheit erlangt [...], es frither oder
spiter erkannt werden muss, dass die Menschen in Dérfern leben miissen, nicht
in Stidten — in Hiitten und nicht in Palisten. Millionen Menschen werden in den
Stidten und Paldsten nie im Frieden miteinander leben kénnen [...]. Der Bewohner
dieses imaginiren Dorfes wird sein Leben nicht wie ein Tier in einem verwahrtlos-
ten dunklen Raum fithren. Minner und Frauen werden frei sein und bereit, sich
der ganzen Welt zu stellen [...]. Niemand wird in Tragheit oder in Luxus leben.«

»Gott bewahre Indien vor einer Industrialisierung in der Art des Westens,
mahnte Gandhi. »Sollte ein ganzes Land von 300 Millionen [und heute tiber einer
Milliarde — V.R.] eine vergleichbare wirtschaftliche Ausbeutung betreiben, es wiir-
de die Erde wie ein Heuschreckenschwarm leer fegen.« Sein Unbehagen gegen-
uiber der Zentralisierung hatte Gandhi schon in der Ausgabe vom 29. September
1940 des Harijan zum Ausdruck gebracht, als er erklirte: »Nehru will die Indus-
trialisierung, weil er iiberzeugt ist, dass sie in ihrer sozialistischen Form frei von
den Ubeln des Kapitalismus sei. [...] Ich triume von Elektrizitit, Schiffswerften,
Stahlwerken, Maschinenbau und dergleichen, Seite an Seite mit dem dérflichen
Handwerk. Aber [...] ich teile nicht die sozialistische Uberzeugung, dass die Zentra-
lisierung der Produktion der lebensnotwendigen Giiter zur allgemeinen Wohlfahrt
beitragen wird.«

Die Befreiung, die Gandhi versprach, bezog sich nicht nur auf die ckonomi-
sche Unabhingigkeit; sie war vor allem eine Zusicherung, dass die Kultur der in-
dischen Landbevélkerung die herrschende sein wiirde.

Jawaharlal Nehru wischte in einem Brief vom ¢.Oktober 1945 Gandhis Vision
briisk beiseite: »Ein Dorf ist im Normalfall intellektuell und kulturell riickstindig,
und aus einer riickstindigen Umgebung heraus kann kein Fortschritt erreicht wer-

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [

209


https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Kapitel Il — Kapitalismus, Einhegungen, Widerstand

den.« Nehrus eigene Ambivalenz in dieser Frage sollte erst Jahre spiter offenkun-
dig werden, als er selbst auf die mit GrofRprojekten einhergehenden Ubel hinwies.

Nehrus Entwicklungsagenda bestimmt seit tiber 50 Jahren die Politik in In-
dien. In diesem halben Jahrhundert wurden grofle Fortschritte bei der Industriali-
sierung erreicht und die grundlegende technische und Dienstleistungsinfrastruk-
tur fur eine autarke Entwicklung aufgebaut. Die Armut aber bleibt bestehen.

Wenn es darum geht, Projekte wie die Narmada-Talsperren zu bewerten, stellen
sich viele wohlmeinende Experten und Intellektuelle ebenso wie Angehérige der
Mittelschicht vor allem Fragen wie »Wo soll denn der Strom sonst herkommen?«
oder »Wie sollen wir ohne kiinstliche Bewisserung auskommen — was ist mit der
Nahrungsmittelversorgung?« Diese Sorgen — die wir von dhnlich klingenden, aber
aggressiveren und selbstsiichtigeren Argumenten unterscheiden miissen, die Poli-
tiker, Bauherren und andere Interessengruppen vorbringen — miissen ernst ge-
nommen werden. Sie stehen nicht nur in Indien, sondern {iberall im Zentrum
der Entwicklungsdebatte. Gleichzeitig ist es notwendig, die Widerstandsbewegung
gegen die Narmada-Talsperren in den sozioSkonomischen, politischen und kultu-
rellen Kontext in Indien einzubetten.

Die Staudamme und die Armen

Im Allgemeinen wird davon ausgegangen, dass jede Form der Entwicklung
schlussendlich den »einfachen Leuten« dient. Wer aber sind diese Leute in In-
dien? Konsens wiirde wohl mit der Antwort »die Armen« hergestellt, wobei es
meiner Meinung nach in Indien noch immer an einer angemessenen Definition
»der Armen« mangelt.

Die Regierung definiert all diejenigen als arm, denen pro Tag weniger als 2200
Kalorien an Nahrung zur Verfiigung stehen. Ob ein so komplexer Begrift wie »Ar-
mut« durch eine scharf gezogene Linie charakterisiert und anhand eines einzigen
Parameters definiert werden kann, ist allerdings fraglich.

Die indischen Ureinwohner, die Adivasi, stehen auf der untersten Stufe der
6konomischen Leiter. Die 72 Millionen Adivasi (mehr als die Hilfte der Bevol-
kerung Japans) stellen rund sieben Prozent der knapp 1,2 Milliarden Inder. Auf
derselben Stufe stehen die grundbesitzlosen Arbeiter, die an den Rand gedringten
Kleinbauern und die Subsistenzbauern mit bis zu einem halben Hektar Land. Da-
ritber hinaus gibt es viele Menschen, die traditionellen Handwerksberufen nachge-
hen, darunter Topfer, Eisenschmelzer, Bambus- und Korbflechter, kleine Handwe-
ber, Abhiuter und Gerber. Rechnet man noch die Slumbewohner der Stidte hinzu,
gibt es in Indien rund 600 Millionen Arme. Rund zwei Drittel der Bevolkerung
schafft es irgendwie, zu iiberleben und sich zu erndhren, ein weiteres Drittel, be-
stehend aus der Unter-, der Mittel- und der Oberschicht, lebt in unterschiedlichem
Komfort.

Mit Ausnahme der stidtischen Slumbewohner sind die Armen in Indien fiir
ihren Lebensunterhalt auf die eine oder andere gemeinschaftliche Ressource an-
gewiesen: Land fiir den Subsistenzfeldbau, Bambus, Griser, Tierhdute und Mine-
ralien fiir handwerkliche Berufe und unterschiedliche Biomassequellen als Brenn-
stoff sowie fiir den hiuslichen Bedarf. Das beste Beispiel sind die Adivasi, die

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [



https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vinod Raina — Was ist riickstandig: Subsistenzwirtschaft oder moderne Entwicklung?

zumeist in den Wildern oder in ihrer unmittelbaren Nihe leben und deren Wirt-
schaft, Kultur und Gesellschaft auf das Engste mit diesen Wildern verkniipft ist.
Die Materialien, mit denen sie ihre Hiitten bauen, und den Grofdteil ihrer Nahrung,
ihres Feuerholzes und ihres Wassers beziehen sie aus den Gemeinressourcen ihrer
unmittelbaren Lebensumwelt. Thr wirtschaftlicher Austausch mit der Auflenwelt
findet hauptsichlich im Rahmen der Haats statt, der fahrenden Wochenmairkte,
auf denen sie das Notwendigste wie Salz, Lampenkerosin und Textilien erstehen.
Dinge wie Speised], Getreide und Hiilsenfriichte oder Zucker, Gewtirze und Seife
sind Luxusartikel, die sie sich nur hin und wieder einmal leisten kénnen.

Vor 50 Jahren, nach iiber eineinhalb Jahrhunderten Kolonialherrschaft, wa-
ren die Erwartungen der Menschen in Indien riesig. Der Staat entschied sich fiir
eine gemischte private und offentliche Wirtschaft und nahm ein gewaltiges In-
dustrialisierungs- und Infrastrukturprogramm in Angriff. Man hoftte, dass davon
auch die einfachen Leute profitieren wiirden. Den rund 40 Millionen Menschen,
die durch die Staudimme, den expandierenden Bergbau, die voranschreitende
Urbanisierung, den Ausbau der Industrie und andere Erschliefungsprojekte aus
ihrer Heimat vertrieben wurden, schenkte man keinerlei Beachtung. Man ging
schlicht davon aus, dass die nationale Entwicklung nicht ohne gewisse Opfer vo-
rangetrieben werden konnte. Welchen Nutzen diese Projekte auch immer hat-
ten — mehr Strom, mehr Bewisserungsfeldbau oder mehr Industrieproduktion
—, profitiert hat im Allgemeinen das wohlhabendere Drittel der Bevélkerung. Bei
denen, die am meisten darauf angewiesen waren, ist kaum etwas angekommen.
In vielen Fillen hat die forcierte Industrialisierung den »einfachen Menschen«
sogar geschadet. Da viele von ihnen fiir ihren Lebensunterhalt zwingend auf die
Nutzung und den freien Zugang zu gemeinsamen Naturressourcen angewiesen
sind, bedrohen neue Gesetze, mit denen Wilder, forstwirtschaftliche Erzeugnisse,
Land, Wasser und Bodenschitze an den Staat tibertragen werden, ihre Subsis-
tenzwirtschaft und ihre Kultur. Entgegen den Behauptungen der Regierung fillen
die Adivasi nur selten Biume, sondern sie schlagen hauptsichlich Aste ab oder
sammeln totes Holz. Fiir den Holzeinschlag verantwortlich sind in Wahrheit die
Holzfirmen, die Feuerholz fiir die groflen Stidte schlagen — und zwar mit Ge-
nehmigung eben jener Forstbehorden, die die Armen wegen der Nutzung ihrer
traditionellen Gemeingiiter schikanieren. Obwohl Kerosin und Kochgas vom
Staat subventioniert werden, ist klar, dass Biomasse auch in Zukunft die wich-
tigste Energiequelle fiir die Adivasi bleibt. Sollen nicht zahllose arme Menschen
in Indien ihre wichtigste Energiequelle verlieren, miissen die Walder nachhaltig
genutzt und geschiitzt werden.

Es durfte inzwischen klar sein, warum Menschen, die von Entwicklungspro-
jekten in Mitleidenschaft gezogen werden kénnten, sich so vehement gegen diese
Projekte wehren: Sie zerstéren Gemeinressourcen.

Eine Frage der Kultur und der Uberzeugungen
Eine soziale Bewegung ist fast immer auch eine kulturelle Bewegung. Wenn wir

ihre Motive und ihr Fortdauern verstehen wollen, miissen wir zunichst verstehen,
wie sich die Bewegung aus ihren tiefen kulturellen Wurzeln nihrt. Mit anderen

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [

211


https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Kapitel Il — Kapitalismus, Einhegungen, Widerstand

Worten: Wollen wir die Beweggriinde des Widerstands verstehen, miissen wir uns
mit den Kulturen der an den Fliissen siedelnden Menschen befassen.

Uberall in der Welt haben Fliisse seit jeher eine wichtige Rolle beim Aufstieg
von Zivilisationen gespielt. Die Menschen, die an ihren Ufern leben, bringen den
Fliissen tiefe Verehrung entgegen, wie die vielen Tempel und heiligen Stitten be-
weisen, die sich in ganz Indien an den Flussufern finden. Das Bad in einem Fluss
wird weithin als Ritual gesehen, mit dem man sich von seinen Siinden reinwischt.
Dabei steht das FlieRen des Wassers im Kern dieses Glaubens: Die mit jedem Fluss
assoziierte Gottheit gilt als jungfraulich, und ihre Reinheit wird durch den bestin-
digen Strom bewahrt. Diese Uberzeugungen werden durch die Rituale bestirkt,
die viele Millionen Inder tagtiglich in den Tempeln an den Flussufern vollziehen
sowie in unzihligen Liedern und Geschichten, in denen die Fliisse als Ernihrer
und Lebensspender verehrt werden. In vielen Frauengesingen wird der Fluss als
einfithlsame Wesenheit beschrieben; nur er kann die Traurigkeit des Daseins als
Frau verstehen. Sein unaufhérliches Fliefen symbolisiert Standhaftigkeit. Der
Fluss ist ein bestindiger Begleiter, der den Frauen mit seinen lebenserhaltenden
Eigenschaften Trost und Gutes im Alltag spendet. Das iiberrascht kaum, wenn
man bedenkt, dass indische Frauen einen Grofteil ihres Lebens in und an Fliissen
verbringen — sei es, um Wasser zu holen, Kleider zu waschen oder um in Gruppen
darin zu baden.

Zum Glaubenssystem der Adivasi gehért, dass die Wilder, das Feuer, der Don-
ner und der Regen, die Sonne, der Mond und die Sterne sowie andere Elemente
verehrt werden, die — im Guten wie im Schlechten — ihr Leben beeinflussen. Daher
beruhen die meisten Rituale der Adivasi darauf, den Frieden mit diesen Elementen
zu bewahren. Wenn ihnen ein militantes Besitzgefiihl fiir das Land, auf dem sie
leben, zu eigen ist, dann deshalb, weil die Gebeine ihrer Ahnen darin begraben
liegen und die Geister ihrer Vorfahren dariiber wachen. Um einen etwas hinken-
den Vergleich zur satellitenbasierten globalen Telekommunikationstechnologie zu
bemiihen, kénnte man sagen, dass auf dieselbe Weise, wie die Bodenstationen die
unerlissliche Verbindung zu den unsichtbar um die Erde kreisenden Satelliten
sind, die Adivasi in den Geistern ihrer Ahnen die Verbindung zu den Elementen
der Natur sehen, die iiber ihr Leben mitbestimmen. Die Rituale, in deren Mittel-
punkt die Totempfihle auf den Begribnisstitten sind, belegen, wie sehr sie auf
diese Geister angewiesen sind, um die Elemente zu besénftigen und fiir Sicherheit
in ihrem Leben zu sorgen. Da die rdumliche Nihe zu den Grabstitten der Ahnen
in ihrem Glaubenssystem zentral ist, ist die Vorstellung, von diesen Stitten ver-
trieben zu werden, fiir sie dermaflen verwirrend, fremd und unfassbar, dass sie in
militanten Widerstand umschlagen kann. Stellen wir uns vor, was passieren wiir-
de, wenn das Land, auf dem die Bodenstationen fiir die Satellitenkommunikation
stehen, in landwirtschaftliche Nutzflichen umgewandelt werden sollte.

Im Glaubenssystem der Adivasi sind die Grabstitten ihrer Ahnen ebensolche
»Bodenstationen«. Kein Wunder also, dass sie sich allen Versuchen widersetzen,
sie von ihrem Land zu vertreiben, und dass sie auf Angebote der Umsiedlung in
andere Gebiete mit Unverstindnis und Zorn reagieren. Ein Bauer, der kein Adivasi
ist und keine solche Verbindung zu seinem Land empfindet, mag auf ein solches
Angebot eingehen, vorausgesetzt die im Austausch angebotenen Flichen sind an-

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [



https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vinod Raina — Was ist riickstandig: Subsistenzwirtschaft oder moderne Entwicklung?

gemessen und von guter Qualitit. Aber fiir die Adivasi ist das Land nicht nur etwas
Materielles. Wie also kénnten sie ein Stiick Land gegen ein anderes eintauschen?

Das sind Beispiele, die zeigen, was Menschen vor Ort in den Widerstand gegen
Projekte wie die Narmada-Talsperren treibt. Da aber der offizielle Diskurs meist
einzig und allein um die Frage der »Entwicklung« kreist und die Glaubenssyste-
me als Bestandteil der menschlichen Entwicklung auflen vor lisst, bleiben diese
Motive in aller Regel unsichtbar. Tatsdchlich aber ist die Modernisierungsagenda
nicht allein auf »Entwicklungs, eine sehr spezielle und materielle Form der Ent-
wicklung, ausgerichtet, die »Riickstindigkeit« beseitigt, sondern sie will auch tra-
ditionelle Glaubenssysteme und Rituale der modernen Welt anpassen und durch
wissenschaftliche Erkenntnisse ersetzen. Vielleicht hielt Nehru die auf dérflichen
Strukturen basierenden Kulturen fiir riickstindig, weil im mechanistischen mar-
xistischen Denken derartige Glaubenssysteme Ausdruck eines »falschen Bewusst-
seins« sind, das die Menschen daran hindert, ein »angemessenes« Verstindnis fiir
die materiellen Grundlagen des Lebens und des Seins zu entwickeln.

Dass ihre Wissenschaftlichkeit den traditionellen Kulturen tiberlegen ist, liegt
fur die Staudamme-Fiirsprecher auf der Hand. Sollen die Adivasi etwa weiter leben
wie seit Jahrhunderten, als Museumsstiicke, entsprechend ihrer tiberkommenen
Kultur und Glaubenssysteme? Haben sie kein Recht auf Fortschritt? Natiirlich hat
jede gesellschaftliche Gruppe das Recht auf Verinderung. Aber Verinderung muss
ein Prozess sein, der sicherstellt, dass die betroffene Gruppe gesellschaftlich, 6ko-
nomisch und politisch ermichtigt ist, ihre eigenen Entscheidungen zu treffen.
Und sie muss ein Prozess sein, der ihre Wiirde wahrt und ihnen die Moglichkeit
gibt, das Zusammentreffen von Tradition und Modernitit so zu gestalten, dass es
assimilierend und nicht zerstérend verliuft.

Eine knappe Anweisung, traditionelle Siedlungsgebiete im nationalen Inter-
esse zu riumen, gibt den marginalisierten Menschen keinerlei Moglichkeit, sich
irgendwie auf die Modernisierung einzustellen. Vielmehr kann und wird sie sie
nur noch mehr entfremden. Deshalb ist eine weitaus griindlichere Debatte als bis-
her notwendig, um das Konzept und die Bedeutung der »spirituellen Sicherheit«
ebenso zu erfassen wie uns das in der Sphire des Materiellen gelingt. Und damit
wir nicht in Versuchung geraten, den Verweis auf »spirituelle Sicherheit« als Glo-
rifizierung einer verqueren Irrationalitit abzutun, sollten wir uns daran erinnern,
dass Glaubenssitze selbst im Reich des Rationalen, des Wissenschaftlichen durch-
aus eine wichtige Rolle spielen.

Der grofle deutsche Physiker Max Planck sagte einmal mit Blick auf die hefti-
gen Widerstinde gegen die Vorstellung einer Quantenmechanik — der er, obwohl
er sie als erster beschrieb, anfangs selbst skeptisch gegeniiberstand —, dass logi-
sche Argumente und experimentelle Beweise die Uberzeugungen, die er bis dahin
gehegt hatte, nicht sofort zu verdndern vermochten. Der Widerstand gegen neue
Sichtweisen, behauptete er, schwindet vor allem, wenn die alte Wissenschaftler-
generation abtritt und eine neue Generation mit neuen Ideen die Biithne betritt
- ein Bild, das dem des Paradigmenwechsels von Thomas Kuhn hnlich ist, der
im Laufe der Zeit aus dem Voranschreiten wissenschaftlicher Erkenntnisse ent-
steht. Diese Paradigmenwechsel miissen genug Freiheit lassen, um neue Ansitze

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [

213


https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Kapitel Il — Kapitalismus, Einhegungen, Widerstand

zu erkunden und auszuprobieren. Wird diese Freiheit genommen, kann der Wi-
derstand der Menschen erstaunliche Kraft gewinnen. Schlieflich kénnen weder
Kulturen noch Glaubens- noch Lebensverhiltnisse gewaltsam verindert werden,
egal wie technologisch geschickt das auch geschehen soll.

Literatur

All India People’s Science Network (AIPSN) (1994): Report on the Consultation for
Restructuring the Sardar Sarovar Project (als Mimeographie), Neu Delhi.

Baviskar, Amita (1995): In the Belly of the River — Tribal Conflicts over Development
in the Narmada Valley, Neu Delhi.

Ganguli, Birendranaht N. (1973): Gandhi's Social Philosophy, Indian Social Science
Research Council, Neu Delhi.

ICOLD (1998): World Register of Dams, Paris.

Kurian, Priya (1988): Land and Water Review.

McCully, Paul (1996): Silenced Rivers, The Ecology and Politics of Large Dams, Lon-
don.

Raina, Vinod (1994): »Sardar Sarovar: Case for Lowering Dam Height«, in: Economic
and Political Weekly, April 2/94, Bombay.

Raina, Vinod (1998): Waters of Conflict — Alternatives in River Valley Projects; Redi-
scovering Kapil Bhatacharya and Megnad Saha, Nehru Memorial Museum and
Library, 1998.

Vinod Raina (Indien) ist Physiker und engagiert sich mit dem People’s Science Move-
ment zu Fragen der Wissenschaftsgesellschaft. Er arbeitete unter anderem zum Bhopal
Gas Desaster und zum Konflikt zwischen der Nutzung von Ressourcen fiir Wirtschafts-
wachstum und dem Recht der Menschen auf Wiederaneignung der Commons. Er ist He-
rausgeber von The Dispossessed - Victims of Development in Asia.

https://dol.org/10.14361/9783839428351-026 - am 14.02.2026, 14:34:01. - [



https://doi.org/10.14361/9783839428351-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

