JENS SZCZEPANSKI
Subjektivitat
und Asthetik

Gegendiskurse zur
Metaphysik des Subjekts
im asthetischen Denken
bel Sehlegel *Nietzsche
und de Man

[transcript]


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jens Szczepanski
Subjektivitit und Asthetik

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir Stella, Kathrin und Holger und alle die anderen,
denen wir nicht helfen konnten und in deren Verpflichtung wir leben.

Jens Szczepanski (Dr. phil.) lebt als freier Philosoph in Berlin. Seine For-
schungsschwerpunkte sind Asthetik, Subjektphilosophie und Philosophie
der Sprache.

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS SZCZEPANSKI

Subjektivitat und Asthetik

Gegendiskurse zur Metaphysik des Subjekts im &sthetischen Denken
bei Schlegel, Nietzsche und de Man

[transcript]

- am 14.02.2026, 14:03:13.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese Arbeit wurde unter dem Titel »Textualitit und Subjektivitit. Von der Aufgabe
der Asthetik« im Jahre 2006 an der Philosophischen Fakultit der Universitit Potsdam
als Dissertationsschrift eingereicht und von dieser angenommen. Sie wurde von
Christoph Menke und Gerhard Gamm begutachtet und am 12.07.2006 verteidigt.

Diese Arbeit ist im Sonderforschungsbereich 626 »Asthetische Exfahrung im Zeichen
der Entgrenzung der Kiinste« an der Freien Universitit Berlin/Universitit Potsdam
entstanden und wurde auf seine Veranlassung unter Verwendung der ihm von

der Deutschen Forschungsgemeinschaft zur Verfiigung gestellten Mittel gedruckt.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenanga-
be) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2007 im transcript Verlag, Bielefeld
© Jens Szczepanski

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-709-7

PDE-ISBN 978-3-8394-0709-7
https://doi.org/10.14361/9783839407097
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoft.

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorbemerkung

1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ésthetische Erfahrung

2. Subjekt, Rationalismus, Asthetik

3. Die Ideologie des Schonen. Subjektivitit und fsthetische
Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft

4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel

5. Sprache, Musik und Spiel in der isthetischen Erfahrung
(Nietzsche)

6. Fazit

Anhang
Alphabetische Ubersicht iiber die wichtigsten Sigel
Literaturliste und Sigelverzeichnis

Danksagung

- am 14.02.2026, 14:03:12.

51

85

129

175

217

229

231
239


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uberdies soll man sich nicht einbilden, alles sei allein fiir den
Menschen geschaffen.

(G.W. Leibniz: Theodicée)

Das Problem ist immer noch, die Welt zu bewohnen.

(G. Deleuze: Leibniz)

Das Erbe ist niemals ein Gegebenes, es ist immer eine Aufgabe.

(J. Derrida: Marx’ Gespenster)

Verstehen Sie mich richtig: ein freiwilliges, vollkommen bewufStes, durch niemand
und nichts erzwungenes Opfer seiner selbst zugunsten aller — ist meiner Ansicht
nach das Anzeichen der hochsten Entwicklung der Personlichkeit, ihrer hochsten
Macht, ihrer grofiten Selbstbeherrschung, ist das Anzeichen der grofiten Freiheit
des personlichen Willens. [...] Man muf3 sich so opfern, daf3 man alles hingibt und
sogar wiinscht, dafs einem dafiir nichts wiedergegeben werde — damit niemand
durch dich auch nur irgendwelche Unkosten habe.

(F.D. Dostojewski: Winteraufzeichnungen tiber Sommereindriicke)

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorbemerkung

Gianni Vattimo schreibt in seinem 1986 erschienenen Buch Jenseits vom Subjekt:
,,Heute sind neue Menschlichkeitsideale moglich, die nicht mehr an die metaphy-
sische Subjektauffassung gebunden sind*.! Vattimo entwickelt eine Idee dessen,
was das heiflen konnte, in einer Interpretation vor allem Nietzsches und Heideg-
gers. Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, tiber den Weg einer Kritik an der subjekt-
metaphysischen Tradition diesen Anspruch auf (neue) Menschlichkeit(sideale)
einzuldsen oder zumindest einen Beitrag zu seiner Einlosung zu formulieren.
Dies geschieht hauptséchlich unter Aufnahme jener dsthetischen Theorien, in de-
nen Alternativen zur neuzeitlichen Metaphysik des subjektiven SelbstbewufBtseins
aufgehoben sind. Entscheidend ist dabei die Frage, wie sich die dsthetisch be-
stimmte Gestalt des Subjekts zu dessen auflerdsthetischen Gestalten verhilt. Die-
se Arbeit versucht eine kritische Rekonstruktion eben dieser dsthetisch bestimm-
ten Subjektivitdt und versteht sich damit zugleich als der Versuch, das Verhiltnis
von Subjekt, Praxis und Text neu zu bestimmen und theoretisch auszuloten. Ich
mochte zeigen, dal eine philosophische Kritik des Subjekts und der Subjektivitit
nicht zwangsldufig deren vollstdndige Tilgung nach sich ziehen muf}. Die hier
vorgenommene Neubeschreibung von Subjektivitit basiert auf der Definition des
Subjekts als Selbstverhiltnis; mit Heideggers Worten: ein Sein, dem es um sein
Sein geht. Zu zeigen wird dabei sein, wie das spezifisch dsthetische Selbstverhilt-
nis des Subjekts beschaffen ist und wie es sich zu auBerésthetischen subjektiven
Selbstverhiltnissen verhilt.

Das Ziel dieser Arbeit ist also die Kritik des metaphysischen Subjektbegriffs,
die aber nicht auf die ersatzlose Streichung dieses Begriffs abzielt. Es geht vielmehr
um ein anderes Verstindnis von Subjektivitit tiberhaupt. Dieses andere Versténdnis
146t sich — so meine These — an spezifischen dsthetischen Paradigmen gewinnen: in
bestimmten Beschreibungen der dsthetischen Erfahrung ist implizit (oder explizit)
ein anderes Konzept von Subjektivitit geborgen, das hier freigelegt werden soll.
Dazu mochte ich im einleitenden Kapitel zunédchst den Rahmen abstecken, inner-
halb dessen ich die Theorie der &sthetischen Erfahrung und Subjektivitat entwik-
keln mochte. Es ist dafiir notwendig, innerhalb dieses allgemeinen Rahmens eine
Reihe von Vorfragen zu kldren und eine Reihe von Begriffen zueinander in Rela-
tion zu setzen, bevor es um spezifisch dsthetische und subjekttheoretische Fragen
im engeren Sinne gehen wird. Der erste Abschnitt des ersten Kapitels befafit sich

1 Gianni Vattimo: Das Fliegenglas, das Netz, die Revolution und die Aufgaben der
Philosophie. Ein Gesprdch mit ,Lotta continua‘ (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Pas-
sagen, Wien 1986, S. 15-35), hier S. 30.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

mit der Frage, in welchem Sinne hier tiberhaupt von Metaphysik die Rede ist und
wie ihre Kritik oder Uberwindung méglich ist. Die Antwort scheint zu sein, daB
diese Kritik nur als dauernde, immer wieder von neuem anzugehende strategische
Uberschreitung durchfiihrbar scheint. Wir konnen ,die* Metaphysik nicht einfach
historisch verabschieden. Die Abschnitte II bis IV beschiftigen sich mit der Frage,
wie der zu tberschreitende oder zu kritisierende (metaphysische) Subjektbegriff
tiberhaupt konturiert ist. Hier gibt es drei Aspekte dieser Subjektmetaphysik, die je
abgearbeitet werden: das Subjekt ist metaphysisch bestimmt als Selbstprésenz des
BewuBtseins (1), als in Bezug auf seinen Ausdruck vorgéngiges oder substantielles
Individuum (IIT) und als auf seine Vernunft gegriindet (IV). Der Abschnitt V bringt
als positive Alternative zum Rationalismus vor allem im Anschlufl an Adorno eine
(Selbst-)Uberschreitung von Vernunft und Subjektivitit ins Spiel. Dieser Abschnitt
hat gewissermafien eine Schliisselstellung innerhalb der Argumentation, denn er
verbindet die vorher dargelegte Metaphysikkritik mit den folgenden Ausfithrungen
zur Asthetik und zur #sthetischen Erfahrung des Subjekts. Die Selbstiiberschrei-
tung des Rationalismus fiihrt zu einem selbstreflexiv-gebrochenen Gebrauch der
Vernunft, den ich als ,Hyperrationalismus® erldutere. Dieser Hyperrationalismus
vollzieht sich wesentlich iiber dsthetische Paradigmen, was die folgenden Abschnit-
te des ersten Kapitels ndher ausfiithren. Dabei ist die Frage, welche Paradigmen des
Asthetischen zu einem metaphysikkritischen Versténdnis von Subjektivitit verhel-
fen. Abschnitt VI exponiert zunichst eine theoretische Erorterung der dsthetischen
Erfahrung, auf die sich als Basis die weiteren Abschnitte und Kapitel beziehen. Der
Abschnitt VII beschéftigt sich vor allem mit der weiteren Erlduterung der &sthe-
tisch bestimmten Subjektivitdt und der auBerdsthetischen Funktion der Kunst resp.
dsthetischen Erfahrung. Dabei geht es auch um die Frage, in welchem Sinne die &s-
thetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein kann. Der Abschnitt VIII analy-
siert die ideologischen Implikationen des Schonen und der Schonheit. Dies betrifft
auch die Frage, was es fiir das Subjekt bedeutet, etwas als schon zu empfinden und
zu beurteilen. Aus der Kritik an der ideologischen Funktion des Schénen wird die
Konsequenz gezogen, daf} avancierte Kunstwerke das Schone gebrochen darstellen
miissen, wenn sie sich kritisch zu dieser im Schonen implizierten Ideologie verhal-
ten wollen. Der letzte Abschnitt fait noch einmal das Ergebnis des ersten Kapitels
zusammen und gibt einen Ausblick auf die fiinf folgenden Kapitel.

Das erste Kapitel steckt also den allgemeinen Rahmen ab, in dem sich dann
die folgenden feingliedrigeren Kapitel bewegen, die sich genauer auf die je gele-
senen Autoren beziehen. Diese Arbeit geht also von einer allgemeinen Theorie aus
und bewegt sich hin zu konkreten Einzellektiiren, die diese allgemeine Theorie
fiillen sollen. Der Zusammenhang einer Theorie der dsthetischen Erfahrung und
einer dsthetisch bestimmten Subjektivitdt mit diesen im allgemeinen Rahmen ent-
wickelten Begriffen und Voriiberlegungen mag zwar prima facie nicht sonderlich
einleuchten, wird aber hoffentlich im Verlauf des Textes seine Notwendigkeit fiir
die Argumentation erweisen. Es erscheint mir absolut notwendig, diesen weiten
Horizont zu erdffnen, um die Frage nach einer dsthetisch bestimmten Subjektivitit
angemessen erdrtern zu kénnen.

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und &dsthetische Erfahrung

Der Begriff und die Theorie des Subjektes und der Subjektivitit sind heute — d.h. seit
nunmehr vier oder fiinf Dekaden — vakant und in der Krise.' Die philosophische Kritik
am Subjektbegriff — vor allem durch den sogenannten Poststrukturalismus — scheint
auf den Vorschlag einer bloBen Tilgung des Subjekts — mindestens des Begriffs’ — im
Rahmen einer kritischen Revision oder Dekonstruktion ,der’ Metaphysik hinauszu-
laufen. Dabei ist festzuhalten, dal mit ,Metaphysik® jeweils ganz Unterschiedliches
gemeint sein kann. Je nach dem, was man unter Metaphysik versteht, dndert sich auch
die Antwort auf die Frage, ob die Uberwindung der Metaphysik ein historisches Pro-
jekt sein kann. Die Frage ist ndmlich, ob die Herrschaft der Metaphysik als kontingent
(und damit als historisch ablgsbar) oder als notwendig (und damit als uniiberwindbar)
verstanden wird. Auch wenn also unter Metaphysik ganz verschiedene Dinge ver-
standen werden, so scheint doch in jener Kritik die Pramisse zugrundegelegt zu sein,
daf} die Herrschaft der Metaphysik eine historische Epoche kennzeichnet, die man
hin auf ein nachmetaphysisches Zeitalter iberwinden konne. Gemil dieser Auffas-
sung sind wir — philosophisch — heute weiter und aufgekldrter, so da wir uns der
fritheren, der Horigkeit der Metaphysik geschuldeten Denkfiguren im Namen einer
inzwischen gewonnenen Luziditdt im Denken ein fiir alle Mal entledigen kénnen.
Man muf also verschiedene Bestimmungen dessen, was der Titel ,Metaphysik® je-
weils meint, zunichst auseinanderhalten, auch wenn diese Bestimmungen sich nicht
nur gegenseitig nicht ausschlieen, sondern auch untereinander zusammenhéngen.

1 Cf. z.B.: Gerhard Gamm: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von
Subjektivitdt (Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004); ders.: Perspektiven
nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie
der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 103-124); Gianni Vattimo:
Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990); Manfred Frank: Was ist Neostruk-
turalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983); Walter Schulz: Ich und Welt (Nes-
ke, Pfullingen 1979); ders.: Subjektivitit im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske,
Pfullingen 1992).

2 Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer,
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31); Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgdnge
der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 31-56); Roland Barthes: De ! ‘ceuvre au texte
(in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.:
La mort de l'auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil, Paris
1984, S. 61-67).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Es gibt zundchst eine Subjektmetaphysik, die das Subjekt im (verniinftigen)
Selbstbewultsein des Menschen griindet. In den nichsten drei Abschnitten die-
ses Kapitels werden jeweils Ausformungen dieser Subjektmetaphysik diskutiert.
Metaphysisch bestimmt ist das Subjekt als Selbstprdasenz des SelbstbewuBtseins
(Abschnitt IT), als individuelle Substanz (III) und als durch seine Vernunft gegriin-
det (IV). Fiir diese im engeren Sinne Subjektmetaphysik zu nennenden Varianten
scheint eine Uberwindung tatsichlich moglich zu sein: Subjektivitit muf nicht
zwangsldufig im verniinftigen Selbstbewuftsein der menschlichen Individuen ge-
griindet werden, so daf} in diesem Sinne postmetaphysische Subjektkonzeptionen
durchaus historisch moglich werden. Ebensowenig mull man das Subjekt (oder
Individuum) notwendig als Substanz ansetzen. Aber trotz der Moglichkeit einer
Revision dieser Subjektmetaphysik reichen blole Umbenennungen (etwa ,Dasein
statt ,Subjekt) offensichtlich ldngst nicht aus, um ,die* Metaphysik zu iiberwin-
den, was auch immer das hei3en soll. Man muf} vielmehr aus der Kritik dieser Me-
taphysik heraus alternative Bestimmungen von Subjektivitit gewinnen. Diesem
Projekt widmet sich diese Arbeit.

Zweitens wird unter Metaphysik auch der logozentrische Charakter der Neu-
zeit verstanden. Diese Epoche scheint gepriagt von der unbedingten Herrschaft
des Rationalismus. Auch die Griindung des Subjekts auf seine rationalen Ver-
mogen ist Ausdruck dieser Metaphysik. Es ist hier schon fraglicher, ob eine hi-
storische Uberwindung méglich ist, oder ob nicht nur strategische Optionen der
Kritik bestehen. Trotz aller Kritik am Rationalismus sind ndmlich die Mittel die-
ser Kritik wiederum rational(istisch), so dal wir ihn immer nur strategisch und
selbstreflexiv angehen konnen. Es scheint auch fraglich, ob es einen historischen
Nullpunkt, einen Griindungsakt des Logozentrismus gegeben hat, oder ob er
nicht stets schon begonnen hat. Auf dieses Problem komme ich in der Diskussion
von Descartes im zweiten Kapitel zurtick.

In einer dritten Weise 146t sich die Metaphysik verstehen als in der Struktur
unserer Sprache gegriindet. Das betrifft z.B. die Dualismen von Geist und Materie
und von Subjekt und Objekt, die in der Grammatik unserer Sprache und damit in
unser Begegnen mit der Welt eingeschrieben sind. Es erscheint daher nicht einfach
moglich, der unserer Sprache und ihrer Terminologie eingeschriebenen Metaphy-
sik — der grundlegenden Dichotomie des abendlédndischen Denkens von Subjekt
und Objekt, Geist und Materie etc.’ — zu entkommen, solange man gewillt ist, sich
weiterhin dieser — d.h. der, denn es gibt keine einfache Alternative zu ihr — (abend-
landischen) Sprache zu bedienen.! Unser Denken, das unserer Sprache unhinter-
gehbar eingeschrieben und in ihr verwurzelt ist, kann den metaphysischen Dualis-
mus von Geist (allgemeinem Begriff) und Materie (besonderer Sinnlichkeit) nicht

3 Vielleicht ist es die Grundfrage der Metaphysik, wie das Verhiltnis von Unbewegtem
(Substanz, Subjekt) und Bewegtem (Akzidenz, Sinnlichkeit) zu denken ist oder aber
die Frage nach dem Verhiltnis von Raum und Zeit, Feststehen und Veridnderung.

4 Die géngigen abendldndischen Sprachen &hneln sich grammatisch in einem solchen
Malle, dafl man sie in der hier eingenommenen Perspektive als eine einzige Sprache
bezeichnen kann.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 11

einfach per Dekret iiber- oder verwinden. Mit einer Verabschiedung bestimmter
Begriffe entkommt man noch lange nicht der Metaphysik. Denn das Programm
einer einfachen historischen Verabschiedung ,der‘ dualistischen Metaphysik ist ein
unmogliches Projekt, weil diese Metaphysik unserer Sprache nicht duferlich, son-
dern ihrer Struktur zutiefst und irreduzibel eingeschrieben ist.

In einem weiteren Sinne griindet die Metaphysik in unserer Sprache, eben weil
sie Sprache ist und damit Mittel einer Distanzierung unserer unmittelbaren physi-
schen Eindriicke. Ohne Sprache gibe es tiberhaupt keine Metaphysik, da die Spra-
che Bedingung dessen ist, von der prasenten physischen Wahrnehmung der Dinge
abstrahieren zu konnen. Sprache ist selbst Meta-physik, weil nur sie es ermaoglicht,
die je physische, sinnlich-erfahrbare Gegebenheit der Dinge’ durch die Iterabilitit’
ihrer Begriffe zu transzendieren.” Sprache ist also per se in diesem tieferen Sinn
Metaphysik, weil sie unhintergehbar die Weise lenkt, in der wir die Dinge und
die Welt wahrnehmen, erfahren, klassifizieren und interpretieren. Ohne Sprache
gébe es keinen Schritt von den einzelnen Sinneswahrnehmungen zum allgemeinen
Begriff, der diese Eindriicke einer Ordnung einverleibt, indem er sie gegeniiber
der Fiille des sinnlichen Eindrucks reduziert, vergleicht und subsumiert. Meta-
physisch ist also nicht nur die grammatische Logik von Subjekt und Objekt, nach
der wir unsere Erfahrungen organisieren. Die Sprache selbst ist Metaphysik, weil
sie notwendig die Illusion erzeugt, es gebe Menschliches, was nicht endlich (also
physisch bedingt) ist; es gebe wirklich (d.h. also auBerhalb der Sprache bzw. der
philosophischen Tradition) Kategorien, Gattungen, allgemeine Begriffe, Subjek-
te und Objekte, stabile zurechnungsfihige Subjekte, Geist und Materie, Substanz
und Akzidenz, die Differenz von Wesen und Eigenschaften etc. Diese Illusion
folgt aus dem Schritt der Vernunft, die gegebene besondere Sinnlichkeit (also das
Physische) unserer Erfahrung der Dinge hin aufs Ubersinnliche (also Meta-physi-
sche) — das heiflt hier dem allgemeinen Begriff oder der Idee — hin zu ordnen und
zu transzendieren. Die hier vorgetragene Kritik an der Metaphysik setzt jedoch
wiederum voraus, was sie kritisiert: den Dualismus von Begriff und Sinnlichem,

5 Hier schliefit dsthetisch die These an, dafl Schonheit mit der Freisetzung des Buch-
stabens gegeniiber dem Geist einhergeht. Die dsthetische Erfahrung der Schonheit ist
darin metaphysikkritisch, da3 sie auf der Erfahrung der physischen Prisenz der in
einen dsthetischen Zusammenhang gestellten Dinge beruht.

6 Das heif3t also, daf} die Idealitdt der Zeichen bzw. die Allgemeinheit der Begriffe durch
ihre Wiederholbarkeit konstituiert wird. Diese Wiederholbarkeit ermdglicht erst die
Transzendenz durch den Begriff. Cf. hierzu Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kon-
text (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).

7  Der Mensch ist das Tier, das von seiner konkreten Sinnlichkeit abstrahieren kann und
so Sprache, Okonomie, Metaphysik, Begriffe etc. erfindet. Auch Kunst kann eine ex-
plizite Fortsetzung der in die Sprache gelegten Distanzierung vom konkret Sinnlichen
sein, z.B. als Phantasie. Insofern ist die Kunstproduktion eine urspriinglich metaphy-
sische und damit anthropologische Tétigkeit. Der Kunst ist also eine gewisse Ambiva-
lenz eingeschrieben: sie ist einerseits die Freisetzung des Physischen gegeniiber dem
Metaphysischen, andererseits kann sie selbst eine Transzendenz des Physischen sein.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Sprache und Physis, Allgemeinem und Besonderem, auch wenn sie es zu vermei-
den sucht, beide gegeneinander auszuspielen. Die Differenz zwischen Metaphysik/
Sprache und Physis/Wahrnehmung ist selbst metaphysisch, denn sie wiederholt die
dualistische Unterscheidung von Geist und Materie bzw. Korper. Die (u.a. von der
philosophischen Anthropologie ausgearbeitete) Losung ist vielleicht, beides in der
urspriinglichen Einheit des Leibes zu denken.

Die Illusion einer Realitit allgemeiner Begriffe widerspricht der kritischen
— ndmlich nominalistischen — Losung des scholastischen Universalienstreits, der-
zufolge die universalia post rem sind und nicht in den Dingen selbst liegen.® Die
Begriffe bezeichnen nicht die Dinge an sich, sondern bestimmen blof unsere Zu-
gangsweise zu ihnen. Insofern sind sie Bedingungen der Moglichkeit der Erschei-
nung der Dinge, sofern ,Erscheinung® hier ganz kantisch meint: die Weise, wie
sich die Dinge fiir uns Menschen zeigen. Die strukturelle Unwahrheit allgemeiner
Begriffe (durch die Reduktion der Fiille des und die Abstraktion vom Sinnlichen)
liegt bereits in der Sprache und kommt nicht nur durch die Sprache zustande. Spra-
che produziert selbst immer wieder metaphysische Illusionen, die man nur je durch
selbst-kritisches Denken hinterfragen und strategisch angehen kann. Da sich unser
Denken nur in Sprache vollziehen kann, erscheint die metaphysische Konstitution
der Sprache zwar unhintergehbar, sie 148t sich aber sehr wohl strategisch angehen
und damit kritisieren und subvertieren: d.h. es gibt in dem metaphysischen Feld
nur eine strategische Option zur Umgestaltung dieses Feldes. So schreibt Derrida,
daB3 das logozentrische Dispositiv nur die Moglichkeit einer subversiven Strate-
gie in ihm erdffnet” Zur ideologischen Verhirtung wird die Metaphysik hinge-
gen dort, wo sie sich selbst auszustreichen versucht, indem sie ihre Endlichkeit
verdeckt: Illusion des Entkommens aus der Illusion. Die prekédre Wirklichkeit der
Metaphysik widerspricht jedoch nicht ihrer faktischen historischen Wirksamkeit
in der abendldndischen Kultur. Die Frage bleibt, fiir wie dominant man diese Me-
taphysik historisch ansetzt (cf. Kapitel 2).

Die Restitution der Metaphysik folgt aus dem alltdglichen Anspruch an das
Funktionieren der Sprache. Die Metaphysik ist dem menschlichen Sprachgebrauch
unvermeidbar und unhintergehbar eingeschrieben. So miissen wir in unserer Pra-
xis etwa zwangsldufig Handlungen auf Subjekte zurechnen, um uns in der Welt zu
orientieren. D.h. aber auch: es gibt verschiedene Weisen des Sprachgebrauchs: me-

8  Cf. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000),
S. 59-65.

9  Cf. hierzu Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift
und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101): ,,Daf} die uniiber-
windbare, unersetzbare, beherrschende Groflie der Ordnung der Vernunft nicht eine
Defacto-Ordnung oder Defacto-Struktur, eine determinierte historische Struktur ist,
liegt daran, dal man gegen sie nur in ihr protestieren kann, daf3 sie uns auf ihrem
eigenen Feld nur den Ruckgriff auf das Stratagem und die Strategie 146t (l.c., S. 61).
Allerdings spricht Derrida hier vom Logozentrismus, nicht von der Subjektmetaphy-
sik im engeren Sinne. Das beide gleichwohl zusammenhéngen, erléutere ich spéter in
Abschnitt IV dieses Kapitels.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 13

taphysische und der Ideologie verhaftete, aber auch ironische und eher spielerische,
die sich kritisch zur Metaphysik verhalten. Das alltdgliche ,Man‘ unreflektierten
Sprachgebrauchs markiert dagegen den Abfall des Menschen aus der Eigentlichkeit
seines Weltbezugs und -begegnens in die Metaphysik. Der Metaphysik verhaftet ist
ein Vernunft- oder Sprachgebrauch, der immer schon alles richtig unter allgemeine
Begriffe subsumiert und es damit in der erfolgten Weltauslegung verfiigbar hilt. Ein
solcher Sprach- oder Vernunftgebrauch verhindert gerade die Begegnung mit der
physischen Singularitit z.B. der Objekte — die daher in die Asthetik bzw. Kunst aus-
gelagert und in ihnen aufgehoben ist. Die alltdgliche Sprache und der gemeine Ver-
stand werden aus dieser N6tigung zur/der Metaphysik heraus stets die etwa durch
philosophische Reflexion zu gewinnende Klarheit trivialisieren. Die not-wendige
Selbst-Verdeckung der Metaphysik in unserem alltdglichen Sprachgebrauch bedarf
von daher einer steten Kritik'’, um deren Wirken zumindest einen Moment lang
distanzieren zu konnen — auch wenn jede handwerkliche Zuhandenheit der Sprache,
die dadurch vielleicht zu gewinnen ist, stets wieder von der Metaphysik eingeholt
und eliminiert werden wird. Metaphysik heiB3t hier, da3 unser Denken von der gram-
matischen Struktur der Sprache", in der es sich vollzieht, und der in ihr gegriindeten
(logozentrischen) Ordnung irreduzibel abhingt. Gerade aufgrund dieser Abhéingig-
keit gilt es, auf unseren alltédglichen Sprachgebrauch zu reflektieren, um den in der
Sprache wirksamen unbewufiten Mechanismen®, die unser Denken lenken, wenig-
stens ein Stiick weit etwas entgegensetzen zu konnen.

Metaphysische Subjektentwiirfe und -konzeptionen sind fest in unseren Alltag
implantiert: z.B. die grammatische Subjekt/Pradikat-Struktur unserer Sprache, der
Dualismus von Subjekt und Objekt oder die Idee der Existenz eines der Praxis vor-
géngigen Selbsts, das es zu ,verwirklichen® gelte. Diese metaphysischen Konzeptio-
nen und Terminologien formen, strukturieren und organisieren — wie immer un- oder
vorbewult — unser Welt- und Selbstverhiltnis und das, was wir als ,Wirklichkeit*
bezeichnen. Philosophie, unter deren Anspruch auch diese Arbeit steht, fungiert
dann als Kritik der gewohnten Selbstversténdlichkeiten und alltédglichen Plattitii-
den. Philosophie ist Kritik und kritische Reflexion der schlechten Allgemeinheit des
alltaglichen Begriffs und seiner Praxis, die alles immer schon kennt und automatisch
richtig subsumiert. Der Wert der philosophischen Kritik ist daher zunéchst negativ:
Infragestellung des Positiven und Positionalen, des dem Selbst Verstindlichen.

Solange die Metaphysik unserer Begrifflichkeit eingeschrieben ist — d.h. also
solange es eine sprachlich zu bezeugende menschliche Geschichte gibt —, konnen
wir sie nicht einfach loswerden, sondern uns nur in ein kritisches Verhiltnis zu ihr
setzen, indem wir ihre Tradition und ihre Not-wendigkeit stets neu zu befragen su-
chen. Es gilt also, die metaphysische Tradition in der Weise ihrer Fundierung und

10 Man kann diese Kritik als Ideologiekritik verstehen, wenn man unter Ideologie die
Illusionen versteht, die aus der alltdglichen Herrschaft der Metaphysik entstehen.

11 So schreibt Nietzsche: ,,Ich fiirchte wir werden Gott nicht los, weil wir noch an Gram-
matik glauben.” Friedrich Nietzsche: Gétzen-Ddammerung (in: ders.: Kritische Stu-
dienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/
New York 1967-77 u. 1988, S. 55-162), hier S. 78.

12 Wie z.B. die Tendenz zur Verallgemeinerung.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Bedingung unseres Denkens bloBzulegen, um ihre Funktionsweise zu zeigen und
damit die Moglichkeit einer Erfahrung und einer Hoffnung zu erdffnen oder frei-
zulegen, die den Horizont des aufklérerischen Denkens von je an geleitet hat. Wenn
Philosophie einen Sinn hat, dann besteht sie in einer Praxis des selbstreflexiven
Verstehenwollens, die sich als streng analytische Kritik an der Logik von Begrif-
fen oder Terminologien entfaltet. Sie kann dann zugleich auf einer zweiten Ebene
eine systematische Infragestellung kultureller” Selbstdeutungsmodelle sein, indem
sie das Verhéltnis von verunsichernder Selbstreflexion und (Selbst-)Fundierung zu
denken versucht. Der richtigen Beschreibung dieses Verhiltnisses von Selbstrefle-
xion und Selbstbeschreibung, wie es in der dsthetischen Erfahrung und in der Phi-
losophie auf unterschiedliche Weise sich gibt, soll sich diese Arbeit widmen.

Philosophie bewegt sich in einer Dialektik zwischen selbstreflexiver Praxis
des Verstehenwollens und dem Entwerfen rationaler Begriindungssysteme fiir
unsere Vorurteile. Man konnte dies auch als Dialektik von depotenzierender und
begriindender Reflexion bezeichnen. Dazu gehort auch eine philosophische Kri-
tik an Begriffslogiken, die auch unsere alltdglichen Selbst- und Weltverhiltnisse
organisieren. Das Wechselspiel von Zweifel und Fundierung, von Selbstreflexion
und Selbstbeschreibung ist in der Philosophie in der Weise aufeinander bezogen,
daB wir fundierende Selbstbeschreibungen und rationale Begriindungssysteme ge-
rade im Durchgang durch radikale Bezweiflungsstrategien und Selbstreflexionen
gewinnen. Das alles ist ja aber nichts Neues und seit Descartes’ Strategie des radi-
kalen Zweifels, der angeblich zur GewiBheit des Cogito fiihrt, nicht nur bekannt,
sondern auch immer wieder bis zu Gadamer und Derrida reformuliert worden."
Neue Selbstbeschreibungen werden im Durchgang durch Zweifel und Selbstrefle-
xion gewonnen. Selbstreflexionen sind nur moglich in Bezug auf Selbstbeschrei-
bungen, die sie je unterbrechen. Es gibt sie also nur vermittelt durch Texte.

In der Dialektik von Selbstreflexion und Fundierung steht eine sowohl phéno-
menale wie auch funktionale Bestimmung der dsthetischen Erfahrung, wie sie hier
im folgenden unternommen werden soll. Die dsthetische Erfahrung (vor allem an
Kunstwerken) vollzieht diese Dialektik als dsthetisches Spiel. In dieser Dialektik
entfaltet sich der ideologische Gehalt ,des* Asthetischen, wie er der Asthetik — also
den dsthetischen Theorien — seit ihrer Griindung bei Baumgarten eingeschrieben ist.
Ideologisch ist zundchst der Anspruch an die dsthetische Erfahrung, etwas Auflerés-
thetisches zu griinden. Demgegeniiber soll hier eine Beschreibung der dsthetischen
Erfahrung geltend gemacht werden, die gerade in dieser &sthetischen Erfahrung
eine Selbstreflexion der dsthetischen Ideologien in ihrer fundierenden Funktion
fiir AuBerésthetisches moglich werden 1a6t. Die édsthetische Erfahrung ist der spie-

13 Mit ,Kultur® ist hier das Selbstverhéltnis der Gesellschaft gemeint, das sich tiber das
Ensemble der Formen, Gewohnheiten, Rituale etc. organisiert.

14 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101); Hans-Georg Gadamer:
Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990). Auch Hegel beschreibt ganz dhnlich. Cf. GW.F.
Hegel: Phdnomenologie des Geistes (in: ders.: Werke 3, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1986), S. 72 ff.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 15

lerische Austrag des Verhiltnisses von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion
und kann deshalb auch auBerédsthetische Griindungsweisen reflektieren. Die phi-
losophische Asthetik reflektiert und expliziert diesen bereits in der #sthetischen
Erfahrung angelegten kritischen Bezug auf die ideologische (Selbst-)Verdeckung
auch aufBlerésthetischer Griindungsmuster. Ein Beispiel — das nattirlich noch erlau-
terungsbediirftig ist — dafiir wire die Selbstdestruktion des schonen Scheins durch
die Kunst selbst, durch die die griindende Funktion des Schonen offengelegt wird.
Darauf komme ich zurtick.

Die Asthetik bzw. Kunst wird so zur Quelle einer anderen Wahrheit, einer
Wahrheit iiber die Endlichkeit aller Positivitédt der (menschlichen) Vernunft selbst,
die sich allerdings selbst nicht dauerhaft positiv formulieren 148t, sondern — je wie-
der (dsthetisch) erfahren werden muf. Solche &sthetisch ausgetragene Selbstrevi-
sion der Vernunft ist niemals stabile Aufklarung tiber die Aufkldrung, also kein
erreichbares Stadium der Geschichte. Keine Metawahrheit wird es je garantieren
kénnen, auch dauerhaft auf der sicheren aufgeklirten Seite zu stehen.

Man muB die negative Arbeit der Vernunft, als die sich Philosophie vollzieht,
abheben von positiven und erkldrenden Theorien tiber kulturelle Phinomene. Es
gibt keine Philosophie ohne einen selbstreflexiven Einsatz der Vernunft, unter der
Aufgabe einer Teleologie des Denkens hin auf ein zur allgemeiner Geltung zu
bringendes Resultat. Philosophie ,gibt es® nur dort und nur so weit, wie sie dar-
auf verzichtet, ihren kritischen Einsatz einer teleologischen Bewegung hin auf ein
positives Resultat unterzuordnen, nur dort, wo die Philosophie auf alle Strategien
verzichtet auBer auf die Strategie des Zweifels am (Vor-)Gegebenen und auf das
Zertrimmern der bestehenden Positivitit. Positiv ist also nur die Metatheorie tiber
die philosophische Theoriebildung, die diese in der Dialektik von Reflexion und
Stiftung verortet. Positiv und vielleicht selbst nicht mehr unbedingt reflexiv ist die
Metabestimmung der Funktion der Philosophie als Reflexion. Kann es je eine po-
sitive Darstellung geben, die die Notwendigkeit der Redlichkeit der Reflexion voll-
standig in sich aufhebt? Moglich ist dies vermutlich nur dsthetisch: im gelungenen
Kunstwerk oder in einem dsthetischen Modus philosophischer Theoriebildung.

Unter diesem skeptischen Vorbehalt stehen auch die hier konstruierten Uber-
legungen zu einer Theorie einer #sthetisch bestimmten Subjektivitit. Theorien
bleiben also durchaus nétig, sie sind eine Art trojanisches Pferd der Bewegung
der philosophischen Kritik. Theorien sind auch ein Mittel zur Distanzierung der
sogenannten ,Realitét’, des ,Faktischen’, und er6ffnen so erst einen Raum fiir Re-
flexion. Mit anderen Worten: die Frage ist, wie sich theoretische explikative Nar-
rationen zur Bewegung der Reflexion verhalten.” Die Dialektik von Theorie und
Reflexion 146t sich nicht ohne Gewaltsamkeit ausschlieBen. Es bleibt daher die
Forderung, ihrer stets zu gedenken, sie in jedem narrativen Schritt, den man zu
tun gezwungen scheint, einzugedenken. Das bezeichnet die Redlichkeit philoso-

15 Hier wird unter Theorie also sowohl Erklaren wie auch Beschreiben verstanden. Man
kann beides aber auch gegeneinander stellen. Cf. zum Verhéltnis von Narration und
explikativer Theorie: Jiirgen Kocka/Thomas Nipperdey (Hg.): Theorie und Erzihlung
in der Geschichte (Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen 1979); Arthur C. Danto:
Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

phischen Theoretisierens. ,Asthetisch® ist dann ein Name fiir einen bestimmten
Typus dieses Verhiltnisses: Reflexion zu erméglichen oder hervorzurufen durch
die Weise der Anordnung der Elemente, z.B. in einem Kunstwerk.

Asthetisch ist der spielerische Austrag der Dialektik von Selbstbeschreibung
und Selbstreflexion, von Inhalt und Form. Dem entsprechen nicht nur gelungene
Kunstwerke, sondern auch (philosophische) Theorien, die auf die Weise ihrer Dar-
stellung reflektieren. Asthetisch ist der selbstreflexive Einbezug des Problems der
(formalen) Darstellung eines Inhalts, also die Weise, in der die Selbstbeschreibung
und die Reflexion auf deren Bedingungen im Text statt hat. Asthetisch ist das Wie
der Geformtheit des Materials sowie die Einsicht, daf3 es letztlich kein Material,
keinen Inhalt ohne formale Darstellung und Einbettung geben kann. Asthetisch ist
also der (Selbst-)Bezug auf die Weise der Darstellung. Das bezeichnet fiir Texte
auch der Begriff der ,Rhetorizitét".

Das (Selbst-)Reflexivwerden philosophischer Theorienbildung als expliziter
Riickgang auf die Bedingung ihrer Moglichkeit vollzieht sich als Asthetisch-Werden
der Philosophie, z.B. in der sogenannten ,Dekonstruktion‘. Diese ist in dem Sinne
dsthetisch, dal3 sie durch die Weise der Verfa3theit ihrer Texte das Theoretische re-
flektiert. Philosophische Texte sind dann deshalb &sthetisch, weil sie das Verhéltnis
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion offen inhaltlich und vor allem formal
austragen. Es bleibt aber eine offene Frage, wie sich eine solche dsthetische Theo-
riebildung zur Praxis des Kunstschaffens verhilt. Was unterscheidet unter diesen
Pramissen noch philosophische Theorie von Kunstwerken? Eine eindeutige Ant-
wort auf diese Frage kann ich aber im Kontext dieser Arbeit nicht liefern.

In diesem Abschnitt mochte ich das Konzept einer Griindung des Subjekts auf die
Selbstprasenz des (Selbst-)Bewuftseins diskutieren. Auch wenn es also aus den
genannten Griinden keine einfache Uberwindung oder Verabschiedung der Sub-
jektmetaphysik geben kann, versucht diese Arbeit, nicht nur einfach konservierend
an der Begrifflichkeit der Subjektivitit festzuhalten, sondern den Begriff auch neu
zu bestimmen, zu rechtfertigen und zu vermessen. Dazu schliee ich direkt an die
von der Dekonstruktion Derridas und de Mans in Anschlag gebrachte Kritik am
Konzept der Griindung der Subjektivitit auf das menschliche SelbstbewufBtsein
an. Als philosophische Kategorie akkumuliert die Rede von der Subjektivitdt des
Menschen lediglich philosophische Irrtiimer und maskiert, so scheint es, letztlich
metaphysische Restitutionsversuche. So ist etwa fiir Derrida das Konzept der Sub-
jektivitdt in einer Metaphysik der (Selbst-)Prisenz des SelbstbewubBtseins veran-
kert, aus der das Subjekt nicht zu 16sen ist, ohne es radikal in Frage zu stellen und
aus seiner beherrschenden Stellung im Mittelpunkt der Welt zu vertreiben.

In der Tat ist Derrida einer der schirfsten Kritiker des unhinterfragten Ge-
brauchs metaphysisch belasteter Begriffe wie desjenigen des ,Subjekts. Seine
Kritik am Subjekt geht davon aus, daB3 das Subjekt bzw. dessen BewuBtsein rein
sprachlich verfafit ist, dall es sogar nur eine letztlich illusiondre Sprachfunktion

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 17

ist und daher nicht dem Anspruch geniigen kann, der es als Fundament oder Sub-
stanz zu begreifen sucht, wie die rationalistische und idealistische Tradition dies
getan hat. Die scheinbare Selbstpriasenz des SelbstbewuBtseins ist nur Effekt einer
Koinzidenz von Autorschaft und Zuhorerschaft in einem Subjekt, das sich selbst
sprechen hort und von daher félschlicherweise auf seine eigene selbstprisente und
-identische Substanz schlieBt.” Gegen das metaphysische Modell, das das Subjekt
als selbstpriasente (weil sich selbst horende) Stimme ansetzt (und damit zugleich
idealistischerweise als reinen Geist), setzt Derrida Schrift, Zeichen und Text, die
der materialen Umwegigkeit des subjektiven Selbstbezuges gerecht werden sol-
len.” Die Annahme einer rein sprachlich verfaBten Subjektivitit 148t es plausibel
erscheinen, das Subjekt als Text- oder Zeichenfunktion zu beschreiben bzw. zu ana-
lysieren.” Alles, was der Struktur des Zeichens seit Saussure zugeschrieben wird,

16 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974): ,,Der un-
endliche Verstand Gottes ist der andere Name des Logos als Selbstprisenz, von Des-
cartes bis Hegel und trotz aller Unterschiede, die die verschiedenen Orte und Momen-
te in der Struktur dieser Epoche voneinander trennen. Der Logos aber kann unendlich
und sich selbst gegenwirtig nur sein, kann als Selbstaffektion sich nur ereignen durch
die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt in sich aus sich
heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst dullert und von dem es gleich-
zeitig affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest die Erfahrung
— oder das BewuBtsein — der Stimme. Sie erlebt und versteht sich als AusschlieBung
der Schrift, denn sie beruft sich nicht auf einen ,duBeren’, ,sinnlichen’, ,raumlichen’,
die Selbstpriasenz unterbrechenden Signifikanten.” (l.c., S. 174 f./Hervorhebung von
Jacques Derrida).

17 Cf. hierzu Jacques Derrida: Die Stimme und das Phdnomen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2003): ,,[Dlie Idealitét ist die lebendige Gegenwart, die Selbstgegenwart des
transzendentalen Lebens™ (l.c., S. 13). Bewuftsein bedeutet nichts anderes ,,als die
Moglichkeit der Selbstgegenwart des Gegenwirtigen in der lebendigen Gegenwart*
(Lc., S. 17). Es gibt eine problematische ,,Einheit von Denken und Stimme im Logos*
(Lc., S. 100), die sich als Selbstgegenwart bestimmt: ,,Wenn ich spreche, dann gehort
es zum phianomenologischen Wesen dieser Operation, daf3 ich mich in der Zeit, in der
ich spreche, hore” (l.c., S. 105/Hervorhebungen von Jacques Derrida). ,,Die Opera-
tion des ,Sich-sprechen-horens’ ist eine Selbstaffektion von einer absolut einmaligen
Art“ (l.c., S. 106 f). ,,Denn die Stimme stoft bei ihrer Aussendung in die Welt eben
insofern auf kein Hindernis, als sie sich darin als reine Selbstaffektion hervorbringt.
Diese Selbstaffektion ist zweifellos die Moglichkeit fiir das, was man die Subjekti-
vitét [...] nennt. [...] [S]trukturell und de jure [ist] ohne die Stimme kein BewufBtsein
moglich [...]. Die Stimme ist das BewuBtsein“ (l.c., S. 108/alle Hervorhebungen von
Jacques Derrida). Gegen das metaphysische Subjektmodell der selbstprasenten Nahe
setzt Derrida den materialen Schreibakt: ,,Diese Nidhe wird durchbrochen, sobald ich
mich, anstatt mich sprechen zu horen, schreiben oder durch Gesten bedeuten sehe
(l.c., S. 109). Und weiter gibt er zu bedenken, daf} ,,die Moglichkeit der Schrift dem
Drinnen des Sprechens innewohnen konnte, das selbst in der Intimitét des Denkens
an der Arbeit war* (L.c., S. 111).

18 Cf. Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passa-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

gilt dann ebenfalls fiir das Subjekt. Es gibt nichts auBerhalb des Textes”, wie das
oft zitierte und nicht leicht zu verstehende Wort Derridas fiir die Unablosbarkeit
von Subjekt bzw. Subjektivitdt und Text bzw. Textualitdt lautet. Wenn es die ba-
sale Definition des Subjekts ist, ein Selbstverhéltnis zu sein (z.B. mit Heideggers
Worten: ein Sein, dem es um sein Sein geht), dann ist dieser Selbstbezug nur
vermittelt iiber Texte moglich. Auf diesen fundamentalen Zusammenhang von
Subjektivitdt und Textualitdt im menschlichen In-der-Welt-sein komme ich in
den folgenden Kapiteln zuriick.

DaB3 das BewufBtsein die Struktur einer Zeichenkonfiguration oder eines Zei-
cheneffekts hat — wie von Derrida vorausgesetzt —, heift, dafl das subjektive Be-
wultsein wesentlich durch Abwesenheit (das Zeichen steht fiir das gerade abwe-
send Prisente) und Unverfiigbarkeit (das Ich ist nicht nur nicht Herr im eigenen
Haus, sondern weil3 noch nicht einmal, was in ihm vorgeht) gekennzeichnet ist.
Es 148t sich keine ,,Gegenwart und Selbst-Gegenwart des Subjekts vor seinem
Sprechen oder seinem Zeichen, [k]eine Selbst-Gegenwart des Subjekts in einem
schweigenden und intuitiven BewuBtsein denken®. Vor dem Zeichen ist also kein
Bewulitsein moglich, das sich selbst als ,,Selbst-Wahrnehmung der Gegenwart*
zu denken versucht.” Die Illusion autonomer, d.h. selbstkontrollierter Subjekti-
vitét ist nur ein Effekt” dessen, was Derrida mit der quasi-transzendentalen Fi-
gur der différance” zu beschreiben sucht:* ein Prozef der differentiellen Genese
von immer neuen Differenzen ohne arche oder felos, der sich als die abendlin-

gen, Wien 1988, S. 31-56), S. 42 und S. 44: ,,Bezichen wir uns noch einmal auf
die semiologische Differenz: woran hat uns Saussure vor allem erinnert? Dal} ,das
Sprachsystem (das also nur aus Differenzen besteht) nicht eine Funktion des spre-
chenden Subjekts ist*. Dies impliziert, da3 das Subjekt (Selbstidentitit oder eventuell
BewulBtsein der Selbstidentitét, Selbstbewultsein) in das Sprachsystem eingeschrie-
ben eine ,Funktion® des Sprachsystems ist, nur zum sprechenden Subjekt wird, wenn
es sein Sprechen, selbst in der sogenannten ,Schopfung’, selbst in der sogenannten
,Uberschreitung®, an das Vorschriftssystem der Sprache als System von Differenzen
oder zumindest an das allgemeine Gesetz der différance angleicht, indem es sich
nach dem Prinzip der Sprache (langue) richtet, von der Saussure sagt, sie sei ,die
menschliche Rede (langage) abziiglich des Sprechens (parole). Die Sprache ist erfor-
derlich damit das Sprechen versténdlich sei [...]" (Hervorhebungen von Derrida).

19 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974), S. 272 ff.

20 Derrida, Die différance, l.c. (Fulinote 18), S. 45.

21 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (FuBinote 18), S. 46: ,,Es kommt also dazu, daf
die Gegenwart — und besonders das BewufBtsein, das Beisichsein des Bewuftseins
— nicht mehr als die absolute Matrixform des Seins, sondern als eine ,Bestimmung*
und ein ,Effekt® gesetzt wird".

22 Alles in allem bleibt es unklar, ob das Konzept der différance deskriptiv (z.B. transzen-
dental) oder normativ sein soll: ob es also eine bessere Beschreibung der Metaphysik
sein soll oder ob es sich iiberhaupt kritisch oder subversiv auf Metaphysik bezieht.

23 Cf. Derrida, Die différance, 1.c. (Fuinote 18), S. 44: Die différance wird von keinem
Subjekt abgeleitet oder beherrscht, sie ,konstituiert® vielmehr ein nichtselbstprisen-
tes Subjekt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 19

dische Geschichte der Metaphysik vollzogen hat und vollzieht. Die différance
liegt unhintergehbar vor allen metaphysischen Dualismen und zugleich am tief-
sten in ihnen. Sie bestimmt sich im Anschlufl an Nietzsche auch als differenti-
elles Kréftespiel: fiir Nietzsche ist ,,,die grole Haupttitigkeit’ unbewuft [...] und
[...] das BewuBtsein der Effekt von Kréften [..], deren Wesen, deren Wege und
Weisen nicht seine eigenen sind. Doch ist die Kraft selbst nie gegenwirtig: sie ist
nur ein Spiel von Differenzen und Quantititen* An dieses differentielle Spiel
von Kréften und der sich daraus ergebenen Konsequenzen fiir eine Theorie der
Subjektivitit versuche ich im folgenden anzuschlieBen. Dabei wird die Reduk-
tion des Selbstbewuftseins auf die Struktur eines Zeichens modifiziert zugunsten
einer Beschreibung, die der Dynamik praktischer Vollziige des Subjekts gerecht
werden soll. Derridas Kritik an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewulf3t-
seins ist daher richtig, die Konsequenz, die man daraus ziehen konnte — ndmlich
das Subjekt vollstindig zu verabschieden — ist es aber nicht. Die Absage an ihre
metaphysische Gestalt bedeutet noch nicht, Subjektivitidt und den Begriff des
,Subjekts® generell oder kategorisch aus den philosophischen Erzéhlungen aus-
zuschliefen.

Mit der Gleichsetzung von Bewufitsein und Zeichen und der Erlduterung des
Charakters der Sprache als Schrift scheint Derrida eine semiotische bzw. struktu-
ralistische Erlduterung einer Praxis- und Vollzugsform zu geben, die wohl nicht
ausreichend dynamisch gedacht ist, um Subjektivitit angemessen zu beschreiben.
Die Reduktion des Subjekts bzw. der Subjektivitét auf Texte bzw. Zeichen ist ein
versteckter Strukturalismus. Ich halte dagegen fest, da3 es im Subjekt erwas gibt,
was nicht identisch ist mit Zeichen oder Texten, selbst wenn man keine Vollzii-
ge des Subjekts denken kann, die sich nicht sprachlich dulern wiirden, d.h. zur
Erscheinung gelangten, oder die nicht zumindest sprachlich oder narrativ einge-
bettet und damit sinnvoll gemacht sind. Dieses erwas konstituiert das Subjekt als
Ausdruck oder Effekt von Kriften. Hier setzt die vorliegende Arbeit an, indem
sie versucht, dieses Defizit an dynamischer Beschreibung zu ergéinzen. Man muf}
dann subjektive Vollziige in ihrem Verhéltnis zu Texten analysieren, z.B. nach
dem Modell des Schreibaktes bzw. der Urschrift der différance zu denken ver-
suchen. Fur eine am Modell der textuellen Produktion orientierte Beschreibung
der Praxis subjektiver Vollziige eignen sich allerdings die Texte Paul de Mans
eher als diejenigen Derridas. Daher werden auch eher diese der spéter genauer zu
entwickelnden Argumentation zugrundegelegt werden. Mit de Man werden sich
vor allem die ersten beiden Abschnitte des vierten Kapitels beschiftigen.

Meine Kritik an der Metaphysik der Subjektivitit entziindet sich nicht an de-
ren Fundierung in einer Metaphysik der Priasenz (wie es Derridas Kritik durch-

24 Derrida, Die différance, l.c. (FuBinote 18), S. 46 f. Weiter heifit es: ,,Ohne Differenz
zwischen den Kriften gibe es gar keine Kraft; und hier zéhlt die Quantititsdifferenz
mehr als das Mal3 der Quantitit, als die absolute Grofe selbst. [...] Diese ,aktive’, in
Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Krifte und Kriftedifferenzen, die
Nietzsche dem System der metaphysischen Grammatik iiberall dort entgegensetzt,
wo sie Kultur, Philosophie und Wissenschaft beherrscht, konnen wir mithin diffé-
rance nennen.”

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

fithrt) — wie immer plausibel diese Kritik sein mag —, sondern darin, dal3 subjek-
tive Vollziige durch diese Metaphysik falsch beschrieben werden und dafl man
sie besser beschreiben muf3, wenn man damit zugleich ,die’ Metaphysik hinter-
fragen oder kritisieren will. Man muf3 daher noch einen Schritt {iber Derridas
Kritik hinaus tun.

Diese Arbeit setzt sich kritisch von zwei Positionen ab: weder ist die Sub-
jektmetaphysik verschwiegen fortzusetzen oder zu erneuern, noch ist der Begriff
und das Konzept des Subjekts ersatzlos zu streichen und strukturalistisch zu
nivellieren. Die poststrukturalistische Kritik am Subjektbegriff ist richtig, die
moglicherweise daraus gezogene oder zu ziechende Konsequenz — Streichung des
Subjektes iiberhaupt — ist es nicht. Es gilt vielmehr innerhalb oder anhand ei-
ner Kritik an metaphysischen Subjektmodellen alternative Konzeptionen zu re-
konstruieren. Erst ein dezentriertes Subjekt lieBe sich in den diskursiven Text
wiedereinschrieben, nicht mehr als beherrschendes Zentrum, sondern als eine
textuelle Figur unter anderen.” Eine in diesem Sinne durchaus postmetaphysisch
zu nennende Konzeption von Subjektivitét findet sich vor allem in der dsthe-
tisch-philosophischen Tradition aufgehoben. Es gilt daher, die Figurationen &s-
thetisch bestimmter Subjektivitit zwischen Souverénitit und Ohnmacht, Stirke
und Schwiche, Herrschaft und Mimesis etc. nachzuzeichnen. Damit befassen
sich die folgenden Kapitel.

In diesem Abschnitt werde ich mich mit dem Theorem beschéftigen, das das
Subjekt als individuelle Substanz ansetzt. Mit der Beschreibung subjektiver
Selbstverhéltnisse als textuell-materialer Selbstbeziige des Subjekts soll gegen
eine Auffassung argumentiert werden, nach der der Text sich expressiv zu einem
vorgdngigen —und das heif3t hier metaphysisch bestimmten — Individuum verhélt.
Das im Text selbst moglicherweise vorhandene Individuelle ist nur unter meta-
physischer Verkennung mit dem Ausdruck der sogenannten ,realen’ Verfassung
des empirischen Autors und dessen Intentionen zum Zeitpunkt der Niederschrift
identifizierbar. Denn das Individuelle muB, wenn es iiberhaupt noch gedacht
werden kann, im Text selbst sich ereignen. Darauf komme ich im dritten Kapitel
zuriick. Kein Subjekt kann je autonom genug sein, um diese Notwendigkeit zur
Materialisation des individuellen Geistes zu umgehen und gewissermalien un-
mittelbar zu sprechen, d.h. ohne Umweg prasent sein. Der Text ist nicht Expres-
sion der individuellen Substanz oder des substantiellen Individuums, sondern
bloB Spur dessen, was im Individuum wirksam ist. Denn das Individuum oder
das Individuelle muB3 mindestens mitge-teilt werden, was es nur werden kann,
wenn es sich auf intersubjektiv geteiltes Allgemeines — ndmlich Sprache, Welt,
Kultur — bezieht. Das Individuelle ist daher nicht ungeteilt, auch wenn Teile des

25 Cf. Roland Barthes: De I'euvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Edi-
tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: La mort de ['auteur (in: ders:, Le bruisse-
ment de la langue, Editions du seuil, Paris 1984, S. 61-67).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 21

Individuums sich dem Ausdruck stets zu verweigern scheinen. Solches Unver-
mogen des Ausdrucks kann dann eine Bestimmung des Individuums ex negativo
bedeuten. Aber das eben nur iiber das nicht gedullerte, sondern geschriebene
Produkt des Individuums. Das Individuum selbst 148t sich nicht aufteilen in Aus-
gedriicktes und unsagbaren Restteil, der die Unhintergehbarkeit des Individuums
angeblich sichert. Daher ist der von Manfred Frank im Anschluf an den Idea-
lismus vorgenommene Versuch einer Rehabilitation der Individualitdt als eines
unhintergehbaren Einzelnen, das sowohl von der Allgemeinheit des Subjekts wie
von der Besonderheit der Person unterschieden werden miisse, sehr zweifelhaft.”

26 Er tut dies z.B. in seinem Buch Die Unhintergehbarkeit von Individualitit (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1986). Demnach ist die Individualitit irreduzibel (l.c., S. 16)
bzw. gibt es einen ,,irreduziblen Bewultseinsrest”, den man konservieren miisse, um
von dort die Subjektphilosophie in Frage zu stellen (l.c., S. 17). Die immanente ,,Zeit-
lichkeit der Person™ erlaubt es nicht, einen ,,festen Kern* oder eine ,,fixe Identitét in
einem Individuum* festzumachen (l.c., S. 100). Individualitét ist als ein Singulédres
vorgestellt, das gerade nicht einer Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen
darstellt (l.c., S. 116). Die ,,individuelle Weltdeutung der Kommunikationspartner*
unterbricht ,,den hermeneutischen Schlummer des strukturalistischen Code-Modells
ebenso wie den analytischen Traum von einer préstabilierten semantischen Identitét
der Terme®, d.h. der zuschreibbaren psychischen Pridikate (l.c., S. 119). Die Indivi-
duen sind eben deshalb undeduzierbar, weil sie es sind, ,,die dem Ganzen, als dessen
Elemente sie erschlossen werden, seinen Begriff allererst durch Deutung zuweisen®.
Die Bedeutung des Ganzen ,existiert nirgendwo anders als in den Bewulfitseinen
der Individuen (l.c., S. 120). Die Singularitit des Individuums siedelt in einer her-
meneutischen Konzeption. Die Riickfithrung des Sprechens auf blole grammatische
Regel-erfiillung und -konformitit ,,nivelliert die Innovativitdt und die Sinnschop-
fungsenergien jedes Dialogs“, denen wesentlich eine Funktion der Weltdeutung zu-
kommt. Die individuelle Weltdeutung besetzt den einen Pol innerhalb eines para-
doxal gedachten Sprechaktes, ndmlich zwischen unhintergehbarer Individualitit der
Weltauslegung und Konformitét zu der Allgemeinheit grammatischer Regeln und
kultureller Codes (l.c., S. 121). Das hermeneutische Individuelle ist ,,im eigentlichen
Sinne unfeilbar und mithin unmitteilbar und es existiert ,,ohne inneres Doppel und
also unbeziiglich®, hat also ,,im Wortsinne seinesgleichen nicht” und entgleitet ,, miz-
hin dem Kriterium der gleichsinnigen Wiederholbarkeit” (l.c., S. 122 f./alle Hervor-
hebungen von Manfred Frank). Die ,,Konstitution selbstbewuflter Individualitat® ist
eine ,,Folge kontinuierlicher Transformationen von Zusténden®, die ,,einer Person zu
einem Zeitpunkt ,kopersonal® waren“ (l.c., S. 128). Die Individualitt ist so die ein-
zige ,,Instanz®, die ,,der rigorosen Idealisierung des Zeichensinns [einen] instantanen
und identischen Widerstand entgegenbringt®. Individuelle Sinnentwiirfe sind nicht
aus ,,semantisch-pragmatischen Typen* ableitbar. Dagegen liefe sich allerdings er-
stens einwenden, daB3 ein solches Singuldres der Allgemeinheit sprachlicher Zeichen
wesentlich entgeht und man durch ein solches unmitteilbares privatives Weltverhalt-
nis einfach kiirzen kann, wie Wittgenstein dies vorgeschlagen hat. Zweitens liegt eine
Paradoxie darin, daf das Individuelle rigoros singulér gedacht ist, aber tiberhaupt nur
beschrieben werden kann, wenn man sich der Sprache und damit der Allgemeinheit

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Das Individuum ist von daher nicht un-mit-teilbar, sondern findet sein Da-sein
(oder die stets gegebene Moglichkeit seines Daseins) tiberhaupt nur als Mitge-teil-
tes oder Mit-teilendes: es teilt sich ndmlich mit den anderen die Sprache und die
physische Welt und nur aufgrund dieser konstitutiven und urspriinglichen Teilung
findet es den Grund seiner Moglichkeit. Von daher ist die soziale Kollektivitét
einer Sprachgemeinschaft konstitutiv fiir Individualitit. Nicht die Sprache ist im
Subjekt, sondern das Subjekt ist — wenn es denn ,ist’ — in der Sprache. Es gibt kei-
nen substantiellen Rest im Individuum, denn es gibt gar nicht den Raum (bzw. der
Raum des subjektiven Inneren ist stets nur eine metaphysische Metapher), den ein
solches Innen erfiillen koénnte, indem es sich (sprachlich oder gestisch) ausdriickt.
Von daher kann aus strukturellen Griinden nichts im Individuum der Mitteilung
entgehen (jedenfalls der Moglichkeit nach): die Mitteilung ist konstitutiv fiir das
Unteilbare, Unmitteilbare, also das wesentlich Private. Dal3 es keine Privatsprache
geben kann heifit dann, daB3 das Private gerade als solches von der Allgemeinheit
und Offentlichkeit der Sprache irreduzibel abhingt. Allenfalls wire das Unver-
mogen zur Mit-teilung individuell zu nennen, denn es ist je mein Unvermogen —
aus welchen z.B. biographischen Griinden auch immer. Vielleicht eréffnet es den
Raum einer spezifisch neuzeitlichen Problematik, Individualitdt und Singularitét
zu identifizieren. Das Einzelne wurde als Individuelles, also Unteilbares definiert
— als gibe es letzte Bausteine der Welt, von denen alles abhdngt und als wiére das
Ganze die Summe seiner Teile und von diesen aus zu denken.

Dagegen verstehe ich Subjekte nicht als atomare vereinzelte Bausteine, sondern
als dynamische Agenten, in denen nichtindividuelle und unverfiigbare Kréafte wirk-
sam sind. Subjekte sind Momente oder statische Effekte eines — nicht teleologisch
gedachten — dialektischen Prozesses von Subjektivitit und Textualitédt. Subjektivitét
und Textualitit, herstellende Kraft und Aufhebung dieser Kraft im und durch das
hergestellte(n) Produkt sind gleichurspriingliche und irreduzibele Momente eines
unabldssigen Produktionsprozesses. Im vierten Kapitel wird die textuelle Produktion
im Anschlufl an Paul de Man und Friedrich Schlegel als Ausdruck einer urspriing-
lichen Produktivitit bestimmt werden. Das Subjekt setzt sich je von dem Text ab,
den es als Autor produziert. Textuelle Produktion ist Ausdruck einer herstellenden
Kraft (Poesie), die zugleich erschafft wie das Geschaffene (den Text) tiberschreitet.
Das Subjekt ist je in der Sprache; es ist textproduzierend und -transzendierend, so
daB Subjektivitdt und Textualitét nur als gleichurspriinglich gedacht werden kdnnen.
Es gibt keine auBersprachliche bzw. auBlertextuelle Subjektkonstitution. Zumindest

ihrer Regeln und Begriffe bedient. Dies gilt gerade auch fiir Selbstbeschreibungen
von Individuen (cf. hierzu Kapitel 3 dieser Arbeit). Drittens scheint mir der Ansatz,
das Individuelle als unhintergehbares Einzelnes zu denken, eine substantialistische
Theorie der Subjektivitét zu sein. Ein nicht mehr sprachlich zugénglicher Rest Indivi-
dualitdt kann nur substantialistisch gedacht werden. Eine Alternative konnte nur sein,
das Individuelle als konkrete Konfiguration des Allgemeinen, d.h. der sprachlichen
Zeichen, zu fassen, deren Individuelles sich in der Zeitlichkeit einer Biographie und
eines Gedachtnisses der Wortverwendungen konstituiert. Das private an meiner Ver-
wendung eines Wortes ist dann das Gedéchtnis seiner Verwendungen durch mich,
also die Schichtung der Spuren.

- am 14.02.2026, 14:0313,



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 23

fiir menschliche Subjektvollziige gilt daher: sie bewegen sich stets in einem sprach-
lichen (z.B. narrativen) Raum, der ihnen Sinn und Bedeutung verleiht.

v

Dieser Abschnitt befaf3t sich mit der Idee, das menschliche Subjekt konne als ra-
tionaler Agent fungieren und sich auf Vernunft griinden. Zwischen der Kritik an
der Subjektmetaphysik und der Tradition der Vernunftkritik besteht eine enge
Verklammerung.” Die Vernunftkritik bezieht sich ndmlich auf ein Konzept, das
die Ratio als Zentrum des Subjekts begreift, mittels derer es einerseits die Dinge
erkennt und andererseits sich die Herrschaft iiber dieselben sichert. Vernunft und
Subjektivitit griinden sich in der Neuzeit wechselseitig aufeinander. Adorno etwa
kritisiert die Vernunft als verkapptes Medium von Herrschaft, und zwar durch den
allgemeinen Charakter des Begriffs. Die Subsumption des Besonderen unter das
Allgemeine ist demnach ein urspriinglicher Akt der Gewalt gegeniiber dem Be-
sonderen bzw. Einzelnen, das Adorno auch das ,,Nicht-Identische nennt.”* Damit
einher geht eine Kritik daran, die Vernunft naiverweise als Garantin eines kontinu-
ierlichen (technischen, 6konomischen, administrativen) Fortschritts zum Besseren

27 Ich folge hier zunichst Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmo-
derne: Vernunftkritik nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114),
hier vor allem S. 70-84.

28 Die Position von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in Die Dialektik der Auf-
kldrung (Fischer, Frankfurt/Main 1988) besteht bekanntlich in der These, daB3 die All-
gemeinheit des rationalen Begriffs mit der Herrschaft tibers Objekt zusammenfillt.
Adorno/Horkheimer verstehen bereits die neuzeitliche rationale Erkenntnisweise als
Herrschaftsform, in der das Singuldre bzw. Nicht-Identische dem allgemeinen Begriff
untergeordnet wird. In ihrer Kritik der Aufkldrung fallen also die Bestimmung des
neuzeitlichen Subjekts als erkennendes und die unbedingte Herrschaft des mensch-
lichen Subjekts (qua Ratio bzw. Vernunft) zusammen. Allerdings ist dialektischer-
weise das Subjekt selbst nicht frei, sondern unterdriickt sich durch die Bewegung der
Naturbeherrschung selbst. Die Geschichte der Vernunft steht unter ,,der nivellieren-
den Herrschaft des Abstrakten, die alles in der Natur zum Wiederholbaren macht®.
Voraussetzung der Abstraktion ist die ,,Distanz des Subjekts zum Objekt®, die selbst
in der ,,Distanz zur Sache griindet, die ,,der Herr durch den Beherrschten gewinnt*
(Le., S. 19). Die ,,Herrschaft tritt dem Einzelnen als das Allgemeine gegeniiber, als
die Vernunft in der Wirklichkeit” (l.c., S. 28). Macht und Erkenntnis sind ,,synonym®
(Lc., S. 10). Die ,,Allgemeinheit der Gedanken* ist die ,,Herrschaft in der Sphére des
Begriffs* (l.c., S. 20). Die ,,Menschen distanzieren denkend sich von Natur, um sie so
vor sich hinzustellen, wie sie zu beherrschen ist“ (l.c., S. 46). Bekanntlich schligt aber
die Naturbeherrschung durch nicht reflektierte Rationalitdt in den Mythos zurtick, sie
wird selbst irrational. Die Vernunft muf3 daher unter dem Anspruch der Aufklarung
selbstreflexiv werden. Diese sehr groben Andeutungen miissen hier aus Platzgriinden
zur Kennzeichnung von Adornos (und Horkheimers) Position gentigen.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

zu denken. Der begrifflich operierende Geist ist von Anfang an instrumentelle Ver-
nunft, die schlieBlich positivistisch, zynisch und zum Apparat von Herrschaft wird.
In dem allgemeinen Verblendungszusammenhang wird das Subjekt iiberfliissig
bzw. erscheint als durch die zweckrationale Vernunft selbst unterdriicktes, dessen
Befreiung bei Adorno die geschichtsphilosophische messianische Utopie bleibt.

Gegen Adorno ist anzufiihren, daB3 es sehr wohl die normative Moglichkeit
einer selbstreflexiven Aufkliarung gibt, die sich die philosophische Tradition kri-
tisch aneignet. Die Welt 146t sich nicht auf einen Verblendungszusammenhang ohne
jede Aussicht auf Einsicht reduzieren, wie Adorno das anscheinend getan hat.” Es
mag sein, daf es kein richtiges Leben im falschen gibt, aber es gibt in jedem Fall
ein (normativ und ethisch) besseres und ein schlechteres. Es gibt auch immer die
normative Moglichkeit eines besseren und eines schlechteren Sprachgebrauchs.”
Gegeniiber stehen sich einerseits ein mimetischer und andererseits ein herrschaft-
licher, die Dinge verfiigbar machender Sprachgebrauch, der die Dinge ,einfach’
unters schlechte Allgemeine subsumiert. Die (nicht nur philosophische) Theorie
und Kritik der Vernunft mufl zudem der Moglichkeit ihres eigenen Einsatzes einge-
denken, eroffnen oder remarkieren. Sie muf3 ihre normative Grundlage ausweisen,
was Adorno offensichtlich versdumt hat: entweder ist der Verblendungszusammen-
hang total, dann unterliegt Adorno selbst ihm, oder: er ist nicht total, was Adornos
These widerspricht, nur die sich radikal der Kulturindustrie entziehende avancierte
Kunst kénne letzte Widerstandsbastion gegen die ideologische Verblendung sein.
Jede Theorie muB3 ihre normativen Vorausetzungen und Implikationen offen legen
und damit eine Antwort auf die Frage haben, wie sie sich selbst zu implizieren ver-
mag, ohne sich durch eben diese Bewegung zu zerstoren.

Die Rede vom totalen Verblendungszusammenhang verunmdoglicht den Denk-
ansatz Adornos selbst. Seine Kritik am Begriff der Vernunft ist so tief, da3 keine
bessere Vernunft mehr denkbar scheint. Das liegt daran, dal Adornos Denken des
Begriffs und der sprachlichen Bedeutung nicht radikal genug ist: in der Allgemein-
heit der Begriffe liegt nicht (schon) eo ipso eine Gewalttitigkeit gegeniiber dem
Nicht-Identischen. Um sinnvoll von einer Korrumpierung der Sprache reden zu
konnen, bedarf es der Moglichkeit eines unkorrumpierten Gebrauchs der Sprache.”
Wellmer wendet daher die wittgensteinsche Sprachkritik auf die Subjektmetaphy-
sik Adornos an:* erst das Eingedenken der Sprache im Subjekt fiihrt aus dem Bann
der Subjektmetaphysik heraus. Die Gewaltsamkeit identifizierender Sprache be-
steht nur durch einen und in einem spezifischen Gebrauch allgemeiner Begriffe.

Die Identifizierung von totalisierender und diskursiver Vernunft — etwa
durch Adorno — ist sprachkritisch zu reflektieren: ,,In Wirklichkeit zeigt sich am
Beispiel Adornos, daB die sprachphilosophische Dezentrierung des Subjekts zu

29 Cf. Alexander Diittmann: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2004), S. 160 ff.

30 Cf. Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einfiihrung (in:
ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166).

31 Wellmer, Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen, l.c. (Fulinote 30), S. 152-157.

32 Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, 1.c. (Fulinote 27), S. 87 f.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 25

einer Relativierung der Vernunftkritik nétigt: die Kritik der totalisierenden Ver-
nunft trifft nicht die diskursive Vernunft als solche, sondern den unzureichen-
den, schlechten oder pervertierten Gebrauch der Vernunft“”. Bereits Leibniz
reduziert die Vernunftkritik auf die Frage ihres richtigen Gebrauchs:

,»Man kann noch hinzufiigen, dall nicht die Vernunft an sich schidlich ist, sondern die
fehlende Vernunft; und wenn die Vernunft schlecht angewandt wird, so erwégen wir
wohl die Mittel, wir achten aber nicht genug auf das Ziel oder das schlechte Ziel, das
man sich vorsteckt. Es ist also niemals ein Mangel an Vernunft, wenn wir eine schlechte
Handlung begehen **

Trotz aller Berechtigung der Kritik an der instrumentellen Vernunft bzw. Ratio gilt
daher: die Vernunft ist das einzige Instrument, das der Menschlichkeit, der Mensch-
heit oder dem menschlichen Geist zur Verfiigung steht und zur menschlichen Be-
freiung dienen kann, wenn man es richtig — und d.h. selbstreflexiv-gebrochen — ge-
braucht und so vor der immer drohenden Mdglichkeit seiner Verhédrtung bewahrt.
Der Vernunft eignet eine gewisse Ambivalenz. Neben ihrer Erkenntnisfunktion ist
sie einerseits negativ Infragestellung und Mittel der Kritik. Andererseits 1463t sich die
Vernunft auch fiir bestimmte (positive) gesetzte Zwecke einsetzen. Sie wird dann
zur Zweckrationalitit. Man muf} zweifellos diese Dialektik der Vernunft in ihrem
Gebrauch eingedenken.” Befreiung ist dabei kein historischer Zustand, der, einmal
erreicht immer wihrt, sondern ein struktureller Begriff: Befreiung muf3 je wieder
hergestellt werden, und auch die Negativitit kritischer und dekonstruktiver Texte
ist nicht davor gefeit, erneut ins falsche Positive und Positivistische umzuschlagen
und zum Gehalt einer Bildung zu gerinnen, die man sich aneignen kann bzw. muf,
um ,dazuzugehoren.” Die Bewegung der Befreiung ist hingegen strukturell unab-
schlieBbar, sie kann nur aufhéren oder aussetzen. Wie immer man diese Arbeit der
Negativitit nennen will (Kritik, Skepsis, Zweifel, Destruktion, Dekonstruktion), sie
muf fortgesetzt werden, weil sie allein eine liberale Gesellschaft ermoglichen kann.
Die Utopie einer durch Vernunft geleiteten Entwicklung der Menschheit ist nicht
falsch, auch wenn es immer Riickschldge (Faschismus, Stalinismus) gibt. Dazu be-
darf es eines Vernunftgebrauchs, der durch seine selbstreflexive Brechung sich mi-
metisch gegeniiber dem Einzelnen zeigen kann. Einen solchen Vernunftgebrauch
kann man deshalb als ,4sthetisch® bezeichnen.

33 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (FuBinote 27), S. 87 ff.
und S. 99/Hervorhebung von Wellmer. Zu hinterfragen wire hier die Logik der Per-
version von Sprachgebrauchen.

34 Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée iiber die Giite Gottes, die
Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels (Meiner, Hamburg 1996), hier
S. 460.

35 Cf. zur Dialektik der Vernunft auch den sehr erhellenden Aufsatz von Max Hork-
heimer: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitit und
Selbsterhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1976, S. 41-75).

36 Das bedeutet, daB3 sich kulturelle Kollektivitét tiber Bildung konstituiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Es kommt also auf jeden Einzelnen an: ,man‘ mufl Gerechtigkeit tiben gegen-
tiber dem Singulédren und sich in dessen absolute Forderung stellen. Was gerade
nicht bedeutet, dal das Individuum alles fordern darf. Man — d.h. jeder fiir sich
— wihlt in jedem Augenblick, in jeder Handlung die Welt, die er will, in der er leben
will (so wie bei Leibniz Gott stets die beste aller Welten wihlt). Da jeder in jedem
Augenblick durch sein Handeln oder Nichthandeln die Welt wihlt, die er will (man
mulB aus der Wahl auf den Willen schlieen, da jeder seine Wahl auch verantworten
muB), ist die Weltverfassung urspriinglich demokratisch, d.h. da3 alle menschlichen
Subjekte fiir diese verantwortlich zeichnen.

Die Vernunft ist an sich weder gut noch schlecht. Es gibt einen moralisch richti-
gen und einen moralisch falschen Gebrauch aller Dinge, so auch der zweckrationalen
Vernunft. Sie ist Mittel zum Zweck, der auBlerhalb der Vernunft gesetzt werden mulB.
Der Zweck, zu dem die Vernunft eingesetzt wird, ist also erst moralisch-ethisch zu
bestimmen und solcherart zu fundieren. Keineswegs ist aus einem Sein ein Sollen
abzuleiten und dieser Zweck ontologisch zu deduzieren. Ethik 148t sich nicht auf
Vernunft griinden, sondern es ist vielmehr andersherum die Weise des Vernunft-
brauchs selbst ein ethisches Problem. Dies wiirde den philosophischen und prak-
tischen Vorrang der Ethik fundieren. Keine verniinftige Deskription wird jemals aus
sich heraus auf eine immanente, sich des Riickgriffs auf transzendente Argumente
bescheidende Weise Normativitdt begriinden kénnen.

Durch oder auf Vernunft allein 148t sich nichts Positives griinden. Ihr selbstre-
flexiver Gebrauch dient der Aufdeckung der Illusionen, die sich die Menschheit iiber
sich gemacht hat (z.B. die Moglichkeit einer verniinftigen Ableitung der Wahrheit)
und deren Abfolge ihr den Anschein einer Geschichte verleiht. Die Arbeit der Ver-
nunft ist von daher die Arbeit der Negativitét gegeniiber dem Bestehenden oder Fest-
stehenden selbst. Vernunft zersetzt. Das, was dieser Zersetzung widersteht und so
im hirtenden Zweifel fundiert wird, ist das Subjektive, das Kontingente, die Werte,
die Setzung etc. Philosophie ist in ihrer Praxis die vernunftgeleitete Auflosung der
Ilusionen, die sich die Menschheit tiber sich macht und gemacht hat.

Seit es tiberhaupt Aufklarung als entmystifizierende Bewegung iiber eine ma-
gisch scheinende Umwelt gibt, d.h. also: seit es Vernunft gibt oder zumindest seit
sie dem Menschen gegeben wurde”, steht das Denken unter diesem Anspruch der
Aufklirung. Die suchende (und sorgende) Infragestellung seiner Umwelt wie seiner
selbst ist eine urspriinglich menschliche Tatigkeit. Es gibt also Aufkldrung mindes-
tens solange wie es Aberglauben gibt. Aufklarung wird stets eine Operation der
Vernunft gewesen sein, die immer wiederholt werden muf3 und insofern ahistorisch
ist (aber vielleicht genau deswegen Geschichte erscheinen 146t), da sie sich nie (his-
torisch) abschlieBen 146t, woran u.a. Adorno erinnerte, indem er die Bewegung der
verniinftigen Aufklarung zwischen Ratio und Mythos dialektisch fafite. Demnach
droht die unreflektierte Ratio in Mythos und Unfreiheit zuriickzufallen. Die durch
verniinftige Aufkldrung zu gewinnende Freiheit droht stets, durch die zweckinstru-
mentelle (Selbst-)Unterwerfung der Subjekte nivelliert zu werden. Wenn das zelos
dieser sich wiederholenden Geschichte verniinftiger Aufklarung der Nihilismus sein

37 Und das heifl3t vielleicht: seit es Menschen gibt, wenn es die Vernunftbegabung ist, die
den Menschen auszeichnet.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 27

soll (wie vor allem Heidegger behauptete, indem er auf Nietzsche zurtickgriff), dann
nur in dem Mafe, wie er den Aberglauben selbst in Frage stellt, in dem er zeigt, da3
dem Glauben eben nichts zugrunde lag auler dem: ,aber ich glaube doch‘. Philo-
sophie ist demnach rationalistische Demystifizierung der Umwelt und Desillusio-
nierung des Glaubens mit den Mitteln der Vernunft. Alle Philosophie ist per se Ra-
tionalismus, da sie alle nichtrationalen Weisen des Argumentierens konstitutiv aus
sich ausschliefit. Das ist eine analytische Aussage im Sinne Kants. Die Philosophie
markiert ein rationales Selbstverhéltnis der Menschheit, das beschreibend auf ande-
re subjektive Vollzlige gerichtet ist.

Philosophische Texte sind abstrakte Erzahlungen, deren Helden nicht Menschen,
sondern Begriffe vorstellen und fallen daher als Unterart unter eine allgemeine
Theorie des Erzihlens (und damit auch der Literatur), wie sie in dieser Arbeit in Ka-
pitel vier im Anschluf3 an Paul de Man entwickelt werden soll. Fiir die Gattung der
philosophischen Erzdhlung ist es bezeichnend, daf} sie oft die ihr je eigene implizite
Erzéhlperspektive nicht reflektiert und sich so der Illusion hingibt, sie beschriebe
einfach Objekte bzw. Objektives, die bzw. das unabhéngig von solchen zuhandenen
Kontexten verfiigbar wire(n). Es gibt aber kein transzendentales Argument, das al-
lein aus sich selbst heraus {iberzeugen kénnte. Ebensowenig gibt es unschuldige oder
objektive Deskriptionen, denn diese sind stets abhéngig von der Perspektive, in der
sie gegeben werden. Die Notwendigkeit der Perspektive, des Blickpunkts ist irredu-
zibel und bezeichnet zugleich das Subjektive. Das Subjektive in der Perspektive ist
das, was man nicht sehen kann, da es das Sichtbare erst konstituiert und relationiert:
der Blickpunkt. Man kann daher niemals zugleich die subjektive Perspektive und
die in dieser Perspektive kritisierten — oder dargestellten — Inhalte in Frage stellen.

Die Philosophie ist von Sokrates bis zu Derrida einer selbstreflexiven Aufkla-
rung verpflichtet gewesen: immer geht es in der Philosophie um eine geregelte und
rationale Infragestellung (oder zumindest Unwahrscheinlichmachung) scheinbarer
Evidenzen, wie auch immer diese sich generieren. Es reicht allerdings nicht aus, nur
zu de(kon)struieren, man muf} einen Schritt {iber Derrida hinaus tun (wenn es denn
einen solchen Schritt geben kann) und das Dekonstruierte wieder — neu — zusam-
mensetzen. Nichts anderes meint die Insistenz auf die Unaufloslichkeit der Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung™, wie sie u.a. der Geschichte der Phi-
losophie (strukturell) eingeschrieben ist. Diese Dialektik besteht darin, dal gerade
in der oder durch die selbstreflexive(n) Infragestellung neue Fundierungsmodelle
gewonnen, aber letztlich nicht allein auf Vernunft gegriindet werden kénnen. Und
andersherum scheint eine (selbst)reflexive Infragestellung an die Materialitdt einer
Darstellung gebunden. Dieser Selbstbezug heifit ,dsthetisch’. Wie ich im dritten Kapi-
tel zeigen mochte, antwortet Kant auf diese Problematik, indem er sein transzenden-
tales Fundierungsprojekt, das zunéchst versuchte, auf Vernunft zwar selbstreflexiv,
aber gleichwohl positiv aufzubauen, in der Kritik der Urteilskraft neu begriindet. In
dieser ist dann die Schonheit und die Weise unseres Bezuges zu ihr der transzen-

38 Jede Beschreibung steht notwendigerweise in einer (oder mehreren) Perspektive(n) auf
das Beschriebene (z.B. durch die Wahl des Vokabulars oder der Metaphern). Daher ent-
hilt jede Beschreibung immer auch eine Selbstbeschreibung des (Standpunkts des) Be-
schreibenden, d.h. des Autors einer AuBerung oder der Figur, der sie zugeschrieben wird.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dentale Beweis dessen, da3 der Mensch in die Welt pal3t. Schonheit stiftet hier also
Sinn, indem sie Subjektivitit transzendental fundiert. Womit nicht gesagt sein soll,
dal3 der Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, daf3 es Unsinn ist, dies philo-
sophisch (also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Diese Fundierungsfunktion des
Schénen gehort zu dem, was in dieser Arbeit versucht wird systematisch in Frage zu
stellen. Der Silberstreif, der sich hoffentlich am Horizont dieser Arbeit abzuzeichnen
beginnen wird, ist eine komplexere Art der fundierenden Sinnstiftung. Denn diese
gelingt nicht allein durch Schénheit, sondern nur durch das Zusammenspiel von
Schénheit und Liebe in unserem subjektiven Bezug zu den Dingen, das sich in dem
hier dsthetisch genannten und auf Kant zu beziehenden Zirkel ankiindigt, daf} es
einerseits das Schone ist, das wir lieben, und uns andererseits das schon erscheint,
was wir lieben. Darauf komme ich im dritten Kapitel zuriick. Die hier geleistete
Vorarbeit wire also fortzusetzen in Hinblick auf die Frage, wie die interne Verkniip-
fung oder Dialektik von Liebe und Schonheit, wie sie die Philosophie seit Platons
Phaidros reflektiert, genauer zu beschreiben ist. Denn letztlich stiftet nur die Liebe
Sinn. Die philosophische Kritik etwa der Dekonstruktion miindet also nicht in einer
angeblichen postmodernen Beliebigkeit, sondern in einer strengen Neufundierung
des Sinns. Der Vorwurf der Beliebigkeit speist sich allein aus der Angst vor der ne-
gativen und kritischen Arbeit der Vernunft, die jeder Neufundierung notwendig vor-
ausgehen muB. Sie markiert die Insistenz und die Redlichkeit eines transzendental
beunruhigten Denkens, wie es etwa Derrida in seinen Texten vollzieht und einsetzt.
In diesem Sinne miissen wir die Sinnstiftung — d.h. den jeweiligen Entwurf einer
Antwort auf eine Infragestellung — je verantworten.

Wenn die Vernunft das Allgemeine aufhebt, so erscheint das spezifisch Ein-
zelne und Besondere als so verfaft, dal es der Vernunft zwangslaufig entgeht. Als
individuell erscheint der Widerstand des Einzelnen gegentiber seiner Nivellierung
unter die Allgemeinheit des ,Man‘. Weil das Subjektive selbst dieser Widerstand
gegen die Vernunft ist, konnte das Subjektive als das Irrationale erscheinen. Dem
liegt jedoch eine Verwechslung von Kontingenz und Subjektivitit zu Grunde, die
allerdings allgegenwirtig ist und unser Denken des Realen bestimmt. Kontingent
ist ndmlich die je bestimmte Setzung von Zwecken und Werten, denen geméf
dann ,die* Vernunft scheinbar blo3 noch ,gebraucht® wird. Der Brauch der Ver-
nunft ist theoretisch neutral. Vernunft 146t sich sowohl fiir alltdgliche Verrichtun-
gen, hochste Ziele wie auch schlimmste Verbrechen in den Dienst stellen. Daher
muB} der Vernunftgebrauch selbst ethisch fundiert sein — und nur die Ethik oder
die ethische Reflexion — verstanden als der An-spruch der Gerechtigkeit — kann
die Vernunft legitimerweise fundieren. Diese Arbeit schlieBt daher an an die
transzendentale Beunruhigung eines unter dem Anspruch der Dekonstruktion,
d.h. der Gerechtigkeit (gegeniiber dem Singulédren) stehenden oder sich stellen-
den Denkens”, das in sich keine immanente Letztbegriindung dieser Wahl ver-

39 Cf. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autoritét (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1991): ,,Wenn es so etwas gibt wie die Gerechtigkeit als solche, eine
Gerechtigkeit auBlerhalb oder jenseits des Rechts, so 148t sie sich nicht dekonstruie-
ren. Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die Dekon-
struktion ist die Gerechtigkeit.“ (l.c., S. 30).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 29

biirgen kann, sondern diese setzen muf: eben diese unbegriindbare Normativitat
einer setzenden Gerechtigkeit gegeniiber der Positivitéit des bestehenden Rechts
griindet den Vorrang der Ethik.

\'

Dieser Abschnitt widmet sich der Konsequenz aus der bisher geduBerten Kri-
tik an der Subjektmetaphysik und am Rationalismus. Die einzige verniinftige
Alternative zum zu Recht kritisierten Rationalismus (der Aufklarung) ist seine
Radikalisierung hin zu einem absoluten Rationalismus, d.h. einem Rationalis-
mus, der einerseits selbstreflexiv agierend seine eigene Moglichkeit bedenkt und
andererseits eine Theorie entwirft, die komplex genug ist, nicht nur der Praxis
unserer subjektiven Vollziige, sondern auch gerade der in ihnen eingeschriebe-
nen Sinnlichkeit gerecht zu werden. Dazu bedarf es zunichst einer Kritik an
einem Verstandesgebrauch, der sich zweckrational dem individuellen Gewinn
verschreibt und alles diesem Interesse unterordnet.

Wenn die Erde heute schneller als je zuvor einer menschlichen Katastrophe
entgegentaumelt, dann nicht aufgrund einer (zweifellos bestehenden) immanen-
ten Dialektik der Vernunft, der sich immerhin in ihrem Gebrauch eingedenken
lieBe, sondern deswegen, weil es so tief in unsere Praktiken eingeschrieben ist,
den individuellen Gewinn tiber alle gesellschaftlichen, sozialen, finanziellen,
dkologischen etc. Kosten zu stellen.” Man muf sich daher gegen den neolibera-
len Aberglauben wenden, nach dem es fiir alle bzw. die Gesellschaft das Beste
wire, wenn jeder individualistisch den grofiten Eigennutz anstrebt und dement-
sprechend seinen Verstand einsetzt, wie Adam Smith mit seiner Theorie der un-
sichtbaren Hand behauptete. Daher ist Kritik der Metaphysik des unbedingten
Individualismus zugleich Kritik am Kapitalismus, der das Individuum und sei-
nen (materiellen) Ertrag ins Zentrum stellt. Das unbedingte Individuum folgt
einem egoistischen Kalkiil: ndmlich den Mehrwert selbst einzustreichen und die
Welt, soweit das moglich ist, dementsprechend zweckrational zu durchstalten
und zu bearbeiten.” Das Individuum strebt so die ckonomische Kontrolle iiber
Gabe und Riickgabe in einem kalkulierten und kalkulierbaren Tausch an, bei
dem es profitiert. Diesem Kalkiil widerspricht sowohl die Ironie wie auch das
Spiel. Sie sind beide Freigaben ins Offene gegeniiber der Geschlossenheit der
individualistischen Okonomie und heben damit zugleich das Utopisch-Virtuelle
in sich auf. Spiel wie Ironie suchen nicht den individuellen Gewinn zu steigern,

40 Die Diagnose einer Dialektik der Vernunft darf keine Verdeckung realer Herrschaft
implizieren: man kann oftmals sehr wohl Subjekte zur Verantwortung ziehen.

41 Bereits Marcel Mauss hat solche individualistischen Okonomien kritisiert: ,,Unserer
Meinung nach ist die beste Okonomie nicht in der Berechnung individueller Bediirfnis-
se zu finden. [...] Die bloBe Verfolgung individueller Zwecke schadet den Zwecken und
dem Frieden des Ganzen, dem Rhythmus unserer Arbeit und unserer Freuden und damit
letztlich dem Einzelnen selbst.“ (Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968), S. 174.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sondern sind an sich selbstreflexive Verfahrensweisen der Vernunft, die sich ein
BewuBtsein der Kontingenz ihrer Setzungen bewahren.

Im Zentrum des Zentrums, also im menschlichen Subjekt, regiert seit Des-
cartes die neuzeitliche Ratio (der Verstand) und organisiert den subjektiven Bezug zu
Welt und Wirklichkeit wesentlich auf zwei Weisen, die Adorno und Horkheimer be-
kanntlich gleichsetzten: zum einen herrschaftlich, als instrumentell-zweckrationale
Beherrschung der Objekte, zum anderen erkenntnismafBig als rationales Erfassung
der Objekte (eine Vorstufe der Moglichkeit der Herrschaft) in der Subsumption der
sinnlichen Anschauung unter den rationalen Begriff. Die Hybris des menschlichen
Verstandes liegt in dem Glauben, er konne dem Mythos durch Aufkldrung ein fiir
alle Mal entkommen. Diese Hybris kehrt als Mythos der Ratio wieder und hort nicht
auf, den Verstand heimzusuchen. Aufkldrung erscheint daher nur méglich als Auf-
klarung tiber den Mythos der Ratio, als praktiziertes und praktizierendes Verfahren
der Uber- bzw. Hyperrationalitit, die der Moglichkeit ihrer Selbstkritik performa-
tiv eingedenkt und sich eben dadurch mimetisch gegeniiber dem Singuldren zeigen
kann.” Sie (die Hyperrationalitit) entspricht damit dem, was Kant der reflektieren-
den Urteilskraft zuschrieb: sie sucht ausgehend vom gegebenen Einzelnen den allge-
meinen Begriff oder die Regel, unter der dieses Einzelne subsumiert werden kann.

An der Philosophie ,,ist die Anstrengung, ziber den Begriff durch den Begriff
hinauszugelangen®.® Dieses Uber oder Hyper ist nicht mehr im Sinne einer line-
aren historischen Abfolge oder eines einfachen Mehr zu denken, sondern — analog
zum Uber in Nietzsches Ubermensch — als ein Uber-gang ins Jenseits mytholo-
gischer Ratio.” Dieses Uber gilt es weiter zu analysieren. Es verweist auf eine
Selbstiiberschreitung von Subjekt und Vernunft hin auf den Uber-menschen und
eine Hyperrationalitit — d.h. auf eine postrationalistische Vernunft oder einen ab-
soluten Rationalismus.” ,Man‘ muB die Logik des ,Uber* mit der Logik des ,Post’
(Posthistoire, Poststrukturalismus etc.) verbinden und zusammendenken, was auf

42 Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einfiihrung (in: ders.:
Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166): ,,Adorno zeichnet die Umrisse einer mog-
lichen zweiten Aufklarung, einer Aufklarung der Aufklarung tiber sich selbst; er
entwirft die Phdnomenologie einer postrationalistischen Rationalitdtsform und ihres
de-zentrierten Subjekts” (L.c., S. 162).

43 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975), S. 27
(Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Cf. Gianni Vattimo: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom
Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 36-64); ders.: Das Fliegenglas, das Netz, die Re-
volution und die Aufgaben der Philosophie. Ein Gesprdch mit ,Lotta continua‘ (in:
ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35).

45 Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri-
tik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), hier S. 52. Cf. auch
Alexander Garcia Diittmann: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2004), S. 54 ff.; Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ds-
thetischen Rationalitdt (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 22.

- am 14.02.2026, 14:03:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 31

eine Selbstiiberschreitung von Subjekt und Ratio zu etwas qualitativ anderem hin-
weist. Das ,Post® markiert den Eintritt in die permanente Krise des Modernismus,
die man als die Postmoderne bezeichnet hat; eine solche wire dann eine Radika-
lisierung dessen, was in der Moderne sich seit je her regt. Die Postmoderne ist das
permanente ,Vor* der Moderne, diese regeneriert sich aus jener. Das ,Post® ist von
daher ebensowenig wie das ,Uber* historisch zu verstehen, sondern strukturell als
immer schon zukiinftig Vorgéngiges: ,,Ein Werk ist nur modern, wenn es zuvor
postmodern war. So gesehen bedeutet der Postmodernismus nicht das Ende des
Modernismus, sondern dessen Geburt, dessen permanente Geburt. [...] Postmodern
wire also als das Paradox der Vorzukunft (post-modo) zu denken®.* Postmodern
ist die Radikalisierung der Moderne und ihrer Vernunft, ihre Selbstiiberschreitung,
die letzte Konsequenz der Ausfaltung dessen, was ihr von ithrem Beginn her einge-
schrieben war — und zwar strukturell und nicht historisch.”

Die Tatigkeit der Rationalitdt bzw. der sogenannten rationalen Vermogen wird
hier als Reduktion der Komplexitit unserer Sinnlichkeit und Affekte verstanden.
Unser Leib ist es zunichst, der seine Umwelt in ihrer fiir den Verstand undar-
stellbaren Génze wahrnimmt, wenn er sie physisch erfihrt. Das sogenannte ,Ich’
markiert also nur die kleine Vernunft, der Leib dagegen die grof3e, wie bekannt-
lich schon Nietzsche feststellt.* Rationalitit ist also Reduktion sinnlicher Kom-
plexitit, die der Leib wahrnimmt. Hyperrationalitét ist nichts anderes als Mime-
sis an diese Komplexitét, d.h. sie ist antireduktionistisch und mimetisch gerade
durch kritische Selbstreflexion. Asthetisch ist ein Denken oder ein Verhalten, das
versucht, der Komplexitét des Sinnlichen und damit auch des Wirklichen gerecht
zu werden: Mimesis der Ratio ans Nicht-Identische, Anschmiegen des Allgemei-
nen ans Einzelne, des Begriffs ans Individuum, des Abstrakten ans Konkrete etc.
Absolut rationalistisch ist nur die (philosophische) Theorie, nicht die Praxis, die
sie beschreibt. GemiB Zarathustras Auskunft ist der Leib die groBie Vernunft,
wihrend die Ratio die kleine Vernunft darstellt, die ihre Rolle ,vergifit und sich
zur Herrschaft aufschwingt tiber das, wovon sie doch ganz und gar abhéngig ist.
Erst eine kritisch gewendete rationalistische Philosophie, als ein Verfahren der
Hyperrationalitit, kann der Komplexitdt des Sinnlichen und der Welt adédquat
begegnen. Damit verbindet sie die Negativitdt der Arbeit der Vernunft mit ihrem
zweckrationalem Gebrauch, nur daf} der gesetzte Zweck jetzt nicht mehr indivi-
dueller Gewinn, sondern Gerechtigkeit gegeniiber dem Singuléren ist.

Zwei Weisen des Vollzugs solcher Hyperrationalitdt wéren die Verfahren von
Ironie und Spiel, wie sie Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche jeweils vor-

46 Jean-Francois Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter En-
gelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990, S. 33-48),
hier S. 45 und S. 48.

47 Das hat im iibrigen bereits Adorno gesehen: ,,Modernitit ist eine qualitative Kate-
gorie, keine chronologische.“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997) hier S. 292.

48 Cf. Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausga-
be Band 1V, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-77 u. 1988), hier S. 39.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

stellen und die in dieser Arbeit im vierten und fiinften Kapitel analysiert werden
sollen. Sie stellen an sich selbstreflexive Beziige der Vernunft bzw. des Subjekts im
Modus des Asthetischen dar und sind von daher nicht einfach irrational.” Wihrend
das Spiel die Offnung einer kalkulierten Unkalkulierbarkeit (amor fati) markiert,
einen , Wiirfelwurf*®, wie Deleuze sagen wiirde, ist die Ironie eine sich selbst
destruierende Setzung, ein selbstdestruierendes Kalkiil, das sich so ebenfalls 6ff-
net. Das Spiel ist eine kalkulierte Unkalkulierbarkeit, kalkulierte Hingabe, amor
fati, Bejahung des Wiirfelwurfs (Deleuze), die Ironie ein kalkuliertes Gegen- oder
Antikalkiil vermeintlich ohne individuellen Mehrwert. Es handelt sich also bei-
de Male um kalkulierte Offnungen in einer strengen Okonomie des rationalen
Verstandes. Kalkiil meint dabei die Weise, wie sich das Jetzt (das gegenwirtige
Element) strategisch auf die Zukunft bezieht, das heif3t: das Kalkiil ist der strate-
gische Umgang mit der Okonomie des Verhiltnisses von Jetz¢ und Bald.

Vi

Diese Arbeit fragt nach den im- oder expliziten Gestaltungen von Subjektivitit
in den Texten der philosophisch-édsthetischen Praxis und Tradition. Sie sucht
damit historische Antworten auf eine systematische Problematik zu rekonstru-
ieren, die die neuzeitliche Philosophie bzw. die philosophische Asthetik seit ih-
rer Entstehung umgetrieben hat: ndmlich die Frage danach, wie sich die dsthe-
tischen Vollziige und Selbstverhéltnisse des Subjekts zu seinen auBeréstheti-
schen (theoretischen, kognitiven, praktischen, moralischen, ethischen, alltigli-
chen, reflexiven etc.) Vollziigen und Selbstverhéltnissen verhalten, und wie das
menschliche Subjekt in seinen Vollziigen tiberhaupt richtig zu beschreiben ist.
Dabei ist als basale Definition angesetzt, da das Subjekt ein Selbstverhéltnis
ist, ndmlich Sein, dem es um sein Sein geht. Dieser Bezug wird vor allem durch
Texte vermittelt. Eine besondere Rolle spielen dabei Texte, in denen sich das
Subjekt explizit auf sich bezieht: autobiographische Texte. In ihnen ist das Sub-
jekt zugleich aussagendes Subjekt (Erzéhler) wie auch der Referent des Erzéhlten.

Es gibt offensichtlich verschiedene Weisen des Selbstbezuges von Subjekten

49 FEine dritte Verhaltensweise ldge in einer Treue zum naiven kindlichen Blick, einer
zweiten Naivitét: ,,Die Treue zur Kindheit ist eine zur Idee des Gliicks™ (T.W. Adorno:
Noten zur Literatur, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981), hier S. 673 f.

50 Cf. Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2000): ,,Nietzsche und Mallarmé haben uns die Offenbarung eines Welt-Denkens
wiedergegeben, das Wiirfel wirft. Bei ihnen jedoch handelt es sich um eine Welt ohne
Prinzip, die alle ihre Prinzipien verloren hat: deshalb ist der Wiirfelwurf die Macht,
den Zufall zu bejahen, den ganzen Zufall zu denken, der ganz gewil} kein Prinzip
ist, vielmehr Abwesenheit jeden Prinzips™ (l.c., S. 111 f). ,,DaB es einen Kalkiil und
sogar ein gottliches Spiel am Anfang der Welt gegeben habe, haben viele der grofiten
Denker gedacht“ (l.c., S. 102). Bei Leibniz: ,,Gott spielt, gibt dem Spiel aber Regeln*
(l.c., S. 105). Cf. auch Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung (Fink, Miinchen
1992), S. 251 ff. und S. 260.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 33

(u.a. ethische, praktische, erkennende, selbsterkennende, dem Man verfallene etc.),
von denen hier nur das dsthetische Selbstverhéltnis interessiert, das, wie zu zeigen
sein wird, in einer spezifischen Dialektik von (Selbst-)Beschreibung und Reflexion
besteht, ndmlich in ihrem spielerischen Austrag. Systematischer Ausgangspunkt
meiner Uberlegungen ist das Verhiltnis von #sthetischer Erfahrung und (isthetisch
bestimmter) Subjektivitit. Dabei ist die Frage nach der dsthetischen Erfahrung
keine Abkehr vom dsthetischen Objekt, sondern sie versucht allererst, das Verhalt-
nis von dsthetisch betrachtetem Objekt und rezipierendem bzw. produzierendem
Subjekt zu kldren. In Frage steht zugleich das Verhéltnis von allgemeiner Theorie
der &sthetischen Erfahrung und der Besonderheit bzw. Singularitét des Objekts, an
dem diese Erfahrung vollzogen wird.” Es scheint zwei Moglichkeiten &sthetischer
Reflexionen zu geben: einmal die auch hier unternommene, die die Funktionen
asthetischer Selbstbeschreibungsmodelle der Gesellschaft untersucht und damit
das terminologische Inventar sichert, und auf der anderen Seite eine Reflexion
im Ausgang vom einzelnen Werk, die sich als singuldre Theorie hinsichtlich der
Spezifik dieses Werkes entfaltet, das gerade betrachtet wird.”

Der Begriff der ,dsthetischen Erfahrung® bezeichnet zwar bereits ein Ver-
héltnis von &sthetischem Subjekt und &sthetischem Objekt”, gleichwohl ist je-
doch zu fragen, wie sich das Subjekt durch die dsthetische Erfahrung so verén-
dert, da} auch seine nichtisthetische Gestalt davon betroffen wird. Dies kann
zum Beispiel so geschehen, da3 das Subjekt sich in der dsthetischen Erfahrung
oder durch die dsthetische Erfahrung reflexiv’* auf seine auflerésthetische alltéig-
liche Gestalt bezieht. Die Funktion der dsthetischen Erfahrung kann dann die
einer Infragestellung des gewohnten Welt- und Selbstverhiltnisses des Subjekts
sein (und gerade nicht: nur temporires Aussetzen des gewohnten Weltbezugs,
wie dies konservative Theorien als Reservatstheorien™ der &sthetischen Differenz

51 Vielleicht 146t sich die transkiinstlerische Einheit der dsthetischen Erfahrung nur ge-
waltsam herstellen (Prokrustesbett). Notig wire daher eine Ausdifferenzierung nach
Kiinsten, ist aber hier aus Platzgriinden nicht durchzufiihren.

52 Cf. Roland Barthes: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985). — Darin
zeigt sich vermutlich ein generelles Dilemma &sthetischer Theorien: sie miissen sich
namlich entscheiden, ob sie universell, aber selbstwiderspriichlich sein wollen und
damit fiir alle dsthetische Phinomene zutreffen, oder ob sie einheitlich, d.h. ohne
Widerspruch, aber blof3 partikular (nur giiltig fiir dieses Werk) sein wollen.

53 Cf. Ridiger Bubner: Uber einige Bedingungen gegenwdirtiger Asthetik (in: ders.: As-
thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51); Albrecht Wellmer:
Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche
Gegensiitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 151 ff.

54 Wellmer: Das musikalische Kunstwerk, l.c. (FuBinote 53), S. 172.

55 Das wirft allerdings die Frage auf, ob die Moglichkeit der &sthetischen Erfahrung von
einer z.B. institutionellen Rahmung (Museum, Galerie, biirgerliches Theater) abhédn-
gig ist und wenn ja, ob dies eine strukturelle oder eine historische Bestimmung der 4s-
thetischen Erfahrung sein soll. Zur Problematik des Rahmens cf. Jacques Derrida: Die
Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992); und darauf aufbauend Ulrike Diin-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

vorschlagen)*, andererseits aber auch gerade deren Fundierung in einer Selbstver-
gewisserungserfahrung bedeuten (dies z.B. im Idealismus bzw. bei Schiller und
Kant)”. Es scheint sogar so zu sein, daf in einer in einem anpruchsvolleren Sinn
asthetisch zu nennenden Erfahrung beides (Selbstreflexion und Selbstfundierung)
dialektisch ineinander spielt, worauf ich zuriickkommen werde. Die dsthetische
Erfahrung mandévriert zwischen der Szylla einer bloBen Reservatstheorie der ds-
thetischen Differenz, die iiberhaupt keine bzw. nur eine kompensatorische Bezie-
hung zwischen dsthetischer Erfahrung und Alltag annimmt, und der Charybdis ei-
ner ideologischen Funktion dieser Erfahrung, die dieser eine blof3 griindende Rolle
zuspricht. Asthetische Erfahrung ist (oder impliziert) reflexive Verunsicherung
der aufBeristhetischen Subjektivitit. Die Infragestellung des gewohnten Weltver-
standnisses kann durch eine spezifisch &sthetische Verhaltensweise des Subjekts

kelsbiihler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach Kant und Derrida
(Fink, Miinchen 1991). Neben der Reservatstheorie der dsthetischen Differenz sind
auch alle Formen einer Kompensationstheorie abzulehnen, die die &dsthetischen Er-
lebnisse (z.B. als bloBes Vergniigen) funktional als zur Regeneration der Arbeitskraft
dienlich bestimmen. Selbst bei Nietzsche klingt dies manchmal an (etwa in der Ge-
burt der Tragddie (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch
Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-77 und 1988, S. 11-156)). Das As-
thetische soll dann einen Mangel des auBerdsthetischen ,Wirklichen® kompensieren,
worin immer dieser besteht: Mangel an Wahrheit, Kraft, Entspannung, Lust etc.

56 Cf. zur Diskussion der kompensatorischen Funktion der dsthetischen Erfahrung: Chri-
stoph Menke: Die Souverdnitdt der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991), S. 200 ff.
— Auf einer zweiten Ebene kann auch das hier vorgeschlagene Selbstreflexionsmodell
der dsthetischen Erfahrung letztlich auf eine Reservatstheorie der dsthetischen Diffe-
renz hinauslaufen. Wir fiihlen und erkennen uns in der &sthetischen Erfahrung wieder
als selbstreflexive Wesen, die alles einschlieBlich sich selbst professionell in Frage zu
stellen gewohnt sind und dieses Spiel souverdn gelangweilt spielen. Der einzige Aus-
weg ist vielleicht analytische Askese. Von hier aus wire auch Richard Rortys Position
kritisch zu befragen. Cf. Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1992).

57 Dies formuliert vor allem der Idealismus im Anschluf3 an Kant: in der lustvollen Er-
fahrung des Schonen als Harmonie bzw. freies Spiel der Einbildungskréfte bestatigt
sich das Subjekt seine Addquatheit und Angemessenheit mit der bzw. zur Welt. Cf.
hierzu Immanuel Kant Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesam-
melte Schriften Band 16, hg. von der Koniglich Preulischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff)): ,,Die schénen Dinge zeigen an, dafl der Mensch
in die Welt passe und selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen der An-
schauung stimme*. Cf. hierzu auch: Jens Kulenkampff: Metaphysik und Asthetik:
Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensditze.
Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 49-80), hier S. 56; Andrea Kern: Asthetischer und philosophischer
Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensditze. Zeit-
gendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main
2002, S. 81-111), hier S. 109.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 35

zustande kommen, ndmlich durch einen spielerischen Umgang mit den Objekten
der dsthetischen Erfahrung.* In dieser wird das zunéchst alltdgliche Subjekt vom
Objekt affiziert und in ein Spiel von produktiver Sinnstiftung und Sinnsubversion

58 Hier scheint es geboten, trotz einer gewissen Nihe zu den Ausfithrungen Christoph
Menkes in seinem Buch Die Souverdnitdt der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main
1991) einige Differenzen der vorliegenden Arbeit zu ihm zu markieren. Menke
scheint mir in toto bei aller expliziten Kritik an einer hermeneutischen Asthetik
noch zu sehr von der These auszugehen, daf3 im Zentrum der dsthetischen Erfahrung
ein Akt des Verstehens steht, auch wenn dieser gerade als Scheitern und Mifllingen
des (automatischen=alltdglichen) Verstehens bestimmt wird (z.B. l.c., S. 264). Was
Menke dabei vernachldssigt ist meiner Ansicht nach die Bestimmung der &sthe-
tischen Erfahrung als ein (selbst-)reflexives Spiel bzw. als eine &sthetisch-spiele-
rische Selbstreflexion, wie sie das #sthetisch affizierte Subjekt vollzieht. Diese
Selbstreflexion beruht auf der Negation des alltdglichen automatischen Verstehens,
ist aber nicht schon diese selbst. Die hier stark gemachte spielerische Selbstreflexi-
on des Subjekts in der dsthetischen Erfahrung ist eine Erkenntniserfahrung (oder
besser: eine Wahrheitserfahrung), allerdings nur als Relativierung und Einsicht in
die Kontingenz unserer Selbst- und Weltverhiltnisse und nicht in die Beschaffen-
heit einzelner Objekte. In meinen Augen ist die Wahrheit des Kunstwerks eine tiber
die Erschlossenheit der Welt — wenn auch im negativen Modus. Damit ist sie mehr
als bloe Negation oder Verzdgerung des alltéglichen automatischen Verstehens.
Trotzdem scheint es richtig zu sein, daf die #dsthetische Erfahrung eine notwendi-
ge Voraussetzung der nicht-dsthetischen Diskurse negiert, ndmlich die automati-
sche Verstehbarkeit von Zeichen. Allerdings reicht diese Kennzeichnung nicht zur
vollen Beschreibung der dsthetischen Erfahrung aus. Das buchstébliche Freisetzen
der Signifikanten und die unendliche Verzogerung des Verstehens (und damit das
Ausstellen des Dinghaften im zeichenhaften Zeug) sind Voraussetzungen der &sthe-
tischen Erfahrung, aber nicht schon diese selbst, denn im Zentrum der &sthetischen
Erfahrung steht nicht mehr ein (Nicht-)Verstehen, sondern ein &sthetisches Spiel
— z.B. mit moglichen Interpretationen des Erfahrenen (cf. Kapitel 5). Das Aufbre-
chen des alltdglichen automatischen Verstehens der schon ausgelegten Welt ist da-
her eine Bedingung der dsthetischen Erfahrung: das Freisetzen der Dinge von ihrer
Einordnung in sinnvolle und zweckreiche Zusammenhinge. Auch scheint mir die
Auszeichnung der asthetischen Erfahrung als Scheitern des verstehenden Aneig-
nens des dsthetischen Objekts die emotionale Situation dsthetischer Affizierung zu
gering zu schétzen, mit anderen Worten: die dsthetische Lust wird reduziert bzw.
fallt aus der asthetischen Erfahrung heraus. Denn warum sollte das Scheitern des
Verstehens des Kunstwerks lustvoll sein? Menke scheint in der Tat keine plausible
Erklarung fur dsthetische Lust zu bieten, die meiner Ansicht nach in der subjek-
tiven Affirmation durch das ésthetische Objekt zu finden wire. Die unendliche
Verzogerung des Verstehens ist aber nicht per se lustvoll, denn dazu bedarf es eben
eines Spiels mit den Dingen. Zudem kann es auch auBSerdsthetisch eine unendliche
Verzogerung des Verstehens geben, so dafl dies als Kriterium nicht auszureichen
scheint.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

durch die reine Dinghaftigkeit oder Materialitit des Kunstobjektes eingebunden.”
Sinnstiftende und sinnverwirrende Momente iiberlagern, revidieren oder wiederho-
len sich in dem Malfle, wie die dsthetische Wahrnehmung unendlich zwischen Zei-
chenhaftigkeit und Dinghaftigkeit des Kunstobjekts hin- und herspielt.” In diesem
Spiel der &sthetischen Erfahrung erfiahrt das Subjekt sich und den Gegenstand, an
dem sie gemacht wird, lustvoll — oder auch schmerzvoll — selbst. Dieser dsthetische
ProzeB (diese prozessuale Dialektik) entfaltet sich als die temporalisierende Bewe-
gung des Aufschubs eines abschlieBenden &sthetischen Urteils, das das Objekt, an
dem die dsthetische Erfahrung vollzogen wurde, nachtriglich auszeichnet (im Urteil:
,das ist schon“ etc.).” Die dsthetische Erfahrung ist der Aufschub des Urteils und die
Aufhebung einer Entscheidung hinsichtlich der Giite des Objekts, um sich der ais-
thetischen Faktizitdt (der physischen Erscheinung) des Kunstwerks hinzugeben. In
der dsthetischen Erfahrung liegt daher eine gewisse Indifferenz, ein Nicht-Entschei-
den-kénnen oder -wollen, eine Verweigerung des Urteils. Die dsthetische Erfahrung
bestimmt sich so als eine epoche, die Verunsicherung und Subversion impliziert, und
deren Ende durch ein abschlieBendes Urteil eingeleitet wird, das die Riickkehr zur
alltiglichen Ordnung und zum gewohnten Weltbezug sichert.” Allerdings gilt auch,
daB Urteile gleich welcher Art wiederum Teil des dsthetischen Erfahrungsprozesses
sein bzw. in diesen eingebracht werden konnen. Daraus folgt dann eine Dialektik
von Urteil, Setzung und Sinnstiftung und deren Infragestellung oder Auflosung. Im
Streit iiber Kunst(werke) liegt von daher eine ,,unstillbare[] Dialektik“”.

Die Aufgabe der dsthetischen Erfahrung ist die Selbstreflexion des Subjekts

59 Cf. Albrecht Wellmer: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonder-
egger (Hg): Falsche Gegensdtze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen
Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 156; Ruth Sondereg-
ger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn
der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000). Das belegt fiir die Romantik Nicola
Kaminski: Kreuz-Gdnge. Romanexperimente der deutschen Romantik (Schoningh,
Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 2001). Es gebe in der Romantik eine Dialektik von
Sinnstiftung und Sinnsubversion als ein ,,Widerspiel von Sinnbegehren (seitens des
Rezipienten) und Sinnentzug (seitens des Textes)“ in einem Prozel von ,,Zeichenstif-
tung und Zeichenloschung™ (Kaminski, l.c., S. 20).

60 Cf. Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels, 1.c. (FuBnote 59).

61 Schonheit ist anscheinend keine (notwendige) Eigenschaft oder Bestimmung des
Objekts der dsthetischen Erfahrung. Wir kdnnen &sthetische Erfahrungen an nicht-
schonen Gegenstdnde machen (vielleicht sogar besser) und Gegensténde schon fin-
den (z.B. Bachfugen), an denen wir keine dsthetische Erfahrung machen. Im Urteil
bricht das dsthetische Spiel ab. Das gilt natiirlich nur unter der MafBgabe einer As-
thetik der Negativitit (cf. Christoph Menke: Umrisse einer Asthetik der Negativitdit
(in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1991, S. 191-216).

62 Gute oder gelungene Kunstwerke schieben die Moglichkeit des Urteils auf bzw. verzo-
gern es, erschweren das Urteil tiber sich oder verleiten sogar bewu/3t zu Fehlurteilen.

63 T. W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschdidigten Leben (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 92 f.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 37

und Individuums. Die Aufgabe der Asthetik ist eine theoretische Selbstbeschrei-
bung gesellschaftlicher Reflexionsmodelle, die u.a. durch Kunst vermittelt werden.
Das Individuum fundiert sich neu im hértenden Durchgang durch die Selbstreflexi-
on. Die Gesellschaft reflektiert ihre Selbstbeschreibungsmodelle in der und durch
die Kunst. Der Unterschied zwischen Selbstreflexion und Selbstbeschreibung ist
also einer der Perspektive. Selbstreflexion und Selbstbeschreibung sind letztlich
voneinander nicht zu trennen, denn sie setzen sich wechselseitig voraus. Damit zu-
gleich zeigt sich, daf} die Dialektik von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion die
Differenz von Theorie und Praxis tibergreift. Es wird dann keine vorhergehende
Praxis theoretisch beschrieben oder eingeholt, sondern die Reflexion und Theorie-
bildung selbst als eine Praxis verstanden: ndmlich als &sthetische.

Gute gelungene Kunst zeichnet sich durch einen doppelten Zug aus: einerseits
bezieht die dsthetische Erfahrung des Objekts das Subjekt mit ein, andererseits ver-
weigert oder entzieht sich das ,Objekt* der subjektiven Sinnproduktion und -projek-
tion. Im #sthetischen Spiel iiberlagern sich daher aktive wie passive Momente.* Das
heif3t, daB sich die dsthetische Erfahrung nicht unmittelbar und quasi von selbst aus
der dsthetischen Wahrnehmung ergibt. Gefordert ist vielmehr (zumindest auch) ein
aktives Verhalten des rezipierenden Subjekts, d.h. zumindest ein Einstellungswech-
sel von einer nichtésthetischen zu einer dsthetischen Perspektive. Indem wir etwas
als Kunst klassifizieren bezeichnen wir ein mogliches menschliches Verhiltnis zu
den Dingen: nédmlich sie weder zu erkennen noch zu gebrauchen (sie also weder
theoretisch noch praktisch zu klassifizieren). Das bezeichnet gerade die Autonomie
des dsthetischen Zugriffs auf die Dinge.

Aktiv ist das &sthetische Subjekt, indem es Sinnzusammenhénge produziert
und auf das Kunstwerk projiziert. Eher passiv ist das Subjekt, indem es sich von der
materialen Gegebenheit des édsthetischen Gegenstandes affizieren 148t. Die dsthe-
tische Erfahrung ist also nicht nur eine Bestimmung des ésthetischen Verhéltnisses
von Subjekt und Objekt, sondern sie vollzieht sich auch zwischen aktiven und pas-
siven Verhaltungen des Subjekts bzw. sie ist zugleich aktiv und passiv. Es scheint
tatsdchlich am Beginn der dsthetischen Erfahrung einen Vorrang des Passiven als
Einlassen des Subjekts aufs Objekt zu geben (wenn man will eine Affektion), denn
sonst wire es keine ésthetische Erfahrung. Dieses Einlassen bestimmt sich als Mi-
mesis an den konkreten Zusammenhang (Form) des dsthetisch verarbeiteten Mate-
rials. Das Subjekt verweilt beim individuell erfahrenen Objekt.” Die Passivitit am
Beginn der &sthetischen Erfahrung entspricht Adornos Rede vom Vorrang des Ob-
jekts.” Die &sthetische Erfahrung der bloBen Materialitét des Objekts erinnert uns

64 Eine Analyse des Verhiltnisses von Aktivitit und Passivitét bei den Griechen bzw.
deren Sprache unternimmt Wolfgang Schadewaldt: Die Anfdinge der Philosophie bei
den Griechen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1978). Auf diesen bezieht sich wiederum
Dieter Rahn: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und Kunst
(Rombach, Freiburg 1993), vor allem S. 87-100.

65 Adorno 146t hiervon sogar die Wahrheit abhéngen: ,,Fast kénnte man sagen, dafl vom
Tempo, der Geduld und Ausdauer des Verweilens beim Einzelnen, Wahrheit selber
abhingt* (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 94.)

66 Cf. TW. Adorno: Asthetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 111.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

daran, daB3 uns die Dinge nicht nur metaphysisch (also sprachlich), sondern auch
physisch (also sinnlich) gegeben sind.” Das Metaphysische bedarf immer wieder
der Korrektur durch das Physische. In der dsthetischen Erfahrung wird das Phy-
sische gegeniiber seiner signifikativen Einbettung freigesetzt. Eben das vollzieht
sich in der und als die dsthetische(n) Erfahrung.

Aktive und produktive sowie passive und rezeptive Momente scheinen sowohl
in rezeptionsdsthetischen als auch in produktionsisthetischen Beschreibungen von
Subjektivitit implantiert zu sein, also sowohl beim &sthetischen Rezipienten als
auch beim Kiinstler. Um der Verschriankung von aktiven und passiven Elementen
in der dsthetischen Erfahrung gerecht zu werden, sollte man vielleicht besser von
einem spezifisch dsthetischen Verhalten von Subjekten sprechen, in dem sich Mo-
mente von Affektion wie Produktion zeigen. Die Argumentation richtet sich damit
gegen die Vorstellung, édsthetische Erfahrung sei dem Subjekt unmittelbar gegeben
(das hieBe ndmlich, eine rein passive Affektion anzunehmen). Diese ist vielmehr
mittelbar und kann von daher z.B. durch Ubung vervollkommnet werden.

Vi

Ausgehend von einer Rekonstruktion der doppelten Weise, in der Subjekte in ih-
ren dsthetischen Erfahrungen lustvoll® dabei sein kénnen (ndmlich als Autor und
Rezipient), 146t sich — so meine These — auch eine bessere Beschreibung von alltdg-
lichen und auBerdsthetischen Subjektvollziigen in ihrer Praxis gewinnen. In dem
Verhiltnis des Subjekts zur Kunst bzw. zu Kunstwerken zeigt sich explizit, was
implizit allen Subjektvollziigen eigen ist: sie sind eingeschrieben in eine Dialektik
sinnhafter Prozesse, anhand derer wir uns in der Welt orientieren. Die Kunst selbst
zeigt uns andere — moglicherweise alternative — Weltentwiirfe”, anhand derer eine
wechselseitige Reflexion von Rezipienten und dsthetischem Objekt stattfinden
kann: Moglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn (Musil) stellen sich wechselseitig
in Frage. Wichtig ist dabei zu sehen, daf auch die sogenannte realistische Kunst
nur Fiktionen und virtuelle Welten zeigt, denn die Kunst ist per se absolut unféhig
zu im vollen Sinne ,realistischen’ Nachahmungen der Wirklichkeit. Sie ist immer
Darstellung und hat als solche immer einen unermeBlichen produktiven Uberschuf3
(an Fiktionalitdt), den auch jeder Realismus”, der ihn zu leugnen versucht, nicht

67 Cf. Abschnitt 1 dieses Kapitels.

68 Cf. Wellmer, Das musikalische Kunstwerk, 1.c. (FuBinote 59), S. 164: ,,Dal} der Prozef}
des dsthetischen Reflexionsspiels, das heiflt aber einer dsthetischen Erfahrung, die sich
in keinem Produkt ihrer ,Synthetisierungen‘ beruhigen kann, nicht frustrierend, son-
dern ein lustvolles Spiel ist, kann man auch durch die Formel zum Ausdruck bringen,
daf die asthetische Erfahrung vollzugsorientiert und nicht resultatsorientiert ist*.

69 Den welter6ffnenden Aspekt des Kunstwerks betont auch Martin Heidegger in Der Ur-
sprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950/2003,
S. 1-74), hier S. 32: ,,Zum Werksein gehort die Aufstellung einer Welt*.

70 So gilt auch Platos Kritik an der Kunst zunéchst nur einer naturalistischen Kunst,
die die Dinge blof} abbildet. Ob diese Kritik Platons auch fiir nichtgegenstindliche

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 39

vollig ausschalten kann.”" Ein vollstindiger Naturalismus — den es natiirlich nie-
mals geben kann — wire keine Kunst mehr. Keine dsthetische Ideologie kann das
problematische Verhiltnis von Referenz und Reprisentation eliminieren, moglich
wire nur eine Verdridngung dieser Problematik.”

Indem die Kunst die Moglichkeit alternativer Welten bzw. Weltentwiirfe eroft-
net, zeigt sie zugleich, dafl unsere sogenannte Realitét — die wirkliche Welt — auch
nur ein geschaffenes und auf Konventionen beruhendes Gebilde ist, das bedingt
ist — und damit auch verénderbar, z.B. gemaB einer zundchst dsthetisch artikulier-
ten anderen oder gar besseren Weltordnung. Die sogenannte Wirklichkeit ist eben
nur eine Moglichkeit der Weltverfassung, allerdings die einzige, die verwirklicht
ist. Sie scheint konstituiert und stabilisiert durch die Kontinuitét der subjektiven
Erwartungen, die ,an‘ sie gestellt werden. Das Erwartete erscheint als das Wirk-
liche und vice versa. Diesen Zirkel unterbricht das {iberraschende Moment (in) der
asthetischen Erfahrung. Diese vollzieht sich im gedffneten Raum einer epoche
unseres gewohnten Weltverhéltnisses.

Die moralische Funktion der Asthetik bzw. der Kunst liegt in der produktiven
Erfindung alternativer Welten als Bedingung der Méglichkeit einer moralischen
Wahl der Welt, die wir wollen, durch unser Handeln anstreben und die wir verant-
worten miissen.” Wir brauchen die Fiktionalitit der Kunst, damit wir tiberhaupt
eine Wahl haben: wir haben nur die Wahl zwischen etwas, nicht zwischen etwas
und nichts. Nur in einer Pluralitit moglicher Universen kann es so etwas geben
wie moralische Freiheit als verantwortliche Entscheidungsfreiheit zwischen positiv
formulierten bzw. formulierbaren Alternativen. Ohne Kunst bzw. Asthetik, ohne
produktive Einbildungskraft oder Phantasie™ wire die sogenannte ,wirkliche* Welt

Kunstwerke gelten sollen, kann hier nicht entschieden werden. Das bekannte Verdikt
Platos gegen die Kunst in der idealen Polis betrifft aber gar nicht allgemein ,die’
Kunst, sondern nur eine naturalistische, die Realitét verdoppelnde Kunst. Es ist in
der Tat schwer zu verstehen, wie eine Kunst gesellschaftlich niitzlich sein soll (oder
kann), die sich mit der moglichst perfekten und vollkommenden nachahmenden Ab-
bildung z.B. von Betten beschéftigt. Die Kritik Platos betrifft also eine Kunst, die das
utopische Potential, die moralische Pflicht zur Utopie aus sich ausschlieit. Kunst ist
aber nur niitzlich, wenn sie sich dem Bestehenden verweigert, gleich ob durch Kritik
oder Affirmation (ndmlich der Dissemination).

71 Cf. zum Begriff der ,Darstellung® Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heift ,Dar-
stellen? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994).

72 Eine weitere Verwirrung der Situation ergibt sich aus einer Umkehrung des mime-
tischen Verhiltnisses von Kunst und Leben: nicht die Kunst imitiert noch das Leben,
sondern ,das Leben‘ imitiert heute die Kunst (z.B. als Stil, Nachahmung der Rollen
von Schauspielern oder Musikern, etc.).

73 Leibniz wiirde sagen, daB letztlich die beste Welt gewiahlt werden muf, da sie die
verniinftigste ist. Cf. Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée iiber die
Giite Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels (Meiner, Ham-
burg 1996), passim.

74 Phantasie ist die weltenbildende Selbsttitigkeit der Einbildungskraft und als solche
wohl eine anthropologische Konstante. Ersteres beobachtet auch Kant: ,,.Die Ein-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

die einzig denkbare und damit absolut notwendig (und in ihrer absoluten Faktizitét
unertraglich). Die Kunst ist so die Aufhebung des Moglichkeitssinns, des Pools
auch moglicher An-und Verkniipfungen einzelner Elemente. Dieser virtuelle Raum
oder Schleier um die gegebenen Elemente oder Dinge ist der utopische Horizont,
der die Faktizitit der Dinge erst ertrdglich” macht. Diesen Horizont dessen, daf3
es immer auch anders sein konnte als es ist, gilt es (je am einzelnen Werk) freizu-
legen und zu bewahren. Aufgehoben wird das Virtuell-Utopische u.a. auch durch
Spiel und Ironie. Beide relativieren ndmlich den Glauben an das unhinterfragbare
Gegebensein der Dinge. Sie sind praktiziertes Bewufitsein der Kontingenz des Be-
stehenden und erdffnen so im Wirklichen das auch Mogliche. Darauf komme ich
in den folgenden Kapiteln zurtick.

Das Verhiltnis von Kunstwerk und Welt bzw. Alltag ist dasjenige einer wech-
selseitigen Spiegelung, einer Reflexion — wenigstens beim gelungenen Kunst-
werk. Daraus folgt, dal das Subjekt, das eine dsthetische Erfahrung macht, ge-
rade das alltigliche ist, weil nur dieses die vom Kunstwerk aufgespannte Welt
in sich spiegeln kann. Wenn es stabile dsthetische Gestalten des Subjekts geben
sollte, dann wére die &dsthetische Erfahrung solcher Subjekte blo8 affirmativ und
nicht negativ: sie wire I’art pour I’art ohne jeglichen subjektverindernden Effekt.
Grundlage der Negativitét der dsthetischen Erfahrung ist die Differenz zwischen
Kunst und Leben, die in der dsthetischen Erfahrung schmerzvoll oder auch lust-
voll bewuB3t wird. Es gibt also eine wechselseitige Spiegelung von empirischer
Welt/Alltag und Parallelwelt/Alternativwelt (etwa im Roman). Dies kann sich
etwa darin zeigen, da3 Kunstwerke die funktionale Einbettung bestimmter all-
taglicher Dinge und damit das, was Heidegger das Zeughafte des Zeugs genannt
hat, explizit ausstellen. Dieses Zeughafte des Zeugs ist in der alltidglichen Praxis
seiner Verwendung in eben dieser und durch eben diese gerade verdeckt. Um
das Zeughafte feststellen und sichtbar machen zu kénnen, miissen wir daher die
Dinge aus ihrem gewohnten Verwendungskontext 16sen und als blo3e Dinge — als
scheinbar Vorhandenes, z.B. als Ready-mades — ausstellen. Es zeigt sich dann,
dafB3 die Dinge noch mehr sind als bloBe Gebrauchsdinge, als bloBes Zeug: sie
sind singuldre Objekte, die sich als solche physisch erfahren lassen.

Die dsthetische Erfahrung ist also eine Kontingenzerfahrung: ich erfahre die
gegebene Welt einerseits als nicht die einzige, die moglich ist, und andererseits
als entgegen dem Schein ihrer natiirlichen Notwendigkeit nicht notwendig. Ein
auf dieser (wenn man so will) Einsicht, die in der &sthetischen Erfahrung gewon-
nen werden kann — und die vielleicht nicht von Dauer ist, sondern immer wieder
neu erfahren werden mull — aufbauendes aktives Verhalten des Subjekts ist das,

bildungskraft (als produktives Erkenntnisvermdgen) ist ndmlich sehr méchtig in
Schaffung gleichsam einer andern Natur, aus dem Stoffe, den ihr die wirkliche gibt.”
(Immanuel Kant: Die Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1974), hier zitiert nach Ausgabe B, S. 250).

75 Esbleibt aber die Frage, ob das die-Welt-ertriglich-machen der Kunst nicht wiederum
auf eine bloBe Kompensationstheorie der dsthetischen Erfahrung hinauslauft. Kunst
supplementiert dann die Méngel der alltdglichen Welt, sie bietet zugleich Abstand
vom Alltag wie Vergniigen.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 41

was Friedrich Schlegel als ,,Ironie” bezeichnet: das &dsthetische Verhalten ist das
(manchmal lustvolle) Spiel mit moglichen und wirklichen Welten oder Selbstver-
héltnissen.” In ithm zeigt sich, daB die Welt auch nicht bzw. gar anders sein kénn-
te, als sie scheinbar ist. Die Welt ist weder notwendig noch notwendig gut. Zum
anderen zeigt sich die menschliche Welt als bedingt und ihre Ordnung damit als
anfillig fiir Stérungen.

Die Negativitét der dsthetischen Erfahrung richtet sich gegen das Bestehende
oder Bestindige. Das Bestehende ist das je von den Subjekten als Festes, als Be-
stindiges Geglaubte und Erwartete: das, was scheinbar iiber die Zeit hinweg un-
erschiitterlich feststeht und unendlich dauert. In der &sthetischen Erfahrung zeigt
sich dies als eine Illusion, die sich der Mensch je wieder iiber seine zeitliche wie
machtvolle Endlichkeit macht. Die &sthetische Erfahrung ist aber nur eine Wei-
se, diese Negativitit zu vollziehen oder zu erleben, und vielleicht nicht einmal
die giinstigste. Aber als Kehrseite der Ausarbeitung der neuzeitlichen logozen-
trischen Subjektmetaphysik seit Descartes hob die entstehende Asthetik andere
Weisen subjektiver Vollziige auf, die heute noch abrufbar sind, um eben jene Me-
taphysik, soweit sie tatsédchlich historisch ist, in Frage zu stellen. Die explizite Ent-
faltung des kartesianischen Rationalismus ist gleichurspriinglich mit dem Einsatz
und gleichsam nur die Kehrseite eines Denkens, das historisch zur Asthetik fiihrt.
Daher die wiederholenden Beteuerungen der Asthetik, die Erfahrung der Kunst
resp. des Erhabenen oder Dionysischen transzendiere die alltéigliche Eingelassen-
heit des Subjekts in eine zunehmend zweckrational geordnete und administrativ
beherrschte Welt. Die Erfindung der Asthetik ist eine philosophische Reaktion auf
die kartesianische Reduktion des Menschen auf seine selbstgriindende Vernunft:
sie hebt jene Anteile im Menschen auf, die der kartesianische Rationalismus als
verworrene Sinnlichkeit bestimmt und abwertet (cf. Kapitel 2). Von daher (d.h.
von der Gemeinsamkeit ihres Ausschlusses aus der Vernunft) riihrt die defensive
Gleichsetzung von Subjektivem, Sinnlichem und Irrationalen unter dem Namen
,Asthetik‘.” Dagegen wire zu zeigen, daB Vernunft und Sinnlichkeit keinen abso-
luten Dualismus bilden, sondern ihre Einheit im menschlichen Leib finden.

Was das Subjekt der dsthetischen Erfahrung ablernen kann, ist die im Spiel
von Sinnstiftung und Sinnsubversion erfahrene Kontingenz sinnhafter Bestim-
mung. Auf diese Erfahrung kénnen Kunstobjekte wiederum reflexiv bezogen sein,
und zwar nicht so sehr inhaltlich oder thematisch als vielmehr formal. Sie kénnen
ndmlich durch ihre Struktur allererst die Moglichkeit erdffnen, die Prozessualitét
asthetischer Sinnstiftung zwischen Subjekt und Objekt dem Subjekt explizit und
performativ erfahrbar zu machen, wie das explizit z.B. installative Kunstobjekte
tun. In diesem Sinn stellen avancierte Kunstwerke nicht einfach etwas (nach- oder
abbildend) dar, sondern sie stellen durch ihre Struktur allererst etwas her, was nur

76 Ironie und Spiel scheinen also eng ineinander verschlungen.

77 Zuallen Zeiten hat es Einspruch gegen die neuzeitliche Herrschaft der Vernunft als Ratio
gegeben. Unter anderem wurden dafiir Instanzen wie Korperlichkeit, Leib, Sinnlichkeit,
Gefiihl, Stimmung, Kunst, Affekte, Leidenschaften, Spiel, Lust und Rausch in Anschlag
gebracht. Zu den Gegenbewegungen zihlt auch der sogenannte ,,Asthetizismus®.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

im ProzeB der dsthetischen Erfahrung fiir das Subjekt erlebbar™ wird.” Eine ésthe-
tische FEinstellung einzunehmen bedeutet, etwas (oder jemanden) als Einzelnes oder
Individuelles gerade in seiner spezifischen Einzelheit wahrzunehmen. Bestimmte
in der dsthetischen Erfahrung bzw. Einstellung wahrgenommene Objekte — ndmlich
gewohnlicherweise Kunstobjekte — lassen sich als sich selbstreflexiv auf ihr Wahr-
genommenwerden als Einzelne beziehende Objekte verstehen. Kunstobjekte sind
selbstreflexive Wahrnehmungsobjekte, die sich als solche Wahrnehmungsobjekte in
ihrer spezifischen Einzelheit darbieten. Die ,richtige* Einstellung gegeniiber diesen
Objekten ist es, sich solcherart selbstreflexiv als Einzelnes Darbietendes auch als
ein solches Einzelnes wahrzunehmen, also eine dsthetische Einstellung gegeniiber
Kunstobjekten einzunehmen.” Das Subjekt muf sich mimetisch an das Kunstobjekt
anschmiegen, um seiner Singularitit gerecht zu werden. Insofern ist der Anspruch
von Kunstobjekten normativ fiir die Weise ihrer Wahrnehmung. Es gibt daher richti-
ge und falsche Einstellungen gegeniiber Kunstwerken. Ich werde diesen nur gerecht,
wenn ich mich zu ihnen 4sthetisch verhalte — womit immer noch eine Pluralitit ver-
schiedener Reaktionen auf ein Kunstobjekt moglich (vielleicht sogar gefordert) ist.
Damit 146t sich produktiv an eine ansonsten zu kritisierende dsthetische Tradi-
tion anschlielen, nach der die dsthetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein
soll. In der Tat stellt sich in der &dsthetischen Erfahrung bzw. als deren Resultat eine
Wahrheit ein, die durch andere Diskurse wie etwa dem der Philosophie lediglich
mitteilbar ist. Philosophisch wire sie Einsicht in die Endlichkeit und Kontingenz
des Menschlichen. Auch die &sthetische Erfahrung hat also einen Wahrheitsbe-
zug, da sie sich negativ auf das alltéglich Geglaubte und diesem Zugrundeliegende
(die im Alltag herrschende Metaphysik) bezieht, indem sie dieses reflexiv verun-
sichert. Diese ,Wahrheit* wird aber nicht mitgeteilt, sondern durch die Anordnung
des Materials im Kunstwerk erlebt oder erfahren. Daraus folgt, daf3 es anscheinend
zwei Arten Wissen gibt: einerseits durch dsthetische Erfahrung (z.B. durch Kunst)
gewonnenes Wissen, andererseits intellektuell erschlossenes Wissen (z.B. in der
Philosophie). Es gibt demnach eine Artikulationsdifferenz verschiedener (kogni-
tiver) Erfahrungstypen. Wiahrend wir in der Kunst eine Wahrheit erfahren oder
erleben, teilt uns die (philosophische) Asthetik eine Erfahrung ihrem Gehalt nach
mit. Uber das, was die Kunst implizit vollzieht, spricht sich die Asthetik explizit
thematisch aus. Die Differenz beider Wissenstypen liegt in der Weise, wie der Ge-
halt einer Erfahrung auf diese selbst — d.h. den ProzeB ihrer Entfaltung oder ihres
Vollzuges — bezogen ist: nimlich entweder vollziehend und performativ oder aber
thematisch und inhaltlich als ein ,Sprechen-iiber’. Die dsthetische Differenz ist
die Differenz von &sthetischen und kognitiven Erfahrungsvollziigen, -typen oder
-weisen. Kognitive (Wissens)Erfahrung ist nicht reflektierend-prozessual verfaft.
In der dsthetischen Erfahrung haben wir einen anderen Bezug zum Wissen, nim-
lich einen reflexionsvollziehenden.” Wenn wir philosophisch vermitteltes Wissen

78 Die Frage ist natiirlich, wie sich Erfahren zu Erleben verhélt. Wahrend ersteres eine
Subjekt/Objekt-Konstellation meint, bezeichnet letzteres eine rein subjektive Qualitét.

79 Cf. Juliane Rebentisch: Asthetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).

80 Cf. Martin Seel: Asthetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).

81 Cf. Zum Verhéltnis von Erfahrung zu ihrem Gehalt bzw. zum Wissen auch Martin

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 43

erfahren, blenden wir die Materialitit der Sprache als Schrift aus zugunsten der
Idealitit des textuellen Sinns. Gleichwohl 148t sich von einem Asthetisch-werden
der Philosophie sprechen, wenn sie anfangt, die Materialitdt ihrer Darstellung in
ihre Uberlegungen miteinzubeziehen.

Vi

In diesem Abschnitt mochte ich die dem Schonen eingeschriebene Ideologie dis-
kutieren. Es gibt eine gewisse Ambivalenz im Schonen selbst. In der am Kunst-
werk erfahrenen Schonheit zeigt sich wie in einem Zerrspiegel das Ungentigen
der ,wirklichen® Welt. Das schone Kunstwerk zeigt die Welt wie sie sein kénnte
— das ist ihr utopischer Gehalt. Oder es behauptet, die Welt zu zeigen, wie sie ist
— das markierte ihren reaktiondren Gehalt als ideologische Ausblendung des re-
alen Leidens in der Welt. Es gibt also die folgende Ambivalenz: einerseits ist die
Schonheit normativ utopischer Vorschein einer echten Verséhnung, die ahnen 146t,
daf} gewaltfreie Harmonie auf Erden moglich wire. Das Utopische mufl dann im
realisierten Kunstwerk aufgehoben werden. Das impliziert eine Kritik des Beste-
henden durch die Schonheit des Dargestellten, die zeigt, wie es sein konnte. Ande-
rerseits fungiert Schonheit als Liige tiber den realen Weltzustand und das Leiden
und ist ergo restriktiv. Die schone Abbildung verfilscht das Abgebildete und ist
somit erprefite Harmonie oder Vers6hnung. Beide Ziige der Schonheit finden sich
in Adornos Werk Asthetische Theorie.”

Als ,schon® wird allgemein das bezeichnet, in dem Form und Gehalt zusam-
menfallen und iibereinstimmen, oder in dem die ideelle Einheit von Materialitit
und Idealitit verwirklicht ist. So ist die Asthetik etwa bei Fichte nicht mehr eine
gesonderte philosophische Disziplin, sondern riickt ins Zentrum der theoretischen
und praktischen Philosophie als ,,Wissenschaftslehre®. Die GewiBheit eines Satzes,
d.h. seine Wahrheit, folgt bei Fichte aus der Ubereinstimmung seines Gehaltes mit
seiner Form. Da dies einer Definition des Schonen entspricht, wird die Schonheit
damit zu einer Garantin der Wahrheit.” Die Schonheit liegt in der Erscheinung als
dem sinnlichen Scheinen der Idee und ist ,,dasselbe™ wie die Wahrheit, wie Hegel
feststellt.” Das Symbol ist als der Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und

Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Rationalitdt (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), S. 75 ff. und S. 109 ff.

82 Cf. TW. Adorno: Asthetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 78-85,
S. 114 £, S. 128 f.

83 Cf. Johann Gottlieb Fichte: Uber den Begriff der Wissenschafislehre (in: Immanuel
Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-81). Der Gehalt
eines Satzes bestimmt seine Form und vice versa (l.c., S. 49). ,,Man nehme an, gewif
wissen heisse nichts Anderes, als Einsicht in die Unzertrennlichkeit eines bestimmten
Gebhalts von einer bestimmten Form haben” (l.c., S. 51).

84 Cf. GW.F. Hegel: Vorlesungen iiber Asthetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1986), S. 151.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ideeller (iibersinnlicher) Bedeutung (oder Idee) prototypisch schén.® Das Symbol
setzt eine stabile Relation von Zeichen und Bezeichnetem voraus. Es markiert
gerade die Einheit von Ubersinnlichem und Sinnlichem, von Idealitit und Mate-
rialitét (des Zeichens), von Ganzem (Bedeutetes) und Teil (Bedeutendes).” Man
hat daher das Symbol auch strukturell als Synekdoche aufgefaBt”” bzw. als Uber-
einstimmung von Ganzem (Welt) und Teil (Zeichen). Als Sprache ist das Symbol
die mystifizierende Verkennung der sprachlichen Struktur als Abwesenheit und
Nichtidentitét von Intention, Bedeutung und Interpretation. Die unter dem Namen
Symbol auftretende illusiondre Identifikation von Subjekt und Welt bzw. dufie-
rer Natur 146t sich nach Paul de Man durch eine demystifizierende Analyse des
tropischen Charakters der Sprache ,dekonstruieren‘.* Tropen oder Sprechweisen
wie die Allegorie und die Ironie sind im Unterschied zum Symbolbegriff durch
eine radikale Disjunktion von ihrem Ursprung getrennt und eignen sich daher
als Werkzeug zu einer rhetorischen Kritik der &sthetischen Ideologien, wie dies
beispielhaft Paul de Man durchgefiihrt hat. Darauf werde ich im vierten Kapitel
dieser Arbeit ausfiihrlicher eingehen. ,Schon’ heifit dann die falsche — weil illusio-
nére — Darstellung einer Entsprechung von Mensch und Welt und ist insofern tau-
schende Ideologie. So folgt fiir den Kant der Kritik der Urteilskraft aus der Lust
an der Schonheit die Angemessenheit der Form der Objekte zu den menschlichen

85 Hans-Georg Gadamer hat in seiner Analyse des Symbols in Wahrheit und Metho-
de (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990, S. 76-87) festgestellt, daB3 das
Symbol eine ,,anagogische Funktion [hat]; es leitet zu der Erkenntnis des Géttlichen
hinauf*™, Das Symbol ist der ,,Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und tiber-
sinnlicher Bedeutung* als eine ,,Vereinigung von Zusammengehdrigem*, aufgrund
einer internen Verkniipfung von Symbolisiertem und Symbolisierendem im Symbol,
,.weil das Symbol keine beliebige Zeichennahme oder Zeichenstiftung ist, sondern ei-
nen metaphysischen Zusammenhang von Sichtbarem und Unsichtbarem voraussetzt*
(L.c., S. 79). Gerade fiir den religisen Gebrauch von Symbolen gilt, daB sie ,,durch die
Gegenwart [ihres] Gezeigt- oder Gesagtwerdens erst [ihre] reprisentierende Funkti-
on“ gewinnen (l.c., S. 78). Das Symbol konstituiert sich nicht innerhalb einer verwei-
senden Struktur auf eine vorgingige Bedeutung, die durch eine Konvention gesichert
wird, wie die Allegorie, sondern das Allgemeine ist im Besonderen und das Beson-
dere im Allgemeinen: die Bedeutung des symbolischen Kunstwerks liegt in seiner
Erscheinung selbst und wird nicht in es hineingelegt (l.c., S. 83). Allerdings 146t das
Symbol gerade auch das ,,MiBverhéltnis zwischen Form und Wesen, Ausdruck und
Inhalt denken®, eine Unangemessenheit oder ,,Unentschiedenheit zwischen Form und
Wesen*, der dem Symbol den ,,Charakter des Schwebens® verleiht (l.c., S. 83 f).

86 Cf. Paul de Man: Zeichen und Symbol in Hegels , Asthetik* (in: ders.: Die Ideologie des
Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58).
,,Das Symbolische ist die Vermittlung von Geist und natiirlicher Welt, an der die Kunst
offenkundig teilhat, sei es als Stein, als Farbe, als Klang oder als Sprache (l.c., S. 41).

87 Cf. z.B. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, G6t-
tingen 1993).

88 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Astheti-
schen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 45

Erkenntniskriften tiberhaupt, was eine Entsprechung von Subjekt und Objekt be-
deutet. Darauf komme ich im dritten Kapitel in der Diskussion Kants zurtick.
Schonheit bzw. die Liebe zu ihr ist eine affirmative Beziehung eines Subjek-
tes zu etwas anderem (Objekt, Vorstellung, Handlung, Einstellungen, Beschrei-
bung etc.). Schonheit bezeichnet also eine Form der Bezugnahme von Subjekten
auf etwas unabhingig vom Inhalt der solcherart in Beziehung stehenden Elemente
(z.B. Subjekt und bestimmtes Kunstwerk). Sie ist also keine bestimmte Relation
von Subjekt und z.B. Objekt, sondern das Paradigma affirmativer (und damit griin-
dender) Beziehungen von Subjekten iiberhaupt. Asthetische Lust entsteht durch die
subjektive Affirmation durch das Schone. Schonheit ist also das mit (dsthetischer)
Lust gefiihlte (freie) Zusammenstimmen von Subjekt und Objekt. Insofern besta-
tigt oder konstituiert das Schone die Harmonie von Subjekt, (Kunst-)Objekt und
Welt und damit das Subjekt als solches. Um ihrer kritischen Funktion gerecht zu
werden, muf3 die Kunst daher das Schone nicht nur darstellen, sondern es auch je
destruieren oder brechen, um den ideologischen Gehalt schoner Selbstaffektion
des Subjekts zu Tage treten zu lassen und den freien Austrag der Dialektik von
Griindung und Reflexion zu ermdglichen. Vielleicht sollte man sogar eher das
Erhabene als Nichtentsprechung von Welt und Subjekt heranziehen als vorgebli-
che Fundierungserfahrungen am Schénen zu machen. Die Notwendigkeit dieser
genuin &dsthetischen Destruktion des Schonen zeichnet sich jedenfalls im Erhabe-
nen als Nichtentsprechung von Subjekt und Welt ab.” Das ungebrochene Schéne
tendiert dazu, reaktiondr zu sein, denn es griindet im Einverstandensein mit der
Beschaffenheit der realen Welt und ,vergiit* das in ihr vorhandene reale Leiden.”
Was in der dsthetischen Erfahrung erfahren wird, ist also gerade das Scheitern
der mit dem Schonen verbundenen (potentiell griindenden) Harmonie zwischen
Subjekt und Objekt. Wenn man auch bestimmte sinnstiftende und -garantierende
Muster (z.B. eine Erzidhlung organisierende narrative Muster: linear verlaufende
Zeit, Spannungskurve, Klimax, retardierendes Moment etc.) mit Schonheit iden-
tifiziert (schon ist die Moglichkeit des Sinns, Schonheit stiftet Sinn, Sinnstiftung
ist schon), so 148t selbstreflexive Kunst gerade die Destruktion dieser Muster er-
fahren. Man konnte diese Selbstdestruktion sinnstiftender Strukturen auch als De-
struktion des Inhalts (z.B. das in einer Erzdhlung Erzihlte) durch die Form (die
formale Anordnung der Elemente) verstehen. Avancierte Kunst ist dann deshalb
avanciert, weil sie auf Form setzt und damit die Bedingungen der Moglichkeit des
sogenannten Inhalts und seiner Schonheit problematisiert.” Problematisierung und
Autodestruktionen der Bedingungen des eigenen Erzihlens finden sich vielfiltig

89 Cf. Wolfgang Welsch/Christine Pries: Asthetik im Widerstreit. Interventionen zum
Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1991); Jean-Fran-
cois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, Miinchen 1994).

90 Das geht vielleicht zu weit: auch Bachfugen sind schon, ohne daf3 diese Schonheit
prima facie irgendwie gebrochen wire. Oder liegt in ihrer widerstrebenden kontra-
punktischen Konstruktion auch so etwas wie Gebrochenheit?

91 Eine Destruktion der oft schon in den Gattungstheorien definierten narrativen Mu-
ster, von denen der Sinn eines Textes abhéngt, fiihrt fiir den Roman beispielhaft Flann
O’Brien im zweiten Kapitel seines Textes A#-Swim-to-Birds durch.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

in der Literatur des 20. Jahrhunderts. Die &sthetische Erfahrung, die an solchen
,autodestruktiven‘ (in dem Sinne, dal} sie die Moglichkeit ihrer Existenz und ihres
So-seins reflektieren) Kunstwerken gemacht werden kann, ist die einer Selbstre-
flexion von Sinnstiftungsmustern bzw. der Weise der Disposition einer Erzéhlung,
deren Vertrautheit die Moglichkeit des Sinns sichert. Man kann solche Sinnstif-
tungsmuster mit einigem Recht mit ,der* abendléndischen Metaphysik identifizie-
ren, die uns orientiert, indem sie etwa die Welt nach dichotomischen Differenzen
anordnet. Die dsthetische Erfahrung zeigt die Kontingenz der dem Sinn bzw. der
Arbeit des Sinns unterliegenden Fundierungsmuster, was heifit, dafl diese trotz
aller Wirksamkeit letztlich nicht hinreichend zu begriinden sind. Das heif3t aber
nicht, daB man sie einfach streichen konnte. Es geht nur um eine geregelte Infra-
gestellung, die iiber ihre Perspektive Rechenschaft ablegen mufl. Zu erfahren ist
allererst die unhintergehbare Bedingtheit der menschlichen Weltordnung.

Die dsthetische Selbstdestruktion des Schonen — was Nietzsche das Dionysi-
sche nannte (cf. Kapitel 5 dieser Arbeit) — stellt nicht nur Relationen zu einzelnen
schonen Dingen in Frage (das natiirlich exemplarisch immer auch), sondern die
ideologische Funktion affirmativer Beziehungen von Subjekten auf Beschreibun-
gen iiberhaupt. Es handelt sich um eine (z.B. gefiihlte) Ubereinstimmung. Schén
finde ich das, was mir entspricht, und von dem ich zugleich annehme, dal} es zu
allen Subjekten gleichermallen pafit. Insofern zeigt sich im Schénen die I1lusion
eines Passens von Objekt/Welt und Subjekt, die in der ,echten® dsthetischen Er-
fahrung durch die Selbstdestruktion des Schonen als Illusion freigelegt wird.

Wenn man Schoénheit formal bestimmt als harmonische Entsprechung von
Subjekt und Objekt unabhingig von der Beschaffenheit der Elemente selbst,
bleibt ein Problem. Denn auch wenn eine disharmonische Erfahrung eine selbst-
fundierende Erfahrung sein kann und oft auch ist (wenn ich z.B. Free Jazz hore),
in der sich gerade die Disharmonie des Subjektes spiegelt, so muf3 doch die scho-
ne Beziehung zwischen disharmonischen Elementen irgendwie anders sein als
zwischen harmonischen. Sie muf} reflexiv-gebrochen sein: in der oder durch die
Harmonie des Disharmonischen (oder der Einheit der Differenz) zeigt sich, daf3
die Harmonie des Harmonischen einer Liige gleicht (ndmlich tiber die Differenz
in der Einheit). D.h. nur bestimmte materiale — und eben nicht formale (Schonheit
als bloe Form einer Bezichung, ndmlich Affirmation) — Schonheitsbestimmun-
gen sind ideologisch, da sie Illusionen affirmieren. Die Harmonie des Disharmo-
nischen ist tiber sich selbst aufgeklarter und weill um die Gefahr félschlicher und
unkritischer Identifikationen. D.h. es gibt etwas im Objekt, daf3 sich der Hamonie
bzw. harmonischen Identifikation stets verweigert, wie oft auch die dsthetische
Erfahrung wiederholt werden mag. Solche disharmonischen Kunstwerke wider-
setzen sich objektiv der materialen Ideologie des Schonen. Das Bediirfnis nach
Harmonie — und sei es die Harmonie in der Zerrissenheit —, das diese Ideologie
konstituiert, ist ein zutiefst menschliches Bediirfnis, ndmlich letztlich das Be-
diirfnis nach einem Sinn der Welt, mit dem sich das Subjekt (oder Individuum)
identifizieren will. Allerdings sind disharmonische Harmonien nicht per Dekret
davor gefeit, in Ideologie zu erstarren, z.B. wenn man sich in der Negativitit
zur Welt héuslich einrichtet, wie dies der Zynismus tut. Die Aufgabe der (ds-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 47

thetischen) Desillusionierung stellt sich immer wieder neu, da immer wieder I1-
lusionen produziert werden. Diese Desillusionierung vollzieht sich als Autode-
struktion des schonen Scheins, in dem sich eine sinnstiftende Harmonie zwischen
Subjekt, Kunstobjekt und Welt zeigt.”

Jede Beschreibung ist eine Erzdhlung, die immer auch zugleich Selbstbeschrei-
bung der zugrundeliegenden Selbst- und Weltverhiltnisse und damit der einge-
nommenen Perspektive ist. Eine Selbstbeschreibung ist eine das Selbst fundieren-
de Erzdhlung. Jede Erzidhlung fundiert, indem sie Sinn stiftet. Die ,richtige‘ oder
angemessene (geforderte) subjektive Reaktion auf die schone Selbstbeschreibung
ist Identifikation und Affirmation. Diese affirmative Funktion der schonen Bezie-
hung 146t sich als dsthetische Ideologie verstehen. Sie kann in verschiedener Weise
Subjektivitdt griinden. Die Fiktionalitit dieser dsthetischen Ideologie des Schonen
kann wiederum in &sthetischen Erfahrungen erfahren werden, indem sich Schon-
heit selbst destruiert. Diese Selbstdestruktion des Schonen, das auf diese Weise
seine fundamentale Liige (ndmlich die Harmonie von Subjekt und Welt) bloBlegt,
hat Nietzsche als das ,Dionysische‘ bezeichnet. Schonheit ist deshalb eine dsthe-
tische Ideologie, weil sie ein letztlich illusiondres Fundament subjektiver Selbst-
und Weltverhiltnisse behauptet (z.B. Harmonie von Subjekt und Welt, Wirkliche
Erkennbarkeit der Dinge fiir den Menschen etc.). Darauf komme ich im Kant- wie
im Nietzschekapitel noch zu sprechen.

Die Beschreibung der #sthetischen Erfahrung als Dialektik von Selbstbe-
schreibung und deren Interruption fiihrt zuriick auf die Frage nach der Beschaf-
fenheit der Objekte, an denen wir diese dsthetische Erfahrung machen (kénnen).
L&Bt sich die dsthetische Erfahrung als selbstreflexive Infragestellung gewohnter
Selbst- und Weltverhiltnisse am selben oder gleichen Objekt wiederholen? Und
wenn ja: wie oft? Immer? Durch jedes Subjekt? Gibt es etwas am oder im Objekt,
das sich nicht verbraucht, das — z.B. als Struktur — immer wieder neu die gleiche
Erfahrung ermoglicht? Oder endet diese Moglichkeit irgendwann, z.B. wenn wir
den Gegenstand — hier das dsthetische Objekt — zu genau kennen, um uns noch
tiberraschen und herausfordern zu lassen? Ist die Selbstbeschreibung der Selbst-
reflexion selbst reflexiv oder nur beschreibend? An der Antwort auf diese Frage
héngt alles. Impliziert sich die Selbstreflexion als Praxis selbst? Oder ergibt dies
einen Regrel} selbstreflexiver Selbstreflexion? Was ist eine selbstreflexive Selbst-
reflexion? Doch wohl eine, die ihre Voraussetzungen reflektiert, d.h. aber: diese
auch unterminiert und sich so selbst tiberhaupt der Moglichkeit der Existenz nach
in Frage stellt. Inwieweit bedarf eine Reflexion festen Boden, um tiberhaupt sinn-
voll zu sein? Die Dialektik von Fundierung bzw. Beschreibung und Selbstreflexion
ist echt. Sie ist auf keinen der beiden Pole zu reduzieren. Zwar gibt es dsthetische
Objekte bzw. Texte, die versuchen, die Selbstreflexion auszublenden (das wére
vielleicht ein Ansatzpunkt zu einer Definition des Kitsches und des Klischees),
aber nicht vice versa: Reflexion gibt es nur als Durchbrechen der Kohirenz der
Erzéhlung. Selbstreflexion ist nur moglich durch konkrete Selbstbeschreibung: die
Ilusion (das Illusiondre dieser Selbstbeschreibungen) kann nur durchschaut wer-

92 Hier lieBBe sich die Frage anschlieen, wie dsthetische Desillusionierungen mit aufer-
dsthetischen Desillusionierungen (z.B. von Ideologien) zusammenhéngen.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

den, wenn es dem Trugschluf3 erlaubt wird, sich auszubreiten, wie de Man an einer
Stelle schreibt.” Man kann immer nur Teile (aus einer immer nur vorldufig gesi-
cherten Position) in Frage stellen, nie das Ganze oder neben dem Infragegestellten
auch das Fundament, auf dem die Fragen mit Notwendigkeit aufbauen.

Selbstreflexion ist also die Frage, auf die die Selbstbeschreibung die Antwort
ist, wie dies Derrida bereits gezeigt hat.” Ihre Dialektik wird sowohl im gelunge-
nen Kunstwerk wie in der philosophischen Theorie auf je eigene Weise aufgeho-
ben. Diese Aufhebung heifit ,dsthetisch’. Die Selbstbeschreibung ist die Reaktion
auf eine Infragestellung durch Selbstreflexion. Es geht um die fiir Subjekte kon-
stitutive temporalisierende Bewegung von der offenen Suspension des Sinns zur
wieder geschlossenen Erzdhlung. Offensichtlich gibt es verschiedene Weisen, der
objektiven Provokation der sinnvollen Geschlossenheit unserer Welt zu begegnen.
Der eine &sthetische Erfahrung machende Rezipient wird den Sinn wieder oder
neu herstellen, indem er die Frage beantwortet, was das ritselhafte Kunstwerk ihm
sagen will. Der Kunstwissenschaftler wird eher Fragen nach der Konstruktion des
Objektes stellen vom Typus: wie ist das gemacht? Und warum ausgerechnet und
unwahrscheinlicherweise genau so wie es ist?

IX

Bis hier hat sich also gezeigt: man muf} ausgehend von einer auf der reflexiven
Brechung des Rationalismus basierenden Theorie und seiner impliziten Bestim-
mung des Subjekts Alternativen zu diesem Rationalismus finden, die gleichwohl
nicht einfach irrational sind. Diese reflexive Brechung des Rationalismus bezeich-
ne ich hier im inhaltlichen Anschlufl an Adorno als ,Hyperrationalismus®. Solche
Alternativen finden sich u.a. in der Theorie der dsthetischen Erfahrung. Zwei Modi
der &sthetisch ausgetragenen Selbstrevision der Vernunft sind die Ironie und das
Spiel. Sie sollen im weiteren Verlauf der Arbeit weiter erléutert werden. Es wurde
darauf hingewiesen, dal} Subjektivitdt und Textualitit ebenso untrennbar vonein-
ander sind wie die Dialektik von verunsichernder Selbstreflexion und fundierender
Selbstbeschreibung, die in all unseren sinnstiftenden Erzahlungen présent ist. Das
Verhiltnis von Subjektivitit und Textualitit und die Dialektik von Selbstbeschrei-
bung und Selbstreflexion werde ich im weiteren noch niher erldutern.

Auf der Grundlage des bisher eher allgemein Gesagten bauen die folgenden
Kapitel in detaillierteren Lektiiren auf. Das zweite Kapitel dieser Arbeit beschif-
tigt sich mit der Entstehung der Asthetik bzw. ihrer Erfindung durch Baumgarten
im achtzehnten Jahrhundert, der damit auf den kartesianischen Rationalismus rea-
giert. Einbezogen werden hier zudem Heideggers Uberlegungen zur neuzeitlichen
Metaphysik, wie er sie namentlich in seinen Nietzschestudien entwickelt hat. Dies
soll allerdings nicht affirmativ geschehen, sondern in theoretischer Abgrenzung.

Daran schlief3t sich im dritten Kapitel eine Diskussion der dsthetischen Subjek-

93 Cf. S 135 dieser Arbeit.
94 Cf. Jacques Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ASTHETISCHE ERFAHRUNG | 49

tivitdt in Kants Kritik der Urteilskraft an. Es rekonstruiert Kants Einsatz in Hin-
blick auf die Frage einer Funktionalisierung der dsthetischen Zusténde fiir die Be-
griindung auBerésthetischer subjektiver Selbst- und Weltverhiltnisse. Dabei wird
gezeigt werden, dafl Kant als Vorldufer des Idealismus bereits die dsthetische Erfah-
rung bzw. das (Natur-)Schone als Beweis einer Adédquatheit von Subjekt und Welt
versteht. Dartiberhinaus ist hier insbesondere auch der Geniebegriff Kants kritisch
zu rekonstruieren. Denn das Genie steht bei Kant exemplarisch fiir Subjektivitit
tiberhaupt, die sich durch die (biographische) Erzdhlung als Individuum griindet.
Das Genie steht so in einer Dialektik von Selbstreflexion und Selbstfundierung.

SchlieBlich werden im vierten und fiinften Kapitel Lektiiren zweier durch ihre
frithen Schriften fiir die aktuelle dsthetische Debatte paradigmatisch gewordenen
Theoretiker der Asthetik angeschlossen: Friedrich Schlegel und Friedrich Nietz-
sche. Beide geben gegeniiber der Tradition eine Neubeschreibung der dsthetischen
Erfahrung und der &sthetischen Subjektivitét, die ich rekonstruieren mochte. Beide
verstehen namlich das Konzept einer genuin &sthetisch bestimmten Subjektivitit
als Selbstrevision eines rationalistischen Selbstverhéltnisses des Subjekts, wie es
die neuzeitliche logozentrische Metaphysik griindet. Das dsthetische Subjekt ist
nicht (mehr) griindend auf aulerésthetische Subjektivitit bezogen, sondern depo-
tenziert diese gerade.

Kapitel 4 nimmt die Frage nach dem Wert einer dsthetisch inspirierten alterna-
tiven Theorie der Subjektivitit wieder auf, wie sie in den ersten drei Kapiteln be-
reits im Hintergrund présent ist. In einer verschriankten Lektiire werden in diesem
Kapitel vor allem Paul de Man und Friedrich Schlegel gelesen. Die Rekonstruktion
Schlegels erfolgt dabei in der Perspektive, die de Man in seinen Texten zur Ro-
mantik entwickelt hat. Dabei wird die Ironie als Modus &sthetischer Subjektivitit
analysiert und in ihrem Verhiltnis zu Poesie und Kraft dargestellt.

Kapitel 5 erweitert den historischen Bogen von der Romantik auf die Texte
des frithen Nietzsche, besonders der Geburt der Tragddie. Im Zentrum der Re-
konstruktion steht dabei seine Theorie des #sthetischen Spiels und seine Asthetik
der Musik. Ebenfalls analysiert werden die Begriffe des ,Apollinischen’, ,Diony-
sischen‘ und ,Sokratischen’.

Das letzte — sechste — Kapitel wird schlieBlich versuchen, aus dem Gesagten
eine Art Fazit zu ziehen, indem es nochmals an die Fragestellung erinnert und den
Weg des Textes rekonstruiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Subjekt, Rationalismus, Asthetik

In den philosophischen Theorien des 17. und 18. Jahrhunderts konfiguriert sich
das Verhiltnis von Rationalismus, Subjekttheorie und Asthetik auf eine komplexe
Weise, die ich hier nur grob und generalisierend zu skizzieren vermag.' Die Ent-
stehung der Asthetik im 18. Jahrhundert vollzieht sich zunchst als eine Selbstrevi-
sion des Rationalismus. Der Rationalismus im Anschluf3 an Descartes scheint keine
befriedigenden Antworten mehr auf das Problem einer Einbeziehung der Sinnlich-
keit, der Leidenschaften und des Schénen in die Philosophie anbieten zu kdnnen,
so daB sich aus der rationalistischen Philosophie selbst heraus eine Modifikation
ihrer Grundannahmen ankiindigt, die dann zwischen Baumgarten und Kant durch
die Erfindung der Asthetik als eigenstéindiger philosophischer Disziplin vollzogen
werden wird. Die im 18. Jahrhundert unter ihrem Namen entstehende Asthetik
macht — so die gidngige Auffassung — gegen die rationalistische Verkiirzung des
Subjekts auf seine klaren und deutlichen Erkenntnisvollziige die Einheit eines so-
wohl rational wie sinnlich konstituierten Subjekts geltend. Die Asthetik verdankt
ihre Entstehung also einem antirationalistischen Einwand, der die Verkiirzung des
Menschen auf seinen Intellekt zuriickweist bzw. zu revidieren sucht. Explizit ge-
gen das allgemeine Vernunftsubjekt richten sich zwei Tendenzen, die sich beide
schon bei Baumgarten angelegt finden. Zum einen argumentiert die entstehende
Asthetik gegen das Postulat eines allgemeinen Vernunftsubjekts, indem sie betont,
daB die rationale Seite des Menschen nur die eine Halfte seiner Natur ist. In der
Tradition der Aisthesis macht die Asthetik daher geltend, daB auch die Sinnlichkeit
— spéter dann: auch die Phantasie als welterfindende Selbsttétigkeit des sinnlichen
Vermogens bzw. der Einbildungskraft’ — zu einer vollen Bestimmung des Men-

1 Cf hierzu die folgende Literatur: Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1971); ders.: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns
im Zeitalter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969); Martin Heidegger: Nietz-
sche. 2 Bdnde (Neske, Stuttgart 1961); Alfred Baeumler: Das Irrationalititsproblem
in der Asthetik und Logik des 18. Jahrhunderts (Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 1967); Howard Caygill: The Art of Judgement (Basic Blackwell Ltd., Oxford
1989); Ernst Cassirer: Die Philosophie der Aufkldrung (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tibingen 1932); Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer phi-
losophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990).

2 Cf. Alexander Gottliecb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekiirzten Fassung
mit dem Titel: Theoretische Asthetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TA]).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

schen dazugehort. Die Asthetik verdankt ihre Entstehung also einer Verteidigung
der menschlichen Sinnlichkeit und des menschlichen Leibes. Zudem schliefit die
Asthetik eine Liicke, die sie in den rationalistischen Systemen offengelassen fand.
Waihrend der Rationalismus ndmlich seine Erkenntnisse gerade unter Ausschlufl
der Sinnlichkeit gewinnt (man kann ihr nicht trauen, da sie uns bisweilen — etwa
in Traumen — tduscht, wie Descartes in den Meditationes de Prima Philosophia
betont), beruft sich die Asthetik darauf, da eine sinnliche Wahrnehmung zum ra-
tionalen Begriff dazukommen muf}, um eine (wahre) Erkenntnis tiber die Welt zu
begriinden. Kant zieht daraus dann den Schluf3, daB rein intellektuelle Erkenntnis,
d.h. ein Begriff ohne sinnliche Anschauung, leer bliebe.’

Andererseits wird die Sinnlichkeit nicht nur als Supplement rationaler Erkennt-
nis gedacht, sondern wird so verstanden, daB sie jetzt selbst Erkenntnisse generiert.
Die Sinnlichkeit wird von der Asthetik (bzw. von Baumgarten) also nicht einfach
nur theoretisch aufgewertet, sondern auch neu bestimmt: wihrend namlich der
Rationalismus die Sinnlichkeit nach dem Modell einer passiven Affektion, eines
bloBen Erleidens denkt (das aber komplexer gedacht ist als als eine bloBe kausale
Einwirkung &uBerer Dinge auf unsere Sinne), bestimmt die Asthetik die Sinn-
lichkeit als ein aktives Vermoégen der Erkenntnisgewinnung. Sinnliche Erkenntnis
wird jetzt als ein Ergebnis einer Titigkeit des Subjekts aufgefaBt. Die Asthetik
bringt die Sinnlichkeit so ins Spiel, daf} sie nicht mehr als ein passives Erleiden,
sondern als eine Selbsttétigkeit des affizierten Subjekts beschrieben wird.! Dies
kommt dann in der Konzeption einer produktiven Einbildungskraft im Subjekt
(z.B. durch Kant) zum Tragen.

Auch die Erfindung der Individualitit vollzieht sich als eine Gegenbewegung
zum abstrakt-rationalistisch gedachten Subjekt. Sie macht gegen dessen verniinf-
tige Abstrakt- und Allgemeinheit die Besonderheit der individuellen Person gel-
tend. Das Subjekt ist nicht mehr allgemein, sondern als Individuum bezeichnet es
eine historische und empirische Singularitét, die sich aus der sinnlichen Erfahrung
des konkreten Individuums konstituieren soll.” Der Kumulationspunkt dieser sich
radikalisierenden Reflexionsfigur einer anti-rationalistischen Selbstbeschreibung
der Gesellschaft bzw. ihrer Teile — der Individuen — ist natiirlich die Theorie des
Genies als prototypisch &sthetisches Subjekt. Hieran schlieen mediale Theorien ei-

TA 19: zur natiirlichen Veranlagung des Asthetikers gehort ,,die natiirliche Fahigkeit,
sich etwas in der Phantasie vorzustellen, die dem schonen Geist die Begabung der
Phantasie verleiht* in Bezug auf Fiktives, Vergangenes und Zukiinftiges.

3 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1974), hier Ausgabe B S. 76.

4 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und
Dialektik der Asthetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegenscit-
ze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 19-48).

5 Die Individualisierung erfolgt also gerade durch die Sinnlichkeit bzw. die dunklen
Krifte im Subjekt. Cf. z.B. Johann Gottfried Herder: Viertes Kritisches Wildchen
(in: ders.: Werke in zehn Bcinden, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt/Main 1985,
Band 2, S. 250-289).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 53

ner vornehmlich dsthetisch — d.h. nicht rationalistisch — bestimmten Subjektivitét an,
wie sie etwa vom frithen Friedrich Schlegel und von Friedrich Nietzsche entworfen
werden. Diese Weise der Reflexion auf Subjektivitdt begreift das Subjekt als Effekt
und Austragungsort bzw. -medium eines differentiellen Kréftegeschehens, das die
Subjekte zwar vollziehen, aber nicht kontrollieren kénnen. Dieser Entwurf von Sub-
jektivitit ist daher von vornherein in der Weise metaphysikkritisch angelegt, als daf3
er die Subjektivitit des verniinftigen SelbstbewuBtseins unterlduft bzw. negiert.

Es scheint zunichst drei Positionen zum Verhiltnis von Rationalismus und As-
thetik zu geben. Die erste Position (die die kartesianische ist) beharrt darauf, daf3
sich aus Sicht des Rationalismus — der rationalistischen Philosophie — nicht viel
Sinnvolles tiber die Asthetik bzw. die Sinnlichkeit und die Leidenschaften aussa-
gen 1dBt. Den Beschreibungen der Philosophie zugénglich ist nur die verniinfti-
ge Seite des menschlichen Subjekts (in der scholastischen Terminologie, die Des-
cartes {ibernimmt, als Substanz verstanden und res cogitans genannt). Dabei ist die
durch aktiven Vernunftgebrauch zu gewinnende normativ ausgezeichnete Freiheit
verstanden als eine Freiheit von der Sinnlichkeit. Alles Verworrene und damit alles
blo Sinnliche ist aus dem Gebiet dauernder Vernunfterkenntnis ausgeschlossen
—und zwar sowohl als Subjekt wie als Objekt solchen Wissens. Allerdings gibt es
bei Descartes auch den Zug einer Beherrschung der Leidenschaften durch deren
rationale Erkenntnis. Sinnliche Eindriicke sind im Unterschied zu Vernunftwahr-
heiten weder klar noch deutlich, sondern verworren. Die Frage ist nun, wie man
diese Verworrenheit zu denken hat: markiert sie eine bloB graduelle Differenz zu
Vernunfteinsichten, oder handelt es sich ,wirklich’ um eine andere Sphére im Sub-
jekt? Descartes wiirde wohl letzteres annehmen.

Eine zweite Position versucht dagegen, Verworrenheit und Deutlichkeit als blof3
graduelle Differenz zur Klarheit des Verstandes zu verstehen und die Asthetik als
Theorie der Sinnlichkeit in eine erweiterte Konzeption des Rationalismus zu inte-
grieren. Dies markiert Baumgartens Revision des rationalistischen Ausschlusses
der Sinnlichkeit. Die Integration der Sinnlichkeit in die rationalistische Philoso-
phie scheint auf zwei Weisen méglich zu sein. Einerseits als quasi imperialistische
Ubernahme der Sinnlichkeit durch die Rationalitiit, also als eine bloBe Ausdeh-
nung des Bereichs der Vernunft und die Unterordnung der Sinnlichkeit und des
Korpers bzw. seiner Leidenschaften. Diese objektive Erweiterung des Rationalis-
mus auf Verworrenes hat z.B. Spinoza vollzogen, der die Leidenschaften rationa-
listisch vermessen hat, um sie letztlich dem normativ ausgezeichneten Vernunft-
subjekt beherrschbar zu machen:® absolut aus Tugend und damit ethisch handelt
der Mensch, der ausschlieSlich gemaf3 der Leitung der Vernunft handelt und seine
Leidenschaften beherrscht, indem er sie erkennt.” Die blofle imperiale Ausdehnung
des Rationalismus auf die Asthetik® spiegelt sich auch in den Regelpoetiken wie-

6  Cf. Baruch Spinoza: Ethik (Réderberg, Koln 1987).

7  Spinoza, Ethik, l.c. (FuBinote 6), Teil 111, 24. Lehrsatz, S. 237.

8 Die Vernunft verhdlt sich zur Leidenschaft resp. Sinnlichkeit wie imperialistische
Kolonisatoren aus dem Abendland zu den unterjochten Volkern, fiir die es das Beste
ist, entmiindigt unter der Schirmherrschaft der Vélker zu stehen, die das Projekt der
verniinftigen Aufklarung erfanden. Hier zeigt sich der Imperialismus der abendldn-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

der, die verniinftige Anleitung zur Produktion schoner — d.h. hier vollkommener
— Kunstobjekte geben.” Verworrene Urteile iiber Gefiihle etc. unterscheiden sich
nur graduell von rationalen Urteilen, so da3 der Verstand, hitte er nur genug Zeit,
diese Verworrenheit aufhellen konnte. Andererseits geht diese Ausdehnung des
rationalistischen Paradigmas mit einer Revision der Konzeption des Verhéltnisses
und des Verstindnisses von Vernunft und Sinnlichkeit einher. Auch die Asthetik
bzw. die Sinnlichkeit kann jetzt Erkenntnisse produzieren, sie ist nicht mehr blo3
passive Aufhahme des Gegebenen, sondern dessen produktive und aktive Darstel-
lung z.B. in der oder durch die Einbildungskraft. Die Asthetik wertet die Sinnlich-
keit um, die nun mehr oder weniger gleichberechtigt neben die Vernunftvermogen
tritt. Fiir diese Position stehen Baumgarten und wohl auch Kant. Bereits Baumgar-
ten setzt den Leib als Losung fiir das Problem der Korper/Geist-Differenz an, als
Medium einer Tatigkeit, in der wir unser Verhéltnis zur Welt zwischen passiver
Wahrnehmung und aktiver Konstruktion einrichten.”

Eine dritte Position schlieBlich versteht die Asthetik dezidiert als eine Anti-
Theorie zum Rationalismus oder besser: als dessen Selbstreflexion, die den ,ein-
fachen‘ Rationalismus transzendiert. Die Einsicht, die die Asthetik resp. die Kunst
jetzt zu liefern verspricht, ist eine Metawahrheit tiber die Verfehlungen der ratio-
nalistischen Tradition und Kultur. Es ist dies quasi eine Umkehrung der ersten
Position: Rationalitit und Asthetik sind einander entgegengesetzt, nur das jetzt
die Wertungen umgekehrt sind: jetzt ist das Wahre der Instinkt, das Gefiihl und
die Empfindung des Leibes, wihrend der Verstand in illusionérer Selbstsicherheit
seine prekédre Lage vergifit und durch Kultur hinwegliigt. In dieser Tradition stehen
u.a. der friihe Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche."

dischen Vernunft: die Vernunft selbst ist der Imperator bzw. Imperativ der Unterdriik-
kung des AuBerverniinftigen, um es beherrschbar zu machen. Diesem Imperialismus
soll sich alles zu seinem eigenen Besten fligen und unterjochen lassen: Kérper, Natur,
Wilde etc. Dies ist also ein Modell der verniinftigen Anleitung durch Bevormundung
des Entmiindigten.

9 Cf. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deut-
schen (in: ders.: Schriften zur Literatur, Reclam, Stuttgart 1972, S. 12-196 (Auszug)).

10 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum (in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 275-298).

11 Da das Seiende nicht unmittelbar greifbar ist, werden die Sinne als Betriiger verstan-
den, denn sie betriigen scheinbar um die wahre Welt. Dagegen wertet Nietzsche den
Leib auf: die Sinne ligen nicht; erst das, was wir aus ihrem Zeugnis machen, legt
die Liige hinein — die Liige der Einheit, die Liige der Dinglichkeit, der Substanz, der
Dauer. Man konnte sagen, daf3 alle diese Orientierungsordnungen letztlich (metaphy-
sische) Illusionen sind, mittels derer wir uns die Welt zurechtmachen, sie ,erkennen*
und unsere sinnlichen Eindriicke interpretieren. Die Vernunft ist die Ursache da-
fiir, daBB wir das Zeugnis der Sinne félschen: die scheinbare Welt ist die einzige, die
wahre Welt ist nur hinzugelogen (cf. Friedrich Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung (in:
ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter,
Miinchen/Berlin/New York 1967-77 u. 1988), hier S. 74-79 (,,Die ,Vernunft® in der
Philosophie®).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 55

In diesem Kapitel will ich zunichst Heideggers Interpretation der neuzeitli-
chen Metaphysik rekonstruieren und diskutieren (II). Daran an schlieBen zwei Ab-
schnitte, die sich mit zwei historischen Gesten in der Geschichte der Philosophie
beschiftigen: einerseits Descartes’ Griindung der neuzeitlichen logozentrischen
Metaphysik (III), andererseits Baumgartens Revision des Kartesianismus, der in
der Erfindung der Asthetik als eigenstindige philosophische Disziplin miindet
(IV). Am SchluB3 gebe ich noch eine kurze Zusammenfassung des in diesem Kapi-
tel Gesagten und einen Ausblick auf die folgenden Kapitel.

Die folgende Rekonstruktion von Heideggers Nietzscheinterpretation dient als
systematische Gegenposition und als negative Hintergrundfolie fiir die weiter zu
entwickelnde Argumentation und Rekonstruktion dsthetisch bestimmter Subjek-
tivitdt. Heideggers Text wird hier als beispielhafte Entwicklung einer systema-
tischen These tiber die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivitit des Selbstbewuft-
seins in Anspruch genommen und auf diese reduziert.” Auf eine Detailkritik an
Heidegger wird hier ebenso verzichtet wie auf eine gegen Heidegger in Anschlag
zu bringende detaillierte Nietzschedarstellung. Die Spezifik des hier verfolgten
Anliegens macht es notwendig, von drei moglichen Fragerichtungen weitgehend
abzusehen. Es wird weder danach gefragt, inwieweit Heideggers Interpretation
Nietzsche ,gerecht® wird oder ,wirklich® ein Wesentliches seines Denkens blof3-
legt — was auch immer der MaBstab dafiir sein konnte.” Die Inanspruchnahme
Nietzsches fiir Heideggers Auslegung der Neuzeit und deren Metaphysik wird hier
zundchst geschenkt. Allerdings wird im fiinften Kapitel dieser Arbeit eine zu Hei-
degger differierende Nietzschelektiire stark gemacht. Noch wird auf den Versuch
Heideggers ndher eingegangen, Nietzsches Denken im Ganzen als ein einheitliches
zu rekonstruieren, ndmlich als Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wieder-
kunft des Gleichen. Heideggers Analyse scheint zwar in vielen Details richtig und
sehr erhellend zu sein, aber im Gesamtergebnis fragwiirdig, da sie die Heteroge-
nitét der Texte Nietzsches gewaltsam auf ein einheitliches Schema reduziert. Und
zwar nicht nur in Bezug auf den frithen Nietzsche, sondern auch in Bezug auf den
spaten. Nietzsches Werk — wenn man bei einem Autor wie Nietzsche diesen ver-
fanglichen Begriff tiberhaupt gebrauchen darf — widersetzt sich intern einer mono-
lithischen Reduktion a la Heidegger. Noch wird drittens der Frage genauer nach-
gegangen, wie sich die Nietzscheinterpretation Heideggers in das Gesamtgefiige
seiner eigenen Philosophie einfiigt. Das gilt insbesondere fiir Heideggers seinsge-

12 Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bdnde (Neske, Stuttgart 1961). Im folgenden unter
dem Sigel [N I] bzw. [N II] zitiert.

13 Allerdings ist einzurdumen, dafl Heidegger Nietzsche gegeniiber einer verfélschen-
den Vereinnahmung durch den Vitalismus und den Biologismus zu Recht verteidigt.

14 Eine Frage, die sich gerade auch vor dem Hintergrund der Textbasis aufdréngt. Trotz
aller Kritik fuflt Heideggers Interpretation wesentlich auf der zweifelhaften Zusam-
menstellung nachgelassener Fragmente unter dem Titel Der Wille zur Macht.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

schichtliche Auslegung Nietzsches als Vollender der abendldandischen Metaphysik
und fiir seinen Versuch, die ontologische Differenz (von Sein und Seiendem) in ih-
rer Verstellung als verdecktes selbiges Fundament der jeweiligen Metaphysik (d.h.
der Auslegung des Seins des Seienden als Solchem und im Ganzen) zu fassen.”
Fiir diese Arbeit ist nur die systematische Entfaltung der angeblich mit Descartes
anhebenden neuzeitlichen Metaphysik interessant.

Heidegger denkt Nietzsches Stellung innerhalb der Geschichte der abendlédn-
dischen Metaphysik auf verschiedene Weise.

1. Gewissermafien ,intern‘ bestimmt sich Nietzsches Philosophie implizit und ex-
plizit als eine Umkehrung oder Destruktion der platonisch-christlichen Metaphy-
sik und einer Umwertung der durch sie gesetzten Werte. So hat Nietzsche sich auch
selbst positioniert.

2. Innerhalb der Geschichte der abendldandischen Metaphysik im Ganzen erscheint
Nietzsche eigentlich als ihr Vollender und als Ende der Metaphysik, deren Anfang
durch Plato markiert ist.

3. Nietzsches Denken vollzieht zugleich die Vollendung der neuzeitlichen Metaphy-
sik, die mit Descartes’ Griindung der Wahrheit auf der Gewifheit des denkenden
menschlichen Subjekts, d.h. der Subjektivitit des SelbstbewuBtsein, beginnt.

Die metaphysische Grundstellung der Neuzeit wird laut Heidegger durch Des-
cartes formuliert und ,begriindet"' Sie ist dadurch bestimmt, daf ,,der Mensch
Maf und Mitte des Seienden wird“ und zugleich ,,das allem Seienden, d.h. neuzeit-
lich aller Vergegensténdlichung und Vorstellbarkeit Zugrundeliegende, das sub-
iectum® wird. Dies geschieht im und durch das ego cogito des Descartes, das Nietz-
sche radikalisiert, weil es ihm noch nicht ,,subjektivistisch genug® ist. Subjektivi-
stisch genug ist erst die als ,,Ubermensch® gedachte Subjektivitit, in der sich aber
Descartes’ Lehre vollendet (cf. N II 51). Die herrschende neuzeitliche Subjektivitit
zeigt sich durch zwei Ziige, die Heidegger zusammenzudenken sucht. Einerseits
wird das neuzeitliche Subjekt im Anschluf3 an Descartes als selbstgriindendes, sich
selbst transparentes Subjekt und damit als autonom bestimmt. Alle Wahrheit und

15 Heidegger empfingt in seiner und durch seine Nietzscheauslegung zwei wesentliche
Momente seines Denkens, die zu seiner ,Kehre* fithren: 1) Die Interpretation der Ge-
schichte der abendldndischen Metaphysik und Philosophie als Geschichte des Nihilis-
mus; der Nihilismus als Grundgeschehen der abendldndischen Geschichte und 2) die
unbedingte Herrschaft (der unbedingte Herrschaftsanspruch) der Subjektivitét bzw.
Subjektphilosophie in der und als die vorherrschende(n) Metaphysik der Neuzeit.

16 Dem entspricht die Chronologie Michel Foucaults, der den neuzeitlichen Logozentris-
mus als Herrschaft der Vernunft als Ratio bestimmt und ihn ebenfalls mit Descartes
beginnen ld6t. Ratio bezeichnet dann eine instrumentelle Vernunft (Utilitarismus),
Mittel/Zweck-Relationen, Berechnung und Kalkiil: ,,Zwischen Montaigne und Des-
cartes ist etwas wie das Heraufkommen einer Ratio geschehen (Michel Foucault:
Wahnsinn und Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), hier S. 71), das konsti-
tutiv mit dem Ausschluf3 des Wahnsinns aus dem Logos verbunden ist. Von hier aus
miiflte man das Verhiltnis von Foucault und Heidegger weiter befragen, insbesondere
die Nahe wie die Differenz von episteme und metaphysischer Grundstellung inner-
halb einer Geschichte des Seins.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 57

Erkenntnis der Objekte griinden in diesem selbstgriindenden Subjekt, dessen exis-
tentielles Interesse die Selbsterhaltung ist. Andererseits wird das moderne Subjekt
durch die unbedingte (und unbefugte) Herrschaft des Menschen tiber sich und die
,Dinge* ausgezeichnet.” Insofern ist die neuzeitliche Metaphysik anthropomorph
oder anthropozentrisch.

Bei Descartes wird die Wahrheit zur GewiBheit des Unbezweifelbaren, und
die ,,GewiBheit allen Seins und aller Wahrheit [wird] auf das SelbstbewuBtsein des
einzelnen Ich gegriindet® (ego cogito ergo sum). Das Ich und seine Zustiande sind
die erste und gewisseste Erkenntnis und das eigentlich Seiende, das cogito me co-
gitare ,,verschafft auch den ersten, in seinem Sein gesicherten ,Gegenstand*“ (N I
81). Das Umokeipevov (das Zugrundeliegende) wird jetzt zum subiectum und die-
ses zum Subjekt: die Objektivitit der Objekte, die Gegenstindlichkeit der Gegen-
stdnde griindet jetzt in der These von der Subjektivitét des (Selbst-)BewuBtseins.

Heidegger fafit die neuzeitliche Subjektivitit als Ergebnis einer Umdeutung
des griechischen Ookeievov zum subiectum, zur substans und schlieBlich zum
Subjekt, zu welchem in der Neuzeit das menschliche SelbstbewuBtsein bzw. das
Ich selbst wird. "Ymokeipevov bedeutet im Griechischen erstens das Darunter-
liegende oder Zugrundeliegende, zweitens das Vorliegende oder Vorhandene, das
Feste und drittens grammatikalisch das Subjekt in der Aussage, im A6yog. Im Be-
ginn der Metaphysik ,,west das Sein nicht als die actualitas (Wirklichkeit), sondern
als die Werkheit (évépyeia), der die Weile des Jeweiligen geniigt®. Das ,,Jeweilige
liegt von sich aus vor, ist das eigentliche vokeipuevov (N II 391).

"Yokelpevov meint also zunichst das von sich her Vorliegende, d.h. alles
Seiende. Es wird umgedeutet zum OUoke{pevov des AGyog, zum Subjekt der Aus-
sage: das ,eigentlich Seiende, weil von sich her vorliegend Anwesende, wird zu
dem, [...] auf welches als das Unterliegende hinab und zu ein Gezeigtes und Gesag-
tes gesagt wird, Das ,,0moke{pevov ist jetzt [...] das, was unmittelbar und nur auf
es selbst hinab angesprochen und dabei als Seiendes zuginglich wird*.

Das bmokeipevov wird lateinisch zum subiectum. Das subiectum ist ,,das im
actus Untergelegte™ fiir ein ihm Zufallendes, dem accidens. Das subiectum als das
Unterliegende und Unterlegte ,,iibernimmt die Rolle des Grundes, auf den anderes
gestellt wird®, so dal} es auch als das ,,Unter-stehende®, d.h. als substans begriffen
werden kann. Subiectum und substans ,,meinen dasselbe, das eigentlich Standige
und Wirkliche, was der Wirklichkeit und Stéandigkeit geniigt und deshalb substantia
heifit*. Das subiectum wird ,,zum Namen, der sowohl das Subjekt in der Subjekt-
Objekt-Beziehung als auch das Subjekt in der Subjekt-Pradikat-Beziehung nennt*,
d.h. es wird zum Subjekt der Erkenntnis des Objekts wie zum grammatikalischen
Subjekt der (wahren) Aussage. Der Adyog als das Unterliegende bestimmt das
Seiende durch die Kategorien. A6yog und Umoke{pevov geraten spiter ,,in den
Deutungskreis des Ubersetzungswortes ratio®. Ratio als das ,,menschliche (aussa-
gende) Verhalten wird der Name fiir das subiectum, das Unterliegende des Seien-
den in seinem Sein (cf. N IT 391-393).

17 Esist aber die Frage, ob es plausibel ist, diese beiden Ziige zusammenfallen zu lassen,
wie Heidegger dies tut. Die Frage nach der Moglichkeit einer nichtherrschaftlichen
Erkenntnisweise kann hier aber nicht weiter entfaltet werden.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

"Tmokeipuevov in der Bedeutung des ,,Unter- und Zugrunde-liegende[n]*, des
,wvon sich aus schon Vor-liegenden wird also lateinisch mit subiectum tibersetzt.
Subiectum ist vor der Neuzeit noch ,,alles Seiende, sofern es ein Seiendes ist* (N II
124), d.h. Steine, Pflanzen und Tiere sind nicht minder subiectum als der Mensch
(cf. N II 125). Erst der in der und durch die Neuzeit gepriagte Subjektbegriff 146t
den Menschen bzw. das menschliche Selbst-BewuBtsein zum ausgezeichneten
Subjekt werden. Dieser Subjektbegriff

entspringt der neuen Auslegung der Wahrheit des Seienden [in der Neuzeit, J.S.], das nach
der Uberlieferung als ovotie, vTokeipevov und subiectum gedacht ist, dadurch, daB auf
dem Grunde des cogito sum der Mensch zum eigentlich Zugrundeliegenden wird, zu dem,
quod substat, zur Substanz. Der Subjektbegriff ist nichts anderes als die Einschrinkung
des gewandelten Substanzbegriffes auf den Menschen als den Vorstellenden.” (N 1I 162)

Heidegger interpretiert das ,ego cogito ergo sum‘ von Descartes als Grundlegung
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivitdt des menschlichen (Selbst-)Bewul3t-
seins. Die Subjektivitdt des menschlichen Subjekts bestimmt sich in der Neuzeit
als Vernunft, d.h. ,,das seiner selbst gewisse Vorstellen des Seienden in seiner
Seiendheit, d.h. hier Objektivitit (Gegenstandlichkeit)”. Seiner selbst gewifl mul3
das Vorstellen sein, weil es zu dem rein auf sich gestellten ,,subjekthaften Vor-
stellen der Gegenstande* wird (N I 526 f)). Das Subjekt muf} sich zunéchst seiner
selbst vergewissern, um auf dieser Grundlage dem Seienden begegnen zu kdnnen.
Zum subiectum als dem allen Seienden Unterliegenden wird jetzt das mensch-
liche Subjekt, dessen im Zweifeln gefundene SelbstgewiBheit zum ,,fundamentum
absolutum inconcussum veritas“ (absolutem Fundament unerschiitterlicher Wahr-
heit) (N II 125) wird. Den unbedingten, unerschiitterlichen und unbezweifelbaren
Grund aller Wahrheit findet das Subjekt in der Sicherheit seines ego cogito. Damit
bestimmt sich zugleich das Wesen der Wahrheit als Gewifheit. Fiir die GewiBBheit
und Sicherung des Erkennens des Seienden bedarf es fortan einer Methode, nach
und gemif der auf das Seiende zugegangen wird und das Objekt fiir das Subjekt
gesichert wird (cf. N IT 117/cf. auch N II 150). Der Mensch steht in der Neuzeit als
subiectum in der unbedingten Mitte des Seienden und ist dessen einziges MaB (cf.
N II 110), wihrend die Seiendheit des Seienden im Ganzen als ,,Vorgestelltheit des
Herstell- und Erklarbaren begriffen wird (N II 17).

Das ego cogito ist zugleich ein cogito me cogitare, im Vorstellen ist zugleich
der Vorstellende (d.h. das menschliche SelbstbewulBtsein) mitvorgestellt (cf. N 11
135), und zwar nicht als Gegenstand der Vorstellung, sondern das vorstellende
Ich ist ,,in jedem ,ich stelle vor* weit wesentlicher und notwendiger mitvorgestellt,
niamlich als dasjenige, auf das zu und auf das zuriick und vor das jedes Vor-gestell-
te hingestellt wird“. Der vorstellende Mensch ist in der Vorstellung immer schon
zugleich und unauffillig mitvorgestellt, und zwar so, dafl er im Vorstellen des
Vor-gestellten ,,nicht nachtraglich, sondern zum voraus™ das Vor-gestellte vor sich
bringt (N II 136). Der Vor-stellende gehort wesenhaft zum Vor-stellen dazu und ist
in ihm im voraus mitvorgestellt. Dies 146t sich auch so formulieren: ,,Das mensch-
liche BewuBtsein ist wesenhaft Selbstbewuftsein®, d.h. BewuBtsein (von Gegen-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 59

stdnden) ist nur moglich auf Grund des SelbstbewuBtseins und das heifit: das Selbst
des Menschen ist im Vor-stellen das zum Grunde Liegende, es ist sub-iectum. Dieser
Bezug auf den Vor-stellenden nimmt die entscheidende MaBstabsrolle fiir das, ,,was
sich im Vorstellen als Bei-stellen des Seienden begibt und begeben soll“ (N II 137),
d.h. fiir die Wahrheit als GewiBheit iiber das vorgestellte Seiende. Dabei sind nicht
nur Erkennen und Denken, sondern auch Affekte, Gefiihle und Empfindungen durch
das ,,zustellende Vor-stellen* gepragt (N II 137 f)). Damit hat sich als das zum Grun-
de Liegende bzw. als das subiectum das Vorstellen erwiesen, und dieses Subjekt ist
subiectum fiir das Wesen der Wahrheit (cf. N II 139). Der Satz ,ego cogito ergo sum’
ist der erste und gewisseste fiir die Frage danach, was ,,das Seiende sei und worin die
Wahrheit tiber das Seiende unerschiitterlich gegriindet sei* (N II 139). Der Satz ist
keine Schluffolgerung, denn er besagt, daB das Ich im Vorstellen wesentlich immer
schon mitvorgestellt ist. Er ist vielmehr ein unmittelbarer Zusammenschluf3 ,,des in
sich wesenhaft Zusammengehorigen™: ,,ich stelle vor, ,und darin liegt, ,darein ist
durch das Vorstellen selbst schon gelegt und gestellt’: Ich als Seiender™ (N 11 142).
Weil aber zum Vorstellen wesenhaft noch der Bezug auf den Vor-stellenden gehort,
ist der Vorstellende (der sich je Ich nennen kann) ,,in einem betonten Sinne Subjekt,
gleichsam das Subjekt im Subjekt, dasjenige, worauf noch, innerhalb des in der Vor-
stellung zum-Grunde-Liegenden, alles zuriickgeht* (N II 144):

,,Der Mensch ist der ausgezeichnete, allem Vor-stellen von Seiendem und seiner Wahrheit
zum-Grunde-liegende Grund, auf den alles Vorstellen und dessen Vor-gestelltes gestellt
wird und gestellt sein muf, wenn es einen Stand und Bestand haben soll. Der Mensch ist
subiectum in diesem ausgezeichneten Sinne. Name und Begriff ,Subjekt® gehen jetzt in
der neuen Bedeutung dazu tiber, der Eigenname und das Wesenswort fiir den Menschen
zu werden. Dies besagt: Alles nicht menschliche Seiende wird zum Objekt fiir dieses
Subjekt. Fortan gilt subiectum nicht mehr als Name und Begriff fiir Tier und Pflanze und
Stein.”“ (N II 149)

Reformuliert bedeutet dies, dafl die Objektivitit des Objektes und die Gegensténd-
lichkeit des Gegenstandes kiinftig in der Subjektivitit des menschlichen (Selbst-)Be-
wuBtseins fundiert werden und sich von dieser her bestimmen. Das allem Vorge-
stellten und damit allem Seienden Zugrundeliegende ist das Selbstbewultsein des
menschlichen Subjektes. Hier griindet die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivi-
tdt und des SelbstbewufBtseins als eine Bestimmung des Seienden aus dem Men-
schen (&vBpwmog) her, d.h. sie wird Anthropologie als Metaphysik. Zum einen
griindet jetzt — d.h. seit Beginn der Neuzeit — alles subjektive Handeln intentional
im subjektiven SelbstbewulBtsein. Dieses ist von nun an der Téter (das intentionale
Subjekt), in dem die Taten oder die Akte (letztlich des Denkens selbst) fundiert
sind.” Zum anderen ist alles subjektive Handeln jetzt wesentlich Vor-stellen von

18 Hier setzt Nietzsches Kritik an. Cf. Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe
Band XI1I, (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-77 u. 1988), S. 53 f.. ,,,Denken‘, wie es die Erkenntnifitheoretiker ansetzen,
kommt gar nicht vor: das ist eine ganz willkiirliche Fiktion, erreicht durch Heraushe-
bung Eines Elementes aus dem Prozel3 und Substraktion aller iibrigen, eine kiinstliche

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

etwas, das erkannt werden soll. Das Vor-stellen bezeichnet die Bestimmung des
Subjekts tiber seine kognitiven Leistungen. Erkannt wird jetzt das in der (subjek-
tiven) Vorstellung Vorgestellte — d.h. von jetzt an die nicht-menschlichen Objekte,
die Dinge, so wie sie fiir uns erscheinen. Zugleich ist das SelbstbewulBtsein eine
Selbstmitvorstellung des Vorstellenden — also des subjektiven Selbst —, die sich als
transparente Selbstprisenz metaphysisch und kognitiv bestimmt. An der Metaphy-
sik der subjektiven Selbstprisenz des kognitiv bestimmten SelbstbewuBtseins hat
ja Derrida schon das Wesentliche kritisiert."”

Indem der Mensch ,,zu dem aufsich selbst gestellten Grund und Mal3 der Wahr-
heit tiber das Seiende als ein solches wird, entfaltet sich das ,,Sein als Subjektivi-
tat*. Damit beginnt zugleich ,,die Geschichte des abendlédndischen Menschentums
als die Befreiung des Menschenwesens zu einer neuen Freiheit (N II 287), die
,hegativ Loslosung aus der offenbarungsglaubigen, christlich-kirchlichen Heils-
sicherung™ ist. In der ,neuen Freiheit will das Menschentum der unbedingten
Selbstentfaltung aller Vermdgen zur unbeschrinkten Herrschaft {iber die ganze
Erde sicher sein“. Die neue Freiheit beruht auf dem neuen Wesen der Wahrheit als
»SelbstgewiBlheit der vorstellenden Vernunft™ (N II 288), beginnt aber erst ,,in der
Metaphysik des Willens zur Macht®, also mit Nietzsche, ,,ihr volles Wesen zum
Gesetz einer neuen Gesetzlichkeit zu erheben®. Die neue Freiheit bedarf ,,als ithren
Bestimmungsgrund* einer neuen ,,Gerechtigkeit™ (N II 289). Sie beansprucht ,,ein
Notwendiges* dergestalt, da3 der Mensch von sich aus dieses Notwendige und
Verbindliche jeweils setzt, was erst in der Metaphysik des Willens zur Macht er-
moglicht, da3 der Mensch Herr wird tiber sich und die Erde (cf. N II 126 f). Freiheit
meint hier also eine Freiheit des selbstbewufiten und autonomen Setzens. Weiter
unten (in den Kapiteln vier und fiinf) werde ich eine andere Freiheitskonzeption
im Anschlul an Schlegel bzw. Nietzsche diskutieren, ndmlich eine aus der De-
struktion gewonnene negative Freiheit der Distanz, einer Freiheit, die sich aus der
bestimmten Negation konstituiert.

Der Wille zur Macht ist etwas ,,Schaffendes”. Sofern er den Charakter des
Seins des Seienden als solchen ausmacht, gehort zum Schaffen wesentlich auch
das ,,Zerstorenmiissen: ,,Zum Wesen des Seins gehort das Nichtige, nicht als
bloBes Nichts der Leere, sondern als das machtende Nein“ (N I 58). Der Wille
zur Macht ist ,,in sich schaffend und zerstérend zugleich (N 1 60). Nietzsche
bestimmt Macht auch als ,,Kraft”, in welchem Begriff die griechischen (aristo-
telischen) Begriffe dUvauig (das in sich gesammelte und wirkungsbereite Ver-
mdgen), evépyera (das Méchtigsein im Sinne des Herrschaftsvollzugs, das am-

Zurechtmachung zum Zwecke der Verstiandlichung... Der ,Geist’, etwas, das denkt:
womdglich gar ,der Geist absolut, rein, pur — diese Conception ist eine abgeleitete
zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an ,Denken’ glaubt: hier ist erst
ein Akt imaginirt, der gar nicht vorkommt, ,das Denken‘ und zweifens ein Subjekt-
Substrat imaginirt in dem jeder Akt dieses Denkens und sonst nichts Anderes seinen
Ursprung hat: d.h. sowohl das Thun, als der Tdter sind fingirt. (Hervorhebungen
von Nietzsche); Cf. hierzu auch Paul de Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche)
(in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1979, S. 164-178).
19 Cf. Kapitel 1, Abschnitt II dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 61

Werk-sein der Kraft) und évteAéyera (Macht als das Zu-sich-selbst-kommen,
sich in der geschlossenen Einfachheit des Wesens Finden und Behaupten) zusam-
mengedacht sind (cf. N I 61).

Nietzsches Philosophie steht in einer strengen Bindung an das von Des-
cartes gegriindete Wesen der neuzeitlichen Subjektivitét (cf. N II 154), die bei ihm
und bei Hegel zur unbedingten Subjektivitit wird (cf. N II 171). Nietzsches Philo-
sophie ist in sich Metaphysik der Subjektivitdt, und zwar als (im Unterschied zu
Hegel) ,,Metaphysik der unbedingten Subjektivitcit des Willens zur Macht* (N 11
177/Hervorhebung von mir, J.S.). Der ,,Entwurf der Seiendheit als Wille zur Macht
[ist] der Grund der Moglichkeit fiir die Herrschaft der unbedingten Subjektivitét
des ,Leibes* (N II 214). Bei Nietzsche ist nicht mehr das menschliche Selbstbe-
wubtsein das vorstellende sich selbst gewisse und selbstgriindende Subjekt, son-
dern der Leib ist das subiectum, das Zugrundeliegende. Damit vollendet sich an-
geblich die von Descartes angelegte metaphysische Grundstellung, ,,nur daf} alles
aus dem Bezirk des Vorstellens und des BewuBtseins (der perceptio) in den Bezirk
des appetitus, der Triebe verlegt und unbedingt aus der Physiologie des Willens
zur Macht gedacht ist* (N II 165 f)). Die Subjektivitit des (Selbst-)BewulBtseins
wird so zur Subjektivitit des lebendigen Leibes und seiner ,Triebe‘.” Diese Riick-
fithrung der Subjektivitdt auf den Leib scheint mir allerdings eher eine Gegen-
bewegung zum als die Vollendung des Platonismus zu sein.” Der Leib fungiert
entgegen Heideggers Behauptung nicht nur bei Nietzsche als urspriingliche Ein-
heit von Denken und Korper, die der dualistischen Metaphysik vorgeordnet sein
soll. Der Leib ist eben kein tiefergelegtes rationales Subjekt oder Selbstbewuft-
sein, sondern garantiert einen komplexen, die abstrahierende Rationalitét letztlich
tibersteigenden Zugang zum Sinnlich-Erfahrbaren: der Welt, in der wir sind. Der
Leib ist nicht einfach metaphysischer Grund, sondern Mittel und Medium dieses
urspriinglichen Weltbezuges.

Es bleibt also festzuhalten, daB3 Nietzsche auch ganz anders denn als Vollender
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivitdt des (Selbst-)BewuBtseins gelesen
werden kann. Das gilt sowohl fiir den frithen wie fiir den spéten Nietzsche. Dies

20 Es bleibt bei Heidegger allerdings ungeklart, wie sich die Subjektivitdt des Leibes zur
unbedingten Subjektivitit des Ubermenschen verhilt.

21 Heidegger versucht, die Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wiederkunft des
Gleichen zu denken, als die sich der abendldndische Nihilismus angeblich vollendet.
Er interpretiert das Grundgeschehens der abendldndischen Geschichte (der Metaphy-
sik) als Nihilismus, dem auch noch die historischen Bewegungen des Kommunismus
und des Nationalsozialismus zugehérig sind. Ewige Wiederkunft des Gleichen und
Wille zur Macht gehéren wesensméfig zusammen, eine durchaus gewalttitige Re-
duktion Nietzsches. Wille zur Macht und Ewige Wiederkehr des Gleichen sind zwei
Seiten einer Medaille, die Heidegger unterschiedlich zu fassen sucht: als Bestim-
mung des Seienden und des Seins, als Existenz und Essenz. ,,Der Gedanke der ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen spricht metaphysisch-endgeschichtlich dasselbe aus,
was neuzeitvollendend der Wille zur Macht als Grundcharakter der Seiendheit des
Seienden sagt* (N II 10). Es gilt, die ,,reine Selbigkeit von Wille zur Macht und ewi-
ger Wiederkehr des Gleichen™ (N II 10) zu denken.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

haben zahlreiche — vor allem aus Frankreich und Amerika stammende — Studi-
en zu Nietzsche gezeigt. Die einschldgigen Lektiiren unter anderem von Derrida,
Foucault, Deleuze, de Man, Bloom, Kofman und Lacoue-Labarthe werden der He-
terogenitit und Polyvalenz Nietzsches weit eher gerecht als Heidegger.” Es lieBe
sich auf der Grundlage dieser Lektiiren ohne weiteres zeigen, daf Nietzsche we-
niger die neuzeitliche Metaphysik vollendet als daB3 er sie mit allen ihm zur Ver-
fiigung stehenden Mitteln zu destruieren und subvertieren sucht, und zwar schon
von der Geburt der Tragddie an. Ich werde darauf an spéterer Stelle (Kapitel 5)
zuriickkommen. An Heideggers Rekonstruktion muf3 auch kritisiert werden, daf3
in dieser alle zur Metaphysik der rationalen Subjektivitdt gegenldufigen Momente
der Geschichte der Philosophie nicht auftauchen (z.B. in der Epoche der Friihro-
mantik). Thm entgeht sowohl der rationalismuskritische Einsatz der Asthetik wie
auch das Autoreflexivwerden der Vernunft in der Romantik im Anschluf3 an Kant.
Uberdies bleibt Heideggers Position gegeniiber seiner Diagnose der absoluten Er-
méchtigung des menschlichen Subjektes in der Neuzeit zweideutig: sie 146t sich
ebenso als Kritik wie als Affirmation der neuzeitlichen Metaphysik lesen.” Nur
angedeutet sei hier, daB3 diese Zweideutigkeit einen Einstieg in eine Reflexion des
Verhiltnisses von Heideggers Nietzscheinterpretation zum historischen Kontext
ihrer Entstehung ermoglicht.

Allerdings hat sich der spite Heidegger explizit um eine Uberwindung der
neuzeitlichen SelbstbewuBtseins- und Subjektivititsphilosophie bemiiht, etwa in
seinen Versuchen, das Wesen der Technik als ,,Gestell zu fassen, in seiner Ana-
lyse der Vorrangigkeit und Seinsweise der Sprache™ und in der Konzeption der
Seinsgeschichte als die untergriindige, in der und durch die Geschichte der abend-
landischen Metaphysik verdeckten Wahrheit des Seins. Subjektivitdt bestimmt
sich beim spiten Heidegger in einer gegeniiber der Wahrheit und des Sinns des
Seins passiven Zugehorigkeit des Menschen zum Sein. Hier griindet auch seine
,Kehre‘ und seine spétere Selbstkritik an Sein und Zeit, die gegen den Begriff und
die fundamentalontologische Analyse des ,Daseins als der Seinsbestimmung des
Menschen einwendet, dal diese noch zu subjektivistisch gedacht sei.”” Die Kehre

22 Als ein Beispiel sei hier Gilles Deleuze angefiihrt. Deleuze interpretiert den Willen
zur Macht als ein Kreuzungspunkt, eine Relation zweier Krifte. Daher ist der Wille
zur Macht im Unterschied zu Heideggers Auslegung weder ein Wollen der Macht
noch ein Wunsch zu herrschen, sondern ein ,,differentielle[s] Element, aus dem die
vorhandenen Krifte und deren wechselseitige Beziehung entspringen® (Gilles Deleu-
ze: Nietzsche. ein Lesebuch von Gilles Deleuze (Merve, Berlin 1979), S. 26).

23 Cf. hierzu auch Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994),
hier S. 41.

24 Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache (Klostermann, Frankfurt/Main 1985).

25 Das Fundament des Cogito, der unbedingten Subjektivitit des SelbstbewuBtseins,
muf in einer ontologischen Analyse erschiittert werden: ,,Solange die Idee des Sub-
jekts ontologisch nicht erhellt wird, ist ihr Ansatz noch der des subiectum oder des
hypokeimenon, also einer Substanz oder eines Substrats, selbst wenn man sich, auf
der ontischen Ebene, dem, was man als , Seelensubstanz’ bezeichnen konnte, entge-
gensetzt, dem psychischen Substantialismus oder der Verdinglichung des Bewuft-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 63

vollzieht sich als Abkehr von der Metaphysik der Subjektivitdt des Selbstbewul3t-
seins hin zu einem nachvollziehenden Denken des Seins und des Ereignisses, das
darin miindet, dal der Mensch der Hirte des Seins ist.*

Was Heidegger substantiell entgeht ist u.a. die Tatsache, daB3 eine Subversion”
der neuzeitlichen Metaphysik der selbstgriindenden Subjektivitit des (Selbst-)Be-
wulbtseins und eine Dezentrierung des logozentrischen Dispositivs sich bereits in
der Literatur und Asthetik der (Frith-)Romantiker findet, etwa bei Friedrich Schle-
gel, Novalis und E.T.A. Hoffmann.” Die Romantik ist aber nicht einfach ir- oder
gar antirational, sondern ist die Bewegung einer Radikalisierung der Selbstrefle-

seins“ (Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1988), S. 24).

26 So heiflt es etwa im Brief iiber den Humanismus (in: Martin Heidegger: Wegmarken
(Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364)) von 1946: ,,Die Sprache ist das
Haus des Seins® (l.c., S. 313). Der Mensch hiitet die Wahrheit des Seins ek-sistierend
(Lc., S. 330). Er ist der Hirte des Seins (l.c., S. 331 u. S. 342). Die Sprache ist das
,,Haus des Seins, darin wohnend der Mensch ek-sistiert, indem er der Wahrheit des
Seins, sie hiitend, gehort™ (l.c., S. 333). Als ,,eine Gestalt der Wahrheit griindet die
Technik in der Geschichte der Metaphysik™ (L.c., S. 340). Der Mensch ist ,,in seinem
Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches Offene erst das ,Zwischen® lich-
tet, innerhalb dessen eine ,Beziehung® vom Subjekt zum Objekt ,sein‘ kann“ (l.c., S.
350). Das Denken iiberwindet die Metaphysik nicht durch einen Uberstieg, sondern
durch einen ,,Abstieg” aus der Verstiegenheit des Subjektivismus in die ,,Ndhe des
Nachsten®, in ein erfahrendes Denken der Ek-sistenz und des Ereignisses (l.c., S. 352).
Das ,,Denken baut am Haus des Seins, als welches die Fuge des Seins je geschickhaft
das Wesen des Menschen in das Wohnen in der Wahrheit des Seins verfiigt* (l.c., S.
358). Cf. auch Martin Heidegger: Zeit und Sein (in: ders.: Zur Sache des Denkens,
Niemeyer, Tiibingen 1988, S. 1-26).

27 ,Subversion® meint hier das bewufte Durchkreuzen (fremder) Kalkiile zugunsten ei-
nes anderen Kalkiils oder einer Unkalkulierbarkeit, wie sie z.B. im Spiel sich zeigen
kann. Das Spiel ist ein offenes Kalkiil, eine kalkulierte Offnung oder ein freier Wiir-
felwurf. ,Subversion‘ meint hier also nichts Irrationales.

28 Cf. hierzu: Nicola Kaminski: Kreuz-Gdnge. Romanexperimente der deutschen Ro-
mantik (Schoningh, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 2001); Manfred Momberger:
Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen Kunstbegriffs bei E.T A.
Hoffmann (Fink, Miinchen 1986). Bei Hoffmann zeichnet sich angeblich die Mog-
lichkeit eines Endes des logozentrischen Dispositivs ab, dem letztlich auch die Friih-
romantik als ,,Aufklarung iiber die Aufkldrung” noch zugehorig sei (Momberger,
lL.c., S. 8). Hoffmann stellt sich in seiner textuellen Praxis auf die Seite des ,,Nicht-
Identischen, Multiplen, Disparaten® (l.c., S. 77) und unterlduft die Abwertung der Er-
scheinung und die einheitsstiftende Funktion des /ogos. Allerdings legt Momberger
eine fragwiirdige Historisierung des logozentrischen Dispositivs zugrunde, die am
Horizont die Moglichkeit seiner historischen Uberwindung aufscheinen ldBt. Mom-
berger verhilt sich indifferent zu der Frage, ob die Dezentrierung des logozentrischen
Dispositivs ein historisches Projekt sein kann, oder ob sie dessen Nachtseite markiert,
also strukturell unablgsbar mit dem Ausmal seiner Geltung verbunden bleibt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

xion der Ratio oder Vernunft und ihrer Grenzbestimmung — z.B. im Sinnlichen
oder der Phantasie. Damit verweist sie bereits auf das, was hier mit ,Hyperrationa-
litdt* gemeint sein soll: ein gebrochen-reflexiver Umgang mit einer Vernunft, die
sich kritisch auf ihre eigenen Bedingungen und Grenzen richtet. Vorbereitet und
eingeleitet wird diese Selbstreflexion der Vernunft bekanntlich durch Kants Kritik
der reinen Vernunft. Das Reflexivwerden der Vernunft in der Romantik ist daher
keine Bewegung hin zum Irrationalen. Dem untergriindigen und doppel- oder ge-
genldufigen Zug der Romantik wird in dieser Arbeit beispielhaft durch eine Lektii-
re des frithen Friedrich Schlegel im vierten Kapitel Rechnung getragen. Bereits der
frithe Schlegel positioniert sich kritisch zur Subjektphilosophie der Aufkldrung
und zum unreflektierten Rationalismus.

Die folgende Argumentation schlief3t also kritisch an Heideggers These an, die
Neugzeit sei durch eine sich linear®” steigernde, einheitliche und sich vollendende
logozentrische Metaphysik der Subjektivitit des menschlichen SelbstbewuBtseins
ausgezeichnet, mittels derer sich der Mensch ins Zentrum der Welt setzt und von
dort alles andere herrschaftlich dominiert und seinen Zwecken verfiigbar zu ma-
chen versucht. Von Descartes tiber Leibniz und Hegel bis Nietzsche beschreibt die
Metaphysik des rationalen Subjekts — laut Heidegger — den grof3en historischen
Bogen ihrer Entfaltung. Das ist aber nur ein Teil des Geschehens: nicht alles in
der Neuzeit ist auf die Herrschaft des menschlichen Subjekts zurtickzufiihren,
es gab immer auch gegenldufige Bewegungen in der Geschichte der Philosophie
bzw. auch in der Geschichte selbst. Heideggers These, daf3 die abendldndische Ge-
schichte der Neuzeit durch eine linear und kontinuierlich zunehmende Entfaltung
einer einheitlichen und alternativlosen Metaphysik gekennzeichnet sei, ist histo-
risch falsch, auch wenn sie einen Zug der Neuzeit darstellt. Gegen Heideggers
Pauschalurteil wird daher hier eine historisch differenziertere Argumentation in
Anschlag gebracht. Dies ist um so legitimer, als schon bei Heidegger letztlich
nicht klar ist, ob die Entfaltung dieser Metaphysik alternativlos bleibt, ob sie kri-
tisch tiberwunden werden kann oder ob sie {iberhaupt nur strategisch angegangen
werden kann bzw. muf.

In den folgenden Kapiteln werde ich die Konzeption der Subjektivitéit des (je
individuellen) SelbstbewuBtseins als vToke{pevov kritisieren zugunsten einer
asthetisch fundierten Subjektbeschreibung. In dieser sind Subjekte nicht mehr
Zentrum und Griindungsinstanz fiir alle Erkenntnis, sondern Austragungsort und
Effekt eines prozessualen (Sprach- bzw.) Kraftgeschehens. Die bisherige Rekon-
struktion neuzeitlicher Subjektivitdt als unbedingter Herrschaft des Menschen
wird durch ein differenzierteres Modell alternativer Beschreibungen ersetzt. Dazu
liefere ich zundchst noch in diesem Kapitel einen exemplarischen Durchgang
durch die rationalistische Philosophie von Descartes (I1I) und Baumgarten (IV).
Daran an schlieft eine Diskussion &sthetischer Ideologie bei Kant (Kapitel 3), die
bereits in einer Analyse des Genies als prototypisch dsthetisch bestimmtes Subjekt
miindet. Im vierten und fiinften Kapitel wird in einem Riickgang auf de Man und

29 Das Ansetzen einer sich linear entwickelnden Geschichte und damit die Reduktion
der Zeit auf eine Linie ist natiirlich eine hdchst problematische Vorstellung. Darauf
komme ich im vierten Kapitel zuriick.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 65

Schlegel (Kapitel 4) bzw. Nietzsche (Kapitel 5) diese Konzeption einer &dsthetisch
bestimmten Subjektivitit weiter ausgebaut. Heideggers eigene Vorschlige zur
Uberwindung des Subjektivismus — die sich z.T. auch schon in seiner Nietzschein-
terpretation auffinden lassen (z.B. in der Rekonstruktion dsthetischer Subjektivi-
tédt bei Nietzsche) — konnen dabei nicht beriicksichtigt werden. Im Rahmen dieser
Darstellung wird Heidegger auf ein herrschaftliches und griindendes Subjektver-
standnis festgelegt, dem sich allerdings Ressourcen einer anderen Beschreibung
von Subjektivitdt schon Heideggerintern hinzufiigen. Allerdings muf3 die Frage
nach der praktischen Wirksamkeit der von Heidegger beschriebenen Metaphysik
hier offen bleiben. Offensichtlich gab es aber gewissermafen auf der Riickseite der
Metaphysik immer auch zu ihr gegenlédufige Momente, die sich u.a. in den 4sthe-
tischen Theorien tiberliefert und aufgehoben haben.

Damit wird bei aller Kritik an Heidegger dessen enge Verschrankung von Sub-
jektphilosophie und Asthetik iibernommen, allerdings jetzt so, daB die Asthetik ge-
rade die Krise der (rationalistischen) Subjektmetaphysik denkt. Revidiert wird da-
mit auch die Blindheit Heideggers in Bezug auf den rationalismusskeptischen Zug
der Asthetik Baumgartens, der ein gegenliufiges Moment in Bezug auf Heideggers
Einheitsthese markiert. Die Geschichte der Philosophie ist wesentlich polyphoner
und ambivalenter als es Heideggers gewaltsame Reduktion aller neuzeitlichen Phi-
losophie auf eine einheitliche, sich linear entfaltende Metaphysik ahnen 148t.

Der folgende historische Aufrif steht unter dem Vorbehalt einer gewissen Frag-
wiirdigkeit, die die Moglichkeit der Zuordnung bestimmter Autoren zu einer
(mehr oder weniger geschlossen gedachten) Totalitét einer Epoche zwangslaufig
impliziert. Wenn sich diese Arbeit hier trotzdem auf eine traditionelle Art solcher
Figuren bedient, dann nur im BewuBtsein eben dieser Fragwiirdigkeit und aus
Griinden der Ubersichtlichkeit.

Man kann mit guten Griinden im Anschlufl an Heidegger Descartes als den
historischen Begriinder der neuzeitlichen Metaphysik des subjektiven Selbstbe-
wuBtseins und des Rationalismus auszeichnen. Soweit hat Heidegger mit seiner
Analyse recht. Es ist allein das Subjekt bzw. die in seinem Zentrum agierende
Ratio, die ein gesichertes Fundament nach dem Durchgang durch den radikalen
Zweifel abzugeben verspricht und diesem standzuhalten vermag. Das Subjekt ist
seiner Existenz insofern versichert, als es verniinftig ist, d.h. auf seinem Grund die
Vernunft erkennt und sich fiirderhin ihrer Leitung anvertraut. Dieses Subjekt wird
als voraussetzungslos und damit (im Idealfall) als vorurteilsfrei angesetzt, insbe-
sondere als autonom gegentiiber allen sinnlichen Einfliissen. Im Zentrum der Welt
steht jetzt scheinbar der Mensch und im Zentrum des Menschen (quasi als Sub-
jekt im Subjekt) seine Ratio bzw. Vernunft. Diese Vernunft ist ubiquitér: ,,Denn
schlieBlich diirfen wir uns, ob wir nun schlafen oder wachen, immer nur von der

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

3

Evidenz unserer Vernunft iiberzeugen lassen.” Die zweifelnde Vernichtung aller-
objektiven GewiBheit erdffnet erst die Moglichkeit einer subjektiven GewiBheit.”

Der neuzeitliche Rationalismus nach Descartes griindet die Erkenntnis auf den
Verstand und die héheren Erkenntnisvermdégen, wihrend die Sinnlichkeit und die
Empfindungen als Quelle des Irrtums erscheinen.” Descartes scheint damit das lo-
gozentrische Dispositiv historisch zu er6ffnen. Beispielhaft seien hierfiir seine Me-
ditationes de Prima Philosophia® angefiihrt: ,,Alles ndmlich, was ich bis heute als
ganz wahr gelten lie3, empfing ich unmittelbar oder mittelbar von den Sinnen; diese
aber habe ich bisweilen auf Tauschungen ertappt, und es ist eine Klugheitsregel,
niemals denen volles Vertrauen zu schenken, die uns auch nur ein einziges Mal
getduscht haben*®* (MPP 65). Es gilt dann, etwas ,,Gewisses* zu finden, und dieses
findet sich erst in der GewiBheit des ego cogito: ,,der Satz ,Ich bin, Ich existiere [ist],
sooft ich ihn ausspreche oder im Geiste auffasse, notwendig wahr* (MPP 79). Das
Denken allein kann nicht vom Ich abgetrennt werden (cf. DES 85), im Unterschied
zum Korper, zu den Wahrnehmungen duflerer Dinge, zur Sinnlichkeit: ,,das Denken
[=BewuBtsein/cogitatio] ist es; es allein kann von mir nicht abgetrennt werden; Ich
bin, Ich existiere, das ist gewifl*. Das Ich ist ein ,,denkendes Ding, d.h. Geist (mens)
bzw. Seele (animus) bzw. Verstand (intellectus) bzw. Vernunft (ratio)* (MPP 83). Das
Ich ist denkende Substanz (cf. VDM 27) im Unterschied zur ausgedehnten Substanz
der Korper. Die fundierende Gewiheit dieses Ichs wird in der Hypothese radika-
len Zweifelns gefunden: ,,.Denn, daB ich es bin, der da zweifelt, erkennt, will, ist
so offenkundig, daB sich kein Erklarungsgrund héherer Evidenz dafiir finden 14B3t*
(MPP 87). Selbst die Einbildungskraft erscheint als Quelle des Irrtums: ,,So erkenne
ich denn, daB nichts von alledem, was ich mit Hilfe der Einbildungskraft auffassen
kann, zu jener Kenntnis gehort, die ich von mir habe, und der Geist (mens) muf}
sorgfiltigst davon ferngehalten werden, wenn er seine eigene Natur ganz deutlich
erkennen will“ (MPP 85). Tauschen kann die Sinnlichkeit bzw. die Einbildungskraft
tiberhaupt nur deswegen, weil sie gerade nicht einfach kausal durch duBlere Dinge
affiziert wird, sondern ihre Eindriicke auf diese dulleren Dinge projiziert. Es handelt
sich also um eine Metonymie bzw. Metalepsis: wir projizieren als frithere Ursache
auf die duBeren Dinge aufgrund der spiteren Wirkung, die wir in uns bzw. unserer
Sinnlichkeit empfinden. Das Band zwischen den duBeren Dingen und ihrer subjek-
tiven Empfindung durch die Sinnlichkeit ist also von Tduschung bedroht.”

30 René Descartes: Von der Methode des richtigen Vernunfigebrauchs und der wissen-
schaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960), hier S. 32. Im folgenden unter dem
Sigel [VDM] zitiert.

31 Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Personlichkeit, Wirkung (Meiner, Hamburg 1995),
hier S. 90. Im folgenden unter [ DES] zitiert.

32 Cf. zur Asthetik des 17. und 18. Jahrhunderts auch: Howard Caygill: The Art of Jud-
gement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 1989).

33 René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 1986). Im
folgenden unter dem Sigel [MPP] zitiert.

34 Allerdings setzt diese Diagnose voraus, dafl man sehr wohl zwischen Wahrheit und
Tauschung unterscheiden kann.

35 Cf. hierzu Christoph Menke: Wahrnehmung, Tdtigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 67

Als Kriterium der Wahrheit (als GewiBheit des nicht mehr Bezweifelbaren) gilt
die Klarheit und Deutlichkeit der ersten Erkenntnis: ,,Ich bin ein Ding, das denkt
[=BewubBtsein hat], d.h. zweifelt, bejaht, verneint“ etc. (MPP 99). In der ersten Er-
kenntnis (ego sum res cogitans) ist ,,nichts andres enthalten als eine klare und deut-
liche Auffassung dessen, was ich behaupte® (MPP 99). Deren Wahrheit kann nur
als versichert gelten, wenn alles, was klar und deutlich eingesehen wird, auch wahr
ist: ,,Somit darf ich als allgemeine Regel festsetzen, dal3 alles das wahr ist, was ich
ganz klar und deutlich auffasse (clare & distincte percipio)“ (MPP 101/cf. VDM
27). Alles, was nur verworren und dunkel im BewuBtsein ist, erscheint in seiner
Wahrheitsfahigkeit zweifelhaft (cf. MPP 117). Die unbezweifelbare Wahrheit der
Erkenntnis wird durch das ,,Jumen naturale” der Vernunft sichergestellt (cf. MPP
107). Wir diirfen aus unseren sinnlichen Erfahrungen nicht ,,ohne vorherige Prii-
fung durch den Verstand einen Schluf3 auf die Dinge auf3er uns ziehen [...], denn die
Erkenntnis dieser Wahrheit scheint dem Geist allein, nicht aber dem aus Korper
und Geist Zusammengesetzten zuzugehdren (MPP 199).* Zugleich mit der Ab-
wertung der Sinnlichkeit und der Einbildungskraft als Quelle der Erkenntnis geht
also auch eine Abwertung des Korpers einher. Von der wahren Erkenntnis ausge-
schlossen bleibt alles, was nicht klar und deutlich sich im /umen naturale — also im
Lichte der Vernunft — zeigt (cf. VDM 8). Die verworrenen, dunklen und unteren
Wahrnehmungen und Empfindungen (die Sinnlichkeit) sind allererst Quelle des
Irrtums.” Wenn wir ,,hdufig genug Vorstellungen haben, die eine Unwahrheit ent-
halten, [konnen] dies nur die sein [...], die etwas Verworrenes und Dunkles an sich
haben, weil sie darin am Nichts teilhaben* (VDM 31).

Der menschliche Geist besteht aus Wille und Intellekt. Irrtum entsteht dann,
wenn der Wille mehr verspricht als der Intellekt halten kann (cf. DES 31). Die Mog-
lichkeit des Irrtums folgt daher aus der Freiheit des Willens: der freie Mensch ist
gleichurspriinglich in der Wahrheit und dem Irrtum. Dem Irrtum entgehen wir nur,
wenn wir uns iiberall, wo wir keine klaren und deutlichen Ideen haben oder haben
konnen, des Urteils enthalten (cf. DES 34). Was mit dem radikalisierten universel-
len Zweifel begann, endet im Triumph des reinen Denkens im Lichte der reinen
Vernunft (cf. DES 211), in der absoluten Freiheit und (Selbst-)Erméchtigung des
menschlichen Geistes. Dieses Licht der Vernunft leuchtet von der Vollkommenheit
Gottes her (cf. DES 203): ,,Gott [hat] jedem von uns ein Licht gegeben [...], Wahres
und Falsches zu unterscheiden” (VDM 22). Den Zweifel an der Wirklichkeit der
Realitét beseitigt erst die Annahme der Existenz Gottes (VDM 31).

Descartes schreibt in VDM 26:

»s[--] da ich mich aber damals nur auf die Suche nach der Wahrheit begeben wollte, glaub-

und Dialektik der Asthetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegen-
sitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48).

36 Bei Descartes zerfillt die Welt in res cogitans und res extensa (womit er sich in der
Tradition mittelalterlicher Scholastik bewegt). Der menschliche Korper stellt eine Art
Fusion beider Substanzen dar.

37 Prototypisch wahre Erkenntnisse sind daher die der Geometrie und Arithmetik (MPP 69).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

te ich, ich misse [...] all das als vollig falsch verwerfen, wofiir ich mir nur den gering-
sten Zweifel ausdenken konnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Uberzeugung
zuriickbliebe, die ginzlich unbezweifelbar wire. Daher wollte ich, da unsere Sinne uns
manchmal tduschen, voraussetzen, daf} es nichts Derartiges gébe, wie sie es uns glauben
machen. Und da es Menschen gibt, die sich beim logischen Schlieen selbst bei einfach-
sten geometrischen Figuren tduschen und sich Fehlschliisse zuschulden kommen lassen,
so verwarf ich in dem Gedanken, daf} ich ebenso wie jeder andere der Tduschung un-
terworfen wire, alle Begriindungen als vollig falsch, die ich zuvor fiir Beweise gehalten
hatte. Endlich erwog ich, daB3 uns genau die gleichen Vorstellungen, die wir im Wachen
haben, auch im Schlafe kommen kdnnen, ohne daf} in diesem Falle eine davon wahr wire,
und entschloff [!] mich daher zu der Fiktion, da3 nichts, was mir jemals in den Kopf ge-
kommen, wahrer wire als die Trugbilder meiner Traume. Alsbald aber fiel mir auf, daf,
wihrend ich auf diese Weise zu denken versuchte, alles sei falsch, doch notwendig ich,
der es dachte, etwas sei. Und indem ich erkannte, dal} diese Wahrheit: ,ich denke, also bin
ich® so fest und sicher ist, daf} die ausgefallensten Unterstellungen der Skeptiker sie nicht
zu erschiittern vermdochten, so entschied [!] ich, daBl ich sie ohne Bedenken als ersten
Grundsatz der Philosophie, die ich suchte, ansetzen konne.“ (VDM 26/alle Hervorhebun-
gen von mir, J.S.)

Jenes ,entschloB* und jenes ,.entschied” zerstoren das ganze intentional sorgfiltig
erarbeitete und gekniipfte Gewebe des Textes. Wenn der unterste Grundsatz der Phi-
losophie von einer setzenden Entscheidung, einem subjektiven Entschlull abhidngig
ist, erschiittert das das philosophische System des Rationalismus als solches: nicht
Notwendigkeit, sondern die subjektive Willkiir einer Entscheidung liegt am Boden
der rationalistischen Philosophie. Eine Entscheidung, die niemals auf die Rationali-
tat der Argumente, ob sie nun dafiir oder dagegen sprechen, zu reduzieren sein wird,
und zwar schon deswegen, weil sie unsere Rationalitét und unseren Vernunftge-
brauch erst fundiert. Alle Begriindungen, die man fiir Beweise halten koénnte, kon-
nen sich als vollig falsch erweisen. Es bedarf daher eines setzenden Aktes der Ver-
nunft, der die Hyperbolik des Zweifelns in sich aufhebt. Das Verniinftige soll sich
selbst im /umen naturale zeigen. Damit ist in der Tat eine neue Metaphysik gesetzt,
die die Dinge ausgehend von der Selbsterméchtigung des menschlichen Subjektes
denkt und erschliefit: jenes in der freien Luft und im reinen Licht der Vernunft den-
kende Ich ist das absolute, im Zweifel(n) gewonnene und gehértete Fundament der
neuzeitlichen rationalistischen Metaphysik. In jener performativen Entscheidung der
verniinftigen Grundlegung zeigt sich der selbst-setzende Charakter der Vernunft,
deren Gewaltsamkeit laut Heidegger die einer setzenden Gerechtigkeit ist, aus der
sich alles neuzeitliche Recht erst abzuleiten vermag. Ich kann hier auf die Frage,
welche Konsequenzen es fiir die Kontingenz und die Moglichkeit einer historischen
Reversibilitét der rationalistischen Subjektmetaphysik hat, dafl ihr Fundament durch
einen subjektiven performativen Akt gelegt ist, nicht weiter eingehen.

Es bleibt aber die Frage: Welches Ich entscheidet hier in welchem Namen? Des-
cartes im Namen der Vernunft? In welcher Position mul} ein Ich sein, da3 iiber
den ersten Grundsatz der Philosophie — anscheinend souverdn — zu entscheiden
vermag? Dieses Ich wére nur zu denken als ein absolutes Subjekt, und d.h., es au-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 69

Berhalb der menschlichen Ordnung wie Geschichte stehend anzusetzen. Hier be-
ginnt die menschliche Hybris, sich an die Stelle Gottes imaginieren zu wollen: eine
praktisch gewordene Philosophie soll uns mit ihren Techniken ,,zu Herren und
Eigentiimern der Natur machen (VDM 50). Die rationale Selbsterméchtigung des
Menschen, die Descartes (per Dekret) vollzieht (und damit zugleich performativ
eroffnet: ,hiermit entscheide ich, René Descartes, im Namen der Vernunft jenen
Satz als den Grundsatz der Philosophie zu setzen®), bricht fiir immer mit der vor-
neuzeitlichen Gnadens- und HeilsgewifBheit und bricht zur Selbst-Befreiung des
Menschen auf, eine selbstverschuldete und zu verantwortende Freiheit, vollzogen
durch eine sich imperial gebende Vernunft®, die bereits all die Katastrophen an-
kiindigt, die im Namen des Menschen noch auf der Erde geschehen werden. Frei
koénnen wir allerdings (paradoxerweise?) nur im herrschaftlichen Bezug auf unser
Wollen — also in der Weise unseres Selbstbezuges — werden:

,,Ich bemerke in uns nur Eines, das uns einen wahren Grund geben kann, uns selbst zu
schitzen, ndmlich der Gebrauch unseres freien Willens und die Herrschaft, die wir iiber
unser Wollen haben.”” Denn es sind nur die Handlungen, die allein von diesem freien
Willen abhéngen, fiir die wir mit Grund gelobt oder getadelt werden konnen, und die-
ser macht uns in gewisser Weise Gott dhnlich, indem er uns zum Herrn tiber uns selbst

0
macht*

Subjektivitit bestimmt sich seit und bei Descartes also aus dem rationalen Vermo-
gen. Das Subjekt ist prototypisch als Erkenntnissubjekt angelegt, dessen Interesse
allein darin zu bestehen scheint, klare und deutliche Erkenntnisse iiber sich und
die Welt zu gewinnen. Damit ist die Ratio das (eigentliche) Subjekt (Substanz, Zu-
grundeliegendes oder Hypokeimenon, wie Heidegger sagen wiirde) im (menschli-
chen) Subjekt. Descartes etabliert damit ein praxisvorgingig stabil gedachtes Ich,
eine individuelle Substanz, das bzw. die es nurmehr in seinem (z.B. sprachlichen)
Ausdruck zu verwirklichen gilt." Er denkt somit das ,Ich® bereits als unabhéngig
von subjektiven Vollziigen bzw. einer intersubjektiven Praxis bzw. diesen vorgin-
gig. Damit reduziert er einerseits die Erkenntnis gegen die scholastisch bestimmte
Tradition auf das wirklich Sichtbare bzw. Erfahrbare und der reinen Vernunft Zu-
gingliche (man konnte sagen unter dem Motto ,ad res), er macht den gesunden
Verstand (cf. VDM 10) zum Richter iiber das Wahre und Wirkliche und etabliert
damit ein synchron gedachtes rationalistisches System unabhédngig von der Ge-
schichte bzw. Tradition. Die Wahrheiten werden in rationalistischer Reflexion in
einem Selbststudium gefunden (cf. VDM 9), was deswegen funktioniert, weil der
»gesunde Verstand [...] die bestverteilte Sache der Welt* und damit ubiquitdr und
allen in gleicher Weise zugénglich ist (VDM 1). Andererseits scheidet Descartes

38 Cf. Fufinote 8.

39 Also nicht das Wollen herrscht, sondern wir beherrschen unser Wollen. Unser Wollen
erscheint hier als Mittel der Selbstherrschaft.

40 René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996), hier S. 239.
Im weiteren zitiert unter dem Sigel [DLS].

41 Cf. hierzu Kapitel 1, Abschnitt 3.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

fragwiirdigerweise Korper (res extensa) von Geist bzw. Seele (res cogitans), eine
Dichtotomie, die bis heute unseligerweise weiter wirksam geblieben ist. In dieser
rationalen Abstraktion werden Korper und Sinnlichkeit tendentiell abgewertet zu-
gunsten des reinen Geistes. Bedeutete die (nur implizite) Kritik an der Scholastik
eine Wendung auf das unmittelbar Gegebene, so entfernt Descartes die Erkenntnis
wieder vom sinnlich-Konkreten, indem er Geist und Korper als zwei geschiedene
Substanzen ansetzt (cf. DLS 5) und so vor dem unldsbaren Problem steht, wie bei-
de dennoch zusammenwirken und zusammenzudenken sind.” Die mit der Gram-
matik dieser Terminologie erdéffnete Kluft wird systemimmanent nicht mehr zu
schlieen sein: erst die in uns gelegte Vorstellung Gottes garantiert uns den nicht-
tdauschenden Charakter unserer Erkenntnis. Die Kluft (in spéterer Terminologie
zwischen Subjekt und Objekt) ist nur mit transzendenten Mitteln noch zu schlie-
Ben. So plausibel der kritische Einsatzpunkt des Kartesianismus historisch daher
auch gewesen sein mag — er fiihrt die (allen gemeinsame und damit demokratische)
Vernunft gegen die elitire dogmatische Tradition der mittelalterlichen Scholastik
und des Aristotelismus ins Feld (nicht ohne einige Reminiszensen an deren Sprach-
gebrauch) —, so ist er in seinen Konsequenzen fragwiirdig: das Denken des Sub-
jekts ist nicht erst das Resultat des Zweifelns, sondern der Gebrauch der Vernunft
selbst ist zweifelhaft und muB3 von kritischen Zweifeln begleitet werden; gefordert
ist eine reflexive Selbstkritik der (aufkldrerischen) Vernunft, um den Umschlag
von Aufklirung in falsche Positivitit und Mythologie, in blinde Herrschaft und
verniinftigen Imperialismus zu vermeiden. Die Kritik am Rationalismus miindet
nicht in einer Alternative zu diesem, sondern in seiner Radikalisierung und in ei-
ner hyperrational(istisch)en Selbstkritik der Vernunft. In dieser Beziehung bleibt
Adornos und Horkheimers ratiokritisches Programm absolut giiltig.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daf} jetzt das Subjekt mittels einer rational ab-
gesicherten Methode auf die Dinge bzw. Objekte zugeht, deren erste Regel lautet:
hiemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der ich nicht evidentermaf3en
erkenne, daB sie wahr ist: d.h. Ubereilung und Vorurteile sorgfiltig zu vermeiden
und iiber nichts zu urteilen, was sich meinem Denken nicht so klar und deutlich
darstellte, daf3 ich keinen AnlaB hitte, daran zu zweifeln“ (VDM 15).”

Welt ist dann der Name fiir die Gesamtheit der vorhandenen korperlichen bzw.
ausgedehnten Dinge (res extensa). Alles, von dem man klare und deutliche Ideen
bilden bzw. empfangen kann, kann zum Gehalt einer Erkenntnis werden. Die ra-
tionale Aneignung der Welt steht im Horizont der Moglichkeit einer Mathesis uni-
versalis, einer mathematisch fundierten Einheitswissenschaft.” Descartes fundiert
die Moglichkeit der Erfahrung in unserem rationalen Grundvermdgen. Unsere Ra-

42 Etwa in seiner abtrusen Theorie der Zirbeldriise (cf. DLS 57 f)).

43 Bekanntlich hat Gadamer diese Verurteilung des Vorurteils revidiert, indem er nach-
gewiesen hat, daf alle unsere Urteile nicht nur notwendigerweise letztlich auf Vorur-
teilen beruhen, sondern zukiinftig selbst solche sind (Hans-Georg Gadamer: Wahr-
heit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B.Mohr (Paul
Siebeck), Tiibingen 1960/1990). S. 270-295).

44 Cf. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), hier
S. 107-113.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 71

tionalitét ist das einzige Instrument zur Welterkenntnis, {iber das wir verfiigen und
unser Vermdgen zu zweifeln der einzige Weg zur Selbst-Befreiung der Menschheit
(cf. DES 27).” Das hat auch ethische Konsequenzen: richtig zu leben heifit dann
namlich unter der Fithrung der Vernunft zu leben. Damit werden die Leidenschaften
der Seele nicht ausgeschlossen oder verworfen, sondern in die bzw. unter die Ratio-
nalitét eingeschlossen: unsere Leidenschaften miissen von der Vernunft gelenkt und
beherrscht werden, wir diirfen uns ihnen nicht einfach hingeben. Descartes klagt
nicht die Leidenschaften und die Sinnlichkeit an, sondern will den Menschen zu
ihrem Herrscher und Besitzer machen (cf. DES 107/109). Herrschen iiber seine Sinn-
lichkeit kann man mittels ihrer Erkenntnis. Daher mufl man sich in die Lage ver-
setzen, die Urspriinge und das Wesen der Leidenschaften rational zu erfassen, d.h.
klar und deutlich zu erkennen. Die Leidenschaften sind ihrem Wesen nach dunkel
und verworren, konnen aber gleichwohl vom Geist deutlich erkannt werden und sind
insofern auch mogliche Objekte der verniinftigen Erkenntnis (cf. DES 165).

Man versteht Descartes’ Position zu den Leidenschaften nur, wenn man seine
duale Metaphysik unterlegt. Demnach gibt es zwei Substanzen, die Descartes in
Anlehnung an die scholastische Tradition res cogitans und res extensa nennt und
die sich im Dualismus Geist/Materie tiberliefert haben (cf. VDM 27). Der Mensch
besteht aus einer Vermischung beider Substanzen: er ist sowohl geistiges (denken-
des) Wesen als auch materialer Korper (d.h. er hat Ausdehnung im Raum), auch
wenn beide analytisch zu trennen sind (cf. VDM 29). Eine Leidenschaft ist nichts
anderes als eine Vermischung von Kérper und Geist.

Descartes lehrt keine stoische Ethik der Apathie, sondern er unternimmt eine
Physiologie der Leidenschaften. Daher sind diese bei ihm weder gut noch schlecht,
sie sind einfach da (cf. DES 241/244). Das Gliick liegt in der Beherrschung der Sin-
ne durch den selbstbewuBten und selbstverantwortlichen Willen (cf. DES 248). Die
Philosophie will die Leidenschaften nicht ausrotten, sondern sie verstehen und in ihr
rationales System integrieren (cf. DES 250). Descartes gibt so eine rational(istisch)e
Affektenlehre, eine Physiologie oder Pathologie der Leidenschaften und Affekte
(cf. DLS passim.). Das rational(istisch)e Heilmittel gegen die Leidenschaften ist
Vorbedacht und Geschicklichkeit des Verstandes (cf. DLS 321). Die Leidenschaften
sind zu regeln, indem man das gewohnheitsmaBige Band von Affekt und Kontext
quasi — dekonstruiert, wie das Descartes als Sprachgeschehen erldutert:

.50 zeigt die Erfahrung in bezug auf Worte, dal3 diese in der Driise [d.h. der Zirbeldriise,
von der Descartes annahm, daf sie Sitz der Seele und zugleich Scharnier zwischen Seele
und Kérper sei, J.S.] Bewegungen hervorrufen, obgleich sie der Seele nach der Einrich-
tung der Natur nichts als ihren Klang vorstellen, wenn sie von einer Stimme hervorge-
bracht werden, oder die Gestalt ihrer Buchstaben, wenn diese geschrieben werden, und
dafl man trotzdem durch Gewohnheit, die man erworben hat, an das zu denken, was sie
bedeuten, sobald man ihrer Klang gehort oder ihre Buchstaben gesehen hat, diese Bedeu-
tung statt der Gestalt der Buchstaben oder den Klang ihrer Silben begreift. (DLS 87)

45 Ich stiitze mich im folgenden vor allem auf Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Person-
lichkeit, Wirkung, 1.c. (Fulnote 31).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Diese gewohnheitsméflige Verbindung von Zeichen und Ding muf3 aufgelost wer-
den, um die Zwangsldufigkeit des Auftretens von Affekten zu regeln, indem man
neue Verbindungen einrichtet — woraus folgt, dal der Charakter dieser Verbindun-
gen willkiirlich bzw. ,arbitrar* ist, wie de Saussure sagen wiirde. Gewohnheits-
méBig und damit sowohl willkiirlich wie revidierbar ist also das Band zwischen
Seele und Korper (cf. DLS 205). Die Seele kann so eine ,,absolute Macht* {iber die
Leidenschaften erlangen (cf. DLS 85). Daraus ergibt sich die Moglichkeit einer
Ethik der Affekte: ,,Unsere Leidenschaften also kénnen weder durch die Tatigkeit
unseres Willens direkt erregt noch aufgehoben werden, aber sie kénnen es indirekt
durch die Vorstellung der Umsténde, die durch Gewohnheit mit den Leidenschaf-
ten verbunden sind, die wir erstreben wollen und die denen entgegengesetzt sind,
die wir zurtickdriangen wollen“ (DLS 73 f).

Es bleibt aber eine gewisse Zweideutigkeit: einerseits scheint Descartes tat-
sdchlich historisch die Epoche der logozentrischen Metaphysik zu begriinden. An-
dererseits ist die Epoche der Metaphysik nicht einfach historisch beendbar, was
auch an der Moglichkeit einer sie er6ffnenden Geste zweifeln 148t. Die logozen-
trische Epoche hat je schon angefangen; es gibt keinen historischen Nullpunkt oder
Anfang.* Diese Arbeit ist sich des Widerspruchs zwischen einer historischen und
einer systematischen These {iber die logozentrische Epoche bewuft, ohne ihn 16-
sen zu konnen. Dies ist aber der Frage keineswegs akzidentell. Sie 146t sich ndm-
lich philosophisch deswegen nicht einfach ,entscheiden®, weil Philosophie selbst
nichts anderes ist als (systematisierter) Rationalismus und daher die Entscheidung
immer schon auf der Seite der Vernunft entschieden wiirde. Es gibt philosophisch
kein Anderes der Vernunft, auf das man sich ,einfach® berufen konnte. Der einzige
Weg der Beschrankung des Imperialismus der abendldandischen Vernunft liegt in
einer verniinftigen Selbstreflexion, die sich sowohl &sthetisch wie auch philoso-
phisch vollzogen hat und vollzieht.

Vor diesem Hintergrund wird tatsdchlich die Moglichkeit einer historischen
Eroffnung der neuzeitlichen Metaphysik — etwa durch Descartes — ebenso wie die
ihrer historischen Verabschiedung fragwiirdig. Man wird daher einrdumen miis-
sen, daf} es sich bei den Positionen Descartes und seiner Kritiker um systematische
Differenzen handelt, die sich zwar historisch entfalten, gleichwohl aber nicht auf
Geschichte zu reduzieren sind. Diese Arbeit geht davon aus, dal die Herrschaft
des logozentrischen Dispositivs und der diesem eingeschriebenen Metaphysik der
Subjektivitdt des verniinftigen SelbstbewuBtseins keine historische Tatsache ist,
die einfach iiberwunden werden konnte,” sondern nur je wieder strategisch und

46 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).

47 D.h. wenn man tiberhaupt davon sprechen sollte, dal man Wahrheitsfragen irgendwie
entscheiden konne: nicht das Subjekt entscheidet diese Fragen, sondern sie entschei-
den sich von selbst, wenn wir es schaffen, uns in das richtige, d.h. das angemessene
Verhéltnis zu ihnen zu setzen.

48 Zudem ist der Begriff der ,Metaphysik‘ alles andere als eindeutig: er bezeichnet u.a.
eine Metaphysik der Subjektivitét, eine Metaphysik des Phonologozentrismus, eine
Metaphysik dichotomischer Terminologien, eine totalisierende und abschlieBende Be-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 73

kritisch angegangen werden kann. In Derridas frither (d.h. zur Zeit der Gram-
matologie verwendeten) Terminologie lieBe sich sagen, daB3 die Moglichkeit einer
postmetaphysischen Schrift 1angst nicht gesichert ist, auch wenn sich eine gewisse
Okonomie und Strategie der Schrift — die sich bei Derrida strategisch mit dem
Denken der différance als zeitlicher Aufschub und Verrdumlichung verbinden
— einer solchen Metaphysik zu verweigern trachten.” Die ,Geschichte® der logo-
zentrischen Metaphysik 148t sich nicht als ein in der Zeit sich entfaltender Prozef3
schildern — also nicht als die Fiktion Nietzsches, Heideggers und Derridas, daf3
,.die Metaphysik [..] eine Periode im abendlindischen Denken“ (IA 221) sei, wie
Paul de Man bemerkt.” Vielmehr scheint das Ausmal ihrer Geltung wesentlich mit
einer — immer auch historisch priasenten oder zumindest latenten — gegenléufigen
subversiven’ Bewegung verbunden zu sein. Das heifit z.B., daf auch die Romantik
nicht einfach auf eine der beiden Seiten verrechnet werden kann, sondern selbst
eine irreduzible Heterogenitdt bewahrt. Und das heilit, daB3 diese gegenléufigen
Bewegungen sich u.a. in den #sthetischen Theorien manifestieren.

v

Nach der Abwertung oder dem Ausschluf3 der sinnlichen Wahrnehmungen als
Quelle der Erkenntnis gegeniiber dem bzw. aus dem verstandesméfigen Erkennen
und der Abwertung des Korpers bei Descartes und seinen Nachfolgern rehabi-
litiert Baumgarten in seiner Asthetik” die Sinnlichkeit bzw. die Empfindungen
zum einen als Quelle der Erkenntnis, zum anderen als Objekt der philosophischen
Erkenntnis selbst:* ,,Die Asthetik (als Theorie der freien Kiinste, als untere Er-
kenntnislehre, als Kunst des schonen Denkens und als Kunst des der Vernunft
analogen Denkens) ist die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (TA 3). Der
Titel ,Asthetik® meint hier also sowohl die Tradition der aioOnoic als auch die
Asthetik als Kunstlehre, die an die Tradition der Poetik und der Rhetorik zwar

wegung des Denkens, eine Metaphysik der Prisenz, eine Metaphysik des Ursprungs
etc. Diese Polysemie — die die Metaphysik impliziert — wire in ihrer systematischen
Bedeutung noch auszuarbeiten, was diese Arbeit jedoch nicht leisten kann. Cf. hierzu
Kapitel 1, Abschnitt I.

49 Derrida denkt die Schrift (im Anschluf3 an Platons Phaidros) als vater- bzw. autorlos
und damit als konstitutiv heterogen.

50 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation
(in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 221. Es ist allerdings sehr fraglich, ob diese Kritik
de Mans fiir Heidegger und Derrida zutrifft. Bei Nietzsche scheint sie plausibel zu sein.
Aber Heidegger und Derrida haben stets betont, daB eine Uber- (oder Ver-)windung der
Metaphysik nicht das historische Projekt ihrer einfachen Abschaffung sein kann.

51 Cf. Fulinote 28.

52 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekiirzten Fassung mit
dem Titel: Theoretische Asthetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TA]).

53 Cf. Cassirer: Philosophie der Aufkldrung, l.c. (FuBinote 1), S. 456.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ankniipft, aber ,,ein weiteres Gebiet* und ,,Gegenstinde, die diese beiden Diszipli-
nen mit andern Kiinsten gemeinsam haben* umfafit (TA 5). Neu an der Asthetik
ist vor allem, daB das Asthetische die Perspektive eines subjektiven Zugangs zum
Schonen impliziert.

,,Der Nutzen der Asthetik als Kunstlehre, die zu der natiirlichen Asthetik ergéinzend hinzu-
tritt, besteht [...] darin, daB sie 1) den Wissenschaften, die hauptsichlich auf Verstandeser-
kenntnis beruhen, geeignete Materialien bereitstellt, [...] 3) die Verbesserung der Erkenntnis
auch tiber die Grenzen des deutlich Erkennbaren hinaus vorantreibt, 4) gute Grundlagen
legt fiir alle kontemplativen geistigen Betitigungen und fiir die freien Kiinste (TA 3)

Es werden also auch die verworrenen Erkenntnisse, d.h. die Empfindungen,
als Quelle (philosophischer) Erkenntnis zugelassen. Die Verworrenheit ist kein
Grund mehr zum Ausschluf der Sinnlichkeit und des Kérpers™ aus der verniinf-
tigen Erkenntnis:

,Die Verworrenheit [...] a) ist eine unerldBliche Voraussetzung fiir die Entdeckung der
Wahrheit, da die Natur keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Klarheit des Den-
kens (natura non facit saltum). [...] b) Gerade deshalb mu3 man sich um die verworrene
[d.h.: nicht rationale, J.S.] Erkenntnis bemiihen, damit daraus keine Irrtiimer entstehen
[.]- © Es wird nicht das verworrene Denken empfohlen, sondern es geht darum, die
Erkenntnis tiberhaupt zu verbessern, soweit ihr notwendigerweise ein Rest verworrenen
Denkens anhaftet (TA 5)”

Es gibt nur eine graduelle Differenz zwischen verworrener und deutlicher Erkennt-
nis.” Es ist die Aufgabe der Asthetik, die Wahrheit, ,,soweit sie sinnlich erkennbar
ist“ (TA 53), darzustellen. Der Titel ,Wahrheit* meint hier vor allem zweierlei:”
zum einen die Ubereinstimmung einer kiinstlerischen Darstellung mir ihrem Ge-
genstand, zum anderen die unmittelbare Wahrheit sinnlich wahrgenommener Ein-

54 Luhmann radikalisiert die Bedeutung des Korpers fiir die (Selbst-)Wahrnehmung des
Kiinstlers: ,,Des Kiinstlers Genie — das ist zundchst einmal sein Korper. Niklas Luh-
mann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 68 f.

55 Esistallerdings die Frage, ob Baumgarten hier den Erkenntnisprozef3 selbst beschreibt
oder eine Theorie der Erkenntnis gibt.

56 Cf. Howard Caygill: Uber Erfindung und Neuerfindungen der Asthetik (in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 233-241).

57 ,,Die dritte Aufgabe im Bereich des schonen Denkens ist die Wahrheit, und zwar die
asthetische, das heiBt: die Wahrheit, soweit sie sinnlich erkennbar ist (TA 53). Hier
ist nicht der Platz, den komplizierten Wahrheitsbegriff Baumgartens weiter zu analy-
sieren, nur so viel: kurz nach der gerade zitierten Stelle begriindet Baumgarten den
Begriff der ,,subjektiven Wahrheit* und fiihrt ihn in den philosophischen Diskurs ein
(cf. Anmerkung des Herausgebers No. 61, TA 214): ,,Man kénnte die metaphysische
Wabhrheit die objektive, die Vorstellung des objektiv Wahren in einer bestimmten
Seele die subjektive Wahrheit nennen (TA 53).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 75

driicke als Angemessenheit an die AuBenwelt.” Diese Wahrheit ist ,,entweder die
Wahrheit der Allgemeinbegriffe und der Begriffe tiberhaupt* (was Baumgarten
auch ,,allgemeine &sthetikologische Wahrheit™ nennt) oder die ,,Wahrheit der Ein-
zeldinge und der individuellen Vorstellungen* (TA 69). Hier zeigt sich die Asthetik
als Theorie der Wahrnehmung der einzelnen Erscheinungen und damit als eine
Konzeption der Individualitit. Je individueller ein Gegenstand ist, desto mehr ,,me-
taphysische Wahrheit* enthélt seine sinnliche Erfahrung: die hochste Wahrheit ist
individuell (cf. TA 69 ff)). Das #sthetische Denken hat die allgemeinen Vernunfttu-
genden (Ubereinstimmung mit dem Prinzip des Widerspruchs, der Prinzipien des
Grundes und des zureichenden Grundes) ,,mit den Sinnen und mit dem Analogon
der Vernunft feinfiihlig wahrzunehmen* (TA 57). Die Wahrheit wird aber, ,,soweit
sie intellektuell erfaBbar ist, vom Asthetiker nicht direkt angestrebt* (TA 57).

Bei Baumgarten fungiert die Schonheit bereits als eine Garantin der Wahr-
heit einer Empfindung (was dann spiter in der idealistischen Asthetik weiter
ausgebaut wurde):

,.Es hat sich, wie ich glaube, bereits klar [!] gezeigt, da3 sehr vieles, was im schénen Den-
ken vorgestellt wird, nicht vollstindig gewiB ist und daf seine Wahrheit nicht im vollen
Licht wahrgenommen wird. Und doch 148t sich nirgends etwas sinnlich Falsches entdecken,
ohne daf dies mit héBlicher Entstellung verbunden wire. Wortiber wir aber keine vollstin-
dige GewiBheit erlangen, worin wir trotzdem keine Falschheit erkennen kénnen, das ist das
Wahrscheinliche. Die dsthetische Wahrheit ist also in ihrer wesentlichen Bedeutung Wahr-
scheinlichkeit, jene Stufe der Wahrheit, auf der man, auch wenn man nicht zur vollstandi-
gen GewiBheit gefiihrt worden ist, dennoch keine Falschheit beobachten kann.“ (TA 115)

Die Allgemeinbegriffe mit dem Anspruch auf logische Wahrheit (cf. TA 145) wer-
den durch Abstraktion und Reduktion von individuellen Erscheinungen gewon-
nen (cf. TA 143):

,Ich wenigstens glaube, es miifite den Philosophen vollig klar sein, da3 nur mit einem
groflen und bedeutenden Verlust an materialer Vollkommenbheit all das hat erkauft wer-
den miissen, was in der Erkenntnis und in der logischen Wahrheit an besondrer formaler
Vollkommenheit vorhanden ist. Denn was bedeutet die Abstraktion anderes als einen
Verlust? Man kann, um einen Vergleich heranzuziehen, aus einem Marmorblock von un-
regelméBiger Gestalt nur dann eine Marmorkugel herausarbeiten, wenn man einen Ver-
lust an materialer Substanz in Kauf nimmt, der zum mindesten dem héheren Wert der
regelmiBig runden Gestalt entspricht (TA 145)”

58 TA 111 ff.: Schon ,,die sinnlichen und verworrenen Vorstellungen der Seele [enthalten]
ein gewisses Mal} an vollstandiger GewiBheit und die Fahigkeit in sich [...], gewisse
Wahrheiten der innern Empfindung von allem Falschen zu unterscheiden. [...] Jene
Wabhrheit besteht [...] aus jenen kleinen und kleinsten intuitiven Wahrnehmungen, die
so beschaffen sind, daf3 wir sie unmittelbar erfassen, ohne daf3 sie durch heimlich sich
einschleichende Fehler entstellt werden®.

59 Wolff und Baumgarten verwenden den Begriff der Abstraktion unterschiedlich, was
Baeumler so zusammenfaf}t: ,,Nach Wolff werden dic Merkmale abstrahiert; nach

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Rationale Erkenntnis ist hier also als eine Reduktion der Komplexitit der verwor-
renen Sinnlichkeit verstanden, womit bereits die Umkehrung der Wertungen und
Bestimmungen von Verstand und Sinnlichkeit angelegt ist, die u.a. Schlegel und
Nietzsche spéter dann explizit vollziehen. Die Analyse der Schonheit ist zugleich
eine Selbstreflexion der Sinnlichkeit: das ,,Ziel der Asthetik ist die Vollkommen-
heit (Vervollkommnung) der sinnlichen Erkenntnis als solcher. Damit aber ist die
Schonheit gemeint. Entsprechend ist die Unvollkommenheit der sinnlichen Er-
kenntnis als solcher, gemeint ist die HzBlichkeit, zu meiden (TA 11). Die Asthetik
bezieht sich auf das, was die rationalen Erkenntnisvermogen nicht wahrnehmen:
die ,,sinnliche Erkenntnis ist gemdf der von ihrer wesentlichen Bedeutung her-
geleiteten Benennung die Gesamtheit der Vorstellungen unterhalb der Schwelle
streng logischer Unterscheidung®. Die Asthetik zielt auf einen ,,universalen und
allgemeingiiltigen Schonheitsbegriff™ (TA 11), zu dem die Theorien der einzelnen
Kiinste das Besondere bilden. Von der rhetorischen Tradition zehrt die Bestim-
mung der Vollkommenheit der Erkenntnis: diese erwichst aus ,,dem Reichtum,
der GroBe, der Wahrheit, der Klarheit und GewiBheit, der lebendigen Bewegtheit
der Erkenntnis“ (TA 13). Wenn ,,diese Qualitiiten in Erscheinung treten, bringen
sie die Schonheit der sinnlichen Erkenntnis hervor, und zwar die allgemeingiiltige,
[...] das Licht der bewegenden Wahrheit“. Die ,,Schonheit der sinnlichen Erkennt-
nis und die Feinheit der dsthetischen Gegenstinde selbst stellen zusammengesetz-
te Vollkommenheiten dar, und zwar allgemeingiiltige** (TA 15). Schonheit ist hier
also identisch mit objektiver Vollkommenheit. Immanuel Kant wird Schonheit
und Vollkommenheit in seiner Kritik der Urteilskraft dann analytisch trennen.

Die Gesetze der ,,dsthetischen Kunstlehre™ gelten ,,iiberall dort, wo es besser
ist, etwas schon als unschdn zu erkennen, etwas, wofiir kein wissenschaftliches
Erkennen erforderlich ist“. Diese #sthetische Kunstlehre bietet ein immer ,,voll-
stiandigeres System der im Erkennen zum Ausdruck kommenden Schonheit* dar.
Damit ,,nimmt die dsthetische Kunstlehre die Gestalt einer Wissenschaft an“ (TA
45). Als solche befalit sie sich mit der dsthetisch erreichbaren Wahrheit:

,.Eine falsche Regel ist immer schlechter als gar keine Regel. Gesetze, die nur von dem
einen oder dem andern Beispiel her abstrahiert sind und ohne weiter entfernten Grund als
Allgemeinbegriffe ausgegeben werden, was sind sie anderes als recht liickenhafte Schluf3-
folgerungen vom Einzelnen aufs Allgemeine? [...] Eine vollstédndige Induktion kann nie-
mals erreicht werden. Daher ist eine deutliche, a priori giiltige Erkenntnis der wichtigeren
Regeln und ihrer Wahrheit unumginglich, und es ist die Aufgabe der Erfahrung, diese
Wahrheit zu festigen und einleuchtend zu machen [...]. Die speziellen Kiinste bediirfen
also, wenn die wahren Regeln von den unechten abgesondert werden sollen, eines weiter
entfernten Prinzips, aus dem sie das Wesen ihrer besondern Regeln erkennen kénnen,
und dieses Prinzip, die dsthetische Kunstlehre, muf3 in die Form einer Wissenschaft ge-
bracht werden [..] = (TA 47)

Baumgarten wird vorn den Merkmalen abstrahiert. Es sind zwei ganz verschiedene
Begriffe. Baumgartens Abstraktion ist eine Verdunkelung, ein Absehen. Wolffs Ab-
straktion ist ein Trennen des Merkmals von der Sache und ein Isoliertbetrachten des
Merkmals* (Baeumler: Das Irrationalitiitsproblem, 1.c. (Fuinote 1), S. 199).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 77

Verstand und Vernunft miissen ,,aufgrund einer moralischen Notwendigkeit alles
schone Denken leiten, was aber nicht moglich ist, ,,ohne daf3 die Regeln des scho-
nen Denkens klar und deutlich erkannt werden“ (TA 47). Am Anfang steht also
eine rationalistische Erkennntnis der Regeln, aufgrund einer moralischen Forde-
rung, die das schone Denken anzuleiten gemahnt.

Baumgarten setzt gegen eine Asthetik des bloBen (d.h. bloB subjektiven) Ge-
schmacks des ,,schén Gedachten, Gesagten, Geschriebenen® (TA 5) seine ,,ars
analogi rationis* (TA 2), die als die ,,scientia cognitionis sensitivae™ die rational
operierende Begriffserkenntnis supplementiert. Damit reagiert Baumgarten auf
den rationalistischen Ausschlufl der Sinnlichkeit aus dem Gebiet der wahren Er-
kenntnisse.” Nicht durch die ,,Pflege des der Vernunft analogen Denkens* kommt
die ,,streng rationale Erkenntnis zu schaden®, sondern gerade durch Vernachlis-
sigung der ars analogi rationis, der Kunst des vernunftanalogen Denkens. Gegen
den Einwand, daB die ,,unteren Erkenntnisvermogen, die Sinnlichkeit* eher ,,zu
bekédmpfen als zu wecken und zu stédrken sind“ antwortet Baumgarten damit, daf3
die ,,unteren Erkenntnisvermégen [...] keine Gewaltherrschaft, sondern eine si-
chere Fithrung nétig* (TA 7) haben, die die Asthetik {ibernimmt, indem sie die
unteren Erkenntnisvermégen ,,in eine gute Richtung® bringt.” Dies ist deswe-
gen notwendig, damit die unteren Erkenntnisvermdgen nicht durch ungeschickte
Ubungen noch mehr verdorben werden und damit auch den legitimen Gebrauch
,.einer von Gott verlichenen Gabe* diskreditieren (TA 9).

Das Ergebnis von Baumgartens Rehabilitierung der Sinnlichkeit bleibt aber
zweideutig: so scheint es einerseits auf eine koloniale Invasion der lichtvollen
Vernunft in das Gebiet des Nichtrationalen nach dem Modell der verniinftigen
Seelenlenkung hinauszulaufen, wahrend andererseits die Sinnlichkeit als gleich-
berechtigter Partner der Vernunft gedacht ist. In dieser Indifferenz liegt die Fra-
ge, wie man das Verhiltnis Baumgartens zum Rationalismus versteht: zieht er
die letzte Konsequenz dieses Denkens oder revidiert er dessen Grundannahmen
so, daf} er den Rationalismus tiberwindet oder zumindest den Weg zu dessen
reflexiver Uberwindung erdffnet, wie ihn dann die Philosophie nach Kant be-
schreiten wird?” Die Antwort sei hier dahingestellt.

Die Asthetik wird jedenfalls als analog zu rationalistischen Philosophie ge-
dacht: die ,,Asthetik gliedert sich wie die Logik, ihre iltere Schwester* in ei-
nen theoretischen (nach der Rhetorik strukturierten)” und einen praktischen Teil
(die Anwendung im Einzelfall) (TA 9). Zum schonen Geist gehoren auch der
Verstand und die Vernunft, die dank der ,,Herrschaft der Seele iiber sich selbst
nicht selten viel dazu beitragen, daf3 die unteren Erkenntnisvermogen angeregt
werden” und durch ihren Gebrauch das fiir die Schonheit richtige Verhéltnis im

60 Cf. hierzu Heinz Paetzold: Asthetik des deutschen Idealismus (Steiner, Wiesbaden
1983).

61 Dies wendet sich natiirlich gegen das Konzept von Descartes und Spinoza, nach dem
die unteren Erkenntnisvermoégen durch Erkenntnis zu beherrschen sein sollen.

62 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum, 1.c. (Fuinote 10).

63 Namlich in Heuristik (= inventio), klare Ordnung (= dispositio) und Ausdrucksmittel
(= elucutio) (TA 9).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Zusammenwirken ihrer Fahigkeiten im vernunftanalogen Denken herstellen (cf.
TA 23). Asthetiker werden nicht geboren — jedenfalls nur hochstens der Anlage nach
(cf. TA 17-23) —, sondern es bedarf zur #sthetischen Ausbildung des Subjekts einer
umfassenden Theorie, ,,die sich durch die Autoritit der Vernunft empfiehlt (TA
7). Diese Theorie regelt die #sthetischen Ubungen, die zur Vervollkommnung des
asthetischen Denkens unerldBlich sind. Die natiirlichen Begabungen sinken unwei-
gerlich herab, wenn sie nicht durch ,,fortwihrende Ubungen gehoben werden® und
diese hiufigen Wiederholungen zu dem Zwecke einer ,,gewisse[n] Harmonie* der
Fihigkeiten des Geistes und des Gemiites ausgeiibt werden (TA 29). Dabei werden
die angeborenen Krifte der Menschen durch #sthetische Ubung erst entwickelt (cf.
TA 37). Zu dieser Entwicklung bedarf es eines isthetischen Unterrichts und einer
dsthetischen Lehre, um eine ,,Theorie der nihern Einfliisse auf Stoff und Form der
schonen Erkenntnis* auszubilden, die ,,vollkommener* ist als die Ausiibung der blo-
Ben Naturanlage (TA 39). Zu dieser #sthetischen Lehre gehért die ,,schéne Bildung*,
zu der die Wissenschaften von Gott, Universum und Mensch zhlen (TA 41).

Gegen Descartes’ Unterscheidung von klaren und deutlichen Vorstellungen der
Vernunft einerseits und dunklen und verworrenen Vorstellungen andererseits fithrt
Baumgarten eine mittlere Kategorie ein: sensitive Vorstellungen, die dunkel oder
klar sein kénnen, aber nicht deutlich sind.* Sensitive Vorstellungen werden durch
,.den niederen Teil des Erkenntnisvermégens erworben” und sind ,,von den verstan-
desmiBigen, in allen moglichen Graden deutlichen™ unterschieden (PBB 9). Dabei
sind klare Vorstellungen poetischer als dunkle, da sie vollkommener sind und zu-
reichende Vorstellungen von Merkmalen haben. Dagegen sind ,,[d]eutliche Vorstel-
lungen, vollstindige, addquate, durch alle Stufen tiefgehende Vorstellungen [...] nicht
sensitiv, folglich auch nicht poetisch™ (PBB 15/Hervorhebungen von Baumgarten).
Poetisch sind nur die klaren verworrenen Vorstellungen, wihrend die klaren und
deutlichen zur philosophischen Erkenntnis gehoren, denn die Philosophie erstrebt
Deutlichkeit der Begriffe, unter denen erkannt wird. Je mehr in einer Vorstellung
vorgestellt wird, desto extensiv klarer —und damit auch poetischer — ist sie, wahrend
die ,,Deutlichkeit der Merkmale zur Vertiefung der Erkenntnis* hinfiihrt und damit
eine Vorstellung infensiv klarer macht (cf. PBB 17). Je bestimmter die Dinge sind
und je mehr verworrene Vorstellungen eines Gegenstandes angehduft werden, desto
extensiv klarer und damit poetischer ist dessen Vorstellung. Da Individuen ,,durch-
géngig bestimmt* sind, ,,sind Einzelvorstellungen besonders poetisch* (PBB 17 ff./
Hervorhebung von Baumgarten). So sind Beispiele poetisch, da sie als die ,, Vorstel-
lung von etwas stdrker Bestimmten® zur ,,Erkldrung einer Vorstellung von weniger
Bestimmten beigebracht“ werden (PBB 21/Hervorhebung von Baumgarten). Daher
sind Einzelbeispiele am poetischsten. Hier zeigt sich noch einmal die Verbindung
von dsthetischer Theorie mit einer Konzeption von Individualitit.

Baumgarten vertritt eine (allerdings revidierte) Regelpoetik: ,,Eine vollkom-
mene sensitive Rede ist ein Gedicht. Der Inbegriff der Regeln, denen ein Gedicht
entsprechen muf3, heifst Poetik. Die Wissenschaft der Poetik ist die philosophische

64 Alexander Baumgarten: Philosophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des
Gedichts (Meiner, Hamburg 1983), hier S. 13. Im folgenden unter dem Sigel [PBB]
zitiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 79

Poetik® (PBB 11/Hervorhebungen von Baumgarten). Die niederen Erkenntnisver-
mogen erfordern eine Ausweitung des Gebietes, mit dem sich die philosophische
Logik befaft:

,.Die philosophische Poetik ist [...] eine Wissenschaft, welche die sensitive Rede zur Voll-
kommenbheit hinlenkt. Da wir aber beim Sprechen diejenigen Vorstellungen haben, wel-
che wir mitteilen, so unterstellt die poetische Philosophie beim Dichter ein unteres Er-
kenntnisvermogen. Es wire nun Aufgabe der Logik in einem allgemeinen Sinne, dieses
Vermdgen beim sensitiven Erkennen der Dinge zu lenken. Wer indessen unsere Logik
kennt, weil} genau, wie unbearbeitet dieses Feld ist. Wie aber, wenn die Logik durch ihre
eigene Definition in diese allzu engen Grenzen gezogen wire, in die sie in der Tat einge-
schlossen ist, gilt sie doch fiir eine Wissenschaft, etwas philosophisch zu erkennen bzw.
fiir eine Wissenschaft, die das obere Erkenntnisvermdgen bei der Erkenntnis der Wahr-
heit leitet? Dann wére den Philosophen die Gelegenheit gegeben, nicht ohne auflerordent-
lichen Vorteil auch diejenigen Kiinste zu untersuchen, bei denen die niederen Erkenntnis-
kréfte verfeinert, gescharft und gliicklicher zum Nutzen der Welt geiibt werden koénnten.
Da die Psychologie feste Prinzipien gibt, zweifeln wir nicht, da3 es eine Wissenschaft
geben kann, die das untere Erkenntnisvermogen lenkt, bzw. eine Wissenschaft, wie etwas
sensitiv zu erkennen ist‘* (PBB 85/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Baumgarten scheint sich indifferent zu der Frage zu verhalten, ob die Sinnlich-
keit Subjekt oder Objekt der verworrenen ésthetischen Erkenntnisse ist.”” Wire die
Sinnlichkeit lediglich Objekt der weiterhin rationalen philosophischen Erkenntnis-
se, bedeutete dies eine immense Ausweitung des kolonialen rationalistischen Er-
kenntnisanspruchs noch auf die Sinnlichkeit und den Koérper. Wenn die dsthetische
Erkenntnis jedoch selbst verworren ist, sprengte dies den Erkenntnisanspruch der
Philosophie (rationalistischer Provenienz): sie beschrinkte sich dann nicht mehr
ausschlieflich auf klare und deutliche Erkenntnisse, sondern wire ein konfuses
Wissen ohne rationale Ordnung. Dieses Dilemma hat Baumgarten eher ignoriert
als daB er einen Ausweg aufgezeigt hat.”

Die Rehabilitierung der unteren Erkenntnisvermogen, d.h. der sinnlichen, un-
klaren, verworrenen und dunklen Empfindungen richtet sich gegen das rationale
Erkenntnisideal der Deutlichkeit und Klarheit der wahren Erkenntnisse, wie es
beispielhaft bei Descartes formuliert ist. Die Asthetik kann Erkenntnisse auch aus
dem Dunklen und Verworrenen ziehen. Damit wird die Asthetik einem gegeniiber
dem Rationalismus erweiterten Begriff von Erkenntnis einverleibt und letztlich
untergeordnet.” Damit zugleich wird die Idee der Erkenntnis verdndert. Thr wird

65 ,,Daher schreiten wir geméf den deutlich erkannten Grundregeln des Denkens zur
Regelung derjenigen Erkenntnis, welche zuerst die Schonheit zum Ziele hat. Und dar-
aus geht spiter auch das deutliche Erkennen wieder vollkommener hervor (TA 7).

66 Dal} es bei Baumgarten auch eine Theorie dsthetischer Subjektivitét gibt, hat Gross
herausgearbeitet. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum,
Lc. (FuBnote 10).

67 Cf. Ernst Cassirer: Philosophie der Aufkldrung, 1.c. (FuBnote 1), S. 463-465; Terry
Eagleton: The Ideology of the Aesthetic (Blackwell, Oxford u.a. 1990).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

jetzt zugesprochen, notwendigerweise einen verworrenen Teil in sich zu tragen.
Die Asthetik bezeichnet ein mogliches Gebiet der wahren (oder wahrscheinlichen)
Erkenntnis neben den rationalen Erkenntnissen. Es ist die Frage, inwieweit damit
ein Eigenwert des Asthetischen bestritten wird, der gerade nicht in einer Erkennt-
nis gleich welcher Art zu suchen wiire. In dieser Arbeit wird die Asthetik (bzw. die
asthetische Subjektivitit) nicht als Verlingerung der rationalen Erkenntnisse tiber
Objekte aufgefalit, sondern als Alternative zu einer erkenntnisméBig bestimmten
Subjektivitit. Bei Schlegel ist weder die &sthetische Erfahrung eine Erkenntnis
gleich welcher Art noch ist das dsthetische Subjekt erkennend. Bei Nietzsche al-
lerdings impliziert die dsthetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung, die sich
allerdings von derjenigen Baumgartens unterscheidet. Ich werde dies weiter unten
—in den Kapiteln 4 und 5 — noch erldutern. Allerdings schlielen sowohl Schlegel
wie auch Nietzsche an den rationalismuskritischen Zug des &sthetischen Einsatzes
Baumgartens an und radikalisieren diese Kritik noch. Insofern fillt Baumgarten
aus dem simplen Philosophiegeschichtsmodell Heideggers heraus.

\'

Bis hierher hat sich gezeigt: Descartes’ Neugriindung der Subjektivitét auf das Co-
gito ergo sum erdffnet — laut Heidegger — die neuzeitliche Metaphysik des Selbstbe-
wulBtseins des Subjekts, das so zum hypokeimenon (also zum Zugrundeliegenden)
fiir alles andere wird. Dieses Subjekt ist wesentlich von seinen klaren und deutli-
chen, also rationalen Vorstellungen geprigt. Der kartesianische Rationalismus der
Aufklarung bzw. der Klassik griindet demnach das Subjekt auf seine Vernunft
und bestimmt es wesentlich {iber seine kognitiven Leistungen. Der Vernunft zu-
génglich ist einzig und allein das klar und deutlich Erkennbare, das sich im lumen
naturale zeigt, wihrend alles seiner Natur nach und also nicht nur graduell Ver-
worrene (Sinnliches, Schones, Affekte, Leidenschaften, Gefiihle, Empfindungen
etc.) weder selbst Erkenntnis noch Objekt klarer und deutlicher Erkenntnis sein
kann. Die Vernunft steht im Zentrum des menschlichen Subjekts und ist damit
sozusagen Subjekt des Subjekts. Diese Konzeption unterwirft die Sinnlichkeit und
die Eigenart des einzelnen Subjekts — was man spéter seine Individualitéit genannt
hat — der Allgemeinheit seiner verniinftigen Bestimmung. Gerade diese allgemei-
ne Vernmunftbestimmung sichert das Ideal der menschlichen Freiheit als Freiheit
von Affekten.” Das einzelne menschliche Subjekt ist nur Subjekt, insofern es sich
der allgemeinen Herrschaft der Ratio unterordnet.” In der Folge von Descartes

68 Die Freiheit durch Vernunft ist zunichst Freiheit von Leidenschaften, Affekten
und Sinnlichem. Noch Nietzsche beschreibt trotz aller Kritik am Rationalismus
das Nicht-Reagieren auf einen Reiz als Ausdruck einer Vornehmbheit. (cf. Friedrich
Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deut-
scher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-77 u. 1988,
S. 55-162), hier S. 103-110 (,,Was den Deutschen abgeht*).

69 Cf. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-
alter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), S. 68 ff.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 81

bestimmt sich das neuzeitliche Subjekt als herrschaftliches Erkenntnissubjekt, das
sich alle Dinge der Welt (und noch sich selbst, wie Adorno meint) zweckrational-
instrumentell unterwirft. Die Geschichte der Metaphysik ist laut Heidegger der
Bogen der linear zunehmenden Entfaltung der menschlichen Herrschaft qua Er-
kenntnis. Das damit zugleich angesetzte Subjekt steht auBBerhalb aller praktischen,
empirischen und historischen Vollziige: es ist allein kognitiv bestimmt.

In weiten Teilen der neuzeitlichen Philosophie wird im mehr oder weniger
expliziten Anschlufl an Descartes das Subjekt in erster Linie als ein Erkennt-
nissubjekt angesetzt, das scheinbar auflerhalb aller praktischen Zusammenhénge
steht.”” Diese Konzeption der Subjektivitit ist jedoch reduktiv und daher vom
Ansatz her verfehlt. Gewohnlicherweise verwenden wir Dinge in unserer Praxis
und erkennen sie nicht (oder wir erkennen sie durch unsere und in unserer Pra-
xis). Es ist von daher eine falsche Vorstellung, dal3 wir die Dinge erst erkennen
und tiberdies auch noch verwenden. ,Erkennen‘ ist eine Abstraktion von einer
komplexen Praxis, durch die wir in der Welt sind. In dieser Gleichsetzung von
Erkenntnis und Subjekt liegt laut Nietzsche der Kern der neuzeitlichen Metaphy-
sik einer selbstherrlichen Menschheit: es war der hochmiitigste Augenblick in der
Weltgeschichte, als kluge Tiere das Erkennen erfanden, und es war doch nur eine
Minute in dieser Geschichte.”

Was allererst zu beschreiben wire ist eine Konzeption von Subjektivitit, die
sich durch Selbstreflexion und Selbstkritik der Vernunft den Gefahren der immer
gegebenen Moglichkeit eines Riickfalls in positive rationalistische Metaphysik
zu verwehren trachtet. Das sollte mit dem eingangs erwéhnten Zitat von Vattimo
angedeutet werden.

Gegen die (explizite oder implizite) Konzeption eines rational verfafliten Er-
kenntnissubjekts spielt die Asthetik seit Baumgarten andere Weisen der Subjek-
tivitdt und der subjektiven Vollziige ein, die zugleich das nicht-rationale sinnliche
Erkenntnisvermégen, d.h. die Empfindungen (aisthesis) und den Korper bzw.
Leib” selbst aufwerten. Zugleich wird damit die These von der (absoluten und
rationalen) Subjektivitdt des menschlichen (Selbst-)BewulBtseins zuriickgewie-
sen. In der Asthetik bzw. dsthetischen Erfahrung ist das Subjekt nicht mehr oder
zumindest nicht mehr primér Erkenntnissubjekt. Damit ist unterstellt, da3 dsthe-
tische Theorien immer implizit auch Subjekttheorien sind. Das schlieBt kritisch
an die These Heideggers an, daB (Theorie der) Subjektivitit und Asthetik bzw.
Subjekt und Kunst(-erfahrung) sich durchdringen.

Hier lassen sich Theorien der Individualitéit anschliefen, die dezidiert gegen

70 Das hat schon Martin Heidegger in Sein und Zeit kritisiert: die Vorhandenheit ist ab-
kommlich von praktisch-alltdglicher Zuhandenheit. Martin Heidegger: Sein und Zeit
(Niemeyer, Tiibingen 1993) § 13, S. 59 ff.

71 Cf. Friedrich Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne (in:
ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter,
Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, S. 873-890).

72 Gross hat herausgestellt, dafl bereits bei Baumgarten das Konzept des Leibes als
Losung des Geist/Korper-Problems angesetzt ist. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aesthe-
ticus und Animal Symbolicum, 1.c. (Fufinote 10), S. 287.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

die Allgemeinheit des (aufklarerischen) Vernunftsubjekts Front machen. Gegen
die Annahme eines historisch-empirisch kontextlosen allgemeinen Vernunftsub-
jekts wird die unhintergehbare und spezifische Einzelheit des Individuums in
seiner Umwelt betont. Das Subjekt wird nicht mehr als allgemeiner Agent ratio-
nalistischer Erkenntnissammlungen des Klaren und Deutlichen gedacht, sondern
als in einer historisch-empirisch festgelegten Kultur individualisierter Mensch.
Der Mensch ist gerade durch seine Sinnlichkeit individualisiert. Das Individuum
ist also dem allgemeinem Vernunftsubjekt entgegengesetzt. Die Aufwertung des
Individuellen kulminiert im prototypischen Individuum: dem Genie, das sich die
Asthetik wiederum zum Thema macht. Hier liegt der Ursprung auch noch fiir
unsere zeitgendssische liberale Konzeption der Individualitit.

Die Asthetik hebt den Widerstand gegen den Rationalismus auf, der das mensch-
liche Subjekt mit seiner Vernunft als Fundament der Erkenntnis annahm. Diesem
Subjekt gehort die Vernunft, die es fiir seine Zwecke gebraucht, nicht umgekehrt.
Die Umkehrung vollzieht sich erst in der Asthetik: das #sthetische Subjekt wird zum
Medium eines Kréftespiels und (bei Nietzsche) einer Meta-Wahrheit. Daher finden
sich in der Asthetik alternative Subjektkonzeptionen. Asthetische Subjektivitit zeigt
sich dann in einer souverdnen Selbstpreisgabe” des alltédglichen Subjekts an das &s-
thetische Spiel der Krifte, das mit einer Mimesis des Subjekts an das Singulére,
das z.B. ein Kunstobjekt sein kann, beginnt (cf. Kapitel vier). Das veranlafite Ador-
no, in der Asthetik bzw. der durch Asthetik vermittelten Kunst die Aufhebung des
Singuldren zu vermuten — und damit zugleich einen besseren — ndmlich gegeniiber
dem Singuldren mimetischen — Vernunftgebrauch zu fordern. Allerdings sind die
Gestalten dsthetischer Subjektivtit nicht stabil — daher sollte man eher von Subjek-
ten sprechen, die &dsthetische Erfahrungen als lustvoll empfundendes Wechselspiel
von Aufbauen und Zerstoren, von Selbstaffirmation und radikalem Zweifel machen.

In der Asthetik selbst — den Texten der dsthetischen Tradition — wird dem Zu-
sammenhang von dsthetischer Erfahrung und Subjektivitidt sowohl durch explizit
formulierte Theorien &sthetischer Subjektivitdt Rechnung getragen als auch durch

73 Das heifit, daB3 das Subjekt mehr tun muf als sich selbst zu erhalten: es muf} sich
verlieren. Daher liegen Henrich und Blumenberg falsch, die als zentrales Interesse
des Subjekts seine Selbsterhaltung ansetzen. Cf. Dieter Henrich: Die Grundstruktur
der modernen Philosophie (in: ders.: Selbstverhdltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S.
83-108); ders.: Uber Selbstbewufitsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachtrdige
zum Vortrag iiber ,Die Grundstruktur der modernen Philosophie’ (in: ders: Selbstver-
hdiltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 109-130); ders.: Selbsterhaltung und Geschicht-
lichkeit (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitiit und Selbsterhaltung. Beitrige zur Dia-
gnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S. 303-313); Hans Blumenberg:
Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen Rationalitdt (in:
Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitcit und Selbsterhaltung. Beitrdige zur Diagnose der Mo-
derne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S. 144-207). — Adorno setzt Selbsterhaltung
zurecht mit Rechtbehaltenwollen gleich: ,,Das Rechtbehaltenwollen selber, bis in seine
subtilste logische Reflexionsform hinein, ist Ausdruck jenes Geistes von Selbsterhal-
tung, den aufzulgsen das Anliegen von Philosophie gerade ausmacht.“ (Adorno: Mini-
ma Moralia, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 85.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ASTHETIK | 83

implizite Beschreibungen. Diese reflektieren die Verdnderungen, denen sich das
Subjekt in der dsthetischen bzw. durch die &sthetische Erfahrung ausgesetzt sieht.

Allerdings ist nicht nur die Theorie dsthetischer Subjektivitét reflexiv auf die
asthetische Erfahrung gerichtet, sondern bereits in der dsthetischen Erfahrung
liegen Reflexionspotentiale, die auBeristhetische Subjektkonzeptionen und nicht-
asthetische Erfahrungstypen zu reflektieren, zu fundieren oder zu transzendie-
ren vermodgen. Man konnte auch davon sprechen, daB sich in der und durch die
dsthetische(n) Erfahrung ein &sthetisches Subjekt konstituiert, das eine Alterna-
tive zur praktischen wie theoretischen Subjektkonzeptionen darstellt bzw. diese
reflektiert, auch wenn dieses dsthetisch bestimmte Subjekt keine stabile Gestalt
hat. Diese bereits der Praxis unseres Umgangs mit dem Schonen resp. der Kunst
immanente Reflexion nimmt die dsthetische Theorie auf und macht sie explizit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Ideologie des Schénen. Subjektivitit und
asthetische Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft

In diesem Kapitel mochte ich die griindende Funktion des (Natur-)Schonen und die
Konzeption einer dsthetisch bestimmten Subjektivitit in Kants Kritik der Urteils-
kraft diskutieren. Dazu ist es notwendig, die transzendentalphilosophische Erldu-
terung des Schonen und des Geschmacksvermogens durch Kant ausfiihrlich und
genau zu rekonstruieren und zu diskutieren, um darauf aufbauend die dsthetische
Subjektivitit bei Kant zu beschreiben und zu ihr ins Verhiltnis zu setzen. Dieses
Kapitel folgt also scheinbar einem Umweg, bevor es sich explizit mit der dsthe-
tischen Subjektivitit befalt (vor allem im Abschnitt X). Ich diskutiere zunichst die
in der Analytik des Schonen implizierten Theoreme, insbesondere die paradoxale
Bestimmung des Geschmacksurteils als ,subjektiv-allgemein’, die ZweckmiBig-
keit dsthetischer Zustinde, die Autonomie des Geschmacks und das Verhiltnis von
Freiheit und GesetzmaBigkeit in der dsthetisch spielenden Einbildungskraft.

Die Argumentation dieses Kapitels entwickelt sich als der Versuch', den fol-
genden Satz Kants aus der Kritik der Urteilskraft unplausibel erscheinen zu las-
sen: ,,.Der Gesang der Vogel verkiindigt Frohlichkeit und Zufriedenheit mit seiner
Existenz‘®. Dieser erstaunliche Satz, der bereits Kants Annahmen iiber das Na-
turschone in nuce enthélt, findet sich in § 42 in der sogenannten Deduktion der
reinen dsthetischen Urteile. Es handelt sich offensichtlich um eine subjektive oder
idealistische Projektion, die von der Schonheit des Gesangs auf eine Harmonie
zwischen Welt und Vogel schliefit. Das raumt Kant selbst auch gleich im nichsten
Satz ein: ,,Wenigstens so deuten wir die Natur aus, es mag dergleichen ihre Absicht
sein oder nicht” (KdU B 172). In der Weise, wie der Gesang hier sinnvoll gemacht
wird, enthiillt sich eine illegitime Ubertragung aus der Welt des Menschen auf die
der Vogel. Wir kénnen schlechterdings nicht wissen, wovon der Gesang der Vogel
nun wirklich kiindigt, daB3 er aber von der Zufriedenheit der Existenz ,singt’, ist
— wie zu zeigen sein wird — eine idealistische Unterstellung, die weitreichende Im-

1 Die Zugriffsweise der hier protokollierten philosophischen Meditationen auf Kants
Texte ist konstitutiv und irreduzibel pluralistisch, gerade weil sie stets versuchen, ein
sich durchhaltendes Unbehagen an der Kantischen Philosophie mit dem auszutarie-
ren, was moglicherweise immer noch an Kant {iberzeugt.

2 Im folgenden zitiert nach der Ausgabe: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg.
von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974). Zitiert nach der Paginierung
B unter dem Sigel [KdU B]. Zitat hier KdU B 172.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

plikationen oder Voraussetzungen in sich birgt. Es sind mindestens die folgenden
Thesen impliziert, die ich im Verlauf dieses Kapitels versuchen werde systema-
tisch in Frage zu stellen:

1. Der Gesang der Vogel ist offensichtlich deshalb prototypisch schon, weil er von
der Harmonie in der Existenz zu kiinden scheint, wie Kant denkt.

2. Die (Natur-)Schonheit zeigt oder ist an sich selbst die Angemessenheit von Sub-
jekt (oder Vogel bzw. dessen Gesang) und Objekt (oder Welt).

3. Die Naturschonheit (zu der der Gesang der Vogel zu zéhlen ist) enthilt eine Art
,Wink® der Natur, ,als ob® diese fiir unsere Vorstellungsvermégen zweckméBig
oder angemessen ist. Gerade aufgrund dieser hypothetisch der Natur unterlegten
ZweckmaBigkeit ist das Naturschone fiir uns Menschen schon bzw. wird als Scho-
nes lustvoll gefiihlt.

4. Nur das Naturschone erfiillt die Funktion, ein (z.B. moralisches) Interesse beim
rezipierenden Subjekt wecken zu kénnen (cf. KdU B 172). Denn das Kunstschone
téuscht uns, indem es sich dem Naturschonen dhnlich gibt. Auf die Frage, welcher
Art dieses Interesse ist, werde ich zuriickkommen.

Kant spricht in der Kritik der Urteilskraft auf zwei Weisen von Subjektivitit. Zum
einen strukturell, wenn er im Rahmen einer Analyse der Grammatik unseres Be-
griffs der ,Schonheit® das beschreibt, was man spéter (spitestens seit Bubner)® ,,ds-
thetische Erfahrung™ genannt hat. Zum anderen entwirft er aber auch Gestalten
einer genuin dsthetisch bestimmten Subjektivitit wie etwa den Kiinstler, den Dich-
ter oder das Genie. Die Differenz dieser beiden Beschreibungen von Subjektivitét
ist nur vordergriindig identisch mit der Differenz zwischen einer passiv gedachten
Erfahrung des Schonen und einer aktiven Kunstproduktion. Aktive wie passive
Momente liegen vielmehr in beiden subjektiven Verhiltnissen zum Schénen. Die-
ses Kapitel versucht, das Verhiltnis dieser beiden Sprechweisen tiber Subjektivitit
zumindest ein wenig zu erhellen. Aus Platzgriinden beschriankt es sich allein auf
diejenigen dsthetischen Erfahrungen, die am Schénen gemacht werden kénnen.
Ausgespart werden also alle Arten des Nichtschénen (Erhabenes, HéBliches, Ekel-
haftes), soweit Kant sie verhandelt.

Kant schreibt: ,,Ein Prinzip des Geschmacks, welches das allgemeine Kriterium
des Schonen durch bestimmte Begriffe angébe, zu suchen, ist eine fruchtlose
Bemiihung, weil, was gesucht wird, unmoglich und an sich selbst widerspre-
chend ist” (KdU B 53). Ich mochte gleich die Frage stellen, in welcher Weise es
Kants Projekt ist oder aber nicht ist, sich selbst auf die Suche nach einem solchen
allgemeinen Prinzip zu begeben, was nach Kant eine unmogliche und selbstwi-
derspriichliche Bewegung ist. Moglich ist ndmlich ein solches Prinzip nur, wenn
es sich nicht auf (bestimmte) Begriffe griindet und doch Allgemeingiiltigkeit be-
ansprucht. Einerseits behauptet Kant ja (die obige These einschrinkend), dal3 ein

3 Cf. Riidiger Bubner: Asthetische Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 87

solches Prinzip (nur) nicht objektiv gegeben sein konne. Was immer hier ,objek-
tiv auch noch meinen konnte: es bezieht sich zunichst auf die Beschaffenheit
von Gegenstianden, die wir schon finden. Keine Eigenschaft dieser Objekte aber
kann das Gefiihl der Lust erzwingen. Es gibt also a priori keine kausale Verkniip-
fung von Gegenstand und dem Gefiihl angesichts der empfundenen Vorstellung
dieses Gegenstandes im Subjekt, sondern das Subjekt ist im Wohlgefallen am
Schonen frei. Andererseits muf es eine Begriindung fiir den allgemeinen Gel-
tungsanspruch &sthetischer Urteile geben, und wenn diese nicht im Objekt zu
finden ist, so ist sie im Subjekt zu suchen. Asthetische Urteile iiber das Schone
sind nédmlich genau deshalb allgemein (und zwar allgemein auf eine nichtem-
pirische Weise) bzw. erheben einen allgemeinen Giiltigkeitsanspruch, weil das
formale Spiel der Erkenntniskréfte des Subjekts angesichts eines schonen Gegen-
standes allen Subjekten gemeinsam ist: alle Menschen teilen ndmlich einen ,.tief
verborgenen [...] gemeinschaftlichen Grunde der Einhelligkeit in Beurteilung der
Formen, unter denen ihnen Gegenstiande gegeben werden” (KdU B 53), wie es
im Anschlufl an das am Beginn dieses Abschnitts erwéhnte Zitat bei Kant heifit.
Kants Formel, in der er diesen vielleicht nur scheinbaren Widerspruch faf3t, lau-
tet bekanntlich, daf3 das dsthetische Urteil bzw. das dsthetische Wohlgefallen am
Schonen einerseits auf der allgemeinen Mitteilbarkeit dieses Zustands oder des
auf diesem Zustand aufbauenden Urteils beruhen soll (§ 9), wihrend andererseits
der Gegenstand dieses Wohlgefallens genau deshalb schon genannt wird, weil er
die Erkenntnis- oder Vorstellungs- oder Gemiitskréfte (d.h. hier Einbildungskraft
und Verstand), wie Kants laxe Terminologie behauptet, in ein freies Spiel ver-
wickelt, das sowohl harmonisch sein oder doch ausgehen soll als auch zu einer
wechselseitigen Belebung eben jener Erkenntniskrifte fithren oder diese aber mit
sich bringen soll, die es angeblich ins Spiel setzt. Ich werde weiter unten auf das
Verhiltnis von Urteil und Lust bzw. édsthetischer Erfahrung, die Kant unter Um-
gehung einer naheliegenden Problematisierung ihrer Beziehung zueinander oft
scheinbar leichtfertig identifiziert, zurtickkommen. In diesem Zusammenhang
wird auch das Verhiltnis von Freiheit und Teleologie dsthetischer Zustdnde zu
befragen sein.

Geschmacksurteile beruhen also weder auf einem objektiven Prinzip (dann
wiren sie Erkenntnisurteile oder praktische Urteile) noch sind sie prinzipienlos
(dann wire das Schone blof3 subjektiv-angenehm). Dieses gesuchte und paradoxer-
weise sowohl subjektive wie auch allgemeingiiltige Prinzip ist der Gemeinsinn, der
seine Urteile im Unterschied zum gemeinen Verstand nicht auf dunklen Begriffen
griindet (wie dieser das Kants Uberzeugung nach tut), sondern angeblich nach Ge-
fiihl urteilt (wobei zundchst offen bleiben muB, ob hier das Gefiihl des Schénen auf
dem Gemeinsinn oder aber der Gemeinsinn auf dem Gefiihl griindet):

»Wenn Geschmacksurteile (gleich den Erkenntnisurteilen) ein bestimmtes objektives
Prinzip hitten, so wiirde der, welcher sie nach dem letztern fillet, auf unbedingte Not-
wendigkeit seines Urteils Anspruch machen. Wiren sie ohne alles Prinzip, wie die des
bloBen Sinnengeschmacks, so wiirde man sich gar keine Notwendigkeit derselben in
Gedanken kommen lassen. Also miissen sie ein subjektives Prinzip haben, welches nur

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

durch Gefiihl und nicht durch Begriffe, doch aber allgemeingiiltig bestimme, was gefalle
oder missfalle. Ein solches Prinzip aber konnte nur als ein Gemeinsinn angesehen wer-
den [..]- (KdU B 64)

Es gibt also einen allen Menschen gemeinsamen Grund fiir die Einhelligkeit — oder
sollte man sagen Gleichférmigkeit? — dsthetischer Urteile, die nur gewissermalien
durch empirische Verunreinigung differieren kénnen. Und das betrifft auch die
Moglichkeit eines Streits dariiber, was legitimerweise schén zu nennen sei, ein
Streit, der gerade kein Streit tiber den Geltungsanspruch &sthetischer Urteile selber
ist, sondern vielmehr auf diesem beruht und durch ihn allererst ermdoglicht wird:
wir fordern ndmlich die allgemeine Einstimmung in unsere Urteile tiber das Scho-
ne und muten sie jedermann zu, ,,ohne da} die Urteilenden wegen der Moglichkeit
eines solchen Anspruchs in Streite sind, sondern sich nur in besonderen Fillen
wegen der richtigen Anwendung dieses Vermogens nicht einigen kénnen“ (KdU
B 23). Dieser Gedankenzug wird spiter den Regelbegriff unschoén verwirren und
paradoxieren: es gibt ndmlich einerseits keine allgemeine Regel des Geschmacks,
wihrend andererseits alles auf die richtige Anwendung von Regeln ankommt, die
— so wird zu zeigen sein — nur durch Ubung gelernt werden kann. Doch dazu
spéter. Das irreduzibel empirische Moment, das im Problem der richtigen Anwen-
dung des Geschmacks liegt, versteht Kant als diesem blof3 akzidentiell. Die Kon-
sequenz daraus wire, daf} die gesellschaftlichen Geschmacksurteile unter idealen
Bedingungen — und das meint hier unter Bedingungen der Reinheit von allem
Empirischen, insbesondere von Reiz, Rithrung, Interessen, Begriffen, Zwecken
etc. — gleich wiren, obwohl das Geschmacksurteil nicht objektiv begriindbar oder
ableitbar ist. Daraus folgte als Konsequenz, da3 am Ende einer gedachten histo-
rischen Verwirklichung unseres apriorischen Geschmacksvermégens dann auch
jede Moglichkeit eines Streits iiber die Schénheit endete.

In diesem Abschnitt werde ich das Verhiltnis von Selbstbeschreibung und Selbst-
reflexion bei Kant diskutieren. Die allgemeine Frage, die Kant stellt und mit der
er sich explizit von der rationalistischen Tradition abzuheben trachtet, soweit sie
Urteile tiber das Schone als verworrene Erkenntnisurteile (und damit zugleich als
objektiv begriindbar) fafite, lautet also: wie 148t sich eine Allgemeingiiltigkeit be-
griinden, die nicht objektiv belegbar ist? Und spezieller: wie 148t sich Schonheit
bestimmen, wenn sie sich nicht auf bestimmte Eigenschaften von Gegenstdnden
und vielleicht nicht einmal auf begrifflich Pradizierbares reduzieren 146t? Es wird
zu zeigen sein, dal wir in der Tat iiber Schonheit so sprechen, ja zu sprechen ge-
zwungen sind, ,,als ob“ sie eine Bestimmung des Gegenstandes sei.' Die Analyse
der Grammatik unseres Gebrauchs des Begriffs ,Schon® bzw. ,Schonheit® miindet
in einer Analyse dieses ,,als ob“, und diese Analyse taugt nun, so meine These,

4 Es ist allerdings die Frage, ob wir das, was dsthetische Lust bereitet, zwangsldufig
schon nennen.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 89

zu einer kritischen Reflexion dessen, wie sich hier bei und ausgehend von Kant
eine Tradition ankiindigt, die die dsthetische Differenz als ideologische’ Recht-
fertigungsinstanz aufBerésthetischer Selbstverhiltnisse des Subjekts zu verstehen
sucht. Bei aller Rede vom reflexiven Charakter des édsthetischen Urteils beschreibt
Kant im wesentlichen nur die eine Hélfte der Phanomenologie und Funktion der
asthetischen Erfahrung, so wie sie hier angesetzt wird: er behandelt vor allem die
subjektfundierende Funktion der dsthetischen Erfahrung, die sich iiber den affir-
mativen Bezug des Subjekts auf das Schone konstituiert. Das reflexive Moment
(im Sinne einer Verunsicherung der subjektiven Selbst- und Weltverhéltnisse) in
der dsthetischen Erfahrung bleibt dagegen weitgehend ausgeblendet, auch wenn
Kant das dsthetische Urteil als Reflexionsurteil bestimmt. Aber Kants Reflexions-
begriff ist ein anderer als der von mir in dieser Arbeit angesetzte. Er bezeichnet
keine Verunsicherungsbewegung, sondern ist Mittel auf dem Weg zu einer Selbst-
vergewisserung des Subjekts durch das Schone. Reflexiv ist diese Bewegung laut
Kant, weil sich in ihr die Urteilskraft der Bedingungen ihres normalen Funktionie-
rens versichert und diese eben nicht in Frage stellt.

Einmal mehr wird hier nur in zweiter Linie nach der ph&nomenologischen
Angemessenheit der Kantischen Analyse gefragt, sondern die Weise beobachtet,
in der Kant beobachtet und damit zugleich Modelle kultureller Selbstreflexionen
oder Selbstbeschreibungen anbietet. Diese vielleicht nur dulerst geringfiigige Dif-
ferenz zwischen dem Modell der Selbstreflexion und dem der Selbstbeschreibung
steht im Zentrum dessen, was hier versucht wird zu befragen. Die theoretische
Bestimmung der Weise dieser angeblich selbstreflexiven Modelle durch kultu-
relle Selbstbeschreibungen wird hier als &sthetische Ideologie verstanden. Denn
eine Selbstreflexion, bei der das Resultat schon feststeht (bei Kant ist dies die
Angemessenheit unserer subjektiven Erkenntniskréfte mit der Beschaffenheit der
Objekte der Welt) ist keine wahrhafte Selbstreflexion, sondern eine Inanspruch-
nahme einer bestimmten Erfahrungsweise (ndmlich hier der dsthetischen) fiir eine
ideologische oder fundierende Funktion. Damit entspricht sie nur einem Moment
der hier normativ ausgezeichneten Theorie der dsthetischen Erfahrung. Durch die
Selbstreflexion der Urteilskraft anhand eines schonen Gegenstandes soll sich de-
ren Angemessenheit mit den Objekten der Welt erfahren lassen. Ausgeblendet oder
vielmehr funktional vereinnahmt wird das verunsichernde Moment der Reflexion,
das sich eben kritisch auf das griindende Moment bezieht.

Kants Modell der &sthetischen Erfahrung als Erfahrung einer Erkenntnis
iberhaupt — wie immer man das verstehen soll — ist eine theoretische Selbstbe-
schreibung einer scheinbar selbstreflexiven Funktion der &dsthetischen Erfahrung

5 Unter Ideologie wird hier die funktionale Inanspruchnahme der dsthetischen Erfah-
rung fiir auBBerdsthetische Zwecke verstanden. Daneben wird der Terminus ,Ideolo-
gie® in dieser Arbeit auch noch in zwei weiteren Bedeutungen gebraucht: zum einen
bezeichnet er ein auf Illusionen beruhendes und deshalb falsches Welt- und Selbst-
verhéltnis der Subjekte, zum anderen die Verdeckung der Endlichkeit alles Mensch-
lichen. Diese drei Bestimmungen hdngen aber zusammen. Ideologisch ist namlich
das subjektive Wéhnen in einer gesicherten Welt, das z.B. dsthetisch gegriindet wird
und das die Verginglichkeit menschlicher Sinnstiftung ausblendet.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

fiir jedes Subjekt’, das diese Erfahrung macht, und das heifit bei Kant: Lust am
Schonen fiihlt.” BloB scheinbar reflexiv ist diese theoretische Selbstbeschreibung
einer Selbstreflexion, weil sie eben beschreibt und das Beschriebene affirmiert,
wihrend bei einer kritischen Selbstreflexion, die diesen Namen verdiente — soweit
sie moglich ist — das Ergebnis offen bleiben mufl. Wenn es denn auf ein Ergebnis
tiberhaupt ankommt und nicht vielmehr auf eine Praxis, eine philosophisch-hi-
storische oder aber dsthetische Praxis, die es zu reaffirmieren gilt. Es steht dann
nicht von vornherein fest, ob im Durchgang durch die Reflexion etwas begriindet
oder fundiert werden kann, oder ob nur radikaler Zweifel, Unsicherheit, Skepsis
und Kritik (etwa der Ideologie) — also Disharmonie (von Subjekt, Objekt und Welt)
—librig bleiben. Eine Theorie der wahren Funktion &dsthetischer Erfahrungen miif3-
te genau hier ansetzen: sie wire radikale Infragestellung der #sthetischen Ideo-
logie des Schonen (die ndmlich eine letztlich illusiondire Harmonie von Subjekt
und Objekt als notwendige Bedingung des Asthetischen postuliert)* gerade in der
asthetischen oder durch die dsthetische Erfahrung selbst. Auf die kritische Funkti-
on der &dsthetischen Erfahrung, bei der zunédchst unklar ist, in wie weit sie von der
Beschaffenheit der Gegenstéinde abhdngt, an denen sie gemacht wird (miissen das
z.B. notwendigerweise Kunstwerke sein?), konnen Kunstobjekte wiederum refle-
xiv bezogen sein. Solche Kunstwerke thematisieren explizit ihre eigene Funktion,
sei es formalistisch (indem sie sich schoner Formen irgendwie selbstreflexiv entle-
digen oder deren Funktion zumindest problematisieren) oder inhaltistisch (indem
sie sich AuB3erdsthetisches zum Thema machen, etwa Politisches oder Soziales),
indem sie das Konzept und die konstitutive Funktion des Schonen selbst in Frage
stellen oder negieren. Avancierte Kunstwerke leisten diese (Selbst-)Destruktions-
arbeit, die selbst nicht metaphysisch ist, sondern negativ auf die ideologischen Im-
plikationen des Konzepts der Schonheit bezogen ist, durch die formale Anordnung
des Materials’, und genau deswegen verdienen sie den Namen ,Avanciert* (cf. Ka-
pitel 1, Abschnitt VIII).

v

Schon ist also die Harmonie von Subjekt und Welt. In dieser Harmonie offenba-
ren unsere Erkenntniskrifte selbst die angemessene Weise ihres Funktionierens,
wenn man sie (angeblich) frei betdtigt, d.h. spielen 146t. Teleologie und Freiheit

6 Bei Kant ist es der selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft, der dsthetisch ist.

7 Cf. Andrea Kern: Schine Lust: eine Theorie der dsthetischen Erfahrung nach Kant
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000).

8  Allerdings ist zu betonen, daf die vom Subjekt gefiihlte Harmonie allein nicht schon
Ideologie ist. Dazu wird sie erst, wenn sie sich einerseits als die einzig zulédssige Wei-
se der dsthetischen Relation von Subjekt und Objekt setzt und ihr andererseits (z.B.
durch dsthetische Theorien) eine Funktion zur Griindung auBerdsthetischer subjekti-
ver Selbst- und Weltverhiltnisse zugesprochen wird.

9 Cf Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2000).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 91

dieses Spiels schlieBen sich aus. Entweder endet das dsthetische Spiel immer mit
einem abschlieBenden Urteil und ist dann nicht mehr frei, oder es setzt sich nur
genau so lange fort bzw. erhilt sich nur so lange selbst, wie es frei ist und d.h.
sich des Urteils enthebt. Dann aber kulminiert es nicht mehr zwangslaufig (wie
Kant zu denken scheint) iiberhaupt in einem Urteil, geschweige denn in einem
Urteil, das dem Gegenstand der dsthetischen Lust Schonheit pradiziert. Ein freies
Spiel muf} der Moglichkeit nach auch disharmonisch sein bzw. enden konnen (also
auch ohne abschlieBendes Urteil aufhoren kénnen) und trotzdem eine dsthetische
Erfahrung sein kénnen. Ebenso kann das Urteilen eine mitlaufende Dimension
der dsthetischen Erfahrung sein. Vielleicht markieren Erfahren und Urteilen zwei
Weisen der subjektiven Bezugnahme auf Objekte: einmal als aktiv-passive mittel-
bare Erfahrung dieser Objekte, einmal als aktive Beurteilung dieser Objekte. Kant
beschiftigt sich in der Tat mehr mit dem Geschmacksurteil als mit dem diesem
vorgéngigen dsthetischen Zustand, fiir den sich Theorien &sthetischer Erfahrung
seit Bubner interessieren. Bei Kant wird die Differenz zwischen &sthetischer Er-
fahrung und dsthetischem Urteil niemals explizit befragt.” Die mindestens laxe
Gleichsetzung von &sthetischen Zustéinden und Urteilen referiert auf Kants mehr
oder weniger implizite Unterstellung, dafl unsere Praxis gleich welcher Art im-
mer eine Urteilspraxis ist, und zwar eine Urteilspraxis, die ausschlieBlich auf drei
Arten Urteilen basiert und reduzibel ist, ndmlich auf theoretische, auf praktische
und auf dsthetische Urteile. Dies ist sozusagen der Restrationalismus, an dem Kant
entgegen seiner Kritik am Rationalismus festhilt. Dagegen lieB3e sich sagen, da3
moglicherweise dsthetische Zustdnde gerade mit einer Aufhebung, Aufschiebung
oder Suspension von Urteilen einhergehen. So beschreibt Kant ja auch die Weise
des dsthetischen Funktionierens der Urteilskraft: diese befindet sich dann ndmlich
in einem reflexiven Spiel, das darin anders ist gegeniiber anderen (z.B. erkennen-
den) Reflexionen, daf3 es eben nicht teleologisch auf ein Urteil hinauslduft, sondern
in ihm die Urteilskraft als solche gewissermaf3en ihr eigenes reines und formales
Funktionieren lustvoll fiihlt.

v

In diesem Abschnitt mochte ich den Charakter des ,,Als-ob* diskutieren. Es wird
zu fragen sein, inwieweit Kants Projekt genau das versucht, was er selbst nur als
unmoglich und in sich widerspriichlich denken kann, namlich subjektiv-allgemei-
ne Prinzipien des Geschmacks zu finden oder zumindest zu suchen und damit
seine empirischen Bemerkungen tiber das Schoéne und Erhabene zu revidieren.
Hier wird daher weniger nach der Rechtmifigkeit der Kantischen Beschreibung
gefragt als vielmehr nach der Weise, in der Kant selbst die Frage der Asthetik
transzendentalphilosophisch problematisiert. Die Analyse seiner Argumentation

10 Allerdings ist festzuhalten, dafl Kant (im Unterschied zu mir) weder von &sthetischer
Erfahrung noch von &sthetischen Zustdnden des Subjekts spricht. Es ist aber sach-
lich gerechtfertigt, mit diesen Begriffen das zu benennen, was Kant beschreibt, auch
wenn diese Terminologie zu Kants Zeiten nicht gebrauchlich war.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

orientiert sich dabei zunéchst an jenem ,,als ob®, das den Kern der ideologischen
Funktion dsthetischer Zustdande bei Kant begriindet. Kant fiihrt die Denkfigur des
,als ob“ zunidchst ein als Erlduterung der spezifischen Weise, in der dsthetische
Urteile einen allgemeinen Geltungsanspruch erheben und damit geméf Kants aus
der Kritik der reinen Vernunft implantierten Kategorientafel als fragwiirdigem
Ordnungsschema einer dsthetischen Theorie (so sie denn tiberhaupt eine sein soll)
quantitativ bestimmt werden. Asthetische Urteile erheben namlich einen Anspruch
auf Beistimmung aller als ob sie logische Urteile wéren — was hier in erster Linie
Erkenntnisurteile und dariiber hinaus auch moralische Urteile meint, eine weitere
laxe Identifizierung Kants. Sie erheben Anspruch auf subjektive Allgemeinheit,
wie Kants zugespitzte Formel fiir dieses offensichtliche Paradoxon lautet, als ob
sie objektive Urteile wéren: ,,Das Geschmacksurteil bestimmt seinen Gegenstand
in Ansehung des Wohlgefallens (als Schonheit) mit einem Anspruch auf jeder-
manns Beistimmung, als ob es objektiv wire* (KdU B 136).

Man kann vielleicht sagen, daf3 die Kritik der Urteilskraft ihre argumentative
Kraft aus der streng analytischen Entfaltung dieses Paradoxons oder Zirkels be-
zieht, und dafl Kant das Geschmacksurteil gegen dessen (dsthetische) Tradition
paradoxiert. Das Paradoxon lautet in Kurzform: einerseits ist das schon, was mir
gefillt (ein Gefallen, das sich indifferent zum blof3 Angenehmen und damit zum
bloB Subjektiven verhilt), andererseits gefillt mir das, was schon ist und zwar
gerade deswegen, weil es schon ist (hier griindet also das subjektive Gefiihl auf
der Beschaffenheit des Gegenstandes bzw. scheint es zunéchst so0). Man befindet
sich hier offensichtlich in einem Zirkel, aus dem es weniger herauszukommen
gilt als vielmehr auf die rechte Weise hineinzukommen, wie man in Anspielung
auf eine Formulierung Heideggers in Sein und Zeit sagen konnte." Schonheit ist
also weder subjektiv noch objektiv, oder genauer: sie ist zugleich subjektiv (da
sie sich auf das Verhiltnis einer gegebenen Vorstellung auf unser subjektives Ge-
fithl bezieht) und objektiv (weil sie einen allgemeinen Geltungsanspruch unserer
Urteile postuliert, der zumindest nicht v6llig unabhéngig von der Beschaffenheit
der dsthetisch erfahrenen Objekte sein kann).

Dieses Paradoxon zieht sich wie ein Rif3 durch den &sthetischen Teil der K7i-
tik der Urteilskraft, die nichts anderes ist als die temporalisierende Entfaltung
der Darstellung und Begriindung dieses unmoglichen subjektiv-allgemeinen
Geltungsanspruchs dsthetischer Urteile. Es wird im Verlauf des Textes all die Be-
griffe, die Kant in seinen Antworten in Anspruch nimmt, kontaminieren: Idee,
Ideal, Zweck, Gesetz, Regel, Spiel, Harmonie, Gemeinsinn, Mitteilbarkeit etc.

Der Versuch der Auflosung dieses Paradoxons fiihrt nun dazu, Schonheit als
eine Weise der Relation von Subjekt und Objekt zu verstehen, ndmlich als eine
harmonische Relation. Die Denkfigur dieser Harmonie oder Einhelligkeit, wie
Kant auch sagt, ist deshalb ideologisch ausd/beutbar, weil sie zwar offensichtlich
nicht die einzige mogliche (dsthetische) Relation von Subjekt und Objekt ist, die-
ses aber mit scheinbarer Notwendigkeit behauptet oder zumindest voraussetzt.
Alle anderen (moglicherweise) nichtharmonischen Relationen von Subjekt und
Objekt werden von Kant aus der Asthetik bzw. genauer: der Analyse der Ge-

11 Cf. Martin Heidegger: Sein und Zeit (Niemeyer, Tiibingen 1993), hier S. 153.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 93

schmacksurteile entweder ausgeschlossen oder auf Harmonie reduziert (wie das
Erhabene und das HéBliche).

Andersherum ist auch nicht einzusehen, warum eine solche Harmonie auf
ein dsthetisches Verhiltnis von Subjekt und Objekt beschriankt sein sollte. Jede
bestimmte Erkenntnis scheint vielmehr (zumindest wenn man Kants Erkennt-
nismodell ungefragt gelten 14Bt) bereits eine Harmonie oder ein bestimmtes Zu-
sammenstimmen der Erkenntniskréfte (also Verstand und Einbildungskraft) zu
implizieren, ja nichts weiter zu sein als eben diese harmonische Relation, wenn
auch unter Maf3gabe nicht der reflektierenden, sondern der bestimmenden Ur-
teilskraft eine Subsumption des Besonderen (was Kant zumeist mit der Anschau-
ung gleichsetzt) unter das Allgemeine (das Begriffsvermogen oder der Verstand).
,»Reflektierend” meint hier einen Gebrauch der Urteilskraft, der ausgehend vom
Einzelnen das Allgemeine sucht, wihrend ,,bestimmend ein Gebrauch der Ur-
teilskraft ist, der ,einfach® das Besondere unter dem Allgemeinen subsumiert.
Kant wiirde sagen, dafl die Harmonie in der bestimmenden Urteilskraft nicht
frei(willig) zustande kommt, sondern unter dem Diktat des begrifflich identi-
fizierenden Verstandes (cf. KdU B 66), wihrend sie im dsthetischen Urteil auf
freie Weise harmoniert. Es ist die Frage, ob diese Differenz zu halten ist. Die Dif-
ferenz zwischen reflektierender und bestimmender Urteilskraft 1ige dann nicht
darin, daB3 es nur bei der ersteren eine Reflexion gibt (die gibt es auch bei jeder
Subsumption einer Anschauung unter einen allgemeinen Begriff), sondern dar-
in, daf3 diese Reflexion anders bzw. iiberhaupt endet. Dann lieBe sich die Spezifik
der Weise, wie in dsthetischen Urteilen Reflexion im Spiel ist, so verstehen, daf3
sich die Urteilskraft reflexiv auf ihr normales Funktionieren bezieht, und zwar
in der Weise, daB sie dies tut, indem sie (angesichts eines vorgestellten Gegen-
stands) formal mit sich selbst spielt.

Festzuhalten ist noch, dafl Kant grole Schwierigkeiten hat, seine leitende Ab-
grenzung von Erkenntnisurteilen und &sthetischen Urteilen durchzufiihren bzw.
-zuhalten. Zum einen behauptet Kant, da3 die Freiheit der Einbildungskraft im
asthetischen Zustand darin bestehe, daB sie ,,ohne Begriff schematisiert™ (KdU B
146). Dies tut sie jedoch nicht nur im dsthetischen Zustand, sondern auch in jedem
ErkenntnisprozeB, wie aus der Kritik der reinen Vernunft® erhellt, denn sie ver-
mittelt ja gerade zwischen Begriff und Sinnlichkeit, wenn sie schematisiert, und
wendet nicht einfach Begriffe auf Anschauungen an, wie Kant félschlicherweise
(falsch in Bezug auf seine eigene Theorie) in der Kritik der Urteilskraft wiederholt
zu behaupten scheint. Wenn der Schematismus der Einbildungskraft begrifflich
wire, konnte er eben das nicht leisten, was er doch laut Kant leisten soll: die (zu-
dem richtige) Anwendung der Begriffe auf Anschauungen zu gewihrleisten. Zum
anderen ist die Bestimmung des freien Spiels der Erkenntniskrifte als ein Zusam-
menstimmen von Verstand und Einbildungskraft insofern unspezifisch fiir dsthe-
tische Zusténde, als daB auch bei jeder Erkenntnis ein solches Zusammenstimmen
vorhanden sein muf3. Kant wiirde wohl darauf erwidern, dal das Zusammen-
stimmen in beiden Féllen — wenn es denn iiberhaupt die gleiche Weise des Zu-

12 Cf. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1974), Ausgabe B, S. 176-187.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sammenstimmens ist — auf unterschiedliche Weisen zustande kommt: ndmlich im
asthetischen Zustand auf eine freie Weise (es ist vor allem die Einbildungskraft,
die frei ist, und zwar irgendwie von begrifflichen Zwangen, wie auch immer das
zu verstehen sein soll), wihrend es beim Erkenntnisurteil angeblich einen Zwang
gibt, den der Verstand auf die Einbildungskraft ausiibt.

\'Al

Eine Leitfrage der hier vorgenommenen Analyse ist die Frage, ob Kant tiber die
Beschaffenheit von schon genannten Gegenstidnden Auskunft gibt oder zu geben
gezwungen ist. In den ersten Paragraphen der Analytik des Schonen verweigert
Kant konsequent jede objektive Bestimmung des Schénen”, und zwar mit dem Ar-
gument, es beruhe weder auf Eigenschaften der Gegenstinde noch auf Begriffen.
Wihrend es also zunichst so scheint, als streiche Kant das Objekt aus der dsthe-
tischen Erfahrung, was u.a. eine Nivellierung der Differenz zwischen Kunstwer-
ken und sonstigen Gegenstinden zur Konsequenz hitte, an denen wir &sthetische
Erfahrungen machen kénnen, so ist er gleichwohl gezwungen, doch etwas tiber
Objekte zu sagen und damit Beispiele einer Regel anzufiihren, von der er behaup-
tet, daf} diese selber nicht angebbar sei und daher die Beispiele (Zeichnungen a la
greque, Laubwerk zu Einfassungen, Papiertapeten, Blumen, musikalische Phan-
tasien, Musik ohne Text (cf. KdU B 49)) nur ,,als ob* Erfiillung dieser Regel sein
konnen. Die Frage ist, ob es lediglich eines Einstellungswechsels des Subjektes als
einer aktiven Handlung bedarf, um &sthetische Wahrnehmungen oder Erfahrungen
machen zu konnen, der Gegenstand also bloBer AnlaB fiir dsthetische Erfahrungen
ist. Oder ob nicht doch die Beschaffenheit des Gegenstandes nicht beliebig sein
kann, sondern eben doch so sein muf3, daB sich in der Vorstellung des Gegenstan-
des zwischen der Einbildungskraft und dem Verstand ein freies Spiel zumindest
einstellen kann, was dsthetisch lustvoll gefiihlt wird oder aber selbst diese Lust ist.
Das wiirde heiflen, daf3 das je ne sais quoi der dsthetischen Zustinde oder Urteile,
also die Unmoglichkeit eines addquaten sprachlichen Ausdrucks derselben oder
einer angemessenen Beschreibung ihres Zustandekommens, nicht heift, daf3 es
nichts im Objekt gibt, was Bedingung der Moglichkeit bestimmter Erfahrungen
ist, sondern nur, daf} es begrifflich nicht zu fassen und am Objekt begrifflich nicht
zu identifizieren ist. Schonheit ist nur zu verstehen als Verhéltnis von Subjekt und
Objekt. Dies betrifft also nur die Weise unseres Zugriffs auf Objekte, der eben in
asthetischen Beziigen anders ist als in erkennenden: ndmlich nicht begrifflich, son-
dern fithlend bzw. lustvoll. Immer wenn Kant letzteres einzurdumen gezwungen
ist (wortiber er nie Rechenschaft abgibt), dann betont er die Bedeutung der forma-
len Beschaffenheit der Gegenstinde fiir das Zustandekommen des &sthetischen
Spiels und das dsthetische Geschmacksurteil:

,Alle Form der Gegensténde der Sinne (der &uB3ern sowohl als mittelbar auch des innern)

13 Z.B. als sinnliche Vollkommenheit, wie es Teile der rationalistischen Tradition ver-
standen, z.B. Baumgarten.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 95

ist entweder Gestalt, oder Spiel: im letztern Falle entweder Spiel der Gestalten (im Raume,
die Mimik und der Tanz); oder bloBes Spiel der Empfindungen (in der Zeit). Der Reiz der
Farben, oder angenehmer Téne des Instruments, kann hinzukommen, aber die Zeichnung
in der ersten und die Komposition in dem letzten machen den eigentlichen Gegenstand
des reinen Geschmacksurteils aus [...].“ (KdU B 42/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Es kommt also alles auf die Zeichnung oder Komposition der Gegenstdnde an,
auf ihre bloBe Form, denn sonst wiren die Geschmacksurteile nicht rein, son-
dern durch Reiz und Rithrung kontaminiert. Es ist die Frage, ob die Bestimmung
der Form der Gegensténde, auf die sich die &dsthetische Erfahrung bezieht, durch
Zeichnung und Komposition schon hinreichend ist. Gleichwohl ist hier das Spiel
nicht erst im Subjekt, sondern bereits im Gegenstand irgendwie praformiert: z.B.
in der Musik als Spiel der Tone. ,,Form™ dient hier als Gegenbegriff gegen eine
ganze Reihe von Bestimmungen dessen, was auf keinen Fall eine Rolle spielen
darf fiir das Zustandekommen dsthetischer Zustédnde und/oder Urteile: Inhalt, Ma-
terie, Zweck, Begriff, Interesse, Reiz, Rithrung etc.: die Reihung wiederholt sich
in der negativen abgrenzenden Bestimmung der Reinheit des édsthetischen Urteils.
So daB nur streng formale Beschaffenheiten des Gegenstandes der an ihm zu ma-
chenden &sthetischen Erfahrung ihre Reinheit und damit dessen freie Schonheit zu
sichern vermogen. Vielleicht miissen diese formalen Bestimmungen des Gegen-
standes der dsthetischen Erfahrung gerade deshalb so vage bleiben, weil sie sich
dem Konzept der absoluten Reinheit fligen miissen, das konstitutiv mit der Idee
asthetischer Freiheit verbunden scheint: Freiheit ist dann die Freiheit von allen em-
pirischen, begrifflichen, utilitaristischen etc. (absurderweise vielleicht sogar: allen
affektiven/emotionalen) Zusétzen des dsthetischen Zustands. Das freie Wohlge-
fallen am Schonen bezeichnet Kant auch als ,,Gunst®, die weder mit der Neigung
noch mit dem Begehren zusammenfallen darf (cf. KdU B 15 f)). Denn im Schénen
darf die ,,Freiheit der Einbildungskraft, die in Beobachtung der Gestalt gleichsam
spielt (KdU B 50) nicht durch Zwecke oder Begriffe von Zwecken eingeschrénkt
werden. Zwar keine Zwecke, aber doch ZweckmaBigkeit, sei es Zweckmafigkeit
ohne Zweck oder bloB formale ZweckméBigkeit. Auf die Frage der ZweckmaBig-
keit komme ich zuriick.

Vil

Dieser Abschnitt beschéftigt sich mit der Freiheit der Einbildungskraft und der
damit zusammenhéngenden Autonomie des Geschmacks(urteils). Wéhrend in der
Dichtkunst die Einbildungskraft wirklich frei ist, ist sie bei der dsthetischen Be-
trachtung von schonen Gegenstinden an deren Form gebunden, die ein Spiel er-
moglichen mul:

»Wenn nun im Geschmacksurteile die Einbildungskraft in ihrer Freiheit betrachtet wer-
den muB, so wird sie erstlich nicht reproduktiv, wie sie den Assoziationsgesetzen" un-

14 Dieser Begriff der ,,Assoziationsgesetze™ wirft eine Reihe von Fragen auf: Was ist

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

terworfen ist, sondern als produktiv und selbsttétig (als Urheberin willkiirlicher Formen
moglicher Anschauungen) angenommen; und, ob sie zwar bei der Auffassung eines gege-
benen Gegenstandes der Sinne an eine bestimmte Form dieses Objekts gebunden ist und
sofern kein freies Spiel (wie im Dichten) hat, so 1a8t sich doch noch wohl begreifen: daf3
der Gegenstand ihr gerade eine solche Form in die Hand geben konne, die eine Zusam-
mensetzung des Mannigfaltigen enthilt, wie sie die Einbildungskraft, wenn sie sich selbst
frei Uiberlassen wire, in Einstimmung mit der VerstandesgesetzméBigkeit tiberhaupt ent-
werfen wiirde. Allein daB die Einbildungskraft frei und doch von selbst gesetzméaBig sei,
d.i. daB sie eine Autonomie bei sich fiihre, ist ein Widerspruch. Der Verstand allein gibt
das Gesetz.”“ (KdU B 69)

Die Moglichkeit der Freiheit der Einbildungskraft wirft also unmittelbar die Frage
auf, wer dazu befugt ist, Gesetze zu geben oder zu erlassen. Offensichtlich ist das
freie Spiel der Einbildungskraft, wie zweckmiBig und fiir was auch immer, per se
gesetzlos oder gesetzwidrig. Die Produktivitit der Einbildungskraft — die man heu-
te ,Phantasie‘ nennen wiirde — bildet Vorstellungen, die sich auf3erhalb des gesetz-
lichen Rahmens des Verstandes bewegen. Thre Gesetzlosigkeit muf3 daher selbst
gerahmt bleiben, es miissen Grenzen gezogen werden, die das Reservat, in dem die
Einbildungskraft frei (und womdglich folgenlos) spielen darf, konstituieren. Kant
hat die Phantasie (die frei spielende Einbildungskraft) auf die Kunst beschrénkt
und damit die Wissenschaft bzw. Metaphysik von der schwiarmenden Vernunft
gereinigt und auf Verstand und Erfahrung gegriindet. Kunst unterscheidet Kant
einerseits vom Handwerk, andererseits von der Wissenschaft. Die freie Kunst ist
ein Spiel, das nur als Beschéftigung, die fiir sich selbst angenehm ist, zweckmafig
ausfallen (gelingen) kann (cf. KdU B 175). Es gibt weder eine Wissenschaft des
Schoénen noch eine schéne Wissenschaft, wihrend aber die Wissenschaft sehr wohl
ein Hilfsmittel fiir schone Kunst sein kann.

Allerdings findet das Schone seine Grenze in den ,eigentlichen Phantasien,
womit sich das Gemiit unterhilt”, indem die Einbildungskraft ,,zu dichten Anlaf3
bekommt®. Die verénderlichen Gestalten eines Kaminfeuers und eines rieselnden
Baches sind ndmlich tiberraschender Weise (denn sie sind reines Formenspiel)
nicht schon, sondern reizvoll, also mit Empirischem vermischt (cf. KdU B 73). Das
folgenlose Spiel der Einbildungskraft im schonen (durch die #sthetische Differenz
abgesteckten) Reservat ist die Begriindung fiir die Moglichkeit der dsthetischen
Autonomie. Denn nur der Verstand kann sich selbst Gesetze geben, nicht aber die
Einbildungskraft. Gleichwohl ist das Subjekt in seinen Geschmacksurteilen durch-
aus autonom gegeniiber anderen Subjekten, auch wenn dies die diesen zugrunde-
liegende Tatigkeit der Einbildungskraft nicht ist:

[ Dliese Allgemeingiiltigkeit [des &dsthetischen Urteils, J.S.] [soll] sich nicht auf Stim-
mensammlung und Herumfragen bei andern, wegen ihrer Art zu empfinden, griinden,

das? Sind diese empirisch oder apriorisch? Im Subjekt bzw. seinen Vorstellungen
oder im Objekt? Sind diese Gesetze notwendig und in jedem Fall giiltig? Ist das Sub-
jekt bzw. dessen Einbildungskraft passiv in der Anwendung dieser Gesetze? Oder
bestimmen diese Gesetze auch deren Aktivitét?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 97

sondern gleichsam auf einer Autonomie des tiber das Gefiihl der Lust (an der gegebenen
Vorstellung) urteilenden Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmacke beruhen, gleich-
wohl aber doch auch nicht von Begriffen abgeleitet werden [...].” (KdU B 135)

,,Der Geschmack macht blof3 auf Autonomie Anspruch. Fremde Urteile sich zum Bestim-
mungsgrunde des seinigen zu machen, wire Heteronomie.“ (KdU B 137)

Man 146t sich von seinen Urteilen tiber die Schonheit durch die Urteile Ande-
rer nicht abbringen, denn auch die Mehrheit des Publikums kann sich offenbar
in ihren Urteilen irren.!* Auf der anderen Seite sind Geschmacksurteile durch
die Einheit ihrer Praxis konstitutiv auf Kollektive bezogen, und zwar konstitutiv
sowohl fiir diese Urteile selbst als auch fiir die Kollektive, die sich durch eine
gewisse Gleichformigkeit dieser Urteile definieren. Die Allgemeingiiltigkeit der
asthetischen Urteile griindet auf der Autonomie des tiber das Gefiihl urteilenden
Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmack. Daraus folgt die logische Eigen-
timlichkeit: 1. Allgemeinheit einzelner Urteile und 2. Notwendigkeit (die jeder-
zeit auf Griinden a priori beruhen muB), die aber doch von keinen Beweisgriinden
a priori abhéngt. Es bleibt die Frage, wie das zu denken ist (cf. KdU B 135).
Autonom ist also das Subjekt, wenn es seine Urteile auf sein Gefiihl angesichts
der Vorstellungen von Gegensténden stiitzt. Dieses Gefiihl ist aber dasselbe wie
die Harmonie oder das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand, die
bzw. das die Allgemeingiiltigkeit dsthetischer Urteile a priori sichern soll. Kant
begriindet also die Autonomie des dsthetisch urteilenden Subjekts mit der Auto-
nomie des Geschmacks im Subjekt. Geschmack dagegen wird iiber den Gemein-
sinn erldutert, der ein allen menschlichen Subjekten gemeinsamer Sinn sein soll
(ein ,,sensus communis aestheticus*/KdU B 160 (FuBnote)), der vom gemeinen
Verstand differiert und {iber den wir a priori verfiigen, auch wenn seine Ausbil-
dung der iibenden Betétigung bediirfen sollte. Dieses Verhiltnis von apriorischer
Bestimmung des Geschmacks und der Realitét seiner praktischen Ausiibung ist
hier noch weiter zu befragen. Kant muf ein apriorisches Prinzip unterstellen, das
im Geschmack sich irgendwie ,ausdriickt® oder zumindest zeigt, um die Analyse
der Geschmacksurteile in sein transzendentalphilosophisches Begriindungsun-
ternehmen" einzugliedern (dazu spiter). Zum Problem wird dabei die reale Dif-

15 Das wirft eine ganze Reihe von Fragen auf: was besagt diese immer gegebene Mog-
lichkeit? Was heifit hier irren? Was ist der MaBstab fiir die Richtigkeit dsthetischer
Urteile? (cf. KdU B 136 f))

16 Cf. vor allem §§ 20-22 und 40.

17 Die transzendentale Kritik soll ndmlich ,,das subjektive Prinzip des Geschmacks, als
ein Prinzip a priori der Urteilskraft, entwickeln und rechtfertigen (KdU B 144). Auch
ein solches subjektives Prinzip a priori bedarf einer Deduktion (cf. KdU B 148), wo-
bei der Leitfaden der Deduktion die formale Eigentiimlichkeit bzw. die Betrachtung
der logischen Form #sthetischer Urteile ist (cf. KAU B 146). — In § 36 stellt Kant fest,
daf es wenigstens ein subjektives Prinzip a priori geben muf}, welches Geschmacks-
urteilen zum Grunde liegt, wenn schon kein objektives moglich ist. Die Aufgabe ist
also zu zeigen: Wie sind Geschmacksurteile moglich? Dies betrifft die Prinzipien a
priori der reinen Urteilskraft, die sich in dsthetischen Urteilen deshalb zeigen, weil

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ferenz der Geschmacksurteile, die nicht in ihren Geltungsanspriichen zu liegen
scheint (wie Kant ja auch richtig ausfiihrt), sondern in den Objekten, tiber die ge-
urteilt wird. Welche Rolle spielen Kultur, Bildung, Empirisches, Ubung etc. fiir
die Praxis des &sthetischen Urteilens?”® Kants Antwort darauf ist paradox, da er
einerseits nicht alles Nichtapriorische per Dekret aus dem Geschmack ausschlie-
Ben kann, wenn er nicht eine sehr schiefe und verkiirzte Beschreibung desselben
geben will, und andererseits den apriorischen Charakter der Geschmacksurteile
braucht, um sie der Transzendentalphilosophie einzufiigen.” In der Konsequenz
des Kantischen Denkansatzes liegt es, nicht nur Pluralitit und apriorische Be-
griindung der Geschmacksurteile zusammenzudenken, sondern paradoxerweise
die apriorische Begriindung der Geschmacksurteile zur notwendigen Bedingung
ihrer Pluralitit zu machen:

,»Wenn also das Geschmacksurteil [...] notwendig als pluralistisch gelten muf3, wenn man
es als ein solches wiirdigt, welches zugleich verlangen darf, daB jedermann ihm beipflich-
ten soll: so muf} ihm irgend ein (es sei objektives oder subjektives) Prinzip a priori zum
Grunde liegen, zu welchem man durch Aufspidhung empirischer Gesetze der Gemiitsver-
anderungen niemals gelangen kann [...].“ (KdU B 130)

Die transzendentalphilosophische Voraussetzung der Geschmacksurteile ist eine
unmittelbare Verkniipfung von Vorstellung (sinnlicher Empfindung) und Wohlge-
fallen (subjektivem Gefiihl), die ,,eine transzendentale Erdrterung dieses Vermo-
gens® moglich und ,,zur Kritik des Geschmacks wesentlich gehérig* macht (KdU
B 130 f). Diese Verbindung ist zugleich notwendig, weil apriorisch, und zuféllig
bzw. frei, weil blof3 subjektiv.

sie hier fiir sich selbst subjektiv Gegenstand sowohl als Gesetz sind (cf. KdU B 148).
Anders formuliert lautet die Aufgabe, wie sich die Notwendigkeit der mit einer Vor-
stellung verbundenen Lust beurteilen 146t. Hierzu stellt Kant fest, daB Geschmacks-
urteile synthetische Urteile sind, da sie Lust als Pradikat (also doch!) zur Vorstellung
eines Gegenstandes dazu tun, auch wenn dies keine Erkenntnis ist. Das Pradikat der
Schonheit ist zwar empirisch, gleichwohl will das dsthetische Urteil durch die ange-
sinnte Zustimmung fiir ein Urteil a priori gelten. Daher gehort die Untersuchung der
asthetischen Urteile zu der Aufgabe der Transzendentalphilosophie, deren allgemeine
Fragestellung bekanntlich lautet: wie sind synthetische Urteile a priori moglich?

18 In der Tat gewinnt der Geschmack durch Erfahrung: ,,Es gibt gar keinen Gebrauch un-
serer Krifte, so frei er auch sein mag, und selbst der Vernunft (die alle ihre Urteile aus
der gemeinschaftlichen Quelle a priori schopfen mufB), welcher, wenn jedes Subjekt
immer génzlich von der rohen Anlage seines Naturells anfangen sollte, nicht in fehler-
hafte Versuche geraten wiirde, wenn nicht andere mit den ihrigen ihm vorangegangen
wiren, nicht um die Nachfolgenden zu bloBen Nachahmern zu machen, sondern durch
ihr Verfahren andere auf die Spur zu bringen, um die Prinzipien in sich selbst zu su-
chen, und so ihren eigenen, oft besseren, Gang zu nehmen* (KdU B 138).

19 So scheint die Klassik der (apriorisch fundierten) Autonomie des dsthetisch urteilen-
den Subjektes zu widersprechen, da sie ndmlich Quellen des Geschmacks a posteriori
anzeigt (cf. KdU B 138).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 99

Unsere Praxis ist bei Kant nichts anderes als die Subsumption des situativ ge-
gebenen Besonderen unter den allgemeinen Begriff. Diese Praxis der Subsump-
tion kann theoretisch (erkennend) sein, praktisch oder ethisch und eben #sthetisch.
Die dsthetische Subsumption ist nicht die eines Einzelnen (eine einzelne Anschau-
ung oder Vorstellung eines Gegenstandes) unter einen bestimmten Begriff (das
wire ein Effekt der bestimmenden Urteilskraft), sondern ,,des Verméogens der An-
schauungen oder Darstellungen (d.i. der Einbildungskraft) unter das Vermégen der
Begriffe (d.i. den Verstand), sofern das erstere in seiner Freiheit zum letzteren
in seiner GesetzmiBigkeit zusammenstimmt™ (KdU B 146). Den Vorgang dieser
asthetischen Subsumption bezeichnet Kant auch als ,,reflektierende Urteilskraft*,
d.h. eine solche Verwendung unserer Erkenntniskrifte, die vom Einzelnen ausge-
hend den passenden Begriff sucht. Man kann mit guten Griinden fragen, inwieweit
es sich bei dieser Bewegung noch um ein Urteil handelt: was ist hier noch Urteil
zu nennen, wenn es keine Subsumption eines Besonderen unters Allgemeine gibt,
sondern wenn man ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine — die Regel — sucht?
Wenn das Allgemeine zum Einzelnen passen soll? Allerdings scheint auch der
normale Gebrauch unserer Erkenntniskréfte nicht einfach in Subsumptionen des
Besonderen unter das Allgemeine zu bestehen, sondern in einer dialektischen Be-
wegung, in der sich Besonderes und Allgemeines wechselseitig bestimmen. Worin
liegt dann aber noch die Differenz zum dsthetischen Gebrauch unserer Erkenntnis-
kréfte? Vielleicht darin, daB diese Bewegung nicht zum Abschlufl kommt und also
offen gehalten wird? Oder darin, dal3 sie vom Einzelnen und nicht vom Besonde-
rem (das ja schon begrifflich nur ein Fall des Allgemeinen ist) ausgeht?

Kant spricht davon, da3 das Geschmacksurteil auf der subjektiven formalen
Bedingung eines Urteils tiberhaupt griindet. Dies erldutert er so, dal im &sthe-
tischen Zustand sich so etwas zeigt wie Urteilskraft tiberhaupt. Das wire ihr blofes
Funktionieren, das sich dann rein formal bestimmte: ,,Die subjektive Bedingung
aller Urteile ist das Vermogen zu urteilen selbst, oder die Urteilskraft (KdU B
145). Urteilskraft tiberhaupt erfordert Zusammenstimmung von Einbildungskraft
und Verstand, die aber in deren &sthetischer Relation irgendwie anders gegeben
sein muf3, ndmlich auf eine formale Weise. Weiter heift es:

,»Weil nun dem Urteile hier kein Begriff vom Objekte zum Grunde liegt, so kann es nur
in der Subsumtion der Einbildungskraft selbst (bei einer Vorstellung, wodurch ein Ge-
genstand gegeben wird) unter die Bedingungen, daf3 der Verstand iiberhaupt von der An-
schauung zu Begriffen gelangt, bestehen. D.i. weil eben darin, dafl die Einbildungskraft
ohne Begriff schematisiert, die Freiheit derselben besteht: so mufl das Geschmacksurteil
auf einer bloen Empfindung der sich wechselseitig belebenden Einbildungskraft in ihrer
Freiheit, und des Verstandes mit seiner GesetzméBigkeit, also auf einem Gefiihle beru-
hen, das den Gegenstand nach der ZweckmaéBigkeit der Vorstellung (wodurch ein Gegen-
stand gegeben wird) auf die Beforderung des Erkenntnisvermdgens in ihrem freien Spiele
beurteilen 146t (KdU B 145 £)

Es werden also nicht einzelne Anschauungen unter Begriffe subsumiert, sondern
das, was Kant das ,,Vermogen der Einbildungskraft* nennt, unter das Vermégen

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

der Begriffe (Verstand). Es ist aber unklar, wie sich das zu der Erkenntnis verhilt,
daf} wir dsthetische Urteile immer nur iiber einzelne Gegensténde bzw. deren Vor-
stellung fillen. In welcher Weise zeigt sich in einer solchen einzelnen Vorstellung
vielleicht ja exemplarisch das blof formale Funktionieren der Urteilskraft? In der Tat
ist es schwer, diese beiden Bestimmungen dsthetischer Urteile zugleich zu denken:
einerseits ihre analytische Einzelheit, andererseits ihre transzendentale Funktion.

Vil

Ich komme jetzt zur Diskussion der ZweckmaBigkeit. Der Weg vom schonen Ob-
jekt zum lustfiihlenden Subjekt wird durch eine Kette von ZweckmaiBigkeiten
gesichert, die sich zunehmend und problematischerweise mit einer ideologischen
Funktion aufladt. ZweckmiBig ist zundchst der Gegenstand fiir eine Vorstellung,
diese Vorstellung dann fiir eine an ihr gefiihlte Lust bzw. deren Selbsterhaltung,
diese Lust wiederum fiir die wechselseitige Belebung der Erkenntniskrifte, auf-
grunddessen wir wiederum der Beschaffenheit des Gegenstands, dem wir Schon-
heit zusprechen, unterstellen, da3 er absichtlich (und zwar real absichtlich in der
Kunst, hypothetisch absichtlich in der Natur) und zweckvoll genau so beschaffen
ist wie er ist. Nichts anderes zeichnet die Schonheit von Gegenstanden aus als die-
ses ,,als ob™ sie fiir uns — d.h. fiir den Menschen und seine Lust — gemacht seien.
Kant schreibt:

,In einer Kritik der Urteilskraft ist der Teil, welcher die dsthetische Urteilskraft enthilt, ihr
wesentlich angehorig, weil diese allein ein Prinzip enthélt, welches die Urteilskraft vollig a
priori ihrer Reflexion tiber die Natur zum Grunde legt, nimlich das einer formalen Zweck-
maBigkeit der Natur nach ihren besonderen (empirischen) Gesetzen fiir unser Erkenntnis-
vermdgen, ohne welche sich der Verstand in sie nicht finden kénnte [...].“ (KdU B L £))

In der ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft heifit es, da3 die Natur fiir uns
zweckmiBig ist, ,,so fern diese sich nach unserer Urteilskraft richtet”, so daf3 es
den ,,Begriff von einer ZweckmaBigkeit der Natur zum Behuf unseres Vermogens
sein, sie zu erkennen, so fern dazu erfodert wird, daf3 wir das Besondere als unter
dem Allgemeinen enthalten beurteilen und es unter den Begriff einer Natur sub-
sumieren konnen* (KdU 16).” Die Urteilskraft setzt eine formale ZweckméaBigkeit
der Natur a priori voraus und betrachtet damit die Natur, als wére sie Kunst (cf.
KdU 17). Denn wihrend Kunst immer absichtsvoll hervorgebracht wird, 146t sich
der Natur ein Zweck blo8 hypothetisch (oder metaphorisch) unterstellen: eben dies
ist die tiefere Bedeutung all der Passagen, in denen Kant vom ,,als ob“-Charakter
u.a. der &dsthetischen Urteile spricht (ndmlich als ob diese objektive Urteile wéren)
(cf. KdU 18). So miissen z.B. ,,gewisse Naturdinge so betrachtet werden konnen,
als ob sie Produkte einer Ursache sein, deren Kausalitéit nur durch eine Vorstel-
lung des Objekts bestimmt werden konnte* (KdU 46). Daher ist die Betrachtung

20 Zitate aus der ersten Einleitung werden nach der Paginierung der Suhrkampausgabe
(cf. FuBinote 2) unter [KdU] belegt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 101

der Natur, als wire sie Kunst, blo8 ein ,,Idee®, die unserer Naturerforschung zum
Prinzip dient (cf. KdU 18). Die in den dsthetischen Zustdnden {iber sich selbst re-
flektierende Urteilskraft setzt voraus, daf3 die Natur selbst ihre transzendentalen
Gesetze ,,spezifiziere nach dem Prinzip ,,der Angemessenheit zum Verméogen der
Urteilskraft selbst™ (KdU 28). Daraus ,,entspringt* nun ,,der Begriff einer Zweck-
méifigkeit der Natur” fiir die reflektierende Urteilskraft, ,,indem der Zweck gar
nicht im Objekt, sondern lediglich im Subjekt und zwar dessen bloem Vermogen
zu reflektieren gesetzt wird“ (KdU 29). Daher ist das &sthetische Urteil immer
ein Reflexionsurteil, denn die Beurteilung der Schonheit ist nichts anderes als der
selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft (cf. KdU 38), wobei Reflektieren hier
Vergleichen meint: ,,Reflektieren (Uberlegen) aber ist: gegebene Vorstellungen
entweder mit andern, oder mit seinem Erkenntnisvermédgen, in Beziehung auf einen
dadurch moglichen Begriff, zu vergleichen und zusammen zu halten” (KdU 24).”!
Die ZweckmaiBigkeit der Natur ist jedoch ,,gar kein konstitutiver Begriff der Er-
fahrung, keine Bestimmung einer Erscheinung™ (KdU 33), sondern zeigt sich nur
als die oder in der Reflexion der Urteilskraft selbst, d.h. iiber das Verhiltnis von
Allgemeinem und Besonderem als solchem (das dann z.B. aus gewaltsamen oder
freien Griinden harmonisch sein kann). Im dsthetischen Reflexionsurteil ist die
Urteilskraft a priori gesetzgebend und beweist so ihre (nicht objektive bzw. objek-
tiv begriindbare, sondern subjektive) Autonomie als oberes Erkenntnisvermdogen,
die aber eigentlich ,,Heautonomie™ heiflen miifite, da die Urteilskraft weder der
Natur (wie der Verstand) noch der Freiheit (wie die Vernunft) das Gesetz gibt, son-
dern allein sich selbst (cf. KdU 39).

In der zweiten Einleitung der Kritik der Urteilskraft wird die subjektive Zweck-
maBigkeit des Naturschonen ganz dhnlich beschrieben und genauer erldutert. Kant
unterscheidet zwei Funktionsweisen der Urteilskraft, nimlich entweder bestim-
mend zu sein (das vor allem in ihrem Alltagsgebrauch) oder aber reflektierend (in
ihrem dsthetischen Gebrauch):

,,Urteilskraft tiberhaupt ist das Vermogen, das Besondere als enthalten unter dem Allgemei-
nen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben, so ist die
Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert, (auch, wenn sie, als transzenden-
tale Urteilskraft, a priori die Bedingungen angibt, welchen geméf allein unter jenem Allge-
meinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist aber nur das Besondere gegeben, wozu
sie das Allgemeine finden soll, so ist die Urteilskraft bloB reflektierend. (KdU B XXV)™

21 Hier zeigt sich also einmal mehr, daf der von mir in dieser Arbeit angesetzte Refle-
xionsbegriff nicht der Kantische ist.

22 Diese Differenz im Vernunftgebrauch ist wohl nicht so sehr die zwischen Erkennt-
nis und &dsthetischem Spiel (wie Kant nahe legt), sondern zwischen dem alltdglichen
unreflektierten Verstandesgebrauch, der immer alles schon kennt (=richtig unters
Allgemeine subsumiert) und dem nichts fremd ist auf der einen Seite, und einem
selbstreflexiven Verstandesgebrauch, der dem jeweiligen Besonderen oder Einzelnen
gerecht zu werden versucht auf der anderen Seite. Dann wire die dsthetisch verfah-
rende Urteilskraft ein Modell fiir einen besseren, weil reflexiv auf seine Téatigkeit
der Subsumption gerichteten Verstandesgebrauch. Hier griindet wohl Adornos For-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Die reflektierende Urteilskraft gibt sich selbst ein transzendentales Prinzip als Ge-
setz, das sie sich nur aus sich selbst geben kann. Dieses Prinzip schreibt der Natur eine
ZweckméBigkeit zu, ,,als ob gleichfalls ein Verstand (wenn gleich nicht der unsrige)
sie zum Behuf unserer Erkenntnisvermdgen, um ein Sys-tem der Erfahrung nach
besonderen Naturgesetzen moglich zu machen, gegeben hitte” (KdU B XXVII).
Dieser Als-ob-Charakter der Natur, der sich im Schonen offenbart, sichert und fun-
diert erst die transzendentalphilosophische Griindung der Erscheinungen und ihrer
GesetzméBigkeit im Subjekt, denn diese Lust oder dieses Wohlgefallen, die/das wir
am Schonen fiihlen, ist die gefiithlte Angemessenheit unserer als Urteilskraft organi-
sierten Erkenntniskréfte mit den Objekten der Welt bzw. deren Ordnung. Das Prinzip
der Urteilskraft ist ,,die ZweckmaBigkeit der Natur in ihrer Mannigfaltigkeit®, in dem
die Natur so vorgestellt wird, ,,als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Man-
nigfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthalte. Die ZweckmaBigkeit der Natur zeigt
sich also darin, daB sie sich durch den Verstand iiberhaupt unter Regeln und Gesetze
bringen 146t. Diese ZweckmaBigkeit ist aber blof hypothetisch in den Objekten und
keine real zu beweisende Teleologie der Natur. Daraus folgt, daf3 die ,,ZweckméBigkeit
der Natur [...] ein besonderer Begriff a priori [ist], der lediglich in der reflektierenden
Urteilskraft seinen Ursprung hat“ (KdU B XXVIII). Die ZweckméBigkeit der Natur
fiir unsere Erkenntnisvermdgen ist also ein transzendentales Prinzip, das selbst nicht
einfach erkannt, sondern nur dsthetisch erfahren werden kann bzw. muf3, auch wenn
Kant selbst scheinbar iiber ein ausreichend fundiertes transzendentales Wissen ver-
fiigt, um diese Funktion der &sthetisch verfahrenden Urteilskraft trotz ihrer angeb-
lichen blolen Subjektivitdt objektiv beschreiben zu konnen. Hier zeigt sich einmal
mehr die Funktion philosophisch-ésthetischer Theorien fiir ein reflexives und/oder
beschreibendes Selbstverhdltnis von Kulturen oder Gesellschaften. Wie auch im-
mer: jedenfalls glaubt Kant, die transzendentale Fundierung des Geschmacksurteils
nicht nur beweisen zu miissen, sondern auch beweisen zu kénnen, und zwar mit-
tels seiner grundlegenden philosophischen Technik: der Deduktion der Weise, wie
uns Phdnomene oder Erscheinungen gegeben sind, aus transzendentalen Prinzipien,
die zumindest fiir Kant apriorischen Charakter haben.” Die Deduktion der Ge-
schmacksurteile ist also laut Kant der entscheidende Teil seiner Kritik der Urteils-
kraft: ,,Also ist die ZweckmaBigkeit der Natur fiir unsere Erkenntnisvermdgen und
ihren Gebrauch, welche offenbar aus ihnen hervorleuchtet™, ein transzendentales
Prinzip der Urteile, und bedarf also auch einer transzendentalen Deduktion, ver-
mittelst deren der Grund, so zu urteilen, in den Erkenntnisquellen a priori aufge-
sucht werden muf3 (KdU B XXXI).

derung, auch auBerhalb des Asthetischen Gerechtigkeit gegeniiber dem Nicht-Identi-
schen zu iiben.

23 Es ist vielleicht sehr erhellend, die Differenz von Kant und Hegel oder den Schritt
zwischen ihnen in der jeweiligen Arbeitsweise festzumachen: Kants Methode ist die
deduktive Auflosung der Antinomien der Vernunft, wihrend Hegel sie dynamisiert,
indem er sie dialektisch beschreibt. Cf. hierzu Dieter Henrich: Kant und Hegel. Ver-
such zur Vereinigung ihrer Grundgedanken (in: ders.: Selbstverhdiltnisse, Reclam,
Stuttgart 1982, S. 173-208).

24 Was fiir eine Art Leuchten ist das? MuB3 man an Heideggers ,,Lichtung™ denken?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 103

Fiir Kant kann die Philosophie also nur dann ihrer Fundierungsfunktion gerecht
werden, wenn sie sich deduktiv®® der Grundlagen der Vernunft und des Vernunftge-
brauchs versichert. Die Reflexion auf die ZweckméBigkeit der Natur soll die Liicke
fiillen, die Kant in seinem System zwischen Natur und Freiheit gesehen hat:

,Dieser transzendentale Begriff einer ZweckméBigkeit der Natur ist nun weder ein Na-
turbegriff, noch ein Freiheitsbegriff, weil er gar nichts dem Objekte (der Natur) beilegt,
sondern nur die einzige Art, die wir in der Reflexion tiber die Gegenstéinde der Natur
in Absicht auf eine durchgingig zusammenhingende Erfahrung verfahren miissen, vor-
stellt, folglich [muf er] ein subjektives Prinzip (Maxime) der Urteilskraft [sein].” (KdU B
XXXIV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Aufdieses,,Miissen“ komme ich gleich zuriick. Kant versucht in der Tat, das schwie-
rige Verhiltnis zwischen unserer inneren natiirlichen Vernunftanlage und der uns
dufBerlich erscheinenden Natur zu denken. Es bedarf fiir die Angemessenheit von
innerer und duferer Natur einer gewissen Ordnung der dulleren Natur, denn wiirde
sie vollig willktirlich erscheinen, konnten wir sie nicht unter Gesetze bringen und
also auch nicht erkennen. Aber wire es vorstellbar, da3 wir ein Verstandesvermo-
gen hitten, das versucht, dem ihm duferlich Erscheinenden Gesetze unterzulegen,
wenn die Natur sich nie unter solche Gesetze bringen liee, d.h. uns als zufillig
erschiene? Das gesetzgebende Vermogen des Verstandes und die Beschaffenheit
der Natur in der Weise, in der wir sie wahrnehmen, konnen nur in wechselseiti-
ger Relation, also (ko-)evolutionir, entstanden sein: beiderlei Ordnungen bedingen
sich wechselseitig (wenn auch nicht v6llig symmetrisch: die Entwicklung der Welt
hiangt wohl kaum von der Weise ab, wie der Mensch sie wahrnimmt). Es ist nicht
vorstellbar, da3 der Verstand ein gesetzgebendes Vermdgen sein kann, wenn nicht
die Erscheinungen der Natur mindestens gewisse objektive RegelméBigkeiten auf-
weisen wiirden. Kant schreibt:

»Der Verstand ist zwar a priori im Besitze allgemeiner Gesetze der Natur, ohne welche
sie gar kein Gegenstand einer Erfahrung sein konnte: aber er bedarf doch auch tiberdem
noch einer gewissen Ordnung der Natur, in den besonderen Regeln derselben, die ihm
nur empirisch bekannt werden konnen, und die in Ansehung seiner zufdllig sind.” (KdU
B XXXV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die ZweckmaiBigkeit der natiirlichen Ordnung fiir den Verstand kann nicht von
diesem gegriindet werden, da seine Verfahrensweise selbst auf der Angemessen-
heit von Subjekt und Welt beruht. Die ZweckmaBigkeit oder Angemessenheit der
Natur fiir unseren Verstand muf} also auflerhalb seiner griinden: in der lustvollen
Erfahrung des Schonen. Auf Verstand (und wahrscheinlich nicht einmal selbstre-
flexive Vernunft) allein kann sich das transzendentale Subjekt mit seiner Erkennt-

25 Esistdie Frage, wie sich dieses deduktive Vorgehen zu einer systematisch angelegten
Reflexion verhilt bzw. zum Verfahren von Descartes, die erste Philosophie meditativ
in der (letztlich wahnsinnigen) Fiktion eines absoluten Zweifels im Durchgang durch
diesen auf der GewiBheit des ego cogito zu griinden.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

nisweise nicht fundieren. Hier zeigt sich eine Revision des Kantischen Projektes,
die nur vordergriindig in einer Integration der Lust am Schénen in das transzen-
dentale System der beiden anderen Kritiken besteht. Der Riickgriff auf das Schone
und unsere Gefiihle angesichts des Schonen erfolgt ndmlich, weil sich auch durch
einen kritischen Bezug auf Vernunft auf dieser allein nichts Positives griinden 14f3t.
Aus dieser (von Kant selbst hier nicht explizit formulierten) Einsicht darein, daf3
sein ganzes friiheres Projekt einer kritischen philosophischen Selbstgriindung der
Vernunft so nicht durchfiihrbar ist, erhellt Kants spéter Riickgriff auf Schonheit
zur Sicherung seines transzendentalen Projektes. Dessen Voraussetzung, die es
mit dem Rationalismus trotz aller kritischen Abhebung von demselben teilt, be-
steht in der Annahme, dafl Subjekt und Welt beide verniinftig verfaflt sind, worauf
sich tiberhaupt erst die Moglichkeit wahrer Vernunfterkenntnisse stiitzt. Nur die
Urteilskraft, deren reines Funktionieren sich in der dsthetischen Erfahrung fiih-
len 146t, kann die rationalistischen Voraussetzungen der Transzendentalphiloso-
phie — ndmlich die angemessene Erkennbarkeit der Objekte der Welt durch das
menschliche Subjekt — begriinden. Denn die Erkenntnis dieser Angemessenheit
kann selbst kein Resultat des Verstandesgebrauchs sein, sondern muf3 (sinnlich)
erfahren werden, da sie dem Verstandesgebrauch a priori eingeschrieben ist:

,Diese Zusammenstimmung der Natur zu unserem Erkenntnisvermogen wird von der
Urteilskraft, zum Behuf ihrer Reflexion iiber dieselbe, nach ihren empirischen Gesetzen,
a priori vorausgesetzt; indem sie der Verstand zugleich objektiv als zufillig anerkennt,
und blof die Urteilskraft sie der Natur als transzendentale Zweckmdfigkeit (in Beziechung
auf das Erkenntnisvermdgen des Subjekts) beilegt, weil wir, ohne diese vorauszusetzen,
keine Ordnung der Natur nach empirischen Gesetzen, mithin keinen Leitfaden fiir eine
mit diesen nach aller ihrer Mannigfaltigkeit anzustellende Erfahrung und Nachforschung
derselben haben wiirden.“ (KdU B XXXVI/Hervorhebung von mir, J.S.)

,,Die gedachte Ubereinstimmung der Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer besonderen
Gesetze zu unserem Bediirfnisse, Allgemeinheit der Prinzipien fiir sie aufzufinden,
muB, nach aller unserer Einsicht, als zufdllig beurteilt werden, gleichwohl aber doch, fiir
unser Verstandesbediirfnis, als unentbehrlich, mithin als ZweckmaBigkeit, wodurch die
Natur mit unserer, aber nur auf Erkenntnis gerichteten, Absicht sibereinstimmt.* (KdU B
XXXVIll/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Diese Ubereinstimmung, die Kant hier als zufillig bezeichnet, kann so zufil-
lig nicht sein: ihre kontingente Notwendigkeit lieBe sich wohl in der Idee einer
Koevolution von Mensch und Natur denken. Zufillig kann sie nur erscheinen,
wenn man den Gegensatz von kausaler Notwendigkeit und verniinftiger Freiheit
ohne die Moglichkeit einer Vermittlung in den Erscheinungen denkt, wie Kant
das zu tun gezwungen war. Zwischen der (wenn auch idealistisch unterstellten)
Kausalitédt der Natur und der menschlichen Freiheit qua Vernunft 146t sich Kant
zufolge nur vermitteln, wenn man auf das Ubersinnliche rekurriert: das gesamte
kritische Geschift Kants 146t sich als der Versuch verstehen, den verniinftigen und
aus Vernunftgriinden notwendigen Zugriff auf Ubersinnliches (oder iibersinnliche
Ideen) selbst verniinftig zu regeln und so die Metaphysik als Wissenschaft neu zu

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 105

fundieren. Denn die Vernunft gerét bekanntlich ins Schwérmen, wenn man sie un-
kritisch gebraucht. Nur das Gefiihl der Lust sichert also die Angemessenheit von
Subjekt und Welt, und zwar ,,durch die Beziechung des Objekts auf das Erkennt-
nisvermdgen” (KdU B XXXIX). Diese unterstellte ZweckmaBigkeit der Natur fiir
die Erkenntniskréfte des menschlichen Subjekts markiert historisch die Schwelle
zwischen vorkantischem Rationalismus und nachkantischem Idealismus. Uber den
Rationalismus weist hinaus, da3 das Schone in der Perspektive des subjektiven Zu-
griffs analysiert wird. Auf den Idealismus hin weist die subjektgriindende Funk-
tion des Schonen und die Interpretation des subjektiven Gewinns am Schonen als
die Erfahrung der ZweckmaéBigkeit der Dinge fiir uns. Kant selbst nennt die hypo-
thetische ZweckmaBigkeit der Natur ,,idealisch” (cf. KdU B XLI). Es ist dabei ein
,,Geheifl unserer Urteilskraft, nach dem Prinzip der Angemessenheit der Natur zu
unserem Erkenntnisvermdgen zu verfahren, so weit es reicht, ohne (weil es keine
bestimmende Urteilskraft ist, die uns die Regel gibt) auszumachen, ob es irgendwo
seine Grenzen habe, oder nicht* (KdU B XLI). Die ZweckmaiBigkeit ist selbst das
Subjektive: ,,Die ZweckmaiBigkeit also, die vor’* dem Erkenntnisse eines Objekts
vorhergeht, ja sogar, ohne die Vorstellung desselben zu einem Erkenntnis brauchen
zu wollen, gleichwohl mit ihr unmittelbar verbunden wird, ist das Subjektive der-
selben, was gar kein Erkenntnisstiick werden kann* (KdU B XLIII).

Die Lust ist selbst eine dsthetische Vorstellung der ZweckmaBigkeit, und diese
,Lust kann nichts anders als die Angemessenheit desselben zu den Erkenntnis-
vermdgen [sein], die in der reflektierenden Urteilskraft im Spiel sind, und sofern
sie darin sind, also blof} eine subjektive formale ZweckmaBigkeit des Objekts aus-
driicken” (KdU B LIV). Der Gegenstand, an dessen Vorstellung sich die Urteils-
kraft lustvoll und zugleich selbstreflexiv betétigt, mufl durch seine Form diese
asthetische Erfahrung, die an ihm gemacht werden kann, erméglichen, vielleicht
sogar (mindestens im Erhabenen, wenn auch dort gerade durch seine Unférmig-
keit) erzwingen. Auch wenn Kant nicht miide wird zu betonen, Schonheit sei ent-
gegen der rationalistischen Tradition keineswegs irgendwie objektiv bestimmbar
oder regelgeleitet herstellbar, so muf3 er doch bestimmte Gegensténde auszeichnen,
die eben durch ihre Beschaffenheit zumindest sich eher als andere dazu eignen, an
ihnen eine &sthetische Lust zu erfahren, und zwar notwendigerweise:

»Wessen Gegenstandes Form (nicht das Materielle seiner Vorstellung, als Empfindung
[also nicht seine sinnliche Anschauung, J.S.]) in der bloen Reflexion tiber dieselbe (ohne
Absicht auf einen von ihm zu erwerbenden Begriff) als der Grund einer Lust an der Vor-
stellung eines solchen Objekts beurteilt wird: mit dessen Vorstellung wird diese Lust auch
als notwendig verbunden geurteilt, folglich als nicht bloB fiir das Subjekt, welches diese
Form auffafit, sondern fiir jeden Urteilenden tiberhaupt. Der Gegenstand heif}t alsdann
schon; und das Vermogen, durch eine solche Lust (folglich auch allgemeingiiltig) zu ur-
teilen, der Geschmack.”“ (KdU B XLIV f./Hervorhebung von mir, J.S.)

Auf der anderen Seite betont Kant immer wieder, daB die Ubereinstimmung von

26 Die Frage ist, wie dieses ,,vor* zu verstehen ist: Logisch? Strukturell? Apriorisch?
Temporal? Transzendental?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Gegenstand und Vermogen zufdllig ist (was ich durch koevolutiondre Kontingenz
zu er- oder iibersetzen versuchte) und nicht notwendig (daf sich zumindest ihre
Notwendigkeit aus menschlicher Perspektive nur als zuféllig darstellt):

,s[...] so ist es allein die GesetzméBigkeit, im empirischen Gebrauche der Urteilskraft iiber-
haupt (Einheit der Einbildungskraft mit dem Verstande) in dem Subjekte, mit der die
Vorstellung des Objekts in der Reflexion, deren Bedingungen a priori allgemein gelten,
zusammen stimmt; und da diese Zusammenstimmung des Gegenstandes mit den Vermd-
gen des Subjekts zufdllig ist, so bewirkt sie die Vorstellung einer ZweckmaBigkeit des-
selben in Ansehung der Erkenntnisvermogen des Subjekts.“ (KdU B XLV/Hervorhebung
von mir, J.S.)

Hier scheint es so, als wiirde gerade die Zufilligkeit der Zusammenstimmung der
Beschaffenheit des Gegenstands mit den Vermdgen des Subjekts deren Zweckma-
Bigkeit sichern. Auf diesen Punkt komme ich im letzten Abschnitt (XII) dieses
Kapitels zuriick. Es wird von Kant an dieser Stelle nicht weiter reflektiert, wie sich
dieser Widerspruch zwischen Notwendigkeit oder Notigung zu &sthetischen Erfah-
rungen durch die Form schoner Objekte und der subjektiven Freiheit, mit der die
Erkenntniskrifte zur Ubereinstimmung gelangen sollen, wenn die Harmonie schén
(und zweckvoll) sein soll, auflosen 146t. Vielleicht schreibt sich hier nur das grund-
legende Paradoxon Kants fort, das aus dem Versuch resultiert, das Verhiltnis von
Gesetz (oder Kausalitét) und Freiheit im Subjekt simultan — als freie Selbstgesetzge-
bung — zu denken. Jedenfalls lassen sich Gesetz und Freiheit nicht auf den Dualis-
mus von Objekt und Subjekt verrechnen. Es ist vielleicht aussichtsreicher, beide als
Bestimmungen von Relationen zwischen Subjekt und Objekt zu denken, wenn man
sich dieser problematischen Terminologie tiberhaupt noch bedienen will.

Wir sprechen in der Tat so, ,.gleich als ob es [das Gefiihl der Lust an der Schon-
heit, J.S.] ein mit dem Erkenntnisse des Objekts verbundenes Pradikat wire, jeder-
mann zugemutet und mit der Vorstellung desselben verkniipft werden soll“ (KdU
B XLVI/Hervorhebung von mir, J.S.). Dieses als ob begriindet den allgemeinen
Geltungsanspruch dsthetischer Urteile,

,weil der Grund zu dieser Lust in der allgemeinen obzwar subjektiven Bedingung der re-
flektierenden Urteile, nimlich der zweckmiBigen Ubereinstimmung eines Gegenstandes
(er sei Produkt der Natur oder der Kunst) mit dem Verhiltnis der Erkenntnisvermogen
unter sich, die zu jedem empirischen Erkenntnis erfordert wird (der Einbildungskraft und
des Verstandes), angetroffen wird.“ (KdU B XLVII)

Es bleibt jedoch zweifelhaft, ob das Kunstschone die ZweckmaBigkeit der Erkennt-
nisvermdgen sichern kann, wenn es sein Zustandekommen einer kiinstlerischen
Absicht verdankt, die nicht(s) mehr griinden kann, da sie sich selbst blof3 subjektiv
setzt. Kants Integration des Kunstschonen erfolgt daher durch seine im Abschnitt
X dieses Kapitels erlduterte Behauptung, daf3 die Natur durch das Genie der Kunst
die Regel gibt. Jedenfalls kann die Lust an — seien es naturschonen oder kunst-
schonen — Gegenstanden niemals (schon gar nicht a priori) aus der Beschaffenheit

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 107

des Gegenstandes oder aus den ihn subsumierenden Begriffen abgeleitet werden.
Daraus folgt, dal man den Gegenstand eben versuchen muf3, wenn man feststel-
len will, ob er Lust erregt. Hierin griindet die ganze Abhingigkeit der apriorischen
Konstruktion der Kantischen Asthetik von einem irreduzibel empirischen Moment,
das den Geschmack zu einem Vermogen macht, das man durch Ubung verfeinern
und immer wieder priifen muf3, da er letztlich kein Vermdgen a priori sein kann.
Geschmack ist eben nicht angeboren, sondern stellt sich in einer kulturell und sozial
gerahmten Urteilspraxis in der Entwicklung der je einzelnen Subjekte erst her — ein
Argument, das u.a. Bourdieu” in Erinnerung ruft. Diesen Zusammenhang zwischen
vorgeblicher individueller dsthetischer Erfahrung und in dsthetischen Urteilen (oder
durch asthetische Urteile) hergestellten positiven (subjektive Zustimmung) oder ne-
gativen (subjektive Abgrenzung) Bezug® auf eine soziale Urteilsgemeinschaft hat
Kant zumindest auch gesehen, da er an einer Stelle schreibt, daf} die dsthetischen Ur-
teile den Geschmack des Subjekts ,,beweisen” sollen.” Das wiirde bedeuten, daB sich
durch eine Urteilspraxis, die sich auf bestimmte Objekte dsthetisch bezieht und diese
dsthetisch reflektiert, eine Gemeinschaft zu griinden vermag. Asthetische Urteile
haben also einen intrinsischen Bezug auf eine normative Kollektivitit (oder eine kol-
lektive Normativitit). Kant hingegen kniipft den Nachweis dessen, daf3 ein Subjekt
Geschmack habe, daran, dafl das Subjekt sein Urteil nicht durch Nachahmung ge-
winnt, sondern a priori griindet, ohne doch auf Begriffe zuriickzugreifen. Man miif3-
te also gegen Kant zeigen, daB3 die Abhéngigkeit des Geschmacks von (kulturellen)
Kontexten jedweder Art es zweifelhaft macht, ihn unter die apriorischen Vermogen
zu zdhlen, wie immer man das modifiziert. Das Paradoxon, das Kant umtreibt und
das er immer wieder wiederholt, ist nicht aufzulosen, schon gar nicht durch eine
transzendentale Verankerung der Lust am Schonen. Denn diese ist weder subjektiv
noch objektiv, sondern bezeichnet eine Weise, in der wir in bestimmten (z.B. dstheti-
schen oder kiinstlerischen) Praktiken auf Objekte Bezug nehmen. Insofern ist Kants
Analyse und Beschreibung des Geschmacksurteils treffend, seine transzendental-
philosophische Deduktion dessen, da3 es notwendigerweise so sein muf, wie er es
beschreibt, ist keineswegs zwingend. Gleichférmigkeit dsthetischer Urteile kommt
nicht durch transzendentale Tieferlegung (z.B. Geschmack als allgemeines Substrat
der Menschheit) zustande, sondern durch bestimmte subjektive Praktiken, die kul-
turell und historisch variieren kénnen. Diese Moglichkeit ist ithnen nicht akzidentiell
(wie Kant zu glauben scheint), sondern sie ist ihnen konstitutiv eingeschrieben.
Daher muf3 Kant entgegen seinen transzendentalphilosophischen Annahmen
einrdumen, da Geschmack und Kultur zumindest irgendwie zusammenhéngen,

27 Cf. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1999).

28 Uber positive wie negative Beziige des subjektiven #sthetischen Urteilens auf Urteils-
gemeinschaften — wie immer fiktional diese letztlich auch sein mogen — kénnen sich
Individuen wiederum selbst konstituieren bzw. beschreiben. Die angebliche Singula-
ritdt bzw. Originalitét der Urteile soll dann die Individualitét des solcherart Urteilen-
den verbiirgen.

29 ,Uberdies wird von jedem Urteil, welches den Geschmack des Subjekts beweisen
soll, verlangt: da3 das Subjekt [...] sein Urteil [...] a priori absprechen [nach der Aka-
demieausgabe: aussprechen, J.S.] solle” (KdU B 136/Hervorhebung von mir, J.S.).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

und zwar nicht im Kantischen Sinne des a priori. Kultur ist nicht einfach Effekt ei-
nes transzendentalen Geschmacksvermdogens, sondern bedingt zumindest auch die
Konstitution des Geschmacksvermogens selbst, was Kant auch indirekt einrdumt,
wenn er die Bedeutung der Ubung innerhalb kultureller Praktiken zu betonen ge-
zwungen ist, um seine Beschreibung nicht falsch werden zu lassen. Das Gefiihl fiir
Schonheit griindet auf sittlicher Kultur der Menschbheit:

,,Da aber der Geschmack im Grunde ein Beurteilungsvermogen der Versinnlichung sitt-
licher Ideen (vermittelst einer gewissen Analogie der Reflexion iiber beide) ist, wovon
auch, und von der darauf zu griindenden gréferen Empfénglichkeit fiir das Gefiihl aus
den letzteren (welches das moralische heif3t) diejenige Lust sich ableitet, welche der Ge-
schmack, als fiir die Menschheit iiberhaupt, nicht blo8 fiir eines jeden Privatgefiihl, giiltig
erklért: so leuchtet ein, dafs die wahre Propdideutik zur Griindung des Geschmacks die
Entwickelung sittlicher Ideen und die Kultur des moralischen Gefiihls sei; da, nur wenn
mit diesem die Sinnlichkeit in Einstimmung gebracht wird, der echte Geschmack eine
bestimmte unverdnderliche Form annehmen kann.” (KdU B 263 f./alle Hervorhebungen
von mir, J.S.)

In dieser intellektuellen Aufrichtigkeit des Kantischen (Be-)Schreibens, die nicht
zogert, im Namen der richtigen Beschreibung ihre eigenen argumentativen Vor-
aussetzungen zu suspendieren, liegt in der Tat eine grof3e Stérke und Fruchtbarkeit
Kants, die ihn bzw. seine Texte bis heute noch aktuell erscheinen lassen.

IX

In diesem Abschnitt geht es um die Weise, wie das Naturschone laut Kant fiir uns
einen transzendentalen ,,Wink* enthilt, den es zu entziffern gilt. Das prototypisch
Schéne ist laut Kant die Mannigfaltigkeit der bis zur Uppigkeit verschwenderischen
Natur (cf. KdU B 72). Schon ist also die absolute und reine Gabe der Natur, wenn
es so etwas geben kann. Diese Gabe der Natur gilt es zu entziffern, was zugleich
das transzendentalphilosophische Unternehmen Kants ermdoglicht wie begriindet.
Es gilt namlich, die ,,wahre Auslegung der Chiffreschrift” zu finden, wodurch ,,die
Natur in ihren schonen Formen figiirlich zu uns spricht (KdU B 170) — z.B. im
Vogelgesang. Die Sprache der Natur kénnen wir nur vernehmen oder gar verste-
hen, wenn es eine Distanz zum vorgestellten Gegenstand gibt, die es ermdglicht,
die Urteilskraft in ein reflektierendes Spiel iiber die Modifikationen der Sinne zu
versetzen. Daher konnen nur gesehene oder gehorte und solchermafien distanzier-
te Dinge schon sein. Es bedarf einer Distanz (Sehen und Horen), um tiber die sich
in der Empfindung zeigenden Modifikationen der Sinne zu reflektieren. Nur Licht
und Schall enthalten ,,gleichsam eine Sprache, die die Natur zu uns fiihrt, und die
einen hohern Sinn zu haben scheint® (KdU B 172). Farben und Laute kiinden von
der Wohlgeordnetheit der Welt, so da3 unser Interesse am Schonen (zumindest
der Natur) immer zugleich ein moralisches ist, denn: ,,Dagegen aber behaupte ich,
daB ein unmittelbares Interesse an der Schonheit der Natur zu nehmen (nicht blof3

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 109

Geschmack haben, um sie zu beurteilen) jederzeit ein Kennzeichen einer guten
Seele ist [...]" (KdU B 164). Hier beschreibt Kant also das eingangs dieses Kapitels
erwihnte moralische Interesse, dafl der Mensch am Naturschonen entwickelt. Wer
Naturdinge &sthetisch betrachtet, nimmt ein intellektuelles bzw. moralisches Inter-
esse an deren Schoénheit: nicht nur die Form der Produkte der Natur, sondern auch
das Dasein derselben gefillt. Dagegen ist das Interesse am Kunstschénen nicht
automatisch gut bzw. kiindet nicht vom moralisch Guten. Dies begriindet auch den
,Vorzug der Naturschonheit vor der Kunstschoénheit™ (KdU B 167). So verschwin-
det unser Interesse an Dingen, wenn diese nicht mehr naturschon sind, sondern
blo dem Naturschénen nachgemacht. Der Gedanke an den Betrug, in dem uns
Kunstschones als Naturschones verkauft wird (z.B. wenn man den Gesang der
Vogel imitiert, der ja von der Frohlichkeit und Zufriedenheit mit der Existenz kiin-
det)”, zerstort unsere Lust. Der Gedanke des natiirlichen Hervorgebrachtseins muf3
unsere Anschauung der Natur und die Reflexion iiber diese Vorstellung begleiten.

Das Naturschone enthilt eine Botschaft, es zeigt eine Spur oder gibt einen
Wink, anzunehmen, es ,,enthalte in sich irgend einen Grund, eine gesetzmafige
Ubereinstimmung ihrer Produkte zu unserm von allem Interesse unabhingigen
Wohlgefallen [..]: so muB die Vernunft an jeder AuBerung der Natur von einer die-
ser dhnlichen Ubereinstimmung ein Interesse nehmen; [..] Dieses Interesse aber
ist der Verwandtschaft nach moralisch® (KdU B 169). Dieses Interesse haben wir
nur, wenn es sich wirklich um Naturschonheit handelt. Natur zeigt sich in ihren
schonen Produkten als gleichsam absichtlich nach gesetzmiBiger Anordnung her-
gestellt und als ZweckmaiBigkeit ohne Zweck, welchen wir nattirlicher Weise in
uns selbst (in unserer moralischen Bestimmung) finden. In der &sthetischen Be-
urteilung geht es um die Angemessenheit der Vorstellung zur harmonischen (sub-
jektiv-zweckmaiBigen) Beschiftigung beider Erkenntnisvermdgen in ihrer Freiheit,
wobei die Urteilskraft genétigt wird, diesen Vorstellungszustand mit Lust zu emp-
finden. Diese Lust muf} notwendig bei jedermann auf den ndmlichen Bedingungen
beruhen, weil sie subjektive Bedingungen der Moglichkeit einer Erkenntnis iiber-
haupt sind (cf. KdU B 155).

In § 38 — also der Deduktion, deren lapidare Kiirze eigentiimlich ihrer lange
angekiindigten angeblichen Bedeutung kontrastiert — erlautert Kant die Weise, in
der das Naturschone einen ,,Wink* enthilt.”” Im reinen Geschmacksurteil ist nim-

30 Das heif}t in der Konsequenz: Kunstschones kiindet nicht von der Zufriedenheit und
Frohlichkeit mit der Existenz. Kunst ist entweder blol Nachahmung des Naturscho-
nen bis zur Tduschung und dann ist ihre Wirkung der des Naturschénen abgeborgt,
oder sie ist auf unser Wohlgefallen sichtbarlich gerichtete Kunst, dann ist aber kein
unmittelbares Interesse, sondern ein mittelbares Interesse an der zum Grunde lie-
genden Ursache einer Kunst, welche nur durch ihren Zweck, niemals an sich selbst,
interessieren kann (cf. KdU B 171).

31 Es ist hier die Frage, ob jede Erkenntnis mit gefiihlter Harmonie einhergehen soll
oder nur Erkenntnis tiberhaupt.

32 Es stellt sich hier auch die Frage, warum Kant tiberhaupt noch neben der ,,Expositi-
on“ (die Analyse des Schonen und Erhabenen) eine ,,Deduktion® schreibt. Die erste
Antwort darauf ist natiirlich, dafl nur diese den transzendentalen Anspruch &stheti-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

lich das Wohlgefallen an dem Gegenstande mit der bloBen Beurteilung seiner
Form verbunden. In diesem Wohlgefallen zeigt sich die subjektive ZweckmaBig-
keit derselben (ndmlich der Form des Gegenstandes) fiir die Urteilskraft, welche
wir mit der Vorstellung des Gegenstandes im Gemiite verbunden empfinden. Da-
bei ist unsere Urteilskraft in Ansehung der formalen Regeln der Beurteilung auf
die subjektiven Bedingungen des Gebrauchs der Urteilskraft iiberhaupt gerichtet.
Die Allgemeingiiltigkeit dsthetischer Urteile bezieht sich auf ,,dasjenige Subjek-
tive, welches man in allen Menschen (als zum méglichen Erkenntnisse tiberhaupt
erforderlich) voraussetzen kann* und daraus folgt, daf ,,die Ubereinstimmung ei-
ner Vorstellung mit diesen Bedingungen der Urteilskraft als fiir jedermann giiltig
a priori angenommen werden® kann, weshalb die Lust an einer schénen Vorstel-
lung jedermann angesonnen werden kann. Sehr interessant ist auch die FuBnote
zur Deduktion:

,,Um berechtigt zu sein, auf allgemeine Beistimmung zu einem blof3 auf subjektiven
Griinden beruhenden Urteile der &sthetischen Urteilskraft Anspruch zu machen, ist
genug, daBl man einrdume: 1) Bei allen Menschen seien die subjektiven Bedingungen
dieses Vermogens, was das Verhéltnis der darin in Tétigkeit gesetzten Erkenntniskrifte
zu einer Erkenntnis tiberhaupt betrifft, einerlei; welches wahr sein muf3, weil sich sonst
Menschen ihre Vorstellungen und selbst das Erkenntnis nicht mitteilen kénnten. 2) Das
Urteil habe blof3 auf dieses Verhéltnis (mithin die formale Bedingung der Urteilskraft)
Riicksicht genommen, und sei rein, d.i. weder mit Begriffen vom Objekt noch Empfin-
dungen, als Bestimmungsgriinden, vermengt. Wenn in Ansehung dieses letztern auch
gefehlt worden, so betrifft das nur die unrichtige Anwendung der Befugnis, die ein
Gesetz uns gibt, auf einen besondern Fall, wodurch die Befugnis iiberhaupt nicht aufge-
hoben wird.” (KdU B 151)

Was Kant der Schonheit an Beweislast aufbiirdet, folgt aus einer Einsicht, die nie-
mals explizit ausgesprochen und héchstens in den beiden Einleitungen (vor allem
der fritheren) angedeutet wird, aber gerade die Notwendigkeit begriindet, den
ersten beiden Kritiken eine dritte hinzuzufiigen, die die ersten beiden fundiert.
Offensichtlich ist es Kants fritheres kritisches und transzendentales Projekt, die
Metaphysik im Durchgang durch eine selbstreflexive Kritik der Vernunft neu (als
Wissenschaft) zu begriinden. Notwendig wird die dritte Kritik deshalb, weil dies
letztlich unmdglich ist: auf Vernunft oder Verstand allein 146t sich nichts Positi-
ves griinden. Auf diese (implizit bleibende) Einsicht reagiert Kant, indem er die
Schonheit der Natur und die Weise unseres Bezuges zu ihr als transzendentalen
Beweis dafiir nimmt, dafl der Mensch in die Welt pafit und seine Vernunft die-
se angemessen erkennen kann, auch wenn alle Erkenntnis im transzendentalen
Subjekt die Bedingung ihrer Moglichkeit findet. Schonheit stiftet hier also Sinn,
indem sie eine Subjektivitit transzendental fundiert, die selbst transzendental
fiir die Moglichkeit der Erkenntnisse ist. Womit nicht gesagt sein soll, daB3 der

scher Urteile ableiten kann. Faktisch jedoch scheint Kant nichts Neues gegeniiber der
Exposition zu liefern. Er fingt lediglich noch einmal an (oder tut jedenfalls so) und
behauptet dann, dies sei eine Deduktion.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 111

Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, da3 es Unsinn ist, dies philosophisch
(also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Damit zugleich rdumt Kant den Einwand
des Skeptikers beiseite, der die Frage aufwirft, woher wir denn wissen konnen,
daf3 unsere Erkenntnis der Welt dieser auch angemessen ist bzw. zugespitzt: ob es
sich rational beweisen lasse, da3 es eine duflere Realitét tiberhaupt gibt.

X

Ich komme jetzt zur Rekonstruktion einer genuin &dsthetisch bestimmten Subjek-
tivitét in der Kritik der Urteilskraft. Natur und Kunst verweisen laut Kant aufein-
ander und bedingen sich wechselseitig: einerseits mufl Naturschones so scheinen,
als ob es durch eine Absicht geformt wurde, die aber nur hypothetisch angenom-
men werden kann, wihrend andererseits die Kunst (zumindest die Kunst des
Genies) als Natur scheinen muf, also ihren kiinstlichen Charakter gerade verber-
gen muB. Diese Forderung hat schon Pseudo-Longin in seiner Schrift Uber das
Erhabene erhoben: demnach miissen rhetorische Figuren, wenn sie gelingen sol-
len, ihren kiinstlichen Charakter verbergen und eine pseudo-natiirliche Genese
ausstellen.” Kant schreibt: ,,An einem Produkte der schonen Kunst muf3 man sich
bewullt werden, dafl es Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muf} die Zweck-
maiBigkeit in der Form desselben von allem Zwange willkiirlicher Regeln so frei
scheinen, als ob es ein Produkt der bloBen Natur sei“ (KdU B 179). Kunst mul3
also vortduschen, dal} sie Natur sei. Und zwar mul} sie das zunichst aus strate-
gischen Griinden der transzendentalphilosophischen Argumentation Kants. Denn
auf dem Kunstschonen 148t sich fiir den Menschen nichts griinden, eben weil es
real von Menschen gemacht ist. Daher muf3 auch das Kunstschone auf Natur und
natiirlich scheinende Notwendigkeit zuriickgefiihrt werden, weil es sonst keine
transzendentale Funktion in Kants System haben konnte. Weiter heif3t es:

Auf diesem Gefiihle der Freiheit im Spiele unserer Erkenntnisvermdgen, welches doch
zugleich zweckmaBig sein muf, beruht diejenige Lust, welche allein allgemein mitteilbar
ist, ohne sich doch auf Begriffe zu griinden. Die Natur war schén™, wenn sie zugleich als
Kunst aussah; und die Kunst kann nur schon genannt werden, wenn wir uns bewuft sind,
sie sei Kunst, und sie uns doch als Natur aussieht.” (KdU B 179)

Als Natur erscheinen kann Kunst paradoxerweise nur, wenn sie auf eine be-
stimmte Weise regelgeleitet produziert wird. Sie darf ndmlich einerseits nicht
mechanisch aus Regeln abgeleitet werden (hier griindet Kants Kritik an z.B. ra-
tionalistischen Regelpoetiken), andererseits muf sie aber irgendeinen Bezug auf
Regeln immer noch haben. Das Kunstwerk erscheint genau dann als Natur, wenn
es diese wie auch immer gearteten Regeln erfiillt. Diese schwierige Bestimmung
der Regelerfiillung von Kunstwerken, die letztlich ihre Schénheit verbiirgen soll,
beschreibt Kant als ,,Piinktlichkeit*:

33 Cf. Longinus: Vom Erhabenen (Reclam, Stuttgart 1988).
34 Aus welchen Griinden benutzt Kant hier die Vergangenheitsform?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

,»Also muB} die ZweckmaBigkeit im Produkte der schénen Kunst, ob sie zwar absichtlich
ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schone Kunst muf3 als Natur anzusehen sein, ob
man sich ihrer zwar als Kunst bewuft ist. Als Natur aber erscheint ein Produkt der Kunst
dadurch, daB zwar alle Piinktlichkeit in der Ubereinkunft mit Regeln, nach denen allein
das Produkt das werden kann, was es sein soll, angetroffen wird; aber ohne Peinlichkeit,
ohne daf} die Schulform durchblickt, d.i. ohne eine Spur zu zeigen, daB die Regel dem
Kiinstler vor Augen geschwebt, und seinen Gemiitskréften Fesseln angelegt habe.” (KdU
B 180/Hervorhebung von mir, J.S.)

Hier kiindigt sich an, daB tiber die Regelproblematik bereits die Frage nach der Frei-
heit des Kiinstlers bzw. Genies eingeleitet wird, die laut Kant durch die Regel be-
grenzt werden muB3, damit das Genie nicht blofl genialen Unsinn produziert. Kants
Beschreibung schwankt hier zwischen der Hypothese einer aktiven, starken Indivi-
dualitit des Genies und einer schwachen, medialen Theorie derselben. Einerseits ist
es namlich der geniale Kiinstler, der durch sein Produkt ein Exempel fiir eine Regel
gibt, die es vor diesem Produkt so nicht gegeben hatte (was man als gattungseroff-
nende Funktion grofer Kunst erlautern konnte), ein Kiinstler also, der aus sich selbst
heraus sich bzw. seinen Produkten Regeln oder Gesetze geben kann. Andererseits
beschreibt Kant den Vorgang der genialen Regelsetzung auch medial: es sei die Na-
tur, die durch das Genie der Kunst die Regel gebe. Die Frage ist also, ob der Kiinstler
souverdn und bewuft neue Regeln setzen oder verwenden kann (aber warum kann
er dann tiber diesen Vorgang keine Auskunft geben, wie Kant bemerkt?), oder ob
sich die Regel irgendwie ,von selbst® in das Kunstprodukt als Natur einschreibt:
»@enie ist das Talent (Naturgabe), welches der Kunst die Regel gibt. Da das Talent,
als angebornes produktives Vermogen des Kiinstlers, selbst zur Natur gehort, so
konnte man sich auch so ausdriicken: Genie ist die angeborne Gemiitslage (ingeni-
um), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt* (KdU B 181).

Das Genie ist also selbst Natur bzw. deren Medium. Alle schone Kunst ist laut
Kant notwendig Kunst des Genies, gerade weil sie Beispiel einer Regel ist, die erst
das Genie oder die Natur in ihm oder durch ihn erfunden hat:

,Denn eine jede Kunst setzt Regeln voraus, durch deren Grundlegung allererst ein Pro-
dukt, wenn es kiinstlich heiflen soll, als moglich vorgestellt wird. Der Begriff der schonen
Kunst aber verstattet nicht, dafs das Urteil iiber die Schonheit ihres Produkts von irgend
einer Regel abgeleitet werde, die einen Begriff zum Bestimmungsgrund habe, mithin
einen Begriff von der Art, wie es moglich sei, zum Grunde lege. Also kann die schone
Kunst sich selbst nicht die Regel ausdenken, nach der sie ihr Produkt zu Stande bringen
soll. Da nun gleichwohl ohne vorhergehende Regel ein Produkt niemals Kunst heifsen
kann, so muf} die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermégen desselben)
der Kunst die Regel geben, d.i. die schone Kunst ist nur als Produkt des Genies moglich.
(KdU B 181 f./Hervorhebungen von mir, J.S.)

Offensichtlich sind hier zwei Regelbegriffe im Spiel, die sich keineswegs einfach
identifizieren lassen. Und zwar gibt es einerseits normative Geschmacksregeln,
die aber nicht objektiv und begrifflich sein kénnen, und andererseits kiinstle-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 113

rische Produktionsregeln, deren Befolgung allein nicht ausreicht, um die Schonheit
des Produkts zu sichern.” Das Argument ist, daB die Regelbefolgung in letzterem
Sinne im Produkt nicht auffallen darf und von daher natiirlich wirken muf}, was
nur das Genie zustandebringt, da das Genie Medium einer regelsetzenden Natur
ist. Die Frage ist natiirlich, was hier eigentlich ,,Natur” meint. Sie kann kaum als
Gegenbegriff zu ,,Kultur” fungieren und wire wohl eher als eine urspriinglich
herstellende Kraft zu verstehen.

Einen Ubergang von der Beschreibung struktureller Subjektivitit im Ge-
schmacksurteil bzw. des ihm zugrundeliegenden Zustands zu Gestalten spezifisch
dsthetischer Subjektivitét gibt es erstmals in § 32, in der die Figur des Dichters
eingefiihrt wird (cf. KdU B 137). Dieser Ubergang markiert einen Wechsel dessen,
was Kant beobachtet: wihrend es in der Analytik des Schonen um rezipierende und
urteilende Subjekte ging, steht jetzt das produktive dsthetische Subjekt im Zen-
trum. Allerdings 148t sich die Differenz zwischen diesen beiden Perspektiven, in
denen Subjektivitit verhandelt wird, nicht einfach gleichsetzen mit der Differenz
von Passivitdt und Aktivitdt. Im Genie waltet selbst eine Dialektik von regelsetzen-
der Natur (Produktivitét) und nicht auf Regeln zu reduzierendem Geschmack (in
der Selbstbeurteilung von Kunstwerken). Auch der Rezipient nimmt nicht einfach
passiv nur Wahrnehmungen auf, sondern spielt aktiv mit seinen Vorstellungen.
Zudem scheint das Genie den Zusammenhang von Kunst- und Naturschénem zu
sichern, denn das geniale Kunstwerk ist nur deshalb schon, weil es auf der Natur
beruht, die im Medium des Genies durch dieses hindurch mittels der Regeln bzw.
Regelsetzung das schone Kunstwerk schafft. Das Genie setzt Exempel einer Regel,
die es (oder sich in ihm) erst generiert. Hier stellt sich zunéchst die Frage, ob die-
ses Paradoxon eines sich selbst die Regel gebenden exemplarischen Individuums
(denn als solches wird Genie hier verstanden) das gleiche Paradoxon und nur eine
Umformung dessen ist, was in der Analytik des Schonen Anspruch auf ,,subjektive
Allgemeinheit® heifit. Die Antwort sei zunichst dahingestellt.

Im folgenden mochte ich eine Interpretation des Genies geben, die den Zusam-
menhang der beiden Sprechweisen tiber Subjektivitét, deren sich Kant bedient, er-
hellen soll. Und zwar mochte ich dies erldutern, indem ich versuche, die Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung zusammenzudenken mit der Dialek-
tik von Allgemeinheit der Sprache und individueller Selbstbeschreibung. Indivi-
duelle Selbstbeschreibungen lassen sich nur verstehen als (textuelles) Resultat ei-
ner selbstreflexiven Infragestellung der subjektkonstituierenden Voraussetzungen.
Diese Voraussetzungen verstehe ich nicht wie Kant als transzendentalphilosophi-
sches Apriori im Subjekt oder in der Vernunft des Subjekts, sondern als ein Aprio-
ri, das in der strukturellen und irreduziblen Vorgéngigkeit der Sprache (und héher-

35 Diese zweite Weise, wie hier Regeln tiberhaupt im Spiel sind, lieBe sich auch so ver-
stehen, dal mit einem Produkt bzw. dessen Herstellung, sofern es Kunst sein will,
notwendigerweise eine Absicht des Produzierenden verbunden sein muf3. Kunstwer-
ke sind eben nicht kausalerweise so, wie sie sind, sondern aus subjektiven Griinden.
Daher sind die Regeln hier auch nicht natiirlich, sondern sie dienen nur dazu, das
Produkt natiirlich erscheinen zu lassen.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

stufig der Kultur) gegeniiber dem Subjekt besteht.” Die Allgemeinheit der Sprache
— etwa ihrer Begriffe —, als die und in der sich das Vergangene aufhebt, steht den
Versuchen individueller Selbstbeschreibungen zunichst diametral entgegen. Offen-
sichtlich muf3 die eigene Individualitét je gegen diesen allgemeinen Charakter der
Sprache entworfen werden. Sie féllt auch nicht einfach vom Himmel, sondern muf}
je erarbeitet und wiederhergestellt werden.” Das fiihrt zuriick zum Paradoxon der
genialen Regelsetzung ohne Regel. Das alltidgliche Man kann sich nédmlich seiner
Individualitdt nur versichern, wenn es eine je neue individuelle Sprechweise, ei-
nen individuellen Sprachgebrauch erfindet, d.h. eine neue Art der (z.B. autobiogra-
phischen) Selbstbeschreibung, die sich sowohl inhaltlich/thematisch als auch formal
(z.B. als formales Spiel: das wire wohl der anspruchsvollere Fall) vollziehen kann.
Solche individuellen Selbstbeschreibungen miissen keineswegs immer die Gestalt
eines Textes haben, sie konnen auch Bilder, Kompositionen oder Theaterauffithrun-
gen sein. All diese kiinstlerischen Produkte zeigen auch immer etwas iiber ihren
Autor, der sich im Produkt als diesem scheinbar vorgingig zwangsldufig entwirft,
unabhéngig von der Frage, ob er das bewuf}t will und tut oder ob nicht. Denn es gibt
kein kiinstlerisches Produkt ohne Perspektive auf das, was es darstellt. Diese un-
hintergehbare Perspektivitit, wie sie jeder Darstellung fundamental eingeschrieben
ist, bezeichnet die Subjektivitdt bzw. deren Selbstbeschreibung im Produkt. Dies
lieBe sich etwa am Ethos-Begriff der aristotelischen Rhetorik erlautern: das Ethos
bezeichnet namlich die Weise, in der sich der Redner durch seine Rede selbst als
dieser scheinbar temporal und strukturell vorgingig entwirft, um durch die Glaub-
wiirdigkeit dieses Selbstentwurfes iiberzeugend zu wirken.* Die Dialektik von All-
gemeinheit der Sprache (oder Geworfenheit) und individueller Selbstbeschreibung
(oder Entwurf) meint dasselbe wie das Kantische Paradox eines zugleich regelfol-
genden (d.h. tiberhaupt allgemeine Sprache mit ihren Regeln gebrauchenden) und
regelsetzenden (eine neue Strategie einer Sprechweise erfindenden) Genies, d.h. ei-
nes exemplarischen Individuums in doppeltem Sinn.” Paradox ist dieser Anspruch,
weil das Genie nicht einfach nur bestehende Regeln anwendet, sondern sie selbst erst
setzt. Die blofle Anwendung bestehender allgemeiner Regeln entgeht dem Anspruch
einer individuellen Griindung. Das Genie ist deswegen exemplarisch fiir subjektive
Vollziige (und damit fiir deren RegelméBigkeit), weil es explizit vollzieht, was allen
Subjektvollziigen eigen ist. Kiinstler und Philosophen bzw. alle, die mit Sprache auf
eine handwerkliche Weise operieren kénnen, sind deshalb prototypisch individuell,

36 Das bleibt in gewisser Weise im Rahmen einer Transzendentalphilosophie, nur daf3
es nicht mehr das Subjekt ist, das transzendental angesetzt wird, sondern Sprache
bzw. Kultur.

37 Menninghaus versteht die subjektive Selbstdarstellung als sexuelle Werbung des In-
dividuums. Cf. Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schonheit (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 2003), S. 223 ff.

38 Es ist natiirlich die Frage, inwieweit der Rhetor Kontrolle tiber die Aufnahme dieser
Selbstbeschreibungen durch das Publikum ausiiben kann. Genau dies versucht die
Rhetorik ja (vielleicht unmdéglicherweise) zu regeln.

39 Es ist ndmlich darin exemplarisch fiir subjektive Vollziige, das es durch Exempel
Regeln setzt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 115

weil sie es gewohnt sind, auf ihren Sprachgebrauch zu reflektieren und damit auch
auf Sprache iiberhaupt, die allen subjektiven Beschreibungen und Selbstverhéltnis-
sen unhintergehbar zugrundeliegt. Erst durch diese Reflexion der eigenen Sprach-
praktik mitsamt ihren Voraussetzungen kann es iiberhaupt so etwas wie eine hand-
werkliche Zuhandenheit der Sprache geben, der sich ein Individuum bedienen kann,
um sich selbst als autonomes Einzelnes zu beschreiben bzw. zu entwerfen.

Hier ergibt sich die Moglichkeit einer Aussicht auf die Antwort der anfénglich
gestellten Frage, wie die zwei Sprechweisen iiber Subjektivitit, deren sich Kant
bedient, moglicherweise zusammenhéngen kénnten. In der strukturellen Erldute-
rung der Subjektivitit scheint die édsthetische Erfahrung die zu sein, dafl das em-
pirische Subjekt in ihr seine kontingente Abhéngigkeit von einer transzendentalen
Subjektivitit spiirt oder erfahrt. Fiir das menschliche Subjekt als allgemeines
Vernunftsubjekt handelt es sich also um eine Fundierungserfahrung, die anhand
des (Natur-)Schonen gemacht werden kann oder sogar muf3. Das Individuum wird
sich dagegen in der oder durch die dsthetische(n) Erfahrung zunichst seiner Grund-
losigkeit und Kontingenz bewuf3t, um sich dann in der Erfahrung des Naturschonen
als Subjekt transzendental zu versichern. Fiir das Individuum ist die dsthetische
Erfahrung von daher eine Reflexions- und Verunsicherungserfahrung, in der es die
Voraussetzungen seiner Individualitdt und damit deren irreduzible Bedingtheit als
narzifltische Krinkung erfihrt. Diese Voraussetzungen sind bei Kant die transzen-
dentale Verankerung des menschlichen Subjekts und seiner Vernunft in der Welt.
Es erscheint mir aber plausibler, diese Voraussetzungen im apriorischen (und me-
taphysischen) Charakter der Sprache zu situieren. Auf diese reflexive Verunsiche-
rung reagiert das Subjekt, indem es die Texte (also die Selbstbeschreibungen), die
seine Individualitét sicherstellen sollen, revidiert oder neu schreibt. Aufgrund der
(asthetischen) Erfahrung des Individuums — daf} es ndmlich abhingig ist von einer
allgemeinen Fundierung des Subjekts in einem letztlich sprachlich (oder héherstu-
fig: kulturell) vermittelten Bezug zur Welt —, reagiert es mit einem individuellen
(Neu-)Entwurf seiner selbst qua reflexiver Sprechweise oder reflexiven Sprach-
gebrauchs zur Griindung von Individualitit. Aus der Verunsicherung heraus, die
das Individuum durch die Spannung zwischen der beanspruchten Autonomie, die
durch seine individuelle Selbstbeschreibung gesichert werden soll, und deren all-
gemeinen Grundlagen (vor allem Sprache, aber auch Kultur) erfédhrt, erfolgt der
Versuch einer individuellen (Neu-)Konstitution mittels Selbstbeschreibung. Diese
Neubeschreibung ist der paradoxe Versuch einer regelsetzenden (also individuel-
len) Sprachverwendung (denn es kann nicht nur einmal jemand einer Regel gefolgt
sein, wie Wittgenstein wuBte), der letztlich nur wiederholt, aber nie abgeschlossen
werden kann.” Die Griindung der Individualitét ist unabschlieBbar, weil das Indi-

40 Offensichtlich reicht eine mehr oder wenige passive Regelerfiillung, eine bloBe Re-
gelanwendung, nicht aus, um Individualitit zu griinden. Solange ,man‘ das Gebot der
autonomen (also iibersetzt: selbstgesetzgebenden) Griindung von Individualitét fiir
giiltig halt, braucht es zur Einlosung dieses Anspruchs eine aktive Regeltranszendenz,
die eben anders sein muf} als blofie Regelerfiillung. Das scheint auch Kant im Auge
zu haben, wenn er fiir die dsthetische Erfahrung eine reflektierende und eben keine
blof} bestimmende Verfahrensweise der Urteilskraft annimmt, wie sie automatisch im

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

viduum sich weder selbst griinden kann noch durch Rekurs auf allgemeine Grund-
lagen der Subjektivitit (z.B. Sprache etc.) sich im radikalen Sinn als Individuum
bestimmen oder gar erschaffen kann. Dieses Paradoxon ist der abendldndischen
Kultur wohl unhintergehbar eingeschrieben: einerseits die Forderung nach absolut
autonomer (iibersetzt also: selbstgesetzgebender) Individualitit (z.B. als Selbstset-
zung des SelbstbewulBtseins), auf der alles andere griinden soll, andererseits die Un-
moglichkeit, jemals einen Akt der subjektiven Selbstgriindung durchzufiihren, der
diesem Anspruch geniigen kénnte. Dieses Paradoxon bestimmt auch die dsthetische
Konzeption von Subjektivitdt. In der modernen Forderung nach Individualitit ver-
birgt sich also der sehr menschliche Versuch, sich selbst in der Weise gottgleich zu
setzen, da3 man sich selbst unbedingt auf sich selbst zu griinden versucht. Es ist
eine offene Frage, ob diese Forderung bloB aus kontingenten Griinden (historischer
oder kultureller Natur) oder aber mit Notwendigkeit erhoben wird, etwa weil sie der
menschlichen Verfassung unhintergehbar eingeschrieben ist. Wenn tiberhaupt, kann
,man‘ den Anspruch auf absolute Individualitét wohl nur ironisch erfiillen. Auf die-
se Moglichkeit komme ich im vierten Kapitel zurtick.

Der Prozef} der Produktion schoner bzw. genialer Kunst bleibt ein unlgsbares Ge-
heimnis, weil der Kiinstler nicht dariiber Bescheid geben kann, da es sich nicht um
selbsttransparente und souverdne Regelsetzungen handelt, sondern um eine mediale
Selbstschopfung der von Kant sogenannten ,Natur‘. Dem kiinstlerischen ProzeB der
Produktion eignet also ein je ne sais quoi, das sich aus der Dunkelheit ergibt, in der
sich der Kiinstler in Bezug auf sein Vermdgen zur Schépfung notwendig befindet.
Denn ohne diese Dunkelheit wire das Produkt kein Produkt der schonen Kunst, son-
dern mechanisch aus bereits bestehenden Regeln abgeleitet. Ohne diese konstitutive
Dunkelheit wire auch durch die genialen Produkte {iberhaupt keine Individualitét zu
griinden. Daher hat der Kiinstler auch keine uneingeschriankte Verfiigungsgewalt iiber
seine Produkte, die er eben nicht nach Belieben oder planméBig sich ausdenken kann,
da sie ihm durch das, was Kant ,,Natur* nennt, vorgeschrieben werden." Auf diese bei
Kant bereits angelegte Ambiguitét des kiinstlerischen Produktionsprozesses zwischen
souveraner Beherrschung der kiinstlerischen Techniken und Materialien und medialer
Selbstpreisgabe des Subjekts an einen selbstgenerierenden oder autopoietischen Her-
stellungsprozef einer urspriinglichen Kraft (die Derrida différance nannte), werde ich
in den folgenden Kapiteln tiber Schlegel und Nietzsche zurtickkommen.

In seiner Beschreibung genuin dsthetisch bestimmter Gestalten von &sthetischer
Subjektivitit tibersteigt Kant seine noch metaphysische Konzeption in der Analytik des
Schonen: jetzt geht es nicht mehr blo um affirmierende Subjektgriindung, sondern er
entfaltet implizit (oder sogar explizit) genau jene Dialektik von selbstbeschreibender
Griindung und deren reflexiver Infragestellung, die in dieser Arbeit als Kennzeichen

Alltag geschieht. Reflektierend ist die Urteilskraft im dsthetischen Zustand namlich
deswegen, weil sie vom Besonderen ausgehend die allgemeine Regel erst (er-)findet.

41 Von hier aus wire Heideggers These zu erldutern, dafl Kunstproduktion sich ereig-
nendes Ins-Werk-Setzen der Wahrheit ist. Cf. Martin Heidegger: Der Ursprung des
Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950, S. 1-74), hier S.
62: ,,.Die Kunst ist als das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit Dichtung®. Die Konsequenz
daraus wére dann, da3 Wahrheit und urspriingliche Kraft das Selbe waren.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 117

der wahren Struktur der dsthetischen Erfahrung angesetzt ist. Subjektsetzung und
Subjektdepotenzierung, Selbstbeschreibung und Selbstreflexion verschranken sich
auch bei Kant. Wie bei Schlegel und Nietzsche (wie spéter gezeigt werden wird) gibt es
in Kants Beschreibung dsthetischer Subjektivitit eine Ambivalenz zwischen absoluter
Erméchtigung und totaler Ohnmacht. Méglicherweise 148t sich dsthetische Subjektivi-
tét nur in dieser unaufloslichen Ambivalenz beschreiben.

Wenn man den genialen Kiinstler hier als édsthetisch bestimmtes Subjekt versteht,
so ist dieses — zumindest im &sthetischen Zustand — nicht Herr seiner selbst und hat
weder eine absolute Kontrolle des Produktionsprozesses noch verfiigt es iiber eine
Selbsttransparenz (cf. KdU B 182). Daher 14t sich die Geschicklichkeit des Genies
nicht mitteilen oder lehren, sondern sie muf} sich je neu in jedem Genie ausbilden,
das sich deshalb auch nicht (nur) nachahmend zur kiinstlerischen Tradition verhilt,
sondern nachfolgend. Das Genie muf3 sich also zwar an den Produkten seiner Vor-
gdnger orientieren, aber dabei diese nicht blol nachmachen, sondern an ihnen etwas
lernen, was man eigentlich gar nicht lernen kann (und was vielleicht ein angeborenes
Vermdogen sein muf3): neue Regeln zu setzen, ohne gegen Regeln zu verstoflen. Ori-
ginal zu sein, ohne bloBen regellosen Unsinn zu produzieren. Die geniale Weise der
Regelbefolgung durch Regeltranszendenz erlernen. Sich durch Selbstgesetzgebung als
Individuum erschaffen. Und so weiter.

Schone und geniale Kunstwerke lassen sich nicht aus Regeln konstruieren, da sie
Beispiel einer erst durch sie gesetzten Regel sind. Nur nachtriglich lassen sich aus den
Produkten Regeln ableiten:

,»Da die Naturgabe der Kunst (als schénen Kunst) die Regel geben muf: welcherlei Art ist
denn diese Regel? Sie kann in keiner Formel abgefafit zur Vorschrift dienen; denn sonst wiir-
de das Urteil tiber das Schone nach Begriffen bestimmbar sein: sondern die Regel muf; von
der Tat, d.i. vom Produkt abstrahiert werden [also nachtraglich formuliert werden, J.S.], an
welchem andere ihr eigenes Talent priifen mogen, um sich jenes zum Muster, nicht der Nach-
machung, sondern der Nachahmung, dienen zu lassen. Wie dieses moglich sei, ist schwer zu
erkldren. [...] Die Muster der schonen Kunst sind daher die einzigen Leitungsmittel [...].* (KdU
B 185/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die Urteilskraft bzw. der Geschmack ist das Korrektiv der genialen Originalitét:
,,Das Genie kann nur reichen Stoff, zu Produkten der schénen Kunst hergeben; die
Verarbeitung desselben und die Form erfordert ein durch die Schule gebildetes Ta-
lent, um einen Gebrauch davon zu machen, der vor der Urteilskraft bestehen kann®
(KdU B 186). Vor dem Geschmack kann das Kunstwerk also nur bestehen, wenn es
auf einem gewissen Maf} an technischem Vermogen beruht. Das Zitat weist voraus
auf das Verhiltnis von Genie und Geschmack, dessen richtige Austarierung die we-
sentliche Bedingung aller schonen Kunst ist. Zur Beurteilung schoner Gegenstén-
de bedarf es ndmlich Geschmack, zur ihrer Hervorbringung aber Genie. Wéhrend
Geschmacksurteile durch das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand
zustande kommen, ist das Genie durch die Simultanitdt von Regelsetzung und Re-
gelbefolgung ausgezeichnet.”

42 Die interessante These Kants ist: es gibt etwas, dessen Miligestalt sich im Kunst-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Inder Tatsichert das Talent des Genies das Zustandekommen geistreicher Kunst,
wihrend der Geschmack deren Schonheit beurteilt. Daher ist der Geschmack regu-
lierend auf das Genie und seine Originalitit bezogen. Der Geschmack beschneidet
das Genie und dessen geistreiche Einbildung:

,»,Reich und original an Ideen zu sein, bedarf es nicht so notwendig zum Behuf der Schon-
heit, aber wohl der Angemessenheit jener Einbildungskraft in ihrer Freiheit zu der Gesetz-
miBigkeit des Verstandes.” Denn aller Reichtum der ersteren bringt in ihrer gesetzlosen
Freiheit nichts als Unsinn hervor; die Urteilskraft ist aber das Vermdgen, sie dem Ver-
stande anzupassen. Der Geschmack ist, so wie die Urteilskraft tiberhaupt, die Disziplin
(oder Zucht) des Genies, beschneidet diesem sehr die Fliigel und macht es gesittet oder ge-
schliffen; zugleich aber gibt er diesem eine Leitung [...], indem er Klarheit und Ordnung
in die Gedankenfiille hineinbringt, macht er die Ideen haltbar™, eines dauernden zugleich
auch allgemeinen Beifalls, der Nachfolge anderer, und einer immer fortschreitenden Kul-
tur, fdhig. Wenn also im Widerstreite beiderlei Eigenschaften an einem Produkte etwas
aufgeopfert werden soll, so miifite es eher auf der Seite des Genies geschehen: und die
Urteilskraft, welche in Sachen der schonen Kunst aus eigenen Prinzipien den Ausspruch
tut, wird eher der Freiheit und dem Reichtum der Einbildungskraft, als dem Verstande
Abbruch zu tun erlauben. Zur schonen Kunst wiirden also Einbildungskraft, Verstand,
Geist und Geschmack erforderlich sein.” (KdU B 202 f)*

Dem urteilenden Geschmack eignet also letztlich ein Vorrang vor dem Genie. An
diesem Zitat 148t sich noch einmal der Zusammenhang der Sprechweise tiber Sub-
jektivitét in der Analytik des Schonen mit der Theorie des Genies bzw. der schonen
Kunst erldutern. Kants Regelbegriff bleibt ndmlich doppeldeutig: einerseits meint
er eine Produktionsregel des Genies (z.B. KdU B 181 f)), die paradoxerweise durch
ein Beispiel erst gesetzt wird und insofern original ist, andererseits meint er eine
Regel des Geschmacks, die nur aus unserer empirischen &sthetischen Urteilspra-
xis nachtréglich ableitbar ist, aber nicht allein aus den beurteilten Objekten. Das
Genie braucht eine Regel zum Schaffen eines Kunstwerks, und der Geschmack
urteilt, als ob es eine Regel gébe. Die Verbindung zwischen beiden Regelbegrif-
fen ist vielleicht, daf3 die Schonheit weder auf der Produktionsseite noch auf der
Rezeptionsseite durch RegelméBigkeit (und auch nicht durch Vollkommenheit)
zu garantieren ist. Es bleibt aber trotzdem schwer zu verstehen, wie die beiden
Regelbegriffe sich zueinander verhalten. Denn Geschmack ist bei Kant ein nor-
mativer Begriff, der anders mit Regeln operiert als das Genie (als Vermdgen des

werk auch durch das Genie nicht vollig ausmerzen 146t. Nur das Genie darf sich im
Namen seines Geistesschwunges iiber Regeln hinwegsetzen, was aber gleichwohl
immer ein Fehler bleibt und nicht nachahmungswiirdig ist (insbesondere von Nicht-
genies) (cf. KdU B 200 £.).

43 Was ist das fiir eine Freiheit, die zur GesetzméaBigkeit des Verstandes angemessen
sein muf3?

44 Mittels welcher Konservierungstiatigkeit soll das funktionieren?

45 Kant fiihrt in einer FuBinote aus, daB3 der Geschmack die iibrigen drei Vermogen in
sich vereinigt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 119

Hervorbringens). Der Geschmack beurteilt immer erst nachtriaglich die Innova-
tionen der Kunst, die nicht immer schon sein miissen, wihrend das Genie eine
Regel durch sein Produkt erst setzt. Die Dialektik von regelsetzendem Genie und
beurteilendem Geschmack 148t sich also reformulieren als Dialektik von genialer
Innovation und nachtriglicher Selektion durch Geschmacksurteile. Es reicht eben
nicht, einfach nur von der Regel abzuweichen (das wire blof3 genialer Unsinn),
sondern ,man‘ muf} es zudem auf strategisch geschickte Weise zu tun verstehen
—und d.h. regelsetzend, denn die produktive Abweichung vom Allgemeinen muf3
zunidchst vor der kritischen Selbstbeurteilung bestehen: die Frage ist dann, ob die
Abweichung originell genug ist bzw. auf die richtige Weise (ndmlich regelfolgend)
originell (ndmlich regelsetzend) ist, um durch die Abweichung Individualitdt zu
griinden. Hier stellt sich wieder einmal die Frage nach dem Zusammenhang von
konventionellen sozialen Urteilspraktiken und der Unableitbarkeit der Schonheit
aus empirischer Publikumszustimmung. Um diesem Zusammenhang gerecht zu
werden, miiite man die Tatigkeit des Genies so verstehen, daf} seine Titigkeit ei-
gentlich darin besteht, durch seine Produkte neue Geschmacksregeln zu erfinden
und zu setzen, also den Geschmack selbst weiterzuentwickeln. Denn nur die Ge-
schmacksregeln, die es nicht objektiv geben kann, kénnen die Schonheit des Ge-
genstandes sichern, auch wenn sie ihm nicht vorgéngig sind. Kant verheddert sich
immer wieder in dem Versuch, dieses Paradoxon transzendentalphilosophisch auf-
zulosen. Jedenfalls gibt er zwei Beschreibungen der Bedingungen schoner Kunst,
die nicht miteinander zu vereinbaren sind. Einerseits soll ndmlich schéne Kunst
durch exemplarische Regelsetzung des Genies entstehen bzw. diese sein, was in
einem radikalen Sinn nur neue und innovative Kunst zur schénen Kunst machte
(nur gattungserdffnende Kunst wire dann schon) und damit die meisten Kunst-
werke qua Definition als nichtschon etikettierte. Andererseits soll schone Kunst in
der Herstellung solcher Formen bestehen, die ein freies Spiel von Einbildungskraft
und Verstand erméglichen sollen. In dieser Lesart wire alle Kunst schon — egal ob
gattungseréffnend oder nicht —, sofern sie eben dieses Spiel an sich zufilligerwei-
se ermoglicht oder gar notwendigerweise hervorruft. Diese Zweideutigkeit ergibt
sich aus einer doppelten Bestimmung dessen, was Kant Geschmack nennt: er ist
ndmlich einerseits das (vielleicht dialektisch zu denkende) Verhiltnis von Regel
und Geist bzw. Genie, andererseits das von Einbildungskraft und Verstand. Diese
Differenz ist nicht einfach identisch mit der Differenz von produktiven und rezep-
tiven Subjektbeziigen auf Kunstobjekte.

Xl

Aus dem Anspruch auf Allgemeinheit a priori der &sthetischen Urteile und der
Entgegensetzung solcher Urteile folgt ihre Dialektik. Es handelt sich um keine
Dialektik in Geschmacksurteilen, so weit sich jeder auf seinen Geschmack be-
ruft, sondern nur um eine Dialektik der Kritik des Geschmacks (nicht des Ge-
schmacks selbst) in Ansehung ihrer Prinzipien: ,,da ndmlich tiber den Grund der
Moglichkeit der Geschmacksurteile iiberhaupt einander widerstreitender Begriffe

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

natiirlicher und unvermeidlicher Weise auftreten” (KdU B 232). Eine Dialektik
der dsthetischen Urteilskraft gibt es nur, wenn ,,sich eine Antinomie der Prinzipi-
en dieses Vermogens findet, welche die GesetzmaiBigkeit desselben, mithin auch
seine innere Moglichkeit, zweifelhaft macht™ (KdU B 232). Zur Einfithrung der
Antinomie erldutert Kant zunéchst zwei Gemeinorte des Geschmacks: zum einen
hat ein jeder seinen eigenen Geschmack (d.h. er ist subjektiv) und zum anderen
148t sich tiber den Geschmack nicht disputieren (d.h. er ist nicht objektiv begriind-
bar). Er fiihrt eine subtile Unterscheidung zwischen Streiten und Disputieren ein:
wihrend letzteres ein logisches Ableiten der Notwendigkeit von Argumenten ist,
unterliegt einem Streit ein freieres Prinzip. Bei diesem geht es um den Austausch
von Argumenten, von denen keines jemals unbedingte Notwendigkeit beweisen
kann. Solchen Streit gibt es iiber die Geschmacksurteile. Uber diese kann zwar
gestritten werden, aber nicht durch Beweise entschieden werden, also disputiert
werden. Daraus schlieffit Kant, dal zwischen den beiden Gemeinortern der Satz
fehlt: iber den Geschmack 148t sich streiten. Das heifit, daf er einen Anspruch auf
Allgemeinheit ohne bestimmte Begriffe erhebt und damit postuliert, da3 es Griin-
de fiir dsthetische Urteile geben muf. Aus dieser Beschreibung folgt folgende An-
tinomie: 1) Thesis. Das Geschmacksurteil griindet sich nicht auf Begriffen; denn
sonst lieBe sich dariiber disputieren (durch Beweise entscheiden) 2) Antithesis. Das
Geschmacksurteil griindet sich auf Begriffen; denn sonst liee sich, ungeachtet der
Verschiedenheit desselben, dariiber auch nicht einmal streiten (auf die notwendige
Einstimmung anderer mit diesem Urteile Anspruch machen) (cf. KdU B 234).
Der antinomische Widerstreit der jedem Geschmacksurteile untergelegten
Prinzipien ist nach Kant nur hebbar, wenn man zeigt, daf3 der Begriff des ,Be-
griffs® hier in zweierlei Sinn verwendet wird. Aus der Vermengung dieser beiden
folgt eine transzendentale Illusion: ,, [...]; dieser zwiefache Sinn, oder Gesichts-
punkt, der Beurteilung sei unserer transzendentalen Urteilskraft notwendig; aber
auch der Schein, in der Vermengung des einen mit dem andern, als natiirliche
Ilusion, unvermeidlich® (KdU B 234). Das Geschmacksurteil muf3 sich auf'einen
Begriff beziehen, kann sich aber nicht aus einem Begriff erweisen lassen, ,,weil
ein Begriff entweder bestimmbar [also Verstandesbegriff, J.S.], oder auch an sich
unbestimmt und zugleich unbestimmbar [also transzendentaler Vernunftbegriff
des Ubersinnlichen, I.S.], sein kann* (KdU B 235). Zwar geht das Geschmacks-
urteil auf Gegenstidnde der Sinne und ist sofern auf das Gefiihl der Lust bezogene
anschauliche einzelne Vorstellung und Privaturteil (jeder hat seinen Geschmack);
gleichwohl ist ,,im Geschmacksurteile eine erweiterte Beziehung der Vorstellung
des Objekts (zugleich auch des Subjekts) enthalten, worauf wir eine Ausdehnung
dieser Art Urteile, als notwendig fiir jedermann, griinden [...] (KdU B 235). Hier
ist also ein Begriff im Spiel, der sich nicht bestimmen und durch den sich auch
nichts erkennen 14Bt: ndmlich ein bloBer reiner Vernunftbegriff von dem Uber-
sinnlichen, ,,was dem Gegenstande (und auch dem urteilenden Subjekte) als Sin-
nenobjekte, mithin als Erscheinung, zum Grunde liegt™ (KdU B 236). Dies fiihrt
Kant in einem Satz, der die gesamte Anlage der Kritik der Urteilskraft als trans-
zendentale Begriindung des Geschmacksurteils in nuce beschreibt, niher aus:

- am 14.02.2026, 14:0313,



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 121

,»Nun fillt aber aller Widerspruch weg, wenn ich sage: das Geschmacksurteil griindet
sich auf einem Begriffe (eines Grundes {iberhaupt* von der subjektiven ZweckmiBigkeit
der Natur fiir die Urteilskraft), aus dem aber nichts in Ansehung des Objekts erkannt
und bewiesen werden kann, weil er an sich unbestimmbar und zum Erkenntnis untaug-
lich ist; es bekommt aber durch eben denselben doch zugleich Giiltigkeit fiir jedermann
(bei jedem zwar als einzelnes, die Anschauung unmittelbar begleitendes Urteil): weil der
Bestimmungsgrund desselben vielleichf” im Begriffe von demjenigen liegt, was als das
tibersinnliche Substrat der Menschheit angesehen werden kann.” (KdU B 236 f./Hervor-
hebungen von mir, J.S.)

Der transzendentale Schein ist natiirlich und der menschlichen Vernunft unver-
meidlich eingeschrieben, soweit sie sich immanent versteht und darauf verzichtet,
sich auf scholastische Weise dogmatisch zu deduzieren. Die Antinomie 148t sich
folgendermaflen auflosen: es geht einmal um bestimmte und das andere Mal um
unbestimmte Begriffe (ndmlich vom iibersinnlichen Substrat der Erscheinungen).
Man kann nicht mehr tun, als nur diesen Widerspruch heben, denn: ,,Ein bestimm-
tes objektives Prinzip des Geschmacks, wornach die Urteile desselben geleitet,
gepriift und bewiesen werden kénnten, zu geben, ist schlechterdings unmaoglich;
[...]* (KdU B 237 f)). Es muB sich also um ein subjektives Prinzip handeln, daf3
sich in der transzendentalen Reflexion zeigt: ,,Das subjektive Prinzip, ndmlich die
unbestimmte Idee des Ubersinnlichen in uns, kann nur als der einzige Schliissel
der Entritselung dieses uns selbst seinen Quellen [aber anscheinend nicht seiner
Phénomenalitdt nach, zumindest fiir Kant, J.S.] nach verborgenen Vermogens an-
gezeigt, aber durch nichts weiter begreiflich gemacht werden* (KdU B 238).

Man muf} die Antinomien auflsen, weil ,,kein anderer Ausweg tibrig bleibt®,
um ,,die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen®. Dies geht nur so, daf3
,,die Antinomien wider Willen nétigen, {iber das Sinnliche hinaus zu sehen, und
im Ubersinnlichen den Vereinigungspunkt aller unserer Vermogen a priori zu
suchen” (KdU B 239). Die Moglichkeit und Notwendigkeit dieses Schrittes von
der Formulierung der Antinomie zu ihrer Auflésung gehort zu dem, was hier
substantiell bestritten werden soll.

Es gibt laut Kant drei Arten der Antinomie der reinen Vernunft, die alle die
Vernunft zwingen, von der ,,sehr natiirlichen Voraussetzung, die Gegenstinde
der Sinne fiir die Dinge an sich selbst zu halten, abzugehen, sie vielmehr blof3
fiir Erscheinungen gelten zu lassen, und ihnen ein intelligibles Substrat (etwas
Ubersinnliches, wovon der Begriff nur Idee ist und keine eigentliche Erkenntnis
zuldft) unterzulegen (KdU B 243). Alles hingt vielleicht davon ab, wie man die-
sen Satz versteht: gibt es auch noch Dinge an sich, die uns blof} als Erscheinungen
zuginglich sind, oder ist die Differenz unsinnig, weil es eben keine Dinge an sich
gibt? Laut Kant zwingen die Antinomien die Vernunft, sich von ihren Hoffnun-
gen (auf iibersinnliche Erkenntnis der Dinge an sich) zu trennen. Jedes Erkennt-

46 Genau hier griindet meine Kritik an der grilndenden Funktion der dsthetischen Er-
fahrung bei Kant.

47 Was fiir eine Art Vorbehalt manifestiert sich in diesem ,,vielleicht“? Bezweifelt Kant sei-
ne eigene, in seinem transzendentalen Projekt absolut unentbehrliche Voraussetzung?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

nisvermdgen (Verstand, Urteilskraft, Vernunft) hat seine eigene Antinomie, so
wie jedes als oberes Erkenntnisvermogen seine Prinzipien a priori hat (cf. KdU B
243 f)): der Verstand in der theoretischen Erkenntnis, die Vernunft in ihrer Praxis
und die Urteilskraft in der Asthetik.”

Kant schreibt, da3 die Antinomien fiir den menschlichen Vernunftgebrauch
unvermeidlich sind, wenn sie nicht auf ein tibersinnliches Substrat der gegebenen
Objekte, als Erscheinungen, zuriicksehen (cf. KdU B 244). Laut Kant folgt aus
der Deduktion die Idee des Ubersinnlichen als eines ,,Prinzips der subjektiven
ZweckmaiBigkeit der Natur fiir unser Erkenntnisvermogen (KdU B 245). Es gibt
daher nur eine Ausflucht vor der Antinomie, denn es gibt nur die Moglichkeit,

»entweder zu leugnen, da3 dem ésthetischen Geschmacksurteile irgend ein Prinzip a prio-
ri zum Grunde liege, daB aller Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Beistimmung
grundloser leerer Wahn sei, und ein Geschmacksurteil nur sofern fiir richtig gehalten
zu werden verdiene, weil es sich trifft, daf} viele in Ansehung desselben iibereinkom-
men, und auch dieses eigentlich nicht um deswillen, weil man hinter dieser Einstimmung
ein Prinzip a priori vermutet, sondern (wie im Gaumengeschmack), weil die Subjekte
zufdilliger Weise gleichformig organisiert seien; oder man miifite annehmen, daf} das Ge-
schmacksurteil eigentlich ein verstecktes Vernunfturteil {iber die an einem Dinge und die
Beziehung des Mannigfaltigen in ihm zu einem Zwecke entdeckte Vollkommenheit sei,
mithin nur um der Verworrenheit willen, die dieser unserer Reflexion anhingt, dsthetisch
genannt werde, ob es gleich im Grunde teleologisch sei: in welchem Falle man die Auf-
16sung der Antinomie durch transzendentale Ideen fiir unnétig und nichtig erklaren, und
so mit den Objekten der Sinne nicht als bloBen Erscheinungen, sondern auch als Dingen
an sich selbst, jene Geschmacksgesetze vereinigen koénnte.” (KdU B 244 f./alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)

Das scheint eben die falsche Alternative zu sein, die Kant aufmacht, um den Ratio-
nalismus seiner Vorgénger zu kritisieren und — vielleicht — zu tiberwinden. Hier ist
gleich mehreres einzuwenden. Zunéchst ist die Gleichférmigkeit der dsthetischen
Urteile nicht zufillig, sondern Effekt einer gemeinsamen Praxis der geschmack-
vollen Beurteilung schoner Dinge und der daraus resultierenden Ubung: #stheti-

48 Die Gleichsetzung von Einbildungskraft und Urteilskraft bzw. deren wechselseitiger
Austausch je nach Kontext und Erfordernis der Argumentation scheint hochst proble-
matisch. Denn die Urteilskraft ist ja selbst von Kant als die Kraft der Relationierung
von Allgemeinem (also Verstandesbegriffen) und Besonderem (sinnlicher Anschau-
ung in der Einbildungskraft) definiert worden und kann von daher nicht mit einem
der Elemente dieser Relation identisch sein. In diesem permanenten Austausch des
Vokabulars zeigt sich vielleicht das Schwanken Kants zwischen einer phdnomeno-
logisch inspirierten Analyse der &dsthetischen Verfahrensweise der Einbildungskraft
einerseits und der funktionalen Bestimmung des Naturschonen als tauglich fiir eine
reflexive Griindung der transzendentalen Angemessenheit der menschlichen Urteils-
kraft mit den Dingen der Welt andererseits. Das betrifft auch die Frage, wo im Sub-
jekt das dsthetische Spiel angesetzt wird: entweder innerhalb der Einbildungskraft
oder aber zwischen Einbildungskraft und Verstand.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 123

sche Urteile sind trotz aller allgemeingiiltigen Anspriiche faktisch abhidngig vom
kulturellen, historischen und sozialen Kontexten der Urteilenden, woran u.a. Bour-
dieu erinnert hat. Zweitens ist der Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Bei-
stimmung nicht schon deshalb ,,grundlos leerer Wahn*, weil er sich in der Tat auf
nichts Transzendentalem griinden kann. Das Transzendentale ist uns unverfiigbar,
wir konnen es hochstens benennen: z.B. als différance. Der Anspruch auf allge-
meine Beistimmung, den unsere Geschmacksurteile erheben, 146t sich als Analyse
der Grammatik unserer Verwendung des Begriffs ,,schon® verstehen. Also wird
hier nicht der allgemeine Anspruch und die Richtigkeit der Beschreibung Kants
kritisiert, sondern deren Ableitung (Deduktion) aus transzendentalphilosophischen
Voraussetzungen, die selbst auf nichts griinden konnen, da sie als selbstgriindend
von Kant gedacht werden. Dal das Geschmacksurteil auf Prinzipien a priori griin-
de (seien diese subjektiv oder objektiv), ist eine leere Illusion, ein transzendentaler
Schein, der letztlich voraussetzt, dal3 das Schone und das Wahre identisch sind.
Die Idee der Funktion der Schonheit als (wahrheits-)griindende Harmonie (z.B. der
Erkenntniskréfte) beruht auf einem transzendentalen Schein, den es philosophisch
zu reflektieren gilt. Das, was Schonheit angeblich (oder tatsdchlich) griindet, ist
absolut beliebig, arbitrir, konventionell.

Die transzendentalen Annahmen Kants lassen sich mit Nietzsche kritisieren:
man kann sehr wohl die transzendentale Begriindung der Geschmacksurteile ab-
lehnen, ohne damit Erscheinung und Dinge an sich gleichzusetzen. Die Pointe ist ja
dann gerade, daB3 es eben nichts anderes ,gibt* als die Dinge, so wie sie uns erschei-
nen.” Alles andere ist nutzlose Spekulation iiber Fundierungen der menschlichen
Vernunft, die letztlich immer illusionér sind, d.h. sich niemals selbst erkldren und
griinden konnen, was sie doch mii3ten, wenn sie einen Anspruch auf transzenden-
tale Geltung erheben. Vernunft hat ihren Sinn erst von da an, wo sie sich auf etwas
anderes als sich selbst griindet. Dal} dies (nicht nur) bei Kant die Schonheit ist,
ist hinreichend dargetan worden. Statt auf die Schonheit wird hier vorgeschlagen,
nicht nur den &dsthetischen Gebrauch der Vernunft auf die paradoxale Verbindung
aus Liebe und Schonheit zu griinden: wir lieben das Schone, wiahrend uns doch das
schon erscheint, was wir lieben.

Xl

Kants Kritik gilt sowohl dem Empirismus wie dem Rationalismus seiner Zeit: am
Empirismus kritisiert er, dal dieser den Geschmack als Urteilsvermodgen a poste-
riori versteht und damit die Differenz zwischen Schonem und Angenehmen ver-
schleift. Am Rationalismus stort ihn, da3 dieser dem Geschmack objektive Griin-
de unterlegt und damit das Schone und das Gute gleichsetzt. Es muf3 aber laut Kant

49 ,.Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb tibrig? die scheinbare viel-
leicht? ...aber nein! Mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft!“
(Friedrich Nietzsche: Gétzen-Dédmmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band
VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-77,
S. 55-162), hier S. 81.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

auch Griinde des Wohlgefallens a priori geben, die mit dem Prinzip des Rationalis-
mus zusammen bestehen konnen, obwohl sie nicht auf bestimmte Begriffe griin-
den. Weiter stellt er fest: ,,Der Rationalism des Prinzips des Geschmacks ist dage-
gen entweder der des Realisms der ZweckmaBigkeit, oder des Idealism derselben®
(KdU B 246). Die ZweckmaBigkeit ist dabei nicht objektiv gedacht, ,,sondern nur
isthetisch, auf die Ubereinstimmung seiner Vorstellung in der Einbildungskraft
mit den wesentlichen Prinzipien der Urteilskraft tiberhaupt, im Subjekte* (KdU B
247). Mit der Frage, ob es sich bei dieser ZweckméBigkeit um ein reales oder aber
um ein idealistisches Prinzip handelt, befafit sich Kant im weiteren Verlauf des
Paragraphen:

,,Folglich kann, selbst nach dem Prinzip des Rationalisms, das Geschmacksurteil und der
Unterschied des Realisms und Idealisms desselben nur darin gesetzt werden, dafl entwe-
der jene subjektive ZweckmaiBigkeit im erstern Falle als wirklicher (absichtlicher) Zweck
der Natur (oder der Kunst), mit unserer Urteilskraft iibereinzustimmen, oder im zweiten
Falle nur als eine, ohne Zweck, von selbst und zufilliger Weise sich hervortuende zweck-
miBige Ubereinstimmung zu dem Bediirfnis der Urteilskraft, in Ansehung der Natur und
ihrer nach besondern Gesetzen erzeugten Formen, angenommen werde.” (KdU B 247)

Die Angemessenheit von Subjekt und Welt, die wir in der Erfahrung des (Na-
tur-)Schonen erfahren, ist nicht real (dann wire sie objektiv-teleologisch in der
Natur angelegt, was wir schlechterdings nicht wissen kénnen), sondern blof3 hy-
pothetisch: ndmlich eine idealistische Projektion, die die Welt als zweckméBig fiir die
Menschen begreift. Nietzsches Kritik setzt hier ein: woher nehmen wir die Berechti-
gung, diese Hypothese unhinterfragt zu glauben? Miissen wir nicht der harmonischen
Erfahrung des Schonen abgrundtief mifitrauen, weil nichts jemals subjektiv oder ob-
jektiv begriinden kann, was diese Erfahrung (durch Schonheit) angeblich begriindet?
Thr auch deshalb mifitrauen, weil wir in dieser Erfahrung naiverweise einer Illusion
folgen und ihrer Verfithrungskraft erliegen, die in unsere kulturellen Praktiken — aus
welchen Griinden auch immer — unhintergehbar eingeschrieben ist? Nietzsche wird
sagen, dal} es die Aufgabe der Kunst sein muf}, diesen Abgrund nicht durch Illusio-
nen zu verdecken, sondern ihn gerade erfahren zu lassen: etwa durch die dionysisch
genannten Techniken im Kunstwerk, die dessen Schonheit und die méglicherweise in
der subjektiven Erfahrung liegende harmonische Identifikation so problematisieren,
daf} die Konventionalitit des Schonen (seine Abhidngigkeit vom kulturellen Kontext
genauso wie seine kultur- und sinnstiftende Funktion) sichtbar oder erfahrbar wird.
Wahrheit und Schonheit treten bei und seit Nietzsche in das Zeitalter der Problema-
tisierung ihrer Beziehung, die fortan nicht mehr die einer einfachen wechselseitigen
Stiitzung sein kann (cf. Kapitel 5). Eine Weise dieser Problematisierung zeigt sich im
Wechsel der Thematik der Kunst im 19. Jahrhundert: auch Nichtschones oder HaB3-
liches wird jetzt durch die Kunst dargestellt, ohne daf3 es in der &sthetischen Dar-
stellung zwangsldufig schon werden mufl oder kann, wie Kant noch voraussetzte.”

Zwar redet dem Realismus der dsthetischen ZweckmaiBigkeit die beobachtbare

50 ,,Die schone Kunst zeigt darin eben ihre Vorziiglichkeit, daf sie Dinge, die in der
Natur haBlich oder mififallig sein wiirden, schon beschreibt* (KdU B 189).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 125

Naturschonheit das Wort. Die Naturschonheiten ,,geben der Erklarungsart durch
Annehmung wirklicher Zwecke der Natur fiir unsere &sthetische Urteilskraft ein
grofles Gewicht (KdU B 248). Aber die Vernunft widersetzt sich der Annahme
einer ZweckmiBigkeit der Natur, denn zu dieser Erzeugung des Naturschonen, das
fiir uns zweckmafig scheint, bedarf es nur des Mechanismus der Natur (und also
keiner weiteren Absicht) (cf. KdU B 248). Beispiele hierfiir sind etwa die Bildung
von Kristallen oder von Eis, die wir schon finden. Die Natur als einen Inbegriff von
Gegenstdnden des Geschmacks a priori anzunehmen heifit, sie teleologisch auszu-
deuten in der Weise, daB sie die fiir unsere Urteilskraft zweckmiBige Formen ab-
sichtlich aufstellen wiirde. Diese Annahme ist jedoch laut Kant zu bezweifeln, in-
des die ,,Wirklichkeit der Naturschonheiten der Erfahrung offen liegt* (KdU B 153).
Das interessante Argument Kants lautet nun: Die ZweckméBigkeit der Natur kann
fiir das Spiel unserer Erkenntniskréifte deshalb nicht teleologischer Naturzweck
sein, weil dann dieses Spiel nichts mehr begriinden konnte. Die ZweckmaBigkeit
schoner Gegenstande fiir das Spiel unserer Erkenntniskréifte muf3 zufillig (d.h. hier
subjektiv-notwendig, was man vielleicht als Kontingenz iibersetzen kénnte) und
nicht objektiv-notwendig sein, da die Lust am Schénen nur etwas griinden kann,
wenn sie auf einer freien Relation von Subjekt und Objekt beruht. Kant schreibt:

,-Was aber das Prinzip der Idealitdt der ZweckméaBigkeit im Schonen der Natur, als dasjeni-
ge, welches wir im 4sthetischen Urteil selbst jederzeit zum Grunde legen, und welches uns
keinen Realism eines Zwecks derselben fiir unsere Vorstellungskraft zum Erklarungsgrun-
de zu brauchen erlaubt, geradezu beweiset: ist, dafl wir in der Beurteilung der Schonheit
tiberhaupt das Richtmaf3 derselben a priori in uns selbst suchen, und die ésthetische Ur-
teilskraft in Ansehung des Urteils, ob etwas schon sei oder nicht, selbst gesetzgebend ist™,
welches bei Annehmung des Realisms der Zweckmdifigkeit der Natur nicht Statt finden
kann; weil wir da von der Natur lernen miifiten, was wir schon zu finden hdtten, und das
Geschmacksurteil empirischen Prinzipien unterworfen sein wiirde. Denn in einer solchen
Beurteilung kommt es nicht darauf an, was die Natur ist, oder auch fiir uns als Zweck ist,
sondern wie wir sie aufnehmen. Es wiirde immer eine objektive ZweckméiBigkeit der Natur
sein, wenn sie fiir unser Wohlgefallen ihre Formen gebildet hétte; und nicht eine subjektive
ZweckmaBigkeit, welche auf dem Spiele der Einbildungskraft in ihrer Freiheit beruhete, wo
es Gunst ist, womit wir die Natur aufnehmen, nicht Gunst, die sie uns erzeigt. Die Eigen-
schaft der Natur, daB} sie fiir uns Gelegenheit enthilt, die innere ZweckmaBigkeit in dem
Verhiltnisse unserer Gemiitskrifte in Beurteilung gewisser Produkte derselben wahrzu-
nehmen, und zwar als eine solche, die aus einem zibersinnlichen Grunde fiir notwendig und
allgemeingiiltig erklart werden soll, kann nicht Naturzweck sein, oder vielmehr von uns als
ein solcher beurteilt werden; weil sonst das Urteil, das dadurch bestimmt wurde, Hetero-
nomie, aber nicht, wie es einem Geschmacksurteile geziemt, frei sein, und Autonomie zum
Grunde haben wiirde.“ (KdU B 252 f./alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

51 Also jetzt doch? Vorher hief es doch immer, daB3 die Urteilskraft gerade nicht selbst-
gesetzgebend sein konne (im Unterschied zu Verstand und Vernunft). Oder betrifft
dies nur die Einbildungskraft? Hier zeigt sich jedenfalls beispielhaft der begriffliche
Austausch von Urteilskraft und Einbildungskraft je nach strategischen Griinden der
Argumentation. Cf. Fulnote 48 zum gleichen Thema.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Was wir also durch die Lust am Schonen durch Freiheit wahrnehmen, ist eine tiber-
sinnliche Notwendigkeit, die wir den Naturerscheinungen idealistischerweise unter-
legen. Die ZweckmaBigkeit des Naturschonen besteht nicht darin, dafl es Wohlge-
fallen erregt, sondern dal3 es — oder sich in ihm — die Angemessenheit von Subjekt
und Welt qua Lust zeigt und beweist. Asthetische Lust ist also bloB sinnliches Mittel
zur Erfahrung eines tibersinnlichen Zwecks und nicht Selbstzweck, wie in der Kunst
und der sie reflektierenden Theorie seit dem 19. Jahrhundert oft propagiert. Daher ist
Kants Theorie letztlich auch keine Begriindung der Autonomie der Kunst (was sie
auch gar nicht sein will), sofern sie sich tiberhaupt fiir Kunst und nicht nur fiir Natur-
schones interessiert. Die dsthetische Lust bzw. ihre Berechtigung ist nur begriindbar,
wenn sie weder auf Angenehmes noch auf Gutes als solches rekurriert, sondern
funktional in Kants transzendentalphilosophisches Begriindungsprojekt eingebun-
den ist. Die ideologische Funktion des Schonen liegt dann darin, weder einfach Lust
zu bereiten (wie das blol Angenehme und daher in seiner Giite Zweifelhafte, da es
nur fiir mich, also subjektiv, angenehm ist), noch mit dem begrifflich ableitbaren
Guten zusammenzufallen, da die Lust dann nichts mehr begriinden konnte, sondern
aus der Achtung vor den moralischen Ideen etc. entsprénge. Die Lust am Guten ist
bloB sekundére Lust (ndmlich Achtung), auf der sich nichts fundieren 148t. Gerade
die Autonomie der dsthetischen Lust gegeniiber dem Angenehmen und dem Guten,
die gerade keine Autonomie der Lust an der Kunst oder Natur selbst ist, soll laut Kant
ihre subjektive Griindungsfunktion verbiirgen. Die Autonomie der dsthetischen Lust
griindet ndmlich in dem angeblichen Substrat der Menschheit (das in jedem Subjekt
irgendwie ,da‘ sein soll), als dessen Erfahrungsmedium der Geschmack fungiert.
Durch die Existenz des Geschmacks zeigt sich, da3 die Erkenntniskrifte sowohl bei
allen Menschen gleichférmig funktionieren als auch die Objekte der Welt zu ihnen
(den Erkenntniskréften namlich) passen.

Gerade die transzendentalphilosophische Funktion der Lust am Schonen si-
chert also absurderweise ihre Autonomie. Wir fithlen Lust an den schonen Dingen
der Natur, als ob ihrer Schonheit der Zweck zugrundelége, genau diese Lust in uns
hervorzurufen. Die Lust beweist, daf3 es Dinge in der Welt gibt, die Lust hervorru-
fen konnen. Ist diese Lust also letztlich tautologisch? Und begriindet die Tautologie
(Lustisteben Lust, A = A) als logische Form nicht kontextlos wahre Behauptungen?
Liegt also die Uberzeugungskraft der transzendentalphilosophischen Griindung der
Lust in der Formulierung nicht eines Paradoxes, sondern einer Tautologie? Oder in
der tautologischen Auflésung bzw. Reformulierung des Paradoxes? Das Paradox
war ja: daf3 wir eine Lust an Dingen empfinden, die nichts mit ihrer Beschaffenheit
zu tun haben soll oder zumindest nicht auf diese reduzibel ist und trotzdem nicht
bloB subjektiv ist; eine Lust, die zugleich notwendig sein und auf Freiheit beruhen
soll. Wenn jetzt diese Dinge nur so sind, wie sie sind, damit wir eine Lust an ihnen
empfinden, dann erkldrt die Lust nichts mehr (schon gar nicht transzendentalphi-
losophisch), sondern beschreibt nur noch eine Weise unseres Bezugnehmens auf
Objekte der Welt, die nicht mehr vor anderen privilegiert wire. Damit wire dann
das transzendentale Beantwortungsprojekt der Frage: wie synthetische Urteile a
priori moglich seien (hier der dsthetischen Urteile) allerdings im Ansatz geschei-
tert. Denn die auf Lust beruhenden Urteile sind nicht mehr synthetische Urteile,

- am 14.02.2026, 14:0313,



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 127

sondern tautologische Urteile: ich fithle eben Lust, weil ich sie fithle und kann
nicht sagen, warum. Allenfalls konnte ich historisch-empirische RegelmaBigkeiten
dieser Urteile beschreiben, denen nun der Streit tiber ihre Richtigkeit konstitutiv
(und nicht mehr bloB regulativ® wie anscheinend von Kant) eingeschrieben ist.
Gegen die tautologische Auflosung des Paradoxes (unter Rekurs auf Ubersinn-
liches und unter dem Diktat der Forderung, alle verniinftige Erkenntnis diirfe nicht
paradox oder antinomisch sein, wenn sie wahr sein soll)” als Grundlegung der
Vernunft wird hier die Unhintergehbarkeit der paradoxalen Relation von Liebe und
Schonheit mindestens der Asthetik zugrundegelegt.” Denn einerseits lieben wir
das Schone, wihrend andererseits uns das schon erscheint, was wir lieben. Dieses
Paradox oder diesen Zirkel gilt es nicht auszuschalten, sondern allererst in seiner
Urspriinglichkeit zu denken und zu denken zu wagen.

Denn die Konsequenzen sind betréchtlich. Diese Arbeit pladiert dafiir, da3
der Zweck des menschlichen Vernunftgebrauchs sich darin griinden sollte, dem
Zusammenhang von Liebe und Schonheit gerecht zu werden. Damit wird dieser
Zweck, wie in der Einleitung gefordert, aulerhalb der Vernunft selbst gesetzt. Was
noch zu beschreiben bleibt, ist die Weise, wie wir unsere Vernunft gebrauchen
sollten, um diesem Zweck gerecht werden zu kénnen oder dies zumindest zu ver-
suchen. Zwei Weisen eines solchen Vernunftgebrauchs sind die Ironie und das
Spiel. Deren Analyse widmen sich die folgenden Kapitel.

52 ,,Der Begriff der Urteilskraft von einer ZweckméBigkeit der Natur ist noch zu den
Naturbegriffen gehorig, aber nur als regulatives Prinzip des Erkenntnisvermogens*
(KdU B LVI f./Hervorhebung von mir, J.S.).

53 Kant ist der Meinung, man miisse die Antinomien aufldsen, weil ,,kein anderer Ausweg
iibrig bleibt*, um ,,die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen“ (KdU B 239).

54 Das hier zugrundegelegte Ideal des philosophischen Textes ist von daher nicht ratio-
nale oder verniinftige Einhelligkeit, sondern eine der Komplexitit der Wirklichkeit
der Phinomene angemessene Beschreibung, verbunden mit einem selbstreflexiven
Vernunftgebrauch (den man durchaus immer noch von Kant lernen kann): ad res, wie
der alte Schlachtruf der Phanomenologie lautet.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel

In diesem Kapitel werde ich eine Konzeption &sthetisch bestimmter Subjektivitit
im AnschluB3 an Paul de Man und Friedrich Schlegel diskutieren, die sich kritisch
abhebt von der von Heidegger rekonstruierten neuzeitlichen Metaphysik des sub-
jektiven menschlichen SelbstbewuBtseins. Die Texte Paul de Mans stellen ihre Ein-
sichten oftmals in einem rhetorischen Duktus dar, der sie eigentlich als Wiederent-
deckungen von im Verlauf der Geschichte verschiitteter Erkenntnis ausweist. Seine
Texte berufen sich jedoch nicht nur einfach oberflachlich auf den Rechtsanspruch,
im geschichtlichen Verlauf Verdringtes in einer freilegenden Wiederholung wie-
derum présent zu machen. Die Annahme einer grundsétzlichen Wiederholbarkeit
der Erkenntnis bzw. der Fragestellung oder des Problems stellt nicht nur den Be-
griff der Geschichte bzw. der Geschichtlichkeit selbst in Frage, sondern sie ist bei
de Man auch mit der systematischen Voraussetzung verbunden, Textstrukturen
mittels rhetorischer Terminologie analysieren und sie darauf reduzieren zu kon-
nen. Dabei werden nicht nur literarische oder geschichtsphilosophische Problema-
tiken, sondern auch subjekttheoretische oder dsthetische Fragen einer rhetorischen
Analyse durch die Literaturwissenschaft zugianglich gemacht.

Bei de Man hat Geschichte nurmehr den Charakter eines Scheins, der erst aus
den ,,Wechselspielen” rhetorischer Tropen und Figuren resultiert:

»Aus dem dialektischen Wechselspiel zwischen Ironie und Allegorie sowie ihrem ge-
meinsamen Wechselspiel mit anderen, der Mystifikation unterliegenden Sprachformen
(wie der symbolischen oder der mimetischen Reprisentation), die sie aus eigener Kraft
nicht verdringen konnen, entsteht das, was Literaturgeschichte genannt wird.*

1 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130), hier S. 125.
Im folgenden unter dem Sigel [IA] zitiert. — Cf. auch Paul de Man: Rhetorik der
Persuasion (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S.
164-178). Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert: ,,Als Persuasion aufgefaft ist
Rhetorik performativ, doch als ein System von Tropen betrachtet dekonstruiert sie
ihre eigene Performanz. Rhetorik ist darin ein Text, daB3 sie zwei miteinander unver-
tragliche, sich wechselseitig zerstérende Blickpunkte erméglicht und deshalb jedem
Lesen oder Verstehen ein uniiberwindliches Hindernis in den Weg legt. Die Aporie
zwischen performativer und konstativer Sprache ist blo3 eine Version der Aporie
zwischen Trope und Persuasion, die die Rhetorik sowohl hervorbringt wie auch pa-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

[ T]emporale Artikulationen wie Erzdhlungen oder Geschichten [sind] ein Korrelat der
Rhetorik, nicht aber Rhetorik ein Korrrelat der Geschichte.*

Diese Ableitung der Geschichte aus dem Zusammenspiel rhetorischer Tropen er-
weckt zunéchst den Verdacht, daB3 Geschichte bzw. tiberhaupt die Diachronie zeit-
licher Vollziige eine Unterordnung unter die Analyse synchroner Textstrukturen
erfihrt.’ Dieser systematische Vorrang synchroner Strukturen iiber diachrone Pro-
zesse lieBe sich in strukturalistischer Terminologie auch als die Annahme einer
Prioritét der langue vor der parole verstehen.* Dabei mufl zwischen der zeitlichen
Struktur der Tropen wie etwa der Allegorie und der Unterstellung einer Stabili-
tat der rhetorischen Synchronie der Tropen als 7ext unterschieden werden.’ Diese
scheinbare Prioritdt der Synchronie vor der Diachronie wird allerdings dadurch
teilweise revidiert, dafl in der Analyse einiger rhetorischer Tropen, wie etwa der

ralysiert und ihr so den Anschein einer Geschichte verleiht* (AL 176). Hier steht also
das Uberzeugen als felos der Rede gegen eine Analyse rhetorischer Strukturen und
Momente, die in sich die Kraft zur Persuasion transportieren.

2 Cf. Paul de Man: Epistemologie der Metapher (in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theo-
rie der Metapher, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1996, S. 414-437),
hier S. 436 f.

3 In dieser Perspektive erhellt auch die Kritik Harold Blooms an de Mans reduktivem
Versténdnis der Rhetorik: ,,A diachronic rhetoric will emerge when we can begin to
see that every synchronic concept of trope is itself necessarily only another trope. [...]
When de Man and Derrida [...] speak of tropes as epistemological instruments, they
have turned a considerable catachresis upon the traditional concept of trope™ (Ha-
rold Bloom: Wallace Stevens. The Poems of our Climate (Cornell University, London
1976/77), hier S. 388). Ein Vergleich der Positionen de Mans und Blooms zur Ironie
im besonderen und zu den rhetorischen Tropen im allgemeinen wire sehr aufschluf3-
reich, entgeht aber dem hier vertretenen Erkenntnisinteresse. Ein moglicher Einsatz-
punkt sei hier aber zumindest kurz angedeutet. Blooms Verstdandnis der Tropen speist
sich aus drei Traditionen: es ist rhetorisch (durch Kenneth Burke), genealogisch (durch
Nietzsche) und psychoanalytisch (durch Freud und seine Nachfolger). Eine Trope ist
bei Bloom eine intertextuelle (d.h. biographische) Figur der EinfluBangst (eine Geste
der Abwehr gegentiber der Tradition). Eine Trope ist eine Figur in der intertextuellen
Okonomie von (Dichter-)Selbst und Text, d.h. in anderer Terminologie: eine Trope ist
die Okonomie der Relation von Kraft und Produkt (Text).

4 Allerdings raumt de Man an anderer Stelle die Moglichkeit diachroner Strukturen
ein: ,,Diachrone Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie erhalten
[bei Rousseau, J.S.] den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei,
der Harmonie oder der Mimesis, da diese zu dem irrtiimlichen Glauben an eine Sta-
bilitdt der Bedeutung verfithren, die es in Wahrheit gar nicht gibt“. (Paul de Man:
Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die
Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1993, S. 185-230), hier S. 217).

5 De Man scheint eine ahistorische Stabilitét rhetorischer Substitutionen wie der Tro-
pen vorauszusetzen, auch wenn er sie nicht rein synchron versteht.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 131

Ironie oder der Allegorie, de Man gerade den Versuch unternimmt, die Diachronie
zeitlicher Vollziige einer tropischen Beschreibung zugénglich zu machen und sie
so in eine rhetorische Analyse von textimmanenten Strukturen zu integrieren. Im
Verlauf dieses Kapitels wird es darum gehen zu kldren, inwieweit dieser Versuch
de Mans iiberzeugt. Die vorliegende Arbeit geht davon aus, dafl de Mans Versuch
mindestens zum Teil defizitdr bleibt und daher seine Rekonstruktion der Ironie in
einem Riickgang auf Friedrich Schlegel um dessen Poesiekonzeption ergédnzt wer-
den muf3. Was de Mans Beschreibung aus systematischen — oder sollte man sagen
rhetorischen? — Griinden entgeht, ist gerade die Dynamik subjektiver Vollziige,
die sich nicht in synchronen Textstrukturen feststellen 148t, sondern die gesetzten
Textstrukturen stets aufs Neue transzendiert.

Es liegt auf der Hand, dafl mit der Frage einer Wiederholbarkeit von Erkennt-
nissen auch eine hermeneutische Problematik beriihrt wird, und zwar nicht nur
deswegen, weil sich die Texte de Mans scheinbar nur mit der Spezifik einer Ge-
schichte der Literatur(wissenschaft) oder der Philosophie befassen. In einem ge-
wissen Sinn scheint die Reduktion der textuellen Strukturen auf eine Analyse der
Tropen eine Konzeption der Interpretation von Texten auszuhebeln, nach der diese
wesentlich durch den geschichtlichen Abstand des Interpreten zum interpretierten
Text geprigt ist.* Da die Struktur der rhetorischen Tropen bzw. die rhetorische
Struktur von Texten ahistorisch beschreibbar erscheint, scheint die Moglichkeit
ihrer Analyse auch die Gebundenheit der Interpretation an den historischen Kon-
text zu unterlaufen. Der Frage, inwieweit rhetorische Analysen tatsichlich die Ge-
schichtlichkeit der Interpretation umgehen konnen, wird in dieser Arbeit jedoch
nicht weiter nachgegangen.’

Das problematische Verhéltnis von Text und seiner Interpretation hat aber nicht
nur eine inhaltliche Relevanz in den Texten de Mans selber, sondern betrifft auch
die Frage, fiir wie plausibel oder fiir wie legitim man bereits die Durchfithrung

6 Cf.z.B. HR. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1982), S. 657-660.

7  Auch die Gadamersche Hermeneutik hilt trotz aller Revision Schleiermachers noch
daran fest, da} das Verstehen eines Textes durch den geschichtlichen Abstand von
Produktion und Lektiire bedingt ist. Das Verstehen eines Textes ist aber nicht das
Gleiche wie die Rekonstruktion seines Produktionskontextes, sondern vollzieht sich
in der Lektiire zwischen Vorverstdndnis und Texterfahrung. Der geschichtliche Ab-
stand zwischen Textproduktion und Textlektiire ist zugleich konstitutiv Bedingung
der hermeneutisch produzierten Wahrheit wie negativ ein Problem, auf das die herme-
neutische Methode zu antworten und so den geschichtlichen Abstand fruchtbar zu ma-
chen sucht. Aber ist nicht die Illusion, es gidbe eine einfach erzdhlbare Realgeschichte,
ein Effekt dieser Kontextdifferenz zwischen écriture und lecture, die nur durch den
Text selbst vermittelt wird? Und produziert nicht diese empfundene Kontextdifferenz
die Hypothese, es gebe Geschichte bzw. geschichtliche Entwicklung oder zumindest
Verdnderung? Was bedeutet es dann, dafl der Text selbst in seinem unmoglichen Ver-
such, geschichtliche Ereignisse realistisch zu beschreiben, durch seine narrative Tem-
poralisation die Illusion der Geschichtlichkeit erst erzeugt? Und daf3 diese Bewegung
scheinbar konstitutiv ist fiir die historische (!) Epoche der Neuzeit?

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

der als vorgebliche Rekonstruktionen auftretenden Texte de Mans hélt. Die Frage
nach dem Verhiltnis der Rekonstruktionen de Mans zu den von ihm rekonstruier-
ten Autoren und Texten verlangt eine Entscheidung hinsichtlich dessen, welcher
hermeneutische Mafstab hierfiir angelegt werden soll, ob dieser Maf3stab der einer
,strengen‘ philologischen Methodik sein soll, oder aber ob ein Mafstab, der eher
auf philosophische Fruchtbarkeit und Produktivitit der Lektiire aus ist, hierfiir
angesetzt wird. Von der Wahl dieses vorentscheidenden hermeneutischen Maf3-
stabs hingt letztlich auch die Frage der Legitimitét der Lektiiren de Mans ab. Die
hier vorliegende Arbeit wird sich fiir die letztere Vorgabe entscheiden und damit
bereits eine Reihe kritischer Einwendungen, die im Namen philologischer Richtig-
keit gegen de Man gemacht werden konnten, substanzlos erscheinen lassen.® Die
vorliegende Rekonstruktion de Mans sicht von daher von einer stindigen Uber-
priifung der Plausibilitdt der Behauptungen de Mans aus strategischen Griinden
ab. Allerdings ist festzuhalten, da3 de Mans mangelnde Bereitschaft zu strenger
philosophischer Reflexion und Differenzierung ein ernstes Hindernis fiir eine phi-
losophische Fruchtbarmachung seiner Thesen und Beschreibungen ist.

DaB es sich bei den hier zugrundegelegten Texten von de Man in erster Linie
um Lektiiren (frith-)romantischer Autoren handelt, verleiht dem Problem des einer
Rekonstruktion zugrundeliegenden philologischen Kriteriums noch eine weitere
Dimension. Der oft — schon absichtlich gewéhlte — fragmentarische Charakter der
Texte von Friedrich Schlegel stellt die Frage nach der Legitimitit des interpretato-
rischen Zugriffs auf diese Texte in einer noch verschérften Weise. Aufgrund des
kryptischen Charakters dieser Fragmente gilt hier fiir jede Rekonstruktion in noch
stiarkerem MafBe, was sowieso fiir jede Interpretation gilt: da3 ihr ndmlich ein un-
tilgbarer Rest Willkiirlichkeit innewohnt, der gerade die Freiheit des Interpreten
gegeniiber der liberlieferten Tradition ausmacht. Im Falle der frithromantischen
Texte unterliegt bereits die Auswahl der Textstellen und die Interpretation von de-
ren rhetorischem Gestus einer untilgbaren Arbitraritét.’

Winfried Menninghaus unterscheidet in seinem Romantikbuch in Anlehnung
an Walter Benjamin zwei mogliche Arten einer systematischen Interpretation des
frithromantischen Textcorpus, ndmlich eine Lektiire gemdf der Forderung, ,.ein-
zelne Aufzeichnungen und Fragmente nur innerhalb der unmittelbar zugehérigen
Kontexte zu interpretieren sowie zum anderen die Praxis einer ,,Parallelstellen-
Lektiire quer durch die verschiedenen Notizbiicher und Konvelute hindurch®. Fiir
die Legitimitét einer ,,systematischen Interpretation des romantischen Textcor-
pus® fithrt er ein von Benjamin entlehntes Kriterium an, der ,,die romantische Er-
kenntnis der Ablosung des Werks vom Autor, der produktiven Nichtidentitdt von
Intention, Werk und Kritik auf die Romantiker selbst bezogen™ habe: die Frage
nach der ,,systematischen Beziehbarkeit* der Textstellen sei unabhéngig von der
Frage zu stellen, ob die Romantiker selbst ,,dieses System vollstidndig angegeben
haben oder nicht“. Thre ,Legitimation findet die problemorientierte Lektiire [...]

8 Cf. etwa Brian Vickers: Nietzsche im Zerrspiegel de Mans: Rhetorik gegen die Rheto-
rik (in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ,die Sprache der
Rhetorik’, Fink, Miinchen 1994, S. 219-240).

9 Das ist aber kein systematischer Einwand gegen das Fragment.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 133

allein in sich selbst®, indem eine solche sich daran messen lassen mul3, ob es ihr
gelingt, die heterogenen Fragmente auf systematische Gedankengénge zu bezie-
hen."” Das hermeneutische Kriterium der sinnvollen Beziehbarkeit von Parallel-
stellen quer durch den frithromantischen Textcorpus, wie es der von Benjamin
geforderte MalB3stab einer Rekonstruktion ist, wird hier nicht nur de Mans Rekon-
struktionen frithromantischer Autoren zugute gehalten, sondern im dritten Teil
dieses Kapitels auch fiir diese Arbeit selbst methodisch vorausgesetzt.

Da die Fiille der Implikationen der angesprochenen Problematik den Rahmen
dieses Kapitels sprengen wiirde, ist es ratsam, eine systematische Beschrinkung
einzuzichen. Dieses Kapitel wird sich daher wesentlich auf die Rekonstruktion
der Schlegelschen Ironie durch de Man und auf den Poesiebegriff Schlegels kon-
zentrieren, und zwar methodisch in zwei Schritten. Zunéchst werde ich das Ver-
hiltnis von Geschichte, Narration und Ironie" bei de Man rekonstruieren, und
zwar in der Perspektive der Moglichkeit eines subjekttheoretischen Zugriffs (II).
In einem zweiten Schritt (IIT) mochte ich zeigen, daB bzw. wie man de Mans (Re-
konstruktion der) Ironiekonzeption in einer ,produktiven Lektiire‘ ergdnzen muf,
um sie fiir eine subjekttheoretische Beschreibung fruchtbar zu machen, und zwar
wird dies in einem Riickgang auf den Entwurf der romantischen Transzendental-
poesie bei Friedrich Schlegel geschehen.

De Man selbst setzt sich in seinen Texten mit der Problematik der Geschichts-
schreibung auseinander, und zwar tut er dies unter anderem in seinen Lektiiren
romantischer Autoren.” Jeder Versuch, eine Geschichte der Romantik zu schrei-
ben bzw. die romantischen Schriftsteller geschichtlich einzuordnen, funktioniere
nach einem genetischen Prinzip. Diesem genetischen Prinzip gehorche nicht nur
ein System, das ,,ein natiirliches, organisches Prinzip ins Zentrum der Dinge stellt
und eine Reihe von analogen Ausprigungen um dieses Zentrum herum aufbaut®,
sondern ebenso eine ,,dialektische Konzeption von Zeit und Geschichte®, da selbst
eine ,,Allegorisierung und Ironisierung des organizistischen Modells [...] das ge-
netische Schema unangetastet 146t*. Selbst eine ,,kritische ,Dekonstruktion* des

10 Winfried Menninghaus: Unendliche Verdoppelung. Die friihromantische Grundle-
gung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1987), hier S. 28.

11 C.f. dazu Eckhard Schumacher: Die Ironie der Unverstindlichkeit (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2000), S. 259 ff.

12 Cf. zur Romantik und Ironie: Peter Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische
Ironie (in: ders.: Satz und Gegensatz, Insel, Frankfurt/Main 1964), S. 5-24; ders.:
Poetik und Geschichtsphilospohie. 2 Béinde (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974); Man-
fred Frank: Einfiihrung in die frithromantische Asthetik. Vorlesungen (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1989); Soren Kierkegaard: Uber den Begriff der Ironie mit stindiger
Riicksicht auf Sokrates (Oldenbourg, Miinchen/Berlin 1929); Alexander Garcia Diitt-
mann: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2004), S. 71-90.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

organizistischen Modells, die ,,einschneidende Diskontinuitidten* erzeugt und die
,Geradlinigkeit des zeitlichen Ablaufs in einem solchen Ausmall [unterbricht],
daf} niemals irgendeine Folge tatsdchlicher Ereignisse oder ein einzelnes Subjekt
von sich aus volle historische Bedeutung erlangen konnte®, sprenge fiir sich noch
nicht das genetische Prinzip. Und zwar deshalb, weil das genetische Prinzip oder
Schema, das tiber die begrifflichen Kategorien von ,,Subjekt, Absicht, Negation,
Totalisierung, gestiitzt durch die zugrundeliegenden metaphysischen Kategorien
der Identitét und Prasenz* verfiigt und funktioniert, ,, zwangsldufig jeglichem his-
torischen Erzdhlen zugrunde liegt” (Hervorhebung vom mir, J.S.)."

Historische (und biographische) Narrationen sind deshalb ein besonderer
Fall, weil diese unsere fundamentale Orientierung in der Welt organisieren. So
werden z.B. unsere Handlungen nur dann sinnvoll, wenn sie narrativ eingebettet
sind. Das dem historischen Erzdhlen inhidrierende genetische Schema ist eine
sinnstiftende Projektion, die die Zeit auf ein lineares Modell reduziert. Gene-

13 Paul de Man: Genese und Genealogie (in: ders.: Allegorien des Lesen, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1988, S. 118-145), S. 119 ff. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zi-
tiert. — Der Terminus der , kritischen Dekonstruktion® spielt anscheinend auf das ar-
chiologische Projekt von Michel Foucault an. De Man gesteht diesem zwar zu, Sub-
jekte und Ereignisse nurmehr als ,,Teile eines Prozesses™ aufzufassen, ,,den sie weder
umfassen noch reflektieren kénnen, in dem sie jedoch ein Moment sind*. Da jedoch
die Bewegung der Geschichte selbst ,,auf ihrer Totalisierung beruht* und dem ,,Ge-
setz schlieBlicher Ubereinstimmung vom Ende zum Ursprung* gehorcht, bleibt an-
geblich auch eine solche ,,von einer teleologischen Absicht beseelte Diachronie™ oder
Bewegung genetisch. Und zwar deshalb, weil jedes ,.einzelne Subjekt oder Ereignis,
Texte eingeschlossen®, als Momente in diese Ubereinstimmung eingeordnet werden
konnten. Zwar fielen in der kritischen Dekonstruktion Interpretation der Geschich-
te und Geschichte zusammen, gleichwohl sei es wiederum das genetische Prinzip,
das zwischen beiden vermittle (AL 120 f)). Hier zeigt sich bereits die Schwierigkeit,
die de Man mit der Integration diachroner Vollziige bzw. tiberhaupt mit zeitlicher
Differenz hat. Jede Beschreibung einer diachronen Bewegung gerdt ihm unter den
Verdacht, eigentlich entsprechend dem genetischen Modell strukturiert zu sein, das
einem metaphysischen Konzept der Identitidt und der Prisenz verfallen bleibt.

14 Die Selbstkonstitution von Subjekten vollzieht sich — zumindest in der abendlén-
dischen Neuzeit — wesentlich tiber Narrationen iiber das eigene Selbst, in denen qua
Singularitdt der eigenen Autobiographie die Individualitit des Lebenslaufes herge-
stellt und gesichert werden soll (cf. Kapitel 3 dieser Arbeit). Damit ist zugleich ein
komplexer temporaler Zusammenhang von gegenwértigen Subjektvollziigen und
erinnerter und erzihlter Vergangenheit sowie von entwerfender Zukunft gegeben.
Diese drei ,,Zeitekstasen, wie Heidegger sagt, sind in allen subjektiven Vollziigen
untrennbar und so ineinander verwoben, dal} sie sich nicht einfach auf ein lineares
Zeitmodell applizieren lassen. Moglicherweise ist die lineare Konzeption der Zeit
(als bloBe historische Abfolge) nur ein Effekt einer Trivialisierung der Temporalitit,
die dem Erzdhlen als solchem notwendig eingeschrieben ist. Erzdhlen ist vielleicht
diese Tatigkeit der Trivialisierung selbst. Auf der anderen Seite sind Autobiographien
auch immer nur Erzdhlungen, die sich stets nach bestimmten Mustern organisieren,

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 135

tisch ist also die narrative ordnende Verbindung von Subjekten, Ereignissen und
Texten mittels einer einfachen linearen Chronologie und Kausalitit.” Das gene-
tische Modell impliziert einen Begriff der Geschichte als ein linear gedachtes
Fortschreiten der Realitdt, das sich je vom Vorhergehenden absetzt. Jeder Schritt
auf dieser fiktiven Linie setzt sich selbst als Fort-schritt gegentiber einer zurtick-
projizierten Vergangenheit. Festzuhalten ist aber, daf} es natiirlich Alternativen
zu dieser Weise des Erzidhlens gibt, die sich z.B. kritisch von dem einfachen
Modell einer linearen Zeit absetzen. Es gibt also auch Erzéhlpraktiken, die sich
dieser Trivialisierung der Zeit entzichen. Eine dieser Praktiken ist die Ironie.

An die Schwierigkeit, die es angeblich darstellt, eine Geschichte der Romantik
zu schreiben, kniipft de Man die Frage an, ob diese Schwierigkeit nicht gerade ein
Beleg dafiir sein konnte, dal die Romantiker méglicherweise der ,,Untergrabung
der absoluten Autoritit dieses Systems ndhergekommen® sind als alle potentiellen
Nachfolger: moglicherweise sei ,,die Romantik (ihrerseits ein Periodenbegriff) die
Bewegung [...], die das genetische Prinzip* mit seinen Periodeneinteilungen be-
stritten und in Frage gestellt habe (AL 119-121/Hervorhebung von mir, J.S.). Im
Rahmen einer Lektiire der Geburt der Tragddie von Friedrich Nietzsche entwik-
kelt de Man die These, daB genetische Modelle der Geschichte nur ,,ein Beispiel
rhetorischer Mystifizierungen neben anderen seien und ,,sich hohl [ausnehmen],
wenn sie der Klarheit eines neuen ironischen Lichtes ausgesetzt werden®. Eine Er-
zdhlung auf der Grundlage des genetischen Prinzips konne sogar selbst zu Einsich-
ten fithren, ,,welche die Anspriiche zerstoren, auf denen die genetische Kontinuitét
gegriindet war, die aber nicht formuliert werden konnen, wenn es dem Trugschluf3
nicht erlaubt gewesen wire sich auszubreiten” (AL 143 f)).

Reformuliert lautet die von de Man vertretene These, dal3 einerseits Ge-
schichte — und mit ihr das Muster der (Auto-)Biographie als solcher — nur eine
Spezialform von Erzidhlungen ist, fiir die es charakteristisch ist, daB3 sie sich not-
wendigerweise immer gemifl einem genetischen Prinzip strukturieren. Ob die
geschichtliche Abfolge als evolutionédrer Fortschritt oder als Verfall, als konti-
nuierlich-linear oder als diskontinuierlich verstanden wird, scheint angesichts
des immer zugrundegelegten genetischen Schemas ohne Belang."” Andererseits
hingt jede Moglichkeit einer Infragestellung des genetischen Modells, das dem
historischen Erzdhlen zugrundeliegt, ihrerseits von dem Vorhandensein einer
solchen Erzéhlung ab und kann nur im Durchgang durch diese erfolgen. Unter-

um Uberhaupt sinnvoll erscheinen zu kénnen. Unter der Voraussetzung der These,
daB dsthetische Erfahrungen wesentlich mit der Infragestellung solcher fundierenden
Erzahlmuster (etwa durch Antiromane) zu tun haben bzw. vielleicht sogar diese sind,
wire es naheliegend zu vermuten, daf3 in dsthetischen Erfahrungen die Bewegung der
erzéhlenden Selbstkonstitution subjektiven Sinns selbst in Frage gestellt ist.

15 Kausalitit ist eine notwendige idealistische Projektion auf unsere Umwelt, um dort
Ordnung (=Verstandigkeit) zu schaffen. Kausalitdt ist Effekt einer linear gedachten
Konzeption der Zeit. Linear scheint die Zeit deswegen, weil alles Geschehen sich
scheinbar als Ursache-Wirkungsrelationen organisiert, also kausal.

16 Cf. hierzu Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahr-
hundert in Europa (Fischer, Frankfurt/Main 1991).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

brochen werden kann die Kontinuitét einer historischen Erzdahlung durch Ironie.
Hier wire gegen de Man festzuhalten, daf} nicht alle Erzdhl- bzw. Sprechak-
te zwangsldufig auch historische Narrationen sind — das sind z.B. performati-
ve AuBerungen nicht. Von de Man ausgeklammert bleibt auch die Frage nach
der Moglichkeit einer anderen — z.B. dekonstruktiven — Erzdhlpraxis. Allerdings
orientiert sich seine Darstellung zunichst an historischen bzw. historisierenden
Texten, fiir die seine Argumentation einleuchtet. Es erscheint aber wenig plausi-
bel, daB diskontinuierliche historische Narrationen auf die gleiche Weise durch
genetische Modelle strukturiert sein sollen wie lineare.

Der in einer historischen Narration hergestellte Zusammenhang hat den Sta-
tus eines jeder Geschichtsschreibung notwendig immanenten transzendentalen
Scheins.” Das Herstellen eines historischen Zusammenhangs durch eine sinnhafte
Verkniipfung von Ereignissen, Texten und Subjekten 146t sich auf doppelte Weise
als Mystifikation verstehen. Zum einen verdeckt die historische Erzéhlung ihren
kontingenten Charakter, in dem sie Geschichte als Abfolge realer geschichtlicher
Notwendigkeit prasentiert und sich so den Anschein einer natiirlichen Notwen-
digkeit verleiht. Der Schein geschichtlicher Notwendigkeit impliziert immer eine
genetische Rechtfertigung des Gegenwirtigen und Bestehenden als eines notwen-
dig Zustandegekommenen. Geschichtliches Erzéhlen ist daher immer (auch) ideo-
logische Mystifikation. Zum anderen verdeckt die eine historische Erzahlung den
ihr eigenen endlichen Charakter, in dem sie andere mogliche Erzdhlungen qua
eigener Setzung ausschlieft. Auch innerhalb des genetischen Schemas bleiben je-
doch verschiedene historische Erzdhlungen moglich, da in diesem eine Pluralitét
von Moglichkeiten der Herstellung historischer Zusammenhénge eréffnet wird.

Es liegt auf der Hand, daB3 dieser der historischen Narration eingeschriebene
Scheinbegriff nicht das einfache Gegenstiick des Wahrheitsbegriffs sein kann,
denn er ist strukturell in unsere Erzéhlpraxis eingeschrieben. Wahrheit selbst gibt
es nur im Rahmen solcher sinnstiftenden Erzdhlungen, deren referentieller Zu-
griff auf die Dinge oder Tatsachen selbst aber stets fragwiirdig bleibt. Die These
vom Scheincharakter der historisierenden Narrationen konstituiert ein Mifltrauen
gegen ihren Ausweis der natiirlichen Notwendigkeit, ohne an dessen Stelle eine
andere oder hohere Wahrheit zu etablieren als die einer skeptischen Grundhaltung
in Bezug auf das, was uns als scheinbar evident in solchen Erzdahlungen tagtiglich
zugemutet wird. Die Einsicht in den Scheincharakter des historischen Erzihlens
kann uns den Weg zu einer im Alltag integrierten Skepsis gegeniiber der ideolo-
gisch behaupteten Notwendigkeit des Bestehenden ebnen.

Die Frage, ob die ,realen® geschichtlichen Ereignisse und Subjekte dem gene-
tischen Schema zu entsprechen vermogen, verliert angesichts dieser Theorie, nach
der sich Geschichtsschreibung als dem realen geschichtlichen Verlauf uneinhol-
bar nachtrigliche sinnstiftende Erzdhlung vollzieht, an Relevanz. Da der ,reale’
Geschichtsverlauf sich radikal jedem erkennenden Zugriff entzieht, legt es der

17 Es liegt eine zusitzliche ironische Pointe der Texte de Mans darin, daf3 er das Pro-
gramm einer Demaskierung mystifizierender, jeder Narration unterlegten genealo-
gischen Verkniipfungsmuster im rhetorischen Gewand einer Revision gédngiger und
verfilschender (Literatur-)Geschichtsschreibung auftreten 146t.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 137

narrative Charakter aller Versuche, Subjekte, Texte und Ereignisse in einen sinn-
vollen Zusammenhang zu bringen, nahe, historische Narrationen als Sonderfall
einer allgemeinen Theorie der Narration aufzufassen und sie damit einer literatur-
wissenschaftlichen Betrachtung zugénglich zu machen oder unterzuordnen.

Mit der Frage einer solchen allgemeinen Theorie der Narration befaf3t sich de
Man im Rahmen einer Vorlesung aus dem Jahre 1977 mit dem Titel The Concept
of Irony, auf deren Mitschrift sich meine Ausfithrungen im folgenden zunichst
stiitzen werden. In diesem Text, der eigentlich eine Rekonstruktion der Ironie-
konzeption Friedrich Schlegels ist, wird die Entgegensetzung von Romantik und
Geschichte — dhnlich wie oben — wiederholt bzw. sogar noch radikalisiert. Kierke-
gaard etwa habe als Reaktion auf Friedrich Schlegels Roman Lucinde ,,eine ganze
Theorie der Geschichte erfunden, nur um die Tatsache zu begriinden, dafl man
Friedrich Schlegel loswerden sollte und daf3 er kein wahrer Ironiker sei®. Auch
die ganze Disziplin der Germanistik habe sich nur ,,aus dem einzigen Grund ent-
wickelt [...], die Herausforderung zu umgehen, die Schlegel und die Lucinde fiir
die ganze Notion einer akademischen Disziplin darstellen, die sich ernsthaft mit
deutscher Literatur zu beschéftigen sucht“.” Ironie und Geschichte scheinen ,,auf
kuriose Weise miteinander verbunden zu sein®, was sich eben darin zeige, da$3
Kierkegaard die Geschichte als Verteidigungsmittel gegen die Schlegelsche Ironie
angerufen habe. Es sei ,,sehr schwer®, ein System der Geschichte zu ersinnen, das
vor Ironie geschiitzt wire (CI 184). Was macht die Ironie so gefdhrlich, daf eine
Theorie der Geschichte ebenso wie die Genese einer ganzen akademischen Dis-
ziplin sich angeblich nur als Abwehrreaktion und Verteidigungsmittel dagegen
verstehen lassen?

Die Herausforderung durch die Ironie liegt — laut de Man — gerade darin, daf3
die Texte Schlegels auf eine Weise die ,,Kategorien des Selbst, der Geschichte
und der Dialektik® infragestellen und unterminieren, die so radikal ist, daB} selbst
Schlegels Verteidiger — de Man erwéhnt Lukécs, Benjamin und Szondi — sie im
Zuge seiner Verteidigung anscheinend zwangsldufig wieder einfiihren (cf. CI 182).
Diese radikale Infragestellung der Kategorien des Selbst und der Geschichte ge-
schieht durch die Ironie. Die Sprengkraft, die sie anscheinend fiir jedes System und
fiir jede Narration aufweist, scheint zunéchst darin zu liegen, daf3

,.das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, immer die Frage ist, ob es méglich ist zu ver-
stehen [...]. [Wenn die] Ironie die Frage des Verstehens aufwirft, so wird kein Verstehen
der Ironie jemals dazu in der Lage sein, die Ironie zu kontrollieren und zu stoppen [...];
und wenn es der Fall ist, dafl das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, tatséchlich die
Moglichkeit des Verstehens, die Moglichkeit des Lesens, die Lesbarkeit von Texten, die
Maoglichkeit, sich fiir eine Bedeutung, ein vielfiltiges Set von Bedeutungen oder eine
kontrollierte Polysemie von Bedeutungen zu entscheiden, ist, dann knnen wir sehen, daf3
Ironie wirklich sehr gefahrlich sein kann. Es wiére etwas sehr Bedrohliches in der Ironie,

18 Paul de Man, The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of Minneso-
ta Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184), hier S. 168. Im folgenden unter dem
Sigel [CI] zitiert. — Aus diesem nur auf englisch erhiltlichen Text zitiere ich in von mir
besorgter Ubersetzung.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

gegen das Interpreten der Literatur, die ein Interesse an der Verstehbarkeit von Literatur
haben, sich selbst behiiten wollten [und daher versuchen] die Trope zu stoppen, stillzustel-
len, zu kontrollieren.” (CI 166 f.)

Diese Bewegung der Umgehung, diese umgehende Bewegung der Frage nach der
Moglichkeit des Verstehens, die von der Ironie aufgeworfen wird, wire demnach
genau die Bewegung einer Germanistik, die sich auf ernsthafte Weise um Litera-
tur bemiiht und fiir dieses Projekt einer Kontrollierbarkeit der Tropen bedarf. Eine
Kontrolle iiber das ,turning away“ der Tropen von buchstiblichen Bedeutungen
lauft auf den Versuch eines Stillstellens der tropischen Bewegungen der Sprache
hinaus. De Man scheint hier die Ironie textintern zu verorten. Sie wird als textin-
terne Trope aufgefaflt und kann auch nur als solche die Frage nach der Moglichkeit
des Verstehens aufwerfen. Zugleich bleibt jedoch das Erkennen und Verstehen ei-
ner ironischen AuBerung an die Unterstellung einer ironischen Intention des Autors
gebunden, auch wenn diese fiktiv bleibt. De Man stellt die Frage nach der Inten-
tionalitit ironischer AuBerungen jedoch nicht, und zwar aus systematischen Griin-
den. Die Frage nach der Moglichkeit eines Verstehens der Ironie wird ndmlich auf
die Lektiire von Texten reduziert. Die Frage nach der Bedingung der Moglichkeit
einer Determination einer AuBerung durch ihren Kontext wird damit umgangen,
was insbesondere fiir miindliche Kommunikation problematisch bleibt.

Es mag fiir die Lektiire von Texten plausibel erscheinen, dafl die Moglich-
keit der Ironie die Frage ihrer Lesbarkeit aufwirft, in miindlicher Kommunikation
oder im Gespriach wird es aber vermutlich doch Anzeichen in der kommunikati-
ven Situation selbst geben, die das Erkennen einer ironischen AuBerung und ihre
Interpretation ermdglichen. Auch ein Vorverstdndnis im Sinne einer mit der sich
ironisch duflernden Person geteilten Geschichte, von geteilten Erfahrungen und
vergangener Kommunikation, wird vermutlich in einem spezifischen Gesprachs-
kontext dafiir sorgen, daB ein Erkennen und Interpretieren ironischer Auferungen
moglich wird. Denn eine Ironie, die sich ihrer intersubjektiven Gegebenheit ent-
zieht, ist nur idiosynkratisch ironisch. Ironie ist nur Ironie, wenn sie als solche in
der kommunikativen Situation verstanden und interpretiert wird — ein Verstehen,
dessen Identitdt mit den realen Autorintentionen gleichwohl problematisch blei-
ben mag. Zum Gelingen der Ironie bedarf es eines Zusammenspiels der Instanzen
Autor/Interpret, denn wenn einer der beiden die Auﬁerung nicht ironisch versteht,
dann gibt es tiberhaupt keine Ironie, sondern ein Mifiverstindnis.

Das Erkennen der Ironie funktioniert iiber eine Inaddquation bzw. eine Dis-
krepanz von Text und Kontext, z.B. von Text und Autorintentionen. Ironie ist die
Interpretation dieser Differenz von Text und Kontext (Intention). Dabei ist das
Erkennen einer ironischen AuBerung vom Verstehen einer ironischen AuBerung
abzuheben. Eine ironische Auﬁerung, die nicht als solche erkannt wird, wird auch
nicht verstanden. Denn wir interpretieren die Ironie, wenn wir sie als solche klas-
sifiziert haben, nicht als bloen Irrtum des Sprechers, sondern als irgendwie in-
tentional gewollten Irrtum. Ironie, die auf der Ebene eines Irrtums verharrt, ist of-
fensichtlich keine Ironie. Zum Erkennen und Interpretieren ironischer AuBerungen
braucht es also stets ein Mehr an Information iiber den buchstiblichen Text hinaus,

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 139

d.h. wir miissen die Diskrepanz zwischen Kontext der AuBerungen — zu dem auch
Intentionen des Sprechers zdhlen — und Text sowohl als beabsichtigt als auch als
propositional gehaltvoll klassifizieren.

Wenn ich eine AuBerung ironisch verstehe, dann verstehe ich sie fundamental
anders als eine gewdhnliche AuBerung. Es gibt hier eine Art Anderung des her-
meneutischen Schliissels, mit dem der Text aufgeschlossen wird, einen anderen
Zugang zum Text, einen anderen Modus der écriture bzw. lecture selbst, der der
Ironie und ihrer Ambivalenz gerecht zu werden versucht. Etwas ironisch zu sagen
bedeutet, nicht das zu sagen, was man eigentlich sagen will (was man meint), und
zwar dies nicht aus duferlichen Griinden, sondern deshalb, weil sich das zu Sagen-
de als solches nur dadurch der jeweiligen Intention angemessen sagen 146t, wenn
man es ironisiert. Ironie beruht vielleicht weniger auf einer Negation des Sinns
(wie de Man behauptet), sondern auf einer Anderung unserer fiir unser Verstehen
mafgeblichen hermeneutischen Muster, die fiir den interpretierten Sinn konstitutiv
sind. Dies konnte etwa in die Richtung eines eher spielerischen Umgangs mit dem
Sinn von AuBerungen erldutert werden, den die Tronie praktiziert.

Die Frage der Ironie lieBe sich auch metakommunikativ kldren, was natiirlich
das Problem nur verlagert und nicht entschérft. Es bleibt jedoch die Frage, ob mit
dem Hinweis auf eine soziale Pragmatik das von de Man aufgeworfene Problem
sich wirklich erledigt, vor allen Dingen, wenn man mit Derrida darauf insisiert,
daB es einen vollstindig gesittigten Kontext einer AuBerung nur in einer idealisti-
schen Konzeption der Bedeutung geben kann.” Fiir die Ebene geschriebener Texte
scheinen de Mans Ausfithrungen jedenfalls plausibel zu sein.

Mit der Moglichkeit einer ironischen Intention wird also laut de Man die Frage
der Moglichkeit einer Verstdndigung und des Verstehens (von Texten) aufgewor-
fen, und zwar aufgrund der Unentscheidbarkeit der Frage, ob der Interpret eine
AuBerung ironisch auffassen soll — z.B. als Litotes — oder lieber ernsthaft. Bereits
hier zeigt sich die Ambivalenz der Ironie: wéahrend sie einerseits eine dem Subjekt
verfiigbare Trope zu sein scheint (als kalkulierte Offnung des Gesagten), bezeich-
net sie andererseits ein nicht-subjektives, ergo sprachlich-textuelles Geschehen.
Aber ist die Ironie — von der de Man bereits gesagt hat, daf3 sie entgegen dem (iro-
nisch gemeinten) Titel der Vorlesungsmitschrift kein Begriff ist und daf auch der
Versuch einer Definition der Ironie die ,,definierende Sprache in Schwierigkeiten
zu bringen scheint* (CI 165) — selbst {iberhaupt eine Trope?

Eine Leitdifferenz der Vorlesung de Mans ist diejenige von Ironie und Narra-
tion. Im folgenden werde ich zunichst die Verbindung einer Theorie der Narration
mit dem, was de Man das ,,tropologische System* nennt, rekonstruieren, um dann
in einem zweiten Schritt das Einbrechen der Ironie in die Kontinuitdt der Narration
zu erldutern.

1. Das tropologische System, von de Man im Anschluf3 an Fichte beschrieben,
entfaltet sich aus der Selbst-Setzung des Ich. Dieses sich selbst setzende Ich ist zu-
néchst kein empirisches Ich, sondern eine leere ,,logische Kategorie“, ohne Eigen-
schaften und allen Urteilen unzugénglich. Es wird ,,urspriinglich* (originally) erst

19 Cf. Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgciinge der Philoso-
phie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

durch die Sprache und in der Sprache gesetzt, durch einen ,,act of language* (cf. CI
172), den die Sprache durch ihre Fahigkeit zur Setzung vollbringen kann. Dieser
selbstsetzende Akt der Sprache entspricht — laut de Man — einer Katachrese, einer
Operation des Benennens durch den falschen Gebrauch eines Wortes.

Mit dem selbstgesetzten Ich beginnt eine ,,logische Entwicklung® des tropolo-
gischen Systems bis hin zu den analytischen und synthetischen Urteilen. Synthe-
tisches Urteil meint hier ein gleichsetzendes Urteil, also A = B. Ein synthetisches
Urteil kann sinnvoll nur zustande kommen, wenn mindestens eine Eigenschaft X
vorausgesetzt wird, in Bezug auf die sich A und B unterscheiden. Das Beispiel
de Mans (und Fichtes) ist hier das Urteil ,,ein Vogel ist ein Tier, das eine Unter-
scheidung zwischen verschiedenen Tierarten voraussetzt, d.h. es muBl — und zwar
begrifflich — auch Tiere geben, die nicht Vogel sind, um das Urteil sinnvoll zu ma-
chen. Die Unterscheidung ist also zwischen Tieren im allgemeinen (B) und Viogeln
im besonderen (A). Analytische oder negative Urteile der Form A # B hingegen
setzen umgekehrt eine Eigenschaft X voraus, in der sich A und B gleichen. Das
Beispiel de Mans bzw. Fichtes ist hier ,,eine Pflanze ist kein Tier*, wobei die von
Pflanze und Tier geteilte Eigenschaft das Prinzip der Selbstorganisation ist.

Entscheidend wird nun, daf3 jedes Feststellen einer Gleichheit eines Dings eine
vorausgesetzte Differenz impliziert und vice versa jede festgestellte Differenz eine
Gleichheit. De Mans Schlufolgerung lautet:

,.Es gibt hier eine sehr spezifische Struktur, mittels derer die Eigenschaften, die in den
Entititen isoliert sind, zwischen den verschiedenen Elementen zirkulieren. Diese Zir-
kulation wird selbst die Grundlage jedes urteilenden Aktes. Diese Struktur ist [...] die
Struktur der Metapher, die Struktur der Tropen. Die hier beschriebene Bewegung ist die
Zirkulation von Eigenschaften, die Zirkulation von Tropen in einem System des Wissens.
Dies ist die Epistemologie der Tropen. Dieses System ist gleich Metaphern strukturiert
— wie Figuren im allgemeinen und Metaphern im besonderen.” (CI 174/alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)*

Dieses System des Wissens ist aber nicht nur wie Metaphern strukturiert, son-
dern es ist selbst eine Theorie der Trope oder der Metapher, weil ,,die Zirkulation
der Eigenschaften, die im urteilenden Akt beschrieben ist, hier wie eine Meta-
pher oder eine Trope strukturiert ist, und auf einem Austausch von Eigenschaf-
ten beruht* (CI 176). Es kann sowohl als Synekdoche, als Beziehung von Teil
und Ganzem (Vogel und Tier), oder wie eine Metapher, als eine Substitution auf-
grund einer vorausgesetzten Ahnlichkeit und Differenzierung strukturiert sein
(das Modell der Selbstorganisation). Aufgrund dieser Struktur nennt de Man es
das ,tropologische System®.

Entscheidend ist jedoch noch ein weiteres Merkmal des tropologischen Sys-
tems, das in seiner Performanz liegt. Das System beginnt nicht nur mit einer
Katachrese als einem sprachlichen ,,performative®, sondern aus diesem urspriing-
lichen setzenden Akt (des Benennens) resultierend entwickeln sich erst in einer

20 Was hier zirkuliert, ist aber zunéchst einmal das Vokabular de Mans.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 141

Anamorphosis der Tropen die tropologischen Systeme.” Die Beschreibung dieser
Entwicklung liefert selbst wiederum eine kohdrente Erzdhlung, und entspricht
daher einer Allegorie.” In dieser Allegorie wird die ,,Interaktion zwischen Trope

21

22

Cf. CI 176 — Ich iibergehe stillschweigend die Tatsache, da3 de Man hier mit einem
Mal den Plural (,,Systeme*) einfiihrt fiir etwas, das vorher nur das Fichtesche System
betraf. Diese Verdnderung des Numerus wirft jedoch die Frage auf, ob das tropolo-
gische System eine Theorie fiir die Gesamtheit moglicher Narrationen darstellt, oder
ob verschiedene tropologische Systeme insofern als koexistent denkbar wiren, als
daB jede Erzéhlung ihr eigenes tropologisches System entfaltet. Die Frage zielt also
auf die Moglichkeit einer Differenz zwischen Narration und Theorie der Narration.
Da diese Frage aber fiir die hier angestrebte Darstellung nicht unmittelbar von In-
teresse ist, wird ihre Beantwortung ausgespart. — Die falschliche Identifikation oder
mindestens leichtfertige Gleichsetzung von setzendem Akt (Ich = Ich als eine ,,That-
handlung‘) bei Fichte und dem performativen Akt der Sprechakttheorie wird hier ge-
schenkt. Die Differenzen wiren wohl darin zu suchen, daf3 es sich bei der Thathand-
lung Fichtes um eine urspriingliche Setzung handelt und dieser erste Akt des Setzens
alle anderen Akte allererst ermdglicht, wiahrend der Sprechakt, so wie ihn Austin
beschreibt, ein Akt in der Sprache ist, der von der Existenz vorgédngiger Sprach- und
Sozialkonventionen abhédngig ist. Ein weiterer Unterschied liegt darin, daf3 bei Fichte
sich das Subjekt erst diesem Akt nachgingig konstituiert, wihrend Austin die Fra-
ge der Intentionalitdt sprachlicher Akte aufwirft und damit implizit eine vorgéngige
Existenz von Subjekten voraussetzt. (cf. hierzu Johann Gottlieb Fichte: Grundlage
der gesammten Wissenschaftslehre (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes
Werke Band 1, de Gruyter, Berlin 1971, S. 83-328), § 1 ff.; Dieter Henrich: Fichtes
Jch’ (in: ders.: Selbstverhdltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 57-82); John L. Austin:
Zur Theorie der Sprechakte (Reclam, Stuttgart 1979), bes. S. 25-88; Jacques Derrida:
Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgcdnge der Philosophie, Passagen, Wien
1988, S. 325-351). — Zum dritten wird hier auch der oft falsche oder laxe Umgang mit
rhetorischer Terminologie geschenkt. So sind z.B. entgegen der de Manschen Gleich-
setzung Tropen keine Figuren, da erstere auf Substitution beruhen, letztere dagegen
auf einer Kombination. (cf. hierzu Roland Barthes: Die alte Rhetorik (in: ders.: Das
semiologische Abenteuer, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 15-101); K.H. Géttert:
Einfiihrung in die Rhetorik (Fink, Miinchen 1991), bes. S. 44-64). Eine weitere Frage
betrifft das Verhiltnis zwischen der Diagnose einer Unkontrollierbarkeit der Effekte
sprachlichen Bedeutens bzw. eines Mehr der Sprache vor dem Sprechen im Sprech-
akt und dem konstitutiven, quasitranszendentalen Akt Fichtes. Auch der Begriff der
,Performanz‘ schillert zwischen einer antitranszendentalen Beschreibung im System
a la Austin und Fichtes Selbstsetzungsakt der Sprache.

Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Asthe-
tischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Die
grundlegende Struktur der Allegorie zeigt sich als ,,die Neigung der Sprache zum
Narrativen, als Tendenz, sich entlang der Achse einer imagindren Zeit auszubreiten,
um dem Dauer zu verleihen, was in Wahrheit innerhalb des Subjekts simultan exi-
stiert. [...] ... die Allegorie existiert allein in einer idealen Zeit, die niemals hier und
jetzt ist, sondern stets Vergangenheit oder endlose Zukunft.“ Die Allegorie trete ,,als

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

auf der einen Seite und Performanz als Setzen auf der anderen™ erzihlt. Sie ist
daher ,,wie eine Theorie der Erzédhlung®, sie entwirft ein kohdrentes System, in
dem es ,,eine Einheit zwischen System [...] und der Form des Systems® (CI 176)
gibt.” Diese Allegorie ist also nicht nur einfach Theorie der Erzihlung, sondern
sie wird vielmehr selbst in einer ,,narrative line* entfaltet, also als eine Geschichte
erzdhlt. Bringt man hierzu die de Mansche Gleichung von Erzédhlen und Konstru-
ieren* in Anschlag, so handelt es sich hier um die Konstruktion eines Systems,
in dem eine Theorie der Narration erzéhlerisch entfaltet wird.” Und umgekehrt
miifite man annehmen, dal3 jede Konstruktion in Form einer erzédhlerischen Ent-
faltung zugleich eine Theorie der Erzihlung impliziert.”* Zu dieser Anamorphosis
der Tropen, in der die Tropen in ein System der Tropen transformiert werden, ist
die korrespondierende Erfahrung diejenige eines Selbst, das iiber seinen eigenen
Erfahrungen steht (cf. CI 177).

2. An dieser Stelle kommt nun die Ironie ins Spiel, und zwar auf eine dop-
pelte Weise: de Man unterscheidet im Anschlufl an Schlegels Lyceumsfragment
[42] eine ,,duBere” Ironie und eine ,,innere” Ironie. Die dufere Ironie findet sich
etwa als ,,buffo in der Poesie. Nach dem Vorbild dieser ,,buffo” der Commedia
dell’arte besteht die duBere Ironie in einer ,,Unterbrechung® oder einem ,,Zerbre-
chen der narrativen Illusion, der in der Rhetorik die Begriffe der ,,Parekbase*
und des ,,Anacoluthons* entsprechen. Eine Parekbase ist ,,die Unterbrechung eines
Diskurses durch einen Wechsel oder eine Verdnderung (shift) im rhetorischen Re-
gister* auf der Ebene der Semantik, durch den die erzéhlerische Illusion durchbro-
chen wird, zum Beispiel, indem sich der Erzdhler in eine Erzdhlung einschaltet.
Das Anacoluthon bezeichnet hingegen eine Unterbrechung syntaktischer Muster
von Tropen oder der Modelle, nach denen Satzperioden gebaut sind. Es besteht
in einem ,break™: die ,,Syntax eines Satzes, der bestimmte Erwartungen weckt,
wird plotzlich unterbrochen, und anstelle dessen, was man geméf der verwende-
ten syntaktischen Reihe erwartet hitte, erhédlt man etwas vollkommen anderes,
einen Bruch in den Erwartungen an das syntaktische Modell (CI 178). Die duf3ere
Ironie funktioniert also auf der Ebene syntaktischer Textstrukturen und ist dem

Modus des Nacheinander [auf], aus dem eine Form der Dauer hervorgeht, die eine um
ihren illusiondren Charakter wissende Illusion von Kontinuitt ist™ (l.c., S. 124). De
Man steht damit in der Tradition Quintilians, der die Allegorie als andauernde Me-
taphorisierung versteht, die dadurch eine blof3 konventionelle Verbindung zu ihrem
Referenten hélt (cf. Marcus Fabius Quintilianus: Ausbildung des Redners: 12 Biicher
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1975), S. 223).

23 Zur Ubereinstimmung von Gehalt und Form eines Satzes bzw. Systems als Bedin-
gung der GewiBheit cf. Johann Gottlieb Fichte: Uber den Begriff der Wissenschafts-
lehre, (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke Band 1, de Gruyter, Berlin
1971, S. 27-82), bes. § 2 und § 4. Die Ubereinstimmung von Gehalt und Form ist
insofern dsthetisch, als daB} sie einer géingigen Definition des Schonen entspricht.

24 CI 184: ,,Any attempt to construct — that is, to narrate — [...].”

25 Der Anamorphosis des tropologischen Systems entspricht laut de Man die ,,Arabes-
ke* Schlegels.

26 Mit anderen Worten: die Poesie enthilt eine Poetik.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 143

Text immanent. Sie erweist sich als ein Bruch zwischen den hermeneutischen bzw.
syntaktischen Erwartungen des Interpreten, der sein Verstehen an syntaktischen
Standardmodellen orientiert, und dem tatsdchlichen Verlauf der Syntax, der diese
syntaktischen Standards unterlduft. Die Ironie ist somit eine Unterbrechung der
hermeneutischen Erwartung auf der Ebene eines materialen — d.h. syntaktischen
— Verstindnisses des hermeneutischen Zirkels. Durch die Subversion eines sinnvol-
len syntaktischen Zusammenhangs wird der Versuch des Interpreten gestort, einen
Text sinnvoll zu interpretieren, indem er ihn mit den syntaktischen Standards seines
Vorwissens abgleicht.” Die Ironie ist immer ein widerspriichliches Faktum, eine
Differenz zweier Positionen, die als solche erscheint und auf kein Jenseits weist.
Diese Differenz kann sowohl innerhalb des Textes als Differenz zweier unvereinba-
rer Perspektiven als auch als Differenz von AuBerung und Intention erscheinen.

Es bedarf also einer Diskrepanz (Bruch, Parekbase) im Produkt — d.h.im Text
— selbst oder zwischen Text und Kontext, um der ironischen Interpretation einer
AuBerung den Weg zu bereiten. Diese anfingliche Diskrepanz, auf die sich die
sekundédre hermeneutische Ausdeutung der Ironie berufen muf, kann entweder
zwischen der buchstiblichen AuBerung und den zugeschriebenen Autorintentio-
nen bestehen (also in einer hermeneutischen Situation), oder aber im Text selbst
als diskontinuierlicher Einbruch in die Kohérenz einer Erzdhlung angelegt sein
(und kann dann also ein rein textimmanentes Geschehen sein, auch wenn es na-
tiirlich Subjekte braucht, um die Ironie als solche erscheinen zu lassen). Eine Au-
Berung ironisch zu interpretieren heiflt, den auf der buchstéblichen Ebene besteh-
enden Irrtum oder Fehler z.B. als Unangemessenheit zwischen Text und Kontext
auf einer zweiten hermeneutischen Ebene ironisch zu deuten und damit den Text
(moglicherweise gegen seine Intention ironischer Sinnverweigerung) gleichwohl
sinnvoll zu machen. Diese Reduktion der Ironie stellt das System des Sinns, wie
es von der Ironie herausgefordert wurde, wieder her. Die Ironie wird reintegriert
in ein nunmehr erweitertes hermeneutisches System, das anscheinend auch noch
im Modus der Ironie funktioniert. Von daher ist de Mans These, die Ironie sprenge
jeden hermeneutischen Versuch, sie zu interpretieren, falsch. Das Verstehen der
Ironie mag komplexer sein als das Verstehen ,normaler* AuBerungen, unmoglich
ist es nicht. Wir kénnen auch ambivalente AuBerungen sinnvoll deuten. Ironie und
hermeneutisches System scheinen sich wechselseitig zu bedingen, méglicherweise
im Sinne einer dialektischen Bewegung ohne zelos.

Das Anacoluthon unterbricht also den hermeneutischen Zirkel von Vorver-
standnis (den syntaktischen Standards) und dem Partikularverstédndnis (der gege-
benen Syntax). Damit wird auch die Zirkularitdt des Verstehens zwischen dem
Vorgriff auf Vollkommenheit und dem Teilverstdndnis unterbrochen™, so dafB} es
dem Interpreten nicht mehr gelingt, den Text als eine sinnvolle Einheit und auf eine
Sinntotalitit hin zu interpretieren. Asthetisch ist die ironische Suspension des narra-

27 Es ist allerdings die Frage, wie sich das zu der These verhélt, dafl die Sprachkom-
petenz eines Sprechers impliziert, dafl dieser aus einem endlichen Set von Regeln
unendlich viele Sétze bilden kann.

28 Cf. die Analyse des hermeneutischen Zirkels bei Hans-Georg Gadamer: Wahrheit
und Methode (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),Tiibingen 1960/1990), S. 270-312.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

tiven Zusammenhangs der Erzahlung und damit die Freigabe der Elemente und der
Materialitét der Signifikanten vor ihrer bedeutsamen Einbettung, um ihnen dann
spielerisch neuen Sinn zuzuschreiben. Durch die Unterbrechung im Prozef des Ver-
stehens ist ein Text dazu in der Lage, den ihm eigenen setzenden Charakter dem In-
terpreten zu Bewuftsein zu bringen. Die duf3ere Ironie bringt in der Suspension des
hermeneutischen Zirkels die Kontingenz der textuellen Setzung ins Spiel, entgegen
dem Schein ihrer Notwendigkeit. Insofern ist sie produktinterne AnschluB3stelle fiir
subjektive (Selbst-)Reflexionen, die sich aus der ironischen Sinnverweigerung er-
geben kénnen. Die Differenz von Erzidhlung und Ironie entspricht damit derjenigen
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion (cf. Kapitel 1 und 3 dieser Arbeit).

Das heifit jedoch nicht, daB3 die duBere Ironie mit einer ,objektiven Ironie* gleich-
zusetzen wire, wie dies die Sekundérliteratur seit Benjamin immer wieder macht.”
In dieser Arbeit wird vielmehr angenommen, daf3 sich die Ironie in keinem Fall,
weder fiir den Fall, der hier als die du8ere Ironie gekennzeichnet wird, noch fiir den,
der gleich als die innere Ironie erlédutert wird, auf eine Subjekt/Objekt-Konstellation
verrechnen 1dBt, wie auch immer eine solche beschaffen sein mag. Die Ironie ist
weder subjektiv noch objektiv, sondern bezeichnet eine im textuellen Produkt selbst
angelegte Distanzierung, ein Selbstunterlaufen der Darstellung in der und durch die
Darstellung selbst. Diese textimmanente Distanz entspricht nicht der Differenz zwi-
schen bewuBtem Subjekt und &duferem Objekt, und zwar schon deshalb nicht, weil
sie von der Lektiire eines Subjekts abhingt.

Die dufere Ironie ist jedoch nicht nur eine einfache Unterbrechung der erzéh-
lerischen Linie durch eine Parekbase oder ein Anacoluthon, sondern sie ist eine
»permanente Parekbase*: die Ironie droht tiberall, an jedem Punkt der Erzéhlung
kann diese unterbrochen werden, jederzeit kann die erzdhlerische Linie aufgelost
werden. Die Moglichkeit der Ironie als Suspension hermeneutischer Sinnhaftigkeit
von Texten bedroht insofern iiberhaupt die Moglichkeit des Verstehens. Da die er-
zdhlerische Verkettung bzw. die narrative Struktur mit dem tropologischen System
identisch ist, 146t sich die Ironie auch als die ,,permanente Parekbase der Allegorie
der Tropen definieren™ (CI 179). Die Kohdrenz und Systematizitit dieser Allegorie
der Tropen unterbricht die Ironie: ,,Man kann daher sagen, da3 jede Theorie der
Ironie die Auflésung, die notwendige Auflosung jeder Theorie der Narration ist,
und es ist ironisch [...], daB3 Ironie immer in Verbindung mit Theorien der Narration
auftaucht, da Ironie genau das ist, was es fiir immer unmdoglich macht, jemals eine
Theorie der Narration zu erreichen, die konsistent wire™ (CI 179). De Man fugt
hinzu, daf} dies nicht bedeute, nicht weiterhin an einer Theorie der Narration zu
arbeiten, ,,da dies alles sei, was zu tun bleibe®, aber diese Arbeit, die Ausarbeitung
einer Theorie der Narration, wird immer Gefahr laufen, von der Ironie, die sie not-
wendig enthélt, unterbrochen zu werden.”

29 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (in: ders.:
Gesammelte Schriften I/I, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974, S. 7-122).

30 Da Erzéhlung und Theorie der Erzahlung untrennbar verbunden scheinen, stellt sich
hier auch die Frage nach der Motivation eines (Neu-)Erzihlens, einer Fortfithrung
des erzdhlerischen Projektes. Warum fiihrt das BewuBtsein des stidndig drohenden
Selbstunterlaufens jeder Erzéhlung nicht zu einer Aufgabe weiterer Versuche? Wo

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 145

Nachzutragen bleibt eine Erlduterung der inneren Ironie. Diese bezeichnet eine
Negativitit des Selbst, die eine ,,Abspaltung (detachment) in Bezug auf alles, auch
im Bezug auf'sich selbst und zur eigenen Arbeit des Autors (writer)“ ist, eine ,,radi-
kale Distanz (die radikale Selbstnegation) in Bezug auf seine eigene Arbeit (work)™
(CI 178). Der Begriff der ,,Arbeit* 146t sich hier auf doppelte Weise verstehen: er
kann sich sowohl auf den fertigen Text bezichen als auch auf die Arbeit, den Pro-
zef3 des Schreibens selbst. Die innere Ironie bezeichnet also nicht nur eine radikale
Distanz des Autors, d.h. des dsthetischen Subjekts, zu dem von ihm verfaliten Text,
sondern die Moglichkeit dieser Distanz ist an den Prozef3 des Schreibens gebun-
den.” Die Distanz zwischen Autor und Text verhilt sich sekundér zu diesem Prozef3
des Schreibens und wird nur durch ihn méglich. Die Produktion von Texten hat
einen systematischen Vorrang vor der Unterscheidung von produzierendem Autor
und produziertem Text.” Auf diese dem ProzeB des Schreibens nachtrigliche Dif-
ferenz von Autor und Text lieBe sich etwa auch die Differenz zwischen Subjekt
und Objekt tibertragen. Allerdings nur unter Vorbehalt, denn Texte sind eben keine
beliebigen Objekte in der Welt, sondern bestehen aus Zeichen und deren regelméa-
Biger Verkniipfung, die sich ihrerseits auf Gegenstinde der Welt beziehen.

Es wird im folgenden einerseits darum gehen, zu zeigen, dal das Produzierende
hier nicht mit dem empirischen Autor eines Textes gleichzusetzen ist und anderer-
seits darzulegen, inwiefern das zundchst nur dsthetische Verhiltnis von Autor/Text
als paradigmatisch fiir subjektive Vollziige verstanden werden kann. Dafiir wird
gerade der Begriff der ,Produktion® bzw. der erzdhlerischen ,Konstruktion® im
Sinne eines ,Herstellens’, der hier zundchst nur die spezifisch kiinstlerische Pro-
duktion meint, eine tragende Rolle spielen. Mit dem Begriff der ,Produktion‘ wird

liegt der Grund dafiir, diese unmogliche Bewegung weiterhin auszufiihren, die stin-
dig von der Ironie unterlaufen zu werden droht und deren Vollendung daher fiir im-
mer unméglich bleibt? Genau hier liegt m. E. das Defizit de Mans, das ich im dritten
Abschnitt dieses Kapitels im Riickgang auf Schlegel zu beheben versuchen werde.
Als Motiv des Weitererzdhlens scheint mir die Unbeugsamkeit und Beharrlichkeit
eines ungliicklichen BewufBtseins, das sich iiber die Einsicht in die Unmoglichkeit
des erzihlerischen Projekts scheinbar im Namen einer mysteriosen Notwendigkeit
hinwegsetzt, zu schmal zu sein. Ich werde daher im dritten Teil eine andere Ableitung
der Motivation des Erzédhlens vorschlagen, die sich an der Konzeption der Poesie von
Friedrich Schlegel orientiert.

31 Schreiben kennzeichnet eine Selektion des Virtuellen zum Wirklichen, das sich als
Text sedimentiert. Aufgehoben wird diese Virtualitét im Produkt z.B. durch Ironie.
Texte sind somit immer auch Allegorien ihrer Genese, die sich nur anhand des Pro-
dukts erraten laf3t.

32 Der Vorrang der Produktion vor dem Produkt und dem Produzierenden entspricht ei-
ner Analyse von Menninghaus, die dem romantischen Begriff der ,,Reflexion” eine
systematische Prioritdt vor dem Flektierten und dem Reflektierenden einrdumt. Die
Reflexion als urspriingliches Zweites konstituiert erst dasjenige, auf das sie als ein
scheinbar Vorgingiges reflektiert. (cf. W. Menninghaus: Unendliche Verdoppelung.
Die friihromantische Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstrefle-
xion, (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1987), passim., z.B. S. 48 ., S. 56 ., S. 65 f)).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

versucht, der zeitlichen Dimension subjektiver Vollziige Rechnung zu tragen.”
Festzuhalten bleibt hier zunéchst noch, dal damit Kunst nicht in der Perspektive
ihrer Erfahrung oder Rezeption betrachtet, sondern die Struktur — oder besser: der
Prozel} — der kiinstlerischen Produktion selbst beschrieben werden soll, und zwar
zunichst diejenige der Schrift- bzw. Dichtkunst. Es soll hingegen nicht behauptet
werden, daf} die Kunst in der Perspektive ihrer Produktion schon erschépfend dar-
gestellt wird oder werden kann. Es geht vielmehr um die formale Beschreibung
eines herstellenden Prozesses, bei der von allen spezifischen Inhalten der Kunst
abstrahiert wird. Ebensowenig soll damit eine Autonomie der Asthetik gegeniiber
der theoretischen und praktischen Philosophie bestritten werden. Von daher geht
es hier auch nicht darum, die Differenz des Asthetischen zu nivellieren, indem
man alles in der Welt zum &sthetischen Phinomen erklirt, das man dann etwa
kulturwissenschaftlich in den Blick nimmt.

De Mans Rekonstruktion der Ironie tritt mit dem Anspruch auf, diese weder
als blofles Kunstmittel zur Erreichung einer ,,spielerischen &sthetischen Distanz*
aufzufassen, noch sie auf eine ,,Dialektik des Selbst als reflexiver Struktur zu
reduzieren, noch ironische Momente oder Strukturen in eine historische Dialektik
einzubauen (cf. CI 169 f)). Auch wenn sich die Ironie nicht in eine Dialektik des
tiber sich und die Dinge verfiigenden Subjekts einbauen 148t, hat sie doch eine
subjekttheoretische Relevanz, die es erlaubt, die Ironie nicht nur als Darstellungs-
modus, sondern auch als ein Moment in subjektiven Vollziigen zu beschreiben.

Zentral dafiir sind die thetischen Urteile innerhalb des tropologischen Systems,
die ich in der bisherigen Rekonstruktion tibergangen habe. Thetische Urteile sind
Urteile, in denen ,eine Entitdt™ sich nicht mit etwas anderem vergleicht, sondern
,,sich zu sich selbst verhilt®. Das Paradigma eines solchen Urteils ist die Behaup-
tung ,,Ich bin“ als die Behauptung der eigenen empirischen Existenz, ein ,,Selbst*
oder ein ,,Ich®, das jetzt — im Unterschied zu dem sprachlich gesetzten Selbst, der
anfianglichen Katachrese des tropologischen Systems — pradiziert werden kann.
Eine mogliche Pradikation ist ,,Ich bin frei” bzw. verallgemeinert: ,,.Der Mensch ist
frei“. In diesem thetischen Urteil ist die Freiheit als ,,Asymptote® strukturiert, als
,unendlichen Punkt oder ,,unendliche Bewegung der Annéherung®, zu dem jeder
Mensch hin unterwegs ist. Dem entspricht eine Differenz von empirischem und
transzendentalem Selbst, die im Subjekt selbst besteht: ,,[...] man kann sich dieses
Selbst [das anfinglich gesetzte Ich, J.S.] als eine Art [...] transzendentales Selbst
vorstellen, dem sich der Mensch annihert, als etwas, das unendlich agil, unendlich
elastisch ist [...], als ein Selbst, das iiber jeder seiner eigenen partikularen Erfahrun-
gen steht und zu dem jedes partikulare Selbst hin unterwegs ist* (CI 175).

Entscheidend ist hier, daf} die Unerreichbarkeit des transzendentalen Selbst fiir
das empirische Selbst eine Unerreichbarkeit seines Ursprungs und einer transpa-
renten Selbstprésenz ist. Beschrieben wird eine unabschlieBbare Bewegung der
Annidherung des empirischen an das transzendentale Selbst, das selbst niemals

33 Schon Heidegger betont, dal das Werksein des Werkes den Charakter der Herstellung
hat: ,,Das Werk als Werk ist in seinem Wesen herstellend”. (cf. Martin Heidegger: Der
Ursprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950,
S. 1-74), hier S. 31).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 147

durch die endlichen oder bestimmten Selbste, die je nur Partikularerfahrungen
oder Partikularkonstruktionen des Subjekts sind, einzuholen ist. Die Totalitdt des
Selbst bleibt dem empirischen und auch dem (selbst-)erkennenden Subjekt unzu-
ginglich. Wenn es an dieser Stelle einmal mehr Konfusion hinsichtlich des ver-
wendeten Vokabulars zu geben scheint, so ist dies wie so oft Paul de Mans man-
gelnder (philosophischer) Reflexion seiner eigenen Beschreibungen geschuldet.
Festzuhalten ist jedenfalls, dal das Subjekt nicht tiber sich selbst verfiigen kann
noch sich selbst transparent ist, sich also weder rational beherrschen noch sich ra-
tional erkennen kann — wie immer man das genauer beschreiben miifite. All diese
verschiedenen Subjekte sind jedenfalls durch und durch fiktiv, wie immer man sie
benennt — was sie gerade erst dem ironischen Spiel, das Paul de Man mit ihnen zu
treiben versucht, verfiigbar macht. Verfiigbar macht allerdings um den Preis einer
Nivellierung des Einzelnen, der Evidenz der sinnlichen Biographie des Individu-
ums, der subjektiven Spur, Wunde oder Narbe dessen, was dem Subjekt in seiner
Geschichte angetan wurde und was als die aufgehobene Geschichte der wiederhol-
ten Versuche gelesen werden kann, das einzelne Subjekt zu nivellieren und seine
Individualitdt auszuldschen oder zu reduzieren.™

In der Kohédrenz der erzéhlenden Entfaltung des tropologischen Systems, liegen
,radikal negative Momente®, sie ist eine ,.komplexe negative Erzdhlung®, da ,,das
Selbst niemals dazu in der Lage ist, zu wissen, was es ist“ und ,,niemals als solches
identifiziert™ werden kann. Die selbstreflexiven Urteile des Selbst sind daher keine
,,stabilen Urteile*. Man konnte hier auch von einer strukturell angelegten Verfeh-
lung des empirischen oder realen Selbst durch das erkennende Subjekt sprechen.
Moglich sind vielmehr nur allegorische Erzéhlungen des Selbst {iber sich selbst, die
jeweils der Konstruktion eines partikularen Ichs entsprechen. Auch wenn diese Er-
zdhlungen einen zweifelhaften Erkenntnisgewinn tiber das Selbst bergen, so bleibt
gleichwohl das Erzéhlen (und damit das Selbstbeschreiben) als das stete (Neu-)Kon-
struieren einer Vergangenheit (und Zukunft) des Subjekts notwendig.

Jedes partikulare oder endliche — empirische — Selbst, auch die Kohérenz und
Einheit eines Selbst selbst, wird von der Ironie in Frage gestellt. Der ironische
Subjektvollzug, die Distanzierung des Autors von seinem Text, gleicht einer un-
endlichen Absetzbewegung, in der ein an sich ungreifbares Subjekt seine parti-
kularen Selbste in einer unabschlieSbaren und unendlichen Transgression je aufs
neue iberwindet. In dieser ironischen Absetzbewegung liegt ein Moment zeitlicher
Differenz bzw. Kraft, auf das ich noch zu sprechen kommen werde.

Auch wenn die ,,reflexiven” Urteile des Selbst iiber sich selbst eine ,,kraftvolle
Negativitat“ enthalten, so ist dies nicht dahingehend mif3zuverstehen, daf3 einzelne
empirische Subjekte die Erzahlung bzw. das tropologische System im Ganzen in
Frage zu stellen vermochten. Die ,.kraftvolle Negativitit™ vermag nicht die ,,fun-
damentale Intelligibilitdt des Systems in Frage zu stellen, weil sie immer auf ein
System von Tropen reduziert und als solches beschrieben werden kann und das [...]
eine inhirente Kohirenz aufweist™ (CI 176). Dal} das ironische Subjekt sich der

34 Auch die unverwechselbare Zeichnung des Korpers soll Individualitdt griinden, in
dem sie diesem ganz buchstiblich Male, Narben, Piercings und &hnliches zu- oder
einfiigt. Dies ist eine extreme Form der Einlosung des Anspruchs auf Individualitat.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Kontingenz seiner partikularen empirischen Ichs innewird und diese immerwih-
rend transgressiert, bedeutet daher noch nicht, daf3 es diesen Vorgang auch intentio-
nal beherrschte oder Kontrolle tiber den Akt des Schreibens beséfe. Das freie Spiel
der Zeichen, die grundsitzliche Arbitraritidt und Unzuverldssigkeit der Zirkulation
aller Zeichensysteme macht den Akt des Schreibens vielmehr unkontrollierbar.”
Den Wortern eignet ein gewisses Eigenleben, sie haben eine Weise, Dinge zu sagen,
die ,,nicht diejenige ist, die man wollte, daf} sie sie sagen™ (CI 181). Die unkontrol-
lierbare Eigenstdndigkeit des sprachlichen Bedeutens gleicht einer ,,Textmaschine®,
einer ,,unerbittlichen Determination bzw. einer ,.totalen Arbitraritit, die den Text
von den Intentionen seines Autors radikal distanziert. Diese ,,unbedingte Willkiir**
in der Eigensténdigkeit der Sprache, wie de Man im Anschlu3 an Schlegel sagt,
bedroht die erzéhlerische Konsistenz und unterlduft das reflexive wie das dialek-
tische Modell, das jeder Erzdhlung zugrundeliegt: ,,Es gibt keine Erzdhlung ohne
Reflexion, keine Erzahlung ohne Dialektik, und das, was Ironie unterbricht [...] ist
genau diese Dialektik und diese Reflexivitit, die Tropen™ (CI 181).

Ironie ist also laut de Man weder mit Dialektik noch mit Reflexion gleichzu-
setzen, wie es eine subjekttheoretische Beschreibung der Ironie vielleicht nahe-
legen konnte.” Die Ironie ist nicht auf eine ,,Dialektik des Selbst als eine reflexi-
ve Struktur® reduzierbar. Genau dies unterstellt ein Einwand, den de Man gegen
einen seiner eigenen fritheren Texte, der sich ebenfalls mit der Problematik der
romantischen Ironie beschéftigt, erhebt. Es handelt sich um Die Rheforik der Zeit-
lichkeit”® (1969), ein Text, zu dem sich die Vorlesungsmitschrift als ,,autocritique‘
verhdlt. Der Autor des zweiten Textes distanziert sich von dem Text des ersten
Autors, und er tut dies, indem er eine Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des

35 Der Autor ist durch die vorhandene Sprache in dem gleichen Augenblick determiniert,
in dem er eine punktuelle Freiheit in der exzessiven Transgression des Schreibaktes
in Form einer kalkulierten strategischen Offnung der Metaphysik gewinnt. Cf. zur
Moglichkeit einer solchen Transgression des metaphysischen Feldes: Jacques Derrida:
Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders. Die Schrift und die Differenz, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997, S. 53-101). Die dekonstruierende Lektiire produziert die
signifikante Struktur® eines Textes zwischen dem, was der Schriftsteller in den ver-
wendeten Sprachschemata beherrscht und dem, was er nicht beherrscht. (cf. Jacques
Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983), hier S. 273).

36 Allerdings scheinen Ironie und unbedingte Willkiir nicht einfach zusammenzufal-
len, da die Ironie an die Faktizitdt eines textimmanenten Widerspruchs oder eines
unterstellten Text/Intention-Widerspruchs gebunden bleibt. Vielleicht ist Ironie ja die
Nichtaddquation von Sprache und Denken. Jedenfalls ist Ironie gegensinnig verfaft:
zugleich positiv wie negativ, wie Gleichzeitigkeit von Materie und Antimaterie.

37 Ich verstehe im Unterschied zu de Man die textinterne Ironie als Anschluf3stelle fiir
Selbstreflexionen. Selbstreflexionen verstehe ich nicht als narratives Muster, sondern
als die Durchbrechung solcher Muster. Was de Man als reflexives Muster der Narra-
tionen unterstellt, fasse ich unter den Begriff der ,Selbstbeschreibung’.

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Zitiert unter
dem Sigel [IA].

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 149

Subjekts zuriickweist. Diese Revision ist selbst ein Beispiel fiir das, was de Man
theoretisch zu beschreiben sucht. Gleichwohl lassen sich diesem Text einige As-
pekte entnehmen, die die zeitliche Struktur der Ironie genauer zu fassen vermogen.

1. In dem fritheren Text scheint de Man tatsdchlich die Ironie als ein Problem
aufzufassen, ,,das innerhalb des Ichs verankert ist (IA 108). Dagegen spricht je-
doch, da3 er die Ironie anhand literarischer Texte und literarisch dargestellter Sub-
jekte beschreibt. Es sei sogar besser, die Ironie anhand von Texten zu beschreiben,
anstatt von Individuen zu sprechen (cf. IA 121). Die Beschreibung der Ironie auf der
Ebene literarischer Texte scheint mir mit dem, was er im spéteren Text als ,,dul3ere
Ironie* bezeichnet, durchaus vereinbar zu sein. Wesentlich ausgespart bleibt jedoch
die Frage, inwieweit mit der Darstellung von Subjekten in Texten alle Moglichkei-
ten eines Verhéltnisses von Subjekten zu Texten schon erschopft sind. Dieses Ver-
héltnis scheint sich vielmehr ganz verschieden denken zu lassen:

a. Es kann sich, wie im fritheren Text von de Man, um literarisch dargestellte
Subjekte oder Subjektivitit handeln oder um ironische Briiche in der Syntax eines
Textes, etwa in der Form einer Parekbase.

b. Empirische Subjekte kénnen in einem interpretierenden oder rezeptiven Be-
zug zu Texten gedacht werden.

c. Das Verhiltnis von Subjekt und Text 148t sich aber auch als Produktionsver-
hiltnis von dsthetischem Subjekt, dem Autor, zu dem von ihm verfafiten Text denken.
Dies 148t sich wiederum auf dreifache Weise verstehen. Zunéchst ist die hermeneu-
tische Unterstellung einer Sinntotalitét eines Textes wesentlich an die Unterstellung
eines einheitlichen empirischen Autors gebunden, der diesen Text hervorgebracht
hat. Zumindest konstituiert diese Unterstellung die moderne Einheit von Autor- und
Werkbegriff.” Der Autor fungiert dann als der fiktive Garant einer Sinneinheit des
Textes und verhilt sich komplementédr zu dem Begriff des Werkes, was sich als
eine notwendige heuristische Annahme im ProzeB des Verstehens verstehen 1af3t.*
Zum zweiten kann es sich einfach um das reale empirische Subjekt handeln, das als
Autor einen Text produziert. Damit ist aber noch nicht gesagt, da3 der Autor auto-
nomer Urheber seiner Texte oder seines Werkes ist. Zum dritten 148t sich jedoch das
Produzieren sinnvoller Zusammenhédnge und deren ironische Interruption auch fiir
eine Beschreibung subjektiver Vollziige nutzen. Das, was ich bisher als die ,,innere
Ironie* rekonstruiert habe, 146t sich als ein Moment in einem Prozef} verstehen, der
nicht der Kontrolle eines bewuBten Subjekts unterliegt, sondern Ausdruck und Spur
einer urspriinglichen produktiven Kraft ist, die in der Sprache und durch Sprache
wirkt und die eine sich selbst zeugende Struktur generiert.

Fiir diese Lesart spricht schon im fritheren Text, dal de Man dort zwar die
Ironie als eine Verdoppelung im Ich beschreibt, zugleich aber des dfteren auch
die fundamentale Abhéngigkeit dieser Verdoppelung von der Sprache betont bzw.
den Vorgang der Verdoppelung selbst als ein sprachliches Geschehen beschreibt,
ndmlich als eine zunehmende Distanzierung von Zeichen und Bedeutung. Die iro-

39 Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer,
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

40 Auch das Schone 148t sich so verstehen, dal3 es als Identitit von Intention und Bedeu-
tung einer AuBerung fungiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

nische Sprache spaltet ,,das Subjekt auf in ein empirisches, in einem nichtauthen-
tischen Zustand lebendes Ich und in ein Ich, das nur in Form einer Sprache exi-
stiert, die das Wissen um diese fehlende Authentizitdt behauptet”. Die Aufspaltung
des Subjekts ist also nur innerhalb und durch die Sprache moglich, sie ist eigentlich
eine sprachliche Operation und insofern sind de Mans Ausfithrungen mit der spé-
teren Konzeption nicht inkompatibel.

Allerdings gibt es in der Tat auch den Zug, die Ironie in eine dialektische Bewe-
gung des bewulten Subjekts einzubauen. Das Vermégen der ironischen ,,.Verdop-
pelung™ finde sich namlich vor allem bei denen, die mit der Sprache als handwerk-
lichem Material arbeiten, wie dies etwa Kiinstler oder Philosophen tun. Die Spra-
che funktioniert dabei nicht wie im ,,alltdglichen Leben™ nur als Werkzeug: die

,»[...] reflexive Disjunktion tritt nicht nur mittels der Sprache in ihr Recht als privilegierte
Kategorie, sie beférdert das Ich auch aus der empirischen Welt in eine aus Sprache gebil-
dete und aus Sprache bestehende Welt — eine Sprache, die das Ich in der Welt zwar mit-
samt den anderen Entitédten vorfindet, die aber insofern einzigartig ist, als sie die einzige
Entitét darstellt, mit deren Hilfe es sich von der Welt unterscheiden kann. Die so begriffe-
ne Sprache teilt das Subjekt in ein empirisches, in die Welt eingebettetes Ich und ein Ich,
das in seinem Versuch zur Differenzierung und Selbstdefinition einem Zeichen dhnlich
wird“ (IA 111/Hervorhebungen von de Man)"

De Mans Redeweise schwankt also eigentiimlich zwischen einer Beschreibung der
Ironie, der sich ein bewufltes Subjekt (etwa fiir seine Zwecke) zu bedienen vermag
und einer entsubjektivierten Beschreibung der Ironie als eines prozeBhaften sprach-
lichen Geschehens, dal3 quasi ,von selbst® ablduft, ohne daf der ironische Prozel3
einem bewuBten Subjekt noch kontrollierbar wére. Zum einen ist die Sprache da-
mit eine tiefer wirkende Kategorie als das Subjekt oder das Ich. Ein sprachliches
Geschehen ermdglicht und konstituiert erst die Differenz zwischen empirischem
Ich bzw. Welt und ironischem Ich. Erst das sprachliche Potential zur Transzendenz
macht es moglich, sich von den konkreten physischen Eindriicken zu distanzieren
(cf. Kapitel 1/1 dieser Arbeit). Zum anderen wird diese Differenzierung jedoch als
bewulite Leistung oder als eine Zunahme des BewuBtseins beschrieben. Insofern
damit die Ironie als ein sprachliches Mittel aufgefafit ist, dem sich bestimmte Sub-
jekte — Kiinstler oder Philosophen — zu bestimmten Zwecken bedienen kénnen,
scheint de Mans Selbstkritik, er beschreibe die Ironie in einer Dialektik des Sub-
Jjekts®, zuzutreffen. Vielleicht lieBe sich die strukturelle Beschreibung der Ironie
und der bewulite Gebrauch der Ironie durch Subjekte aber so vereinbaren, daf3
letzterer eine Art bewullte mimesis an einen ProzeB steter Selbstschopfung und
-vernichtung darstellt, wie er — bewul3t oder unbewuft — allen subjektiven Vollzii-
gen gemein ist. Auf diesen Punkt werde ich noch zuriickkommen.

41 Es erscheint aber kaum plausibel anzunehmen, es konne fiir menschliche Subjekte im
vollen Sinne eine empirische Welt auflerhalb der Sprache geben.

42 Zudem identifiziert de Man im fritheren Text Ironie und Reflexion. In der spéteren
Vorlesung hingegen differieren Ironie und Reflexion insofern, als da3 die Ironie gera-
de das reflexive Modell als narratives Muster auller Kraft setzt. Cf. Fufinote 37.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 151

2. Trotz der also mindestens zum Teil berechtigten Selbstkritik de Mans 1463t
sich dem fritheren Text noch eine genauere Beschreibung der zeitlichen Struktur
der Ironie entnehmen. In der Rhetorik der Zeitlichkeit gibt es ein eigentiimliches
Schwanken beziiglich dessen, ob der mit der Ironie verbundene Proze Ernst oder
Spiel sei. In Verbindung damit scheint die Frage zu stehen, ob der ironische Prozef3
eine Entwicklung beschreibt, oder ob er sich als eine unabschlieSbare Kette von
Wiederholungen darstellt.

Ernst und ,,alles andere als beruhigend* scheint die Ironie fiir das reale em-
pirische Ich zu sein, insofern sie einen Prozel in Gang setzt, der ,,ganz und gar
nicht harmlos ist. Er mag als beildufiges Spiel mit einem losen Faden des Stoffes
beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze Gewebe des Ichs aufge-
trennt sein und auseinanderfallen®. Entscheidend ist hier, dal3 die Ironie als ein
zeitliches Geschehen aufgefalit wird, das an einem bestimmten Punkt mit der
Infragestellung ,,der Unschuld oder der Authentizitit unseres Weltgefiihls* (IA
112/alle Hervorhebungen von mir, J.S.) beginnt, eine Wegstrecke durchlauft und
an deren Ende nur der Wahnsinn droht. Die Ironie ,verliert sich in den immer en-
ger werdenden spiralférmigen Windungen eines sprachlichen Zeichens, das sich
von seiner eigentlichen Bedeutung immer weiter entfernt, und sie kann aus dieser
Spirale nicht entkommen* (IA 120/Hervorhebungen von mir, J.S.). Aber diese
Projektion der Ironie auf eine linear gedachte Zeitachse ist selbst Teil der &dsthe-
tischen bzw. narrativen Muster, gegen die sich die Negativitit der Ironie zu weh-
ren und zu wenden sucht. Zudem ist hier einzuwenden, dal3 dieser Prozef} sich
fiir de Man in einer luftleeren idealistischen Sprachsphére abzuspielen scheint,
ohne biographisch gewachsene Verbindlichkeit von Subjekt und Erfahrung (die
vielleicht gerade durch die Wiederholung des Erzéhlten selbst zustandekommt),
ohne eine biographisch verbiirgte Referentialitdt der Zeichen, mittels derer man
sich selbst und seine Geschichte — als Narbe, Wunde, Spur etc. — zu beschreiben
sucht. Es ist eben nicht beliebig, welche biographische Geschichte ich erzidhle
und wie ich sie erzédhle. Das ist natiirlich kein Einwand gegen Ironie, die trotz al-
lem die Kontingenz dieser Geschichten offenzulegen vermag. Aber Kontingenz
und Beliebigkeit sind keinesfalls das gleiche. Kontingenz besagt nur, daf3 es auch
anders sein konnte als es scheint. Das heifit aber nicht, daB alles gleichermafen
moglich und zu verantworten ist.

Der Zunahme einer Distanz im Verlauf einer zeitlichen Entwicklung entspricht
die zum Teil dramatische Beschreibung des ironischen Prozesses bei de Man. Die
Ironie erscheint als existentiell bedrohliche Bewegung der Selbstauflosung, als ein
Prozel3 unentwegter Selbstnegation oder auch als Transzendenz der alltdglichen
,»Verrticktheit. Sie ist nicht nur eine negative Erkenntnis tiber den Status der alltag-
lichen Welterfahrung und des alltdglichen Funktionierens in unreflektierten Kon-
ventionen, sondern enthiillt auch ,,die Existenz einer Zeitlichkeit, die vollkommen
unorganisch ist, da ihre Beziehung zu ihrer Quelle, zu ihrem Ursprung ausschlief3-
lich durch Distanz und Differenz charakterisiert ist und sie kein Ende und keine
Totalitit kennt (IA 120). Die Ironie wird von dieser ,,authentischen Erfahrung der
Zeitlichkeit bestimmt, die, vom Standpunkt des in der Welt engagierten Ichs be-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

trachtet, eine negative ist“.* Sie ist ,,Modus der Gegenwart, siec kennt weder Erin-
nerung noch vorausweisende Dauer® und hat von daher ,,eine synchrone Struktur*.
Da die Ironie ,,instantan“ ist und sich als ein ,,Augenblicksprozef3* vollzieht, 1483t
sich die ironische Differenz im Subjekt auch als rdumliches Nebeneinander des
empirischen und des ironischen Ichs, die beide zum gleichen Zeitpunkt gegenwir-
tig und unvereinbar sind, verstehen. Als riumliche oder synchrone Differenz in ei-
nem Subjekt zu einem ,,auf einen einzigen Moment* reduzierten Zeitpunkt dhnelt
die Ironie ,,dem Muster, nach dem sich Erfahrung tatsachlich gestaltet, in ihr zeigt
sich die menschliche Existenz als eine von einem geteilten Ich durchlebte Abfolge
isolierter Momente®. Die Ironie kennt daher im Unterschied zur Allegorie ,,weder
Erinnerung noch vorausweisende Dauer (IA 124) und ist insofern ahistorisch.
De Man beschreibt die ironische Absetzbewegung daher auch als die ,,Wie-
derkehr eines sich selbst in die Hohe schraubenden BewuBtseinsaktes (IA 118/
Hervorhebung von mir, J.S.). An anderer Stelle spricht er davon, daf3 die Ironie
die Nichtauthentizitit, die aus der uniiberwindlichen Distanz und Differenz zu
jedweder Quelle folgt, auf ,,immer bewufstere Weise erneut zum Ausdruck bringen
und wiederholen* (IA 120/Hervorhebung von mir, J.S.) kann. Wenn die Ironie als
eine ,,Wiederkehr* bzw. als sich ewig wiederholender Akt strukturiert ist, dann
erscheint es jedoch wenig plausibel anzunehmen, daf3 die ironische Bewegung ir-
gendwie zum Hoéheren fiihrt, was in diesem Kontext nur heiflen kénnte: zu einem
hoheren BewuBtsein. Abgesehen davon, daf} es vollig unklar bleibt, wie ein solches
hoheres ironisches Bewuftsein beschaffen sein und wie es sich vom einfachen
ironischen BewuBtsein strukturell unterscheiden sollte, steht die Bestimmung
der Ironie als Zunahme oder ,,H6herentwicklung® auch im Widerspruch zu der
behaupteten ahistorischen Struktur der Ironie."* Allerdings mufl man hier unter-

43 Bei dieser ,,Erfahrung der Zeitlichkeit“ scheint es sich um die Erfahrung einer uniiber-
windlichen Distanz des Subjekts zu seinem Ursprung zu handeln. Warum es sich hier-
bei jedoch um eine ,,authentische Erfahrung handeln soll, bleibt vollig unklar, insbe-
sondere, wenn man in Erwégung zieht, was de Man iiber die ironische Sprache sagt:
,eine fehlende Authentizitét zu durchschauen garantiert noch keine Authentizitét* (TA
112). Ebenso verwundert es, daf3 es sich dabei um eine Erfahrung handeln soll. Dies
kann nicht im strengen Sinne gemeint sein, da die Ironie angeblich gerade zu einer
Aufspaltung des Subjekts in ein zeichenhaftes und ein empirisches Ich fiihrt bzw. die
Ironie die Kontinuitét des empirischen Subjekts unterbricht. Die Ironie gehort daher in
den Bereich einer negativen Erkenntnis des Subjekts iiber sich selbst, die gerade nicht
der historischen oder empirischen Welt angehort, wie de Man auch des dfteren betont.
Eine weitere Unschérfe liegt zudem darin, daf3 einerseits ein prozeBhaftes Geschehen
(oder eine Tatigkeit) als Grund einer statisch beschreibbaren Differenz auftritt, deren
Pole ein Resultat dieses Prozesses sind (Ironie und Empirie), wihrend andererseits
einer der beiden Pole selbst mit dem ProzeB identifiziert wird (Ironie).

44 Die Ironie tiberlieferter Texte {iber die Ironie habe es ,,sehr haufig auf die Behauptung
abgesehen, man konne tiber das Wesen des Menschen sprechen, als ob es eine histo-
rische Tatsache sei. Eine historische Tatsache ist, da} die Ironie sich ihrer selbst in
zunehmendem Mafle bewulit wird, wenn sie unsere Unmdglichkeit demonstriert, ein
wirklich geschichtliches Wesen zu sein. Wenn wir tiber die Ironie sprechen, so haben

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 153

scheiden zwischen der Historizitét der Erfahrung (fiir die Autobiographie des Sub-
jekts) und dem ahistorischen Erfahrungsgehalt (deren systematische Subversion).
Plausibler erscheint es, einer anderen Lesart zu folgen, die die Ironie als eine
sich ewig wiederholende Bewegung auffaflt, die weder zu einem héheren Bewulft-
sein noch zwangslaufig zu einem unendlichen Abstand von Ironie und empirischer
Welt bzw. empirischem Ich fithren muf. Die Ironie ,wiederholt sich stindig®, sie
bringt ,,eine zeitliche Folge von BewuBtseinsakten* hervor, ,,die ohne Ende ist (TA
118).” Der ironische ProzeB besteht somit aus einer endlosen Negation subjektiver
Stadien, und genau dies macht seine UnabschlieBbarkeit aus. Die ,,Unendlichkeit
des Prozesses™ sichere gerade die ,,Freiheit als Widerwille des Geistes, irgendein im
Verlauf des Prozesses erreichtes Stadium als endgiiltig zu akzeptieren, denn damit
wiirde seine unendliche Beweglichkeit ein Ende finden® (IA 118). Freiheit bestimmt
sich hier also als bestimmte Negation eines Zustands bzw. einer Erzahlung. Die Iro-
nie kann niemals stillgestellt werden, jedes endliche Stadium des empirischen Ichs
kann erneut ironisch unterlaufen werden. Die Ironie schlieit daher die Moglichkeit
einer ,,Versohnung von Idealem und Realem* als ,,das Ergebnis einer Handlung oder
Tatigkeit des Geistes™ aus, sie ist gerade keine ,,Prafiguration einer zukiinftigen Hei-
lung oder Wiederherstellung®, sondern ,,ein endloser ProzeB3, der zu keiner Synthese
fithrt“ (IA 117 £). Insofern entspricht die Auffassung, die de Man hier vertritt, zu-
mindest keiner (teleologischen) Dialektik des Subjekts oder historischen Dialektik.
Diese Figur eines immanenten Transzendenzstrebens ist die Bewegung des
sprachlich verfafiten Subjekts schlechthin: ,,Der rhetorische Modus der Ironie ver-
weist uns noch deutlicher als die Allegorie auf die Unstimmigkeit des bewufiten
Subjekts, dessen BewuBtsein eindeutig ein ungliickliches BewuBtsein ist, das da-
nach strebt, tiber sich hinaus und aus sich heraus zu gelangen™ (IA 120 f)).* Die-

wir es nicht mit der Geschichte eines Irrtums zu tun, sondern mit einem Problem, das
innerhalb des Ichs verankert ist“ (IA 108). Ein Problem, iiber das wir vielleicht nur
sprechen kénnen, wenn wir es historisieren.

45 Die Bewegung der Ironie kann daher selbst die ,,Dimensionen des Absoluten® er-
reichen: ,,Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende Tendenz, ihre Bewegung zu be-
schleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg vollendet hat; ausgehend von der
nebenséchlichen und scheinbar harmlosen BloBstellung einer unbedeutenden Selbst-
tduschung erreicht sie schnell die Dimensionen des Absoluten™ (IA 112). Ist also die
Differenz zwischen den beiden Lesarten letztlich illusionar?

46 Im Gesprdch iiber die Poesie (in: Friedrich Schlegel: Kritische und Theoretische
Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) von Friedrich Schlegel heif3t es: ,,Nie
wird der Geist, welcher die Orgien der wahren Muse kennt, auf dieser Bahn bis ans
Ende dringen, oder wihnen, dal3 er es erreicht: denn nie kann er eine Sehnsucht
stillen, die aus der Fiille der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem erzeugt.
UnermeBlich und unerschopflich ist die Welt der Poesie wie der Reichtum der bele-
benden Natur an Gewéchsen, Tieren und Bildungen jeglicher Art, Gestalt und Farbe*
(L.c., S. 165/alle Hervorhebungen von mir, J.S.). Schlegels Konzept einer unstillbaren
»Sehnsucht®, die ,,aus der Fiille der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem er-
zeugt®, entspricht genau spiegelbildlich dem bei de Man rekonstruierten immanenten
Transzendenzstreben des bewuflten Subjekts. Wahrend de Man dieses Transzendenz-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ses strukturell angelegte, immanente Transzendenzstreben des bewuflten Subjekts
fallt fiir de Man mit der Schlegelschen ,,Dialektik von Selbstschopfung und Selbst-
vernichtung™ zusammen. Diese Auffassung, nach der die Ironie den Charakter
einer standigen Wiederholung einer Selbsttranszendenz hat, schlie3t es aus, daf3
man bei dieser Bewegung von einem Anfang, einem Ende oder einer Zunahme des
BewuBtseins oder des Abstands zwischen Subjekt und empirischer Welt sprechen
kann. Das ironische Wissen ist laut de Man niemals auf die empirische Welt bzw.
das empirische Ich anwendbar, ohne ,.Verrat“ am Wesen der Ironie zu begehen.”
Das ironische Subjekt muB} stattdessen ,,die rein fiktionale Natur seines eigenen
Universums geltend machen und die radikale Differenz* aufrechterhalten, ,,welche
die Fiktion von der Welt der empirischen Realitit trennt* (IA 115). Infragezustel-
len wire hier jedoch, was de Man mit ,,Welt” und ,,empirischem Ich“ eigentlich
meint. Beides scheint sich nicht auf eine alltidgliche soziale Pragmatik zu beziehen,
sondern eher die Position eines Dings an sich einzunehmen, das durch keine Er-
kenntnis je eingeholt werden kann.

Der Struktur einer unabschlieBbaren Bewegung der Selbsttranszendenz ent-
spricht bei de Man auch ein weniger dramatisches und eher spielerisches Ver-
stidndnis der Ironie. Der Prozel3 fortwédhrender Selbsttranszendenz wird niamlich
selbst wiederum als illusiondr oder fiktiv beschrieben: ,,Der Ironiker erfindet
eine Form seiner selbst, die ,verriickt® ist, aber um ihr eigenes Verriicktsein nicht
weil}; dann geht er dazu tiber, auf seine dergestalt vergegensténdlichte Verriickt-
heit zu reflektieren (IA 114).

Der ironische Vollzug bestinde dann in der Konstruktion eines fiktiven Selbst,
das das Subjekt nur erfindet, um sich im Akt der Reflexion zugleich davon abzuset-
zen. Andersherum konnte man sagen, da3 erst in der Reflexion das ,verriickte‘ Ich
des Alltags konstituiert wird. Das ironische Ich erfindet also ein pseudo-empirisches
Ich (also eine Selbstbeschreibung), von dem es sich je absetzt. Es handelt sich also
um eine aktiv betriebene Mimesis des Subjekts an den ewigen Prozefl der Schopfung
und Zerstérung. Da die Ironie ,,den FluB der zeitlichen Erfahrung in eine Vergan-
genheit [teilt], die reine [1lusion ist, und in eine Zukunft, die stets von einem Riickfall

streben jedoch als eine notwendige und unmdogliche Bewegung des ungliicklichen
BewulBtseins beschreibt, entsteht die Sehnsucht bei Schlegel gerade aus der Fiille der
Befriedigungen. Hier steht also ein aktives Schaffen aus der Fiille einem reaktiven
Schaffen aus Mangel entgegen. Beiden Beschreibungen gemeinsam ist jedoch ihr
antidialektischer Zug (im Sinne einer teleologisch auf Synthesis angelegten Dialek-
tik). Weder de Mans ungliickliches BewuBtsein noch Schlegels Sehnsucht sind auf
eine Dialektik des Subjekts reduzierbar, weil das immanente Transzendenzstreben
des Subjekts auf keine Synthese oder Versohnung abzielt, sondern strukturell un-
abschlieBbar bleibt. Diese Konzeption eines immanenten Transzendenzstrebens ist
daher von gleicher Reichweite wie der Vollzug menschlichen Lebens iiberhaupt, in-
sofern menschliches Bewuftsein unhintergehbar an Sprachlichkeit gebunden ist.

47 Cf. zum Verhéltnis von organischer Natur, Ironie und Zeit auch Paul de Man: Die
Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die
Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1993, S. 185-230), hier S. 187.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 155

ins Nichtauthentische bedroht bleiben wird (IA 120), kann es sich bei der Erfindung
verrlickter Formen seiner selbst nur um verschiedene Konstruktionen partikularer
Selbste handeln, die dann ironisch transzendiert werden konnen. Der ironische Voll-
zug bestdnde nur in einer scheinbaren Selbsttranszendenz, da sich das gegenwér-
tige Subjekt von einer in die Vergangenheit riickprojizierten Fiktion seines Selbst,
also seiner im- oder expliziten Selbstbeschreibung distanziert. Diese Bewegung ist
zwar nur eine scheinbare, bleibt aber eben doch eine Bewegung. Das Verhiltnis der
fiktiven (biographischen) Erzdhlung {iber die Geschichte des Subjekts zum realen
empirischen Ich bleibt unhintergehbar fragwiirdig. An anderer Stelle beschreibt de
Man die ,,doppelt phantastische Eigenschaft™ jeglichen erzihlerischen Realismus,
die darin liegt, daB dieser ,,nicht nur [...] die Darstellung eines Ereignisses und nicht
das Ereignis selbst [ist]“. Das ,,Ereignis selbst ist bereits eine Darstellung, weil jede
empirische Erfahrung im Grunde phantastisch ist* (AL 132). Die vom ironischen
Subjekt erfundene verriickte Form seiner selbst kann daher nicht mit dem empiri-
schen, in die Welt eingebetteten Ich gleichgesetzt werden. Different sind vielmehr
das gegenwirtige Ich der aktualen Subjektvollziige, das nicht verfiigbar ist, und das
historisch-biographische Subjekt der ironischen Selbstfiktion, also das Subjekt des
Aussagens und das Subjekt der Aussage, das erzdhlende Ich und das erzéhlte Ich.

In dieser Version wire eine biographische Entwicklung des Subjekts dann nur
eine Illusion, die das Subjekt dadurch erzeugt, daf3 es endliche Stufen seiner selbst
(als Selbstbeschreibungen) in die Vergangenheit projiziert, von denen es sich im-
mer aufs Neue absetzen und vor deren Hintergrund es sich verstehen oder ent-
werfen kann. Auch wenn dieser Hintergrund illusionér ist, so bleibt er doch — als
eine mogliche, wenn auch fiktive Erzdhlung der Vergangenheit — ein Hintergrund,
zu dem sich ein Subjekt in der Gegenwart verhalten kann. Gegenwértiger iro-
nischer Vollzug als Selbstnegation und Narration der Vergangenheit scheinen also
untrennbar ineinander verschriankt. Sie schliefen sich nicht nur wechselseitig aus,
sondern bedingen sich dialektisch, allerdings in einer Dialektik ohne telos, d.h.
ohne die Moglichkeit einer Aufhebung der Geschichte.

Damit werden zwei Dinge in den Vordergrund geriickt. Zum einen wird die
zeitliche Punktualitdt des ironischen Vollzuges betont, der also ahistorisch ist und
nur im Modus der Gegenwart vollzogen werden kann. Zum anderen ist die Iro-
nie als die bestimmte Negation eines riickprojizierten endlichen Stadiums als ein
unabschlieBbarer ProzeB strukturiert und entspricht strukturell dem tatséchlichen
Lebensvollzug empirischer Subjekte. Die Ironie ist zugleich Bewultsein der eige-
nen bzw. der menschlichen Endlichkeit wie Transzendenz dieser Endlichkeit. Die
ironische Transzendenz der Endlichkeit kann sich allerdings nie auf eine stabile
Position feststellen, sondern muf stets aufs Neue vollzogen werden. Ironie prakti-
ziert (und wiederholt) die Einsicht in die Beschrinktheit und Endlichkeit des Men-
schen als konstitutive Bedingung seines subjektiven Selbst- und Weltverhiltnisses.
Auf diese Ambivalenz der Ironie, Ausdruck und Transzendenz der Endlichkeit zu
sein, komme ich im n4chsten Abschnitt zurtick.

Die spitere Vorlesung de Mans scheint eine falsche Alternative aufzumachen.
Auf der einen Seite wird die dufere Ironie antisubjektivistisch und antidialektisch
beschrieben, als ein reines Textgeschehen, ein Geschehen, da3 sich dem entsub-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

jektivierten Text vollstindig immanent vollzieht. Diese Beschreibung richtet sich
gegen eine Auffassung, nach der der empirische Autor eines Textes der autonome
Urheber des Textsinns und eine selbstbewufite Kontrollinstanz sprachlichen Be-
deutens ist. Auf der anderen Seite weist der Selbsteinwand de Mans zu Recht eine
Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des bewulten Subjekts zurtick. Damit ist
jedoch nicht ausgeschlossen, daf3 die Ironie eine Struktur beschreibt, die genau
diejenige subjektiver Vollziige ist.

Mit der Zuriickweisung eines subjektdialektischen Verstidndnisses der Ironie
ist diese fiir jede subjekttheoretische Beschreibung daher nicht schon verloren.
Auch wenn die Kritik subjektivistischer Metaphysik, soweit sie den Autor als sich
selbstprisenten Urheber seiner Texte oder als selbsttransparenten Grund vorstellt
und die Bedeutung eines Textes vollstindig aus den Intentionen seines Autors zu
erschlieBen hofft, plausibel erscheint, 148t sich mittels dessen, was de Man als in-
nere [ronie bezeichnet, der ProzeB subjektiver Vollziige beschreiben.

Der Autor 148t sich nicht als der autonome Urheber seiner Texte oder als in-
tentional selbstprisentes Subjekt denken. Das ironische Selbstunterlaufen einer
Darstellung ist daher tiberhaupt kein Verweis auf den empirischen Autor eines
Textes oder auf dessen Intentionen®, sondern ein Geschehen auf der Ebene textu-
eller Strukturen, wie es auch Subjekten eingeschrieben ist. Bei der Unterstellung
eines einheitlichen Autors handelt es sich hingegen um eine heuristische An-
nahme, die im Prozef des Verstehens notwendig impliziert ist. Der Autorbegriff
bliebe daher dem Textbegriff sekundér, insofern in letzterem die Abwesenheit
der realen Autorintentionen impliziert ist.” Es lieBe sich daran anschlieBend fra-

48 Im tibrigen scheint die Ironie nur insofern die Frage der Lesbarkeit von Texten auf-
werfen, als man sie an die Intentionen des Autors kniipft. Ironie wire dann das Aus-
einanderfallen von Autor und Text, Sprecher und AuBerung, Intention und Spur. Der
Begriff der Ironie wire also komplementér zum Begriff des Schonen als Identitétsfi-
gur von Intention und Bedeutung.

49 Autor und Werk scheinen in Bezug auf die Einheit eines Textes komplementire Be-
griffe zu sein. Kontrastieren 146t sich der Werkbegriff durch den Begriff des Textes,
der mit einer Praxis verbunden erscheint, in der écriture und lecture zusammenfal-
len. Der Text ist nicht mehr auf eine teleologische Bewegung hin auf eine Sinneinheit
oder -totalitit reduzibel, mit dem Ziel eines das Werk abschlieBenden hermeneuti-
schen Sinns oder Signifikats: ,,L’ceuvre se ferme sur un signifié. [..] Le Texte, au
contraire, pratique le recul infini du signifié, le Texte est dilatoire; son champ est
celui du signifiant [...] /’infini du signifiant ne renvoie pas a quelque idée d’ineffable
(de signifié¢ innommable), mais a celle du jeu.” (Roland Barthes: De ['ceuvre au texte
(in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil, Paris 1984, S. 69-77), hier
S. 72). Wihrend der Autor zum Werk die Position eines Vaters und Eigentiimers ein-
nimmt, in der ihm alle Autorenrechte zugesichert bleiben, liest sich der Text nicht nur
,,sans I'inscription du Pére®, sondern 148t sich auch nicht mehr auf die biologische oder
rhetorische Metapher des Organismus oder der (organischen) Entwicklung (das Ganze
entsteht aus einem Keim) reduzieren: ,,...la métaphore du Texte est celle du réseau; si
le Texte s’étend, c’est sous l’effet d'une combinatoire, d’une systématique [...] aucun
,respect’ vital n’est donc di au Texte: il peut étre cassé [...]; le Texte peut se lire sans

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 157

gen, ob nicht die strukturelle Abwesenheit der Intentionen des empirischen Au-
tors paradigmatisch fiir jede hermeneutische Situation ist.

Den sich hieraus ergebenden systematischen bzw. hermeneutischen Vorrang der
Interpretation vor den Autorintentionen im Zugriff auf die Bedeutung eines Textes
werde ich im folgenden selbst in Anspruch nehmen, indem ich die Ironiekonzep-
tion de Mans in einem Riickgang auf die Konzeption der (Transzendental-)Poesie
Friedrich Schlegels ergéinze.” Im gewissen Sinne werde ich damit eine modifizierte
subjekttheoretische Konzeption der Ironie gegen de Mans im spéteren Text gedu-
Berte Kritik stark machen, indem ich zeige, daB eine subjekttheoretische Lesart der
Ironie noch nicht bedeuten muB, sie in eine Dialektik des bewuBten Subjekts ein-
zubauen. Die Ironie ist weder dialektisch noch subjektiv zu verstehen, sie ist weder
auf eine Dialektik des Subjekts als Prafiguration einer zukiinftigen Synthesis noch
auf eine Dialektik des bewufSten Subjekts im Sinne einer kontrollierten Verfiigbar-
keit reduzibel. Zudem scheint de Man in beiden Texten {iber die Ironie diese als eine
synchrone Struktur zu beschreiben, einmal als instantanes rdumliches Nebenein-
ander von empirischem und ironischem Selbst in einem Subjekt, zum anderen als
synchrones Syntagma eines Textes. In beiden Texten handelt es sich bei der Ironie
um eine Beziehung von Widerspriichen, die weder Entwicklung noch Verséhnung
zulaBt. De Mans Selbstkritik griindet in einer plausiblen Absage an eine letztlich
immer metaphysische BewuBtseinsphilosophie der Subjektivitit, die aber die Frage
nach der faktischen oder pragmatischen Subjektivitit vernachldssigt. Thm entgeht
so die Moglichkeit alternativer Beschreibungen subjektiver Vollziige. Ich werde im
dritten Abschnitt dieses Kapitels entgegen dieser Auffassung de Mans versuchen,
die Ironie in eine diachrone Struktur subjektiver Vollziige einzuschreiben.

Subjekte wiren in der revidierten Fassung nicht mehr als Urheber oder Grund

la garantie de son pére; la restitution de 'inter-texte abolit paradoxalement I’héritage™.
Was nicht heifit, dal der Autor nicht in seinen Text zuriickkommen kann, sich nicht
wieder als ein ,titre d’invité* in das Spiel der Signifikanten einschrieben lieBe: ,,il s’y
inscrit comme 1’'un de ses personnages, dessine dans le tapis; son inscription n’est plus
privilégée, paternelle, aléthique, mais ludique: il devient, si I'on peut dire, un auteur
de papier [...] le je qui écrit le texte n’est jamais, lui aussi, qu’un je de papier” (l.c., S.
74 f). Cf. hierzu auch den Vortrag von Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.:
Schriften zur Literatur, Fischer, Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

50 Diese produktive Ergénzung eines Werkes durch die Kritik entspricht dem Schlegel-
schen Begriff der ,,Kritik®, die ,,iiber die Grenzen des sichtbaren Werkes mit Vermu-
tungen und Behauptungen hinausgeht. Das muf3 alle Kritik, weil jedes vortreffliche
Werk, von welcher Art es auch sei, mehr weifs als es sagt, und mehr will als es weifs.
[...] Jene poetische Kritik will gar nicht wie eine bloBe Inschrift nur sagen, was die
Sache eigentlich sei, wo sie in der Welt steht und stehn solle: dazu bedarf es nur eines
vollstandig ungeteilten Menschen, der das Werk so lange als nétig ist, zum Mittel-
punkt seiner Tatigkeit mache [...]. Der Dichter und Kiinstler hingegen wird die Dar-
stellung von neuem darstellen, das schon Gebildete noch einmal bilden wollen; er
wird das Werk ergénzen, verjiingen, neu gestalten”. (Friedrich Schlegel: Uber Goe-
thes Meister (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, Stuttgart 1978,
S. 143-164), S. 158/alle Hervorhebungen von mir, J.S.).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

der Texte zu denken, sondern als Effekte und Austragungsorte eines Spiels von
Freiheit und Regel, das mit einer sich selbst erzeugenden Prozessualitit identisch
ist und das sich in Texten materialisiert. Ganz entgangen kann de Man dieses Mo-
ment der Ironiekonzeption Schlegels nicht sein, da er schreibt: ,,Schlegel spricht
manchmal von diesem endlosen Prozel auf etwas iiberschwengliche Weise, was
nicht verwunderlich ist, da er die Freiheit einer sich selbst hervorbringenden
Schopfung beschreibt” (1A 118/Hervorhebung von mir, J.S.).

Ich beabsichtige nicht, im folgenden de Mans Rekonstruktion der Ironiekonzeption
von Schlegel im Namen eines philologisch ,richtigeren® oder ,besseren’ Verstind-
nisses zu kritisieren. Ich werde vielmehr zu zeigen versuchen, dal das, was de Man
als die ,,innere Ironie* bezeichnet, nicht nur eine Entsprechung in den Fragmenten
von Friedrich Schlegel findet, sondern auch produktiv um dessen Verstandnis der
Poesie ergénzt werden mufl. Die Bewegung einer Distanzierung des Autors von
seinem Text, die mit der inneren Ironie gemeint ist, 148t sich fiir eine Beschreibung
zeitlicher Vollziige des Subjekts verwenden. In dem Athendumsfragment Nr. [238]
schreibt Friedrich Schlegel:

,.Es gibt eine Poesie, deren eins und alles das Verhéltnis des Idealen und des Realen ist,
und die also nach der Analogie der philosophischen Kunstsprache Transzendentalpoe-
sie heilen miifite. [...] So wie man aber wenig Wert auf eine Transzendentalphilosophie
legen wiirde, die nicht kritisch wire, nicht auch das Produzierende mit dem Produkt
darstellte, und im System der transzendentalen Gedanken zugleich eine Charakteristik
des transzendentalen Denkens enthielte: so sollte wohl auch jene Poesie die in modernen
Dichtern nicht seltnen transzendentalen Materialien und Voriibungen zu einer poetischen
Theorie des Dichtungsvermdgens mit der kiinstlerischen Reflexion und schénen Selbst-
bespiegelung [...] vereinigen, und in jeder ihrer Darstellungen sich selbst mit darstellen,
und iiberall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein**'

Als ,,Transzendentalpoesie” wird hier also einerseits eine Darstellung oder ein
Produkt verstanden, in dem immanent auch das Darstellende oder Produzierende
selbst mitdargestellt ist (man koénnte auch sagen: mitdargestellt ist das Bedingende
im Bedingten), und andererseits besteht die Transzendentalpoesie in einem Ver-
héltnis von Idealem und Realem. In der Poesie wird zum einen eine Poetik als
Theorie mit dargestellt. Zum anderen bezeichnet der Begriff der ,,Kritik* die im-
manente Riickbeziiglichkeit der Darstellung.

51 Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II (Schoningh, Miinchen/Paderborn/
Wien/Ziirich 1967), hier S. 127/alle Hervorhebungen von mir, J.S. Im folgenden unter
dem Sigel [KA II] zitiert. — Fragmente aus den Athencumsfragmenten werden mit
[AT] entsprechend der Standardnummerierung Nr.[...] und unter Angabe der Seiten-
zahl in der Kritischen Ausgabe zitiert. Gleiches geschieht mit Zitaten aus den Lyce-
umsfragmenten (abgekiirzt: [L]) und mit Zitaten aus den Ideen (abgekiirzt [ID]).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 159

Der Transzendentalpoesie entspricht zunédchst das, was in der bisherigen Re-
konstruktion als ,,dullere Ironie” beschrieben wurde. Die Diskrepanz zwischen er-
wartetem und tatsdchlichem Verlauf der Syntax kann den endlichen und kontingen-
ten Charakter einer Darstellung herausstellen, wenn dadurch die Fiktionalitdt der
Darstellung zutage tritt. Dieses Selbstunterlaufen einer Darstellung mittels Ironie
kann daher die Dargestelltheit oder Produziertheit einer Darstellung mitdarstellen
und sichtbar machen, was insofern einem Riickgang auf das Produzierende ent-
spricht, als damit die Kohérenz des tropologischen Systems unterbrochen wird, das
jeder Darstellung bzw. Erzdhlung zugrundeliegt, also in der Quasi-Position eines
vmoketpevov ist. Die Unterbrechung der erzihlerischen Kohérenz verweist daher
auf die unhintergehbare Abhéngigkeit einer Darstellung vom tropologischen Sy-
stem und kann so zu dessen indirekter Darstellung dienen. Zugleich gibt es aber
auch die Moglichkeit, dieses System durch Ironie zu transgressieren. Diese Lesart
findet auch eine Entsprechung in anderen Fragmenten Schlegels, etwa im Athené-
umsfragment Nr. [121]: ,,Eine Idee ist ein bis zur Ironie vollendeter Begriff, eine ab-
solute Synthesis absoluter Antithesen, der stete sich selbst erzeugende Wechsel zwei
streitender Gedanken. Ein Ideal ist zugleich Idee und Faktum [...]“ (KA II 115). Die
Ironie ist hier nicht nur als eine Art Harmonie absoluter Widerspriiche beschrieben,
sondern auch als abhéngig von der Materialitét einer Darstellung (,,Faktum®). Die
Ironie bezeichnet also einen nur im und durch das Produkt moglichen Modus der
Darstellung, einen internen Selbstwiderspruch oder eine Selbstdifferenz, der/die
die Kontingenz und den setzenden Charakter einer Darstellung herausstellt. Diese
Selbsttranszendenz der Darstellung entspricht dem Idealen in der Transzendental-
poesie, das von der Realitdt einer Darstellung abhédngig ist. Insofern ist die Trans-
zendentalpoesie ,,ein Verhiltnis des Idealen und des Realen®.

Zugleich wird die Ironie aber als ein sich selbst erzeugender steter Wechsel
und damit als dynamisch aufgefafft. Diese Dynamik erlaubt es, sie als Moment
in einem Prozef aufzufassen, der auch subjektiven Vollziigen eigen ist. Um diese
Lesart zu begriinden, mochte ich zundchst zwei Fragmente aus den Ideen Schlegels
lesen. Anhand des Fragments Nr. [43] aus den Ideen 146t sich zunéchst darlegen,
daB dsthetische Subjektvollziige als paradigmatisch fiir menschliche Subjektivitit
tiberhaupt gelten konnen: ,,Was die Menschen unter den anderen Bildungen der
Erde, das sind die Kiinstler unter den Menschen™ (KA II 260). In diesem Fragment
werden zwei Relationen verglichen: menschliche Subjekte nehmen eine ausge-
zeichnete Stellung unter den Bildungen der Erde ein, wihrend die kiinstlerischen
Subjekte vor anderen Subjekten ausgezeichnet sind. Wie dies zu verstehen ist, er-
hellt ein zweites Fragment aus den Ideen (Nr. [131]):

,,Der geheime Sinn des Opfers ist die Vernichtung des Endlichen, weil es endlich ist. Um
zu zeigen daB es nur darum geschieht muf} das Edelste und Schonste gewéhlt werden; vor
allem der Mensch, die Bliite der Erde. Menschenopfer sind die natiirlichsten Opfer. Aber
der Mensch ist mehr als die Bliite der Erde; er ist verniinftig, und die Vernunft ist frei
und selbst nichts anderes als ein ewiges Selbstbestimmen ins Unendliche. Also kann der
Mensch nur sich selbst opfern, und so tut er auch in dem allgegenwirtigen Heiligtum von
dem der Pobel nichts sieht. Alle Kiinstler sind Dezier, und ein Kiinstler heif3t nichts anders

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

als sich den unterirdischen Gottheiten weihen. In der Begeisterung des Vernichtens offen-
bart sich zuerst der Sinn géttlicher Schopfung. Nur in der Mitte des Todes entziindet sich
der Blitz des ewigen Lebens.* (KA 11 269/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Als Kiinstler gilt Schlegel nicht nur ein Mensch, der Kunstwerke produziert: ,,Nicht
die Kunst und die Werke machen den Kiinstler, sondern der Sinn und die Begeiste-
rung und der Trieb“ (L Nr. [63]/K A II 154). Kiinstlersein ist offensichtlich nicht ab-
hingig vom Besitz bestimmter (z.B. handwerklicher) Fertigkeiten, sondern bezeich-
net eine Lebensweise und ein Verhiltnis zu sich und zur Welt. Insofern kann der
Kinstler als paradigmatisch fiir eine Form subjektiver Vollziige gelten, die ich im
folgenden mit dem ,&sthetischen Subjekt* gleichsetzen werde. Allerdings handelt es
sich bei der #sthetischen Gestalt des Subjekts niemals um einen stabilen Zustand
desselben, sondern um eine Transformation des Subjekts durch eine dsthetische und
in einer dsthetischen Erfahrung. Daher ist die Rede vom dsthetischen Subjekt nur
eine Abkiirzung fiir einen Erfahrungsgehalt, den wir u.a. dem Umgang mit Kunst-
werken zuschreiben.

Die Selbstaufopferung des Kiinstlers ist nicht nur eine mogliche Verhaltensweise
des dsthetischen Subjekts unter anderen, sondern bezeichnet gerade die wesentliche
Differenz zu anderen subjektiven Vollziigen bzw. Selbstverhéltnissen: ,,Der Kiinst-
ler, der nicht sein ganzes Selbst preisgibt, ist ein unniitzer Knecht™ (ID Nr. [113], KA
II 267). Der Vernichtung des Endlichen als Selbstopferung des &sthetischen Sub-
jekts entspricht der Ironie als dem Selbstunterlaufen einer bestimmten Darstellung,
die damit ihren endlichen Charakter herausstellt. Der Prozef3 der Selbstvernichtung
wird im Ideenfragment Nr. [131] jedoch als eine freie und verniinftige Handlung
beschrieben, die nur den Kiinstlern vorbehalten ist. Durch den bewufBten Vollzug
der Selbstvernichtung wird der ,,Sinn der géttlichen Schopfung™ offenbart, der ge-
rade in einem Wechselverhiltnis von Leben und Tod besteht. Die Freiheit durch
Destruktion als eine Erfahrung des ésthetischen Subjekts reetabliert ein souverines
Subjekt, das darin souverin ist, dal es seine Selbstvernichtung bewuft betreibt.
Diese Freiheitskonzeption steht quer zu derjenigen Heideggers, die Freiheit als set-
zende Gerechtigkeit versteht. Der dsthetische Subjektvollzug ist insofern frei, als
daf} dieser die Vernichtung aller endlichen Stadien des Selbst bewuft betreibt und
damit einen Prozef3 des unendlichen Selbstbestimmens inauguriert. Freiheit gibt es
nur in einer Dialektik von Selbstschopfung (oder -setzung, vollzogen als Selbstbe-
schreibung) und bestimmter Negation durch die Ironie, wobei es sich hier (anders
als in Abschnitt II) um eine nichtteleologische Dialektik handelt (hier trifft also de
Mans Kritik nicht). Diesem Wechsel von Leben und Tod entspricht derjenige zwi-
schen Selbstschopfung und -vernichtung, den Schlegel im Athendumsfragment Nr.
[51] als Ironie versteht:

,.Naiv ist, was bis zur Ironie, oder bis zum steten Wechsel von Selbstschipfung und Selbst-
vernichtung natiirlich, individuell oder klassisch ist, oder scheint. Ist es blof} Instinkt, so
ists kindlich, oder albern; ists bloBe Absicht, so entsteht Affektation. Das schoéne, poe-
tische, idealische Naive muf3 zugleich Absicht, und Instinkt sein. Das Wesen der Absicht
in diesem Sinne ist die Freiheit. BewufStsein ist noch bei weitem nicht Absicht. Es gibt ein

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 161

gewisses verliebtes Anschauen eigner Natiirlichkeit oder Albernheit, das selbst unséglich
albern ist. Absicht erfordert nicht gerade einen tiefen Calcul oder Plan. Auch das Home-
rische Naive ist nicht blof3 Instinkt: es ist wenigstens so viel Absicht darin, wie in der An-
mut lieblicher Kinder, oder unschuldiger Madchen. Wenn Er auch keine Absichten hatte,
so hat doch seine Poesie und die eigentliche Verfasserin derselben, die Natur, Absicht.”
(KA II 109/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Der stete Wechsel von Selbstschépfung und -vernichtung ist also nicht an einen
bewulten ironischen Vollzug eines &dsthetischen Subjekts gebunden, sondern be-
schreibt ein prozessuales Geschehen, das zugleich Absicht und Instinkt ist. ,,Ab-
sicht bezeichnet hier nicht die Absicht oder das Kalkiil eines bewufiten Indivi-
duums, sondern beschreibt ein Moment der Freiheit in diesem Prozef3*, wihrend
sich ,,Instinkt* auf ein Moment der Notwendigkeit bezieht. Freiheit kann somit
als das destruktive Moment der Selbstvernichtung einer endlichen Darstellung
verstanden werden, die stets aufs neue darzustellen gleichwohl notwendig bleibt,
um den ProzeB, der der Prozef3 des Lebens tiberhaupt ist und der ,,Sinn der gott-
lichen Schopfung®, fortzuschreiben.

Als eigentliche Verfasserin poetischer Werke erscheint nicht der empirische
Autor, sondern die Natur. Dem entspricht die Auffassung der Poesie als einer
urspriinglichen Kraft, die je in allen Menschen wirkt.” Im Gesprich iiber die
Poesie> heifit es:

52 Das sieht auch bei aller Betonung einer Differenz zu F. Schlegel Kierkegaard: ,,Iro-
nie bezeichnet zugleich den subjektiven Genuf3, indem das Subjekt sich durch die
Ironie von der Gebundenheit befreit, in der die Kontinuitit der Lebensverhiltnisse
es festhilt, wie man ja deshalb auch von dem Ironiker sagen kann, daf3 er sich amii-
siert. Hierzu kommt, daf3 die Verstellung, falls man sie in ein Verhéltnis zum Subjekt
bringen will, eine Absicht hat, aber diese Absicht ist eine dulerliche, eine der Ver-
stellung selber fremde Absicht; dagegen hat die Ironie keine Absicht, ihre Absicht
ist in ihr selber immanent, es ist eine metaphysische Absicht. Die Absicht ist nichts
anderes als die Ironie selber. Wenn der Ironiker sich nun anders zeigt, als er wirklich
ist, so konnte es allerdings scheinen, als sei es seine Absicht, andere dies glauben zu
machen; aber seine eigentliche Absicht ist es doch, sich frei zu fiihlen, dies aber ist er
eben durch die Ironie, und so hat also die Ironie keinerlei andere Absicht, sondern ist
Selbstabsicht. (Soren Kierkegaard: Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riick-
sicht auf Sokrates (Oldenbourg, Miinchen/Berlin 1929), S. 213 f)).

53 Der Begriff ,Poesie’ wird gegen Ende des 16. Jahrhunderts aus frz. ,poésie® entlehnt,
das sich iiber das lat. ,poiesis‘ aus dem griech. moinoig herleitet. [loinoig meint im
griechischen ein doppeltes: zum einen bedeutet es das Machen, die etwas hervor-
bringende Tétigkeit, die Schopfung in einem allgemeinen Sinn. Poiesis bezeichnet
also allgemein die herstellende Tétigkeit des Menschen. Zum anderen bezieht sich
moinoig im engeren Sinne auf die dichterische Tétigkeit oder die Praxis des Dich-
tens. Daraus leitet sich die Poetik als die Theorie des dichterischen Hervorbringens
im Sinne einer Technik und einer theoretischen Reflexion auf die Kunst im Sinne
einer Gattungstheorie her.

54 Friedrich Schlegel: Gesprich iiber die Poesie (in: ders.: Kritische und Theoretische

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

,.Die Vernunft ist nur eine und in allen dieselbe: wie aber jeder Mensch seine eigne Na-
tur hat und seine eigne Liebe, so trdgt auch jeder seine eigne Poesie in sich. Die muf}
ihm bleiben und soll ihm bleiben, so gewil3 er der ist, der er ist, so gewill nur irgend
etwas Urspriingliches in ihm war; und keine Kritik kann und darf ihm sein eigenstes
Wesen, seine innerste Kraft rauben [...]. Aber lehren soll ihn die hohe Wissenschaft eck-
ter Kritik, wie er sich selbst bilden muB in sich selbst, und vor allem soll sie ihn lehren,
auch jede andre selbstéindige Gestalt der Poesie in ihrer klassischen Kraft und Fiille zu
fassen, daf3 die Bliite und der Kern fremder Geister Nahrung und Same werde fiir seine
eigne Fantasie. [...]

Und was sind sie [die Gedichte, J.S.] gegen die formlose und bewuBtlose Poesie, die sich
in der Pflanze regt, im Lichte strahlt, im Kinde ldchelt, in der Bliite der Jugend schim-
mert, in der liebenden Brust der Frauen glitht? — Diese aber ist die erste, urspriingliche,
ohne die es gewil} keine Poesie der Worte geben wiirde. Ja wir alle, die wir Menschen
sind, haben immer und ewig keinen andern Gegenstand und keinen andern Stoff aller
Tatigkeit und aller Freude, als das Gedicht der Gottheit, dessen Teil und Bliite auch wir
sind — die Erde. Die Musik des unendlichen Spielwerks zu vernehmen, die Schonheit
des Gedichts zu verstehen, sind wir fahig, weil auch ein Teil des Dichters, ein Funke
seines schaffenden Geistes in uns lebt und tief unter der Asche der selbstgemachten
Unvernunft mit heimlicher Gewalt zu glithen niemals aufhort.“ (GP/KTS 165 f./alle
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie wird hier als eine innere schaffende Kraft vorgestellt, die allen Men-
schen eigen ist und insofern der Charakterisierung der romantischen Poesie als
einer ,,Universalpoesie’® entspricht. Zugleich wird die Singularitit der Poesie
mit der Allgemeinheit der Vernunft kontrastiert. Hier zeigt sich also die Dis-
krepanz zwischen dem Konzept eines allgemeinen Vernunftsubjekts und einem
durch poetische Kraft individualisierten Subjekt. Diese Kraft ist zugleich eine
urspriingliche in jedem Menschen, die jedoch einer Bildung durch echte Kritik
bedarf, um die Erzeugnisse der Poesie im engeren Sinn, also sprachliche Kunst-
werke hervorzubringen. Die Erde selbst wird als ein ,,Gedicht™ und ,,unend-
liches Spielwerk® des Hervorbringens neuer Bildungen verstanden, deren ,,Mu-
sik” — also eine nichtsprachliche Kunst — wir durch die poetische Anlage, die
in jedem vorhanden ist, vernehmen kénnen. Von dieser urspriinglichen Poesie,
die Schlegel hier mit einer urspriinglichen Kraft identifiziert, ist die ,,Poesie der
Worte®, also die Dichtkunst, nur abgeleitet. An derselben Stelle heif3t es weiter:

Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) — Im folgenden wird aus diesem Buch
unter dem Sigel [KTS] und unter Angabe des abgekiirzten Titels des Aufsatzes zi-
tiert [Georg Forster (KTS, S. 21-45) als [GF)/Uber Lessing (S. 46-75) als [UL)/Uber
Goethes Meister (S. 143-164) als [GM]/Gesprdich iiber die Poesie (S. 165-224) als
[GP]] — Bei Zitaten aus dem Gesprcich iiber die Poesie wird auf eine Differenzierung
beziiglich der Zuordnung der Gespréchsbeitrige zu den verschiedenen Teilnehmern
aus pragmatischen Griinden verzichtet.

55 AT Nr. [116]: ,,Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie™ (KA 11
114).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 163

,Es ist nicht notig, dal irgend jemand sich bestrebe, etwa durch verniinftige Reden
und Lehren die Poesie zu erhalten und fortzupflanzen, oder gar sie erst hervorzubrin-
gen, zu erfinden, aufzustellen und ihr strafende Gesetze zu geben, wie es die Theorie
der Dichtkunst so gern mochte. Wie der Kern der Erde sich von selbst mit Gebilden
und Gewichsen bekleidete, wie das Leben von selbst aus der Tiefe hervorsprang,
und alles voll ward von Wesen die sich fréhlich vermehrten; so bliiht auch Poesie
von selbst aus der unsichtbaren Urkraft der Menschheit hervor |...]. Nur Gestalt und
Farbe kdnnen es nachbildend ausdriicken, wie der Mensch gebildet ist; und so ldfst
sich auch eigentlich nicht reden von der Poesie als nur in Poesie (GP/KTS 166 f./alle
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie im besonderen als kiinstlerisches Hervorbringen in der Sprache ent-
springt also ,,von selbst* aus dieser poetischen ,,Urkraft” und ist insofern auch
,Poesie der Poesie”. Das menschliche Subjekt selbst ist nur ein Produkt dieser
bildenden Kraft, der ,,Mensch ist ein schaffender Riickblick der Natur auf sich
selbst, wie es in der Idee Nr. [28] auch heifit (KA II 258). Die Erde wird selbst als
ein Kunstwerk aufgefaft, das aus dem Spiel der schaffenden Urkraft in einer sich
selbst erzeugenden Prozessualitit stets neu produziert wird, d.h. niemals in einem
Produkt stillgestellte Kraft und Zeit ist, sondern nur transitorisch in Produkten er-
scheint. Die ,.heiligen Spiele der Kunst“ sind daher ,,nur ferne Nachbildungen von
dem unendlichen Spiele der Welt, dem ewig sich selbst bildenden Kunstwerk*. Da-
her wird im Gesprdich iiber die Poesie von der Literatur gefordert, daB sie ironisch
sein solle, und zwar indem in ihr ,,die Begebenheiten, die Menschen, kurz das
ganze Spiel des Lebens [von der Literatur, J.S.] wirklich auch als Spiel genommen
und dargestellt sei” (GP/KTS 198). Die vollzogene Ironie ist also Spiel. Auf diese
urspriingliche Verbindung zwischen Ironie und Spiel werde ich zurtickkommen.

Die bewufite Handhabung der Ironie durch das dsthetische Subjekt ist so-
mit nur eine Nachbildung des spielerischen Prozesses einer unentwegten Selbst-
schopfung und -vernichtung allen Lebens, die von einer urspriinglichen Kraft
angetrieben wird. Im Athendumsfragment Nr. [375] beschreibt Schlegel diese
Kraft als Energie und bindet sie an die subjektiven Vollziige von Selbstbildung
und Handeln: ,,.Der energische Mensch benutzt immer nur den Moment, und ist
iiberall bereit und unendlich biegsam. Er hat unermeBlich viele Projekte oder
gar keins: denn Energie ist zwar mehr als bloBe Agilitét, es ist wirkende, be-
stimmt nach auBlen wirkende Kraft, aber universelle Kraft, durch die der ganze
Mensch sich bildet und handelt” (KA II, S. 144). Der &sthetische Subjektvollzug
wire demnach eine Art mimesis an die urspriingliche Kraft und den Prozef3 des
Aufbauens und Zerstérens. Das ironische Subjekt steht in einem spielerischen
Selbstverhéltnis, in dem es zugleich unendlich viele Projekte und gar keine hat.
Die Ironie ist Ausdruck des BewuBtseins iiber diesen steten Prozef3 der Selbst-
schopfung und -vernichtung, den das dsthetische Subjekt gewinnt.™

Dem entspricht Schlegels Charakteristik des Zynikers (gemeint ist aber wohl
eher ein Kyniker), der durch den Verzicht auf Besitz ein Moment der Freiheit iiber

56 ID Nr. [69]: ,,Ironie ist klares Bewuftsein der ewigen Agilitét, des unendlich vollen
Chaos“ (KA II 263).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

die Welt erlangt, ,,denn alle Sachen, die ein Mensch hat, haben ihn doch in ge-
wissem Sinne wieder* (AT Nr. [35]/KA II 108). Wir besitzen Dinge also nicht nur,
sondern wir sind zugleich von ihnen besessen. Das Bewultsein der eigenen Agilitit
und der eigenen Freiheit fithrt dazu, sich nicht von den Sachen bzw. der Welt be-
stimmen zu lassen, sondern sich tiber diese hinwegzusetzen, ,,denn tiberall, wo man
sich nicht selbst beschriankt, beschriankt einen die Welt; wodurch man ein Knecht
wird”“ (L Nr. [37]/KA II 151). Was Schlegel hier als Kennzeichen des Zynikers auf-
faft, bezeichnet er im Lyceumsfragment Nr. [160] als die ,,Sokratische Ironie*:

,[..] In ihr soll alles Scherz und alles ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief
verstellt. Sie entspringt aus der Vereinigung von Lebenskunstsinn und wissenschaft-
lichem Geist [...]. Sie enthélt und erregt ein Gefiihl von dem unaufloslichen Widerstreit
des Unbedingten und Bedingten, der Unmdglichkeit und Notwendigkeit einer vollstindi-
gen Mitteilung. Sie ist die freieste aller Lizenzen, denn durch sie setzt man sich iiber sich
selbst weg; und doch auch die gesetzlichste, denn sie ist unbedingt notwendig. [...] (KA
II 160/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Ironie ist also nicht nur auf ein Verhiltnis in textuellen Darstellungen im
engeren Sinne beschriankt, sondern sie entspringt einem ,,Lebenskunstsinn®,
der von der Unméglichkeit und Notwendigkeit einer Mitteilung mit Anspruch
auf Vollstidndigkeit weil3. Sie ist auch eine Art freier Vollzug einer gesetzlichen
Notwendigkeit und gleicht insofern tatsdchlich einer mimesis an den Prozef3
unentwegter Selbstschopfung und -vernichtung als dem unendlichen Spiel der
Welt. Als ,,.Lebenskunstsinn® ist die Ironie nicht nur Gefiih!/ vom unaufl6s-
lichen Widerstreit des Unbedingten und Bedingten, sondern auch die subjek-
tive Handlung einer Selbsttransgression des Subjekts, das sich so im ironi-
schen Vollzug iiber die Endlichkeit seiner selbst und die Beschrankung durch
die Welt hinwegsetzen kann. Die Ironie bringt so Performanzbewuftsein in
konstative AuBerungen, z.B. iiber die subjektive Lebenswelt. Sie ist als dsthe-
tisches Selbstverhiltnis des Subjekts praktiziertes Kontingenzbewufltsein. Die
Ironie ist also zugleich mimetische Vollzugsform des dsthetischen Subjekts und
ein Gefiihl fiir bzw. eine Reflexion auf die sich selbst erzeugende Prozessualitit
der Welt.” Insofern subjektiver Vollzug in einem urspriinglich herstellenden
Welt- und Selbstverhéltnis besteht, markiert die Ironie deren jeweilige Suspen-
sion und Unterlaufung, um ,Platz* fiir neue Darstellungen zu schaffen. Der Tod
des Alten ist Bedingung des neuen Lebens.

Die Mitdarstellung des Darstellenden — also die innere Ironie — bleibt an das
immanente Selbstunterlaufen der realen Darstellung gebunden, wie es die dul3ere
Ironie beschreibt. Sie vollzieht sich zunichst als das Herausstellen des Herge-
stelltseins des Produkts. Die Vernichtung der Darstellung durch die Darstellung
selbst verweist negativ auf die Unendlichkeit der darstellenden Kraft. Die Ironie
bezeichnet den Moment, in dem die wiederholende Vernichtung des Endlichen,
Bestimmten, Realen und Bedingten das Unendliche, Unbestimmte, Bestimmen-

57 Entsprechend wird von der kiinstlerischen Poesie im AT Nr. [238] gefordert, daf3 sie
,.uberall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein“ soll (KA II 127).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 165

de, Ideale und Unbedingte indirekt zur Darstellung bringen kann. Genauer: das
Unendliche etc. bezeichnet den produktinternen UberschuB iiber das Endliche.
Da jede subjektive AuBerung eine sprachliche Darstellung und insofern ein Text
ist, verweist die Ironie in der Darstellung auf die Unendlichkeit anderer mog-
licher Darstellungen des sich &uflernden Subjekts. Eine vollstindige buchstéb-
liche Mitteilung bleibt aber nicht nur insofern unmdglich, weil sie immer eine
bestimmte und damit eine endliche Darstellung ist, sondern auch deswegen, weil
das Subjekt weder der autonome Urheber seiner AuBerungen ist noch iiber eine
transparente Selbstkenntnis verfiigt.® In der Lucinde schreibt Schlegel:

,Denn wie ich auch die Vergangenheit iiberdenke, und in mein Ich zu dringen strebe, um
die Erinnerung in klarer Gegenwart anzuschauen und dich anschauen zu lassen: es bleibt
immer etwas zuriick, was sich nicht dufserlich darstellen ldf3t, weil es ganz innerlich ist. Der
Geist des Menschen ist sein eigner Proteus, verwandelt sich und will nicht Rede stehn vor
sich selbst, wenn er sich greifen mochte. In jener tiefsten Mitte des Lebens treibt die schaf-
fende Willkiir ihr Zauberspiel. [...] Nur was allméhlig fortriickt in der Zeit und sich aus-
breitet im Raume, nur was geschieht ist Gegenstand der Geschichte. Das Geheimnis einer
augenblicklichen Entstehung kann man nur erraten und durch Allegorie erraten lassen.*”

Da sich das ,,Zauberspiel“ der ,,schaffenden Willkiir nicht zur Darstellung brin-
gen ldBt, kann nur eine Allegorie in ,,gottlichen Sinnbildern™ andeuten, was der

58 Schlegel wendet sich explizit gegen die Moglichkeit einer rationalen Selbsterkennt-
nis: ,,Ganz und im strengsten Sinn kennt niemand sich selbst. Von dem Standpunkt
der gegenwirtigen Bildungsstufe reflektiert man tiber die zunichst vorhergegangene,
und ahnet die kommende: aber den Boden, auf dem man steht, sicht man nicht. Von
einer Seite hat man die Aussicht auf ein paar angrenzende: aber die entgegengesetzte
Scheibe des beseelten Planeten bleibt immer verdeckt. Mehr ist dem Menschen nicht
gegonnt“ (UL/KTS 63). Die Metaphorik dieser Stelle entspricht genau dem zeitlichen
Charakter der Ironie bei de Man, die in einer rdumlichen Spaltung zeitlich verschie-
dene Stadien des Selbst vereinigt, ohne den Boden zu sehen, auf dem man steht,
d.h. ohne Selbsttransparenz des Subjekts und ohne Selbstgriindung eines autonomen
Subjektes. — Der Autor ist nicht der autonome Urheber seiner Texte: ,,Ein Autor, er sei
Kinstler oder Denker, der alles was er vermag, oder weil3, zu Papier bringen kann,
ist zum mindestens kein Genie** (UL/KTS 59). Cf. auch Friedrich Schlegel: Uber
die Unverstindlichkeit (in: Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II, Ferdinand
Schoningh, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 1967, S. 363-372): ,,Ja das Kostlichste
was der Mensch hat, die innere Zufriedenheit selbst hdngt, wie jeder leicht wissen
kann, irgendwo zuletzt an einem solchen Punkte, der im Dunkeln gelassen werden
muB, dafiir aber auch das Ganze tragt und halt, und diese Kraft in demselben Au-
genblicke verlieren wiirde, wo man ihn in Verstand auflosen wollte. Wahrlich, es
wiirde euch bange werden, wenn die ganze Welt, wie ihr es fordert, einmal im Ernst
durchaus versténdlich wiirde. Und ist sie selbst diese unendliche Welt nicht durch den
Verstand aus der Unversténdlichkeit oder dem Chaos gebildet? (l.c., S. 370).

59 Friedrich Schlegel: Lucinde (Reclam, Stuttgart 1963, S. 78/Hervorhebungen von
mir, J.S.).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Darstellung notwendig entgeht. Das Verstdndnis der Allegorie als eine erzéhler-
ische Verrdumlichung der Zeit entspricht de Mans Definition der Allegorie als
narrativer Dauer. Die ,,schaffende Willkiir im Inneren des Subjekts 146t sich nur
durch allegorische ,,Andeutungen‘ zur Darstellung bringen.

Die Mitteilung ist aber auch notwendig, da der narrative Prozefl wesentlich
an die Performanz interaktiven Sprechens gebunden ist. Der Mensch geht, um
»sicher sich selbst immer wieder zu finden, immer von neuem aus sich heraus,
um die Ergéinzung seines innersten Wesens in der Tiefe eines fremden zu suchen
und zu finden. Das Spiel der Mitteilung und der Anniherung ist das Geschift und
die Kraft des Lebens, absolute Vollendung ist nur im Tode* (GP/KTS 167). Die
mitteilende AuBerung ist auch die Bedingung der Selbstkenntnis: niemand kennt
sich, ,,insofern er nur er selbst und nicht auch zugleich ein anderer ist. Je mehr
Vielseitigkeit also, desto mehr Selbstkenntnis* (UL/KTS 64). Die Selbstkenntnis
des Subjektes ist also nur moglich durch den Horizont des Anderen bzw. des Be-
zuges zum Anderen.”

Das Subjekt muf3 danach trachten, seine Ansichten iiber die Poesie stindig
zu erweitern und eben dies geschieht in dem Spiel von Mitteilung und deren iro-
nischer Subversion bzw. Suspension. Es ist das Wesen und Gesetz des Geistes,
,,sich selbst zu bestimmen und im ewigen Wechsel aus sich heraus zu gehn und
in sich zurtickzukehren* (GP/KTS 192). Die romantische Poesie soll daher ,,die
Poesie lebendig und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft poetisch ma-
chen” (AT Nr. [116], KA II 114). Dieser zirkulierenden Bewegung des Aus-sich-
Herausgehens in einer AuBerung und In-sich-Zuriickkehrens entspricht die Kom-
plementaritit eines Subjekts, das zugleich Autor seiner AuBerungen und Interpret
fremder und eigener AuBerungen ist. Auch eine Selbstkenntnis des Subjekts bleibt
an die Performanz sprachlicher AuBerungen gebunden. Diese irreduzible Kom-
plementaritit des Subjekts als Autor und Interpret von AuBerungen ist die Weise
des menschlichen In-der-Welt-seins. Daher gibt es auch keine Mdoglichkeit einer

60 Das anschlieBende Thema der Intersubjektvitét kann hier nur angedeutet werden. Das
Intersubjekt, das nicht einfach das Zwischen (die Beziehung) zweier Subjekte ist, kon-
stituiert sich in der Einheit der Relation und der Differenz und Temporalitdt der Pole.
Das Intersubjekt ist wesentlich sprachlich, es ist ein Code und ein System in der Spra-
che. Es ist daher verfehlt, auf der Einheit, Unzeitlichkeit und Autonomie des Subjekts
zu beharren. Das ,Subjekt® Genannte konstituiert sich erst durch das oder im Intersub-
jekt, es besteht nie auBerhalb der Relation (des Systems und des Codes) ,Intersubjekt’
oder gar dieser vorgdngig. Das Intersubjekt ist eine Sprechweise, eine Gewohnbheit,
eine Sprache der Freundschaft: es ist je spezifisch (es kann auch mehr als zwei Perso-
nen umfassen) und es dndert sich sténdig (so dafl das Kontinuierliche ,Subjekt’ genannt
wird (eine notwendige Illusion), das Diskontinuierliche ,Beziehung‘). Dieses Modell
kann die moralische Forderung nach Mimesis ans Konkrete (die besondere Situation)
ersetzen durch die Einsicht in die Vorrangigkeit des Intersubjektes bzw. die Abhédngig-
keit des Subjektes vom Intersubjekt: das heifit als Verhalten, nicht auf der Einheit seines
Selbst zu beharren, keine iiberzeitliche Allgemeinheit, dagegen spielerische Flexibili-
tét, verschiedene Rollen und Masken probieren. Es bleibt nichts, wozu mimetisch sich
zu verhalten wire, was bleibt, sind die Doppelrelationen von Ego und Alter.

- am 14.02.2026, 14:03:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 167

Privatsprache singuldrer Subjekte, da es dem Gebrauch sprachlicher Zeichen we-
sentlich eingeschrieben ist, dffentlich zu sein.

Gleichwohl ruht die Kunst ,,auf dem Wissen* (GP/KTS 171), die ,,innere Vor-
stellung kann nur durch die Darstellung nach auflen, sich selbst klarer und ganz
lebendig werden®, und eben diese Darstellung ist ,,Sache der Kunst* (GP/KTS 186).
Die Poesie muf} daher auch als Kunst im Sinne einer fechne, einer Handfertigkeit be-
trachtet werden. Es ist voreilig, ,,die Poesie oder die Prosa Kunst zu nennen, ehe sie
[die Kiinstler, J.S.] dahin gelangt sind, ihre Werke vollsténdig zu konstruieren. Daf3
das Genie dadurch tiberfliissig werde, steht nicht zu besorgen, da der Sprung vom
anschaulichsten Erkennen und klaren Sehen dessen, was hervorgebracht werden
soll, bis zum Vollenden immer unendlich bleibt™ (AT Nr. [432], KA II 154). Es wird
daher von den Dichtern bzw. den dsthetischen Subjekten gefordert, daf sie ,,selbst
Kinstler und Meister sind, mit sichern Werkzeugen zu bestimmten Zwecken auf
beliebige Weise zu verfahren” (GP/KTS 186). Dies gilt zunichst im Asthetischen.

Die Differenz zwischen den alltdglichen Welt- bzw. Selbstbeziigen des Subjekts
und den Kunstwerken bzw. dem dsthetischen Subjekt liegt in dem, was Schlegel
als die ,,riickwirkende Selbsttétigkeit™ (GF/KTS 43) des Verstandes oder auch als
eine riickwirkende Durchbildung bezeichnet. Diese riickwirkende Durchbildung
ist aber wiederum keine reine Tétigkeit eines autonom schaffenden kiinstlerischen
Subjekts®, sondern ist ein Selbstverhdiltnis der urspriinglich herstellenden Kraft,
das sich als Ironie in den Text einschreibt. Jedes Werk sei ,,.korrekt®, , welches die-
selbe Kraft, die es hervorbrachte, auch wieder riickwirkend durchgearbeitet hat,
damit sich Innres und AuBres entspreche” (GF/KTS 39/Hervorhebung von Schle-
gel).” Ganz #hnlich schreibt Schlegel in Uber Goethes Meister: ,,Die Darstellung
einer sich wie ins Unendliche immer wieder selbst anschauenden Natur war der
schonste Beweis, den ein Kiinstler von der unergriindlichen Tiefe seines Vermo-
gens geben konnte” (GM/KTS 160).”

Insofern das Kennzeichen des dsthetischen Subjektes selbst bereits die riick-
wirkende und selbsttdtige Durchbildung ist und ,,jeder Mensch, der gebildet ist,
und sich bildet, in seinem Innern einen Roman (L Nr. [78], KA II 156) enthilt,
kann das dsthetische Subjekt daher selbst bereits als ein Kunstwerk betrachtet
werden.”* Schlegel kann somit schreiben: ,,Ein recht freier und gebildeter Mensch

61 L Nr. [1]: ,,Man nennt viele Kiinstler, die eigentlich Kunstwerke der Natur sind“ (KA
11 147).

62 Cf. zum Begriff des ,,Korrekten™ auch AT Nr. [253] (KA 11 129).

63 AT Nr. [168]: ,,Und welche Philosophie bleibt dem Dichter iibrig? Die schaffende, die
von Freiheit, und dem Glauben an sie ausgeht, und dann zeigt wie der menschliche
Geist sein Gesetz allem aufprigt, und wie die Welt sein Kunstwerk ist* (KA II 120).
Die Welt ist also ein Produkt des menschlichen Geistes. Der subjektive Vollzug be-
steht zwar in der Herstellung dieser Welt, dieser HerstellungsprozeB3 ist jedoch nicht
der Kontrolle bewuBter Subjekte unterworfen.

64 Dal} der Begriff des ,,Kunstwerks* auch auf Subjekte anwendbar ist, geht auch aus
dem Athendumsfragment Nr. [67] hervor: ,,Es wire illiberal, nicht vorauszusetzen,
ein jeder Philosoph sei liberal, und folglich rezensibel; ja es nicht zu fingieren, wenn
man auch das Gegenteil weill. Aber anmallend wire es, Dichter ebenso zu behandeln;

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

miifite sich selbst nach Belieben philosophisch oder philologisch, kritisch oder
poetisch, historisch oder rhetorisch, antik oder modern stimmen konnen, ganz
willkiirlich, wie man ein Instrument stimmt, zu jeder Zeit, und in jedem Grade*
(L Nr. [55], KA II 154). Ein solches Subjekt wire zugleich schwach, denn es be-
treibt seine eigene Vernichtung und hélt sich so im Unbestimmten (als Resultat
bestimmter Negationen), wie auch stark, denn es gewinnt in dem #sthetischen
Selbstbezug und in der bewulit betriebenen Selbstvernichtung eine unendliche
Freiheit zur Selbstbildung und -verfiigung tiber sich selbst. In dieser Selbstverfii-
gung des dsthetischen Subjekts tiber sich — die gerade nicht eine herrschaftliche
Verfiigung tiber Objekte impliziert — gewinnt es eine ihm eigene Souveranitit, die
es aber immer nur negativ — als Destruktionserfahrung — in der dsthetischen und
als die &sthetische Erfahrung bestimmen kann. Souverén ist das Subjekt, weil es
mit dem (ironisch praktizierten) Prozefl des Aufbauens und Zerstdrens einen spie-
lerischen Selbstbezug erlangt und in begrenztem MafBe tiber sich durch ein instru-
mentelles Selbstverhiltnis (es kann sich beliebig ,,stimmen) verfiigen kann. Auf-
bauen und Zerstoren sind also nicht nur Momente der kiinstlerischen Produktion
von Kunstwerken, sondern zeigen sich auch im (ironischen) Selbstverhiltnis des
asthetischen Subjekts. Wir lernen aus der édsthetischen Erfahrung der Kontingenz
aller Setzung auch fiir ein anderes alltdgliches Selbstverhiltnis.

Allerdings gibt es das Sich-selbst-willkiirlich-stimmen-konnen zunéchst nur in
der &sthetischen Erfahrung, also im dsthetischen oder als #sthetisches Spiel. In-
sofern ist hier keine auch alltdgliche Selbstverfiigung oder Selbstherrschaft qua
Verstand impliziert, wie es ja gerade der von Schlegel kritisierte Rationalismus
postuliert. Die dsthetische Selbstverfiigung ist Hingabe an das freie Spiel der Kraf-
te, nicht deren Beherrschung. Man sollte daher eher davon sprechen, daB sich das
Subjekt in der dsthetischen Erfahrung beliebig stimmen /if5z. Wenn jedoch die Iro-

es miifite denn einer durch und durch Poesie und gleichsam ein lebendes und han-
delndes Kunstwerk sein.“ (KA II 110) — Auch ein Gesprich kann ein Kunstwerk sein,
,wenn es durch gebildete Fertigkeit zur hochsten Vollendung in seiner Art gefiihrt
wird, und in Stoff und Gestalt urspriinglichen geselligen Sinn und Begeisterung fiir
die hochste Mitteilung verrét” (GF/KTS 42). — Schlegel verwendet auch den Begriff
des ,,Individuums* nicht nur fiir Subjekte, sondern unter diesen fallen u.a. auch ,,Pro-
jekte” (AT Nr. [22], KA 1T 106 f.), ,,historische Individuen™ (AT Nr. [55], KA 11 109),
,Zeitalter (AT Nr. [426], KA 11 152), die ,,alte Poesie” (AT Nr. [242], KA II 127)
und literarische Werke, etwa Romane und Gedichte (z.B. GP/KTS 220). Selbst alle
»Systeme sind Individuen®, so wie umgekehrt ,,alle Individuen auch wenigstens im
Keime und der Tendenz nach Systeme* (AT Nr. [242], KA II 127 £)) sein kénnen. Der
Begrift des ,,Individuums® tibergreift also bei Schlegel die Differenz von Mensch
und Kunstwerk, Geschichte und Zukunft. AnschlieBbar wire hier der Versuch ei-
ner Charakteristik dessen, wie der Begriff des Individuums strukturell von Schlegel
bestimmt wird. Es scheint sich nicht um eine unteilbare Einheit oder um ein unhin-
tergehbares Einzelnes zu handeln, sondern um die Einmaligkeit eines bestimmten
strukturellen Verhiltnisses. So bestehe etwa das ,,Eigentiimliche [...] nicht in diesem
oder jenem einzelnen Bestandteil, oder in dem bestimmten MaB desselben; sondern
in dem Verhéltnis aller” (GF/KTS 44 f).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 169

nie der Austrag des dsthetischen Spiels ist, dann kann sie diesen Austrag auch im
Alltiglichen erméglichen. Die Ironie praktiziert ein anderes Selbstverhdltnis zur
urspriinglich produktiven Kraft auch in dem alltdglichen (letztlich vergeblichen)
Versuch einer Kontrolle dieser Krifte selbst: namlich diese spielen zu lassen und
sich diesem Spiel hinzugeben. Das aber ist eben keine absolute Herrschaft, sondern
souverdne Selbstpreisgabe. Allerdings zeigt sich hier (wie schon bei Kant), daf3 die
Beschreibungen dsthetischer Subjektivitdt immer ambivalent sind: das &sthetische
Subjekt ist zugleich eine Steigerung der Méchtigkeit des alltdglichen Subjekts wie
dessen totale Ohnmacht in der Selbstauslieferung an unkontrollierbare Krifte. Die-
se Dialektik von subjektiver Macht und Ohmacht bezeichnet ja gerade das &sthe-
tische Spiel von setzender Selbstbeschreibung und verunsichernder Selbstreflexion,
von bewuBtem Mitspielen des Subjekts und der Hingabe an tibersubjektive Krifte.

In der Selbstaufgabe liegt also ein Moment gelungener Selbstverfiigung,
allerdings nur im negativen Modus. Die Souverénitét der Selbstpreisgabe — das
Selbstopfer — kann nur im Modus der (subjektiven) Ohnmacht vollzogen werden,
denn sonst wird sie falsch — ndmlich positiv bzw. blof (subjekt-)ermiachtigend,
etwa als Zynismus. Die Aufgabe seines alltdglichen Selbst als bewuBter Kontroll-
verzicht ist das einzige Moment, {iber den das Subjekt frei verfiigt. Das Subjekt
ist dann qua ironischer Selbstnegation Medium einer sich in den Text setzenden
urspriinglichen Kraft. Dieses urspriingliche Ins-Werk-setzen der Kraft kann sich
nur ereignen unter der Voraussetzung einer Preisgabe der alltdglichen Scheinin-
dividualitdt mit ihren angeblichen Bediirfnissen. Souverdn zu sein heilit gerade
nicht, als Subjekt in der Weise autonom zu sein, dal man sich selbst das Gesetz
gibt. Souverin ist vielmehr die Aufgabe des Anspruchs auf autonome Subjektivtit
und ihrer (defensiven) Selbsterhaltung zugunsten einer erfahrenden und sich ereig-
nenden Medialitit, die die Mitte markiert zwischen aktiven und passiven Verhal-
tungen des Subjekts (cf. Kapitel 1).

Der dsthetische Subjektvollzug ist also vor der Allgemeinheit subjektiver Voll-
zlige insofern ausgezeichnet, als da3 er expliziter Vollzug des Selbstverhéltnisses
der poetischen Kraft ist.” Er ist expliziter Vollzug der Herstellung oder Produk-
tion von Darstellungen oder Texten, in denen qua Ironie auch die herstellende Kraft,
nach Schlegel also die Poesie, indirekt mitdargestellt ist. Der Text ist die Allegorie
seiner Genese, d.h. der ihn produzierenden Kraft, die sich im Ironischwerden des
Textes zeigt. Ein Kunstwerk wire formal betrachtet eine endliche und bestimmte

65 Dem Kiinstler kommt daher gegeniiber den Nichtkiinstlern auch eine vermittelnde Auf-
gabe zu: ,,[...] Nur der Mensch unter Menschen kann gottlich dichten und denken und
mit Religion leben. Sich selbst kann niemand auch nur seinem Geiste direkter Mittler
sein, weil dieser schlechthin Objekt sein muB, dessen Zentrum der Anschauende auf3er
sich setzt. Man wihlt und setzt sich den Mittler, aber man kann sich nur den wihlen
und setzen, der sich schon als solchen gesetzt hat. Ein Mittler ist derjenige, der Gott-
liches in sich wahrnimmt, und sich selbst vernichtend preisgibt, um dieses Gottliche
zu verkiindigen, mitzuteilen, und darzustellen allen Menschen in Sitten und Taten, in
Worten und Werken. Erfolgt dieser Trieb nicht, so war das Wahrgenommene nicht gott-
lich oder nicht eigen. Vermitteln und Vermitteltwerden ist das ganze hohere Leben des
Menschen, und jeder Kiinstler ist Mittler fiir alle tibrigen* (ID Nr. [44]/K A 11 260).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar
und damit Ookeipevov bleibt. “Yokeipevoy ist hier also nicht wie bei de Man
das tropologische System der rhetorischen Substitutionen, sondern eine urspriing-
lich herstellende Kraft. Die Ironie ist als Verhaltensweise des dsthetischen Subjekts
bereits expliziter und bewulter Vollzug des poetischen Herstellungsverhiltnisses.
Sie ist selbst bereits Theorie und Vollzug nach dem Vorbild kiinstlerischen Hervor-
bringens tiberhaupt und tibertridgt damit das durchs dsthetische Spiel gewonnene
KontingenzbewuBtsein auch in den Alltag.

Subjekte sind bei Schlegel weder selbsttransparent noch autonome Urheber
ihrer AuBerungen.” Sie sind vielmehr der Ort, an dem sich die Bewegung der
Selbstdarstellung der schaffenden Kraft vollzieht. Zugleich sind Subjekte kon-
stitutiv auf textuelle (Selbst-)Beschreibungen bezogen. Das Subjekt griindet sich
durch Texte, und erst mittels dieser kann es das Subjekt als Selbstverhiéltnis {iber-
haupt geben. Die Spur dieser undarstellbaren Kraft ist als die mitteilende AuBe-
rung des Subjekts zugleich unmoglich bzw. unvollstindig und notwendig. Die
allegorischen Erzdhlungen (mit ihren im- und expliziten Selbstbeschreibungen)
als Spuren dieser Kraft stehen daher in einem unhintergehbar nachtriglichen
Verhiltnis zur Kraft selbst, auf die nur die Ironie negativ hinzuweisen vermag.
In diesem Sinn 148t sich auch die ,,Transzendentalpoesie* als eine Mitdarstellung
der schaffenden Kraft verstehen. Die ,,innere Ironie* bezeichnet den Uberschufl
der produzierenden Kraft iiber jedes ihrer Produkte. Auf das Paradigma Autor/
Text tibertragen heilit das, dafl zwar jeder Text notwendig einen Sinniiberschuf}
iiber die Intentionen des Autors aufweist, andersherum jedoch der allegorische
Text der einzig mogliche Zugriff auf diese Kraft ist.

Die Ironie verweist auf dieses Verhéltnis von hervorbringender Kraft und her-
vorgebrachtem Resultat, dem 7exz. Diese hervorbringende Kraft ist weder nur auf
die Kunst beschrinkt noch ist sie als ,subjektivistisch® zu verstehen. Die Hervor-
bringung ist an sich tiberhaupt kein bewuBlter Akt, sondern von gleicher Ausdeh-
nung wie jeder subjektive Vollzug. Ebensowenig ist das Produzieren ,Ausdruck’
eines selbstbewuflten und autonomen Subjekts, das den Akt des Produzierens in-
tentional kontrollierte. Die kiinstlerische Produktion ist vom Prozel3 unentwegter
Produktion nur insofern unterschieden, als daf jene sich durch die riickwirkende
Durchbildung als ein Selbstverhéltnis der darstellenden Kraft — also als Produkt
— sedimentiert und damit diese Kraft in sich aufhebt. Damit 148t sich der explizite
Vollzug des Prozesses der Selbstschopfung und -vernichtung qua Ironie durch das
asthetische Subjekt bzw. den Autor als paradigmatisch fiir jeden subjektiven Voll-
zug verstehen. Kunst wird damit nicht unter dem Aspekt einer Kunsterfahrung
bzw. -rezeption betrachtet, sondern dem des kiinstlerischen Produktionsprozesses
zunichst schriftlicher bzw. poetischer Kunst.

66 So beschreibt auch Niklas Luhmann: ,,Das Herstellen kann [...] nicht, oder nur in unzu-
reichender Formalisierung, als Mittel zu einem externen, bereits bei Arbeitsbeginn kla-
ren Zweck begriffen werden. Es entzieht sich daher auch der Planung und Programmie-
rung [..]“ (Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main
1995), S. 68). Der Prozel3 des Herstellens ist dem Kalkiil des Kiinstlers nicht vollstindig
zugénglich — und zwar prinzipiell nicht, d.h. qualitativ, nicht nur graduell.

- am 14.02.2026, 14:0313,



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 171

Auch Kierkegaard betont das Moment der subjektiven Freiheit in der oder
durch die Ironie:

,.Die Ironie ist eine Bestimmung der Subjektivitdt. In der Ironie ist das Subjekt negativ
frei; denn die Wirklichkeit, die ihm Inhalt geben soll, ist nicht da, es ist von der Gebun-
denheit frei, in der die gegebene Wirklichkeit das Subjekt festhilt, aber es ist negativ frei
und als solches schwebend, weil nichts da ist, das es hélt. Aber eben diese Freiheit, dies
Schweben gibt dem Ironiker einen gewissen Enthusiasmus, indem er sich gleichsam an
der Unendlichkeit der Moglichkeiten berauscht, [...]. Diesem Enthusiasmus gibt er sich
indessen nicht hin, er begeistert und ndhrt nur den Enthusiasmus der Vernichtung in sich
selber. — Aber da der Ironiker das Neue nicht in seiner Macht hat, so kénnte man fragen,
womit er das Alte vernichtet, und darauf mufl man antworten: er vernichtet die gegebene
Wirklichkeit mit der gegebenen Wirklichkeit selber [...].«

Ironische Vernichtung ist also nur durch die Weise des Gegebenseins wirklicher
Produkte moglich. Die Ironie hebt den Exzef3 des Virtuellen, des immer auch
Moglichen, gegeniiber dem Faktischen in sich auf, indem sie das Unbestimmte
im Bestimmten offen hélt — z.B. als Kunstwerk. Das markierte dann dessen uto-
pischen Gehalt. Die Kunstwerke heben den virtuellen und utopischen Horizont
des Wirklichen in sich auf.

Subjektiver Vollzug besteht in einem sich selbst zeugenden Prozel3 der Pro-
duktion, in dem das Subjekt ein Welt- und Selbstverhéltnis als Entwurf in die
Zukunft oder als Erfindung fiktionaler Vergangenheiten in Form historischer
bzw. biographischer Narrationen herstellt. Die Ironie kennzeichnet eine Freiheit
des Subjekts vor jeder bestimmten Erzdhlung. Hier lieBe sich zwar einwenden,
daB nicht jeder subjektive Vollzug notwendig mit einer bewul3ten Handhabung
der Ironie einhergeht. Dieser Einwand trifft jedoch deshalb nicht, weil die hier
beschriebene Ironie nicht die eines bewulten Subjekts ist, sondern ein Moment
der Suspension in einem Prozef} beschreibt, tiber den Subjekte zwar BewuBtsein
erlangen, den sie jedoch nicht einer intentionalen Kontrolle unterwerfen kénnen,
da er sich von jedem subjektiven Bewultsein unabhingig vollzieht, ohne aller-
dings auf Objektivitit reduzibel zu sein.

Die souverdne Selbstpreisgabe gibt sich z.B. als eine andere Schreib- und
Erzdhlpraxis, ndmlich als eine Selbstausloschung der Individualitit im rausch-
haften Ereignen einer Kraft, die sich ins Werk (Text) setzt, wenn man sie 146t.
Der einzig mogliche subjektive Kommentar dazu ist: Ironie. Die Ironie markiert
eine Freiheit der Zeichenverkettung oder -verwendung gegeniiber dem gewohn-
ten Zeichengebrauch. Wahre Freiheit ist solche Freiheit der souverdnen Zeichen-
verkettung, wenn auch um den Preis dessen, dafl man nicht sagt oder sagen kann,
was man meint: die [ronie verweist durch bestimmte Negation auf ein Unbe-
stimmtes. Freiheit gibt es nur im und durch den Akt des Erzéhlens. Das eroff-
net die Moglichkeit einer anderen Weise des (Selbst-)Erzidhlens, nimlich autode-
struktiv-ironisch als Aufhebung der Dissemination — d.h. der unkontrollierbaren

67 Soren Kierkegaard: Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riicksicht auf Sokrates
(Oldenbourg, Miinchen/Berlin 1929), S. 219.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Ausstreuung der Gabe — im Produkt bzw. Text selbst, soweit das moglich ist.
Ironie ist BewuBtsein der Kontingenz jeder bestimmten Zeichenverkettung und
Ergreifen der souverdnen Freiheit der Zeichenverwendung im Modus der subjek-
tiven Ohnmacht. Insofern richtet sich die Ironie sowohl gegen einen kritiklosen
Positivismus und als auch gegen einen Zynismus als aufgebende Einwilligung in
das als falsch Erkannte. Der Vollzug der Ironie ist vielmehr die aktive Bejahung
der Dissemination und damit ein Weise des Vollzugs dessen, was Nietzsche mit
amor fati zu bedenken gab: aktives Geschehenlassen dessen, was sich ereignet.

Da es sich hier um eine rein formale Beschreibung eines Prozesses handelt,
146t sich sowohl von allen spezifischen Inhalten der erzdhlenden Allegorie als
auch von der Differenz zwischen biographischen und historischen Erzahlungen
absehen. Da diese Erzéhlungen selbst nur die Spur der Bewegung einer Kraft
sind, die sowohl Subjekte konstituiert als auch die Differenz von Subjekten und
Welt erst hervorbringt, spielt die Spezifik dessen, was in einer Erzdhlung erzéhlt
wird, keine Rolle.

AbschlieBen mochte ich dieses Kapitel mit einem Zitat von Jacques Derrida,
das einerseits den konstituierenden Charakter der Kraft fiir die Erzdhlung und die
Schrift belegen soll und andererseits ein metaphysisches Verstindnis der Kraft
umgeht. Die folgende Passage soll auf die Richtung verweisen, in der eine Analyse
der Binnenstruktur der schaffenden Kraft Schlegels fortzufithren wire. Derrida
schreibt, daf} das ,,System [des Gabentausches, J.S.] einen wesentlichen Bezug auf
die Zeit hat, einen Bezug auf einen Aufschub oder Verzug, auf ein Differieren in
der Zeit“. Diesen zeitlichen Aufschub — ein ,,Termin® — bestimmt er als die ,,diffé-
rance”, die ,,das Ding selbst [(ist)]“, das in diesem System getauscht wird. Das, was
zur ,,Gabe und Gegengabe treibt®, ist ,,eine Kraft [...], eine Eigenschaft, die dem
Ding immanent ist“. Angetrieben von dieser

,.mysteriosen Kraft, verlangt das Ding nach Gabe und der Riickgabe, es erfordert die
,Zeit‘, den ,Termin’, den ,Aufschub‘ oder das ,Intervall‘ des Temporisierens, das Zeitge-
winn-Werden der Verzeitlichung [...] und dieses Begehren wire (eingeschrieben in) das
Ding selber. [...] Nur in diesem Verlangen hétte das Ding seine ,innere Kraft® oder virzus,
sein Wesen eines Dinges, nur in ihm wére ein Ding ein Ding. [...]| Das Ding ist nicht in
der Zeit, es ist oder es hat die Zeit, oder vielmehr, es verlangt einfach, Zeit zu haben, sie
zu geben oder zu nehmen — und zwar die Zeit als einen Rhythmus, der eben nicht eine
vorgingige homogene Zeit akzidentiell rhythmisierte, sondern sie urspriinglich struk-
turiert. Die Gabe gibt, verlangt und nimmt Zeit. Das Ding gibt, verlangt oder nimmt
Zeit. Dies ist mit einer der Griinde dafiir, daf dieses Ding der Gabe eine Verbindung
mit der inneren Notwendigkeit einer gewissen Erzdhlung oder einer gewissen Poetik
der Erzahlung eingehen wird. [...] Das Ding als gegebenes Ding trégt sich, wenn es sich
zutrdgt, nur in der Erzéhlung und in ihrem poetischen Simulakrum, dem Prosagedicht
zu. [..] Die Gabe wire so stets die Gabe einer Schrift, einer Erinnerung, eines Gedichts

oder einer Erzihlung, auf jeden Fall vermachte oder hinterliefe sie einen Text. "

68 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit Geben I (Fink, Miinchen 1993), S. 55-63/letzte
Hervorhebung von mir, J.S.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRONIE UND POESIE | 173

Kraft ist die zeitliche Differenz von Gabe und Riickgabe, die das Tauschsystem,
also die Okonomie, konstituiert und terminiert. Wahrend sich die Ironie als Diffe-
renz von Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen 146t, 14t sich
die Kraft als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualitét (Gegen- oder Riick-
gabe) in einer gegebenen Aktualitdt auffassen. Kraft ist dabei nur als differentiell
gegebenes Kraftfeld wirksam. Als Prozessierende ist die Kraft zeitlich differentiell
in sich verfaf3t, d.h. sie ist von begrenzter und rhythmisierender Instabilitit (es gibt
nur eher stabile Zustdnde oder eher instabile Phasen der Verdnderung).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Sprache, Musik und Spiel
in der asthetischen Erfahrung (Nietzsche)

Nietzsches frithe Schrift Die Geburt der Tragddie wird oftmals in den Kontext einer
Metaphysik gestellt, die in der Kunsterfahrung einen privilegierten Zugang zu einer
hoheren Wahrheit vermutet hat, die auf anderen kulturellen Gebieten — insbesondere
der Philosophie und der wissenschaftlich-rationalen Erkenntnisse — nicht zu erfah-
ren ist. Solche Interpretationen folgen darin implizit oder explizit der dreiteiligen
Periodisierung seines Werkes durch Andreas-Salomé', die die Geburt der Tragidie
einer frithen metaphysischen Phase Nietzsches zuordnet, von der er sich erst nach
seinem Bruch mit Wagner um 1876 abzusetzen beginnt.” Gemil diesem Interpre-
tationsschema folgt die dsthetische Metaphysik der Geburt der Tragddie aus einer
Ubernahme der Schopenhauerischen Metaphysik mitsamt ihres platonischen Dua-
lismus, entweder aus Treue gegeniiber der dsthetischen Position Wagners’® oder aus
einem Mangel an eigenstindiger Terminologie des frithen Nietzsche, dem ,,andere
philosophische Mittel“ als die von Schopenhauer ibernommenen noch ,,nicht zur
Verfiigung*® standen. In der Tat scheinen das Vorwort an Richard Wagner, das die
Kunst als die ,,eigentlich metaphysische[] Thitigkeit dieses Lebens* im Sinne Wag-
ners bestimmt und die buchstibliche Ubernahme ganzer Passagen aus den Schriften
Schopenhauers diese Lesart nahezulegen. Der schopenhauerischen Opposition von
Wille und Vorstellung entsprache dann eine durch die apollinische Kunst transpor-

1 Cf. Lou Andreas-Salomé: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien
1894).

2 Cf. z.B. Volker Gerhardt: Von der dsthetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst
(in: Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393).

3 Cf. Klaus-Detlef Bruse: Die griechische Tragddie als ,Gesamtkunstwerk‘ — Anmer-
kungen zu den musikdsthetischen Reflexionen des friihen Nietzsche (in: Nietzsche-
Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176).

4 Cf. Heinrich Niehues-Prébsting: Asthetik und Rhetorik in der ,Geburt der Tragddie (in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder , Die Sprache ist Rhetorik’,
Fink, Miinchen 1994, S. 93-108), hier S. 103 f.

5 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragodie (in: ders.: Kritische Studienausgabe
15 Béinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band I, S. 11-156), hier S. 24. Im folgenden wird aus dieser Ausgabe unter dem
Sigel [KSA] und Numerierung der Bandausgabe zitiert. Zitate aus der Geburt der
Tragodie werden zusétzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

tierten, dionysischen hoheren Wahrheit iiber das Wesen der Dinge oder des Seins.
Gestiitzt wird diese Voraussetzung scheinbar auch durch Nietzsches Versuch
einer Selbstkritik, den er 1886 der Geburt der Tragddie voranstellt:

,»Wie sehr bedauere ich es jetzt, dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbeschei-
denheit?) hatte, um mir in jedem Betrachte fiir so eigne Anschauungen und Wagnisse
auch eine eigne Sprache zu erlauben, — dass ich mithselig mit Schopenhauerischen und
Kantischen Formeln fremde und neue Werthschédtzungen auszudriicken suchte, welche
dem Geiste Kantens und Schopenhauers, ebenso wie ihrem Geschmacke, von Grund aus
entgegen giengen!* (GdT/KSA 1 19)

Folgt man diesem Hinweis, so miifite eine Interpretation der Geburt der Tragidie
sich ihrer Problematik entlang einer Beriicksichtigung der Divergenz der Wagner,
Kant und Schopenhauer geschuldeten ,,Sprache* und der Eigenstindigkeit der phi-
losophischen Intuition des frithen Nietzsche nidhern, die weder mit der Schopen-
hauerischen Metaphysik noch mit der auf dieser aufruhenden Musikésthetik Wag-
ners einfach konvergierte. Wenn Nietzsche die dsthetischen Probleme in der Geburt
der Tragodie mit den theoretischen Mitteln zu 16sen versucht, die ihm Wagner und
Schopenhauer zur Verfiigung stellen, so bedeutet dies jedoch nicht einfach nur
die Nichtaddquation von Nietzsches Sprache und seinem philosophischen Denken,
sondern fithrt — zumindest im Ergebnis — zu einer Subversion und Destruktion
der von Schopenhauer ibernommenen dualistischen Metaphysik, in der sich be-
reits Nietzsches spéteres Projekt einer Experimentalphilosophie® ankiindigt, das
auf eine grundlegende Umwertung aller tiberlieferten Werte und eine strategische
Umgestaltung der philosophischen Tradition mitsamt ihrer dualistischen bzw. pla-
tonischen Metaphysik zielt. Nietzsche richtet sich in all seinen Texten im- oder ex-
plizit gegen eine platonisch-christliche moralische Weltdeutung.” Schon die ,,gan-
ze Artisten-Metaphysik* der Geburt der Tragddie diente dem Zweck, die ,,Moral
selbst in die Welt der Erscheinung [...] herabzusetzen* und sie dariiberhinaus als
»Schein, Wahn, Irrthum, Ausdeutung, Zurechtmachung, Kunst“ (GdT/KSA I 18)
zu entlarven, wie es in der spéteren Selbstkritik Nietzsches heilit. Die Geburt der
Tragodie steht dann weniger in der ,,romantischen” Tradition dsthetischer Meta-
physik als daf} sie auf eine ,,rein artistische, eine antichristliche* ,,Gegenwerthung
des Lebens* (GAT/KSA 1 19) abzielt, die weniger in der Kunst eine Metaphysik als
vielmehr in dieser eine kiinstlerisch produzierte Illusion vermutet, die eine Phi-
losophie des Lachens und eine ,,Kunst des diesseitigen Trostes™ irgendwann zum
Teufel zu schicken vermag (GdT/KSA 1 22).

Die vorliegende Arbeit fafit die Divergenz von Sprache und philosophischer
Intuition Nietzsches als die Differenz zwischen einer von Schopenhauer iibernom-
menen dualistischen Metaphysik und ihrer internen Subversion und Destruktion

6 Cf. Volker Gerhardt: ,Experimental-Philosophie’ Versuch einer Rekonstruktion (in:
ders.: Pathos und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stutt-
gart 1988, S. 163-187).

7  Cf. Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Europidische Verlagsanstalt, Frank-
furt/Main 1985).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 177

auf, unabhingig von der Frage, in welchem Maf3e ein solches metaphysikkritisches
Projekt den realen Intentionen des frithen Nietzsche entsprochen haben mag, wie
es der spite Nietzsche in seinen Selbstinterpretationen, etwa in Ecce Homo nahe-
legt.® Dabei setzt diese Arbeit kein einfaches Nebeneinander von trennbaren meta-
physischen und nichtmetaphysischen Schichten in der Geburt der Tragodie voraus,
sondern nimmt eine faktische Subversion der Schopenhauerischen Metaphysik in
einer zu rekonstruierenden dekonstruktiven Strategie des frithen Nietzsche an.’
Entgegen der These von einer Diskontinuitdt oder einem Bruch in der Entwick-
lung Nietzsches, die eine frithe metaphysische Phase ihrer spéteren Destruktion
kontrastiert”, folgt diese Arbeit der Priamisse, daB sich schon in seiner ersten ver-

8

10

Thomas Boning fiithrt den Nachweis, dafl Nietzsche sich bereits um 1868, also lange
vor der Abfassung der Geburt der Tragddie, vom Einflufl der Schopenhauerischen
Metaphysik zu befreien suchte und erklirt die spatere Wiederaufnhahme mit der Treue
Nietzsches zu den musikisthetischen Ansichten Wagners (Thomas Boning: Metaphy-
sik, Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche (de Gruyter, Berlin/New York 1988)
S. 1-21 und S. 322-336). Allerdings findet sich die frithe Schopenhauerkritik Nietz-
sches, die dessen Metaphysik nicht logisch kritisiert, sondern sie als Kunst entlarvt,
auch im Vorwort an Richard Wagner wieder: ,,Wenn Nietzsche in dem Richard Wag-
ner gewidmeten Vorwort der Geburt der Tragddie ausfithrt, Kunst sei die ,eigentlich
metaphysische [...] Thitigkeit des Menschen® (GdT/KSA 1 24), so ist dabei der gegen
Schopenhauer gerichtete Hinter-Sinn ,Metaphysik ist Kunst‘, d.h. [llusion mitzuho-
ren (L.c., S. 345). Inwieweit Nietzsches frithe Selbstinterpretation seiner Néhe zu
Wagner auf einem (Selbst-)MiB3verstindnis beruht, kann hier nicht néher dargelegt
werden. Jedenfalls weist auch schon die musikésthetische Position des frithen Nietz-
sche erhebliche Differenzen zu derjenigen Wagners auf, wie Klaus Kropfinger dies
beispielhaft an der Divergenz der Auffassung von der ,,absoluten Musik® dargelegt
hat. Cf. Klaus Kropfinger: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ,Geiste der Musik*
(in: Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985) S. 1-12.

Cf. Lacoue-Labarthe: ,,[D]ie Geburt der Tragddie ist nicht ein Text. Sie unterhilt
einen [...] uneindeutigen Bezug zu ihren eigenen Vorstudien und zu den bereits abge-
schlossenen Schriften, die ihr vorausgehen. Der ,endgiiltige® Text trégt an den Folgen:
in ihm kreuzen und tiberlagern sich Diskurse, die nicht wirklich tibereinkommen,
sich nicht decken, und zu deren spréder Versshnung es der Entfaltung einer hyper-
bolischen ,Beredsamkeit’ — und/oder der Hilfe einer bestimmten Dialektik — bedarf*
(Philippe Lacoue-Labarthe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus
Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110), hier S. 92. — Cf. zum Verhilt-
nis der Vorarbeiten zur Genese der Geburt der Tragddie auch Klaus-Detlef Bruse: Die
griechische Tragddie als ,Gesamtkunstwerk, 1.c. (FuBnote 3).

Dieser Voraussetzung folgt auch ein Teil der franzosischen Nietzschelektiiren. La-
coue-Labarthe etwa fiihrt die angeblich erst nach der Geburt der Tragddie einset-
zende Destruktion der logozentrischen Metaphysik der Prasenz auf Nietzsches Ent-
deckung der Rhetorik zuriick: ,,Was die Rhetorik also, im zugleich entscheidendsten
und zerbrechlichsten Gelenk der Geburt der Tragddie zerstort: den Unterschied von
Dionysischem und Apollinischem selbst, oder zumindest das, was dieser Unterschied
noch an Entgegensetzung und Widerspruch enthielt. Was die Rhetorik, anders ge-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

offentlichten philosophischen Schrift eine Problematik ankiindigt, die sich durch
seine diversen Texte hindurch wiederholt und stets ein &hnlich gelagertes Problem
reflektiert. Damit ist keine Annahme eines tiberhistorischen Sinns der Texte Nietz-
sches gemacht, sondern nur die These einer kontinuierlichen Wiederholung oder
Wiederkehr eines strukturellen Problems im Denken Nietzsches aufgestellt, auf
das die diversen Texte Nietzsches verschieden antworten:" z.B. wie kann Kunst
ihrer Zeit und Kultur zum Heilmittel werden?

Es scheint zwar zunéchst so, als wiirde die Leitdifferenz der Geburt der Trago-
die von Dionysisch und Apollinisch die dualistischen Oppositionen von Ding an sich
und Erscheinung von Kant und die von Wille und Vorstellung von Schopenhauer
wiederaufnehmen bzw. wire analog zu diesen gebaut. Die Durchfiihrung dieser Op-
position fiihrt jedoch de facto dazu, den dualistischen Platonismus Schopenhauers
zu sabotieren. Ob Psychologie, Geschichte, Geschichtsphilosophie oder Asthetik:
auf alle diese Gebiete erfihrt die pseudodialektische Opposition von Dionysischem
und Apollinischem ihre Anwendung. Das die Verbindung von Apollinischem und
Dionysischem regelnde Vokabular einer genetischen Metaphorik ,,ist auf verschie-
denen Ebenen wirksam® (AL 122). Die Opposition von Apollinisch und Dionysisch
wird in der Durchfithrung exzessiv auf eine Reihe von offensichtlich nicht ana-
log gelagerten Differenzen angewendet, was im Resultat den Erkldarungsgehalt und
die Stabilitit dieser Opposition selbst unterlduft.” Die Fiille der Differenzen, die
auf diese Opposition reduziert werden"”, macht es schwierig, sie als grundlegendes

sagt, beschwort, ist die unvermeidliche Gefahr, dafl die nichtdialektische Einheit
(Differenz) von Apollinischem und Dionysischem (die immer vorgingige, doch nie
urspriingliche, Zerstiickelung oder Zerstreuung des Dionysos unter der Maske Apol-
los) sich nicht wie eine einfache Differenz zwischen der Prisenz und ihrem Gegenteil
offnet, die zuletzt durch Kunst und Tragddie aufgehoben wiirde.” (cf. Philippe La-
coue-Labarthe, l.c. (FuBnote 9), S. 99 f)) — Der Voraussetzung eines Bruchs zwischen
einer Metaphysik des frithen Nietzsche und deren spéterer Destruktion folgt auch Sa-
rah Kofman in: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972). Cf. zur Kritik an dieser
Voraussetzung der franzosischen Nietzscherezeption auch Paul de Man: Genese und
Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1988, S. 118-145), hier S. 129 f. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert.

11 Diese Arbeit folgt darin der These de Mans, daf3 sich Nietzsches Werk als ganzes
nicht wie eine Erzahlung strukturiert, ,,deren Gestalten sich vom Falschen zum Wah-
ren, von Blindheit zu Einsicht bewegen®, sondern ,,allegorisch” ist, ,,das heifit wie-
derholend auf eine potentielle Verwirrung von figurativer und referentieller Aussage
bezogen ist“ (cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Tropen (in: ders.: Allegorien des
Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163), hier S. 160).

12 DaB eine die dualistischen Oppositionen unterlaufende Schreibpraxis ein sich durch-
haltender Zug in den Schriften Nietzsche ist, hat Jacques Derrida anhand der Oppo-
sition médnnlich/weiblich gezeigt. (Jacques Derrida: Sporen. Die Stile Nietzsches (in:
Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S.
129-168)).

13 So erstreckt sich die Wirksamkeit der dionysisch-apollinischen Dialektik ,,iiber alle
Volker” (KSA T 48).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 179

Ordnungsprinzip der Geburt der Tragddie weiterhin ernstzunehmen. Eine diese
MaBlosigkeit der Anwendung nachvollziehende Lektiire wiirde den Effekt einer
Erschiitterung der dualistischen Metaphysik aufzeigen." Die Verschiebungen und
Verlagerungen der Opposition von Apollinisch und Dionysisch wecken daher eher
Zweifel an der Giiltigkeit dualistisch operierender Ordnungsprinzipien der Meta-
physik, als daf} sie die Metaphysik Schopenhauers restituieren.

Nietzsche entfaltet seine systematischen Argumente — etwa tiber die scheinba-
re Leitdifferenz von Apollinisch und Dionysisch — im Rahmen einer historischen
Erzdhlung, die bei der griechischen Tragodie ansetzt und mit der Moglichkeit ih-
rer Wiedererweckung durch die Musikdramen seines Zeitgenossen Wagner ab-
schliefit. Die Beschreibung des antiken Griechentums erfolgt in einer kritischen
Perspektive auf das, was Nietzsche als die ,,sokratische Kultur® bezeichnet: eine
Kultur, die gemdl einer rationalistischen Epistemologie und eines theoretischen
Optimismus (cf. GAT/KSA I 100) operiert. Deren Voraussetzungen — ,.eine tief-
sinnige Wahnvorstellung [...], jener unerschiitterliche Glaube, dass das Denken, an
dem Leitfaden der Causalitdt, bis in die tiefsten Abgriinde des Seins reiche, und
dass das Denken das Sein nicht nur zu erkennen, sondern sogar zu corrigieren im
Stande sei (GAT/KSA I 99) — ruhen allesamt auf dem Mythos eines anthropomor-
phen Wesens des Seins, unter der Annahme, dafl das Sein dem Menschen prinzi-
piell transparent und erkennbar ist. Das Ideal dieser Wissenschaft ist der theoreti-
sche Mensch, der eine unverhiillte nackte Wahrheit sucht (cf. GdT/KSA 1 98), nach
der ihm ewig hungert (cf. GAT/KSA 1T 120 u. 146). Dieser Mythos beruht nun nicht
nur auf einer Tduschung und metaphysischen Illusion, sondern geméf Nietzsches
Gegenwartsdiagnose ist seine Glaubwiirdigkeit intern, d.h. innerhalb der herr-

14 Dies hat einer der Mitherausgeber der Kritischen Gesamtausgabe der Schriften
Nietzsches, Michael Kohlenbach, beispielhaft anhand der Inkonsequenz der gene-
tischen Zeugungs-, Geburts- und Verschmelzungsmetaphorik gezeigt, in der Apollo
und Dionysos relationiert werden (Michael Kohlenbach: Die ,immer neuen Geburten®
(in: Tilman Borsche (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994) S. 351-382). Die do-
minante Metaphorik ignoriert daher nicht nur ,,souverdn® jegliche ,,kausallogischen
Anspriiche®, sondern verwirrt in der Konsequenz das Verhiltnis von Apollinischem
und Dionysischem (Lc., S. 359). Kohlenbach interpretiert die exzessive Geburts- und
Zeugungsmetaphorik der Geburt der Tragddie als schriftstellerische Praxis einer pa-
radoxen Selbstzeugung des Autors Nietzsche: das ,,Kind*“ Nietzsches, der Text, zeugt
seinen Vater, den Autoren Nietzsche, der ,,Autor Nietzsche kommt mit der Geburt
der Tragddie zur Welt (l.c., S. 360). Der Charakter der Geburt der Tragidie als
zum ,,Zeitpunkt ihres 6ffentlichen Erscheinens festgehaltene Textgestalt eines pro-
gredierenden Denk- und Schreibprozesses™ (l.c., S. 364) 146t zudem ,,in Nietzsches
schriftstellerischer Arbeitsweise ein Prinzip sprachlicher Produktivitit erkennen, das
nicht in einem einmal erreichten Resultat zur Ruhe kommt* (L.c., S. 377). Eine solche
Schreibpraxis 148t ihre Resultate daher auch nicht in der Sicherheit einer Metaphysik
einfassen. — Eine u.a. auf Nietzsches frithen Schriften basierende Theorie auctorialer
Selbstzeugung hat Harold Bloom ausgearbeitet (cf. Harold Bloom: Einfluss-Angst.
Eine Theorie der Dichtung, Stroemfeld/Nexus, Basel u. Frankfurt/Main 1995).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

schenden sokratischen Kultur, fragwiirdig geworden. Das Fundament der sokrati-
schen Kultur mit ihrer optimistischen und heiteren Erkenntnislust (cf. GAT/KSA 1
94) und dem ,,Glauben an das Erdengliick aller” (GdT/KSA 1 117) ist erschiittert,
und zwar einerseits durch die Furcht vor ihren eigenen Konsequenzen, anderer-
seits durch den Zweifel an der ewigen Gtiltigkeit ihrer epistemologischen Voraus-
setzungen. Nietzsches Kritik an der sokratischen Kultur beruht aber nicht einfach
auf einer Ersetzung eines Wertesystems durch ein anderes (z.B. eines sokratischen
Wertesystems durch ein dionysisches), sondern auf der Reflexion der im sokra-
tischen Wertesystem implizierten Illusionen. Solche reflexive Ideologiekritik ist
von daher selbst nicht einfach eine weitere Ideologie unter anderen, sondern struk-
turell negativ auf unsere Alltagswelt bzw. die sokratische Kultur bezogen. Es wird
dann allerdings nicht mehr eine hdhere Wahrheit dsthetisch mitgeteilt; gleichwohl
aber gibt es immer noch eine Wahrheitsdimension in der &sthetischen Erfahrung,
weil sie sich kritisch auf unsere alltdglichen fiir wahr gehaltenen bzw. wahre Er-
kenntnisse generierenden Selbst- und Weltverhiltnisse bezieht.

Nietzsche beruft sich in der Kritik der ,,sokratischen Kultur* auf die von Kant
und Schopenhauer geleistete Vorarbeit einer Selbstkritik der Vernunft (cf. GAT/KSA
1118)", und in der Tat scheint die Originalitét seiner Argumente eher in der Radika-
lisierung dieser Kritik als in ihrer Neuheit zu liegen. Die Pointe von Nietzsches frii-
her Kritik an der ,,sokratischen Kultur liegt ndmlich darin, da8 der Rationalismus
der sokratischen Kultur selbst einen Mythos zugrundelegt — den einer allméchtigen
Vernunft und eines anthropomorphen Wesens des Seins — und daher ein Ausspielen
aufklarerischer Ratio gegen den unverniinftigen Mythos duBerst fragwiirdig wird.
Als Aufklarung tiber die rationalistische Aufklérung bzw. die Erkenntnisweise der
modernen Wissenschaften spielt Nietzsches frithe Rationalismuskritik also nicht
den Mythos gegen rationale Erkenntnis aus, sondern sucht als die Basis des Ratio-
nalismus selbst einen von diesem seinerseits vorausgesetzten und vergessenen (oder
hinweggelogenen) Mythos freizulegen. In der Geburt der Tragddie lassen sich zwei
gegenldufige Bewegungen der Kritik am Sokratismus ausmachen. Zum einen wird
der Sokratismus als eine wie auch immer zu verstehende Bewegung der Demys-
tifikation aufgefaf3t, also als eine aufkldrererische Kultur, der Nietzsche vorhilt,
daf3 sie das Fehlen eines gesicherten metaphysischen Fundaments hinwegliigt. Zum
anderen ist jedoch der Haupteinwand gegen den Sokratismus, dal3 dieser selbst auf
einem Mythos beruht, dessen Freilegung ihn in seinem Geltungsanspruch substan-
tiell bedroht, was konzeptionell eher in einer Aufklarung tiber die (rationalistisch-
humanistische) Aufklirung miindet.” Die Freilegung dieses Mythos als Mythos
bezeichnet Nietzsche als ,,tragische Einsicht* oder auch als ,,dionysische Weisheit*

15 Die Kritik Kants liegt darin, die Behandlung von ,,Raum, Zeit und Causalitét als
génzlich unbedingte Gesetze von allgemeinster Giiltigkeit* in seine Grenze zu wei-
sen und infragezustellen (GdT/KSA I 118/cf. auch GdT/KSA I 128).

16 Dies wird auch durch andere Texte Nietzsches aus der Zeit der Abfassung der Ge-
burt der Tragidie gestiitzt, insbesondere durch den Text Uber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne und seine Rhetorikvorlesung von 1872. Cf. hierzu Paul de
Man: Die Rhetorik der Tropen, 1.c. (FuBinote 11) und Lacoue-Labarthe: Der Umweg, l.c.
(FuBnote 9), passim.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 181

bzw. ,,Wahrheit®, wobei hier zunichst offen bleiben muf3, mit Hilfe welcher Mittel
diese Wahrheit sich einsichtig macht: ob qua Kunst oder qua reflekiertem Gebrauch
der Vernunft. Im folgenden werde ich versuchen, dem Zusammenhang zwischen
dionysischer Wahrheit und Kunst eine nichtmetaphysische Deutung zu geben.
Bereits in dem spéter der Geburt der Tragodie zugesetzten Versuch einer
Selbstkritik wird die fundamentale Opposition von Sokratisch/Dionysisch deut-
lich, die durch die Dialektik von Appolinischem und Dionysischem eher verdeckt
wird. Auf der einen Seite steht die dionysisch-leichtfiiBlige ,,Artistenmetaphysik®,
die ,,die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers [...], die Kunst aber unter der
des Lebens (GdT/KSA 1 14) zu sehen versucht. Und das im Namen des ,,Kiinstler-
Gott[es] Dionysus, ,,der im Bauen wie im Zerstéren, im Guten wie im Schlim-
men, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten
schaffend, von der Noth der Fiille und Ueberfiille, vom Leiden der in ihm ge-
dringten Gegensitze 16st“ (GdT/KSA 1 17). In dieser Perspektive scheint die Moral
(besonders die christliche) nur Erscheinung und Tduschung und damit in der dsthe-
tischen Perspektive ein Kunstphdnomen unter anderen zu sein, wéihrend die Kunst
als die ,,eigentlich metaphysische Thétigkeit des Menschen hingestellt* (GdT/KSA
1 17) wird."” Metaphysik ist nach dieser Logik also nichts anderes als kiinstlerisch
hergestellte Illusion.” Als Theorie der Sinnlichkeit und des schénen Scheins fun-
giert die Asthetik als explizites Gegenmodell gegen eine moralische Weltdeutung.
Auf der anderen Seite steht die kritisierte moderne ,,sokratische* Kultur mit ihrem
,Sleg des Optimismus, [der] vorherrschend gewordene[n] Verniinftigkeit, [dem]
praktische[n] und theoretische[n] Utilitarismus, gleich der Demokratie selbst, mit
der er gleichzeitig ist“ (GdT/KSA I 16) — allesamt als ein ,,Symptom der absin-
kenden Kraft* der modernen Kultur denunziert. Diese gegensétzliche Polarisie-
rung von Sokrates und Dionysus wird in der Tat den gesamten Text strukturieren
und ein Grofiteil der Probleme konfigurieren, mit der jede Interpretation zu kdmp-
fen hat. Alles in allem bleibt es unklar, ob Nietzsche eine historische oder eine
systematische These tiber das Verhiltnis von Sokrates und Dionysus vertritt: ob
sie zwei gegensitzliche Kultur- oder Kunstarten bezeichnen, oder ob das Diony-
sische die (metaphysische) Ergénzung oder kritische Reflexion der rationalistischen
(Wissenschafts-)Kultur ist. In dem Verhéltnis von Dionysus und Sokrates liegt von
daher eine gewisse Zweideutigkeit. Nietzsches Beschreibung des Verhiltnisses von
Kultur und Kunst schwankt ndmlich zwischen zwei unterschiedlichen Positionen.
Die Frage ist, ob das Verhiltnis von Dionysus und Sokrates ein supplementie-
rendes oder ein substituierendes ist. Auf der einen Seite scheint die herrschende
sokratische Kultur aus sich heraus und als ihr Supplement die tragische Kunst her-
vorzubringen.” Die Entstehung der dionysischen Kunst wire eine Konsequenz der

17 Die christliche Moral ist in ihrem Vorbehalt gegen das Diesseits sowohl kunst- wie
auch lebensfeindlich, denn alles Leben ,,ruht auf Schein, Kunst, Tduschung, Optik,
Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrtums® (GdT/KSA 1 18).

18 Cf. Boning: Metaphysik, Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche, l.c. (Fulinote 8).

19 Cf. GAT/KSA 196: ,vielleicht [..] ist das [dem Sokrates, J.S,] Nichtverstindliche doch
nicht auch sofort das Unversténdige? [...] Vielleicht ist die Kunst sogar ein nothwendi-
ges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?*

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

rationalistisch und wissenschaftlich bestimmten — d.h. sokratischen — Kultur, deren
Anspruch intern an ihre Grenzen gestofen ist und die diese Grenzerfahrung in der
sie supplementierenden Kunst reflektiert. Der sokratische Wahn kommt intern an
seine Grenzen, ,,an denen sie [die Wissenschaft, J.S.] in Kunst umschlagen muss*
(GAT/KSA 199). Der Optimismus der sokratischen Kultur wird einerseits dadurch
erschiittert, daB diese sich vor ihren eigenen Konsequenzen fiirchtet, andererseits
durch den Zweifel an der ewigen Giiltigkeit ihrer Fundamente (cf. GdT/KSA 1 119).
An der Grenze der Wissenschaft, im Unaufhellbaren, ,,bricht die neue Form der
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als
Schutz und Heilmittel die Kunst braucht* (GAT/KSA I 101).” In einer entstehenden
tragischen Kultur wire dann die Wissenschaft durch die Weisheit als hochste Form
des Wissens (ndmlich die dionysische Wahrheit und das Wissen um das Leiden)
supplementiert. Nach diesem Modell wire die &dsthetische Erfahrung eine Reflexi-
onserfahrung: das Dionysische ist die Selbstreflexion des Sokratischen, nicht aber
dessen Transgression. Auf der anderen Seite erscheint die dionysische bzw. apolli-
nisch-dionysische Kunst™ als das schlechthin andere der sokratischen Kultur und
der schlechten sokratischen (weil individualistischen und rationalistischen) Kunst,
das diese nicht supplementieren, sondern substituieren oder iiberschreiten soll.”
Dionysisch-apollinische Kunst hétte dann unter dem Lockruf eines dionysischen
Vogels (cf. GAT/KSA I 149 u. 154) die strategische Funktion, die sokratische Kul-
tur langfristig durch eine dionysisch-apollinische Kultur zu ersetzen, in der die
wiederum dionysisch-apollinische Kunst im Mittelpunkt zu stehen hétte.” Nach
diesem Modell wird das sokratische Wertesystem durch ein dionysisches ersetzt.
Nietzsche schwankt in der Tat zwischen diesen beiden Varianten einer moglichen
Ideologiekritik an der rationalistischen Kultur. Die vorliegende Arbeit argumentiert
fiir die erste Variante. Es liegt aber auch in Nietzsches Bestimmung der kritischen
Funktion der dsthetischen Erfahrung eine gewisse Zweideutigkeit. Nach dem ei-
nen Modell ist die Kunst kritisch auf den alltdglichen Rationalismus bezogen. Das
hitte zur Konsequenz, daf} nach einer gelungenen Revision des Rationalismus die
Kunst tberflissig wiirde. In dem zweiten Modell wird die Kunst daher so ver-

20 Cf. auch GdT/KSA I 111: ,erst nachdem der Geist der Wissenschaft bis an seine
Grenze gefiihrt ist, und sein Anspruch auf universale Giiltigkeit durch den Nachweis
jener Grenzen vernichtet ist, diirfte auf eine Wiedergeburt der Tragodie zu hoffen
sein: fiir welche Culturform wir das Symbol des musiktreibenden Sokrates [...] hin-
zustellen hétten.”

21 Es wird zu zeigen sein, daf} jede nichtsokratische und nichtapollinische Kunst nur
in dieser Doppelung von Dionysus und Apollo existieren kann, es also eine ,reine’
dionysische Kunst niemals geben kann.

22 Cf. GAT/KSA 1 14: ,,die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers zu sehn, die
Kunst aber unter der des Lebens...

23 Die Frage ist also, ob die tragische Einsicht durch die dionysisch-apollinische Kunst
lediglich artikuliert oder aber allererst hergestellt wird (Cf. hierzu Christoph Menke:
Die Tragodie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Postmoderne,
Bollmann, Diisseldorf/Bensheim), S. 235-264) hier S. 248 f. Im folgenden unter dem
Sigel [TuF] zitiert.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 183

standen, daB sie tiberhaupt kritisch auf die alltdgliche Lebenswelt bezogen ist, wie
auch immer diese gerade beschaffen sein mag. Damit wiirde Kunst zu einem un-
verzichtbaren Korrektiv alles Bestehenden, das zu jedem Zeitpunkt eine wichtige
Funktion hitte.* Allerdings verschwindet die Differenz zwischen diesen beiden
Lesarten, wenn man von der Annahme ausgeht, dall unsere alltégliche Welt not-
wendigerweise immer rationalistisch dominiert ist. Diese Arbeit geht davon aus,
daB3 durch eine dsthetisch vollzogene Selbstreflexion des einfachen Rationalismus
dieser reflexiv wird, was ich im einleitenden Kapitel auch als ,Hyperrationalis-
mus‘ bezeichnet habe. Damit wird der Rationalismus nicht durch etwas anderes
substituiert, sondern bleibt in seiner reflektierten und reflektierenden Gestalt in
der Kultur wirksam. Die reflexive (Selbst-)Uberwindung des Rationalismus kann
also ein historischer Vorgang sein, auch wenn dieser letztlich unabschliebar bleibt
und in keinem gesicherten Resultat je zur Ruhe kommen kann.

Ein gewises Schwanken Nietzsches zeigt sich auch in der Antwort auf die
Frage, wie sich das dsthetische Erleben von Kunst im allgemeinen und von Mu-
sik im besonderen zu aufBlerdsthetischen Vollziigen des Subjekts verhilt. Es gibt
hier eine weitere Doppeldeutigkeit in der Weise, wie der Erkenntnischarakter der
Kunst bzw. der Musik zu verstehen ist: zum einen die These, da3 wir eine Erfah-
rung am dionysischen Kunstwerk (d.h. hier vor allem der Wagneroper) machen,
die grundsitzlich verschieden ist von unseren sonstigen (Alltags-)Erfahrungen
oder (wissenschaftlichen/verstandesméBigen) Erkenntnissen.” Die &sthetische
Erfahrung wiére dann die Erfahrung einer Metawahrheit: die am Kunstwerk
gemachte und durch das Kunstwerk erst hergestellte Erfahrung ist selbst diese
Erfahrung der Grenze rationalistischer Erkenntnis. Dem entspricht die Charak-
terisierung der dionysischen Erfahrung als eine Art unbewulite Erkenntnis oder
als eine unmittelbare Ganzheitserfahrung. Die Kunst verbiirgt eine Meta- oder
Wahrheitserfahrung, die nur in ihr und durch sie gemacht werden kann. Hier
griindet die Autonomie unseres Verhiltnisses zur Kunst. Diese Wahrheitserfah-
rung kann entweder metaphysische Wahrheit (z.B. {iber das Sein) oder (nicht-
metaphysisch) reflexive Verunsicherung der alltdglichen subjektiven Selbst- und
Weltverhiltnissen sein. Zum anderen die These, dal}3 die Vernunft bzw. verstan-
desmiBige Wissenschaft selbst gewissermafen intern (historisch) an ihre Gren-
ze gekommen ist, was die Kunst lediglich artikuliert. Der daraus folgenden tra-
gischen Einsicht in die Unerkennbarkeit der Natur und der drohenden Gefahr
einer Resignation des Willens (Schopenhauer) begegnet die Kunst als ein funk-
tionales Supplement der Wissenschaft (cf. GAT/KSA 1 96). Die Kunst artikuliert
eine vorgéngige (negative) Erkenntnis {iber rationalistische Wissenschaft oder
auch den illusiondren Charakter der Welt der Individuation und gibt zugleich
einen metaphysischen Trost dariiber. Die dsthetische Erfahrung der Kunst wire
nur eine Erfahrung neben anderen ohne Privileg eines spezifischen Zugangs zu

24 Cf. hierzu auch Jens Szczepanski: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur dsthe-
tisch bestimmten Subjektivitdt (in: Michael Liithy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt
und Medium in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Ziirich/Berlin 2006, S. 69-85).

25 Cf. hierzu Christoph Menke: Die Souverdnitit der Kunst. Asthetische Erfahrung
nach Adorno und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

einer Metawahrheit. Das wire ein eher konservatives Modell, in dem Kunst als
bloBe Kompensation der rationalistischen Alltagskultur erscheint.

Schon de Man hat festgestellt, dafl in dem Verhéltnis von Sokrates und Diony-
sus und nicht erst in dem von Dionysus und Apollo in der Tat die Hauptschwierig-
keit fiir ein Verstindnis der Geburt der Tragddie liegt, der sich eine Lektiire ausge-
setzt sieht. Die dualistische Scheindialektik von Apollo/Dionysus wird strategisch
tiberboten durch die Einfithrung eines Dritten, des Sokratismus, der nicht nur die
Antipode zu der Opposition Apollinisch/Dionysisch ist, sondern auch deren Wer-
tigkeiten grundlegend in Frage stellt. Zwar scheint der Text der Geburt der Trago-
die ,,durch die Pseudopolaritit des dialektischen Verhiltnisses Apollon/Dionysos
[zusammengehalten zu werden], die eine wohlgeordnete Teleologie ermdglicht,
weil die ontologischen Karten von Anbeginn richtig verteilt worden sind“ (AL
123). Aber schon die ,,diachronische, sukzessive Struktur® ist eine ,,Tduschung®,
da ,,immer dann, wenn eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos,
Apollon und Sokrates vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind“ (AL
124). Zudem scheint jedoch das ,,dialektische Zusammenspiel von Apollon und
Dionysos* in etwas Fundamentalerem zu griinden, in dem ,,diese Polarititen sel-
ber [...] verwurzelt sein“ (AL 128) miissen. Die scheinbare Abwertung der apollini-
schen Erscheinung gegeniiber der dionysischen Wahrheit wird ndmlich dadurch re-
vidiert, daB einerseits in der Geburt der Tragodie ,,zwei miteinander unvereinbare
Erzédhler am Werk sind*, andererseits sich anhand einiger zeitgleich zur Tragédie
entstandenen Fragmente zeigen 146t, dal3 ,,das gesamte Wertesystem, das in der
Geburt der Tragodie am Werk ist, willkiirlich umgekehrt werden kann“ und damit
die Pole von dionysischer Wahrheit und apollinischem Schein beide ihrer Autoritét
beraubt werden. De Man hat iiberzeugend gezeigt, da3 sich vor dem Hintergrund
dieser Fragmente eine ,,in der letzten Fassung implizite Ironisierung™ nahelegt, die
die ,,epistemologische Autoritit des in der publizierten Fassung entfalteten Sys-
tems* radikal zerreifit. Die ,,Bewertung des Dionysos als der ersten Quelle der
Wahrheit [ist] viel eher eine taktische Notwendigkeit als eine substantielle Behaup-
tung [...]. Nietzsche muf3 zu seinem Auditorium in Begriffen des Dionysischen
reden, weil es, anders als die Griechen, unfihig ist, die apollinische Sprache von
Figur und Erscheinung zu verstehen™ (AL 161). In dieser theoretischen Ambiva-
lenz zeigt sich das untergriindige Wirken der Ironie, die den buchstéblichen diony-
sischen (Wahrheits-)Pathos Nietzsches unterlduft. Dieser Konflikt zwischen Pa-
thos und Ironie erscheint geradezu konstitutiv fiir Nietzsches Philosophie.

Die implizite Ironisierung unterlauft die Opposition von Apollinisch und Dio-
nysisch zugunsten einer sokratischen Ironie oder eines ironischen Sokratismus, der
im Text selbst durchgéingig explizit negativ bewertet wird. Das wiirde auch Nietz-
sches Polemik gegen die sokratische Wissenschaftlichkeit relativieren zugunsten

26 ,,Die Erzdhlung zerfillt in zwei Teile oder, was auf dasselbe hinausléuft, sie benstigt
zwei miteinander unvereinbare Erzdhler. Der Erzéhler, der gegen den Subjektivismus
der Lyrik und gegen den Abbildrealismus argumentiert, macht die Glaubwiirdigkeit
des anderen Erzéhlers zunichte, fiir welchen dionysische Einsicht die tragische Wahr-
nehmung urspriinglicher Wahrheit ist“ (AL 139).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 185

einer ironischen Handhabung derselben.” Ironischer Sokratismus wire dann eine
tiber sich aufgeklérte und reflektierte Praxis des Rationalismus. Stiitzen liee sich
diese Annahme durch Nietzsches spiteren Versuch einer Selbstkritik: ,,Ist Wis-
senschaftlichkeit vielleicht nur eine Furcht und Ausflucht vor dem Pessimismus?
Eine feine Nothwehr gegen — die Wahrheit? [..] Oh Sokrates, Sokrates, war das
vielleicht dein Geheimnis? Oh geheimnissvoller Ironiker, war dies vielleicht dei-
ne — Ironie? — — (GdT/ KSA I 12 £).* Wird vielleicht das sokratische Vokabular
zuletzt gebraucht, um einem verblendeten Publikum die appollinisch-dionysische
Dialektik verstandlicher zu machen?

Die Musik hat in der édsthetischen Debatte des 18. Jahrhunderts eher ein Schatten-
dasein gefiihrt. Paradigmatische Kiinste der Asthetik als Kunstlehre bzw. der Poe-
tik und Rhetorik waren vor allem die Dichtkunst und die bildenden Kiinste (z.B.
in Lessings Laokoon”). Dies liegt daran, daf die Kiinste in erster Linie innerhalb
einer Asthetik der Reprisentation, der Nachahmung oder der mimesis reflektiert
wurden. Die Musik 148t sich mit einer an der Nachahmung orientierten Asthetik
offenbar nicht angemessen beschreiben, da sie etwas nicht Sichtbares darstellt, was
auch immer dies ist. Paul de Man stellt fest, da} die ,,klassischen Theorien der
Reprisentation des 18. Jahrhunderts [...] beharrlich [versuchen], Musik und Dicht-
kunst auf den Status der Malerei zu reduzieren™”, und zwar im Sinne einer Asthe-
tik der Abbildung des Sichtbaren.

Zwischen 1780 und 1820 dndert sich dies. Die Kunst iibernimmt ,,die Rolle
der Theorie [...] im philosophisch-eminenten Sinne*®'. Im 19. Jahrhundert wird die
Musik zum dsthetischen Paradigma der Reflexion iiber Kunst aufgewertet, vor al-
lem von Nietzsche und Schopenhauer. Heidegger schreibt, dal3 bei Schopenhauer,
Wagner und Nietzsche die ,,Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst*

27 ,,Die Bezichung zwischen Wissenschaft und Kunst ist von Anbeginn sehr viel kom-
plizierter [als es die Annahme einer unkritischen Vorliebe fiir die irrationalen zuun-
gunsten der rationalen Fahigkeiten des Menschen es nahe legte, J.S.], und bereits in
der Geburt der Tragddie befiirwortet Nietzsche den Gebrauch epistemologisch rigo-
roser Methoden als dem einzig moglichen Mittel, die Grenzen eben dieser Methoden
zu bedenken (AL 125).

28 In Der Fall Wagner wertet Nietzsche explizit die Erkenntnis vor der Sinnlichkeit auf
(KSA VI 43).

29 Cf. G.E. Lessing: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964).

30 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretati-
on (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 209.

31 Heinrich Niehues-Probsting: Asthetik und Rhetorik in der ,Geburt der Tragodie (in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ,Die Sprache ist Rheto-
rik’, Fink, Miinchen 1994, S. 93-108), hier S. 96 f.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

wird (N I 84 f). Die ,,Herrschaft der Kunst als Musik ist gewollt und damit die
Herrschaft des reinen Gefiihlszustandes™ (N I 85). Die Kunst wird zum funktio-
nalen Aquivalent der unglaubwiirdig gewordenen Religion, indem sie den Bezug
auf das Ganze oder Absolute organisiert. Sie wird zur Bildungsreligion.” Damit
bildet sie zugleich ein Kompensationsmedium fiir die zweifelhaft gewordenen ra-
tionalen Wissenschaften, die Nietzsche in der Geburt der Tragddie als ,,sokra-
tisch kritisiert. Die sokratisch verfafite Kultur hat gerade den Bezug zur wahren,
d.h. dionysisch-apollinischen Kunst (d.h. der Opern Wagners) verloren und muf3
deshalb ersetzt werden durch eine tragische Kultur, in deren Zentrum die Kunst
steht. Damit wird die Asthetik zu einer Metaphysik der Kunst, die scheinbar den
Mpythos tiber die Ratio stellt. Durch ihren scheinbar irrationalen Charakter scheint
gerade die Musik prédestiniert dafiir, den Mythos darzustellen und sich gegen die
rationale Verniinftigkeit zu wenden. Ich werde im folgenden zu zeigen versuchen,
daf} auch eine nichtmetaphysische Interpretation der ratiokritischen Funktion der
Musik im Anschluf3 an Nietzsche moglich ist.

Die dsthetische Reflexion iiber Musik vollzieht sich im allgemeinen in vier
Hinsichten:
1. Die Musik verlduft in der Zeit, sie ist wesentlich ein prozessuales Geschehen.
Sie unterhilt keine Beziehung zum Raum. Daher ist die dsthetische Erfahrung der
Musik wesentlich eine Erfahrung der Temporalitét.
2. Die Musik wird in mathematisch-physikalischen Relationen beschrieben: als
Verhiltnis von Frequenzen, Intervallen und Tondauer.
3. Die Musik ist eine nichtrationale allgemeine Sprache, z.B. eine des Gefiihls, der
Emotionen oder des Korpers. Das die Musik aufnehmende Medium ist nicht der
Verstand, sondern der Leib.
4. Die Musik stellt etwas Nichtsichtbares oder Unsichtbares vor. Sie steht in keiner
mimetischen Beziehung zum Sichtbaren, kann allerdings z.B. Affekte, den Willen
oder Stimmungen abbilden oder ausdriicken.

Es ist bekannt, daB Kants Kritik der Urteilskraft” nicht nur als Kritik der Urteils-
kraft und des teleologischen Denkens (der ZweckméBigkeit ohne Zweck) einen
zweifelhaften Status als Asthetik im Sinne der aioOnoic hat, sondern sich nur
unwillig und sekundir mit einer Asthetik als Theorie der schénen Kiinste beschif-
tigt, welche als Theorie der erhabenen Kunst fast ginzlich fehlt.”* Im Zentrum der

32 Eine funktionale Bestimmung der gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstehenden
Poesie gibt Karl Eibl in seinem Buch: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/
Main u. Leipzig 1995).

33 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974). Im folgenden wird nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU B]
zitiert.

34 | Fast gédnzlich fehlt, d.h., da} die erhabene Kunst in und durch eine Klammer aus
dem eigentlichen Diskurs der Kritik der Urteilskraft ausgeschlossen bleibt und nur
eine supplementire Funktion beanspruchen kann. Das Erhabene auflerhalb der Er-
fahrung von Naturobjekten (also in der Kunst) wird in einer eingeklammerten Text-
stelle auf die Ubereinstimmung von Kunst und Natur reduziert: ,,(das [Erhabene der

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 187

Kritik der Urteilskraft steht nicht das Kunstwerk, sondern die — allerdings noch
nicht explizit so genannte — dsthetische Erfahrung des Rezipienten, und, in weit
geringerem Malle, die Kiunstlerdialektik von naturhaftem regelsetzenden Genie
und regelkonformen Schaffen. Zudem hat die dritte Kritik eine Scharnierfunktion
zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, zwischen der Kritik der rei-
nen Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft.”

In der Kritik der Urteilskraft nimmt die Musik hinter der ,,Dichtkunst* den
zweiten Rang innerhalb einer Hierarchie der Kiinste ein, und zwar deswegen, weil
sie ,,den redenden [Kiinsten, J.S.] am nichsten kommt*“ (KdU B 218), auch wenn
sie ,,durch Vernunft beurteilt, weniger Wert [hat], als jede andere der schonen Kiin-
ste” (KdU B 218). Die Musik bewegt sogar ,,das Gemiit mannigfaltiger, und, ob-
gleich bloB voriibergehend, doch inniglicher* als die Poesie, ist jedoch gleichwohl
,,mehr Genuf} als Kultur®, weil das durch die Musik erregte ,,Gedankenspiel“ blof3
»die Wirkung einer gleichsam mechanischen Assoziation* ist (KdU B 218). Dieses
Gedankenspiel kann die Musik gerade wegen ihres sprachéhnlichen Charakters
erregen. Jeder ,,Ausdruck der Sprache [hat] im Zusammenhange einen Ton [...], der
dem Sinne desselben angemessen ist®. Dieser Ton bezeichnet ,,mehr oder weniger
einen Affekt des Sprechenden®, den er auch ,,im Hérenden hervorbringt® und so in
,,diesem umgekehrt auch die Idee erregt, die in der Sprache mit solchem Tone aus-
gedriickt wird“. Der ,,Reiz“ der Musik liegt darin, daf sie ,,so wie die Modulation
gleichsam eine allgemeine jedem Menschen verstindliche Sprache der Empfindun-
gen ist, die Tonkunst diese fiir sich allein in ihrem ganzen Nachdrucke, namlich als
Sprache der Affekten ausiibe, und so, nach dem Gesetze der Assoziation, die damit
natiirlicher Weise verbundenen dsthetischen Ideen allgemein mitteile* (KdU B 218
f). Was der Musik als Sprache fehlt, ist deren verniinftiger Charakter (die Intel-
ligibilitdt des Sinns); was sie mit der Sprache verbindet, ist, daf sie einen tonalen
Zusammenhang in der Zeit organisiert. Durch diesen tonalen Zusammenhang fun-
giert Musik als eine allgemeinverstdndliche Sprache. Da die dsthetischen Ideen,
die die Musik so mitteilt, ,.keine Begriffe und bestimmte Gedanken sind*, bringt
sie ,,vermittelst einer proportionierten Stimmung® von Harmonie und Melodie, die
,,mathematisch unter gewisse Regeln gebracht werden kann®, die ,,asthetische Idee
eines zusammenhingenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfiille” (KdU B
219) zum Ausdruck. Nur diese mathematische Form, die nicht durch bestimmte
Begriffe vorgestellt werden kann, sichert das Wohlgefallen an der bloBen ,,Refle-
xion iiber eine solche Menge einander begleitender oder folgender Empfindungen
mit diesem Spiele derselben” und damit die ,.fiir jedermann giiltige Bedingung
seiner Schonheit” (KdU B 219). Schon — und nicht blofl angenehm — ist die Musik
daher, weil sie nicht allein auf ,,bloBem Sinneneindruck® beruht, sondern als ,,die
Wirkung einer Beurteilung der Form im Spiele vieler Empfindungen anzusehen*
(KdU B 213) ist und damit eine Reflexion ermdglicht, die ,,von Empfindungen zu
unbestimmten Ideen” (KdU B 221) fiihrt. Da die Musik jedoch ,,blo mit Empfin-
dungen spielt” und ihre Wirkung immer nur ,.transitorisch* ist, ihre Wirksamkeit

Kunst, J.S.] wird namlich immer auf die Bedingungen der Ubereinstimmung mit der
Natur eingeschriankt) (KdU B 76).
35 Cf. hierzu Kapitel 3 der vorliegenden Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

also an die Zeitdauer ihres Erklingens gebunden ist, kann sie nicht wie die anderen
Kinste ,,die Einbildungskraft in ein freies und doch zugleich dem Verstande an-
gemessenes Spiel versetzen™ und damit ,,zugleich ein Geschift* betreiben, indem
sie ,,ein Produkt zu Stande bringen, welches den Verstandesbegriffen zu einem
dauerhaften [...] Vehikel” zur Férderung der ,,Urbanitit der obern Erkenntniskraf-
te” (KdU B 220 f)) dient. An der Musik wird also kritisiert, daf3 sie kein bleibendes
Produkt generiert. Daher kommt der Musik ,,nach der Kultur geschitzt nur der
unterste Rang der Kiinste zu (KdU B 220).*

Die Musik wird also von Kant gerade wegen ihres sprachihnlichen Charakters
geschitzt, wihrend ihre Inkompatibilitét mit der Vernunft bzw. dem Verstand ihr
abtréglich ist. Sprachdhnlich ist die Musik, weil sie analoges Material wie die ge-
sprochene Sprache verwendet, namlich Tone und Laute, und weil sie diese Tone als
eine zusammenhingende Abfolge organisiert. Damit entspricht sie nur der mate-
riellen oder lautlichen Seite der Sprache bzw. dem, was Derrida als Kérperlichkeit
der Schrift verstanden hat, nicht aber ihrer intelligiblen und erkenntniszutraglichen
Seite, also der Sphire des Sinns und des Verstands.” Der Vernunft entgegengesetzt
ist die Musik also gerade wegen ihres sprachdhnlichen Charakters, weil sie im
rationalen Sinne keine Sprache des Sinns ist. Die Sprachédhnlichkeit rithrt aus der
zur Sprache analogen Gestalt der Musik als Abfolge zusammenhingender Tone.
Kant charakterisiert die Musik auch als korperliches Spiel: ,,In der Musik geht die-
ses Spiel von der Empfindung des Korpers zu édsthetischen Ideen (der Objekte fiir
Affekten), von diesen alsdann wieder zuriick, aber mit vereinigter Kraft, auf den
Korper (KdU B 224 f). Sie ist eine Art allgemeine Sprache (da keine besondere
Muttersprache voraussetzend), die gerade aufgrund ihrer Allgemeinheit eine Art
korperliches Spiel durch die empfundenen Tone hervorruft. Die Musik ist so die
paradigmatische Kunst einer Asthetik des Spiels. Das zeigt sich schon in unserem
Sprachgebrauch, wenn wir davon sprechen, dafl jemand ein Instrument spiele. Im
folgenden werde ich Kants Kritik der Musik in eine Kritik der rationalen Sprach-
auffassung durch Musik bzw. die dsthetische Erfahrung der Musik umwenden.
Eine rationalistische Sprachauffassung verkennt namlich gerade die musikalische
bzw. semiotisch-materiale Seite der Sprache.

Auch Paul de Man reflektiert den Zusammenhang von Musik und Sprache in
seiner Kritik der Rousseauinterpretation Derridas. Die Musik ist etwa bei Rous-

36 Ein ,gewisser Mangel der Urbanitét™ haftet der Musik auch insofern an, als daf sich
ihr ,,Einfluf}*, dhnlich wie ein ,,sich weit ausbreitende[r] Geruch®, weiter ausdehnt,
,,als man ihn verlangt*, ndmlich ,,auf die Nachbarschaft“ (in diesem Fall Kant selbst),
welche ,,entweder mit zu singen oder ihr Gedankengeschift niederzulegen™ gendtigt
ist und damit der ,,Freiheit andrer, au3er der musikalischen Gesellschaft, Abbruch
tut* (KdU B 221 f)). Der biographische Kontext dieser spéteren Zusetzung zur Kritik
der Urteilskraft ist hinreichend bekannt.

37 Dieser Doppelcharakter der Sprache — die Korperlichkeit oder Materialitdt der Schrift
einerseits und die die Intelligibilitdt des Zeichens garantierende Iterabilitdt oder Idea-
litat andererseits — folgt einer Analyse von Jacques Derrida. Cf. Jacques Derrida: Das
Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprdsentation (in: ders.: Die
Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 351-379), bes. S. 375.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 189

seau ,,hoher als die Literatur eingestuft*®®. Er ,.kehrt die in der Asthetik des 18.
Jahrhunderts vorherrschende Hierarchie um und gibt der Musik den Vorrang vor
der Malerei“. Die Musik ist der Malerei gerade wegen ihres Mangels an ,,Sub-
stanz® tiberlegen: sie ist ,,ein reines System von Beziehungen, das in keiner Weise
von der substantiellen Behauptung einer Anwesenheit, sei es als Sinnesempfin-
dung oder als BewulBitsein, abhingig ist“. Die Musik ist ,,Spiel von Beziehungen™
und ,,reine Struktur®, ihre Zeichen haben einen ,,semiotischen und nichtsinnlichen
Status“ (IA 212). Das musikalische Zeichen ist nicht identisch wiederholbar, da
es keine Substanz bezeichnet, muf sich aber gerade deswegen ,,stdndig in einer
zwangsldufig endlosen Bewegung wiederholen.” Dem entspricht die Iterabilitét
des Zeichens selbst. Diese ,,Bewegung dauert an, ob eine Illusion der Anwesenheit
entsteht oder nicht und ohne Riicksicht auf die Art und Weise, wie das Subjekt ihre
Intentionalitét interpretiert — sie wird bestimmt durch die Natur des Zeichens als
Bezeichnendes, durch die Natur der Musik als Sprache®. Das daraus resultierende
Wiederholungsmuster ist der Grund fiir die Zeitlichkeit der Musik. Sie steht in dem
Paradox, einerseits dazu verdammt zu sein, ,,stets nur als Moment zu existieren,
als stdndig scheiterndes Streben nach Bedeutung® und andererseits gerade durch
dieses Scheitern davor geschiitzt zu sein, ,,im Moment aufzugehen* (IA 213). Mu-
sik ist daher ,,die diachrone Version des Musters der Nichtiibereinstimmung inner-
halb des Moments®. Thre ,,sukzessive Struktur® ist ,,eine unmittelbare Folge ihres
nichtmimetischen Charakters®. Die Musik ,,ahmt nicht nach, denn ihr Referent ist
die Negation ihrer eigentlichen Substanz, des Tons“ (IA 214). Rousseau habe die
Musik und Sprache gleichgesetzt, indem er ihren musikalischen Charakter ernst-
nimmt: ,,Fiir Rousseau ist erst in dem Augenblick eine Sprache gegeben, wenn das
Sprechen einem Prinzip gemif strukturiert wird, das dem Strukturprinzip der
Musik entspricht®. Wie die Musik ,,ist auch die Sprache ein diachrones System von
Beziehungen, die sukzessive Abfolge einer Erzihlung™ (IA 215). Bei Rousseau
erhalten diachrone ,,Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie [...]
den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, der Harmonie oder
der Mimesis, da diese zu dem irrtiimlichen Glauben an eine Stabilitit der Bedeu-
tung verfiihren, die es in Wahrheit gar nicht gibt* (IA 217). De Man schlieBt, daf
auch die spéte Selbstkritik Nietzsches an der Rolle, die Wagner in der Geburt der
Tragddie spielt, der Anwesenheit Wagners in dem Text gilt, die ,,der Musikali-
tit als der Allegorie des von Nietzsche angestrebten rhetorischen Modus im Weg
stand“ (IA 225), ndmlich lieber zu singen als zu reden. Auf den ,sprachkritischen’
Aspekt der Musik wie auf die Musikalitit bei Nietzsche werde ich weiter unten
noch zu sprechen kommen.

Die paradigmatische Rolle der Musik als hochste oder tiefste Erfahrung der
Kunst und als &sthetische Mustererfahrung wird von Nietzsche bereits in seiner
frithen Schrift Geburt der Tragddie von Schopenhauer iibernommen und zugleich

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation
(in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 199. Im folgenden unter dem Sigel [IA] zitiert.

39 Allerdings gilt auch fiir sprachliche Zeichen, daf3 sie im strengen Sinne nie identisch
wiederholbar sind.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

umgewertet. Hier ist nicht der Ort, das komplizierte Verhéltnis von Schopenhauer
und Nietzsche zu reflektieren. Allerdings tibernimmt Nietzsche den bereits bei
Kant vorhandenen doppelten Charakter der Musik — als Sprache und als Spiel
— und wertet ihn um: gerade ihr Charakter als nicht-rationale Sprache macht die
Musik tauglich fiir eine Einlosung des vernunftkritischen Anspruchs der Kunst in
der Asthetik der Geburt der Tragidie. Nietzsche iibernimmt damit nicht nur die
Konzeption der Musik als Sprache, sondern auch den Antagonismus von Musik
und Vernunft bzw. Verstand. Musik wirkt nicht auf den Verstand, sondern auf den
Leib. Gerade das sichert das vernunftkritische Potential der Musik.

Die intelligibel-materielle Doppelstruktur der Sprache erlaubt es, eine dekon-
struierte Variante des Verhiltnisses von Sprache und Musik zu formulieren. Die
Opposition von Intelligibilitdt (Wiederholbarkeit) des Sinns bzw. des Signifikats
und der Materialitdt der Schrift, des Lautes und des Zeichens (Signifikant) teilt
die Sprache in eine bewufBte, rationale, sokratische Seite und eine mythische, mu-
sikalische und sinnliche Seite. Als beide tibergreifendes Moment 146t sich ein von
Roland Barthes entlehnter Terminus, der der Signifikanz verstehen. Signifikanz
bezeichnet das Spiel der Signifikanten und die Arbeit des Sinns, also die Weise des
zur-Bedeutung-Kommens im Prozefl der Bedeutsamkeit selbst.*

Musik wire dann ein — besser das — Beispiel eines nicht-intelligiblen Signifika-
tionsspiels, in dessen Namen Musik auch als kritische Instanz gegentiiber der (sokra-
tischen) Metaphysik neuzeitlicher rationaler Erkenntnisweisen funktioniert. Damit
wire die These verbunden, daB Nietzsche eine Asthetik, die den sprachlichen Text
tiber die Musik stellt, nicht einfach nur umdrehte (was nur eine Umkehrung inner-
halb eines einheitlichen Raumes der Metaphysik wire), sondern die Relation von
Musik und Sprache dekonstruiert, d.h. sowohl ihre metaphysischen Implikationen
offenlegt als auch eine ,diesseitige* Variante ihrer Relation anbietet.

Innerhalb einer eher hermeneutischen Problemstellung entspriache eine Konzep-
tion der Musik als Signifikanz ihrer Fassung als einer Sprache mit uneinholbarer
Bedeutungsfiille. Musik ist auf eine Weise bedeutsam, die nicht hermeneutisch ein-
geholt werden kann. Das liegt daran, da3 die Musik keine Interpretation von etwas
in der Sprache Gesagtem ist. Umgekehrt erscheint vielmehr die Sprache als Pro-
dukt einer urspriinglichen Musikalitdt oder Signifikanz. Die Musik produziert eine
Bilderflut, die sich in der Sprache als Metapher sedimentiert. Die Musik kann der
Sprache zudem eine tiefe Bedeutsamkeit verleihen. Die Sprache ist in sich gespal-
ten: sie kann entweder die Erscheinungs- und Bilderwelt oder die Musik nachahmen

40 Roland Barthes: Der Kérper der Musik. Zuhoren (in: ders.: Der entgegenkommende
und der stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263): , Drittens ist
das, worauf da und dort gehort wird (hauptséchlich im Feld der Kunst, deren Funk-
tion oft utopisch ist), nicht das Auftreten eines Signifikats, das Objekt eines Wieder-
erkennens oder einer Entzifferung, sondern die Streuung schlechthin, das Spiegeln
der Signifikanten, die stindig um ein Zuhoren wetteifern, das stindig neue hervor-
bringt, ohne den Sinn jemals zum Stillstand zu bringen: Dieses Phinomen nennt man
Signifikanz (es unterscheidet sich von der Bedeutung)“ (1.c., S. 262 f./Hervorhebungen
von mir, J.S.). ,,Die Streuung schlechthin“ ist das, was Derrida als ,,Dissemination*
bezeichnet hat.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 191

(cf. GAT/KSA T 49). Das Bild verbindet Musik und Sprache: wihrend Musik Bilder
produziert, ist Sprache sowohl produzierte Bildlichkeit (sie besteht aus stillgestellter
Metaphorik) als auch produktive Metaphorizitit. Auch Begriffe sind Resultate die-
ses urspriinglich musikalischen Prozesses. Hier wére im Anschluf3 an Nietzsche eine
musikalische und eine rhetorische Sprachkonzeption zu unterscheiden.

Die Signifikanz der Musik — das differentielle Spiel ihrer Signifikanten — 1463t
sich in keinem bestimmten oder bestimmbaren Sinn und in keiner bestimmten
oder bestimmbaren Bedeutung stillstellen. Auf die Frage, warum das durch Mu-
sik Dargestellte von analytischer Sprache nicht eingeholt werden kann, lautet die
Antwort: weil sie das nichtsichtbare semiotische Spiel darstellt, und das heif3it: daf3
sie strenggenommen ,nichts‘ darstellt, sondern etwas herstellt: mehr oder weniger
freies Spiel der Signifikanten. In diesem Spiel kommt es zu einem Freisetzen der
materialen Signifikanten gegeniiber der Bedeutungsstiftung des Signifikats durch
die Weise der formalen Anordnung der Elemente im Kunstwerk." Als Resultat die-
ses Prozesses konnen zwar Bilder (reale oder Metaphern) stehen, aber die Musik
selbst ist keine Abbildung der sichtbaren Welt. Als mathematisch erfalbare Struk-
tur verlduft sie in der Zeit. Daher ist Musik auch keine Interpretation des in der
Sprache Gesagten, sondern eine nicht-rationale Sprache, die zum Leib spricht. Die
gewohnliche Sprache des alltdglichen Gebrauchs verdeckt gerade in ihrer Sinnhaf-
tigkeit ihre Signifikanz. Es ist aber die Signifikanz, die als ihren Effekt einen fest-
stellbaren Sinn produziert. Die zugrundegelegte Signifikanz erlaubt es nicht nur,
die Analogie von Sprache und Musik herauszustellen, sondern plausibilisiert auch
die These, dafl Musik eine nichtmetaphysische Metaerfahrung tiber Sprache bzw.
die Weise sprachlicher Signifikation iiberhaupt ermoglicht. Allerdings gilt auch
fiir Lyrik, daB sie eine hermeneutisch uneinholbare Bedeutsamkeit generiert.

Eine hier einsetzende Analyse der Geburt der Tragddie hat Rudolf Fietz gelie-
fert.” Fietz entwickelt eine semiotische Lesart der These Nietzsches, daf die ,,mu-
sikalische Tragddie* zugleich ,,den Untergrund und die Geburtsstétte des Wortes
danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen heraus, verdeutlichen®
(GAT/KSA 1138) kann. Fietz geht von einer ,,radikal antimetaphysischen Semiotik*
des frithen Nietzsche aus, in der sich ein antimetaphysisches Verhiltnis von Musik
und Sprache trotz aller Ubernahmen des Vokabulars von Schopenhauer bzw. Wag-
ner formulieren 146t (cf. AM 144-148). Die Charakteristik der Musik als Tonspra-
che diente demzufolge seit Mitte des 18. Jahrhunderts dazu, die Instrumentalmusik
selbst dsthetisch als eine bedeutungshafte Sprache zu begriinden. Der Mangel an

41 Cf. Christoph Menke: Die Souverdnitdit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Ador-
no und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991); Ruth Sonderegger: Fiir eine As-
thetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 2000).

42 Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des friihen Nietz-
sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Phi-
losophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166). Im folgenden
unter dem Sigel [AM] zitiert. Ausfiihrlicher zum selben Thema auch: ders.: Medien-
philosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietzsche (Konigshausen &
Neumann, Wiirzburg 1992).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Bedeutungshaftigkeit gegeniiber der normalen Sprache, der nichtwortsprachliche
Charakter der Musik wird jedoch im neunzehnten Jahrhundert von einem Mangel
zu einem ,,Garanten ihrer [der reinen Instrumentalmusik, J.S.] dsthetischen Souve-
rénitdt (AM 148). Musik ist demnach als eine allgemeine Sprache ,,reine bewegte
Signifikanz, die nicht aufgeht in kodifizierter Bedeutung®. Musik ist Sprache vor
der Wortsprache: die Signifikantenbewegung der Musik bleibt vor-wortlich oder
vor-signifikativ, ,,d.h. nicht in konventioneller Bedeutung sich feststellendes Spiel®,
die sich im Unterschied zur Wortsprache nicht in festgestellten Bedeutungen oder
Begriffen sedimentiert. Allerdings muB} hier gegen Fietz eingewendet werden, daf3
die europdische Musik durchaus konventionell — in ihrer Syntax und der Befol-
gung diverser Regeln — ist. Nur der fehlende semantische Gehalt von Musik erlaubt
es ihr, sich der Konventionalitit z.T. zu entziehen. Nietzsches Rede von der Musik
als einer allgemeinverstidndlichen Sprache verweist daher nicht auf einen einheit-
lichen Code zur Entzifferung musikalischer Strukturen, sondern die musikalische
Sprache ist ,,gerade wegen des Fehlens einer verbindlichen Kodierung offen fiir je
eigene, individuelle Rezeptionsvollziige” (AM 150) — zumindest in einem abend-
landisch-europdischen Raum eines tradierten Kulturvollzuges, miifite man wohl
hinzufiigen. Daher gibt es — zumindest im Rahmen dieses kulturellen ,Raumes
—,,die Moglichkeit eines freien, unmittelbaren und unreglementierten Zugangs fiir
einen jeden“. Es handelt sich also um eine demokratische Kunst.

Die Musik ist dabei nicht asemantisch, sondern ein ,,syntaktisches Gefiige
ohne kodifizierte semantische Dimension®, d.h., dal} erst ,,in ihrer vorwortlichen
Universalitét, in ihrer Gesamtheit als Beziehungsgefiige Musik bedeutend und
., Symbol* des Weltwillens* werden kann. Ahnlich wie die Elemente der reinen
Logik ,,rein syntaktisch, durch das differentielle Spiel der (leeren) Signifikanten
unter- und gegeneinander (AM 151) definiert sind, ist auch die musikalische Har-
monie durch die formalen Verhéltnisse von Tonen charakterisiert. Die Musik ist
,tonende Form, deren Elemente in standiger hitziger Bewegung sind und nie in
bestimmter oder bestimmbarer Position sich fixieren lassen, eine dynamische, im
unendlichen Spiel der Differenz sich je neu konstituierende und destruierende To-
talitdt” (AM 152). Eine Erlduterung der trivialen Tatsache, da3 es natiirlich identi-
fizierbare Elemente in der Musik gibt und fiir ihr ,Verstdndnis® geben muB, liefert
Fietz spdter im Anschlufl an Wittgenstein und Goodman nach.

Die Musik kann auch Abbild des ,,Ur-Einen” sein, da ,,dieses selbst nicht als
Fille des Seins, als Prisenz und Substanz gedacht ist“, sondern den Widerspruch
in sich tragt, da das Ur-Eine als ,,Widerspruch, Streit, Unterschied, Differenz, von
sich selbst getrennt und gespalten* von Nietzsche konzipiert ist. Am Anfang ist
daher ,,die Differenz", und dieses Ur-Eine als ,,Mangel und Widerspruch liegt ,vor*
aller Erscheinungswelt, ist Bedingung der Moglichkeit von Erscheinungen iiber-
haupt, insofern diese erst durch gegenseitige Differenzierung als Erscheinungen
sich konstituieren®. Das Ur-Eine bezeichnet daher kein metaphysisches Konzept
eines Dings an sich oder eines tragenden Grundes mehr, sondern der ,,Grund ,ist
der innerhalb der Erscheinungswelt (nicht seiende, sondern) wirkende Abgrund,
der das Sein (der Erscheinungen) allererst stiftet. Der Wille ist ,nicht nur leidend,
sondern gebdrend". Sein ,Sein‘ ist Wirken™ (AM 152).

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 193

Der Wille als ,,persistierender Entzug® bleibt daher das ,,schlechthin Unbe-
stimmbare®; er ,ist* daher kein Seiendes, sondern ,,Werden, das Seiendes erst her-
vorbringt, ein asubstantieller leerer Punkt, der sich fortwahrend in jene Liicke ent-
zieht, die Substanzen gegeneinander sich profilieren und dadurch sein 146t“. Diese
,»Geburt der empirischen Welt aus dem werdend-wirkenden Widerspruch versteht
Nietzsche als kiinstlerischen Urprozei: ,,,Real’, weil wirkend, ist die Dissonanz,
das Stérend-HiaBliche, der indifferente Punkt: das, was sich nicht auf eine letzte
beruhigende Konsonanz und substantielle Einheit reduzieren und festsetzen 1at,
was alle Konsonanz und Einheit durchkreuzt und in diesem Durchkreuzen zu-
gleich ,erzeugt — aus jenem indifferenten Punkte‘. Die ,,unaufhorliche Bewegung
der Differenz ist der schopferische UrprozeB3, den der Mensch im kiinstlerischen
Schaffen wiederholt (AM 153). Dieser UrprozeB3 ist eine ,,musikalische Bewe-
gung®, so daB} die ,,Musik als freies Signifikantenspiel [...] eine Wiederholung die-
ses Urprozesses [ist] und [...] daher ,wahre allgemeine Sprache® des Urgrundes
der Welt sein“ kann. Musik bringt so ,zur Sprache’, ,,was Sprache verheimlicht,
sie hebt an, wo die Sprache (sich) versagt. Sprache ist Produkt der urspriinglichen
differentiellen (musikalischen) Bewegung®™ (AM 154).

Es handelt sich also eigentlich um ein semiotisches Geschehen, das Sprache wie
Musik eher {ibergreift, als daf} die eine der beiden auf die andere reduzibel wire.
Beide kennzeichnen verschiedene semiotische Bedeutungsfunktionen. Die Spra-
chanalogie wihlt der junge Nietzsche dabei lediglich aus Mangel an zur Verfiigung
stehendem semiotischen Vokabular, wie es — laut Fietz — erst Saussure, Jakobson,
Lacan, Wittgenstein und Goodman bereitstellen.” Die dionysische Wahrheit des
Signifikantenflusses entspricht weder der ,,adaequatio” noch der ,,aletheia“, da sie
nicht verallgemeinerbar ist, sondern an den ,,individuellen musikalischen Vollzug®
(AM 155 f) gebunden bleibt. Fietz restimiert, da3 das ,,Zeigen der [generativen]
Form* das ,,Transzendentale des Sagens von Inhalten” sei, so daf} ,,das Sich-Zeigen
der Zeichenhaftigkeit selbst“ das eigentlich Asthetische ist. Das Zeigen der Signifi-
kanz bzw. der Zeichenhaftigkeit, das Freisetzen des materialen Signifikantenspiels
vor signifikativer Bedeutungszuschreibung ist das der dsthetischen Erfahrung der
Musik Zugrundeliegende. Musik symbolisiert daher beim jungen Nietzsche das
Ur-Eine, indem

,sie den kiinstlerischen Urproze3 (das differentielle Spiel des Werdens) wiederholt. In
ihrer dynamischen Form zeigt die Musik ihre eigene, Formen generierende und destruie-
rende Bewegungsenergie und stellt sie zugleich als die des unsagbaren Ur-Einen aus, von
dem her sie, die Musik, ,gesagt wird". [...] Die (exemplifizierende) Musik erweist sich als
das Transzendentale der (denotierenden) Sprache. Insofern ist sie Anfang.” (AM 157)

Oder vielleicht besser: Ursprung. Von hier ausgehend 148t sich der Mensch als
asthetisches Subjekt denken und dieses als musikalisches Subjekt. Die These vom
Mensch als Musiker impliziert, da3 der Mensch im ,,(produzierenden wie rezipie-
renden) Vollzug von Musik [...] die Tduschung nicht nétig™ hat, sondern ,,fiir eine

43 Zur semiotischen Deutung des Sprachvokabulars im Anschluf3 an Wittgenstein und
Goodman cf. AM 154 ff.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

kurze Zeitspanne [..] in der ,Wahrheit® des Signifikantenflusses“ lebt, indem er
,,sein SelbstbewuBtsein an diesen FluB*“ entiufert. Dies lieBe sich auch als Uberwil-
tigungserfahrung der Temporalitit des Zuhorers verstehen, in der sich dieser einer
ihm &ufBerlichen zeitlichen Organisation durch die urspriinglich rhythmisierende
Musik hingibt. Insofern hort der musikalisch berauschte Mensch auch auf, indivi-
dueller Mensch, d.h. sich ,,reflexiv seiner personalen Identitét versicherndes Ich
zu sein (AM 162). Damit transformiert sich das alltdgliche Individuum zum dsthe-
tischen Subjekt, das seine rationale Selbstkontrolle im musikalischen Spiel der Kraf-
te aufgibt. Mit einer von hier ausgehenden Rekonstruktion von Nietzsches Konzept
der dsthetischen Subjektivitdt im Kontext der Geburt der Tragddie beschiftigt sich
der vierte und letzte Abschnitt dieses Kapitels, in dem die Freilegung einer nicht-
metaphysischen #sthetischen Subjektivitit mit einer nichtmetaphysischen Asthetik
des Spiels zu verkniipfen versucht wird. Musik erscheint dann als paradigmatische
Kunst einer Asthetik des souverinen Spiels* von Herstellen und Zerstoren.

Musik und semiotische Potenz der Sprache sind beide unsichtbar und objekti-
vieren sich im Bild — sei es dem der Plastik, dem der Malerei oder als Metapher.
Sprache ist dann nicht mehr transparenter Trager von Bedeutungen, sondern sie
stellt die ihre eigene Medialitdt gegeniiber einer idealistischen Identitétstheorie der
Bedeutung — z.B. als Lyrik — aus. Die Materialitdt des Lautes und des schriftlichen
Zeichens im differentiellen Spiel der Signifikanz 146t sich als Basis der Bedeut-
samkeit der Sprache auffassen, wihrend die Idealitdt des sprachlichen Sinns durch
die von der neuzeitlichen Herrschaft der Ratio sichergestellte ideale Wiederholbar-
keit der Zeichen in ihrem Gebrauch garantiert wird.”

Als Fazit 148t sich festhalten, da8 die Musik iiber keine begriffliche Allge-
meinheit verfiigt, sondern auf die Erscheinung eines Einzelnen (als einzigartiger
struktureller Zusammenhang, als spezifische Relation) angewiesen bleibt und in-
sofern dsthetisch ist. Die Allgemeinheit der Musik ist konkret und unbestimmt, sie
ist reine Relation von Elementen (also Signifikanten), ohne jedoch die Relationen
unsubstituierbar zu machen. Zudem ist Musik zeitlich prozessierende Relationali-
tét und damit analog zu sprachlichen Vollziigen, aber ohne die Doppelstruktur der
sprachlichen Zeichen (Signifikant/Signifikat; Laut/Bedeutung etc.) aufzuweisen.

44 Nietzsche gibt zwei verschiedene Ansitze zu einer nichtmetaphysischen Asthetik: zum
einen durch den Begriff des Spiels, zum anderen durch die Riickfiihrung der Asthetik
auf die Physiologie der Leiblichkeit. Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietz-
sche: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruy-
ter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 9-54).

45 Das Verhiltnis von Musik und Sprache wird hier also auf das einer semiotischen Ana-
logie reduziert. Davon unberiihrt bleibt jedoch die Vielfalt anderer moglicher Bezie-
hungen von Musik und Sprache: Sprache in der Musik; Sprache als Beschreibung der
sthetischen Erfahrung bzw. des 4sthetischen Erlebens; Musik und Gesang entweder
von der Sprache ausgehend oder von der Musik ausgehend; Musik als Sprache der
Emotionen und Empfindungen; Programmmusik (Musik als Darstellung von Begriffen
oder Empfindungen); analytische Beschreibungen von Musik auf verschiedenen Ebe-
nen (Funktionsharmonik, Motivabfolgen und -konstellationen, Melodiebeschreibung
etc.) und der Komplex Partitur/Notentext — Auffiihrung/Reproduktion/Interpretation.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 195

Allgemeinheit und Allgiiltigkeit der Musik implizieren ein Mehr des Kunstwerks
vor jeder einzelnen Interpretation. Dieses Mehr ergibt sich aus der konkreten inter-
nen Weise des dsthetischen Zusammenhéngens der Elemente, der musikalischen
Konstruktion.* Die Musik organisiert in ihren Strukturen (syntaktische Muster,
formale Beziehungen, Perioden, Variationen, Wiederholung etc.) Zeit und rhyth-
misiert sie urspriinglich.” Schliefilich ist Musik in Bezug auf Sichtbares weder
darstellend noch mimetisch, weder abbildend (imitatio) noch reprédsentierend, son-
dern ist mathematische Relation in zeitlicher Prozessualitidt. Allenfalls Gefiihle,
Stimmungen oder gar der ,Wille“ — also Nichtsichtbares — kénnen durch Musik
dargestellt werden. Zudem wirkt Musik direkt auf den Leib und kann so dessen
Empfindungen beeinfluflen.

Nietzsche entwickelt in der Geburt der Tragddie eine dialektische Darstellung der
Konfiguration von Apollo und Dionysus, die alles andere als klar ist. Einmal wer-
den sie als zwei ,,Triebe” wahlweise der Kunst oder der Natur zugeschrieben, die
der Kiinstler nur nachahmt. In dieser vorkiinstlerischen Erlauterung wird Apol-
lo mit dem schonen Schein, der Traumwelt (cf. GAT/KSA 1 26), einer ,,hhere[n]
Wahrheit” (GdT/KSA 1 27) sowie dem unerschiitterlichen Vertrauen in das principi-
um individuationis (cf. GAT/KSA 1 28) identifiziert. Der schone Schein der Traum-
welten ist analog zum apollinischen Schein der Kunst, der eigentlich bereits Schein
des Scheins ist, denn die empirische Welt ist selbst bereits Erscheinung, Schein.
Das Apollinische ist zudem an ein kontemplatives Schauen gebunden. Auf der an-
deren Seite wird das Urdionysische mit dem Grausen bzw. [rrewerden identifiziert,
das einen ,,pl6tzlich” ergreift, wenn ,,der Satz vom Grunde [...] eine Ausnahme zu
erleiden scheint* (GdT/KSA 1 28), d.h. wenn der sokratische Erkenntnisanspruch
an einem Phidnomen zerbricht. Neben dieses Grausen tritt eine ,,wonnevolle Ver-
ziickung™ beim Zerbrechen des principii individuationis im dionysischen Rausch;
ein Moment der rauschhaften Verséhnung von Natur und Mensch; ein Zerbrechen
der Alltagswelt und alltdglichen Individualitit. Grausen, Verziickung und Verssh-
nung zusammen fithren zu einem dionysischen Tanz, nachdem die Individuen in
der Masse aufgegangen sind und ,,Gehen und Sprechen verlernt” (GdT/KSA 1 30)
haben. Der Mensch in der urdionysischen Erfahrung ist selbst Kunstwerk, d.h. Pro-
dukt eines Schaffens und nicht autonom Schaffender: in der (ur-)dionysischen Er-
fahrung des Tanzens ist der ,,Mensch [...] nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk
geworden* (GdT/KSA 130).*

Nietzsche beschreibt das Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem al-
lerdings auch als einen Rif, der urspriinglich die Musik durchzieht: wéhrend in der

46 Die Konstruktion fungiert als ein Gegenbegriff zur Inspiration.

47 Cf. Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und
der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000), bes. S. 138 ff.

48 In diesem Punkt der Beschreibung dsthetischer Subjektivitdt &hnelt Nietzsches Ent-
wurf demjenigen von Schlegel. Cf. Kapitel 4/111 dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dorischen Architektonik der Musik der Rhythmus dominiert, bringen Melos und
Harmonie dionysische Elemente in die Musik. In der Fusion dieser drei Elemente
der Musik, d.h. im ,,dionysischen Dithyrambus®, gilt es jetzt, ,,das Wesen der Natur
symbolisch, zum Beispiel in der ,,rhythmisch bewegende[n] Tanzgebarde* aus-
zudriicken. Zugleich wachsen die ,,anderen symbolischen Krifte, die der Musik,
in Rhythmik, Dynamik und Harmonie“ (GdT/KSA I 33 f) plétzlich ungestiim.
Symbolisch ist die Darstellung deshalb, weil in ihr eine harmonische Einheit — eine
Vershnung — von apollinischen und dionysischen Elementen stattfindet.

Hiervon ausgehend orientiert Nietzsche die diversen Ebenen seiner Argu-
mentation am angeblichen Gegensatz apollinisch/dionysisch.” Die folgende Re-
konstruktion versucht weitgehend, von allen geschichtlichen, geschichtsphiloso-
phischen, philosophie-, musik- und kunsthistorischen sowie ursprungstheore-
tischen Fragen abzusehen. Auf allen diesen Ebene bemiiht Nietzsche die Pseudo-
dialektik von Apollo und Dionysus. Das ,,schwierige Verhiltnis* (wie Nietzsche
selber sagt) von Apollo und Dionysus 146t nur eine Minimaldefinition zu: sie sind
koextensiv und aufeinander angewiesen, d.h. es gibt sie nur gemeinsam. Nietzsche
selbst gebraucht diese Differenz alles andere als konsequent, eine Analyse der Ver-
schiebungen dieser Dichotomie bleibt hier jedoch ausgespart. Diese Arbeit zielt
vielmehr zunichst auf eine Erlduterung des internen Verhéiltnisses von Apollo und
Dionysus ab (III). Im letzten Abschnitt dieses Kapitels (IV) wird es auf dreifache
Art erldutert: zum einen in einer strukturellen Lesart, d.h. kunstwerkintern — etwa
in der griechischen Tragddie oder in Wagners Opern; zum anderen in einer tempo-
ralen Lesart, die den Gegensatz auf doppelte Weise begreift: einerseits rezeptions-
asthetisch und andererseits produktionsisthetisch.

Das interne Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem ist doppelt asym-
metrisch: auf der einen Seite entsteht das Apollinische erst als eine (abwehrende)
Reaktion auf das Dionysische (,,Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben! (GdT/
KSA T 40)); auf der anderen Seite kann das Dionysische nur als Apollinisches er-
scheinen, und zwar zum einen faktisch und zum anderen, weil es als rein Dionysi-
sches unertraglich wire (,,Die apollinischen Erscheinungen, in denen sich Dionysus
objectivirt” (GdT/ KSA 1 64)). Historisch-gesellschaftlich erklért dies die Genese
der dorischen Kunst. Diese entstand als apollinische Abwehr eines urspriinglichen
Einfalls des Dionysischen tiberall dort, ,,wo der erste Ansturm ausgehalten wur-
de®. Daher gleicht die dorische Kunst einem ,,fortgesetzte[n] Kriegslager des Apol-
linischen®, wihrend ,,iiberall dort, wo das Dionysische durchdrang, das Apolli-
nische aufgehoben und vernichtet™ wurde (GdT/KSA 1 41). Dieses Szenario wirft
allerdings eine Reihe von Fragen auf. Urspriinglicher Einfall dionysischer Gewalt

49 Nietzsche wendet die Differenz Apollo/Dionysus auf verschiedenen Ebenen an: in
einer gesellschaftlichen Dialektik, als geschichtsphilosophisches Prinzip, als reale
geschichtliche Abfolge kultureller Stufen. Er falt sie als Kunsttriebe auf, verbindet
sie mit einer Ursprungsthese tiber Kunst sowie mit einer Prophezeiung einer Wie-
dergeburt der Tragddie bei Wagner. Auch wird sie auf verschiedener Kiinste aufge-
teilt (Musik = dionysisch, Malerei = apollinisch) oder musikintern angewendet (auf
verschiedene Musikarten und -instrumente, auf verschiedene Elemente der Musik).
Schlieflich wird sie auch rezeptionsésthetisch aufgefalit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 197

in was? In eine urspriinglich harmonische apollinische Kultur? Einbruch der Bar-
baren und des Barbarisch-Dionysischen in die griechische Kultur? Einbruch des
Melos und der Harmonie in die dorische Musik der Rhythmik? Einbruch des or-
giastischen Rausches und des Festes in die apollinisch-dorische Traumwelt?
Nietzsche erzihlt die Dialektik von Dionysus und Apollo einerseits als pseu-
dohistorische Geschichte und andererseits als metaphysische Erzahlung. Die Mog-
lichkeit der Differenz dieser beiden ineinander verwickelten Erzdahlungen liegt in
der Territorialitdt oder Exterritorialitdt des Dionysischen. Einmal mehr beruht sie
auf der metaphysischen Differenz von AuBlen und Innen. In der historischen Er-
zdhlung bricht das Dionysische von auflen in eine urspriinglich apollinische Welt
ein. Gegen das von auflen kommende Dionysische der Barbaren und ihrer Feste
errichtet die dorische Kunst ihre apollinische Abwehr, hinter der sie ,,eine Zeit lang
vollig gesichert und geschiitzt* war. Geschiitzt war bis zu dem historischen Punkt,
an dem ,,endlich aus der tiefsten Wurzel des Hellenischen heraus sich dhnliche
Triebe Bahn brachen®, auch wenn das barbarisch Dionysische und das griechisch
Dionysische von vornherein durch eine ,,ungeheure Kluft* geschieden sind, die im
Grunde nicht zu {iberbriicken ist. Trotzdem kommt es zu einer ,,Verséhnung zweier
Gegner” — Apollo und Dionysus — (GAT/KSA T 32), die gemeinsam ein Kind zeu-
gen: die attische Tragddie und den dramatischen Dithyrambus (cf. GAT/KSA 1 42).
Diese Versshnung beschreibt Nietzsche auch als ,,Ereignis™ (cf. GAT/KSA 1 32).
Andererseits ist das Verhiltnis der beiden ,,Kunsttriebe der Natur* (GdT/KSA
I 31) das von wechselseitigen Geburten, die die hellenische Kunstgeschichte her-
vorbringen. In dieser Lesart kommt das Dionysische nicht aus einem barbarischen
AuBlen der griechischen Kultur, sondern ist ihr als ihr latenter Urgrund einge-
schrieben. Das Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem 148t sich dann nur
gleichurspriinglich und ohne zeitliche Prioritdt denken. Auf der einen Seite ruht
das Apollinische auf dem Dionysischen; Apollo kann nicht ,,ohne Dionysus leben®.
Auf der anderen Seite droht das Dionysische stets damit, erneut in die apollinische
Traumwelt einzubrechen. So steht am Anfang der griechischen Kultur nicht ein
paradiesischer Zustand, sondern eine naive Kunst, die aus Abwehr gegen Dionysus
ganz und gar apollinisch ist. Apollinische Reaktion bringt sowohl die Kunst hervor
wie die olympische Gétterwelt. Am Ursprung der Kultur — wenn es sich hier noch
um einen einfachen Ursprung handelte — steht die silenische tragische Einsicht in
die Nichtigkeit, den Schrecken und die Entsetzlichkeit des Daseins, nach der es
besser sei, nicht zu sein, als ein menschliches Individuum zu sein (cf. GAT/KSA 1
35 f)). Die Kultur ist nichts anderes als die fortgesetzte Reaktion und die wiederkeh-
rende Sublimierung des Schreckens und Leidens an dieser unertréiglichen diony-
sische Wahrheit. Die kulturelle Kunstpraxis ist die stete Produktion eines erlosen-
den Scheins als Reaktion auf ein Leiden oder einen Schrecken. Nietzsches These
ist nicht, daB es auch Kunst gibt, die auf Schrecken und Leiden reagiert, sondern
daf3 dies jedes gelungene Kunstwerk notwendig tun mufs, weil dieses Leiden fiir
den Menschen existentiell ist, denn es ist die Bedingung seines Daseins selbst.” In

50 Diese Nétigung zum erlosenden Schein durch die im Kunstwerk zugleich vergessen-
de Qual hat Adorno als Verrat des dsthetischen Scheins am realen Leiden der Welt
historisiert und der Kulturindustrie als Schuld angelastet.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dieser Einsicht wurzelt die apollinische Scheinwelt, die so quasi im Dienste des Le-
bens kraftvolle Illusionen schafft, eine Welt, in deren ,triumphirende[m] Dasein[]
[...] alles Vorhandene vergéttlicht ist, gleichviel ob es gut oder bose ist* (GAT/KSA
135). Das Apollinische ist daher eine Art Schleier vor der dionysischen Einsicht in
die Abgriindigkeit des Daseins und kehrt so die silenische Weisheit — dal3 es besser
sei, nicht zu sein, als zu sein — um. Insofern ist der apollinische Kunsttrieb der Va-
ter der olympischen Welt, die den Schrecken des Daseins iiberwindet, verhiillt und
dem Anblick entzieht. Der Schrecken gebiert den apollinischen Schonheitstrieb so
,wie Rosen aus dornigem Gebiisch hervorbrechen” (GdT/KSA 1 36). Die apolli-
nisch-dionysische Kunst kann so einen metaphysischen Trost spenden, indem sie
ndmlich zeigt, ,,dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der Er-
scheinungen unzerstoérbar méchtig und lustvoll sei” (GAT/KSA I 56). Als Darstel-
lung einer Wahrheit tiber das Leben begegnet die Kunst einem drohenden Nihilis-
mus, einer buddhistischen Willensverneinung (z.B. a la Schopenhauer) und einem
Ekel vor der alltdglichen Wirklichkeit, den sie allerdings selbst erst erzeugt, da an-
scheinend nur die Kunst den Blick in die dionysische Wahrheit tiber die alltdgliche
Wirklichkeit organisieren kann. Die Kunst vermag aber auch den ,,Ekelgedanken
iiber das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit
denen sich leben ldsst®, ndmlich dem Erhabenen und dem Komischen (GdT/KSA
1 57). Da der wahre Quell des Leidens gerade Leiden an der Individuation und
der Zerstiickelung des Dionysus ist (,,Aus dem Licheln dieses Dionysus sind die
olympischen Gétter, aus seinen Thrénen die Menschen entstanden® (GAT/KSA 1
72))*, erhilt die Kunst ,,die freudige Hoffnung, dass der Bann der Individuation zu
zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit“ als einer dritten
Wiedergeburt des Dionysus (GdT/KSA I 73). Diese Lesart ist metaphysisch, weil
die Kunst eine hohere Wahrheit artikuliert und weil hier ein teleologisches Modell
der Geschichte vorausgesetzt ist.

In den apollinischen ,,Wahnvorspiegelungen und lustvollen Illusionen®, die die
Natur hervorbringt, um das Leiden am Dasein zu erlosen, zeigt sich ein Selbstver-
héiltnis des Willens”, wie Nietzsche in Anspielung auf Schopenhauer sagt: ,,In den
Griechen wollte der ,Wille* sich selbst, in der Verklarung des Genius und der Kunst-
welt, anschauen (GdT/KSA I 37). In diesem anschauenden Selbstverhiltnis des
Willens griindet die Schonheit der Kunst wie der olympischen Welt. Dieses anschau-
ende Selbstverhéltnis griindet in der ,,metaphysischen Annahme®, ,,dass das Wahr-
haft-Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich
die entziickende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlosung braucht™
(GAT/KSA T 38). Dieser Schein wird ,,als ein fortwdhrendes Werden in Zeit, Raum
und Causalitdt, mit anderen Worten, als empirische Realitét™ empfunden. Realitit,
Welt und empirisches Dasein griinden in der ,,in jedem Moment erzeugte[n] Vorstel-

51 Nietzsche fafit die Differenz von Apollinisch und Dionysisch auch als Differenz zwei-
er Kunstwelten, namlich der Plastik und der Musik.

52 Esist natiirlich die Frage, wie sich diese Bestimmung zu derjenigen Schlegels verhiilt,
nach der das dsthetische Subjekt ein Selbstverhiltnis der herstellenden Kraft ist. Wie
verhalten sich also Nietzsches ,,Wille* und Schlegels ,,Kraft zueinander? Auf diese
Frage habe ich keine gute Antwort.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 199

lung des Ur-Einen®. Gegeniiber diesem empirischen Schein verhélt sich der Traum
als Schein des Scheins. Das ,,Depotenziren des Scheins zum Schein“ erdffnet die
apollinische Kultur und die naive Kunst. Der Schein ist zum einen dionysischer ,,Wi-
derschein des ewigen Widerspruchs, des Vaters der Dinge*, zum anderen aus diesem
Schein gewonnene Vision einer ,,neue[n] Scheinwelt” des Apollinischen. Dionysus
und Apollo erndtigen sich wechselseitig, sie haben eine ,,gegenseitige Nothwendig-
keit™ (GAT/KSA I 39). Die Welt hat die Qual nétig, ,,damit durch sie der Einzelne zur
Erzeugung der erlosenden Vision gedringt werde™ (GAT/KSA 1 39).

Reformulieren 148t sich die Differenz von Apollinischem und Dionysischem
als darstellungsinterne Differenz von (sinnlich-schoner) Erscheinung und dem
durch die formale Anordnung des Materials in dieser Erscheinung Erscheinenden.
Die dionysische Destruktion apollinischer Zeichenhaftigkeit zeigt an sich den Tau-
schungs- und Erscheinungscharakter der Kunst selbst. Wiahrend das Apollinische
eine lustvolle Tduschung tiber die dionysisch-tragische Einsicht der Nichtigkeit
der Individualitdt und des wissenschaftlich-rationalen Zugangs zum Sein ist, ent-
stammt das Dionysische aus der Ent-tduschung tiber das Apollinische, in der dieses
als (Kultur-)Liige, Illusion oder anthropomorphe Fiktion destruiert wird. Das Dio-
nysische entsteht als Destruktion alltdglicher Sinnzusammenhinge, als Scheitern
rationalistischer Wissenschaft und als Erfahrung der Auflosung der Individualitét.
Die ésthetische Lust am Dionysischen ist ,,Lust an der Destruktion® (TuF 240). Das
Dionysische ist sinnverwirrend und -suspendierend, wihrend das Apollinische
sinnstiftend und ordnend ist. Threm Verhéltnis entspricht daher auch die Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung, die hier schon im Kunstwerk selbst
angelegt scheint. In der apollinisch-dionysischen Kunst (ver)sucht Nietzsche, Er-
habenes und Schones in der Kunstrezeption selbst zu integrieren.” Die ésthetische
Erfahrung impliziert sowohl Lust am schonen Schein wie erhabene Lust an des-
sen Zerstorung. Das Apollinische 146t sich auch als dreistellige Relation erldutern:
schon ist eine Entsprechung von Betrachter, Bild und Welt (cf. TuF 242)*, wihrend
das Dionysische nicht hohere metaphysische Wahrheit tiber das Wesen des Seins
ist, sondern Wabhrheit iiber die Fiktionalitit des schonen Scheins und der durch
Schénheit gegriindeten Ubereinstimmung von Subjekt und Welt (cf. TuF 244).
Dies wire eine nichtmetaphysische Lesart der dionysischen Wahrheitserfahrung,
da diese keine Metawahrheit iiber das Wesen des Seins, sondern Wahrheit iiber
den (negativen) Weltbezug des Subjekts ist.” Das Schone fungiert dann als ideo-

53 Cf. Norbert Bolz: Die Verwindung des Erhabenen — Nietzsche (in: Christine Pries
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169).

54 Cf. Friedrich Nietzsche: KSA VI 123: ,,Im Grunde spiegelt sich der Mensch in den Din-
gen, er hilt Alles fiir schén, was ihm sein Bild zurtickwirft”. Allerdings kann auch die
Darstellung von nicht Schénem — also HéBlichem, Schmerz, Leiden etc. — dieser Rela-
tion entsprechen. Die Kunst ist nicht auf die Darstellung des Schonen eingeschrénkt.

55 Allerdings faBt Nietzsche den dionysischen Wahrheitsbegrift sehr weit. Unter an-
derem ist er Erkenntnis {iber die Fiktionalitét der (apollinischen) Individualitit; Er-
kenntnis des wahren Menschen (cf. GAT/KSA 1 58); Erkenntnis tiber den illusorischen
Charakter der Kultur als die sich als die Realitét gebende Kulturliige (cf. GAT/KSA I
58) oder tiber empirische Alltagsrealitdt; Kritik an der wissenschaftlichen Erkenntnis

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

logische Verkennung einer eigentlichen Nicht-Entsprechung von Subjekt und Welt,
die (ndmlich die Verkennung) im Dionysischen dekonstruiert wird. Diese Ideologie
des Schonen — die Illusion einer Harmonie von Subjekt und Welt — scheint unserem
Alltag bzw. der rationalistischen Kultur notwendig zu inhérieren, so dafl wir die
apollinisch-dionysische Kunst brauchen, um uns der Fiktionalitdt der geglaubten
metaphysischen Fundamente unserer rationalistischen Kultur und unserer Welt je
wieder bewuBt zu werden. Hier erscheint es also so, als wire unser Alltag notwen-
digerweise rationalistisch geprégt (cf. S. 182 dieser Arbeit). Versteht man die Dif-
ferenz Dionysus/Apollo als die zweier Reflexionsformen, so kann man von einer
dionysischen ,,depotenzierenden Reflexion* und einer ,,begriindenden Reflexion™
(TuF 236) sprechen. Dem entspricht meine Unterscheidung von verunsichernder
Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung. Auf einer kiinstlerischen
Ebene bezeichnet Apollo die Form, Distanz, Begrenzung und alltdgliche Bestéti-
gung, also Sinnverdichtung. Das Dionysische dagegen bezeichnet ein Ausbrechen
aus der festgefiigten Welt des Sinns und ein Sich-verlieren im Nichtsinn, ist also
Sinnsubversion. Die dionysische Metawahrheit ist Wahrheit {iber den illusiondren
Charakter der apollinischen Darstellung, bleibt aber in der Bedingung ihrer Mog-
lichkeit vollstindig an die apollinische Darstellung gebunden (wie die Ironie bei
Schlegel). Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer
Selbstdestruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die du-
Bere Ironie bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhéngiges
Selbstunterlaufen der Fiktionalitdt des schonen Scheins apollinischer Darstellung
bzw. von Texten, z.B. durch die formale Anordnung des Materials. Die Dialektik von
Apollinischem und Dionysischem als Feststellen im Schein und dessen Destruktion
dhnelt strukturell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie
bei Schlegel. Feststellen in einem Werk und dessen Destruktion, Schaffen und Zer-
storen sind alle Teil eines kiinstlerischen Urprozesses. Auf der depotenzierenden
Reflexion dionysischer Kunst soll sich laut Nietzsche eine zu schaffende ,,Kultur
der Freiheit” griinden. Nietzsches Theorie der Kunst zielt so auf eine normative und
kritische Theorie der Kultur (cf. TuF 238).

Hier zeigt sich eine basale Ungleichzeitigkeit von Apollinischem und Dionysi-
schem: wihrend das Apollinische in der Prasenz einer (schonen) Darstellung — ei-
nes Bildes — besteht, zu der sich der Rezipient kontemplativ-anschauend verhilt,
ist das Dionysische immer nur vor oder nach dem Apollinischem. Es ist zugleich
aber nur in dieser apollinischen Perspektive tiberhaupt zugénglich: als riickpro-
jizierter Urzustand oder als zukiinftige Wirkung — also in der Rezeption — der

(das dem rationalistischen Erkenntnissubjekt (Sokrates) Nichtverstindliche ist nicht
zugleich das Unverstandige (cf. GAT/KSA I 96)); Erkenntnis iiber die Grausamkeit
(cf. GAT/KSA 1 56) bzw. geschlechtliche Allgewalt (cf. GAT/KSA 1 58) der Natur;
Erkenntnis iiber das unzerstérbare Leben und BewuBtsein einer urspriinglichen oder
zugrundeliegenden Einheit, die verloren ist und die die Kunst wiederherstellen kann
oder soll (cf. GdT/ KSA I 58); Erkenntnis iiber die Grausamkeit der Weltgeschichte
(cf. GAT/KSA 1 56); Erkenntnis iiber die Gottesndhe des Menschen bzw. seine Er-
habenheit (Anteil des Kiinstlers bzw. echten Zuhorers an einer urspriinglichen Zeu-
gungslust) und Erkenntnis tiber Ding an sich vs. Erscheinung (cf. GAT/KSA 159).

- am 14.02.2026, 14:03:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 201

Wagneropern. Der riickprojizierte dionysische Urzustand wird bei freundlicher
Lesart — wenn man Nietzsche mit charity liest, wie Fietz dies tut — als urspriing-
liche Differenz oder ewiger Widerspruch begreifbar. Bei weniger freundlicher
Lesart ist der Urzustand jedoch auch als harmonische Einheit eines ,,Ur-Einen®,
eines selbstprasenten Ursprungs oder als Verschmelzungserfahrung von Kiinst-
ler und dem ,,wahrhaft einen Subjekt interpretierbar. Nietzsche selbst legt sich
in der Doppelung seiner Formulierungen nicht fest, oder besser: die Unklarheit
ist der Ubernahme Schopenhauerischer Metaphysik und Terminologie geschul-
det, etwa der Dichotomie von Willen und seiner Objektivation in der Vorstellung.
Dann stiinde einer metaphysischen Lesart — Metaphysik des Ursprungs als Ein-
heit — eine dekonstruktive Lesart — am Anfang steht eine urspriingliche Differenz,
die nicht einfach anfinglich sein kann — entgegen. Die Entscheidung der Frage,
welche Lesart die richtige ist, soll hier dahingestellt bleiben.

Faflt man die Darstellung als apollinisch auf, das in ihr Erscheinende als dio-
nysisch, so stellt sich die Frage, was indirekt in dem selbstinszenierten Scheitern
der apollinischen Erscheinung zur Darstellung gelangt. Es ist weder das tropolo-
gische System der Sprache (wie bei de Man) noch eine urspriinglich-herstellende
Kraft (wie die Poesie bei Schlegel), sondern eine Mischung aus Wahrheitserfah-
rung (Wahrheit tiber den fiktiven Charakter der apollinischen schonen Bilderwelt),
schmerz- und lustvoll erfahrener Destruktion der Individualitét des Kiinstlers und
der alltdglichen Sinnzusammenhinge, orgiastischem Rausch und sich objekti-
vierendem Willen (im Anschlu8 an Schopenhauer). Im AnschluB3 an Fietz liee
sich auch die Signifikanz, das Zeigen der Zeichenhaftigkeit, als in der apollini-
schen Darstellung erscheinende dionysische ,Wahrheit® auffassen, die zugleich ein
Zeigen der im Kunstwerk operierenden Kraft ist. Die Signifikanz wére dann das
vmokeipevov der musikalischen Darstellung und erschiene mittels Selbstdestruk-
tion des Apollinischen. In jedem Fall ist die durch die Kunst vermittelte Wahrheit
eine durch das Apollinische im Kunstwerk hergestellte Wahrheit, sie ist innerhalb
des Kunstwerks nur eine rhetorische Metapher, die der Kiinstler produziert.

Es ist augenscheinlich, daf bei Nietzsche Wahrheit und Schonheit — gegen
die Tradition des Deutschen Idealismus — auseinandertreten. Die Gleichung von
Wahrheit und Schonheit wird in sich fraglich: die dionysische Wahr- oder Weis-
heit ist nicht schon, sondern schrecklich und unertriglich, da sie die Wahrheit
tiber die Nicht-Entsprechung von menschlicher Welt und Sein des Seienden zu
Tage fordert. Die apollinische Bilderwelt tduscht tiber diese unertrégliche ,,diony-
sische Wahrheit mit Hilfe des schénen Scheins hinweg, womit eine Konzeption
des schonen Scheins als Gegenteil der Wahrheit, also Schonheit als (notwendige)
Lige, formuliert wird. Damit sind bereits die moralischen Werte von Wahrheit und
Liige umgedreht: da die Wahrheit (1) (als reale Nicht-Korrespondenz von Subjekt
und Welt) unertriglich ist, kann nur die tiber diese hinwegliigende Schonheit die
menschliche Welt stabilisieren, indem sie die Konventionen erfindet, die wieder-
um Wahrheit (2) (qua Konvention) verbiirgen. Hier zeigt sich zugleich die Diffe-
renz der dsthetischen Wahrheitserfahrung bei Nietzsche zu derjenigen Baumgar-
tens. Wahrend Baumgarten verworrene Erkenntnisse und dunkle Empfindungen
in eine Asthetik als verlingerter Erkenntnistheorie integriert, ist bei Nietzsche die

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

asthetische Wahrheitserfahrung eine vom Kunstwerk produzierte Metaerfahrung
iber die Fiktionalitdt anthropomorpher und rationalistischer Metaphysik.

Es sei noch festgehalten, daB Nietzsche insgesamt drei Kunstarten unterschei-
det (auch wenn er diese Unterscheidung nicht konsequent durchhélt): es gibt erstens
rein apollinische — d.h. bildhafte — Kunst (Plastik, Epik, Malerei), deren Medium
das in der Zeit festgestellte Bild ist und deren Rezeption in einer Kontemplation be-
steht. Zweitens eine — heftig kritisierte — sokratische Kunst, die individualistisch,
rationalistisch und die Realitét abbildend ist.” Sokratische Kunst beschrinkt das
—und sich auf das — Apollinische, weil es das Dionysische vergifit oder verdriangt.”
Drittens schlieBlich die apollinisch-dionysische Kunst (Lyrik, Musik), die etwas an
sich Nichtsichtbares zum Ausdruck bringt. Apollinisch-dionysische Kunst sind der
Dithyrambus, eine bestimmte Lyrik, Gedichte, die Opern Wagners und die dltere
attische Tragddie. Eine rein dionysische Kunst ist unmdoglich, da rein dionysisch
nur die Verausgabung einer rauschhaften Orgie sein kann, der Kiinstler aber nur
in der Distanz zum Rausch bzw. dionysischen Zustand produktiv sein kann. Die
Grenzziehungen zwischen diesen drei Kunstarten sind wahrscheinlich nicht streng
durchzuhalten, da Nietzsche sie im Durchgang seines Textes selber verschleift.
Man kann daher auch wie Paul de Man davon sprechen, daf} ,,jmmer dann, wenn
eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, Apollon und Sokrates
vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind, und daf es unméglich ist,
eine zu erwihnen, ohne auch die anderen miteinzubeziehen” (AL 124).%

56 Als Hauptvertreter und Begriinder dieses ,,4sthetischen Sokratismus® erscheint Eu-
ripides. Dieser habe den Alltagsmenschen und Zuschauer auf die Biithne gebracht
(cf. GAT/KSA 176) und auf der Biithne einfach die Realitét abgebildet. Zugleich habe
er den Zuschauer in eine beurteilende Instanz verwandelt (cf. GAT/KSA I 78). Das
dramatisierte Epos von Euripides bleibt rein apollinisch und erhilt als episch-apol-
linische Kunst jederzeit die anschauende Distanz bei, die in der dionysisch-apolli-
nischen Kunst verschwindet (cf. GAT/KSA 1 83). Statt apollinischer Anschauungen
und dionysischer Entziickungen biete Euripides lediglich ,,paradoxe Gedanken® und
feurige Affekte” (GAT/KSA I 84). Alles muB3 ,verstdndig sein, um schon zu sein‘.
Nietzsche kritisiert die Elemente der Euripidischen Dramen: den Prolog als ,,rationa-
listische Methode®, das Erzeugen von Pathos und den deus ex machina (GAT/KSA 1
85 f)). Nietzsches Kritik der rationalistischen Asthetik, wie sie Euripides angeblich
begriindet, ist also bloB eine Wiederholung der die Asthetik griindenden Kritik am
Rationalismus, d.h. Nietzsche wiederholt die Kritik Baumgartens an Descartes inner-
halb der Asthetik selbst (Re-entry der metaphysischen Deutung der Differenz Ratio/
Sinnlichkeit auf der Seite der Asthetik), wobei des Subjektive (=Asthetische) in der
Kunst jetzt zunéchst der ,,Instinkt ist (cf. KSA 1, S. 540 ff)). Beim spiteren Nietzsche
ist es dann der Leib bzw. dessen Triebe.

57 Esist aber die Frage, inwieweit sich die von Nietzsche behauptete Differenz von apol-
linischer und sokratischer Kunst angesichts dieser Bestimmung noch halten 146t.

58 Eine ironische Pointe der Geburt der Tragddie liegt darin, daf3 der Text sich exakt der
narrativen und dramaturgischen Muster bedient, die er selbst in der ,,sokratischen
Kunst denunziert, wie dies de Man gezeigt hat. Es ist eine sokratische Ironie, die es er-
moglicht, das gesamte Wertesystem umzudrehen. Der denunzierte Sokrates wire der

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 203

v

Im folgenden werde ich das Verhiltnis von Apollinischem und Dionysischem auf
dreifache Weise erldutern: erstens als temporale Bestimmung in der Perspektive
einer Produktionsésthetik, zweitens als strukturelle Bestimmung innerhalb von
Kunstwerken und drittens wiederum temporal als rezeptionsdsthetische Wirkung
von apollinisch-dionysischer Kunst. Daran schlief8t viertens eine Erlduterung as-
thetischer Subjektivitit im Rahmen einer Asthetik des Spiels an.

Das &sthetische Subjekt tritt in der Geburt der Tragddie an zwei Positionen in
Erscheinung: zum einen als Kunstrezipient in dem Antagonismus von ,,dchtem™
Zuhorer und sokratischem Kunstkritiker”, zum anderen als kiinstlerisch tétiges
Subjekt. Das dsthetische Subjekt ist bei Nietzsche nicht das der Poesie wie bei
Schlegel, sondern das der Musik und der Lyrik, und zwar eher in der Rezeption
als der Produktion. In der Tat scheint Nietzsche Rezipienten und Komponisten
bzw. komponierende Titigkeit in eins zu setzen” — eine problematische Konfi-
guration, wie schon Heidegger bemerkte. Diese Arbeit geht davon aus, dal3 apol-
linische und dionysische Elemente nicht nur in jedem gelungenem Kunstwerk,

Statthalter einer metafigurativen Ironie Nietzsches, der Tatsache, dal man Wissen-
schaft — z.B. Philologie — braucht, um Wissenschaft kritisieren zu kénnen. Indem man
voraussetzt, was man denunziert. — Die Bemerkung de Mans 146t sich in der Tat auch
fuir die Kultur plausibilisieren: ,,je nach der Proportion der Mischungen haben wir eine
vorzugsweise sokratische oder kiinstlerische oder tragische Cultur: oder wenn man
historische Exemplificationen erlauben will: es giebt entweder eine alexandrinische
oder eine hellenische oder eine buddhaistische Cultur* (GdT/KSA 1 116).

59 Nietzsche kritisiert den (rationalistischen) urteilenden Zuschauer der Tragodie. Der
echte Zuschauer ist weder der ,,ewig Hungernde® noch der lust- und kraftlose Kri-
tiker (cf. GAT/KSA I 120). Nach Nietzsche hat sich der Zuschauer aller Kritik und
allen Urteilens zu entheben: er muf alle theoretischen, praktischen und dsthetischen
Urteile suspendieren, um in der Verschmelzung mit dem schaffenden Ursubjekt die
dionysische Wahrheit und ihren metaphysischen Trost zu spiiren. Also kein Urteil,
weder des Geschmacks noch iiber die Schonheit, denn die Kategorie des Schonen
macht nur in der apollinischen Kunst — Epik, Malerei und Plastik — Sinn, nicht aber
in der apollinisch-dionysischen Musik. Damit ist zugleich die anthropologische Be-
stimmung des Menschen als nach Erkenntnis Hungerndem fragwiirdig geworden,
dem in der Kunstrezeption die Position des rationalistischen Kritikers entspricht (cf.
GdT/KSA 1 120 u. 146). Cf. zum Kritiker als Signum der Moderne auch die Zwei-
te Unzeitgemdfie Betrachtung (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe
15 Biinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988, Band I, S. 243-334).

60 Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Béin-
de, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977
u. 1988, Band VI, S. 9-53): ,,[...] diese Musik [gemeint ist Bizets Carmen, J.S.] nimmt
den Zuhdrer als intelligent, selbst als Musiker [..]. Ich vergrabe meine Ohren noch
unter diese Musik, ich hore deren Ursache. Es scheint mir, dass ich ihre Entstehung
erlebe [..]° (l.c., S. 14/Hervorhebungen von mir, J.S.).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sondern auch im Prozef3 der Kunstproduktion wie der -rezeption zu finden sind.

1. Produktionsésthetische Erlduterung. Zu den apollinisch-dionysischen Kunst-
trieben der Natur verhilt sich der Kiinstler nachahmend. Er kann sowohl ,,apolli-
nischer Traumkiinstler wie ,,dionysischer Rauschkiinstler” sein oder aber beides
zugleich. Letzteres in dem Moment, in dem er entweder griechische Tragddien
oder Wagneropern verfafit oder Lyriker ist:

,,Die Dichtung des Lyrikers kann nichts aussagen, was nicht in der ungeheuersten Allge-
meinheit und Allgiltigkeit bereits in der Musik lag, die ihn zur Bilderrede néthigte. Der
Weltsymbolik der Musik ist eben deshalb mit der Sprache auf keine Weise erschopfend bei-
zukommen, weil sie sich auf den Urwiderspruch und Urschmerz im Herzen des Ur-Einen
symbolisch bezieht, somit eine Sphire symbolisirt, die iiber alle Erscheinung und vor aller
Erscheinung ist. Ihr gegeniiber ist vielmehr jede Erscheinung nur Gleichniss: daher kann
die Sprache, als Organ und Symbol der Erscheinungen, nie und nirgends das tiefste Innere
der Musik nach Aussen kehren, sondern bleibt immer, sobald sie sich auf Nachahmung der
Musik einldsst, nur in einer dusserlichen Beriihrung mit der Musik [...].“ (GdT/KSA 1 51)

Das ist die Geburtsstunde des ,,dithyrambische[n] Dionysusdiener[s]* als des er-
sten Kiinstlers, der zu jener ,,H6he der Selbstentdusserung®™ gelangen muf3, die
,»in jenen Kriften sich symbolisch aussprechen will“. Eine Aussprache, die aller-
dings nur ,,von Seinesgleichen verstanden wird (GAT/KSA 1 34). In diesem diony-
sischen Zustand ist der Mensch ,,nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk geworden:
die Kunstgewalt der ganzen Natur, zur hochsten Wonnebefriedigung des Ur-Ei-
nen, offenbart sich hier unter den Schauern des Rausches® (GAT/KSA 1 30).”" Als
Kiinstler wiederum sinkt er ,,einsam und abseits“ von der dionysischen Trunken-
heit nieder und trdumt jetzt einen apollinischen Traum. Der Kiinstler muf3 also
gerade der urdionysischen Orgie und damit dem unreflektierten Rausch den Riik-
ken kehren, also eine Distanz vor dem unmittelbaren Erleben des Dionysischen
einnehmen. Die dsthetische Urerfahrung ist also nicht identisch mit einer diony-
sischen Rauscherfahrung, sondern muf3 anders beschrieben werden. Der vorgén-
gige dionysische Zustand im kiinstlerischen ProduktionsprozeB ist der einer Beja-
hung der Depotenzierung des schénen Scheins als dionysische Destruktionserfah-
rung durch das Subjekt. Nietzsche beschreibt das dsthetische Subjekt als Kiinstler
der Musik und der Lyrik — das durch eine Kluft vom Epiker und Plastiker getrennt
ist — als Ineinanderspielen dreier Zustdnde und als dreistufige Erfahrung. Auf ei-

61 Heidegger schreibt: Der ,,Rausch als Gefiihlszustand sprengt gerade die Subjektivi-
tit des Subjektes. Im Gefiihl-haben fiir die Schonheit ist das Subjekt iiber sich hin-
aus gekommen, also nicht mehr subjektiv und Subjekt. Umgekehrt: die Schonheit
ist kein vorhandener Gegenstand eines bloen Vorstellens; als das Bestimmende
durchstimmt sie den Zustand des Menschen. Die Schénheit durchbricht den Kreis des
weggestellten, fiir sich stehenden ,Objektes® und bringt dieses in die wesenhafte und
urspriingliche Zugehorigkeit zum ,Subjekt’. Der édsthetische Zustand ist weder etwas
Subjektives noch etwas Objektives. Die beiden dsthetischen Grundworte Rausch und
Schonheit benennen in derselben Weite den ganzen &sthetischen Zustand und das,
was in ihm sich eréffnet und ihn durchherrscht™ (N I 124).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 205

nen Moment dionysischer Depotenzierung folgt als Reaktion erst ein musikali-
scher Zwischenzustand und dann eine apollinische Bilderflut. Depotenziert wird
die Individualitit des dsthetischen Subjekts, ,,weil wir den subjectiven Kiinstler nur
als schlechten Kiinstler kennen und in jeder Art und Héhe der Kunst vor allem und
zuerst Besiegung des Subjectiven, Erlosung vom ,Ich® fordern, ja ohne Objectivi-
tét, ohne reines interesseloses Anschauen nie an die geringste wahrhaft kiinstleri-
sche Erzeugung glauben konnen (GdT/KSA 1 42 f)).

Im AnschluB3 an Schiller beschreibt Nietzsche die erste Stufe des produktions-
asthetischen Geschehens — in diesem Fall der Dichtung — als eine ,,musikalische
Stimmung®, in der der Lyriker ,,zuerst, als dionysischer Kiinstler, génzlich mit dem
Ur-Einen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden® ist. In einem sekun-
dédren Prozel3 ,,producirt [der Lyriker] das Abbild dieses Ur-Einen als Musik®. Der
,,bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik® wird wieder-
um als gleichnissartiges Traumbild sichtbar und erzeugt eine ,,zweite Spiegelung®.
In diesem dionysischen Prozefl hat der Kiinstler seine Subjektivitit aufgegeben
und versinnlicht den ,,Urwiderspruch und Urschmerz®, den Abgrund des Seins,
in einer apollinischen Traumszene aus dionysisch-musikalischer Verzauberung, in
der gleichsam ,,Bilderfunken* als lyrische Gedichte entstehen (cf. GAT/KSA 144).”
Wesentlich ist hier die Sekundaritit des Bildes gegeniiber der nichtsichtbaren Mu-
sik, die unmittelbar nach dieser Passage zu einer Abqualifizierung des Plastikers
und des Epikers dient, die ,,in das reine Anschauen der Bilder versunken‘ sind.”
Am Anfang ist nicht das Bild — d.h. in der Sprache nicht die Metapher —, sondern
eine Erfahrung der Entgrenzung und individuellen Aufgabe als Bedingung kiinst-
lerischen Schaffens. Die daraus resultierende Kunst ist im strikten Sinne weder
nachahmend noch abbildend, weder imitatio noch pi{pnoig im Bezug auf die sicht-

62 Auch der Lyriker kann dionysischer Kiinstler sein. Statt zuerst eine Abfolge von Bil-
dern zu sehen, schafft der Lyriker qua seiner Identitdt mit dem Musiker als diony-
sischer Kiinstler: ,,Er ist zuerst, als dionysischer Kiinstler, gdnzlich mit dem Ur-Ei-
nen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden und producirt das Abbild
dieses Ur-Einen als Musik [...]; jetzt aber wird diese Musik ihm wieder wie in einem
gleichnissartigem Traumbilde, unter der apollinischen Traumeinwirkung sichtbar. Je-
ner bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik mit seiner Er-
16sung im Scheine, erzeugt jetzt eine zweite Spiegelung, als einzelnes Gleichnis oder
Exempel. Seine Subjektivitit hat der Kiinstler bereits in dem dionysischen Prozess
aufgegeben [...]° (GAT/KSA 1 44).

63 Dazuim Widerspruch steht allerdings eine Passage, in der Nietzsche das ,,aesthetische
Urphédnomen® des ,,dchten Dichters” beschreibt, in dem die Metapher nicht rhetor-
ische Figur ist, ,,sondern ein stellvertretendes Bild, das ihm wirklich, an Stelle eines
Begriffs, vorschwebt® und das er anschaut. Also eine urspriingliche Metaphorizitt
am Ursprung des Dichtens, die absolut im Widerspruch steht zu der Beschreibung ei-
ner urspriinglich bildlosen musikalischen Stimmung. Hier scheint die Metapher eine
urspriingliche Substitution des Begriffs durch das Bild zu implizieren (cf. GAT/KSA I
60). In der mit Euripides identifizierten sokratischen Kunst ist die Metapher dagegen
nur noch rhetorische Trope als Schmuck (cf. GAT/KSA 1 81).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

bare Welt", sondern schafft erst selbst eine Welt aus der Erfahrung dionysischer
Destruktion des Apollinischen oder der Depotenzierung des schonen Scheins.®
Die ,,Bilder des Lyrikers sind ,,nichts als er selbst und gleichsam nur verschiedene
Objectivationen von ihm, weshalb er als bewegender Mittelpunkt jener Welt ,ich
sagen darf: nur ist diese Ichheit nicht dieselbe, wie die des wachen, empirisch-re-
alen Menschen® (GAT/KSA I 45). In der dsthetischen Erfahrung kommt es zu einer
Auflosung des Subjekts und der Subjekt/Objekt-Relation:

,»Wir behaupten vielmehr, dass der ganze Gegensatz, nach dem wie nach einem Werth-
messer auch noch Schopenhauer die Kiinste einteilt, der des Subjectiven und des Objecti-
ven, {iberhaupt in der Asthetik ungehdrig ist, da das Subjekt, das wollende und seine egois-
tischen Zwecke fordernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ursprung des Kunst ge-
dacht werden kann. Insofern aber das Subject Kiinstler ist, ist es bereits von seinem in-
dividuellen Willen erlost und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine
wahrhaft seiende Subject seine Erlosung im Scheine feiert. [...] wohl aber diirfen wir von
uns selbst annehmen, dass wir fiir den wahren Schopfer derselben [der Kunstwelt, J.S.]
schon Bilder und kiinstlerische Projectionen sind und in der Bedeutung von Kunstwer-
ken unsre hochste Wiirde haben — denn nur als dsthetisches Phdnomen ist das Dasein
und die Welt ewig gerechtfertigt: — wihrend freilich unser Bewusstsein tiber diese unsre
Bedeutung kaum ein andres ist als es die auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr
dargestellten Schlacht haben. [...] Nur soweit der Genius im Actus der kiinstlerischen Zeu-

64 In der Frage der Abbildung in der Kunst griindet auch Nietzsches Kritik an der Re-
naissanceoper: Wihrend diese immer nur die Suche nach duflerlichen Analogien in-
auguriert und eine schlechte abbildorientierte Tonmalerei hervorbringt, wird in der
apollinisch-dionysischen Kunst ,,der Mythus [...] als ein einziges Exempel einer in’s
Unendliche hinein starrenden Allgemeinheit und Wahrheit anschaulich empfunden®
(GdT/KSA I 112). Der Mythus — der hier eine Verbindung aus Mythologie und Fabel
bezeichnet — wird aus der Musik geboren, eine Geburtsstunde, auf deren Wiederhol-
barkeit die ganze kunst- und philosophiegeschichtliche Metaphysik Nietzsches be-
ruht: die Moglichkeit einer Wiedergeburt der dionysisch-apollinischen Kunst durch
Wagner (cf. GAT/KSA I 111/cf. auch GdT/KSA I 107). Nietzsches Polemik gegen
die (Kultur der) Oper kulminiert in dem Vorwurf, diese habe den sprachlichen Text
iber die Musik bzw. den Kontrapunkt gestellt und diese dadurch zu einer Imitation
sprachlicher Metaphorizitit reduziert (cf. GAT/KSA I 123/ cf. auch GAdT/KSA I 126).
Die Oper beruht zudem auf der falschen Meinung, daf3 ,,eigentlich jeder empfindende
Mensch Kiinstler sei* (GAT/KSA 1 124). Allerdings bringt Nietzsche an anderer Stelle
Formulierungen, die die Tatigkeit des Rezipienten explizit in Analogie bringen zum
kunstproduzierenden Subjekt (cf. FuBnote 60).

65 In der Gétzen-Déammerung spricht Nietzsche von der ,,Psychologie des Kiinstlers®,
dessen ,,dsthetisches Thun und Schauen“ eine ,,physiologische Vorbedingung® hat,
den Rausch. Der Rausch ist ein ,,Gefiihl der Kraftsteigerung und Fiille, aus der her-
aus die Dinge ,,vergewaltigt” werden, indem man sie idealisiert. Schaffen bezeichnet
ein ,,ungeheures Heraustreiben der Hauptziige* (Friedrich Nietzsche: Gétzen-Déimme-
rung (Kritische Studienausgabe 15 Bdnde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter,
Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 55-161), hier S. 116).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 207

gung mit jenem Urkiinstler der Welt verschmilzt, weiss er etwas iiber das ewige Wesen
der Kunst; denn in jenem Zustande ist er, wunderbarer Weise, dem unheimlichen Bild des
Mihrchens gleich, das die Augen drehn und sich selber anschaun kann; jetzt ist er zugleich
Subject und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer. (GAT/KSA 1 47 f./Her-
vorhebungen von Nietzsche)

Der lyrische Kiinstler ist also bereits nicht mehr das Individuum des Alltags, son-
dern ,.fithlt aus dem mystischen Selbstentiusserungs- und Einheitszustande eine
Bilder- und Gleichniswelt hervorwachsen (GdT/KSA 1 44), die nicht derjenigen
des Epikers oder Plastikers entspricht. Die Bilder der Lyrikers sind vielmehr ,,Ob-
jectivationen® einer ,,im Grunde der Dinge ruhenden Ichheit”, die nicht die des
,wachen, empirisch-realen Menschen® ist. In diesem Zustand ist der Kiinstler von
seiner alltiglichen Subjektivitét erlost und ,,gleichsam Medium geworden, durch
das hindurch das eine wahrhaft seiende Subjekt seine Erlosung im Scheine fei-
ert”. Dieses #sthetische Subjekt, das ,,im Actus der kiinstlerischen Zeugung mit
jenem Urkiinstler der Welt verschmilzt® ist in diesem Zustande zugleich ,,Subjekt
und Objekt, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer (GdT/KSA 1 48). Wie
ist dies zu verstehen? Das Dionysische ist hier sowohl die zuvor erlittene Gewalt
einer Destruktion des Alltagsindividuum wie eine Lust an der kiinstlerischen Pro-
duktivitdt: ,,Was theilt der tragische Kiinstler von sich mit? Ist es nicht gerade der
Zustand ohne Furcht vor dem Furchtbaren und Fragwiirdigen, das er zeigt?* (KSA
VI 127). Auch bei Nietzsche zeigt sich also, was bereits bei Kant und bei Schlegel
zu Tage trat: von dsthetischen Zustédnden des Subjekts 146t sich nur reden, wenn
man diese ambivalent beschreibt. Sie stehen in der Dialektik eines souveridnen
Mitspielens und Selbstbestimmens des Subjekts (fundierende Selbstbeschreibung)
einerseits und der Aufgabe der Subjektivitdt zugunsten einer kréfteerfahrenden
Medialitdt andererseits (subjektive Verunsicherung). Das #sthetische Subjekt ist
paradoxerweise zugleich stirker und schwicher als das alltédgliche Subjekt.

2. Die strukturelle Erlduterung des kunstwerkinternen Verhéltnisses von Apol-
linischem und Dionysischem fafit beide als Elemente eines Kunstwerks — etwa der
attischen Tragddie oder der Wagneroper — auf. In der attischen Tragodie griindet
alles auf dem dionysischen Element des Satyrchors, der sich in Visionen ,,immer
von neuem wieder in einer apollinischen Bilderflut entladet®. Das Drama ist ,,die
apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen* und ist als
solches ,,Objectivation eines dionysischen Zustandes®, der nicht ,,apollinische Erlo-
sung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des Individuums und sein
Einswerden mit dem Ursein“ darstellt (GAT/KSA 1 62). Wihrend also der Chor das
dionysische Moment markiert, ist der Schauspieler und der Dialog apollinisches
Moment (cf. GAT/KSA 1 64). Das Apollinische entsteht als Maske der ,,Lichtbild-
erscheinungen des sophokleischen Helden®, die aus einem Blick ins ,,Innere und
Schreckliche der Natur” als Reaktion entsteht, der doch zugleich erst durch die
Kunst zustande kommt. Das Apollinische der Kunst entsteht als Reaktion auf die
dionysische Wahrheit (cf. GdAT/KSA 1 65). Die dsthetische Lust an der Tragddie folgt
aus der vom Zuschauer erfahrenen oder erlebten Vernichtung des Heldens, durch
die das Zerbrechen des Individuums zur Darstellung gelangt (cf. GAT/KSA 1 108).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Die Musik bestimmt Nietzsche im AnschluB3 an Schopenhauer als unmit-
telbares Abbild des Willens selbst. Daher fallt die Musik aus der Kategorie des
Schoénen heraus: schon sind nur die apollinischen Elemente der Kunstarten und
Kunstwerke (cf. GAT/KSA T 104/ cf. auch GdT/KSA 1 127). Schon ist alles, was
dem Menschen sein Bild zurtickwirft und ihn sich spiegeln 146t (,Im Grunde
spiegelt sich der Mensch in den Dingen, er hilt Alles fiir schon, was ihm sein Bild
zurtickwirft [...] (KSA VI 123)). Das ergibt eine dreistellige Relation: schon ist
die Ubereinstimmung vom Weltbild, Kunstwerk und Subjekt.

Apollinisches wie Dionysisches sind beide in einem Kunstwerk als Spiel von
Erhaltung und Bestdtigung der Regel und Transgression des Bestehenden (zugleich
das Bestehende zerstérend und das Neue schaffend) wirksam. Das Apollinische
zeigt sich so als das Erhaltende und Schone, als Bestitigung der Regel und des
Begriffs, wihrend das Dionysische zerstorend, transgressierend, transzendierend
ist und ein schopferisches, produktives Moment bezeichnet, produktionsésthetisch
also die Position des Genies.

Musik und Mythos sind in der dionysisch-apollinischen Kunst — also der at-
tischen Tragodie und der Opern Wagners — voneinander untrennbar. Die Musik
gebiert den anschaubaren Mythos® ebenso wie den individuellen tragischen Hel-
den: ,,.Die Tragodie stellt zwischen die universale Geltung ihrer Musik und den
dionysisch empfinglichen Zuhorer ein erhabenes Gleichniss, den Mythus®“. Der
Mythos ,,schiitzt uns vor der Musik®, die ohne Bild unertriglich wire (GdT/KSA
1 134), wie es etwa die Musik des dritten Aktes des Tristan wire, wenn man sie
als Symphonie horte. Erst der apollinische Mythos und der individuelle Held ma-
chen sie ertrdglich. Umgekehrt verleiht die Musik dem Mythos eine metaphy-
sische Bedeutung, die er fiir sich allein nicht erreichen konnte. Aus der diony-
sischen Musik bricht ,,die apollinische Kraft™ hervor, die auf ,,Wiederherstellung
des fast zersprengten Individuums gerichtet” ist und jetzt eine wonnevolle Tdu-
schung hervorbringt (GAT/KSA I 136). Das apollinische Gleichnisbild des Mythos
rettet” uns vor ,,dem ungeddimmten Ergusse des unbewufBten Willens®, indem es
uns der ,,dionysischen Allgemeinheit™ entreifit und fiir den individuellen Helden
entziickt. Das Bild, der Begriff und die ethische Lehre konstituieren die apolli-
nische Tauschung, die Musik wére Darstellung eines Bildes, wihrend es sich doch in
Wahrheit andersherum verhilt und die Musik erst den Text und die Bildlichkeit aus
sich erzeugt (cf. GAT/KSA T 137). Es scheint dann so, als ob ,,das Dionysische, im
Dienste des Apollinischen, dessen Wirkungen zu steigern vermochte® (GAT/KSA 1
137). Die Wallungen des Willens sind gleichsam sichtbar geworden wie eine Fiille
lebendig bewegter Linien und Figuren, die der Zuhorer vor sich sieht (cf. GAT/KSA
I 140). In der ,,prastabilirten Harmonie* zwischen Drama und Musik erreicht die
Tragddie einen ,,sonst unzuginglichen Grad von Schaubarkeit®. Bithnenbild, Cha-
raktere, Text und Handlung bzw. Mythos sind bereits selbst Objektivationen oder
Versinnlichungen der dionysischen Musik, die die direkte Einwirkung der Musik
auf den Zuhorer oder -schauer abmildern und diese Musik erst ertrédglich machen.

3. Temporale Erlduterung der Relation Apollo/Dionysus als Rezeptionsver-

66 Unter Mythus versteht Nietzsche ein ,,zusammengezogene[s] Weltbild* und eine ,,Ab-
breviatur der Erscheinung” (GdT/KSA 1 145).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 209

hiltnis. Die Wirkung der Tragédie bzw. Wagneroper liegt in der gleichnishaf-
ten Versinnlichung der Musik in sichtbaren Bildern — seien es im Drama selbst
sichtbare auf der Biihne oder die im Rezipienten erzeugten. Der hochste Moment
der dionysisch-apollinischen Kunst liegt in der Selbstverneinung des Apolli-
nischen, d.h. in der Vernichtung des individuellen Helden. Das zeichnet die apol-
linisch-dionysische Kunst vor der rein apollinischen Kunst (Epik, Plastik, etc.)
aus, in der sich alles im schonen Schein bewegt und die in einem kontemplati-
ven Schauen rezipiert wird. Die Tragddie hingegen erhebt seine Zuschauer durch
die Dialektik von apollinischer Versinnlichung und dionysischer Destruktion des
schonen Scheins. Die Kréfteverhiltnisse sind daher genau umgekehrt: der dio-
nysische Zauber, ,,der, zum Schein die apollinischen Regungen auf‘s Hochste
reizend, [vermag] doch noch diesen Ueberschwang der apollinischen Kraft in
seinen Dienst zu zwingen®. Der tragische Mythus ,,ist nur zu verstehen als eine
Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmittel; er fiihrt
die Welt der Erscheinung an die Grenzen, wo sie sich selbst verneint und wieder
in den Schooss der wahren und einzigen Realitét zuriickzufliichten sucht* (GdT/
KSA I 141). Es stehen hier also zwei Rezeptionsmodelle gegeneinander: zum ei-
nen eine kontemplative anschauliche Kunsterfahrung etwa der Plastik und eine
Uberwiltigungserfahrung durch das Dionysische der Musik.

Die apollinische Tauschung schiitzt und rettet ,,vor dem unmittelbaren Einssein
mit der dionysischen Musik“ (GdT/KSA I 150). Das Apollinische garantiert eine
asthetische Distanz zum Dionysischen, das als reines nicht zu ertragen wire. Das
Dionysische kann deshalb nicht direkt und unmittelbar wirken, weil seine Wirkung
dann nicht mehr #sthetisch(-es Spiel) wire, sondern reales Geschehen und damit
so unertraglich wie die Objekte erhabener Natur, wenn keine Distanz zu ihnen be-
steht. Die apollinischen Gleichnisbilder scheinen ,,eben sowohl Etwas zu offenbaren
als zu verhiillen” oder anders: das Apollinische offenbart nur das verhiillte Diony-
sische. Das Dionysische fungiert als Statthalter einer dsthetischen Sehnsucht, ndm-
lich ,,schauen zu miissen und zugleich iiber das Schauen hinaus sich zu sehnen®
(GAT/KSA 1 150/ cf. GAT/KSA 1 153) und markiert so einen UberschuB der Darstel-
lung tiber das Dargestellte, der analog ist zur Konzeption der Ironie durch Schlegel.

Nietzsche fait die Frage nach der &sthetischen Wirkung der apollinisch-dio-
nysischen Kunst als Frage nach dem Verhiltnis der Musik zu Bild und Begriff (cf.
GdT/KSA 1 104). Wir verstehen einerseits die Musik als die ,,Sprache des Willens
unmittelbar®, indem wir sie ,,in einem analogen Beispiel uns® verkorpern. Anderer-
seits ,,kommt Bild und Begriff unter der Einwirkung einer wahrhaft entsprechen-
den Musik, zu einer erhohten Bedeutsamkeit™ (GAT/KSA 1 107). Das musikalische
Kunstwerk hat so eine doppelte Wirkung: die Musik reizt zum gleichnisartigen
Anschauen der dionysischen Allgemeinheit und 146t sodann das gleichnisartige
Bild in hochster Bedeutsamkeit hervortreten. In einer eher hermeneutischen Per-
spektive konnte man von einer Polysemie oder Dissemination der Musik sprechen,
die hermeneutisch nie eingeholt werden kann, weil sie — z.B. durch ihre eigene
semiotische Signifikanz — immer einen strukturellen Uberschuf vor jedem Fest-
stellen eines Sinns markiert und produziert.

Das scheinbare Ubergewicht des Apollinischen iiber das ,,dionysische Urele-

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ment der Musik® in der Oper ist eine Tduschung, denn die apollinische Fiktion
wird ,,durchbrochen und vernichtet®. Die ,,Musik ist die eigentliche Idee der Welt,
das Drama nur ein Abglanz dieser Idee®. Die Musik ,,redet” aus dem Herzen der
Welt (GAT/KSA 1 138). Das Drama erreicht ,,als Ganzes eine Wirkung, die jen-
seits aller apollinischen Kunstwirkungen liegt”. In der ,,Gesammtwirkung der
Tragodie erlangt das Dionysische wieder das Ubergewicht, Und

,-damit erweist sich die apollinische Tduschung als das, was sie ist, als die wiahrend der
Dauer der Tragodie anhaltende Umschleierung der eigentlichen dionysischen Wirkung:
die doch so méchtig ist, am Schluss das apollinische Drama selbst in eine Sphére zu dréin-
gen, wo es sich selbst und seine apollinische Sichtbarkeit verneint. So wire wirklich das
schwierige Verhiltniss des Apollinischen und des Dionysischen in der Tragddie durch
einen Bruderbund beider Gottheiten zu symbolisiren: Dionysus redet die Sprache des
Apollo, Apollo aber schliesslich die Sprache des Dionysus: womit das hochste Ziel der
Tragédie und der Kunst tiberhaupt erreicht ist.“ (GAT/KSA I 139 £))

Die temporale Erlduterung der Differenz von Apollo und Dionysus als Rezep-
tionsverhiltnis er6ffnet eine weitere Zweideutigkeit. Auf der einen Seite steht eine
harmlosere Lesart: das Dionysische der Musik bewirkt eine apollinische (Begriffs-
oder) Bilderflut im Rezipienten, die jedoch den Inhalt oder das Wesen der Musik
nicht angemessen sichtbar machen und zur Anschauung bringen kann. Auf der
anderen Seite eine stirkere Lesart: die Erfahrung dionysischer Musik geht mit
einer Uberwdiltigung® des Horers einher, der sich nur durch apollinische Projekti-
onen (Schein, Illusionen, Visionen) gegen diese Uberwiltigung wehren kann. Das
Kunstwerk hat eine dionysische Wirkung, auf die der Rezipient apollinisch reagiert.
Das Dionysische tiberwiltigt den Zuhorer, und insofern fiihlt dieser die durch das
Kunstwerk organisierte Zeit als gegenldufig zu seiner individuellen Zeitrhythmik.
Die Zeit ist das Medium der Organisation tonaler Zusammenhénge, die die Musik
urspriinglich rhythmisiert. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in tonalen
Zusammenhingen erweckt zugleich die Illusion eines Verstehens einer allgemei-
nen Sprache als Effekt der musikalischen Signifikanz.

Nietzsche kritisiert den ,,4sthetischen Sokratismus® von Euripides, weil dieser
den Menschen des alltdglichen Lebens auf die Biithne gebracht habe und damit
asthetisch einen Abbildrealismus inauguriert habe: ,,Jm Wesentlichen sah und hor-
te jetzt der Zuschauer seinen Doppelgénger auf der euripideischen Bithne* (GdT/
KSA 1 77). Zudem habe sich Euripides mit der kritisierten sokratischen Aufkla-
rung verbunden. Der Zuschauer der dionysischen Tragddie dagegen soll nicht sich
selbst wiedererkennen, sondern mit dem Urwesen selbst verschmelzen:

67 Cf. Friedrich Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft (in: ders.: Kritische Studienausga-
be 15 Binde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988, Band 111, S. 343-638), Nr. 84: ,.Vor allem aber wollte man den Nut-
zen von jener elementaren Uberwiltigung haben, welche der Mensch an sich beim Ho-
ren der Musik erféhrt: der Rhythmus ist ein Zwang; er erzeugt eine uniiberwindliche
Lust, nachzugeben, mit einzustimmen; nicht nur der Schritt der Fiisse, auch die Seele
selber geht dem Tacte nach [...] (Lc., S. 440).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 211

,Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken
[...]. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fithlen dessen
unbindige Daseinsgier und Daseinslust [...]; wir werden von dem wiithenden Stachel
dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der uner-
messlichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstorbarkeit und
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entziickung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind
wir die gliicklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit
dessen Zeugungslust wir verschmolzen sind.“ (GdT/KSA I 109)

Was Nietzsche hier beschreibt, ist eine Verschmelzung des Zuschauers der diony-
sischen Kunst mit der dargestellten Zerstorung des individuellen Helden. Es scheint
so, als bote Nietzsche zwei gegensétzliche Rezeptionsmodelle an: entweder affiziert
die dionysisch-apollinische Musiktragodie den Zuhorer bzw. Zuschauer unmittel-
bar, dann miifite sie das bei allen Zuschauern unmittelbar tun, was offensichtlich
nicht Nietzsches These ist. Zum anderen soll der Zuschauer als ,,ichter Musiker*
eine spezifische Disposition mitbringen. Und zwar muf} er mindestens dazu bereit
sein, weder verstandesmiBig erkennen zu wollen, noch die Position des Kritikers
einzunehmen, noch moralische Urteile zu fillen. Der Zuschauer darf also weder
theoretisch noch é&sthetisch (im Sinne eines Geschmacksurteils) noch moralisch
iber das Werk urteilen, wenn er es — normativ richtig — erfahren will. Und normativ
richtig erfahrt der Rezipient das Kunstwerk, wenn er es unter Ausschaltung seines
Verstandes (seiner rationalen Vermégen) durch seinen Leib (als Medium) erfahrt.

Das Ineinsfithlen mit einer urspriinglichen Zeugungslust ist jedoch nicht iden-
tisch mit dem Zeugungsakt des Kiinstlers noch wire es als These einer unmittel-
baren Wirkung der dionysischen Kunst aufzufassen, wie aus einem zeitgleich zur
Geburt der Tragodie entstandenen Fragment erhellt:

,Dem Lyriker dhnlich sind alle diejenigen Musikhorer, welche eine Wirkung der Musik
auf ihre Affekte spiiren: die entfernte und entriickte Macht der Musik appelliert bei ihnen
an ein Zwischenreich, das ihnen gleichsam einen Vorgeschmack, einen symbolischen
Vorbegriff der eigentlichen Musik giebt, an das Zwischenreich der Affekte. [...] Der Lyri-
ker deutet sich die Musik durch die symbolische Welt der Affekte, wihrend er selbst, in
der Ruhe der apollinischen Anschauung, jenen Affekten enthoben ist. [...] Sollte man hier
nicht zur Einsicht in das kommen miissen, was der Lyriker ist, ndmlich der kiinstlerische
Mensch, der die Musik sich durch die Symbolik der Bilder und Affekte deuten muf3, der
aber dem Zuhorer nichts mitzutheilen hat. [...] Nur fiir den Mitsingenden giebt es eine Ly-
rik, giebt es Vokalmusik: der Zuhdrer steht ihr gegeniiber als einer absoluten Musik.“"

Der Zuhorer setzt also in der Rezeption ein Zwischenreich schon gedeuteter Affek-
te gegen den Ansturm der Musik. Er iibt eine Tatigkeit aus, ndmlich Mitzusingen
(cf. KSA VI 14). Die Kunstrezeption bedarf eines aktiven Subjektes. Nietzsche setzt

68 Friedrich Nietzsche: Fragment 12 [1] (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band VII, S. 364-369), Hervorhebung von mir, J.S.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

allerdings den Rezipienten mit dem ,,Achten Musiker* gleich, einem Subjekt, das
die Musik in seinem ,,Mutterschoss‘ hat und ,,mit den Dingen fast nur durch unbe-
wusste Musikrelationen in Verbindung™ steht (GdT/KSA 1 135). Auch der Zuhorer
ibt eine ,,aesthetische Thétigkeit™ (GAT/KSA 1 142) aus. Nietzsche spricht gar von
einer doppelten Wiedergeburt: sowohl die Tragddie als auch der dsthetische Zuho-
rer sollen neu entstehen. Die Hoffnung dieser Wiedergeburt liegt in einer verbor-
genen Kraft, die transhistorisch ist und die Kultur befruchtet. Nietzsche begreift
sie — auf geradezu volkische Weise — als eine ,,herrliche, innerlich gesunde, uralte
Kraft“ von Volk und Kultur, die aber verborgen ist (GAT/KSA 1 146 f)). An den
Erfahrungen des ,,wahrhaft aesthetischen Zuhorers™ 146t sich auch der tragische
Kinstler vergegenwértigen. Der kiinstlerische Produktionsprozel wird hier als
temporale Abfolge beschrieben, jedoch in umgekehrter Reihenfolge: der Kiinstler
schafft zuerst apollinische Individuen, um in deren Vernichtung ,,eine hochste
kiinstlerische Urfreude im Schoose des Ur-Einen ahnen zu lassen® (GdT/KSA 1
141). In diesem Modell folgt die dionysische Destruktion erst sekundér aus der
Selbstnegation der apollinischen Bilderwelt.

Der dsthetische Zuhorer ist gerade nicht ein Kritiker, der — seien es dsthetische
oder andere — Urteile fillt, sondern er 148t sich von dem ,,gewaltige[n] Kunstzauber*
entziicken. Damit richtet sich Nietzsche zugleich gegen ein Theater als moralische
Volkserziehungsanstalt a la Schiller, in der die Kunst zu einem ,,Unterhaltungsob-
ject der niedrigsten Art* fiir die dsthetische Kritik geworden sei (GAT/KSA 1 144).
Die richtige dsthetische Erfahrung bzw. Wirkung ist dagegen sowohl unerwartet
als auch ,,génzlich unversténdlich[]*.

4. Wihrend das &sthetische Subjekt (als Kiinstler) bei Schlegel ein Selbstver-
hiltnis der herstellenden Kraft ist, ist das dsthetische Subjekt bei Nietzsche im we-
sentlichen der Musikrezipient und seine Temporalitét, und nur in Analogie zu die-
sem auch der Kiinstler. Die dsthetische Erfahrung der Musik wird von Nietzsche
auf doppelte Weise beschrieben. Zum einen ist sie eine Uberwiltigungserfahrung,
zum anderen eine spielerische Erfahrung:

a. Das dsthetische Subjekt der Musik ist wesentlich temporal bestimmt. Die
subjektive Zeit des apollinischen Individuums in den drei Zeitekstasen Vorgriff,
Erinnerung und Gegenwart steht der Verlaufszeit der Musik (auch die Zeit der
Musik impliziert Vor- wie Riickgriffe im tonalen Zusammenhang) gegeniiber: das
Subjekt ordnet sich den Gefiihlsaffektionen durch die Musik unter. Die Zeit, in der
die musikalischen Zusammenhénge sich darstellen, driickt dem Subjekt gewalt-
sam eine ihm fremde temporale Gewalt auf. Der Rezipient begegnet dieser Gewalt,
in dem er apollinische Bilder aus dem ,,Zwischenreich schon gedeuteter Gefiihle
gleichsam als Schutz produziert.

Im Musikhéren gibt es so etwas wie ein Aussetzen des normalen und gewdhn-
lichen individuellen Zeitrhythmus bzw. des Verfliessens von Zeit. Musik ist in der
Zeit prozessierende Relationalitit. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in
Melodie, Harmonie, Wiederholung und Variation begriindet die Autonomie des
musikalischen Kunstwerks. Der gewohnliche Zeitflu8 des Rezipienten wird kraft
werkautonomer Zeit iiberwiltigt, d.h. da3 es zu einer Aufgabe des Individuums
bzw. des individuellen Zeitflusses kommt.

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 213

b. Auf der anderen Seite ist die dsthetische Erfahrung bei Nietzsche eine des
Spiels mit den im Kunstwerk neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. Die
asthetische Tatigkeit ist eine des Zerstorens und Schaffens aus der Kraft einer
dsthetischen Lust.” In diesem Spiel hat das #sthetische Subjekt auch eine Verfii-
gung iiber die Zeit. Das Verhéltnis der Temporalitit musikalischer Zusammen-
hinge und der Temporalitit subjektiver Vollziige 146t sich daher auch als ein spie-
lerisches auffassen, ohne eine Uberwiltigung des Rezipienten durch die Zeit der
Musik. Das dsthetische Subjekt ist in der dsthetischen Fiktion eines Spiels analog
zu der Position Gottes. In der dsthetischen Erfahrung kann das Subjekt tiber sich
verfiigen, allerdings nur im negativen Modus bestimmter (Selbst-)Negation. Ein-
mal mehr bedeutet dies nicht, dafl das Subjekt ein herrschaftliches Verhéltnis zu
den Objekten gewinnt. Allerdings gewinnt es eine andere Perspektive auch auf
die Elemente des Kunstwerks (die etwa alltdglichen Zusammenhéngen entnom-
men sein konnen). Das Kunstwerk etabliert einen neuen Zusammenhang und
eine neue Relationierung der Elemente, die sich damit auch in anderer Perspek-
tive zeigen. Innerhalb des Apollinischen gibt es so die Moglichkeit eines Spie-
les von Aufbauen und Zerstoren. Das ésthetische Subjekt steht in der Dialektik
von souverdner Selbstfundierung (und souverdnem Mitspielen) und ohnméchti-
ger Hingabe an unkontrollierbare Krifte, die das Subjekt mit seiner rationalen
Selbstkontrolle depotenzieren.

Nietzsche gibt also auch eine Beschreibung dsthetischer Subjektivitit in einer
Perspektive des dsthetischen Spiels aus einer dsthetischen Lust heraus. Das ,,hoch-
ste Pathetische™ ist auch nur ein ,,aesthetisches Spiel”“ (GdT/KSA I 142). Neben der
Uberwiltigung des Zuhérers durch das musikalische Kunstwerk gibt es auch eine
spielerische Ironisierung des durch das Kunstwerk transportierten Pathos. Das &s-
thetische Spiel iibergreift die Differenz Kiinstler/Zuhorer oder -schauer. Zuschauer
wie tragischer Kiinstler erfahren zum einen die volle Lust am apollinischen Schein
und am Schauen, zum anderen verneinen sie diese Lust und haben ,,eine noch
hohere Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt”. So 148t sich
auch am HéfBlichen und Disharmonischen eine ,,hohere Lust“ percipiren — Antwort
auf die alte Frage, wie man &sthetische Lust gegeniiber dem Nichtschonen und dem
Leiden empfinden kann. Kunst ist damit nicht nur ,,Nachahmung der Naturwirk-

69 In Nietzsche contra Wagner heifdt es: ,.es giebt zweierlei Leidende, einmal die an der
Uberfiille des Lebens Leidenden, welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso
eine tragische Einsicht und Aussicht auf das Leben — und sodann die an der Verar-
mung des Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer oder aber den Rausch,
den Kampf, die Betdubung von Kunst und Philosophie verlangen. [...] Der Reichste
an Lebensfiille, der dionysische Gott und Mensch, kann sich nicht nur den Anblick
des Fiirchterlichen und Fragwiirdigen génnen, sondern selbst die furchtbare That und
jeden Luxus von Zerstdrung, Zersetzung, Verneinung, — bei ihm erscheint das Bése,
Sinnlose und Héssliche gleichsam erlaubt, wie es in der Natur erlaubt erscheint, in
Folge eines Uberschusses von zeugenden, wiederherstellenden Kriften [...] (Friedrich
Nietzsche: Nietzsche contra Wagner (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bdinde,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band VI, S. 413-445), hier S. 425 f)).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

lichkeit [...], sondern gerade ein metaphysisches Supplement der Naturwirklichkeit
[..], zu deren Uberwindung neben sie gestellt* (GdT/KSA I 151). Die #sthetische
Lust rechtfertigt auch das Nichtschone, indem es in ein &sthetisches Spiel einbezo-
gen oder als solches aufgefalt wird:

,.Hier nun wird es nothig, uns mit einem kithnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst
hinein zu schwingen, indem ich den fritheren Satz wiederhole, dass nur als ein &sthe-
tisches Phanomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint: in welchem Sinne uns
gerade der tragische Mythus zu tiberzeugen hat, dass selbst das Hcissliche und Disharmo-
nische ein kiinstlerisches Spiel ist, welches der Wille, in der ewigen Fiille seiner Lust, mit
sich selbst spielt’ (GAT/KSA 1 152/Hervorhebungen von mir, J.S.)

In der Musik entspricht dem Nichtschonen die musikalische Dissonanz, die der
Rezipient lustvoll empfindet und so Schmerz in dsthetische Lust verwandelt. Die
musikalische Dissonanz bringt den Zuhorer in einen Zustand, in dem ,,wir héren
wollen und tiber das Horen uns zugleich hinaussehnen®. Dieses Streben ins

,.Unendliche, der Fliigelschlag der Sehnsucht, bei der hochsten Lust an der deutlich perci-
pirten Wirklichkeit, erinnern daran, dass wir in beiden Zusténden ein dionysisches Pha-
nomen zu erkennen haben, das uns immer von Neuem wieder das spielende Aufbauen
und Zertriimmern der Individualwelt als den Ausfluss einer Urlust offenbart, in einer
dhnlichen Weise, wie wenn von Heraklit dem Dunklen die weltbildende Kraft einem
Kinde verglichen wird, das spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und
wieder einwirft.“ (GAT/KSA T 153)

Die dsthetische Lust ist die Lust am Spiel von Aufbauen (Setzung) und Zerstoren
(Negation), Apollinischem und Dionysischem, stiftender Selbstbeschreibung und
verunsichernder Selbstreflexion, von Individualitit und deren Destruktion, das der
Wille mit sich selbst spielt. Aus dieser Dialektik des (dsthetischen) Spiels 146t sich
ein Kontingenzbewufitsein (alles Geschaffene kann wieder zerstort werden) ge-
winnen, das auch auf nichtisthetische Subjektvollziige {ibertragbar ist.

Alles ,Werden und Wachsen, alles Zukunft-Verbiirgende bedingt den
Schmerz... damit es die ewige Lust des Schaffens giebt, damit der Wille zum
Leben sich ewig selbst bejaht, muss es auch ewig die ,Qual® der Gebarerin geben™
(KSA VI 159). Die ésthetische Erfahrung ist eine des Spiels mit den im Kunstwerk
neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. In der &sthetischen Fiktion eines
Spiels kann das Subjekt tiber sich verfiigen, allerdings nur im negativen Modus
bestimmter (Selbst-)Negation. Der Kiinstler erreicht eine Freiheit durch Kunstpro-
duktion in der Erfahrung eines Schaffens und Zerstorens, die analog ist zu der De-
struktionserfahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts.
Die spielerische Erfahrung am Kunstwerk ist analog zu derjenigen eines Kindes.
In Also sprach Zarathustra heifit es tiber die drei Verwandlungen des Geistes:

,,Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kameele wird, und
zum Léwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der Lowe. [...] Unschuld ist das Kind und

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 215

Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung,
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Briider, bedarf es eines heiligen
Ja-sagens: seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorene.*”

Aus der Moglichkeit solchen (ironischen) Spiels™ 148t sich ein gelassenes Kontin-
genzbewuBtsein gewinnen. Allerdings steht der Unschuld des kindlichen Spiels
ein Begriff der Verantwortlichkeit gegeniiber der Setzung entgegen. Tatsdchlich
ist das Kind nicht einfach Kind, sondern ist Resultat dreier Verwandlungen des
Geistes, wobei die dritte Verwandlung vom Lowen zum Kamel eine genuin &s-
thetische Transformation ist: vom kritischen Geist zur schopferischen Kraft. Es
ist weniger Riickprojektion als das Ergebnis einer Transformation. Ist es tibertrie-
ben, hier auf eine fundamentale Analogie zwischen Asthetik und Rhetorik hin-
zuweisen? Aristoteles fordert namlich vom Rhetor, daf dieser dazu in der Lage
sein muB, auch ,,eine gegenteilige Ansicht iiberzeugend darzulegen®. Spielerisch
ist der Redner darin, daB3 er eine Sache von verschiedenen Seiten argumenta-
tiv betrachten und darstellen kann. Allerdings dient diese Freiheit nicht einem
Selbstzweck, sondern ordnet sich strategisch unter, denn der Redner soll ,,nicht
zum Schlechten iiberreden®. Die spielerische Verfiigung {iber Argumente dient
daher dazu festzustellen, ,,wie es sich verhilt, und damit wir selbst entkriften
kénnen, wenn ein anderer die Unterredung in unrechter Weise gebraucht*.” Das
Spiel mit verschiedenen Argumentationsketten dient als Voriibung zur Durchset-
zung rhetorischer Strategien, die allerdings je vom Rhetor verantwortet werden
miissen. Der Rhetor muf3 gute Griinde geben kénnen in seiner Argumentation.
Solche Verantwortlichkeit in der Setzung ist das Gegenteil einer angeblichen
postmodernen Beliebigkeit.

Musik wie Mythos sind Resultate des kindlichen Spiels des Willens mit sich
selbst, die beide ,,mit den Stacheln der Unlust® spielen und die ,,durch dieses
Spiel die Existenz selbst der ,schlechtesten Welt*“ rechtfertigen. Die Antwort
auf die Frage, wie aus Schmerz, Disharmonie, musikalischer Dissonanz, H43-
lichem etc. dsthetische Lust entstehen kann oder wie solche Phanomene von Lust
begleitet sein konnen, lautet also: als dsthetisches Spiel, in dem es eine Verkniip-
fung von Schmerz und Lust gibt. In einer Neubeschreibung des Verhiltnisses
von Dionysus und Apollo zeigt sich jetzt, dal das Dionysische ,,die ewige und
urspriingliche Kunstgewalt ist, die ,,iiberhaupt die ganze Welt der Erscheinung
in‘s Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklarungsschein néthig wird, um die
belebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten. Nietzsche spricht von ei-
ner ,,Menschwerdung der Dissonanz®, die ,,um leben zu konnen* eine ,,herrliche

70 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15
Bdinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, Band IV), hier S. 29 ff.

71 Cf. hierzu Friedrich Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sin-
ne (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de
Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band I, S. 873-890), hier S.
888 f.

72 Aristoteles: Rhetorik (Wilhelm Fink Verlag, Miinchen 1980), S. 10 f.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Illusion® braucht, ,,die ihr einen Schonheitsschleier tiber ihr eignes Wesen decke*.
Hieraus ergibt sich die Faktizitit einer Metaphysik und Okonomie der Krifte:

,Dabei darf von jenem Fundamente aller Existenz, von dem dionysischen Untergrunde
der Welt, genau nur soviel dem menschlichen Individuum in’s Bewusstsein treten, als
von jener apollinischen Verkldrungskraft wieder iiberwunden werden kann, so dass diese
beiden Kunsttriebe ihre Kréfte in strenger wechselseitiger Proportion, nach dem Gesetze
ewiger Gerechtigkeit, zu entfalten genéthigt sind.“ (GdT/KSA 1 155)

Die Okonomie dieser Krifte steht also unter der Forderung einer ewigen Gerech-
tigkeit, die sich aus dem &sthetischen Spiel des Willens selbst setzt.

- am 14.02.2026, 14:03:12.


https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit

AbschlieBend sei noch einmal an den Gang der Argumentation dieser Studie ab
dem zweiten Kapitel erinnert. Nachdem das erste Kapitel eine Reihe von einfiih-
renden (Hypo-)Thesen und systematischen Bemerkungen zur Metaphysik, Philoso-
phie und 4sthetischen Erfahrung dargelegt hatte, begann das zweite Kapitel mit der
Rekonstruktion neuzeitlicher Metaphysik der Subjektivitit des SelbstbewuBtseins
bei Descartes bzw. durch Heidegger. In der neuzeitlichen Metaphysik ist ein isolier-
tes und ideales Erkenntnissubjekt als paradigmatisch fiir Subjektivitét iberhaupt
vorgestellt. Das ausgezeichnete Subjekt der Neuzeit ist der Mensch mit seiner ratio-
nalistischen Zugangsweise zu den Objekten und seinem unbedingten Herrschafts-
anspruch iiber die Dinge. Heideggers Diagnose der Herrschaft dieser Metaphysik
ist insofern zutreffend, als daB3 solche Fassung der Subjektivitit in der Tat historisch
und faktisch vielfach wirksam ist. Das heif3t aber gerade nicht, daf es keine theore-
tischen und praktischen Alternativen zu ihr gébe. Gegen diese Metaphysik wurden
daher andere Beschreibungen von Subjektivitdt geltend gemacht, die weder herr-
schaftlich noch primér erkennend noch selbstgriindend sind und die sich vor allem
in dsthetischen Theorien finden lassen. Dazu wurde zunéchst im zweiten Kapitel
summarisch das Verhiltnis von rationalistischer Philosophie, Asthetik und Subjekt-
theorie im Riickgriff auf Descartes und Baumgarten rekonstruiert.

Bei Kant wurde bereits gezeigt, dall das Subjekt in einer dynamischen Dialektik
von Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung steht. So versucht sich das
Individuum durch die Weise seiner Selbstbeschreibung als solches zu konstituieren.
Es gibt also Subjektivitdt nur vermittelt iber Texte, zu denen Subjekte sich je ent-
weder affirmativ oder aber reflexiv verhalten kénnen. Eine Weise des affirmativen
und damit griindenden Bezugs von Subjekten auf Texte bezeichnet die Schonheit
bzw. unsere Liebe zu dem, was wir schon finden. Dieser griindende Bezug auf Texte
wird durch reflexive Momente (z.B. durch Ironie) im Text oder Kunstobjekt selbst
je unterbrochen, die das Subjekt in Frage stellen. Der spielerische Vollzug dieser
Dialektik von Stiftung und Destruktion heifit dsthetisch. An diesem dsthetischen
Spiel gewinnt das Subjekt Anteil, indem es sich ihm hingibt; und das heif3t, daf3 es
die sich spielerisch austragenden Krifte auch frei spielen 148t, also darauf verzichtet,
sie kontrollieren zu wollen. Asthetisches Verhalten des Subjekts ist also Hingabe an
dieses Kriftespiel von Aufbauen und Zerstoéren. Das zeigt sich bei Kant auch in der
Beschreibung des genialen Kiinstlers, also an einem genuin dsthetisch bestimmten
Subjekt, das als paradigmatisch fiir alle Subjektvollziige gelten kann. Das Genie ist

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

bei Kant selbst als Medium einer regelsetzenden Natur gedacht, die man auch als
eine durch das Subjekt wirkende urspriingliche Kraft verstehen kann.

In der Rekonstruktion von Kant wurde auch auf die Urspriinglichkeit des ds-
thetischen Zirkels von (subjektiver) Liebe und (objektiver) Schonheit hingewiesen,
der dem Vernunftgebrauch auch auBerdsthetisch zugrundegelegt sein sollte. Pro-
blematisch blieb bei Kant aber der Ansatz, die Analyse des Schonen und des Ge-
schmacks in das transzendentale System einzubauen. Fragwiirdig war vor allem
die These, daf} sich durch die lustvolle Erfahrung des Naturschénen die grund-
sdtzliche Angemessenheit unserer Erkenntniskrifte zu den Dingen der Welt zei-
gen soll. Die dsthetische Erfahrung griindet so bei Kant die transzendentale Sub-
jektivitat. Die dsthetischen Entwiirfe von Friedrich Schlegel, Friedrich Nietzsche
und im Anschluf3 an beide von Paul de Man verstehen dagegen die &dsthetische
Erfahrung nicht mehr als Griindung von Subjektivitét, sondern als deren kritische
Depotenzierung.

Bei aller Ahnlichkeit der Kritik an der Metaphysik des Subjektivismus durch de
Man, Schlegel und Nietzsche nehmen die vorgeschlagenen Alternativen allerdings
verschiedene Optionen wahr. In diesen Beschreibungen ist nicht mehr das mensch-
liche Subjekt bokeievov, sondern — bei de Man — das tropologische System (die
rhetorische Struktur) der Sprache, — bei Schlegel — die Kraft bzw. Poesie, und — bei
Nietzsche — die Signifikanz bzw. Zeichenhaftigkeit. Tropologisches System und
poetische Kraft gelangen durch eine ironische Selbstdestruktion zur Darstellung.
Bei Nietzsche gibt es eine dhnliche Figur. Die Autodestruktion des Apollinischen
1aBt das Dionysische erscheinen. Dies solcherart zur Darstellung Gelangende ist
bei Nietzsche weder das tropologische System der Sprache noch eine poetische
Kraft. Die dsthetische Erfahrung des Dionysischen ist vielmehr zum einen die Er-
fahrung der Signifikanz, zum anderen eine Wahrheitserfahrung. Letztere ist eine
Erfahrung iiber die Fiktionalitdt des apollinischen Scheins und iiber die Fiktion
eines anthropomorphen Wesens des Seins. Damit ist sie tragische Einsicht in die
Nichtigkeit der sokratischen rationalistischen Kultur und Individualitit. In allen
drei Fillen handelt es sich um eine Darstellung, die nur im negativen Modus — als
bestimmte Negation — etwas zur Darstellung gelangen 146t.

Es scheint, daB sich alle diese sich kritisch mit der rationalistischen Subjekt-
philosophie auseinandersetzenden Theorien immer noch als Transzendentalphi-
losophie verstehen lassen. Das Transzendentale (als Bedingung der Moglichkeit)
zeigt oder offenbart sich als Wahrheit im Asthetischen. Darin stimmen Kant,
Schlegel, Nietzsche, Derrida, de Man und Fietz tiberein — nur dafl das Transzen-
dentale je verschieden gefafit wird. Das erkldrt auch den Wahrheitsanspruch des
Asthetischen: die dsthetische Erfahrung ist Erfahrung der Wahrheit iiber das, was
verborgen auch unsere alltédglichen Selbst- und Weltverhéltnisse konstituiert. Eine
Differenz zwischen den diskutierten Autoren gibt es nur in Bezug auf das, was je
fur die alltdagliche Subjektivitdt als transzendental angesetzt wird und sich in der
asthetischen Erfahrung zeigen soll: z.B. eine poetische Kraft bei Schlegel, das tro-
pologische System bei de Man oder eine tragische Wahrheit bei Nietzsche.

Sowohl bei Kant wie auch bei Schlegel und Nietzsche fiihrte die Analyse zu
einer Beschreibung &sthetischer Subjektivitdt in einer nichtteleologischen Dialek-

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 219

tik von Setzung und deren Destruktion, also von fundierender Selbstbeschreibung
und verunsichernder Selbstreflexion, die aber je verschieden durchgefiihrt ist. Bei
Nietzsche ist diese Dialektik als diejenige von apollinischer Setzung und diony-
sischer Destruktion bestimmt, in der das dsthetische Subjekt fundiert. Bei Schlegel
ist es die tiber das Produkt vermittelte Ironie, die das dsthetische Subjekt riickbe-
zieht auf das hervorbringende Potential einer poetischen Kraft, der es sich hingibt.
Das so konstituierte Subjekt ist zugleich stark und souverin (in der Selbstnegation)
und schwach (durch die Selbstnegation). Es erlangt eine Selbstverfiigung durch
Selbstvernichtung; und nur um den Preis solcher bestimmter Negation kann es
Freiheit fiir das Subjekt geben. Dabei scheint bei Nietzsche die Destruktionserfah-
rung eher vom Rezipienten her konzipiert, wihrend bei Schlegel der Kiinstler aktiv
seine Selbstaufopferung betreibt. Zudem ist das dsthetische Subjekt bei Schlegel
dasjenige der Poesie, wihrend Nietzsche ein musikalisch (oder lyrisch) bestimm-
tes Subjekt beschreibt. Beidesmal aber erlangt das Subjekt eine gewisse negative
Freiheit in der Dialektik von Selbstsetzung und -destruktion.

Asthetische Subjektivitit verhilt sich bei Schlegel mimetisch zu einem ur-
spriinglichen prozessualen Geschehen bzw. einer urspriinglichen Produktivitét.
Bei Nietzsche ist die Selbstdestruktion mediale Teilhabe an einer urspriinglichen
Zeugungslust. Beide dhneln sich in der Beschreibung der Ambivalenz des &sthe-
tisch bestimmten Subjekts, die sich im {ibrigen schon bei Kant angelegt findet. Das
asthetisch bestimmte Subjekt wird paradoxerweise stets so beschrieben, daf} es zu-
gleich stdrker und schwécher als das alltdgliche Subjekt ist. Seine Stirke scheint in
einer dsthetisch gewonnenen Fahigkeit zur Selbstbestimmung zu liegen, die aber
gleichzeitig — und das markiert gerade die Schwiche dieses Subjekts — nur im
asthetischen Modus vollzogen werden kann. Diese Ambivalenz liele sich auch
so beschreiben, daf} das #sthetische Subjekt das dsthetische Spiel zwar (aktiv und
bewuBt) mitspielt, andererseits aber dieses Mitspielen impliziert, dal das Subjekt
seine rationale Selbstkontrolle gerade zugunsten dieser auch als Kriftespiel zu be-
schreibenden Dialektik von Selbststiftung und Selbstdestruktion aufgibt und da-
mit seine alltdgliche Gestalt in dieses Spiel einbringt. Zwar muf} sich das Subjekt
auf das dsthetische Spiel (intentional) einlassen, hat es dies aber erst einmal getan,
so wird es zu einem Medium der #sthetisch spielenden Kraft, von der es sich je
bestimmen [dft. Dieses (Los-)Lassen der alltdglichen Individualitét erscheint ge-
radezu als konstitutiv fiir dsthetische Erfahrungen. Im Uberschwang dieses Krif-
tespiels scheint es dann so, als wire das dsthetische Subjekt starker als das alltdg-
liche. Die Pointe dieser Beschreibung ist ja aber gerade, dafl das Subjekt dieses
Kriftespiel nicht kontrollieren kann, was ja auch schon daraus folgt, dal3 es die
alltagliche Selbstkontrolle tiberschreitet. Die aus dieser Erfahrung zu gewinnende
subjektive Stirke liegt dann vielleicht darin, auch im Alltidglichen ein BewuBtsein
fiir die Kontingenz aller Setzungen zu entwickeln und sich damit ein Moment der
Freiheit gegeniiber dem Bestehenden zu bewahren.

Der Kiinstler erreicht bei Nietzsche eine Freiheit durch Kunstproduktion in der
Erfahrung eines Schaffens und Zerstérens, die analog ist zu der Destruktionser-
fahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. Die Freiheit
des kiinstlerischen wie des rezipierenden Subjekts wird in der und durch die Kunst

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

hergestellt. Freiheit ist hier negativ begriffen als Freiheit durch Destruktion, nicht
als setzende Freiheit aus Gerechtigkeit wie bei Heidegger." Allerdings kann man
— wie schon bei Schlegel — auch von einer Dialektik der Freiheit sprechen, ndmlich
derjenigen von Setzung und bestimmter Negation. Der kiinstlerische Prozel3 als
Spiel von Schaffen und Zerstoren ist analog zu alltéglichen subjektiven Vollziigen.
Die dsthetischen Vollziige des Subjekts lassen sich auf nichtésthetische, alltidgliche
subjektive Vollziige beziehen. Die Implantierung des Asthetischen im Alltiglichen
leisten sowohl die Ironie wie auch das Spiel. Vom Kiinstler ist die Destruktionser-
fahrung als durch die Kunst hergestellte Freiheitserfahrung und als Einsicht in die
Kontingenz alles Menschlichen abzulernen. Die ,,Pointe der dsthetischen Lust ist
die Freiheit radikaler Distanz* (TuF 248). Die kiinstlerische Urerscheinung ist nicht
das Produzieren von Kunstwerken, sondern eine ,,Erfahrung dionysischer Destruk-
tion*. Der Proze3 des Produzierens ist hier zweistufig begriffen: der Kiinstler ,,er-
fahrt erst die dionysische Macht der Destruktion, um sodann aus dieser Erfahrung
heraus zu schaffen” (TuF 261).

Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer Selbst-
destruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die ,,aul3e-
re Ironie” bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhéngiges
Selbstunterlaufen der Fiktionalitdt des schonen Scheins apollinischer Darstellung
bzw. von Texten. Die Dialektik von Apollinisch und Dionysisch als Feststellen im
Schein und dessen Destruktion, die allererst ein Werden ermdéglicht, dhnelt struk-
turell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie bei Schle-
gel. Schaffen und Zerstoren sind Teil eines kiinstlerischen Urprozesses.

Fiir Schlegel ist ein Kunstwerk formal betrachtet eine endliche und bestimmte
Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar
bleibt. Solche Kraft zeigt sich auch in dem Selbstverhiltnis des dsthetischen Sub-
jekts, das sich zu sich selbst als beliebig stimmbares Kunstwerk verhélt. Daher
ist die Ironie als Verhaltensweise des dsthetischen Subjekts bereits expliziter und
bewulter Vollzug des poetischen Herstellungsverhéltnisses.

Die Analyse der Ironie und Poesie bei de Man bzw. Schlegel endete in dem
Hinweis auf die Kraft als Differenz von wirklich und virtuell in der Aktualitét des
gegebenen Dings. Das &sthetische Subjekt, das als paradigmatisch fiir alle sub-
jektiven Vollziige dargestellt wurde, griindet nicht in einem erkennenden Selbst-
verhéltnis, sondern ist ein Selbstverhdltnis der herstellenden Kraft. Die Ironie
bezeichnet dieses Verhiltnis eines Produktes, namlich des Textes, zu der ihn her-
vorbringenden Kraft und hilt so die Potentialitit dieser Kraft im Produkt offen,
indem sie diese in den Text einschreibt. Wahrend sich die Ironie als Differenz von
Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen 146t, 146t sich die Kraft
im Anschluf3 an Derrida als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualitit
(Gegen- oder Riickgabe) in einer gegebenen Aktualitit auffassen. Kraft ist dabei
nur als differentiell gegebenes Kraftfeld wirksam.

Aus der Analyse ergibt sich, daB in der Tat sich in der Asthetik — d.h. in einigen
Theorien und Schriften der dsthetischen Tradition — zur rationalistischen Metaphy-
sik der Subjektivitit alternative Subjektkonzeptionen finden lassen. Subjektivitét

1 Cf. Kapitel 2, Abschnitt II dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 221

wird darin weder als epistemologisches Selbstverhéltnis noch als Herrschaftsver-
hiltnis zu den Dingen beschrieben. Allerdings ist mit der Verabschiedung sub-
jektivistischer und rationalistischer Metaphysik das Problem der Beschreibung
subjektiver Vollziige nicht vom Tisch. Es bleibt eine philosophische Aufgabe, Res-
sourcen alternativer Subjektbeschreibungen auszumachen und zu rekonstruieren.
Dies kann auf der Basis einer Kritik oder Dekonstruktion herrschaftlicher oder
erkenntnismaBiger Subjektivitit geschehen, wie sie sowohl die Frithromantik wie
auch die Dekonstruktion beispielhaft durchgefiihrt haben.

Die édsthetische Erfahrung scheint ihr subversives Potential vor allem so entfalten zu
konnen, daB sie die subjektive SelbstgewiBheit der rationalen Selbstbeherrschung
in Frage stellt. Dies scheint vor allem fiir zwei dsthetische Erfahrungstypen zu gel-
ten. Zum einen fiir den eines Spiels von Sinnstiftung und Sinnsubversion, Aufbau
und Zerstérung, das sich sowohl im kiinstlerischen ProduktionsprozeB wie auch in
der subjektiven Rezeption eines Kunstwerks vollzieht. Zum anderen fiir den einer
Selbstdarstellung einer schaffenden Urkraft, deren Spur das einzelne Kunstwerk
ist. Dabei trifft die aktive Kraft der Gestaltung bzw. Sinnstiftung im Medium des
Subjekts (Kiinstler wie Rezipient) auf den Horizont oder den Rahmen des dsthe-
tischen Objekts, das bestimmte Sinnstiftungen privilegiert und andere ausschlief3t.
Die &sthetische Erfahrung ist von daher weder subjektiv-willkiirlich noch objektiv
determiniert, sondern resultiert aus dem Zusammenspiel von subjektiver Sinnstif-
tung und objektivem Sinnvermogen.’

Die dsthetische Erfahrung ist reflexiv auf die rationalistische Alltagskultur be-
zogen. Dieser vernunftkritische Zug, der in der dsthetischen Erfahrung liegt, zeigt
sich explizit u.a. bei Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.’ Demnach erfihrt
sich der Mensch in der dsthetischen Erfahrung nicht mehr als Herrn der Welt, als
autonomes Individuum und als selbstbewuftes und transparent-selbstbestimmtes
Vernunftsubjekt, sondern als Medium einer autopoietischen Kraft, deren Spur in
Kunstprodukten lesbar wird. Das Subjekt wird &sthetisch gerade, indem es seine

2 Dies lieie sich auch verstehen als Zusammenspiel von potentia activa (Subjekt) und
potentia passiva (Kunstobjekt), von Dissemination der subjektiven Sinnstiftung und
Polysemie als Sinnpotential des Kunstobjekts.

3 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tditigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese und Dia-
lektik der Asthetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensiitze.
Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main
2002, S. 19-48). — Eine Beschreibung, nach der das dsthetisch affizierte Subjekt sei-
ne alltdgliche Individualitét transzendiert und zum Medium eines Kréftespiels wird,
findet sich allerdings schon bei Platon — also lange vor der Erfindung der Asthetik.
Platon beschreibt den vortragenden Rhapsoden als ,,enthusiastisch®, d.h. als Medium
einer gottlichen Kraft, der er sich hingibt. Cf. Platon: lon (in: ders.: Samtliche Werke
4 Bdinde, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und 1994, Band 1, S. 65-82). Hier S. 72-74
(533¢9-535a2).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

alltagliche Verfugungsgewalt {iber sich und die Dinge aufgibt und sich dem é&sthe-
tischen Prozef ohne Riickhalt hingibt. Damit ist es dazu bereit, den Bestand seiner
empirischen Person in die #sthetische Erfahrung so einzubringen, dal3 jene aufs
Spiel gesetzt wird und damit die Moglichkeit ihrer Verdnderung eréffnet wird.
Es handelt sich bei der dsthetisch angelegten Verhaltensweise des Menschen von
daher um eine aktive und souverine Selbstpreisgabe der kontrollierten Alltagsin-
dividualitdt und des verfiigenden Weltverhéltnisses, um in den dsthetischen Prozef3
von Konstruktion und Destruktion von Sinn als ein Moment einzugehen.

Allerdings gibt es eine gewisse Zweideutigkeit in der Weise, wie die dsthetische
Erfahrung auf den Alltag bezogen sein soll. Dieser Bezug 14t sich entweder so ver-
stehen, daB sich die dsthetische Erfahrung kritisch auf den im Alltag implizierten
Rationalismus bezieht. Das hitte aber zur Konsequenz, daB3 dieser kritische Bezug
bei einer gelungenen historischen Revision des Rationalismus verloren ginge oder
tiberfliissig wiirde. Eine zweite Lesart des Verhiltnisses von dsthetischer Erfah-
rung und Alltag nimmt daher an, da8 Kunst bzw. die an ihr vollzogene Erfahrung
tiberhaupt kritisch auf den Alltag und das je Bestehende gerichtet ist. Damit wére
Kunst stets ein wichtiges Mittel gesellschaftlicher oder kultureller Reflexion. Aller-
dings ist diese Alternative noch zu einfach. Denn die in dieser Studie rekonstruierte
Selbstreflexion des Rationalismus vollzieht sich ja gerade iiber &sthetische Para-
digmen. Kunst — und die an ihr zu machende Erfahrung — ist also ein notwendiges
Ingredienz einer reflexiv-rationalistischen Gesellschaft, wie sie die postmoderne
vermutlich ist. Denn die Tendenz zur Metaphysik kann nicht ein fiir alle mal ausge-
schaltet werden, sondern liegt in unseren Praktiken und unserem Sprachgebrauch,
soweit sie rationalistisch sind, notwendig begriindet. Der notwendige Gebrauch
unserer rationalen Vermdogen, bedarf einer kritischen Begleitung durch die in der
Kunst vollzogene Reflexion der aus dieser rationalistischen Praktik folgenden Il-
lusionen, Irrtiimer und auch Gewalt." Diese ideologiekritische und reflexive Funk-
tion der Kunst macht diese notwendig zu jedem historischen Zeitpunkt in einer
postrationalistischen Kultur. ,Postrationalistisch® oder ,hyperrationalistisch® heif3t
dabei der reflexiv gewordene einfache Rationalismus; eine Reflexion, die niemals
abzuschliefen sein wird, da sie strukturell notwendig ist. Das bedeutet aber auch,
dal3 wir in unserem Alltag nicht einfach auf den Rationalismus verzichten kénnten.
Damit zeigt sich zugleich, dafl die Bedingung der reflexiven Funktion der &sthe-
tischen Erfahrung gerade die Differenz von Kunst und Leben (oder alltdglicher
Lebenswelt) ist.

Es sei kurz in drei Hinsichten angedeutet, wie der &sthetische Bezug zu den
Dingen sich vom alltdglichen abhebt und korrigierend oder reflexiv auf diese
bezogen ist. Erstens impliziert das Asthetische Gerechtigkeit gegeniiber dem
Singuldren, wihrend im Alltag das Besondere ,einfach® unters Allgemeine sub-
sumiert wird. Das zeigte sich z.B. in Kants Bestimmung der dsthetisch verfah-
renden Urteilskraft, die ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine finden soll.
Zweitens gibt sich das #sthetische Subjekt an ein Kriftegeschehen hin, indem es
seine alltdgliche Individualitdt zugunsten des dsthetischen Spiels aufgibt. Diese

4 Gewalt gegentiber dem Einzelnen liegt z.B. in dessen Subsumption unter das Allge-
meine.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 223

asthetische Hingabe negiert die alltdgliche rational(istisch)e (Selbst-)Kontrolle
des Subjekts bzw. seiner Krifte oder Vermogen. Drittens schlie8lich steht dem
asthetischen Spielgeschehen der alltégliche Ernst der Verantwortung fiir das je
Gesetzte entgegen.

Das asthetisch sich aufs Kunstwerk einlassende Subjekt 6ffnet sich einem Ex-
periment mit ungewissem Ausgang, vollzieht eine kalkulierte Offnung oder ein of-
fenes Kalkiil in der abgesicherten Okonomie des Individuums. Der Bestand oder die
Selbsterhaltung® des Subjekts werden von diesem ins &sthetische Spiel eingebracht
bzw. aufs Spiel gesetzt, im Experiment einer dsthetischen Begegnung von Subjekt
und Objekt, deren Ausgang nicht vorherzusagen ist und in der das Subjekt das Ri-
siko seiner Verdnderung erfihrt und auszuhalten lernt. Das Subjekt muB sich auf
die ritselhafte Fremdheit (die sich in der Frage: was soll das? Was meint das? etc.
duBert), in der das Kunstwerk dem Subjekt zunichst begegnet, einlassen. Die Kunst
erschafft alternative Weltentwiirfe und konkrete Materialkonstruktionen (Einzel-
nes, Individuelles), die dem Subjekt zunichst fremd erscheinen und zu denen es
sich mimetisch verhilt, wenn es eine dsthetische Erfahrung macht. Die dsthetische
Erfahrung wiére dann — ganz adornitisch — ein Einiiben in einen anschmiegenden
Umgang mit dem Nicht-Identischen, also dem Singuldren. Die dsthetische Erfah-
rung beginnt mit einer Mimesis ans Einzelne oder Nicht-Identische am Kunstwerk,

5 Cf. zur Theorie der subjektiven Selbsterhaltung Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitdt
und Selbsterhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1976). Dem Begriff einer letztlich defensiv und konservativ (Dieter Henrich
spricht z.B. ganz offen von ,,conservatio sui“ (Dieter Henrich: Die Grundstruktur der
modernen Philosophie (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitit und Selbsterhaltung.
Beitréiige zur Diagnose der Moderne, l.c., S. 97-121), hier S. 99) gedachten Selbster-
haltung des Subjekts wire der Begriff der ,Autopoiesis® als aktive und andauernde
Selbsthervorbringung entgegenzuhalten. Dies hat vor Luhmann und seinen Vorgén-
gern im tibrigen bereits Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft getan, der die
produktive stetige Selbstzeugung als Merkmal des Lebendigen definiert: ,,Zweitens
erzeugt ein Baum sich auch selbst als Individuum. Diese Art von Wirkung nennen
wir zwar nur das Wachstum; aber dieses ist in solchem Sinne zu nehmen, daf3 es von
jeder andern GroBenzunahme nach mechanischen Gesetzen génzlich unterschieden,
und einer Zeugung, wiewohl unter einem andern Namen, gleich zu achten ist. Die
Materie, die er zu sich hinzusetzt, verarbeitet dieses Gewachs vorher zu spezifisch-
eigentiimlicher Qualitét, welche der Naturmechanism aufler ihr nicht liefern kann,
und bildet sich weiter aus, vermittels eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein
eignes Produkt ist. Denn, ob er zwar, was die Bestandteile betrifft, die er von der Na-
tur aufler ihm erhélt, nur als Edukt angesehen werden muB: so ist doch in der Schei-
dung und neuen Zusammensetzung dieses rohen Stoffs eine solche Originalitét des
Scheidungs- und Bildungsvermogens dieser Art Naturwesen anzutreffen, daf3 alle
Kunst davon unendlich weit entfernt bleibt, wenn sie es versucht, aus den Elementen,
die sie durch Zergliederung derselben erhilt, oder auch dem Stoff, den die Natur zur
Nahrung derselben liefert, jene Produkte des Gewéchsreichs wieder herzustellen*
(Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974), § 64, S. B 287.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

an das wahrgenommene physisch-Konkrete (die spezifische Relation der Elemente)
unter Preisgabe unserer verfiigenden Individualitit des Alltags.

Der Begriff und die Theorie der &sthetischen Subjektivitét besitzen ein kriti-
sches Potential, herkommliche Auffassungen von Subjektivitdt zu hinterfragen.
In der &sthetischen Erfahrung reflektiert das Subjekt auf die Bedingungen seines
Welt- und Selbstverhiltnisses. Subversiv ist die dsthetische Erfahrung hinsichtlich
dessen, daf} sie die Briichigkeit der Voraussetzungen unserer alltéglichen subjekti-
ven Praxis und unseres rationalistischen Weltbildes zeigt, indem sie diese reflek-
tiert und unterminiert. Kunst —und die dsthetische Debatte — konnen eine kritisch
auf die alltdgliche Welterfahrung gerichtete Perspektive vermitteln bzw. allererst
herstellen. Kunst hebt zudem das Virtuelle und Utopische gegeniiber dem All-
tiglichen und Wirklichen auf, indem sie alternative Welten entwirft. Die Pointe
ist dann weniger, dall die Kunst Kritik zur Darstellung bringt, sondern dal} sie
alternative und subversive Erfahrungen ermoglicht, die sie qua ihrer Autonomie
erst herzustellen vermag. Kunst und Asthetik rehabilitieren zudem die aus dem
rational(istisch)en Diskurs ausgeschlossene Sinnlichkeit und Korperlichkeit. Die-
se rationale Selbstrevision ist bereits in der Asthetik Baumgartens angelegt und
wird sich in ihrer weiteren Geschichte dann so entfalten, daf diese rationalistische
Selbstreflexion gerade iiber &sthetische Paradigmen vollzogen wird. So schreibt
sich in der &sthetischen Debatte eine Art Gegendiskurs zur logozentrischen und
subjektzentrischen neuzeitlichen Metaphysik fort, den es zu rekonstruieren gilt.
Damit zugleich reflektiert sie die in unseren Alltag eingeschriebenen Modelle von
Subjektivitit, die sich an der Metaphysik des subjektiven SelbstbewuBtseins orien-
tieren, die den Menschen zur unbedingten Herrschaft iiber die Dinge erméchtigt.
Die gesellschaftliche Praxis ist nicht einfach naturgegeben, sondern impliziert be-
stimmte (metaphysische) Grundannahmen iiber Subjektivitit, die in der Analyse
zu hinterfragen sind. Sowohl die gesellschaftliche Praxis wie die sie reflektieren-
den oder griindenden 6konomischen und gesellschaftlichen Theorien sind niemals
neutral, sondern enthalten immer bestimmte Konzeptionen hinsichtlich dessen,
wie Subjektivitdt und Welt jeweils bestimmt sind.

Man konnte nun gegen die hier vorgebrachte dsthetische Theorie einwenden,
daf sich die dsthetische Erfahrung, verstanden als Selbstrevision und -reflexion
des Rationalismus, nicht mit der Gesamtheit der moglichen Erfahrungen deckt,
die an dsthetischen Phdnomenen bzw. an der Kunst gemacht werden konnen. Es
gibt auch dsthetische Erfahrungen als freies und lustvolles quasi ,unschuldiges*
Spiel, ohne dafl damit ein reflexiver (Meta-)Wahrheitsanspruch verbunden sein
muB. Die dsthetische Erfahrung ist dann Affirmation und Selbstgenuf3 der im
Medium des Leibes dsthetisch mit sich spielenden Krifte. Diesem Einwand 146t
sich entgegenhalten, daB das dsthetische Spiel selbst bereits eine Uberschreitung
der kontrollierten rational(istisch)en Okonomie ist, mittels derer das Subjekt iiber
die Dinge verfiigt und sich selbst (d.h. seine Sinnlichkeit durch den Verstand)
beherrscht. Die Frei- oder Aufgabe dieser Selbstbeherrschung an das Spiel der
Krifte ist Kennzeichen einer jeden dsthetischen Erfahrung. In diesem Sinne ist
jede #sthetische Erfahrung eine Offnung in der konomischen Rationalitit un-
serer kontrollierten Alltagskultur und hat insofern schon phanomenologisch ein

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 225

vernunftkritisches Potential, dal} die in dieser Arbeit diskutierten dsthetischen
Theorien jedoch funktional verschieden ausdeuten und erschlieBen. Bereits in der
dialektischen Bewegung zwischen Selbstbeschreibung und Selbstreflexion, als
die sich das dsthetische Spiel vollzieht, liegt ein kritischer Bezug auf alltégliche
Subjektivitdt. Denn in der dsthetischen Erfahrung wird der affirmative Bezug des
Subjekts auf das von ihm ,schon Gefundene, d.h. auf diejenigen Selbstbeschrei-
bungen, mit denen es sich identifiziert, unterbrochen durch die in der formalen
Anordnung des Kunstwerk liegenden reflexiven Momenten.

Die metaphysische Tendenz der Neuzeit neben der Zentralstellung der Ratio
im oder durch den Rationalismus betrifft die Reduktion der Subjektivitdt auf den
Menschen bzw. die Erfindung der ideologischen Figur des Menschen.’ Alles an-
dere — mit Heidegger zu sprechen: Tier, Pflanze, Stein — verliert in der Neuzeit
seine Féhigkeit, Substanz, Subjekt oder Hypokeimenon (also Zugrundeliegendes)
zu sein. Allein der Mensch steht im Zentrum der Welt mit seinem unbedingten
Herrschaftsanspruch iiber die Dinge, die er sich zweckrational-instrumentell un-
terwirft. Hier schlieBen anthropologische Theorien und Metaphysiken an. Sowohl
Heidegger wie im Anschluf3 an ihn Derrida haben darauf hingewiesen, daf$ jeder
Humanismus metaphysisch ist.

Diese Arbeit tibt daher Kritik an einer Art menschlicher Hybris: ndmlich die
Welt vom (transzendentalen) Subjekt als Zentrum aus zu denken und als dieses ex-
klusiv das SelbstbewuBtsein des Menschen und seine Ratio einzusetzen. Sie ist ge-
richtet gegen die hybride Selbsterméchtigung des Menschen, die noch Heidegger
als Aufbruch der Neuzeit aus dem unfreien Zustand der HeilsgewiBheit affirmiert.
Demgegentiber wird hier versucht, iiber die Ideologie des Allzumenschlichen hin-
auszuschreiben hin auf das Ende des Menschen, der als ideologische Figur bzw.
metaphysische Gestalt gleichwohl nicht aufhért, das Denken heimzusuchen. Es be-
darf eines Eingedenkens der Endlichkeit alles Menschlichen, um kritisch zu wer-
den gegen die Ideologie — verstanden als falsches Bewufltsein des Menschen von
seiner metaphysischen Situation in der Welt, also als Verdrédngung seiner Endlich-
keit sowie als der Glaube, durch seine rationalen Vermdgen sich und die Dinge der
Welt (vollstandig) beherrschen zu kénnen. Ideologie ist hier also verstanden als fal-
sches BewufBtsein tiber die Stellung des Menschen in der Welt. Die grofte Illusion,
die sich die Menschheit stets wieder macht, ist die, es konnte etwas Menschliches
geben, das nicht endlich ist (z.B. auf Dauer und Allgemeinheit gestellte Theorien).
Dabei ist festzuhalten: man muf radikal ausgehend von der Menschlichkeit — und
eben nicht: Gottlichkeit — den Menschen denken. Und das impliziert, ihn als eine
Einheit des endlichen Leibes zu denken, der sich in seiner physischen Erfahrung
der Welt dem Dualismus von Geist und Koérper zu entziehen sucht bzw. diesem
vorgingig ist. Eben das meint Nietzsche, wenn er schreibt: ,,Briider, bleibt der Erde

6  Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), beson-
ders S. 367-462; Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bcinde (Neske, Stuttgart 1961).

7 Jacques Derrida: Fines hominis (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen,
Wien 1988, S. 133-157), hier S. 139; Martin Heidegger: Brief iiber den Humanismus
(in: ders.: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364), hier S. 321.

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

<8

treu™.’ Diese die Metaphysik korrigierende Leiberfahrung hat ihren privilegierten
Ort in der Kunsterfahrung.

Der Mensch schafft und erdffnet heute mehr Moglichkeiten als er noch zu
kontrollieren imstande sein wird. Die Selbstiiberschitzung des Menschen kiindigt
sich (nicht nur) in der Hybris der Gentechnik bereits an. Schon Nietzsche stellt in
seinem Text Zur Genealogie der Moral fest:

,.Hybris ist heute unsre ganze Stellung zur Natur, unsre Natur-Vergewaltigung mit Hiilfe
der Maschinen und der so unbedenklichen Techniker- und Ingenieur-Empfindsamkeit;
Hybris ist unsre Stellung zu Gott, [...] Hybris ist unsre Stellung zu uns, — denn wir experi-
mentiren mit uns, wie wir es uns mit keinem Thiere erlauben wiirden, und schlitzen uns
vergniigt und neugierig die Seele bei lebendigem Leibe auf*

Man kann wohl sagen, daB sich diese Hybris seit Nietzsches Schrift noch gestei-
gert hat und sich heutzutage u.a. in der Handhabung der Gentechnik bzw. -schrift
manifestiert. Die Hybris ist ein menschlicher Irrtum, der in die Katastrophe fiithren
wird, wenn er nicht korrigiert wird. Nichtsdestotrotz ist er aber kein Irrtum, der
einfach zu korrigieren wire, denn er ist tief in das Begegnen von Welt und Mensch
eingeschrieben. Die Kritik an der menschlichen Hybris richtet sich gegen alle For-
men von Hypostasierung und Substantialisierung des Subjekts, namentlich auch
in der gesellschaftlichen und 6konomischen Praxis, wie etwa dem Konzept des
biirgerlichen Subjekts.

Aber ob als historische Ablosung oder als strukturelle Ver-windung der Me-
taphysik: in jedem Fall bleibt die Aufgabe metaphysikkritischer Beschreibungen
subjektiver Vollziige ein Gebot unserer Zeit, allein schon deshalb, weil es gilt,
den anthropologischen Schlummer des Menschen, der sich als Hybris vollzieht,
zu beenden, um die drohende Katastrophe einer weitgehenden Ausléschung des
Lebens auf der Erde vielleicht noch zu verhindern. Denn die Katastrophe ist der
anmafende und vor dem Leben respektlose Versuch der herrschaftlichen Lenkung
der Erde durch den Ubermut der menschlichen Vernunft bzw. Rationalitit. Eine
Menschheit, die sich die Schopfung gnadenlos untertan macht und der nichts mehr
heilig ist, wird keinen Bestand haben, und zwar schon deshalb, weil sie damit ihre
eigenen Grundlagen zerstort. Denn die Grundlagen der menschlichen Subjektivi-
tit liegen auBerhalb des Subjekts.

8 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe
Band 1V, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988), hier S. 15.

9 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral (in: ders.: Kritische Studienausgabe
Band V (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, S. 245-412), hier S. 357. Cf. zur ,Hybris‘ auch Gianni Vattimo: Nietzsche
und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S.
36-64).

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alphabetische Ubersicht iiber die wichtigsten Sigel

AL: Paul de Man: Allegorien des Lesens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988)

AM: Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des friihen
Nietzsche (in: Tilman Borsche (Hg.):, Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst
und Philosophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166)

CI: Paul de Man: The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of
Minnesota Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184)

DES: Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Personlichkeit, Wirkung (Meiner, Ham-
burg 1995)

DLS: René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996)

IA: Paul de Man: Die Ideologie des Asthetischen (hg. von Christoph Menke, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1993)

KA II: Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II, (Schoningh, Miinchen/Pa-
derborn/Wien/Ziirich 1967)

KdU B: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1974, zitiert nach Ausgabe B)

KSA: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde (Deutscher Ta-
schenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988).
Zitate aus der Geburt der Tragddie werden zusdtzlich mit dem Sigel [GdT]
markiert.

KTS: Friedrich Schlegel: Kritische und Theoretische Schriften (Reclam, Stuttgart
1978)

MPP: René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart
1986)

N I/ N II: Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Béiinde (Neske, Stuttgart 1961)

PBB: Alexander Gottlieb Baumgarten: Philosophische Betrachtungen iiber einige
Bedingungen des Gedichts (Meiner, Hamburg 1983)

TA: Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekiirzten Fas-
sung mit dem Titel: Theoretische Asthetik (Meiner, Hamburg 1988))

TuF: Christoph Menke: Die Tragddie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.):
Nach der Postmoderne, Bollmann, Diisseldorf/Bensheim, S. 235-264)

VDM: René Descartes: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und
der wissenschaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960)

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturliste und Sigelverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973)

ders.: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975)

ders.: Noten zur Literatur (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981)

ders.:. Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschddigten Leben (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1997)

Andreas-Salomé, Lou: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien
1894)

Aristoteles: Rhetorik (Fink, Miinchen 1980)

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte (Reclam, Stuttgart 1979)

Barthes, Roland: De [ ‘euvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Edi-
tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77)

ders.: La mort de [ 'auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Editions du seuil,
Paris 1984, S. 61-67)

ders.: Le bruissement de la langue (Editions du seuil, Paris 1984)

ders.: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985)

ders.: Die alte Rhetorik (in: ders.: Das semiologische Abenteuer, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1988, S. 15-101)

ders.: Der Kérper der Musik. Zuhdren (in: ders.: Der entgegenkommende und der
stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263)

Baeumler, Alfred: Das Irrationalitiitsproblem in der Asthetik und Logik des 8.
Jahrhunderts (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1967)

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Philosophische Betrachtungen iiber einige Be-
dingungen des Gedichts (Meiner, Hamburg 1983). Unter dem Sigel [PBB]
zitiert.

ders.: Aesthetica (zitiert unter dem Sigel [TA] nach der gekiirzten Fassung mit dem
Titel: Theoretische Asthetik, Meiner, Hamburg 1988 )

Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (in:
ders.: Gesammelte Schriften I/I, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974, S. 7-122)
Bloom, Harold: Wallace Stevens. The Poems of our Climate (Cornell University,

London 1976/77)

ders.: Einfluss-Angst. Eine Theorie der Dichtung (Stroemfeld/Nexus, Basel u.
Frankfurt/Main 1995)

Blumenberg, Hans: Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeit-
lichen Rationalitdt (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitcit und Selbsterhaltung.
Beitrige zur Diagnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S.
144-207)

Bolz, Norbert: Die Verwindung des Erhabenen — Nietzsche (in: Christine Pries
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169)
Boning, Thomas: Metaphysik, Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche (de Gruy-

ter, Berlin/New York 1988)

Borsche, Tilman (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche (de Gruyter, Berlin 1994)

Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1999)

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Bruse, Klaus-Detlef: Die griechische Tragodie als ,Gesamtkunstwerk‘ — Anmer-
kungen zu den musikdsthetischen Reflexionen des friihen Nietzsche (in: Nietz-
sche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176)

Bubner, Riidiger: Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik (in: ders.: As-
thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51)

ders.: Asthetische Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989)

Cassirer, Ernst: Die Philosophie der Aufkldrung (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tii-
bingen 1932)

ders.: Descartes: Lehre, Personlichkeit, Wirkung (Meiner, Hamburg 1995). Unter
dem Sigel [DES] zitiert.

Caygill, Howard: The Art of Judgement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 1989)

ders.: Uber Erfindung und Neuerfindungen der Asthetik (in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 233-241)

Danto, Arthur C.: Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1980)

Deleuze, Gilles: Nietzsche. ein Lesebuch von Gilles Deleuze (Merve, Berlin 1979)

ders.: Nietzsche und die Philosophie (Europiische Verlagsanstalt, Frankfurt/Main
1985)

ders.: Differenz und Wiederholung (Fink, Miinchen 1992)

ders.: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)

Derrida, Jacques: Cogito und Geschichte des Wahnsinn (in: ders.: Die Schrift und
die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101)

ders.: Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprdsentation
(in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S.
351-379)

ders.: Die Schrift und die Differenz (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972)

ders.: Sporen. Die Stile Nietzsches (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus
Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 129-168)

ders: Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen,
Wien 1988, S. 325-351)

ders.: Fines hominis (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen, Wien 1988,
S. 133-157)

ders.: Die différance (in: ders.: Randgcnge der Philosophie, Passagen, Wien 1988,
S. 31-56)

ders.: Randgdinge der Philosophie (Passagen, Wien 1988)

ders.: Vom Geist. Heidegger und die Frage (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988)

ders.: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autoritit (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1991)

ders.: Die Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992)

ders.: Falschgeld. Zeit Geben I (Fink, Miinchen 1993)

ders.: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994)

ders.: Die Stimme und das Phénomen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)

ders.: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In-
ternationale (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2004)

Descartes, René: Von der Methode des richtigen Vernunfigebrauchs und der wis-

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS | 233

senschaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960). Zitiert unter dem Sigel
[VDM].

ders.: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 1986). Unter dem
Sigel [MPP] zitiert.

ders.: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996). Zitiert unter dem
Sigel [DLS].

Diinkelsbiihler, Ulrike: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach
Kant und Derrida (Fink, Muinchen 1991)

Diittmann, Alexander Garcia: Philosophie der Ubertreibung (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2004)

Eagleton, Terry: The Ideology of the Aesthetic (Blackwell, Oxford u.a. 1990)

Ebeling, Hans (Hg.): Subjektivitit und Selbsterhaltung. Beitriige zur Diagnose der
Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976)

Eibl, Karl: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/Main und Leipzig 1995)

Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (in: Im-
manuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke Band I, de Gruyter, Berlin 1971,
S. 83-328)

ders.: Uber den Begriff der Wissenschafislehre (in: Immanuel Hermann Fichte
(Hg.): Fichtes Werke Band I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-82)

Fietz, Rudolf: Medienphilosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietz-
sche (Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1992)

ders.: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des friihen Nietz-
sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst
und Philosophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166).
Unter dem Sigel [AM] zitiert.

Flasch, Kurt: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000)

Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-
alter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969)

ders.: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971)

ders.: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, Frankfurt/Main
1988, S. 7-31)

Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983)

ders.: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1986)

ders.: Einfiihrung in die friihromantische Asthetik. Vorlesungen (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1989)

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1960/1990)

Gamm, Gerhard: Perspektiven nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/
Christoph Menke (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2002, S. 103-124)

ders.: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von Subjektivitcit
(Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004)

Gerhardt, Volker: Von der dsthetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst (in:
Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393)

ders.: , Experimental-Philosophie’. Versuch einer Rekonstruktion (in: ders.: Pathos

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stuttgart
1988, S.163-187)

Gottert, K. H.: Einfiihrung in die Rhetorik (Fink, Miinchen 1991)

Gottsched, Johann Christoph: Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deut-
schen (in: ders.: Schriften zur Literatur, Reclam, Stuttgart 1972, S. 12-196
(Auszug))

Gross, Steffen W.: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum (in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 275-298)

Hamacher, Werner (Hg.): Nietzsche aus Frankreich (Ullstein, Frankfurt/Main
1986)

Hart Nibbrig, Christiaan L. (Hg.): Was heifit ,Darstellen‘? (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1994)

Hegel, G. W. F.: Asthetik (Reclam, Stuttgart 1971)

ders.: Vorlesungen iiber Asthetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1986)

ders.: Phdnomenologie des Geistes (in: ders.: Werke Band 3, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1986)

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Kloster-
mann, Frankfurt/Main 1950/2003, S. 1-74)

ders.: Nietzsche. 2 Bdnde (Neske, Stuttgart 1961). Unter den Sigeln [N I] bzw. [N
II] zitiert.

ders.: Brief iiber den Humanismus (in: ders.. Wegmarken, Klostermann, Frank-
furt/Main 1976, S. 313-364)

ders.: Unterwegs zur Sprache (Klostermann, Frankfurt/Main 1985)

ders.: Zeit und Sein (in: ders.: Zur Sache des Denkens, Niemeyer, Tiibingen 1988,
S. 1-26)

ders.: Sein und Zeit (Niemeyer, Tiibingen 1993)

Henrich, Dieter: Selbsterhaltung und Geschichtlichkeit (in: Hans Ebeling (Hg.):
Subjektivitit und Selbsterhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1976, S. 303-313)

ders.: Die Grundstruktur der modernen Philosophie (in: ders.: Selbstverhdltnisse,
Reclam, Stuttgart 1982, S. 83-108)

ders.: Fichtes ,Ich’ (in: ders.: Selbstverhdltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 57-82)

ders.: Uber Selbstbewuftsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachtrige zum
Vortrag iiber ,Die Grundstruktur der modernen Philosophie’ (in: ders: Selbst-
verhdltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 109-130)

ders.: Kant und Hegel. Versuch zur Vereinigung ihrer Grundgedanken (in: ders.:
Selbstverhdltnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 173-208)

ders.: Selbstverhdltnisse (Reclam, Stuttgart 1982)

Herder, Johann Gottfried: Viertes Kritisches Wildchen (in: ders.: Werke in zehn
Bdinden, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt/Main 1985, Band 2, S. 250-
289)

Horkheimer, Max: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjek-
tivitdt und Selbsterhaltung. Beitrcige zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1976, S. 41-75)

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS | 235

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufkidrung (Fischer, Frank-
furt/Main 1988)

JauB, H. R.: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1982)

Kaminski, Nicola: Kreuz-Gdinge. Romanexperimente der deutschen Romantik
(Schoningh, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 2001)

Kant, Immanuel: Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesammelte
Schriften Band 16, hg. Von der Koniglich PreuBBischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff)

ders.: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1974)

ders.: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1974). Nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU] zitiert.

Kern, Andrea: Schone Lust. Eine Theorie der dsthetischen Erfahrung nach Kant
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)

dies.: Asthetischer und philosophischer Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Son-
deregger (Hg.): Falsche Gegensditze. Zeitgendssische Positionen zur philoso-
phischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 81-111)

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegensditze. Zeitgendssische Po-
sitionen zur philosophischen Asthetik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002)

Kierkegaard, Séren: Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riicksicht auf So-
krates (Oldenbourg, Miinchen/Berlin 1929)

Kocka, Jirgen/Nipperdey, Thomas (Hg.): Theorie und Erzihlung in der Geschich-
te (Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen 1979)

Kofman, Sarah: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972)

Kohlenbach, Michael: Die ,immer neuen Geburten’ (in: Tilman Borsche (Hg.):
,Centauren-Geburten'. Wissenschaft, Kunst und Philosophie beim jungen
Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994, S. 351-382)

Kopperschmidt, Josef/Schanze, Helmut (Hg.): Nietzsche oder ,Die Sprache ist
Rhetorik’ (Fink, Miinchen 1994)

Kropfinger, Klaus: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ,Geist der Musik* (in:
Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985, S. 1-12)

Kulenkampff, Jens: Metaphysik und Asthetik: Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/
Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensdtze. Zeitgendssische Positionen zur
philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 49-80)

Kurz, Gerhard: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, Gottin-
gen 1993)

Lacoue-Labarthe, Philippe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche
aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110)

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Versuche in der Theodicée iiber die Giite Gottes,
die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels (Meiner, Hamburg
1996)

Lessing, G. E.: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964)

Longinus: Vom Erhabenen (Reclam, Stuttgart 1988)

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1995)

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ders.: Soziale Systeme. Grundrifs einer allgemeinen Theorie (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1987)

Lyotard, Jean-Francois: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter
Engelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990,
S. 33-48)

ders.: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, Miinchen 1994)
Man, Paul de: Rhetorik der Tropen (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163). Unter dem Sigel [AL] zitiert.
ders.: Genese und Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1988, S. 118-145). Unter dem Sigel [AL] zitiert.

ders.: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1988, S. 164-178). Unter dem Sigel [AL] zitiert.

ders.: Allegorien des Lesens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988). Unter dem Sigel
[AL] zitiert.

ders.: Zeichen und Symbol in Hegels , Asthetik* (in: ders.: Die Ideologie des Asthe-
tischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58)

ders.: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg.
von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Unter dem
Sigel [TA] zitiert.

ders.: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in:
ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230). Unter dem Sigel [IA] zitiert.

ders.: Hegel iiber das Erhabene (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von
Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 59-82)

ders.: Die Ideologie des Asthetischen (hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993). Unter dem Sigel [IA] zitiert.

ders.: The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of Minnesota
Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184). Unter dem Sigel [CI] zitiert.

ders.: Epistemologie der Metapher (in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Me-
tapher, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1996, S. 414-437)

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Ge-
sellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968)

Menke, Christoph: Die Souvercdnitcit der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991)

ders.: Umrisse einer Asthetik der Negativitit (in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven
der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991, S. 191-216)

ders.: Die Tragddie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Post-
moderne, Bollmann, Diisseldorf/Bensheim 1992, S. 235-264). Unter dem Sigel
[TuF] zitiert.

ders.: Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik der As-
thetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegenscitze. Zeitge-
ndssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main
2002, S. 19-48)

Menninghaus, Winfried: Unendliche Verdoppelung. Die frithromantische Grund-
legung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1987)

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS | 237

ders.: Das Versprechen der Schonheit (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)

Momberger, Manfred: Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen
Kunstbegriffs bei E.T.A. Hoffmann (Fink, Miinchen 1986)

Niehues-Prébsting, Heinrich: Asthetik und Rhetorik in der ,Geburt der Tragidie®
(in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ,Die Sprache
ist Rhetorik’, Fink, Miinchen 1994, S. 93-108)

Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe 15 Béinde (Deutscher Taschenbuch
Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988). Unter dem
Sigel [KSA] und Numerierung zitiert. Zitate aus der Geburt der Tragddie wer-
den zusitzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

Paetzold, Heinz: Asthetik des deutschen Idealismus (Steiner, Wiesbaden 1983)

Platon: Jon (in: ders.: Sdmtliche Werke 4 Béinde, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und
1994, Band 1, S. 65-82)

Polheim, Karl Konrad (Hg.): Der Poesiebegriff der deutschen Romantik (Scho-
ningh, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich 1972)

Pries, Christine (Hg.): Das Erhabene (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989)

Quintilianus, Narcus Fabius: Ausbildung des Redners: 12 Biicher (Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, Darmstadt 1975)

Rahn, Dieter: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und
Kunst (Rombach, Freiburg 1993)

Rebentisch, Juliane: Asthetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidaritit (Suhrkamp, Frankfurt/Main
1992)

Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfiinge der Philosophie bei den Griechen (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1978)

Schlegel, Friedrich: Lucinde (Reclam, Stuttgart 1963)

ders.: Kritische Ausgabe Band II (Schéningh, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich
1967). Unter dem Sigel [K A II] zitiert. Fragmente aus den Athendumsfragmen-
ten werden mit [AT] entsprechend der Standardnummerierung Nr.[...] und un-
ter Angabe der Seitenzahl in der Kritischen Ausgabe zitiert. Gleiches geschieht
mit Zitaten aus den Lyceumsfragmenten (abgekiirzt: [L]) und mit Zitaten aus
den Ideen (abgekiirzt [1D]).

ders.: Georg Forster (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam,
Stuttgart 1978, S. 21-45). Zitiert unter dem Sigel [GF/KTS].

ders.: Uber Lessing (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, Stutt-
gart 1978, S. 46-75). Zitiert unter dem Sigel [UL/KTS].

ders.: Uber Goethes Meister (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Re-
clam, Stuttgart 1978, S. 143-164). Zitiert unter dem Sigel [GM/KTS].

ders.: Gesprcdich iiber die Poesie (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften,
Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224). Zitiert unter dem Sigel [GP/KTS].

ders.: Kritische und Theoretische Schriften (Reclam, Stuttgart 1978). Zitiert unter
dem Sigel [KTS].

Schulz, Walter: Ich und Welt (Neske, Pfullingen 1979)

ders.: Subjektivitiit im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske, Pfullingen 1992)

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Unverstindlichkeit (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2000)

Seel, Martin: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Rationalitcit
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997)

ders.: Asthetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)

Sonderegger, Ruth: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion
und der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)

Spinoza, Baruch: Ethik (Réderberg, Koln 1987)

Szczepanski, Jens: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur disthetisch bestimm-
ten Subjektivitdt (in: Michael Liithy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt und Medi-
um in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Ziirich/Berlin 2006, S. 69-85)

Szondi, Peter: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie (in: ders.: Satz und
Gegensatz, Insel, Frankfurt/Main 1964, S. 5-24)

ders.: Poetik und Geschichtsphilospohie. 2 Bcnde (Suhrkamp, Frankfurt/Main
1974)

Vattimo, Gianni: Das Fliegenglas, das Netz, die Revolution und die Aufgaben der
Philosophie. Ein Gesprdch mit ,Lotta continua® (in: ders.: Jenseits vom Sub-
Jekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35)

ders.: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Pas-
sagen, Wien 1986, S. 36-64)

ders.: Jenseits vom Subjekt (Passagen, Wien 1986)

ders.: Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990)

Vickers, Brian: Nietzsche im Zerrspiegel de Mans: Rhetorik gegen die Rhetorik
(in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze: Nietzsche oder ,die Sprache der
Rhetorik‘, Fink, Miinchen 1994, S. 219-240)

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunfikritik
nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Ver-
nunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114)

ders.: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einfiihrung (in: ders.: Zur Dia-
lektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1985, S. 135-166)

ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985)

ders.: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.):
Falsche Gegensiitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175)

Welsch, Wolfgang/ Christine Pries (Hg.): Asthetik im Widerstreit. Interventionen
zum Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH, Acta Humaniora, Weinheim
1991)

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert
in Europa (Fischer, Frankfurt/Main 1991)

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1984)

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Mein Dank gilt zunédchst Christoph Menke fiir die Betreuung dieser Arbeit.

Fur Kritik, Diskussionsbereitschaft und Korrekturfreudigkeit mochte ich im
weiteren Robin Celikates, Christoph Menke und Thomas Khurana danken. Auch
den TeilnehmerInnen meiner diversen Proseminare, des Potsdamer Institutskollo-
quiums und des Doktorandenkolloquiums von Christoph Menke mdéchte ich fiir
kritische Diskussionen danken.

Fir Diskussionen im Umfeld meines Dissertationsthemas danke ich auch den
Mitgliedern der ersten Forderperiode des Sonderforschungsbereichs 626 ,,Astheti-
sche Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Kiinste*.

Bedanken mdchte ich mich auch bei meinen Eltern, meinen Geschwistern und
Freunden fiir die vorbehaltslose Unterstiitzung auch in schweren Zeiten. Dank
auch an Mechthild Flemming fiir die Unterstiitzung beim Layout.

Berlin 2007 Jens Szczepanski

- am 14.02.2026, 14:03:12.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein
und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,
kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Kiinstlerisches Handeln als
dsthetische Kommunikation
Oktober 2007, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnéma

Derrida zum Andenken
Oktober 2007, ca. 230 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Iris Darmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und
kulturwissenschaftliche
Anndherungen

Oktober 2007, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Fabian Goppelsroder
Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der
literarischen zur dichtenden
Philosophie

Oktober 2007, ca. 150 Seiten,
kart., ca. 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Martin Nonhoff (Hg.)
Diskurs - radikale
Demokratie - Hegemonie
Zum politischen Denken
von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe

Oktober 2007, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Harald Lemke

Die Kunst des Essens

Eine Asthetik des kulinarischen
Geschmacks

September 2007, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski
Subjektivitit und Asthetik
Gegendiskurse zur Metaphysik
des Subjekts im dsthetischen
Denken bei Schlegel, Nietzsche
und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Ludger Schwarte (Hg.)
Auszug aus dem Lager

Zur Uberwindung des
modernen Raumparadigmas in
der politischen Philosophie
Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Steffen K. Herrmann,
Sybille Kramer,

Hannes Kuch (Hg.)
Verletzende Worte

Die Grammatik sprachlicher
Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Niederberger,
Markus Wolf (Hg.)
Politische Philosophie und
Dekonstruktion

Beitrdage zur politischen
Theorie im Anschluss an
Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen
Implikationen der Diskursethik
von Jirgen Habermas

Mairz 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen

Antike Philosophie von Platon
zu Sappho - von Sappho zu uns
2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansatze zu einem
philosophischen Medienbegriff
2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische
Begriindungsprobleme in
Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und dsthetische
Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)
Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und
Geschichte in der deutsch-
judischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning
Philosophie nach Marx

100 Jahre Marxrezeption und
die normative Sozialphilosophie
der Gegenwart in der Kritik
2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt

kein System

Beitrdage zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann
Integritat

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger
Marx zufolge

Die unmogliche Revolution
2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdisziplina-
rer Medienphilosophie

2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:03:13.



https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Subjektivität und Ästhetik
	Inhalt
	Vorbemerkung
	1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ästhetische Erfahrung
	2. Subjekt, Rationalismus, Ästhetik
	3. Die Ideologie des Schönen. Subjektivität und ästhetische. Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft
	4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel
	5. Sprache, Musik und Spiel in der ästhetischen Erfahrung (Nietzsche)
	6. Fazit
	Anhang
	Alphabetische Übersicht über die wichtigsten Sigel
	Literaturliste und Sigelverzeichnis
	Danksagung


