
https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Jens Szczepanski
Subjektivität und Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Für Stella, Kathrin und Holger und alle die anderen,
denen wir nicht helfen konnten und in deren Verpflichtung wir leben.

               
Jens Szczepanski (Dr. phil.) lebt als freier Philosoph in Berlin. Seine For-
schungsschwerpunkte sind Ästhetik, Subjektphilosophie und Philosophie
der Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
Jens Szczepanski

Subjektivität und Ästhetik
Gegendiskurse zur Metaphysik des Subjekts im ästhetischen Denken

bei Schlegel, Nietzsche und de Man

               

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese Arbeit wurde unter dem Titel »Textualität und Subjektivität. Von der Aufgabe 
der Ästhetik« im Jahre 2006 an der Philosophischen Fakultät der Universität Potsdam 
als Dissertationsschrift eingereicht und von dieser angenommen. Sie wurde von 
Christoph Menke und Gerhard Gamm begutachtet und am 12.07.2006 verteidigt.

Diese Arbeit ist im Sonderforschungsbereich 626 »Ästhetische Erfahrung im Zeichen 
der Entgrenzung der Künste« an der Freien Universität Berlin/Universität Potsdam 
entstanden und wurde auf seine Veranlassung unter Verwendung der ihm von 
der Deutschen Forschungsgemeinschaft zur Verfügung gestellten Mittel gedruckt.

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenanga-
be) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2007 im transcript Verlag, Bielefeld
© Jens Szczepanski

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-709-7
PDF-ISBN 978-3-8394-0709-7
https://doi.org/10.14361/9783839407097
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Vorbemerkung

1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ästhetische Erfahrung

2. Subjekt, Rationalismus, Ästhetik

3. Die Ideologie des Schönen. Subjektivität und ästhetische 

    Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft

4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel

5. Sprache, Musik und Spiel in der ästhetischen Erfahrung 

   (Nietzsche)

6. Fazit

Anhang

Alphabetische Übersicht über die wichtigsten Sigel

Literaturliste und Sigelverzeichnis

Danksagung

7

9

 51

 85

129

175

217

229

239

231

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Überdies soll man sich nicht einbilden, alles sei allein für den 
Menschen geschaffen.

(G.W. Leibniz: Theodicée)

Das Problem ist immer noch, die Welt zu bewohnen.

(G. Deleuze: Leibniz)

Das Erbe ist niemals ein Gegebenes, es ist immer eine Aufgabe.

(J. Derrida: Marx’ Gespenster)

Verstehen Sie mich richtig: ein freiwilliges, vollkommen bewußtes, durch niemand 
und nichts erzwungenes Opfer seiner selbst zugunsten aller – ist meiner Ansicht 
nach das Anzeichen der höchsten Entwicklung der Persönlichkeit, ihrer höchsten 
Macht, ihrer größten Selbstbeherrschung, ist das Anzeichen der größten Freiheit 
des persönlichen Willens. [...] Man muß sich so opfern, daß man alles hingibt und 
sogar wünscht, daß einem dafür nichts wiedergegeben werde – damit niemand 
durch dich auch nur irgendwelche Unkosten habe.

(F.D. Dostojewski: Winteraufzeichnungen über Sommereindrücke)

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorbemerkung

Gianni Vattimo schreibt in seinem 1986 erschienenen Buch Jenseits vom Subjekt:
„Heute sind neue Menschlichkeitsideale möglich, die nicht mehr an die metaphy-
sische Subjektauffassung gebunden sind“.1  Vattimo entwickelt eine Idee dessen, 
was das heißen könnte, in einer Interpretation vor allem Nietzsches und Heideg-
gers. Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, über den Weg einer Kritik an der subjekt-
metaphysischen Tradition diesen Anspruch auf (neue) Menschlichkeit(sideale) 
einzulösen oder zumindest einen Beitrag zu seiner Einlösung zu formulieren. 
Dies geschieht hauptsächlich unter Aufnahme jener ästhetischen Theorien, in de-
nen Alternativen zur neuzeitlichen Metaphysik des subjektiven Selbstbewußtseins 
aufgehoben sind. Entscheidend ist dabei die Frage, wie sich die ästhetisch be-
stimmte Gestalt des Subjekts zu dessen außerästhetischen Gestalten verhält. Die-
se Arbeit versucht eine kritische Rekonstruktion eben dieser ästhetisch bestimm-
ten Subjektivität und versteht sich damit zugleich als der Versuch, das Verhältnis 
von Subjekt, Praxis und Text neu zu bestimmen und theoretisch auszuloten. Ich 
möchte zeigen, daß eine philosophische Kritik des Subjekts und der Subjektivität 
nicht zwangsläufig deren vollständige Tilgung nach sich ziehen muß. Die hier 
vorgenommene Neubeschreibung von Subjektivität basiert auf der Definition des 
Subjekts als Selbstverhältnis; mit Heideggers Worten: ein Sein, dem es um sein 
Sein geht. Zu zeigen wird dabei sein, wie das spezifisch ästhetische Selbstverhält-
nis des Subjekts beschaffen ist und wie es sich zu außerästhetischen subjektiven 
Selbstverhältnissen verhält.

Das Ziel dieser Arbeit ist also die Kritik des metaphysischen Subjektbegriffs, 
die aber nicht auf die ersatzlose Streichung dieses Begriffs abzielt. Es geht vielmehr 
um ein anderes Verständnis von Subjektivität überhaupt. Dieses andere Verständnis 
läßt sich – so meine These – an spezifischen ästhetischen Paradigmen gewinnen: in 
bestimmten Beschreibungen der ästhetischen Erfahrung ist implizit (oder explizit) 
ein anderes Konzept von Subjektivität geborgen, das hier freigelegt werden soll. 
Dazu möchte ich im einleitenden Kapitel zunächst den Rahmen abstecken, inner-
halb dessen ich die Theorie der ästhetischen Erfahrung und Subjektivität entwik-
keln möchte. Es ist dafür notwendig, innerhalb dieses allgemeinen Rahmens eine 
Reihe von Vorfragen zu klären und eine Reihe von Begriffen zueinander in Rela-
tion zu setzen, bevor es um spezifisch ästhetische und subjekttheoretische Fragen 
im engeren Sinne gehen wird. Der erste Abschnitt des ersten Kapitels befaßt sich 

1   Gianni Vattimo: Das Fliegenglas, das Netz, die Revolution und die Aufgaben der 

Philosophie. Ein Gespräch mit ‚Lotta continua‘ (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Pas-
sagen, Wien 1986, S. 15-35), hier S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8

mit der Frage, in welchem Sinne hier überhaupt von Metaphysik die Rede ist und 
wie ihre Kritik oder Überwindung möglich ist. Die Antwort scheint zu sein, daß 
diese Kritik nur als dauernde, immer wieder von neuem anzugehende strategische 
Überschreitung durchführbar scheint. Wir können ‚die‘ Metaphysik nicht einfach 
historisch verabschieden. Die Abschnitte II bis IV beschäftigen sich mit der Frage, 
wie der zu überschreitende oder zu kritisierende (metaphysische) Subjektbegriff 
überhaupt konturiert ist. Hier gibt es drei Aspekte dieser Subjektmetaphysik, die je 
abgearbeitet werden: das Subjekt ist metaphysisch bestimmt als Selbstpräsenz des 
Bewußtseins (II), als in Bezug auf seinen Ausdruck vorgängiges oder substantielles 
Individuum (III) und als auf seine Vernunft gegründet (IV). Der Abschnitt V bringt 
als positive Alternative zum Rationalismus vor allem im Anschluß an Adorno eine 
(Selbst-)Überschreitung von Vernunft und Subjektivität ins Spiel. Dieser Abschnitt 
hat gewissermaßen eine Schlüsselstellung innerhalb der Argumentation, denn er 
verbindet die vorher dargelegte Metaphysikkritik mit den folgenden Ausführungen 
zur Ästhetik und zur ästhetischen Erfahrung des Subjekts. Die Selbstüberschrei-
tung des Rationalismus führt zu einem selbstreflexiv-gebrochenen Gebrauch der 
Vernunft, den ich als ‚Hyperrationalismus‘ erläutere. Dieser Hyperrationalismus 
vollzieht sich wesentlich über ästhetische Paradigmen, was die folgenden Abschnit-
te des ersten Kapitels näher ausführen. Dabei ist die Frage, welche Paradigmen des 
Ästhetischen zu einem metaphysikkritischen Verständnis von Subjektivität verhel-
fen. Abschnitt VI exponiert zunächst eine theoretische Erörterung der ästhetischen 
Erfahrung, auf die sich als Basis die weiteren Abschnitte und Kapitel beziehen. Der 
Abschnitt VII beschäftigt sich vor allem mit der weiteren Erläuterung der ästhe-
tisch bestimmten Subjektivität und der außerästhetischen Funktion der Kunst resp. 
ästhetischen Erfahrung. Dabei geht es auch um die Frage, in welchem Sinne die äs-
thetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein kann. Der Abschnitt VIII analy-
siert die ideologischen Implikationen des Schönen und der Schönheit. Dies betrifft 
auch die Frage, was es für das Subjekt bedeutet, etwas als schön zu empfinden und 
zu beurteilen. Aus der Kritik an der ideologischen Funktion des Schönen wird die 
Konsequenz gezogen, daß avancierte Kunstwerke das Schöne gebrochen darstellen 
müssen, wenn sie sich kritisch zu dieser im Schönen implizierten Ideologie verhal-
ten wollen. Der letzte Abschnitt faßt noch einmal das Ergebnis des ersten Kapitels 
zusammen und gibt einen Ausblick auf die fünf folgenden Kapitel.

Das erste Kapitel steckt also den allgemeinen Rahmen ab, in dem sich dann 
die folgenden feingliedrigeren Kapitel bewegen, die sich genauer auf die je gele-
senen Autoren beziehen. Diese Arbeit geht also von einer allgemeinen Theorie aus 
und bewegt sich hin zu konkreten Einzellektüren, die diese allgemeine Theorie 
füllen sollen. Der Zusammenhang einer Theorie der ästhetischen Erfahrung und 
einer ästhetisch bestimmten Subjektivität mit diesen im allgemeinen Rahmen ent-
wickelten Begriffen und Vorüberlegungen mag zwar prima facie nicht sonderlich 
einleuchten, wird aber hoffentlich im Verlauf des Textes seine Notwendigkeit für 
die Argumentation erweisen. Es erscheint mir absolut notwendig, diesen weiten 
Horizont zu eröffnen, um die Frage nach einer ästhetisch bestimmten Subjektivität 
angemessen erörtern zu können.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ästhetische Erfahrung

I

Der Begriff und die Theorie des Subjektes und der Subjektivität sind heute – d.h. seit 
nunmehr vier oder fünf Dekaden – vakant und in der Krise.1  Die philosophische Kritik 
am Subjektbegriff – vor allem durch den sogenannten Poststrukturalismus – scheint 
auf den Vorschlag einer bloßen Tilgung des Subjekts – mindestens des Begriffs2 – im 
Rahmen einer kritischen Revision oder Dekonstruktion ‚der‘ Metaphysik hinauszu-
laufen. Dabei ist festzuhalten, daß mit ‚Metaphysik‘ jeweils ganz Unterschiedliches 
gemeint sein kann. Je nach dem, was man unter Metaphysik versteht, ändert sich auch 
die Antwort auf die Frage, ob die Überwindung der Metaphysik ein historisches Pro-
jekt sein kann. Die Frage ist nämlich, ob die Herrschaft der Metaphysik als kontingent 
(und damit als historisch ablösbar) oder als notwendig (und damit als unüberwindbar) 
verstanden wird. Auch wenn also unter Metaphysik ganz verschiedene Dinge ver-
standen werden, so scheint doch in jener Kritik die Prämisse zugrundegelegt zu sein, 
daß die Herrschaft der Metaphysik eine historische Epoche kennzeichnet, die man 
hin auf ein nachmetaphysisches Zeitalter überwinden könne. Gemäß dieser Auffas-
sung sind wir – philosophisch – heute weiter und aufgeklärter, so daß wir uns der 
früheren, der Hörigkeit der Metaphysik geschuldeten Denkfiguren im Namen einer 
inzwischen gewonnenen Luzidität im Denken ein für alle Mal entledigen können. 
Man muß also verschiedene Bestimmungen dessen, was der Titel ‚Metaphysik‘ je-
weils meint, zunächst auseinanderhalten, auch wenn diese Bestimmungen sich nicht 
nur gegenseitig nicht ausschließen, sondern auch untereinander zusammenhängen.

1 Cf. z.B.: Gerhard Gamm: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von 

Subjektivität (Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004); ders.: Perspektiven 

nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie 

der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 103-124); Gianni Vattimo: 
Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990); Manfred Frank: Was ist Neostruk-

turalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983); Walter Schulz: Ich und Welt (Nes-
ke, Pfullingen 1979); ders.: Subjektivität im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske, 
Pfullingen 1992).

2   Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, 
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31); Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgänge 

der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 31-56); Roland Barthes: De l’œuvre au texte 

(in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: 
La mort de l’auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 
1984, S. 61-67). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK10

Es gibt zunächst eine Subjektmetaphysik, die das Subjekt im (vernünftigen) 
Selbstbewußtsein des Menschen gründet. In den nächsten drei Abschnitten die-
ses Kapitels werden jeweils Ausformungen dieser Subjektmetaphysik diskutiert. 
Metaphysisch bestimmt ist das Subjekt als Selbstpräsenz des Selbstbewußtseins 
(Abschnitt II), als individuelle Substanz (III) und als durch seine Vernunft gegrün-
det (IV). Für diese im engeren Sinne Subjektmetaphysik zu nennenden Varianten 
scheint eine Überwindung tatsächlich möglich zu sein: Subjektivität muß nicht 
zwangsläufig im vernünftigen Selbstbewußtsein der menschlichen Individuen ge-
gründet werden, so daß in diesem Sinne postmetaphysische Subjektkonzeptionen 
durchaus historisch möglich werden. Ebensowenig muß man das Subjekt (oder 
Individuum) notwendig als Substanz ansetzen. Aber trotz der Möglichkeit einer 
Revision dieser Subjektmetaphysik reichen bloße Umbenennungen (etwa ‚Dasein‘ 
statt ‚Subjekt‘) offensichtlich längst nicht aus, um ‚die‘ Metaphysik zu überwin-
den, was auch immer das heißen soll. Man muß vielmehr aus der Kritik dieser Me-
taphysik heraus alternative Bestimmungen von Subjektivität gewinnen. Diesem 
Projekt widmet sich diese Arbeit.

Zweitens wird unter Metaphysik auch der logozentrische Charakter der Neu-
zeit verstanden. Diese Epoche scheint geprägt von der unbedingten Herrschaft 
des Rationalismus. Auch die Gründung des Subjekts auf seine rationalen Ver-
mögen ist Ausdruck dieser Metaphysik. Es ist hier schon fraglicher, ob eine hi-
storische Überwindung möglich ist, oder ob nicht nur strategische Optionen der 
Kritik bestehen. Trotz aller Kritik am Rationalismus sind nämlich die Mittel die-
ser Kritik wiederum rational(istisch), so daß wir ihn immer nur strategisch und 
selbstreflexiv angehen können. Es scheint auch fraglich, ob es einen historischen 
Nullpunkt, einen Gründungsakt des Logozentrismus gegeben hat, oder ob er 
nicht stets schon begonnen hat. Auf dieses Problem komme ich in der Diskussion 
von Descartes im zweiten Kapitel zurück.

In einer dritten Weise läßt sich die Metaphysik verstehen als in der Struktur 
unserer Sprache gegründet. Das betrifft z.B. die Dualismen von Geist und Materie 
und von Subjekt und Objekt, die in der Grammatik unserer Sprache und damit in 
unser Begegnen mit der Welt eingeschrieben sind. Es erscheint daher nicht einfach 
möglich, der unserer Sprache und ihrer Terminologie eingeschriebenen Metaphy-
sik – der grundlegenden Dichotomie des abendländischen Denkens von Subjekt 
und Objekt, Geist und Materie  etc.3  – zu entkommen, solange man gewillt ist, sich 
weiterhin dieser – d.h. der, denn es gibt keine einfache Alternative zu ihr – (abend-
ländischen) Sprache zu bedienen.4  Unser Denken, das unserer Sprache unhinter-
gehbar eingeschrieben und in ihr verwurzelt ist, kann den metaphysischen Dualis-
mus von Geist (allgemeinem Begriff) und Materie (besonderer Sinnlichkeit) nicht 

3     Vielleicht ist es die Grundfrage der Metaphysik, wie das Verhältnis von Unbewegtem 
(Substanz, Subjekt) und Bewegtem (Akzidenz, Sinnlichkeit) zu denken ist oder aber 
die Frage nach dem Verhältnis von Raum und Zeit, Feststehen und Veränderung.

4    Die gängigen abendländischen Sprachen ähneln sich grammatisch in einem solchen 
Maße, daß man sie in der hier eingenommenen Perspektive als eine einzige Sprache 
bezeichnen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

einfach per Dekret über- oder verwinden. Mit einer Verabschiedung bestimmter 
Begriffe entkommt man noch lange nicht der Metaphysik. Denn das Programm 
einer einfachen historischen Verabschiedung ‚der‘ dualistischen Metaphysik ist ein 
unmögliches Projekt, weil diese Metaphysik unserer Sprache nicht äußerlich, son-
dern ihrer Struktur zutiefst und irreduzibel eingeschrieben ist.

In einem weiteren Sinne gründet die Metaphysik in unserer Sprache, eben weil 
sie Sprache ist und damit Mittel einer Distanzierung unserer unmittelbaren physi-
schen Eindrücke. Ohne Sprache gäbe es überhaupt keine Metaphysik, da die Spra-
che Bedingung dessen ist, von der präsenten physischen Wahrnehmung der Dinge 
abstrahieren zu können. Sprache ist selbst Meta-physik, weil nur sie es ermöglicht, 
die je physische, sinnlich-erfahrbare Gegebenheit der Dinge5 durch die Iterabilität6

ihrer Begriffe zu transzendieren.7 Sprache ist also per se in diesem tieferen Sinn 
Metaphysik, weil sie unhintergehbar die Weise lenkt, in der wir die Dinge und 
die Welt wahrnehmen, erfahren, klassifizieren und interpretieren. Ohne Sprache 
gäbe es keinen Schritt von den einzelnen Sinneswahrnehmungen zum allgemeinen 
Begriff, der diese Eindrücke einer Ordnung einverleibt, indem er sie gegenüber 
der Fülle des sinnlichen Eindrucks reduziert, vergleicht und subsumiert. Meta-
physisch ist also nicht nur die grammatische Logik von Subjekt und Objekt, nach 
der wir unsere Erfahrungen organisieren. Die Sprache selbst ist Metaphysik, weil 
sie notwendig die Illusion erzeugt, es gebe Menschliches, was nicht endlich (also 
physisch bedingt) ist; es gebe wirklich (d.h. also außerhalb der Sprache bzw. der 
philosophischen Tradition) Kategorien, Gattungen, allgemeine Begriffe, Subjek-
te und Objekte, stabile zurechnungsfähige Subjekte, Geist und Materie, Substanz 
und Akzidenz, die Differenz von Wesen und Eigenschaften etc. Diese Illusion 
folgt aus dem Schritt der Vernunft, die gegebene besondere Sinnlichkeit (also das 
Physische) unserer Erfahrung der Dinge hin aufs Übersinnliche (also Meta-physi-
sche) – das heißt hier dem allgemeinen Begriff oder der Idee – hin zu ordnen und 
zu transzendieren. Die hier vorgetragene Kritik an der Metaphysik setzt jedoch 
wiederum voraus, was sie kritisiert: den Dualismus von Begriff und Sinnlichem, 

5 Hier schließt ästhetisch die These an, daß Schönheit mit der Freisetzung des Buch-
stabens gegenüber dem Geist einhergeht. Die ästhetische Erfahrung der Schönheit ist 
darin metaphysikkritisch, daß sie auf der Erfahrung der physischen Präsenz der in 
einen ästhetischen Zusammenhang gestellten Dinge beruht. 

6 Das heißt also, daß die Idealität der Zeichen bzw. die Allgemeinheit der Begriffe durch 
ihre Wiederholbarkeit konstituiert wird. Diese Wiederholbarkeit ermöglicht erst die 
Transzendenz durch den Begriff. Cf. hierzu Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kon-

text (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).
7 Der Mensch ist das Tier, das von seiner konkreten Sinnlichkeit abstrahieren kann und 

so Sprache, Ökonomie, Metaphysik, Begriffe etc. erfindet. Auch Kunst kann eine ex-
plizite Fortsetzung der in die Sprache gelegten Distanzierung vom konkret Sinnlichen 
sein, z.B. als Phantasie. Insofern ist die Kunstproduktion eine ursprünglich metaphy-
sische und damit anthropologische Tätigkeit. Der Kunst ist also eine gewisse Ambiva-
lenz eingeschrieben: sie ist einerseits die Freisetzung des Physischen gegenüber dem 
Metaphysischen, andererseits kann sie selbst eine Transzendenz des Physischen sein. 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK12

Sprache und Physis, Allgemeinem und Besonderem, auch wenn sie es zu vermei-
den sucht, beide gegeneinander auszuspielen. Die Differenz zwischen Metaphysik/ 
Sprache und Physis/Wahrnehmung ist selbst metaphysisch, denn sie wiederholt die 
dualistische Unterscheidung von Geist und Materie bzw. Körper. Die (u.a. von der 
philosophischen Anthropologie ausgearbeitete) Lösung ist vielleicht, beides in der 
ursprünglichen Einheit des Leibes zu denken.

Die Illusion einer Realität allgemeiner Begriffe widerspricht der kritischen 
– nämlich nominalistischen – Lösung des scholastischen Universalienstreits, der-
zufolge die universalia post rem sind und nicht in den Dingen selbst liegen.8  Die 
Begriffe bezeichnen nicht die Dinge an sich, sondern bestimmen bloß unsere Zu-
gangsweise zu ihnen. Insofern sind sie Bedingungen der Möglichkeit der Erschei-
nung der Dinge, sofern ‚Erscheinung‘ hier ganz kantisch meint: die Weise, wie 
sich die Dinge für uns Menschen zeigen. Die strukturelle Unwahrheit allgemeiner 
Begriffe (durch die Reduktion der Fülle des und die Abstraktion vom Sinnlichen) 
liegt bereits in der Sprache und kommt nicht nur durch die Sprache zustande. Spra-
che produziert selbst immer wieder metaphysische Illusionen, die man nur je durch 
selbst-kritisches Denken hinterfragen und strategisch angehen kann. Da sich unser 
Denken nur in Sprache vollziehen kann, erscheint die metaphysische Konstitution 
der Sprache zwar unhintergehbar, sie läßt sich aber sehr wohl strategisch angehen 
und damit kritisieren und subvertieren: d.h. es gibt in dem metaphysischen Feld 
nur eine strategische Option zur Umgestaltung dieses Feldes. So schreibt Derrida, 
daß das logozentrische Dispositiv nur die Möglichkeit einer subversiven Strate-
gie in ihm eröffnet.9  Zur ideologischen Verhärtung wird die Metaphysik hinge-
gen dort, wo sie sich selbst auszustreichen versucht, indem sie ihre Endlichkeit 
verdeckt: Illusion des Entkommens aus der Illusion. Die prekäre Wirklichkeit der 
Metaphysik widerspricht jedoch nicht ihrer faktischen historischen Wirksamkeit 
in der abendländischen Kultur. Die Frage bleibt, für wie dominant man diese Me-
taphysik historisch ansetzt (cf. Kapitel 2).

Die Restitution der Metaphysik folgt aus dem alltäglichen Anspruch an das 
Funktionieren der Sprache. Die Metaphysik ist dem menschlichen Sprachgebrauch
unvermeidbar und unhintergehbar eingeschrieben. So müssen wir in unserer Pra-
xis etwa zwangsläufig Handlungen auf Subjekte zurechnen, um uns in der Welt zu 
orientieren. D.h. aber auch: es gibt verschiedene Weisen des Sprachgebrauchs: me-

8 Cf. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000), 
S. 59-65. 

9 Cf. hierzu Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift 

und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101): „Daß die unüber-
windbare, unersetzbare, beherrschende Größe der Ordnung der Vernunft nicht eine 
Defacto-Ordnung oder Defacto-Struktur, eine determinierte historische Struktur ist, 
liegt daran, daß man gegen sie nur in ihr protestieren kann, daß sie uns auf ihrem 
eigenen Feld nur den Rückgriff auf das Stratagem und die Strategie läßt“ (l.c., S. 61). 
Allerdings spricht Derrida hier vom Logozentrismus, nicht von der Subjektmetaphy-
sik im engeren Sinne. Das beide gleichwohl zusammenhängen, erläutere ich später in 
Abschnitt IV dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

taphysische und der Ideologie verhaftete, aber auch ironische und eher spielerische, 
die sich kritisch zur Metaphysik verhalten. Das alltägliche ‚Man‘ unreflektierten 
Sprachgebrauchs markiert dagegen den Abfall des Menschen aus der Eigentlichkeit 
seines Weltbezugs und -begegnens in die Metaphysik. Der Metaphysik verhaftet ist 
ein Vernunft- oder Sprachgebrauch, der immer schon alles richtig unter allgemeine 
Begriffe subsumiert und es damit in der erfolgten Weltauslegung verfügbar hält. Ein 
solcher Sprach- oder Vernunftgebrauch verhindert gerade die Begegnung mit der 
physischen Singularität z.B. der Objekte – die daher in die Ästhetik bzw. Kunst aus-
gelagert und in ihnen aufgehoben ist. Die alltägliche Sprache und der gemeine Ver-
stand werden aus dieser Nötigung zur/der Metaphysik heraus stets die etwa durch 
philosophische Reflexion zu gewinnende Klarheit trivialisieren. Die not-wendige 
Selbst-Verdeckung der Metaphysik in unserem alltäglichen Sprachgebrauch bedarf 
von daher einer steten Kritik10, um deren Wirken zumindest einen Moment lang 
distanzieren zu können – auch wenn jede handwerkliche Zuhandenheit der Sprache, 
die dadurch vielleicht zu gewinnen ist, stets wieder von der Metaphysik eingeholt 
und eliminiert werden wird. Metaphysik heißt hier, daß unser Denken von der gram-
matischen Struktur der Sprache11, in der es sich vollzieht, und der in ihr gegründeten 
(logozentrischen) Ordnung irreduzibel abhängt. Gerade aufgrund dieser Abhängig-
keit gilt es, auf unseren alltäglichen Sprachgebrauch zu reflektieren, um den in der 
Sprache wirksamen unbewußten Mechanismen12, die unser Denken lenken, wenig-
stens ein Stück weit etwas entgegensetzen zu können.

Metaphysische Subjektentwürfe und -konzeptionen sind fest in unseren Alltag 
implantiert: z.B. die grammatische Subjekt/Prädikat-Struktur unserer Sprache, der 
Dualismus von Subjekt und Objekt oder die Idee der Existenz eines der Praxis vor-
gängigen Selbsts, das es zu ‚verwirklichen‘ gelte. Diese metaphysischen Konzeptio-
nen und Terminologien formen, strukturieren und organisieren – wie immer un- oder 
vorbewußt – unser Welt- und Selbstverhältnis und das, was wir als ‚Wirklichkeit‘ 
bezeichnen. Philosophie, unter deren Anspruch auch diese Arbeit steht, fungiert 
dann als Kritik der gewohnten Selbstverständlichkeiten und alltäglichen Plattitü-
den. Philosophie ist Kritik und kritische Reflexion der schlechten Allgemeinheit des 
alltäglichen Begriffs und seiner Praxis, die alles immer schon kennt und automatisch 
richtig subsumiert. Der Wert der philosophischen Kritik ist daher zunächst negativ: 
Infragestellung des Positiven und Positionalen, des dem Selbst Verständlichen.

Solange die Metaphysik unserer Begrifflichkeit eingeschrieben ist – d.h. also 
solange es eine sprachlich zu bezeugende menschliche Geschichte gibt –, können 
wir sie nicht einfach loswerden, sondern uns nur in ein kritisches Verhältnis zu ihr 
setzen, indem wir ihre Tradition und ihre Not-wendigkeit stets neu zu befragen su-
chen. Es gilt also, die metaphysische Tradition in der Weise ihrer Fundierung und 

10 Man kann diese Kritik als Ideologiekritik verstehen, wenn man unter Ideologie die 
Illusionen versteht, die aus der alltäglichen Herrschaft der Metaphysik entstehen.

11 So schreibt Nietzsche: „Ich fürchte wir werden Gott nicht los, weil wir noch an Gram-
matik glauben.“ Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: ders.: Kritische Stu-

dienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/
New York 1967-77 u. 1988, S. 55-162),  hier S. 78. 

12 Wie z.B. die Tendenz zur Verallgemeinerung. 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Bedingung unseres Denkens bloßzulegen, um ihre Funktionsweise zu zeigen und 
damit die Möglichkeit einer Erfahrung und einer Hoffnung zu eröffnen oder frei-
zulegen, die den Horizont des aufklärerischen Denkens von je an geleitet hat. Wenn 
Philosophie einen Sinn hat, dann besteht sie in einer Praxis des selbstreflexiven 
Verstehenwollens, die sich als streng analytische Kritik an der Logik von Begrif-
fen oder Terminologien entfaltet. Sie kann dann zugleich auf einer zweiten Ebene 
eine systematische Infragestellung kultureller13 Selbstdeutungsmodelle sein, indem 
sie das Verhältnis von verunsichernder Selbstreflexion und (Selbst-)Fundierung zu 
denken versucht. Der richtigen Beschreibung dieses Verhältnisses von Selbstrefle-
xion und Selbstbeschreibung, wie es in der ästhetischen Erfahrung und in der Phi-
losophie auf unterschiedliche Weise sich gibt, soll sich diese Arbeit widmen.

Philosophie bewegt sich in einer Dialektik zwischen selbstreflexiver Praxis 
des Verstehenwollens und dem Entwerfen rationaler Begründungssysteme für 
unsere Vorurteile. Man könnte dies auch als Dialektik von depotenzierender und 
begründender Reflexion bezeichnen. Dazu gehört auch eine philosophische Kri-
tik an Begriffslogiken, die auch unsere alltäglichen Selbst- und Weltverhältnisse 
organisieren. Das Wechselspiel von Zweifel und Fundierung, von Selbstreflexion 
und Selbstbeschreibung ist in der Philosophie in der Weise aufeinander bezogen, 
daß wir fundierende Selbstbeschreibungen und rationale Begründungssysteme ge-
rade im Durchgang durch radikale Bezweiflungsstrategien und Selbstreflexionen 
gewinnen. Das alles ist ja aber nichts Neues und seit Descartes’ Strategie des radi-
kalen Zweifels, der angeblich zur Gewißheit des Cogito führt, nicht nur bekannt, 
sondern auch immer wieder bis zu Gadamer und Derrida reformuliert worden.14  

Neue Selbstbeschreibungen werden im Durchgang durch Zweifel und Selbstrefle-
xion gewonnen. Selbstreflexionen sind nur möglich in Bezug auf Selbstbeschrei-
bungen, die sie je unterbrechen. Es gibt sie also nur vermittelt durch Texte.

In der Dialektik von Selbstreflexion und Fundierung steht eine sowohl phäno-
menale wie auch funktionale Bestimmung der ästhetischen Erfahrung, wie sie hier 
im folgenden unternommen werden soll. Die ästhetische Erfahrung (vor allem an 
Kunstwerken) vollzieht diese Dialektik als ästhetisches Spiel. In dieser Dialektik 
entfaltet sich der ideologische Gehalt ‚des‘ Ästhetischen, wie er der Ästhetik – also 
den ästhetischen Theorien – seit ihrer Gründung bei Baumgarten eingeschrieben ist. 
Ideologisch ist zunächst der Anspruch an die ästhetische Erfahrung, etwas Außeräs-
thetisches zu gründen. Demgegenüber soll hier eine Beschreibung der ästhetischen 
Erfahrung geltend gemacht werden, die gerade in dieser ästhetischen Erfahrung 
eine Selbstreflexion der ästhetischen Ideologien in ihrer fundierenden Funktion 
für Außerästhetisches möglich werden läßt. Die ästhetische Erfahrung ist der spie-

13 Mit ‚Kultur‘ ist hier das Selbstverhältnis der Gesellschaft gemeint, das sich über das 
Ensemble der Formen, Gewohnheiten, Rituale etc. organisiert. 

14 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101); Hans-Georg Gadamer: 
Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr 
(Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990). Auch Hegel beschreibt ganz ähnlich. Cf. G.W.F. 
Hegel: Phänomenologie des Geistes (in: ders.: Werke 3, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1986), S. 72 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15

lerische Austrag des Verhältnisses von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion 
und kann deshalb auch außerästhetische Gründungsweisen reflektieren. Die phi-
losophische Ästhetik reflektiert und expliziert diesen bereits in der ästhetischen 
Erfahrung angelegten kritischen Bezug auf die ideologische (Selbst-)Verdeckung 
auch außerästhetischer Gründungsmuster. Ein Beispiel – das natürlich noch erläu-
terungsbedürftig ist – dafür wäre die Selbstdestruktion des schönen Scheins durch 
die Kunst selbst, durch die die gründende Funktion des Schönen offengelegt wird. 
Darauf komme ich zurück.

Die Ästhetik bzw. Kunst wird so zur Quelle einer anderen Wahrheit, einer 
Wahrheit über die Endlichkeit aller Positivität der (menschlichen) Vernunft selbst, 
die sich allerdings selbst nicht dauerhaft positiv formulieren läßt, sondern – je wie-
der (ästhetisch) erfahren werden muß. Solche ästhetisch ausgetragene Selbstrevi-
sion der Vernunft ist niemals stabile Aufklärung über die Aufklärung, also kein 
erreichbares Stadium der Geschichte. Keine Metawahrheit wird es je garantieren 
können, auch dauerhaft auf der sicheren aufgeklärten Seite zu stehen.

Man muß die negative Arbeit der Vernunft, als die sich Philosophie vollzieht, 
abheben von positiven und erklärenden Theorien über kulturelle Phänomene. Es 
gibt keine Philosophie ohne einen selbstreflexiven Einsatz der Vernunft, unter der 
Aufgabe einer Teleologie des Denkens hin auf ein zur allgemeiner Geltung zu 
bringendes Resultat. Philosophie ,gibt es‘ nur dort und nur so weit, wie sie dar-
auf verzichtet, ihren kritischen Einsatz einer teleologischen Bewegung hin auf ein 
positives Resultat unterzuordnen, nur dort, wo die Philosophie auf alle Strategien 
verzichtet außer auf die Strategie des Zweifels am (Vor-)Gegebenen und auf das 
Zertrümmern der bestehenden Positivität. Positiv ist also nur die Metatheorie über 
die philosophische Theoriebildung, die diese in der Dialektik von Reflexion und 
Stiftung verortet. Positiv und vielleicht selbst nicht mehr unbedingt reflexiv ist die 
Metabestimmung der Funktion der Philosophie als Reflexion. Kann es je eine po-
sitive Darstellung geben, die die Notwendigkeit der Redlichkeit der Reflexion voll-
ständig in sich aufhebt? Möglich ist dies vermutlich nur ästhetisch: im gelungenen 
Kunstwerk oder in einem ästhetischen Modus philosophischer Theoriebildung.

Unter diesem skeptischen Vorbehalt stehen auch die hier konstruierten Über-
legungen zu einer Theorie einer ästhetisch bestimmten Subjektivität. Theorien 
bleiben also durchaus nötig, sie sind eine Art trojanisches Pferd der Bewegung 
der philosophischen Kritik. Theorien sind auch ein Mittel zur Distanzierung der 
sogenannten ,Realität‘, des ,Faktischen‘, und eröffnen so erst einen Raum für Re-
flexion. Mit anderen Worten: die Frage ist, wie sich theoretische explikative Nar-
rationen zur Bewegung der Reflexion verhalten.15 Die Dialektik von Theorie und 
Reflexion läßt sich nicht ohne Gewaltsamkeit ausschließen. Es bleibt daher die 
Forderung, ihrer stets zu gedenken, sie in jedem narrativen Schritt, den man zu 
tun gezwungen scheint, einzugedenken. Das bezeichnet die Redlichkeit philoso-

15 Hier wird unter Theorie also sowohl Erklären wie auch Beschreiben verstanden. Man 
kann beides aber auch gegeneinander stellen. Cf. zum Verhältnis von Narration und 
explikativer Theorie: Jürgen Kocka/Thomas Nipperdey (Hg.): Theorie und Erzählung 

in der Geschichte (Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1979); Arthur C. Danto: 
Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974). 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

phischen Theoretisierens. ,Ästhetisch‘ ist dann ein Name für einen bestimmten 
Typus dieses Verhältnisses: Reflexion zu ermöglichen oder hervorzurufen durch 
die Weise der Anordnung der Elemente, z.B. in einem Kunstwerk.

Ästhetisch ist der spielerische Austrag der Dialektik von Selbstbeschreibung 
und Selbstreflexion, von Inhalt und Form. Dem entsprechen nicht nur gelungene 
Kunstwerke, sondern auch (philosophische) Theorien, die auf die Weise ihrer Dar-
stellung reflektieren. Ästhetisch ist der selbstreflexive Einbezug des Problems der 
(formalen) Darstellung eines Inhalts, also die Weise, in der die Selbstbeschreibung 
und die Reflexion auf deren Bedingungen im Text statt hat. Ästhetisch ist das Wie
der Geformtheit des Materials sowie die Einsicht, daß es letztlich kein Material, 
keinen Inhalt ohne formale Darstellung und Einbettung geben kann. Ästhetisch ist 
also der (Selbst-)Bezug auf die Weise der Darstellung. Das bezeichnet für Texte 
auch der Begriff der ,Rhetorizität‘.

Das (Selbst-)Reflexivwerden philosophischer Theorienbildung als expliziter 
Rückgang auf die Bedingung ihrer Möglichkeit vollzieht sich als Ästhetisch-Werden 
der Philosophie, z.B. in der sogenannten ,Dekonstruktion‘. Diese ist in dem Sinne 
ästhetisch, daß sie durch die Weise der Verfaßtheit ihrer Texte das Theoretische re-
flektiert. Philosophische Texte sind dann deshalb ästhetisch, weil sie das Verhältnis 
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion offen inhaltlich und vor allem formal 
austragen. Es bleibt aber eine offene Frage, wie sich eine solche ästhetische Theo-
riebildung zur Praxis des Kunstschaffens verhält. Was unterscheidet unter diesen 
Prämissen noch philosophische Theorie von Kunstwerken? Eine eindeutige Ant-
wort auf diese Frage kann ich aber im Kontext dieser Arbeit nicht liefern.

II

In diesem Abschnitt möchte ich das Konzept einer Gründung des Subjekts auf die 
Selbstpräsenz des (Selbst-)Bewußtseins diskutieren. Auch wenn es also aus den 
genannten Gründen keine einfache Überwindung oder Verabschiedung der Sub-
jektmetaphysik geben kann, versucht diese Arbeit, nicht nur einfach konservierend 
an der Begrifflichkeit der Subjektivität festzuhalten, sondern den Begriff auch neu 
zu bestimmen, zu rechtfertigen und zu vermessen. Dazu schließe ich direkt an die 
von der Dekonstruktion Derridas und de Mans in Anschlag gebrachte Kritik am 
Konzept der Gründung der Subjektivität auf das menschliche Selbstbewußtsein 
an. Als philosophische Kategorie akkumuliert die Rede von der Subjektivität des 
Menschen lediglich philosophische Irrtümer und maskiert, so scheint es, letztlich 
metaphysische Restitutionsversuche. So ist etwa für Derrida das Konzept der Sub-
jektivität in einer Metaphysik der (Selbst-)Präsenz des Selbstbewußtseins veran-
kert, aus der das Subjekt nicht zu lösen ist, ohne es radikal in Frage zu stellen und 
aus seiner beherrschenden Stellung im Mittelpunkt der Welt zu vertreiben.

In der Tat ist Derrida einer der schärfsten Kritiker des unhinterfragten Ge-
brauchs metaphysisch belasteter Begriffe wie desjenigen des ,Subjekts‘. Seine 
Kritik am Subjekt geht davon aus, daß das Subjekt bzw. dessen Bewußtsein rein 
sprachlich verfaßt ist, daß es sogar nur eine letztlich illusionäre Sprachfunktion 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17

ist und daher nicht dem Anspruch genügen kann, der es als Fundament oder Sub-
stanz zu begreifen sucht, wie die rationalistische und idealistische Tradition dies 
getan hat. Die scheinbare Selbstpräsenz des Selbstbewußtseins ist nur Effekt einer 
Koinzidenz von Autorschaft und Zuhörerschaft in einem Subjekt, das sich selbst 
sprechen hört und von daher fälschlicherweise auf seine eigene selbstpräsente und 
-identische Substanz schließt.16 Gegen das metaphysische Modell, das das Subjekt 
als selbstpräsente (weil sich selbst hörende) Stimme ansetzt (und damit zugleich 
idealistischerweise als reinen Geist), setzt Derrida Schrift, Zeichen und Text, die 
der materialen Umwegigkeit des subjektiven Selbstbezuges gerecht werden sol-
len.17 Die Annahme einer rein sprachlich verfaßten Subjektivität läßt es plausibel 
erscheinen, das Subjekt als Text- oder Zeichenfunktion zu beschreiben bzw. zu ana-
lysieren.18 Alles, was der Struktur des Zeichens seit Saussure zugeschrieben wird, 

16 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974): „Der un-
endliche Verstand Gottes ist der andere Name des Logos als Selbstpräsenz, von Des-
cartes bis Hegel und trotz aller Unterschiede, die die verschiedenen Orte und Momen-
te in der Struktur dieser Epoche voneinander trennen. Der Logos aber kann unendlich 
und sich selbst gegenwärtig nur sein, kann als Selbstaffektion sich nur ereignen durch 
die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt in sich aus sich 
heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst äußert und von dem es gleich-
zeitig affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest die Erfahrung 
– oder das Bewußtsein – der Stimme. Sie erlebt und versteht sich als Ausschließung 
der Schrift, denn sie beruft sich nicht auf einen ‚äußeren‘, ‚sinnlichen‘, ‚räumlichen‘, 
die Selbstpräsenz unterbrechenden Signifikanten.“ (l.c., S. 174 f./Hervorhebung von 
Jacques Derrida). 

17 Cf. hierzu Jacques Derrida: Die Stimme und das Phänomen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2003): „[D]ie Idealität ist die lebendige Gegenwart, die Selbstgegenwart des 
transzendentalen Lebens“ (l.c., S. 13). Bewußtsein bedeutet nichts anderes „als die 
Möglichkeit der Selbstgegenwart des Gegenwärtigen in der lebendigen Gegenwart“ 
(l.c., S. 17). Es gibt eine problematische „Einheit von Denken und Stimme im Logos“ 
(l.c., S. 100), die sich als Selbstgegenwart bestimmt: „Wenn ich spreche, dann gehört 
es zum phänomenologischen Wesen dieser Operation, daß ich mich in der Zeit, in der 
ich spreche, höre“ (l.c., S. 105/Hervorhebungen von Jacques Derrida). „Die Opera-
tion des ‚Sich-sprechen-hörens‘ ist eine Selbstaffektion von einer absolut einmaligen 
Art“ (l.c., S. 106 f.). „Denn die Stimme stößt bei ihrer Aussendung in die Welt eben 
insofern auf kein Hindernis, als sie sich darin als reine Selbstaffektion hervorbringt. 
Diese Selbstaffektion ist zweifellos die Möglichkeit für das, was man die Subjekti-
vität [...] nennt. [...] [S]trukturell und de jure [ist] ohne die Stimme kein Bewußtsein 
möglich [...]. Die Stimme ist das Bewußtsein“ (l.c., S. 108/alle Hervorhebungen von 
Jacques Derrida). Gegen das metaphysische Subjektmodell der selbstpräsenten Nähe 
setzt Derrida den materialen Schreibakt: „Diese Nähe wird durchbrochen, sobald ich 
mich, anstatt mich sprechen zu hören, schreiben oder durch Gesten bedeuten sehe“ 
(l.c., S. 109). Und weiter gibt er zu bedenken, daß „die Möglichkeit der Schrift dem 
Drinnen des Sprechens innewohnen konnte, das selbst in der Intimität des Denkens 
an der Arbeit war“ (l.c., S. 111). 

18 Cf. Jacques Derrida: Die différance (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passa-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

gilt dann ebenfalls für das Subjekt. Es gibt nichts außerhalb des Textes19, wie das 
oft zitierte und nicht leicht zu verstehende Wort Derridas für die Unablösbarkeit 
von Subjekt bzw. Subjektivität und Text bzw. Textualität lautet. Wenn es die ba-
sale Definition des Subjekts ist, ein Selbstverhältnis zu sein (z.B. mit Heideggers 
Worten: ein Sein, dem es um sein Sein geht), dann ist dieser Selbstbezug nur 
vermittelt über Texte möglich. Auf diesen fundamentalen Zusammenhang von 
Subjektivität und Textualität im menschlichen In-der-Welt-sein komme ich in 
den folgenden Kapiteln zurück.

Daß das Bewußtsein die Struktur einer Zeichenkonfiguration oder eines Zei-
cheneffekts hat – wie von Derrida vorausgesetzt –, heißt, daß das subjektive Be-
wußtsein wesentlich durch Abwesenheit (das Zeichen steht für das gerade abwe-
send Präsente) und Unverfügbarkeit (das Ich ist nicht nur nicht Herr im eigenen 
Haus, sondern weiß noch nicht einmal, was in ihm vorgeht) gekennzeichnet ist. 
Es läßt sich keine „Gegenwart und Selbst-Gegenwart des Subjekts vor seinem 
Sprechen oder seinem Zeichen, [k]eine Selbst-Gegenwart des Subjekts in einem 
schweigenden und intuitiven Bewußtsein denken“. Vor dem Zeichen ist also kein 
Bewußtsein möglich, das sich selbst als „Selbst-Wahrnehmung der Gegenwart“ 
zu denken versucht.20 Die Illusion autonomer, d.h. selbstkontrollierter Subjekti-
vität ist nur ein Effekt21 dessen, was Derrida mit der quasi-transzendentalen Fi-
gur der différance22 zu beschreiben sucht:23 ein Prozeß der differentiellen Genese 
von immer neuen Differenzen ohne arche oder telos, der sich als die abendlän-

gen, Wien 1988, S. 31-56), S. 42 und S. 44: „Beziehen wir uns noch einmal auf 
die semiologische Differenz: woran hat uns Saussure vor allem erinnert? Daß ‚das 
Sprachsystem (das also nur aus Differenzen besteht) nicht eine Funktion des spre-
chenden Subjekts ist‘. Dies impliziert, daß das Subjekt (Selbstidentität oder eventuell 
Bewußtsein der Selbstidentität, Selbstbewußtsein) in das Sprachsystem eingeschrie-
ben eine ‚Funktion‘ des Sprachsystems ist, nur zum sprechenden Subjekt wird, wenn 
es sein Sprechen, selbst in der sogenannten ‚Schöpfung‘, selbst in der sogenannten 
‚Überschreitung‘, an das Vorschriftssystem der Sprache als System von Differenzen 
oder zumindest an das allgemeine Gesetz der différance angleicht, indem es sich 
nach dem Prinzip der Sprache (langue) richtet, von der Saussure sagt, sie sei ‚die 
menschliche Rede (langage) abzüglich des Sprechens (parole). Die Sprache ist erfor-
derlich damit das Sprechen verständlich sei [...]“ (Hervorhebungen von Derrida).

19 Cf. Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974), S. 272 ff.
20 Derrida, Die différance,  l.c. (Fußnote 18), S. 45. 
21 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 46: „Es kommt also dazu, daß 

die Gegenwart – und besonders das Bewußtsein, das Beisichsein des Bewußtseins 
– nicht mehr als die absolute Matrixform des Seins, sondern als eine ‚Bestimmung‘ 
und ein ‚Effekt‘ gesetzt wird“. 

22 Alles in allem bleibt es unklar, ob das Konzept der différance deskriptiv (z.B. transzen-
dental) oder normativ sein soll: ob es also eine bessere Beschreibung der Metaphysik 
sein soll oder ob es sich überhaupt kritisch oder subversiv auf Metaphysik bezieht.

23 Cf. Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 44: Die différance wird von keinem 
Subjekt abgeleitet oder beherrscht, sie ‚konstituiert‘ vielmehr ein nichtselbstpräsen-
tes Subjekt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


19

dische Geschichte der Metaphysik vollzogen hat und vollzieht. Die différance
liegt unhintergehbar vor allen metaphysischen Dualismen und zugleich am tief-
sten in ihnen. Sie bestimmt sich im Anschluß an Nietzsche auch als differenti-
elles Kräftespiel: für Nietzsche ist „,die große Haupttätigkeit‘ unbewußt [...] und 
[...] das Bewußtsein der Effekt von Kräften [...], deren Wesen, deren Wege und 
Weisen nicht seine eigenen sind. Doch ist die Kraft selbst nie gegenwärtig: sie ist 
nur ein Spiel von Differenzen und Quantitäten“.24 An dieses differentielle Spiel 
von Kräften und der sich daraus ergebenen Konsequenzen für eine Theorie der 
Subjektivität versuche ich im folgenden anzuschließen. Dabei wird die Reduk-
tion des Selbstbewußtseins auf die Struktur eines Zeichens modifiziert zugunsten 
einer Beschreibung, die der Dynamik praktischer Vollzüge des Subjekts gerecht 
werden soll. Derridas Kritik an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewußt-
seins ist daher richtig, die Konsequenz, die man daraus ziehen könnte – nämlich 
das Subjekt vollständig zu verabschieden – ist es aber nicht. Die Absage an ihre 
metaphysische Gestalt bedeutet noch nicht, Subjektivität und den Begriff des 
,Subjekts‘ generell oder kategorisch aus den philosophischen Erzählungen aus-
zuschließen.

Mit der Gleichsetzung von Bewußtsein und Zeichen und der Erläuterung des 
Charakters der Sprache als Schrift scheint Derrida eine semiotische bzw. struktu-
ralistische Erläuterung einer Praxis- und Vollzugsform zu geben, die wohl nicht 
ausreichend dynamisch gedacht ist, um Subjektivität angemessen zu beschreiben. 
Die Reduktion des Subjekts bzw. der Subjektivität auf Texte bzw. Zeichen ist ein 
versteckter Strukturalismus. Ich halte dagegen fest, daß es im Subjekt etwas gibt, 
was nicht identisch ist mit Zeichen oder Texten, selbst wenn man keine Vollzü-
ge des Subjekts denken kann, die sich nicht sprachlich äußern würden, d.h. zur 
Erscheinung gelangten, oder die nicht zumindest sprachlich oder narrativ einge-
bettet und damit sinnvoll gemacht sind. Dieses etwas konstituiert das Subjekt als 
Ausdruck oder Effekt von Kräften. Hier setzt die vorliegende Arbeit an, indem 
sie versucht, dieses Defizit an dynamischer Beschreibung zu ergänzen. Man muß 
dann subjektive Vollzüge in ihrem Verhältnis zu Texten analysieren, z.B. nach 
dem Modell des Schreibaktes bzw. der Urschrift der différance zu denken ver-
suchen. Für eine am Modell der textuellen Produktion orientierte Beschreibung 
der Praxis subjektiver Vollzüge eignen sich allerdings die Texte Paul de Mans 
eher als diejenigen Derridas. Daher werden auch eher diese der später genauer zu 
entwickelnden Argumentation zugrundegelegt werden. Mit de Man werden sich 
vor allem die ersten beiden Abschnitte des vierten Kapitels beschäftigen.

Meine Kritik an der Metaphysik der Subjektivität entzündet sich nicht an de-
ren Fundierung in einer Metaphysik der Präsenz (wie es Derridas Kritik durch-

24  Derrida, Die différance, l.c. (Fußnote 18), S. 46 f. Weiter heißt es: „Ohne Differenz 
zwischen den Kräften gäbe es gar keine Kraft; und hier zählt die Quantitätsdifferenz 
mehr als das Maß der Quantität, als die absolute Größe selbst. [...] Diese ‚aktive‘, in 
Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Kräfte und Kräftedifferenzen, die 
Nietzsche dem System der metaphysischen Grammatik überall dort entgegensetzt, 
wo sie Kultur, Philosophie und Wissenschaft beherrscht, können wir mithin diffé-

rance nennen.“ 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

führt) – wie immer plausibel diese Kritik sein mag –, sondern darin, daß subjek-
tive Vollzüge durch diese Metaphysik falsch beschrieben werden und daß man 
sie besser beschreiben muß, wenn man damit zugleich ‚die‘ Metaphysik hinter-
fragen oder kritisieren will. Man muß daher noch einen Schritt über Derridas 
Kritik hinaus tun.

Diese Arbeit setzt sich kritisch von zwei Positionen ab: weder ist die Sub-
jektmetaphysik verschwiegen fortzusetzen oder zu erneuern, noch ist der Begriff 
und das Konzept des Subjekts ersatzlos zu streichen und strukturalistisch zu 
nivellieren. Die poststrukturalistische Kritik am Subjektbegriff ist richtig, die 
möglicherweise daraus gezogene oder zu ziehende Konsequenz – Streichung des 
Subjektes überhaupt – ist es nicht. Es gilt vielmehr innerhalb oder anhand ei-
ner Kritik an metaphysischen Subjektmodellen alternative Konzeptionen zu re-
konstruieren. Erst ein dezentriertes Subjekt ließe sich in den diskursiven Text 
wiedereinschrieben, nicht mehr als beherrschendes Zentrum, sondern als eine 
textuelle Figur unter anderen.25 Eine in diesem Sinne durchaus postmetaphysisch 
zu nennende Konzeption von Subjektivität findet sich vor allem in der ästhe-
tisch-philosophischen Tradition aufgehoben. Es gilt daher, die Figurationen äs-
thetisch bestimmter Subjektivität zwischen Souveränität und Ohnmacht, Stärke 
und Schwäche, Herrschaft und Mimesis etc. nachzuzeichnen. Damit befassen 
sich die folgenden Kapitel.

III

In diesem Abschnitt werde ich mich mit dem Theorem beschäftigen, das das 
Subjekt als individuelle Substanz ansetzt. Mit der Beschreibung subjektiver 
Selbstverhältnisse als textuell-materialer Selbstbezüge des Subjekts soll gegen 
eine Auffassung argumentiert werden, nach der der Text sich expressiv zu einem 
vorgängigen – und das heißt hier metaphysisch bestimmten – Individuum verhält. 
Das im Text selbst möglicherweise vorhandene Individuelle ist nur unter meta-
physischer Verkennung mit dem Ausdruck der sogenannten ‚realen‘ Verfassung 
des empirischen Autors und dessen Intentionen zum Zeitpunkt der Niederschrift 
identifizierbar. Denn das Individuelle muß, wenn es überhaupt noch gedacht 
werden kann, im Text selbst sich ereignen. Darauf komme ich im dritten Kapitel 
zurück. Kein Subjekt kann je autonom genug sein, um diese Notwendigkeit zur 
Materialisation des individuellen Geistes zu umgehen und gewissermaßen un-
mittelbar zu sprechen, d.h. ohne Umweg präsent sein. Der Text ist nicht Expres-
sion der individuellen Substanz oder des substantiellen Individuums, sondern 
bloß Spur dessen, was im Individuum wirksam ist. Denn das Individuum oder 
das Individuelle muß mindestens mitge-teilt werden, was es nur werden kann, 
wenn es sich auf intersubjektiv geteiltes Allgemeines – nämlich Sprache, Welt, 
Kultur – bezieht. Das Individuelle ist daher nicht ungeteilt, auch wenn Teile des 

25 Cf. Roland Barthes: De l’œuvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Édi-
tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77); ders.: La mort de l’auteur (in: ders:, Le bruisse-

ment de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 61-67). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


21

Individuums sich dem Ausdruck stets zu verweigern scheinen. Solches Unver-
mögen des Ausdrucks kann dann eine Bestimmung des Individuums ex negativo 
bedeuten. Aber das eben nur über das nicht geäußerte, sondern geschriebene 
Produkt des Individuums. Das Individuum selbst läßt sich nicht aufteilen in Aus-
gedrücktes und unsagbaren Restteil, der die Unhintergehbarkeit des Individuums 
angeblich sichert. Daher ist der von Manfred Frank im Anschluß an den Idea-
lismus vorgenommene Versuch einer Rehabilitation der Individualität als eines 
unhintergehbaren Einzelnen, das sowohl von der Allgemeinheit des Subjekts wie 
von der Besonderheit der Person unterschieden werden müsse, sehr zweifelhaft.26

26 Er tut dies z.B. in seinem Buch Die Unhintergehbarkeit von Individualität (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1986). Demnach ist die Individualität irreduzibel (l.c., S. 16) 
bzw. gibt es einen „irreduziblen Bewußtseinsrest“, den man konservieren müsse, um 
von dort die Subjektphilosophie in Frage zu stellen (l.c., S. 17). Die immanente „Zeit-
lichkeit der Person“ erlaubt es nicht, einen „festen Kern“ oder eine „fixe Identität in 
einem Individuum“ festzumachen (l.c., S. 100). Individualität ist als ein Singuläres 
vorgestellt, das gerade nicht einer Ableitung des Besonderen aus dem Allgemeinen 
darstellt (l.c., S. 116). Die „individuelle Weltdeutung der Kommunikationspartner“ 
unterbricht „den hermeneutischen Schlummer des strukturalistischen Code-Modells 
ebenso wie den analytischen Traum von einer prästabilierten semantischen Identität 
der Terme“, d.h. der zuschreibbaren psychischen Prädikate (l.c., S. 119). Die Indivi-
duen sind eben deshalb undeduzierbar, weil sie es sind, „die dem Ganzen, als dessen 
Elemente sie erschlossen werden, seinen Begriff allererst durch Deutung zuweisen“. 
Die Bedeutung des Ganzen „existiert nirgendwo anders als in den Bewußtseinen 
der Individuen“ (l.c., S. 120). Die Singularität des Individuums siedelt in einer her-
meneutischen Konzeption. Die Rückführung des Sprechens auf bloße grammatische 
Regel-erfüllung und -konformität „nivelliert die Innovativität und die Sinnschöp-
fungsenergien jedes Dialogs“, denen wesentlich eine Funktion der Weltdeutung zu-
kommt. Die individuelle Weltdeutung besetzt den einen Pol innerhalb eines para-
doxal gedachten Sprechaktes, nämlich zwischen unhintergehbarer Individualität der 
Weltauslegung und Konformität zu der Allgemeinheit grammatischer Regeln und 
kultureller Codes (l.c., S. 121). Das hermeneutische Individuelle ist „im eigentlichen 
Sinne unteilbar und mithin unmitteilbar“ und es existiert „ohne inneres Doppel und 
also unbezüglich“, hat also „im Wortsinne seinesgleichen nicht“ und entgleitet „mit-

hin dem Kriterium der gleichsinnigen Wiederholbarkeit“ (l.c., S. 122 f./alle Hervor-
hebungen von Manfred Frank). Die „Konstitution selbstbewußter Individualität“ ist 
eine „Folge kontinuierlicher Transformationen von Zuständen“, die „einer Person zu 
einem Zeitpunkt ‚kopersonal‘ waren“ (l.c., S. 128). Die Individualität ist so die ein-
zige „Instanz“, die „der rigorosen Idealisierung des Zeichensinns [einen] instantanen 
und identischen Widerstand entgegenbringt“. Individuelle Sinnentwürfe sind nicht 
aus „semantisch-pragmatischen Typen“ ableitbar. Dagegen ließe sich allerdings er-
stens einwenden, daß ein solches Singuläres der Allgemeinheit sprachlicher Zeichen 
wesentlich entgeht und man durch ein solches unmitteilbares privatives Weltverhält-
nis einfach kürzen kann, wie Wittgenstein dies vorgeschlagen hat. Zweitens liegt eine 
Paradoxie darin, daß das Individuelle rigoros singulär gedacht ist, aber überhaupt nur 
beschrieben werden kann, wenn man sich der Sprache und damit der Allgemeinheit 

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Das Individuum ist von daher nicht un-mit-teilbar, sondern findet sein Da-sein 
(oder die stets gegebene Möglichkeit seines Daseins) überhaupt nur als Mitge-teil-
tes oder Mit-teilendes: es teilt sich nämlich mit den anderen die Sprache und die 
physische Welt und nur aufgrund dieser konstitutiven und ursprünglichen Teilung 
findet es den Grund seiner Möglichkeit. Von daher ist die soziale Kollektivität 
einer Sprachgemeinschaft konstitutiv für Individualität. Nicht die Sprache ist im 
Subjekt, sondern das Subjekt ist – wenn es denn ‚ist‘ – in der Sprache. Es gibt kei-
nen substantiellen Rest im Individuum, denn es gibt gar nicht den Raum (bzw. der 
Raum des subjektiven Inneren ist stets nur eine metaphysische Metapher), den ein 
solches Innen erfüllen könnte, indem es sich (sprachlich oder gestisch) ausdrückt. 
Von daher kann aus strukturellen Gründen nichts im Individuum der Mitteilung 
entgehen (jedenfalls der Möglichkeit nach): die Mitteilung ist konstitutiv für das 
Unteilbare, Unmitteilbare, also das wesentlich Private. Daß es keine Privatsprache 
geben kann heißt dann, daß das Private gerade als solches von der Allgemeinheit 
und Öffentlichkeit der Sprache irreduzibel abhängt. Allenfalls wäre das Unver-
mögen zur Mit-teilung individuell zu nennen, denn es ist je mein Unvermögen – 
aus welchen z.B. biographischen Gründen auch immer. Vielleicht eröffnet es den 
Raum einer spezifisch neuzeitlichen Problematik, Individualität und Singularität 
zu identifizieren. Das Einzelne wurde als Individuelles, also Unteilbares definiert 
– als gäbe es letzte Bausteine der Welt, von denen alles abhängt und als wäre das 
Ganze die Summe seiner Teile und von diesen aus zu denken.

Dagegen verstehe ich Subjekte nicht als atomare vereinzelte Bausteine, sondern 
als dynamische Agenten, in denen nichtindividuelle und unverfügbare Kräfte wirk-
sam sind. Subjekte sind Momente oder statische Effekte eines – nicht teleologisch 
gedachten – dialektischen Prozesses von Subjektivität und Textualität. Subjektivität 
und Textualität, herstellende Kraft und Aufhebung dieser Kraft im und durch das 
hergestellte(n) Produkt sind gleichursprüngliche und irreduzibele Momente eines 
unablässigen Produktionsprozesses. Im vierten Kapitel wird die textuelle Produktion 
im Anschluß an Paul de Man und Friedrich Schlegel als Ausdruck einer ursprüng-
lichen Produktivität bestimmt werden. Das Subjekt setzt sich je von dem Text ab, 
den es als Autor produziert. Textuelle Produktion ist Ausdruck einer herstellenden 
Kraft (Poesie), die zugleich erschafft wie das Geschaffene (den Text) überschreitet. 
Das Subjekt ist je in der Sprache; es ist textproduzierend und -transzendierend, so 
daß Subjektivität und Textualität nur als gleichursprünglich gedacht werden können. 
Es gibt keine außersprachliche bzw. außertextuelle Subjektkonstitution. Zumindest 

ihrer Regeln und Begriffe bedient. Dies gilt gerade auch für Selbstbeschreibungen 
von Individuen (cf. hierzu Kapitel 3 dieser Arbeit). Drittens scheint mir der Ansatz, 
das Individuelle als unhintergehbares Einzelnes zu denken, eine substantialistische 
Theorie der Subjektivität zu sein. Ein nicht mehr sprachlich zugänglicher Rest Indivi-
dualität kann nur substantialistisch gedacht werden. Eine Alternative könnte nur sein, 
das Individuelle als konkrete Konfiguration des Allgemeinen, d.h. der sprachlichen 
Zeichen, zu fassen, deren Individuelles sich in der Zeitlichkeit einer Biographie und 
eines Gedächtnisses der Wortverwendungen konstituiert. Das private an meiner Ver-
wendung eines Wortes ist dann das Gedächtnis seiner Verwendungen durch mich, 
also die Schichtung der Spuren. 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

für menschliche Subjektvollzüge gilt daher: sie bewegen sich stets in einem sprach-
lichen (z.B. narrativen) Raum, der ihnen Sinn und Bedeutung verleiht.

IV

Dieser Abschnitt befaßt sich mit der Idee, das menschliche Subjekt könne als ra-
tionaler Agent fungieren und sich auf Vernunft gründen. Zwischen der Kritik an 
der Subjektmetaphysik und der Tradition der Vernunftkritik besteht eine enge 
Verklammerung.27 Die Vernunftkritik bezieht sich nämlich auf ein Konzept, das 
die Ratio als Zentrum des Subjekts begreift, mittels derer es einerseits die Dinge 
erkennt und andererseits sich die Herrschaft über dieselben sichert. Vernunft und 
Subjektivität gründen sich in der Neuzeit wechselseitig aufeinander. Adorno etwa 
kritisiert die Vernunft als verkapptes Medium von Herrschaft, und zwar durch den 
allgemeinen Charakter des Begriffs. Die Subsumption des Besonderen unter das 
Allgemeine ist demnach ein ursprünglicher Akt der Gewalt gegenüber dem Be-
sonderen bzw. Einzelnen, das Adorno auch das „Nicht-Identische“ nennt.28 Damit 
einher geht eine Kritik daran, die Vernunft naiverweise als Garantin eines kontinu-
ierlichen (technischen, ökonomischen, administrativen) Fortschritts zum Besseren 

27 Ich folge hier zunächst Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmo-

derne: Vernunftkritik nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-

moderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), 
hier vor allem S. 70-84.

28 Die Position von Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in Die Dialektik der Auf-

klärung (Fischer, Frankfurt/Main 1988) besteht bekanntlich in der These, daß die All-
gemeinheit des rationalen Begriffs mit der Herrschaft übers Objekt zusammenfällt. 
Adorno/Horkheimer verstehen bereits die neuzeitliche rationale Erkenntnisweise als 
Herrschaftsform, in der das Singuläre bzw. Nicht-Identische dem allgemeinen Begriff 
untergeordnet wird. In ihrer Kritik der Aufklärung fallen also die Bestimmung des 
neuzeitlichen Subjekts als erkennendes und die unbedingte Herrschaft des mensch-
lichen Subjekts (qua Ratio bzw. Vernunft) zusammen. Allerdings ist dialektischer-
weise das Subjekt selbst nicht frei, sondern unterdrückt sich durch die Bewegung der 
Naturbeherrschung selbst. Die Geschichte der Vernunft steht unter „der nivellieren-
den Herrschaft des Abstrakten, die alles in der Natur zum Wiederholbaren macht“. 
Voraussetzung der Abstraktion ist die „Distanz des Subjekts zum Objekt“, die selbst 
in der „Distanz zur Sache“ gründet, die „der Herr durch den Beherrschten gewinnt“ 
(l.c., S. 19). Die „Herrschaft tritt dem Einzelnen als das Allgemeine gegenüber, als 
die Vernunft in der Wirklichkeit“ (l.c., S. 28). Macht und Erkenntnis sind „synonym“ 
(l.c., S. 10). Die „Allgemeinheit der Gedanken“ ist die „Herrschaft in der Sphäre des 
Begriffs“ (l.c., S. 20). Die „Menschen distanzieren denkend sich von Natur, um sie so 
vor sich hinzustellen, wie sie zu beherrschen ist“ (l.c., S. 46). Bekanntlich schlägt aber 
die Naturbeherrschung durch nicht reflektierte Rationalität in den Mythos zurück, sie 
wird selbst irrational. Die Vernunft muß daher unter dem Anspruch der Aufklärung 
selbstreflexiv werden. Diese sehr groben Andeutungen müssen hier aus Platzgründen 
zur Kennzeichnung von Adornos (und Horkheimers) Position genügen.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

zu denken. Der begrifflich operierende Geist ist von Anfang an instrumentelle Ver-
nunft, die schließlich positivistisch, zynisch und zum Apparat von Herrschaft wird. 
In dem allgemeinen Verblendungszusammenhang wird das Subjekt überflüssig 
bzw. erscheint als durch die zweckrationale Vernunft selbst unterdrücktes, dessen 
Befreiung bei Adorno die geschichtsphilosophische messianische Utopie bleibt.

Gegen Adorno ist anzuführen, daß es sehr wohl die normative Möglichkeit 
einer selbstreflexiven Aufklärung gibt, die sich die philosophische Tradition kri-
tisch aneignet. Die Welt läßt sich nicht auf einen Verblendungszusammenhang ohne 
jede Aussicht auf Einsicht reduzieren, wie Adorno das anscheinend getan hat.29 Es 
mag sein, daß es kein richtiges Leben im falschen gibt, aber es gibt in jedem Fall 
ein (normativ und ethisch) besseres und ein schlechteres. Es gibt auch immer die 
normative Möglichkeit eines besseren und eines schlechteren Sprachgebrauchs.30

Gegenüber stehen sich einerseits ein mimetischer und andererseits ein herrschaft-
licher, die Dinge verfügbar machender Sprachgebrauch, der die Dinge ‚einfach‘ 
unters schlechte Allgemeine subsumiert. Die (nicht nur philosophische) Theorie 
und Kritik der Vernunft muß zudem der Möglichkeit ihres eigenen Einsatzes einge-
denken, eröffnen oder remarkieren. Sie muß ihre normative Grundlage ausweisen, 
was Adorno offensichtlich versäumt hat: entweder ist der Verblendungszusammen-
hang total, dann unterliegt Adorno selbst ihm, oder: er ist nicht total, was Adornos 
These widerspricht, nur die sich radikal der Kulturindustrie entziehende avancierte 
Kunst könne letzte Widerstandsbastion gegen die ideologische Verblendung sein. 
Jede Theorie muß ihre normativen Vorausetzungen und Implikationen offen legen 
und damit eine Antwort auf die Frage haben, wie sie sich selbst zu implizieren ver-
mag, ohne sich durch eben diese Bewegung zu zerstören.

Die Rede vom totalen Verblendungszusammenhang verunmöglicht den Denk-
ansatz Adornos selbst. Seine Kritik am Begriff der Vernunft ist so tief, daß keine 
bessere Vernunft mehr denkbar scheint. Das liegt daran, daß Adornos Denken des 
Begriffs und der sprachlichen Bedeutung nicht radikal genug ist: in der Allgemein-
heit der Begriffe liegt nicht (schon) eo ipso eine Gewalttätigkeit gegenüber dem 
Nicht-Identischen. Um sinnvoll von einer Korrumpierung der Sprache reden zu 
können, bedarf es der Möglichkeit eines unkorrumpierten Gebrauchs der Sprache.31

Wellmer wendet daher die wittgensteinsche Sprachkritik auf die Subjektmetaphy-
sik Adornos an:32 erst das Eingedenken der Sprache im Subjekt führt aus dem Bann 
der Subjektmetaphysik heraus. Die Gewaltsamkeit identifizierender Sprache be-
steht nur durch einen und in einem spezifischen Gebrauch allgemeiner Begriffe.

Die Identifizierung von totalisierender und diskursiver Vernunft – etwa 
durch Adorno – ist sprachkritisch zu reflektieren: „In Wirklichkeit zeigt sich am 
Beispiel Adornos, daß die sprachphilosophische Dezentrierung des Subjekts zu 

29 Cf. Alexander Düttmann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2004), S. 160 ff.

30 Cf. Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einführung (in: 
ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166).

31 Wellmer, Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen, l.c. (Fußnote 30), S. 152-157.
32 Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (Fußnote 27), S. 87 f.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

einer Relativierung der Vernunftkritik nötigt: die Kritik der totalisierenden Ver-
nunft trifft nicht die diskursive Vernunft als solche, sondern den unzureichen-
den, schlechten oder pervertierten Gebrauch der Vernunft“33. Bereits Leibniz 
reduziert die Vernunftkritik auf die Frage ihres richtigen Gebrauchs:

„Man kann noch hinzufügen, daß nicht die Vernunft an sich schädlich ist, sondern die 
fehlende Vernunft; und wenn die Vernunft schlecht angewandt wird, so erwägen wir 
wohl die Mittel, wir achten aber nicht genug auf das Ziel oder das schlechte Ziel, das 
man sich vorsteckt. Es ist also niemals ein Mangel an Vernunft, wenn wir eine schlechte 
Handlung begehen.“34

Trotz aller Berechtigung der Kritik an der instrumentellen Vernunft bzw. Ratio gilt 
daher: die Vernunft ist das einzige Instrument, das der Menschlichkeit, der Mensch-
heit oder dem menschlichen Geist zur Verfügung steht und zur menschlichen Be-
freiung dienen kann, wenn man es richtig – und d.h. selbstreflexiv-gebrochen – ge-
braucht und so vor der immer drohenden Möglichkeit seiner Verhärtung bewahrt. 
Der Vernunft eignet eine gewisse Ambivalenz. Neben ihrer Erkenntnisfunktion ist 
sie einerseits negativ Infragestellung und Mittel der Kritik. Andererseits läßt sich die 
Vernunft auch für bestimmte (positive) gesetzte Zwecke einsetzen. Sie wird dann 
zur Zweckrationalität. Man muß zweifellos diese Dialektik der Vernunft in ihrem 
Gebrauch eingedenken.35 Befreiung ist dabei kein historischer Zustand, der, einmal 
erreicht immer währt, sondern ein struktureller Begriff: Befreiung muß je wieder 
hergestellt werden, und auch die Negativität kritischer und dekonstruktiver Texte 
ist nicht davor gefeit, erneut ins falsche Positive und Positivistische umzuschlagen 
und zum Gehalt einer Bildung zu gerinnen, die man sich aneignen kann bzw. muß, 
um ‚dazuzugehören‘.36 Die Bewegung der Befreiung ist hingegen strukturell unab-
schließbar, sie kann nur aufhören oder aussetzen. Wie immer man diese Arbeit der 
Negativität nennen will (Kritik, Skepsis, Zweifel, Destruktion, Dekonstruktion), sie 
muß fortgesetzt werden, weil sie allein eine liberale Gesellschaft ermöglichen kann. 
Die Utopie einer durch Vernunft geleiteten Entwicklung der Menschheit ist nicht 
falsch, auch wenn es immer Rückschläge (Faschismus, Stalinismus) gibt. Dazu be-
darf es eines Vernunftgebrauchs, der durch seine selbstreflexive Brechung sich mi-
metisch gegenüber dem Einzelnen zeigen kann. Einen solchen Vernunftgebrauch 
kann man deshalb als ‚ästhetisch‘ bezeichnen.

33 Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, l.c. (Fußnote 27), S. 87 ff. 
und S. 99/Hervorhebung von Wellmer. Zu hinterfragen wäre hier die Logik der Per-
version von Sprachgebräuchen.

34 Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée über die Güte Gottes, die 

Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels (Meiner, Hamburg 1996), hier 
S. 460.

35 Cf. zur Dialektik der Vernunft auch den sehr erhellenden Aufsatz von Max Hork-
heimer: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und 

Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1976, S. 41-75).

36 Das bedeutet, daß sich kulturelle Kollektivität über Bildung konstituiert.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

Es kommt also auf jeden Einzelnen an: ‚man‘ muß Gerechtigkeit üben gegen-
über dem Singulären und sich in dessen absolute Forderung stellen. Was gerade 
nicht bedeutet, daß das Individuum alles fordern darf. Man – d.h. jeder für sich 
– wählt in jedem Augenblick, in jeder Handlung die Welt, die er will, in der er leben 
will (so wie bei Leibniz Gott stets die beste aller Welten wählt). Da jeder in jedem 
Augenblick durch sein Handeln oder Nichthandeln die Welt wählt, die er will (man 
muß aus der Wahl auf den Willen schließen, da jeder seine Wahl auch verantworten 
muß), ist die Weltverfassung ursprünglich demokratisch, d.h. daß alle menschlichen 
Subjekte für diese verantwortlich zeichnen.

Die Vernunft ist an sich weder gut noch schlecht. Es gibt einen moralisch richti-
gen und einen moralisch falschen Gebrauch aller Dinge, so auch der zweckrationalen 
Vernunft. Sie ist Mittel zum Zweck, der außerhalb der Vernunft gesetzt werden muß. 
Der Zweck, zu dem die Vernunft eingesetzt wird, ist also erst moralisch-ethisch zu 
bestimmen und solcherart zu fundieren. Keineswegs ist aus einem Sein ein Sollen 
abzuleiten und dieser Zweck ontologisch zu deduzieren. Ethik läßt sich nicht auf 
Vernunft gründen, sondern es ist vielmehr andersherum die Weise des Vernunft-
brauchs selbst ein ethisches Problem. Dies würde den philosophischen und prak-
tischen Vorrang der Ethik fundieren. Keine vernünftige Deskription wird jemals aus 
sich heraus auf eine immanente, sich des Rückgriffs auf transzendente Argumente 
bescheidende Weise Normativität begründen können.

Durch oder auf Vernunft allein läßt sich nichts Positives gründen. Ihr selbstre-
flexiver Gebrauch dient der Aufdeckung der Illusionen, die sich die Menschheit über 
sich gemacht hat (z.B. die Möglichkeit einer vernünftigen Ableitung der Wahrheit) 
und deren Abfolge ihr den Anschein einer Geschichte verleiht. Die Arbeit der Ver-
nunft ist von daher die Arbeit der Negativität gegenüber dem Bestehenden oder Fest-
stehenden selbst. Vernunft zersetzt. Das, was dieser Zersetzung widersteht und so 
im härtenden Zweifel fundiert wird, ist das Subjektive, das Kontingente, die Werte, 
die Setzung etc. Philosophie ist in ihrer Praxis die vernunftgeleitete Auflösung der 
Illusionen, die sich die Menschheit über sich macht und gemacht hat.

Seit es überhaupt Aufklärung als entmystifizierende Bewegung über eine ma-
gisch scheinende Umwelt gibt, d.h. also: seit es Vernunft gibt oder zumindest seit 
sie dem Menschen gegeben wurde37, steht das Denken unter diesem Anspruch der 
Aufklärung. Die suchende (und sorgende) Infragestellung seiner Umwelt wie seiner 
selbst ist eine ursprünglich menschliche Tätigkeit. Es gibt also Aufklärung mindes-
tens solange wie es Aberglauben gibt. Aufklärung wird stets eine Operation der 
Vernunft gewesen sein, die immer wiederholt werden muß und insofern ahistorisch 
ist (aber vielleicht genau deswegen Geschichte erscheinen läßt), da sie sich nie (his-
torisch) abschließen läßt, woran u.a. Adorno erinnerte, indem er die Bewegung der 
vernünftigen Aufklärung zwischen Ratio und Mythos dialektisch faßte. Demnach 
droht die unreflektierte Ratio in Mythos und Unfreiheit zurückzufallen. Die durch 
vernünftige Aufklärung zu gewinnende Freiheit droht stets, durch die zweckinstru-
mentelle (Selbst-)Unterwerfung der Subjekte nivelliert zu werden. Wenn das telos
dieser sich wiederholenden Geschichte vernünftiger Aufklärung der Nihilismus sein 

37 Und das heißt vielleicht: seit es Menschen gibt, wenn es die Vernunftbegabung ist, die 
den Menschen auszeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

soll (wie vor allem Heidegger behauptete, indem er auf Nietzsche zurückgriff), dann 
nur in dem Maße, wie er den Aberglauben selbst in Frage stellt, in dem er zeigt, daß 
dem Glauben eben nichts zugrunde lag außer dem: ‚aber ich glaube doch‘. Philo-
sophie ist demnach rationalistische Demystifizierung der Umwelt und Desillusio-
nierung des Glaubens mit den Mitteln der Vernunft. Alle Philosophie ist per se Ra-
tionalismus, da sie alle nichtrationalen Weisen des Argumentierens konstitutiv aus 
sich ausschließt. Das ist eine analytische Aussage im Sinne Kants. Die Philosophie 
markiert ein rationales Selbstverhältnis der Menschheit, das beschreibend auf ande-
re subjektive Vollzüge gerichtet ist.

Philosophische Texte sind abstrakte Erzählungen, deren Helden nicht Menschen, 
sondern Begriffe vorstellen und fallen daher als Unterart unter eine allgemeine 
Theorie des Erzählens (und damit auch der Literatur), wie sie in dieser Arbeit in Ka-
pitel vier im Anschluß an Paul de Man entwickelt werden soll. Für die Gattung der 
philosophischen Erzählung ist es bezeichnend, daß sie oft die ihr je eigene implizite 
Erzählperspektive nicht reflektiert und sich so der Illusion hingibt, sie beschriebe 
einfach Objekte bzw. Objektives, die bzw. das unabhängig von solchen zuhandenen 
Kontexten verfügbar wäre(n). Es gibt aber kein transzendentales Argument, das al-
lein aus sich selbst heraus überzeugen könnte. Ebensowenig gibt es unschuldige oder 
objektive Deskriptionen, denn diese sind stets abhängig von der Perspektive, in der 
sie gegeben werden. Die Notwendigkeit der Perspektive, des Blickpunkts ist irredu-
zibel und bezeichnet zugleich das Subjektive. Das Subjektive in der Perspektive ist 
das, was man nicht sehen kann, da es das Sichtbare erst konstituiert und relationiert: 
der Blickpunkt. Man kann daher niemals zugleich die subjektive Perspektive und 
die in dieser Perspektive kritisierten – oder dargestellten – Inhalte in Frage stellen.

Die Philosophie ist von Sokrates bis zu Derrida einer selbstreflexiven Aufklä-
rung verpflichtet gewesen: immer geht es in der Philosophie um eine geregelte und 
rationale Infragestellung (oder zumindest Unwahrscheinlichmachung) scheinbarer 
Evidenzen, wie auch immer diese sich generieren. Es reicht allerdings nicht aus, nur 
zu de(kon)struieren, man muß einen Schritt über Derrida hinaus tun (wenn es denn 
einen solchen Schritt geben kann) und das Dekonstruierte wieder – neu – zusam-
mensetzen. Nichts anderes meint die Insistenz auf die Unauflöslichkeit der Dialektik 
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung38, wie sie u.a. der Geschichte der Phi-
losophie (strukturell) eingeschrieben ist. Diese Dialektik besteht darin, daß gerade 
in der oder durch die selbstreflexive(n) Infragestellung neue Fundierungsmodelle 
gewonnen, aber letztlich nicht allein auf Vernunft gegründet werden können. Und 
andersherum scheint eine (selbst)reflexive Infragestellung an die Materialität einer 
Darstellung gebunden. Dieser Selbstbezug heißt ,ästhetisch‘. Wie ich im dritten Kapi-
tel zeigen möchte, antwortet Kant auf diese Problematik, indem er sein transzenden-
tales Fundierungsprojekt, das zunächst versuchte, auf Vernunft zwar selbstreflexiv, 
aber gleichwohl positiv aufzubauen, in der Kritik der Urteilskraft neu begründet. In 
dieser ist dann die Schönheit und die Weise unseres Bezuges zu ihr der transzen-

38 Jede Beschreibung steht notwendigerweise in einer (oder mehreren) Perspektive(n) auf 
das Beschriebene (z.B. durch die Wahl des Vokabulars oder der Metaphern). Daher ent-
hält jede Beschreibung immer auch eine Selbstbeschreibung des (Standpunkts des) Be-
schreibenden, d.h. des Autors einer Äußerung oder der Figur, der sie zugeschrieben wird.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

dentale Beweis dessen, daß der Mensch in die Welt paßt. Schönheit stiftet hier also 
Sinn, indem sie Subjektivität transzendental fundiert. Womit nicht gesagt sein soll, 
daß der Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, daß es Unsinn ist, dies philo-
sophisch (also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Diese Fundierungsfunktion des 
Schönen gehört zu dem, was in dieser Arbeit versucht wird systematisch in Frage zu 
stellen. Der Silberstreif, der sich hoffentlich am Horizont dieser Arbeit abzuzeichnen 
beginnen wird, ist eine komplexere Art der fundierenden Sinnstiftung. Denn diese 
gelingt nicht allein durch Schönheit, sondern nur durch das Zusammenspiel von 
Schönheit und Liebe in unserem subjektiven Bezug zu den Dingen, das sich in dem 
hier ästhetisch genannten und auf Kant zu beziehenden Zirkel ankündigt, daß es 
einerseits das Schöne ist, das wir lieben, und uns andererseits das schön erscheint, 
was wir lieben. Darauf komme ich im dritten Kapitel zurück. Die hier geleistete 
Vorarbeit wäre also fortzusetzen in Hinblick auf die Frage, wie die interne Verknüp-
fung oder Dialektik von Liebe und Schönheit, wie sie die Philosophie seit Platons 
Phaidros reflektiert, genauer zu beschreiben ist. Denn letztlich stiftet nur die Liebe 
Sinn. Die philosophische Kritik etwa der Dekonstruktion mündet also nicht in einer 
angeblichen postmodernen Beliebigkeit, sondern in einer strengen Neufundierung 
des Sinns. Der Vorwurf der Beliebigkeit speist sich allein aus der Angst vor der ne-
gativen und kritischen Arbeit der Vernunft, die jeder Neufundierung notwendig vor-
ausgehen muß. Sie markiert die Insistenz und die Redlichkeit eines transzendental 
beunruhigten Denkens, wie es etwa Derrida in seinen Texten vollzieht und einsetzt. 
In diesem Sinne müssen wir die Sinnstiftung – d.h. den jeweiligen Entwurf einer 
Antwort auf eine Infragestellung – je verantworten.

Wenn die Vernunft das Allgemeine aufhebt, so erscheint das spezifisch Ein-
zelne und Besondere als so verfaßt, daß es der Vernunft zwangsläufig entgeht. Als 
individuell erscheint der Widerstand des Einzelnen gegenüber seiner Nivellierung 
unter die Allgemeinheit des ‚Man‘. Weil das Subjektive selbst dieser Widerstand 
gegen die Vernunft ist, konnte das Subjektive als das Irrationale erscheinen. Dem 
liegt jedoch eine Verwechslung von Kontingenz und Subjektivität zu Grunde, die 
allerdings allgegenwärtig ist und unser Denken des Realen bestimmt. Kontingent 
ist nämlich die je bestimmte Setzung von Zwecken und Werten, denen gemäß 
dann ‚die‘ Vernunft scheinbar bloß noch ‚gebraucht‘ wird. Der Brauch der Ver-
nunft ist theoretisch neutral. Vernunft läßt sich sowohl für alltägliche Verrichtun-
gen, höchste Ziele wie auch schlimmste Verbrechen in den Dienst stellen. Daher 
muß der Vernunftgebrauch selbst ethisch fundiert sein – und nur die Ethik oder 
die ethische Reflexion – verstanden als der An-spruch der Gerechtigkeit – kann 
die Vernunft legitimerweise fundieren. Diese Arbeit schließt daher an an die 
transzendentale Beunruhigung eines unter dem Anspruch der Dekonstruktion, 
d.h. der Gerechtigkeit (gegenüber dem Singulären) stehenden oder sich stellen-
den Denkens39, das in sich keine immanente Letztbegründung dieser Wahl ver-

39 Cf. Jacques Derrida: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autorität (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1991): „Wenn es so etwas gibt wie die Gerechtigkeit als solche, eine 
Gerechtigkeit außerhalb oder jenseits des Rechts, so läßt sie sich nicht dekonstruie-
ren. Ebensowenig wie die Dekonstruktion selbst, wenn es so etwas gibt. Die Dekon-
struktion ist die Gerechtigkeit.“ (l.c., S. 30).

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

bürgen kann, sondern diese setzen muß: eben diese unbegründbare Normativität 
einer setzenden Gerechtigkeit gegenüber der Positivität des bestehenden Rechts 
gründet den Vorrang der Ethik.

V

Dieser Abschnitt widmet sich der Konsequenz aus der bisher geäußerten Kri-
tik an der Subjektmetaphysik und am Rationalismus. Die einzige vernünftige 
Alternative zum zu Recht kritisierten Rationalismus (der Aufklärung) ist seine 
Radikalisierung hin zu einem absoluten Rationalismus, d.h. einem Rationalis-
mus, der einerseits selbstreflexiv agierend seine eigene Möglichkeit bedenkt und 
andererseits eine Theorie entwirft, die komplex genug ist, nicht nur der Praxis 
unserer subjektiven Vollzüge, sondern auch gerade der in ihnen eingeschriebe-
nen Sinnlichkeit gerecht zu werden. Dazu bedarf es zunächst einer Kritik an 
einem Verstandesgebrauch, der sich zweckrational dem individuellen Gewinn 
verschreibt und alles diesem Interesse unterordnet.

Wenn die Erde heute schneller als je zuvor einer menschlichen Katastrophe 
entgegentaumelt, dann nicht aufgrund einer (zweifellos bestehenden) immanen-
ten Dialektik der Vernunft, der sich immerhin in ihrem Gebrauch eingedenken 
ließe, sondern deswegen, weil es so tief in unsere Praktiken eingeschrieben ist, 
den individuellen Gewinn über alle gesellschaftlichen, sozialen, finanziellen, 
ökologischen etc. Kosten zu stellen.40 Man muß sich daher gegen den neolibera-
len Aberglauben wenden, nach dem es für alle bzw. die Gesellschaft das Beste 
wäre, wenn jeder individualistisch den größten Eigennutz anstrebt und dement-
sprechend seinen Verstand einsetzt, wie Adam Smith mit seiner Theorie der un-
sichtbaren Hand behauptete. Daher ist Kritik der Metaphysik des unbedingten 
Individualismus zugleich Kritik am Kapitalismus, der das Individuum und sei-
nen (materiellen) Ertrag ins Zentrum stellt. Das unbedingte Individuum folgt 
einem egoistischen Kalkül: nämlich den Mehrwert selbst einzustreichen und die 
Welt, soweit das möglich ist, dementsprechend zweckrational zu durchstalten 
und zu bearbeiten.41 Das Individuum strebt so die ökonomische Kontrolle über 
Gabe und Rückgabe in einem kalkulierten und kalkulierbaren Tausch an, bei 
dem es profitiert. Diesem Kalkül widerspricht sowohl die Ironie wie auch das 
Spiel. Sie sind beide Freigaben ins Offene gegenüber der Geschlossenheit der 
individualistischen Ökonomie und heben damit zugleich das Utopisch-Virtuelle 
in sich auf. Spiel wie Ironie suchen nicht den individuellen Gewinn zu steigern, 

40 Die Diagnose einer Dialektik der Vernunft darf keine Verdeckung realer Herrschaft 
implizieren: man kann oftmals sehr wohl Subjekte zur Verantwortung ziehen.

41 Bereits Marcel Mauss hat solche individualistischen Ökonomien kritisiert: „Unserer 
Meinung nach ist die beste Ökonomie nicht in der Berechnung individueller Bedürfnis-
se zu finden. [...] Die bloße Verfolgung individueller Zwecke schadet den Zwecken und 
dem Frieden des Ganzen, dem Rhythmus unserer Arbeit und unserer Freuden und damit 
letztlich dem Einzelnen selbst.“ (Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Aus-

tauschs in archaischen Gesellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968), S. 174.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

sondern sind an sich selbstreflexive Verfahrensweisen der Vernunft, die sich ein 
Bewußtsein der Kontingenz ihrer Setzungen bewahren.

Im Zentrum des Zentrums, also im menschlichen Subjekt, regiert seit Des-
cartes die neuzeitliche Ratio (der Verstand) und organisiert den subjektiven Bezug zu 
Welt und Wirklichkeit wesentlich auf zwei Weisen, die Adorno und Horkheimer be-
kanntlich gleichsetzten: zum einen herrschaftlich, als instrumentell-zweckrationale 
Beherrschung der Objekte, zum anderen erkenntnismäßig als rationales Erfassung 
der Objekte (eine Vorstufe der Möglichkeit der Herrschaft) in der Subsumption der 
sinnlichen Anschauung unter den rationalen Begriff. Die Hybris des menschlichen 
Verstandes liegt in dem Glauben, er könne dem Mythos durch Aufklärung ein für 
alle Mal entkommen. Diese Hybris kehrt als Mythos der Ratio wieder und hört nicht 
auf, den Verstand heimzusuchen. Aufklärung erscheint daher nur möglich als Auf-
klärung über den Mythos der Ratio, als praktiziertes und praktizierendes Verfahren 
der Über- bzw. Hyperrationalität, die der Möglichkeit ihrer Selbstkritik performa-
tiv eingedenkt und sich eben dadurch mimetisch gegenüber dem Singulären zeigen 
kann.42 Sie (die Hyperrationalität) entspricht damit dem, was Kant der reflektieren-
den Urteilskraft zuschrieb: sie sucht ausgehend vom gegebenen Einzelnen den allge-
meinen Begriff oder die Regel, unter der dieses Einzelne subsumiert werden kann.

An der Philosophie „ist die Anstrengung, über den Begriff durch den Begriff 
hinauszugelangen“.43 Dieses Über oder Hyper ist nicht mehr im Sinne einer line-
aren historischen Abfolge oder eines einfachen Mehr zu denken, sondern – analog 
zum Über in Nietzsches Übermensch – als ein Über-gang ins Jenseits mytholo-
gischer Ratio.44 Dieses Über gilt es weiter zu analysieren. Es verweist auf eine 
Selbstüberschreitung von Subjekt und Vernunft hin auf den Über-menschen und 
eine Hyperrationalität – d.h. auf eine postrationalistische Vernunft oder einen ab-
soluten Rationalismus.45 ‚Man‘ muß die Logik des ‚Über‘ mit der Logik des ‚Post‘ 
(Posthistoire, Poststrukturalismus etc.) verbinden und zusammendenken, was auf 

42 Albrecht Wellmer: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einführung (in: ders.: 
Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1985, S. 135-166): „Adorno zeichnet die Umrisse einer mög-
lichen zweiten Aufklärung, einer Aufklärung der Aufklärung über sich selbst; er 
entwirft die Phänomenologie einer postrationalistischen Rationalitätsform und ihres 
de-zentrierten Subjekts“ (l.c., S. 162).

43 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975), S. 27 
(Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Cf. Gianni Vattimo: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom 

Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 36-64); ders.: Das Fliegenglas, das Netz, die Re-

volution und die Aufgaben der Philosophie. Ein Gespräch mit ‚Lotta continua‘ (in: 
ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35).

45 Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik 

nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkri-

tik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114), hier S. 52. Cf. auch 
Alexander García Düttmann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2004), S. 54 ff.; Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der äs-

thetischen Rationalität (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

eine Selbstüberschreitung von Subjekt und Ratio zu etwas qualitativ anderem hin-
weist. Das ‚Post‘ markiert den Eintritt in die permanente Krise des Modernismus, 
die man als die Postmoderne bezeichnet hat; eine solche wäre dann eine Radika-
lisierung dessen, was in der Moderne sich seit je her regt. Die Postmoderne ist das 
permanente ‚Vor‘ der Moderne, diese regeneriert sich aus jener. Das ‚Post‘ ist von 
daher ebensowenig wie das ‚Über‘ historisch zu verstehen, sondern strukturell als 
immer schon zukünftig Vorgängiges: „Ein Werk ist nur modern, wenn es zuvor 
postmodern war. So gesehen bedeutet der Postmodernismus nicht das Ende des 
Modernismus, sondern dessen Geburt, dessen permanente Geburt. [...] Postmodern
wäre also als das Paradox der Vorzukunft (post-modo) zu denken“.46 Postmodern 
ist die Radikalisierung der Moderne und ihrer Vernunft, ihre Selbstüberschreitung, 
die letzte Konsequenz der Ausfaltung dessen, was ihr von ihrem Beginn her einge-
schrieben war – und zwar strukturell und nicht historisch.47

Die Tätigkeit der Rationalität bzw. der sogenannten rationalen Vermögen wird 
hier als Reduktion der Komplexität unserer Sinnlichkeit und Affekte verstanden. 
Unser Leib ist es zunächst, der seine Umwelt in ihrer für den Verstand undar-
stellbaren Gänze wahrnimmt, wenn er sie physisch erfährt. Das sogenannte ‚Ich‘ 
markiert also nur die kleine Vernunft, der Leib dagegen die große, wie bekannt-
lich schon Nietzsche feststellt.48 Rationalität ist also Reduktion sinnlicher Kom-
plexität, die der Leib wahrnimmt. Hyperrationalität ist nichts anderes als Mime-
sis an diese Komplexität, d.h. sie ist antireduktionistisch und mimetisch gerade 
durch kritische Selbstreflexion. Ästhetisch ist ein Denken oder ein Verhalten, das 
versucht, der Komplexität des Sinnlichen und damit auch des Wirklichen gerecht 
zu werden: Mimesis der Ratio ans Nicht-Identische, Anschmiegen des Allgemei-
nen ans Einzelne, des Begriffs ans Individuum, des Abstrakten ans Konkrete etc. 
Absolut rationalistisch ist nur die (philosophische) Theorie, nicht die Praxis, die 
sie beschreibt. Gemäß Zarathustras Auskunft ist der Leib die große Vernunft, 
während die Ratio die kleine Vernunft darstellt, die ihre Rolle ‚vergißt‘ und sich 
zur Herrschaft aufschwingt über das, wovon sie doch ganz und gar abhängig ist. 
Erst eine kritisch gewendete rationalistische Philosophie, als ein Verfahren der 
Hyperrationalität, kann der Komplexität des Sinnlichen und der Welt adäquat 
begegnen. Damit verbindet sie die Negativität der Arbeit der Vernunft mit ihrem 
zweckrationalem Gebrauch, nur daß der gesetzte Zweck jetzt nicht mehr indivi-
dueller Gewinn, sondern Gerechtigkeit gegenüber dem Singulären ist.

Zwei Weisen des Vollzugs solcher Hyperrationalität wären die Verfahren von 
Ironie und Spiel, wie sie Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche jeweils vor-

46 Jean-Francois Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter En-
gelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990, S. 33-48), 
hier S. 45 und S. 48.

47 Das hat im übrigen bereits Adorno gesehen: „Modernität ist eine qualitative Kate-
gorie, keine chronologische.“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997) hier S. 292.

48 Cf. Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausga-

be Band IV, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-77 u. 1988), hier S. 39.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

stellen und die in dieser Arbeit im vierten und fünften Kapitel analysiert werden 
sollen. Sie stellen an sich selbstreflexive Bezüge der Vernunft bzw. des Subjekts im 
Modus des Ästhetischen dar und sind von daher nicht einfach irrational.49 Während 
das Spiel die Öffnung einer kalkulierten Unkalkulierbarkeit (amor fati) markiert, 
einen „Würfelwurf“50, wie Deleuze sagen würde, ist die Ironie eine sich selbst 
destruierende Setzung, ein selbstdestruierendes Kalkül, das sich so ebenfalls öff-
net. Das Spiel ist eine kalkulierte Unkalkulierbarkeit, kalkulierte Hingabe, amor 
fati, Bejahung des Würfelwurfs (Deleuze), die Ironie ein kalkuliertes Gegen- oder 
Antikalkül vermeintlich ohne individuellen Mehrwert. Es handelt sich also bei-
de Male um kalkulierte Öffnungen in einer strengen Ökonomie des rationalen 
Verstandes. Kalkül meint dabei die Weise, wie sich das Jetzt (das gegenwärtige 
Element) strategisch auf die Zukunft bezieht, das heißt: das Kalkül ist der strate-
gische Umgang mit der Ökonomie des Verhältnisses von Jetzt und Bald.

VI

Diese Arbeit fragt nach den im- oder expliziten Gestaltungen von Subjektivität 
in den Texten der philosophisch-ästhetischen Praxis und Tradition. Sie sucht 
damit historische Antworten auf eine systematische Problematik zu rekonstru-
ieren, die die neuzeitliche Philosophie bzw. die philosophische Ästhetik seit ih-
rer Entstehung umgetrieben hat: nämlich die Frage danach, wie sich die ästhe-
tischen Vollzüge und Selbstverhältnisse des Subjekts zu seinen außerästheti-
schen (theoretischen, kognitiven, praktischen, moralischen, ethischen, alltägli-
chen, reflexiven etc.) Vollzügen und Selbstverhältnissen verhalten, und wie das 
menschliche Subjekt in seinen Vollzügen überhaupt richtig zu beschreiben ist. 
Dabei ist als basale Definition angesetzt, daß das Subjekt ein Selbstverhältnis 
ist, nämlich Sein, dem es um sein Sein geht. Dieser Bezug wird vor allem durch 
Texte vermittelt. Eine besondere Rolle spielen dabei Texte, in denen sich das 
Subjekt explizit auf sich bezieht: autobiographische Texte. In ihnen ist das Sub-
jekt zugleich aussagendes Subjekt (Erzähler) wie auch der Referent des Erzählten.

Es gibt offensichtlich verschiedene Weisen des Selbstbezuges von Subjekten 

49 Eine dritte Verhaltensweise läge in einer Treue zum naiven kindlichen Blick, einer 
zweiten Naivität: „Die Treue zur Kindheit ist eine zur Idee des Glücks“ (T.W. Adorno: 
Noten zur Literatur, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981), hier S. 673 f.

50 Cf. Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2000): „Nietzsche und Mallarmé haben uns die Offenbarung eines Welt-Denkens 
wiedergegeben, das Würfel wirft. Bei ihnen jedoch handelt es sich um eine Welt ohne 
Prinzip, die alle ihre Prinzipien verloren hat: deshalb ist der Würfelwurf die Macht, 
den Zufall zu bejahen, den ganzen Zufall zu denken, der ganz gewiß kein Prinzip 
ist, vielmehr Abwesenheit jeden Prinzips“ (l.c., S. 111 f.). „Daß es einen Kalkül und 
sogar ein göttliches Spiel am Anfang der Welt gegeben habe, haben viele der größten 
Denker gedacht“ (l.c., S. 102). Bei Leibniz: „Gott spielt, gibt dem Spiel aber Regeln“ 
(l.c., S. 105). Cf. auch Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung (Fink, München 
1992), S. 251 ff. und S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

(u.a. ethische, praktische, erkennende, selbsterkennende, dem Man verfallene etc.), 
von denen hier nur das ästhetische Selbstverhältnis interessiert, das, wie zu zeigen 
sein wird, in einer spezifischen Dialektik von (Selbst-)Beschreibung und Reflexion 
besteht, nämlich in ihrem spielerischen Austrag. Systematischer Ausgangspunkt 
meiner Überlegungen ist das Verhältnis von ästhetischer Erfahrung und (ästhetisch 
bestimmter) Subjektivität. Dabei ist die Frage nach der ästhetischen Erfahrung 
keine Abkehr vom ästhetischen Objekt, sondern sie versucht allererst, das Verhält-
nis von ästhetisch betrachtetem Objekt und rezipierendem bzw. produzierendem 
Subjekt zu klären. In Frage steht zugleich das Verhältnis von allgemeiner Theorie 
der ästhetischen Erfahrung und der Besonderheit bzw. Singularität des Objekts, an 
dem diese Erfahrung vollzogen wird.51 Es scheint zwei Möglichkeiten ästhetischer 
Reflexionen zu geben: einmal die auch hier unternommene, die die Funktionen 
ästhetischer Selbstbeschreibungsmodelle der Gesellschaft untersucht und damit 
das terminologische Inventar sichert, und auf der anderen Seite eine Reflexion 
im Ausgang vom einzelnen Werk, die sich als singuläre Theorie hinsichtlich der 
Spezifik dieses Werkes entfaltet, das gerade betrachtet wird.52

Der Begriff der ‚ästhetischen Erfahrung‘ bezeichnet zwar bereits ein Ver-
hältnis von ästhetischem Subjekt und ästhetischem Objekt53, gleichwohl ist je-
doch zu fragen, wie sich das Subjekt durch die ästhetische Erfahrung so verän-
dert, daß auch seine nichtästhetische Gestalt davon betroffen wird. Dies kann 
zum Beispiel so geschehen, daß das Subjekt sich in der ästhetischen Erfahrung 
oder durch die ästhetische Erfahrung reflexiv54 auf seine außerästhetische alltäg-
liche Gestalt bezieht. Die Funktion der ästhetischen Erfahrung kann dann die 
einer Infragestellung des gewohnten Welt- und Selbstverhältnisses des Subjekts 
sein (und gerade nicht: nur temporäres Aussetzen des gewohnten Weltbezugs, 
wie dies konservative Theorien als Reservatstheorien55 der ästhetischen Differenz 

51 Vielleicht läßt sich die transkünstlerische Einheit der ästhetischen Erfahrung nur ge-
waltsam herstellen (Prokrustesbett). Nötig wäre daher eine Ausdifferenzierung nach 
Künsten, ist aber hier aus Platzgründen nicht durchzuführen.

52 Cf. Roland Barthes: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985). – Darin 
zeigt sich vermutlich ein generelles Dilemma ästhetischer Theorien: sie müssen sich 
nämlich entscheiden, ob sie universell, aber selbstwidersprüchlich sein wollen und 
damit für alle ästhetische Phänomene zutreffen, oder ob sie einheitlich, d.h. ohne 
Widerspruch, aber bloß partikular (nur gültig für dieses Werk) sein wollen.

53 Cf. Rüdiger Bubner: Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik (in: ders.: Äs-

thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51); Albrecht Wellmer: 
Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche 

Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 151 ff.

54 Wellmer: Das musikalische Kunstwerk, l.c. (Fußnote 53), S. 172.
55 Das wirft allerdings die Frage auf, ob die Möglichkeit der ästhetischen Erfahrung von 

einer z.B. institutionellen Rahmung (Museum, Galerie, bürgerliches Theater) abhän-
gig ist und wenn ja, ob dies eine strukturelle oder eine historische Bestimmung der äs-
thetischen Erfahrung sein soll. Zur Problematik des Rahmens cf. Jacques Derrida: Die

Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992); und darauf aufbauend Ulrike Dün-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

vorschlagen)56, andererseits aber auch gerade deren Fundierung in einer Selbstver-
gewisserungserfahrung bedeuten (dies z.B. im Idealismus bzw. bei Schiller und 
Kant)57. Es scheint sogar so zu sein, daß in einer in einem anpruchsvolleren Sinn 
ästhetisch zu nennenden Erfahrung beides (Selbstreflexion und Selbstfundierung) 
dialektisch ineinander spielt, worauf ich zurückkommen werde. Die ästhetische 
Erfahrung manövriert zwischen der Szylla einer bloßen Reservatstheorie der äs-
thetischen Differenz, die überhaupt keine bzw. nur eine kompensatorische Bezie-
hung zwischen ästhetischer Erfahrung und Alltag annimmt, und der Charybdis ei-
ner ideologischen Funktion dieser Erfahrung, die dieser eine bloß gründende Rolle 
zuspricht. Ästhetische Erfahrung ist (oder impliziert) reflexive Verunsicherung 
der außerästhetischen Subjektivität. Die Infragestellung des gewohnten Weltver-
ständnisses kann durch eine spezifisch ästhetische Verhaltensweise des Subjekts 

kelsbühler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach Kant und Derrida 

(Fink, München 1991). Neben der Reservatstheorie der ästhetischen Differenz sind 
auch alle Formen einer Kompensationstheorie abzulehnen, die die ästhetischen Er-
lebnisse (z.B. als bloßes Vergnügen) funktional als zur Regeneration der Arbeitskraft 
dienlich bestimmen. Selbst bei Nietzsche klingt dies manchmal an (etwa in der Ge-

burt der Tragödie (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch 
Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-77 und 1988, S. 11-156)). Das Äs-
thetische soll dann einen Mangel des außerästhetischen ‚Wirklichen‘ kompensieren, 
worin immer dieser besteht: Mangel an Wahrheit, Kraft, Entspannung, Lust etc.

56 Cf. zur Diskussion der kompensatorischen Funktion der ästhetischen Erfahrung: Chri-
stoph Menke: Die Souveränität der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991), S. 200 ff. 
– Auf einer zweiten Ebene kann auch das hier vorgeschlagene Selbstreflexionsmodell 
der ästhetischen Erfahrung letztlich auf eine Reservatstheorie der ästhetischen Diffe-
renz hinauslaufen. Wir fühlen und erkennen uns in der ästhetischen Erfahrung wieder 
als selbstreflexive Wesen, die alles einschließlich sich selbst professionell in Frage zu 
stellen gewohnt sind und dieses Spiel souverän gelangweilt spielen. Der einzige Aus-
weg ist vielleicht analytische Askese. Von hier aus wäre auch Richard Rortys Position 
kritisch zu befragen. Cf. Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1992).

57 Dies formuliert vor allem der Idealismus im Anschluß an Kant: in der lustvollen Er-
fahrung des Schönen als Harmonie bzw. freies Spiel der Einbildungskräfte bestätigt 
sich das Subjekt seine Adäquatheit und Angemessenheit mit der bzw. zur Welt. Cf. 
hierzu Immanuel Kant Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesam-

melte Schriften Band 16, hg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff.): „Die schönen Dinge zeigen an, daß der Mensch 
in die Welt passe und selbst seine Anschauung der Dinge mit den Gesetzen der An-
schauung stimme“. Cf. hierzu auch: Jens Kulenkampff: Metaphysik und Ästhetik: 

Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. 

Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 49-80), hier S. 56; Andrea Kern: Ästhetischer und philosophischer 

Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeit-

genössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2002, S. 81-111), hier S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

zustande kommen, nämlich durch einen spielerischen Umgang mit den Objekten 
der ästhetischen Erfahrung.58 In dieser wird das zunächst alltägliche Subjekt vom 
Objekt affiziert und in ein Spiel von produktiver Sinnstiftung und Sinnsubversion 

58 Hier scheint es geboten, trotz einer gewissen Nähe zu den Ausführungen Christoph 
Menkes in seinem Buch Die Souveränität der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1991) einige Differenzen der vorliegenden Arbeit zu ihm zu markieren. Menke 
scheint mir in toto bei aller expliziten Kritik an einer hermeneutischen Ästhetik 
noch zu sehr von der These auszugehen, daß im Zentrum der ästhetischen Erfahrung 
ein Akt des Verstehens steht, auch wenn dieser gerade als Scheitern und Mißlingen 
des (automatischen=alltäglichen) Verstehens bestimmt wird (z.B. l.c., S. 264). Was 
Menke dabei vernachlässigt ist meiner Ansicht nach die Bestimmung der ästhe-
tischen Erfahrung als ein (selbst-)reflexives Spiel bzw. als eine ästhetisch-spiele-
rische Selbstreflexion, wie sie das ästhetisch affizierte Subjekt vollzieht. Diese 
Selbstreflexion beruht auf der Negation des alltäglichen automatischen Verstehens, 
ist aber nicht schon diese selbst. Die hier stark gemachte spielerische Selbstreflexi-
on des Subjekts in der ästhetischen Erfahrung ist eine Erkenntniserfahrung (oder 
besser: eine Wahrheitserfahrung), allerdings nur als Relativierung und Einsicht in 
die Kontingenz unserer Selbst- und Weltverhältnisse und nicht in die Beschaffen-
heit einzelner Objekte. In meinen Augen ist die Wahrheit des Kunstwerks eine über 
die Erschlossenheit der Welt – wenn auch im negativen Modus. Damit ist sie mehr 
als bloße Negation oder Verzögerung des alltäglichen automatischen Verstehens. 
Trotzdem scheint es richtig zu sein, daß die ästhetische Erfahrung eine notwendi-
ge Voraussetzung der nicht-ästhetischen Diskurse negiert, nämlich die automati-
sche Verstehbarkeit von Zeichen. Allerdings reicht diese Kennzeichnung nicht zur 
vollen Beschreibung der ästhetischen Erfahrung aus. Das buchstäbliche Freisetzen 
der Signifikanten und die unendliche Verzögerung des Verstehens (und damit das 
Ausstellen des Dinghaften im zeichenhaften Zeug) sind Voraussetzungen der ästhe-
tischen Erfahrung, aber nicht schon diese selbst, denn im Zentrum der ästhetischen 
Erfahrung steht nicht mehr ein (Nicht-)Verstehen, sondern ein ästhetisches Spiel 
– z.B. mit möglichen Interpretationen des Erfahrenen (cf. Kapitel 5). Das Aufbre-
chen des alltäglichen automatischen Verstehens der schon ausgelegten Welt ist da-
her eine Bedingung der ästhetischen Erfahrung: das Freisetzen der Dinge von ihrer 
Einordnung in sinnvolle und zweckreiche Zusammenhänge.  Auch scheint mir die 
Auszeichnung der ästhetischen Erfahrung als Scheitern des verstehenden Aneig-
nens des ästhetischen Objekts die emotionale Situation ästhetischer Affizierung zu 
gering zu schätzen, mit anderen Worten: die ästhetische Lust wird reduziert bzw. 
fällt aus der ästhetischen Erfahrung heraus. Denn warum sollte das Scheitern des 
Verstehens des Kunstwerks lustvoll sein? Menke scheint in der Tat keine plausible 
Erklärung für ästhetische Lust zu bieten, die meiner Ansicht nach in der subjek-
tiven Affirmation durch das ästhetische Objekt zu finden wäre. Die unendliche 
Verzögerung des Verstehens ist aber nicht per se lustvoll, denn dazu bedarf es eben 
eines Spiels mit den Dingen. Zudem kann es auch außerästhetisch eine unendliche 
Verzögerung des Verstehens geben, so daß dies als Kriterium nicht auszureichen 
scheint.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

durch die reine Dinghaftigkeit oder Materialität des Kunstobjektes eingebunden.59

Sinnstiftende und sinnverwirrende Momente überlagern, revidieren oder wiederho-
len sich in dem Maße, wie die ästhetische Wahrnehmung unendlich zwischen Zei-
chenhaftigkeit und Dinghaftigkeit des Kunstobjekts hin- und herspielt.60 In diesem 
Spiel der ästhetischen Erfahrung erfährt das Subjekt sich und den Gegenstand, an 
dem sie gemacht wird, lustvoll – oder auch schmerzvoll – selbst. Dieser ästhetische 
Prozeß (diese prozessuale Dialektik) entfaltet sich als die temporalisierende Bewe-
gung des Aufschubs eines abschließenden ästhetischen Urteils, das das Objekt, an 
dem die ästhetische Erfahrung vollzogen wurde, nachträglich auszeichnet (im Urteil: 
„das ist schön“ etc.).61 Die ästhetische Erfahrung ist der Aufschub des Urteils und die 
Aufhebung einer Entscheidung hinsichtlich der Güte des Objekts, um sich der ais-
thetischen Faktizität (der physischen Erscheinung) des Kunstwerks hinzugeben. In 
der ästhetischen Erfahrung liegt daher eine gewisse Indifferenz, ein Nicht-Entschei-
den-können oder -wollen, eine Verweigerung des Urteils. Die ästhetische Erfahrung 
bestimmt sich so als eine epoche, die Verunsicherung und Subversion impliziert, und 
deren Ende durch ein abschließendes Urteil eingeleitet wird, das die Rückkehr zur 
alltäglichen Ordnung und zum gewohnten Weltbezug sichert.62 Allerdings gilt auch, 
daß Urteile gleich welcher Art wiederum Teil des ästhetischen Erfahrungsprozesses 
sein bzw. in diesen eingebracht werden können. Daraus folgt dann eine Dialektik 
von Urteil, Setzung und Sinnstiftung und deren Infragestellung oder Auflösung. Im 
Streit über Kunst(werke) liegt von daher eine „unstillbare[] Dialektik“63.

Die Aufgabe der ästhetischen Erfahrung ist die Selbstreflexion des Subjekts 

59 Cf. Albrecht Wellmer: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonder-
egger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen 

Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175), hier S. 156; Ruth Sondereg-
ger: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn 

der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000). Das belegt für die Romantik Nicola 
Kaminski: Kreuz-Gänge. Romanexperimente der deutschen Romantik (Schöningh, 
München/Paderborn/Wien/Zürich 2001). Es gebe in der Romantik eine Dialektik von 
Sinnstiftung und Sinnsubversion als ein „Widerspiel von Sinnbegehren (seitens des 
Rezipienten) und Sinnentzug (seitens des Textes)“  in einem Prozeß von „Zeichenstif-
tung und Zeichenlöschung“ (Kaminski, l.c., S. 20).

60 Cf. Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels, l.c. (Fußnote 59).
61 Schönheit ist anscheinend keine (notwendige) Eigenschaft oder Bestimmung des 

Objekts der ästhetischen Erfahrung. Wir können ästhetische Erfahrungen an nicht-
schönen Gegenstände machen (vielleicht sogar besser) und Gegenstände schön fin-
den (z.B. Bachfugen), an denen wir keine ästhetische Erfahrung machen. Im Urteil 
bricht das ästhetische Spiel ab. Das gilt natürlich nur unter der Maßgabe einer Äs-
thetik der Negativität (cf. Christoph Menke: Umrisse einer Ästhetik der Negativität

(in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1991, S. 191-216).

62 Gute oder gelungene Kunstwerke schieben die Möglichkeit des Urteils auf bzw. verzö-
gern es, erschweren das Urteil über sich oder verleiten sogar bewußt zu Fehlurteilen.

63 T. W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 92 f.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

und Individuums. Die Aufgabe der Ästhetik ist eine theoretische Selbstbeschrei-
bung gesellschaftlicher Reflexionsmodelle, die u.a. durch Kunst vermittelt werden. 
Das Individuum fundiert sich neu im härtenden Durchgang durch die Selbstreflexi-
on. Die Gesellschaft reflektiert ihre Selbstbeschreibungsmodelle in der und durch 
die Kunst. Der Unterschied zwischen Selbstreflexion und Selbstbeschreibung ist 
also einer der Perspektive. Selbstreflexion und Selbstbeschreibung sind letztlich 
voneinander nicht zu trennen, denn sie setzen sich wechselseitig voraus. Damit zu-
gleich zeigt sich, daß die Dialektik von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion die 
Differenz von Theorie und Praxis übergreift. Es wird dann keine vorhergehende 
Praxis theoretisch beschrieben oder eingeholt, sondern die Reflexion und Theorie-
bildung selbst als eine Praxis verstanden: nämlich als ästhetische.

Gute gelungene Kunst zeichnet sich durch einen doppelten Zug aus: einerseits 
bezieht die ästhetische Erfahrung des Objekts das Subjekt mit ein, andererseits ver-
weigert oder entzieht sich das ‚Objekt‘ der subjektiven Sinnproduktion und -projek-
tion. Im ästhetischen Spiel überlagern sich daher aktive wie passive Momente.64 Das 
heißt, daß sich die ästhetische Erfahrung nicht unmittelbar und quasi von selbst aus 
der ästhetischen Wahrnehmung ergibt. Gefordert ist vielmehr (zumindest auch) ein 
aktives Verhalten des rezipierenden Subjekts, d.h. zumindest ein Einstellungswech-
sel von einer nichtästhetischen zu einer ästhetischen Perspektive. Indem wir etwas 
als Kunst klassifizieren bezeichnen wir ein mögliches menschliches Verhältnis zu 
den Dingen: nämlich sie weder zu erkennen noch zu gebrauchen (sie also weder 
theoretisch noch praktisch zu klassifizieren). Das bezeichnet gerade die Autonomie 
des ästhetischen Zugriffs auf die Dinge.

Aktiv ist das ästhetische Subjekt, indem es Sinnzusammenhänge produziert 
und auf das Kunstwerk projiziert. Eher passiv ist das Subjekt, indem es sich von der 
materialen Gegebenheit des ästhetischen Gegenstandes affizieren läßt. Die ästhe-
tische Erfahrung ist also nicht nur eine Bestimmung des ästhetischen Verhältnisses 
von Subjekt und Objekt, sondern sie vollzieht sich auch zwischen aktiven und pas-
siven Verhaltungen des Subjekts bzw. sie ist zugleich aktiv und passiv. Es scheint 
tatsächlich am Beginn der ästhetischen Erfahrung einen Vorrang des Passiven als 
Einlassen des Subjekts aufs Objekt zu geben (wenn man will eine Affektion), denn 
sonst wäre es keine ästhetische Erfahrung. Dieses Einlassen bestimmt sich als Mi-
mesis an den konkreten Zusammenhang (Form) des ästhetisch verarbeiteten Mate-
rials. Das Subjekt verweilt beim individuell erfahrenen Objekt.65 Die Passivität am 
Beginn der ästhetischen Erfahrung entspricht Adornos Rede vom Vorrang des Ob-
jekts.66 Die ästhetische Erfahrung der bloßen Materialität des Objekts erinnert uns 

64 Eine Analyse des Verhältnisses von Aktivität und Passivität bei den Griechen bzw. 
deren Sprache unternimmt Wolfgang Schadewaldt: Die Anfänge der Philosophie bei 

den Griechen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1978). Auf diesen bezieht sich wiederum 
Dieter Rahn: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und Kunst

(Rombach, Freiburg 1993), vor allem S. 87-100.
65 Adorno läßt hiervon sogar die Wahrheit abhängen: „Fast könnte man sagen, daß vom 

Tempo, der Geduld und Ausdauer des Verweilens beim Einzelnen, Wahrheit selber 
abhängt“ (T.W. Adorno: Minima Moralia (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), S. 94.)

66 Cf. T.W. Adorno: Ästhetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 111.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

daran, daß uns die Dinge nicht nur metaphysisch (also sprachlich), sondern auch 
physisch (also sinnlich) gegeben sind.67 Das Metaphysische bedarf immer wieder 
der Korrektur durch das Physische. In der ästhetischen Erfahrung wird das Phy-
sische gegenüber seiner signifikativen Einbettung freigesetzt. Eben das vollzieht 
sich in der und als die ästhetische(n) Erfahrung.

Aktive und produktive sowie passive und rezeptive Momente scheinen sowohl 
in rezeptionsästhetischen als auch in produktionsästhetischen Beschreibungen von 
Subjektivität implantiert zu sein, also sowohl beim ästhetischen Rezipienten als 
auch beim Künstler. Um der Verschränkung von aktiven und passiven Elementen 
in der ästhetischen Erfahrung gerecht zu werden, sollte man vielleicht besser von 
einem spezifisch ästhetischen Verhalten von Subjekten sprechen, in dem sich Mo-
mente von Affektion wie Produktion zeigen. Die Argumentation richtet sich damit 
gegen die Vorstellung, ästhetische Erfahrung sei dem Subjekt unmittelbar gegeben 
(das hieße nämlich, eine rein passive Affektion anzunehmen). Diese ist vielmehr 
mittelbar und kann von daher z.B. durch Übung vervollkommnet werden.

VII

Ausgehend von einer Rekonstruktion der doppelten Weise, in der Subjekte in ih-
ren ästhetischen Erfahrungen lustvoll68 dabei sein können (nämlich als Autor und 
Rezipient), läßt sich – so meine These – auch eine bessere Beschreibung von alltäg-
lichen und außerästhetischen Subjektvollzügen in ihrer Praxis gewinnen. In dem 
Verhältnis des Subjekts zur Kunst bzw. zu Kunstwerken zeigt sich explizit, was 
implizit allen Subjektvollzügen eigen ist: sie sind eingeschrieben in eine Dialektik 
sinnhafter Prozesse, anhand derer wir uns in der Welt orientieren. Die Kunst selbst 
zeigt uns andere – möglicherweise alternative – Weltentwürfe69, anhand derer eine 
wechselseitige Reflexion von Rezipienten und ästhetischem Objekt stattfinden 
kann: Möglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn (Musil) stellen sich wechselseitig 
in Frage. Wichtig ist dabei zu sehen, daß auch die sogenannte realistische Kunst 
nur Fiktionen und virtuelle Welten zeigt, denn die Kunst ist per se absolut unfähig 
zu im vollen Sinne ‚realistischen‘ Nachahmungen der Wirklichkeit. Sie ist immer 
Darstellung und hat als solche immer einen unermeßlichen produktiven Überschuß 
(an Fiktionalität), den auch jeder Realismus70, der ihn zu leugnen versucht, nicht 

67 Cf. Abschnitt 1 dieses Kapitels.
68 Cf. Wellmer, Das musikalische Kunstwerk,  l.c. (Fußnote 59), S. 164: „Daß der Prozeß 

des ästhetischen Reflexionsspiels, das heißt aber einer ästhetischen Erfahrung, die sich 
in keinem Produkt ihrer ‚Synthetisierungen‘ beruhigen kann, nicht frustrierend, son-
dern ein lustvolles Spiel ist, kann man auch durch die Formel zum Ausdruck bringen, 
daß die ästhetische Erfahrung vollzugsorientiert und nicht resultatsorientiert ist“.

69 Den welteröffnenden Aspekt des Kunstwerks betont auch Martin Heidegger in Der Ur-

sprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950/2003, 
S. 1-74), hier S. 32: „Zum Werksein gehört die Aufstellung einer Welt“.

70 So gilt auch Platos Kritik an der Kunst zunächst nur einer naturalistischen Kunst, 
die die Dinge bloß abbildet. Ob diese Kritik Platons auch für nichtgegenständliche 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

völlig ausschalten kann.71 Ein vollständiger Naturalismus – den es natürlich nie-
mals geben kann – wäre keine Kunst mehr. Keine ästhetische Ideologie kann das 
problematische Verhältnis von Referenz und Repräsentation eliminieren, möglich 
wäre nur eine Verdrängung dieser Problematik.72

Indem die Kunst die Möglichkeit alternativer Welten bzw. Weltentwürfe eröff-
net, zeigt sie zugleich, daß unsere sogenannte Realität – die wirkliche Welt – auch 
nur ein geschaffenes und auf Konventionen beruhendes Gebilde ist, das bedingt 
ist – und damit auch veränderbar, z.B. gemäß einer zunächst ästhetisch artikulier-
ten anderen oder gar besseren Weltordnung. Die sogenannte Wirklichkeit ist eben 
nur eine Möglichkeit der Weltverfassung, allerdings die einzige, die verwirklicht 
ist. Sie scheint konstituiert und stabilisiert durch die Kontinuität der subjektiven 
Erwartungen, die ,an‘ sie gestellt werden. Das Erwartete erscheint als das Wirk-
liche und vice versa. Diesen Zirkel unterbricht das überraschende Moment (in) der 
ästhetischen Erfahrung. Diese vollzieht sich im geöffneten Raum einer epoche
unseres gewohnten Weltverhältnisses.

Die moralische Funktion der Ästhetik bzw. der Kunst liegt in der produktiven 
Erfindung alternativer Welten als Bedingung der Möglichkeit einer moralischen 
Wahl der Welt, die wir wollen, durch unser Handeln anstreben und die wir verant-
worten müssen.73 Wir brauchen die Fiktionalität der Kunst, damit wir überhaupt 
eine Wahl haben: wir haben nur die Wahl zwischen etwas, nicht zwischen etwas 
und nichts. Nur in einer Pluralität möglicher Universen kann es so etwas geben 
wie moralische Freiheit als verantwortliche Entscheidungsfreiheit zwischen positiv 
formulierten bzw. formulierbaren Alternativen. Ohne Kunst bzw. Ästhetik, ohne 
produktive Einbildungskraft oder Phantasie74 wäre die sogenannte ‚wirkliche‘ Welt 

Kunstwerke gelten sollen, kann hier nicht entschieden werden. Das bekannte Verdikt 
Platos gegen die Kunst in der idealen Polis betrifft aber gar nicht allgemein ‚die‘ 
Kunst, sondern nur eine naturalistische, die Realität verdoppelnde Kunst. Es ist in 
der Tat schwer zu verstehen, wie eine Kunst gesellschaftlich nützlich sein soll (oder 
kann), die sich mit der möglichst perfekten und vollkommenden nachahmenden Ab-
bildung z.B. von Betten beschäftigt. Die Kritik Platos betrifft also eine Kunst, die das 
utopische Potential, die moralische Pflicht zur Utopie aus sich ausschließt. Kunst ist 
aber nur nützlich, wenn sie sich dem Bestehenden verweigert, gleich ob durch Kritik 
oder Affirmation (nämlich der Dissemination).

71 Cf. zum Begriff der ‚Darstellung‘ Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heißt ‚Dar-

stellen‘? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994).
72 Eine weitere Verwirrung der Situation ergibt sich aus einer Umkehrung des mime-

tischen  Verhältnisses von Kunst und Leben: nicht die Kunst imitiert noch das Leben, 
sondern ‚das Leben‘ imitiert heute die Kunst (z.B. als Stil, Nachahmung der Rollen 
von Schauspielern oder Musikern, etc.).

73 Leibniz würde sagen, daß letztlich die beste Welt gewählt werden muß, da sie die 
vernünftigste ist. Cf. Gottfried Wilhelm Leibniz: Versuche in der Theodicée über die 

Güte Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels (Meiner, Ham-
burg 1996), passim.

74 Phantasie ist die weltenbildende Selbsttätigkeit der Einbildungskraft und als solche 
wohl eine anthropologische Konstante. Ersteres beobachtet auch Kant: „Die Ein-

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

die einzig denkbare und damit absolut notwendig (und in ihrer absoluten Faktizität 
unerträglich). Die Kunst ist so die Aufhebung des Möglichkeitssinns, des Pools 
auch möglicher An- und Verknüpfungen einzelner Elemente. Dieser virtuelle Raum 
oder Schleier um die gegebenen Elemente oder Dinge ist der utopische Horizont, 
der die Faktizität der Dinge erst erträglich75 macht. Diesen Horizont dessen, daß 
es immer auch anders sein könnte als es ist, gilt es (je am einzelnen Werk) freizu-
legen und zu bewahren. Aufgehoben wird das Virtuell-Utopische u.a. auch durch 
Spiel und Ironie. Beide relativieren nämlich den Glauben an das unhinterfragbare 
Gegebensein der Dinge. Sie sind praktiziertes Bewußtsein der Kontingenz des Be-
stehenden und eröffnen so im Wirklichen das auch Mögliche. Darauf komme ich 
in den folgenden Kapiteln zurück.

Das Verhältnis von Kunstwerk und Welt bzw. Alltag ist dasjenige einer wech-
selseitigen Spiegelung, einer Reflexion – wenigstens beim gelungenen Kunst-
werk. Daraus folgt, daß das Subjekt, das eine ästhetische Erfahrung macht, ge-
rade das alltägliche ist, weil nur dieses die vom Kunstwerk aufgespannte Welt 
in sich spiegeln kann. Wenn es stabile ästhetische Gestalten des Subjekts geben 
sollte, dann wäre die ästhetische Erfahrung solcher Subjekte bloß affirmativ und 
nicht negativ: sie wäre l’art pour l’art ohne jeglichen subjektverändernden Effekt. 
Grundlage der Negativität der ästhetischen Erfahrung ist die Differenz zwischen 
Kunst und Leben, die in der ästhetischen Erfahrung schmerzvoll oder auch lust-
voll bewußt wird. Es gibt also eine wechselseitige Spiegelung von empirischer 
Welt/Alltag und Parallelwelt/Alternativwelt (etwa im Roman). Dies kann sich 
etwa darin zeigen, daß Kunstwerke die funktionale Einbettung bestimmter all-
täglicher Dinge und damit das, was Heidegger das Zeughafte des Zeugs genannt 
hat, explizit ausstellen. Dieses Zeughafte des Zeugs ist in der alltäglichen Praxis 
seiner Verwendung in eben dieser und durch eben diese gerade verdeckt. Um 
das Zeughafte feststellen und sichtbar machen zu können, müssen wir daher die 
Dinge aus ihrem gewohnten Verwendungskontext lösen und als bloße Dinge – als 
scheinbar Vorhandenes, z.B. als Ready-mades – ausstellen. Es zeigt sich dann, 
daß die Dinge noch mehr sind als bloße Gebrauchsdinge, als bloßes Zeug: sie 
sind singuläre Objekte, die sich als solche physisch erfahren lassen.

Die ästhetische Erfahrung ist also eine Kontingenzerfahrung: ich erfahre die 
gegebene Welt einerseits als nicht die einzige, die möglich ist, und andererseits 
als entgegen dem Schein ihrer natürlichen Notwendigkeit nicht notwendig. Ein 
auf dieser (wenn man so will) Einsicht, die in der ästhetischen Erfahrung gewon-
nen werden kann – und die vielleicht nicht von Dauer ist, sondern immer wieder 
neu erfahren werden muß – aufbauendes aktives Verhalten des Subjekts ist das, 

bildungskraft (als produktives Erkenntnisvermögen) ist nämlich sehr mächtig in 
Schaffung gleichsam einer andern Natur, aus dem Stoffe, den ihr die wirkliche gibt.“ 
(Immanuel Kant: Die Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1974), hier zitiert nach Ausgabe B,  S. 250).

75 Es bleibt aber die Frage, ob das die-Welt-erträglich-machen der Kunst nicht wiederum 
auf eine bloße Kompensationstheorie der ästhetischen Erfahrung hinausläuft. Kunst 
supplementiert dann die Mängel der alltäglichen Welt, sie bietet zugleich Abstand 
vom Alltag wie Vergnügen.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

was Friedrich Schlegel als „Ironie“ bezeichnet: das ästhetische Verhalten ist das 
(manchmal lustvolle) Spiel mit möglichen und wirklichen Welten oder Selbstver-
hältnissen.76 In ihm zeigt sich, daß die Welt auch nicht bzw. gar anders sein könn-
te, als sie scheinbar ist. Die Welt ist weder notwendig noch notwendig gut. Zum 
anderen zeigt sich die menschliche Welt als bedingt und ihre Ordnung damit als 
anfällig für Störungen.

Die Negativität der ästhetischen Erfahrung richtet sich gegen das Bestehende 
oder Beständige. Das Bestehende ist das je von den Subjekten als Festes, als Be-
ständiges Geglaubte und Erwartete: das, was scheinbar über die Zeit hinweg un-
erschütterlich feststeht und unendlich dauert. In der ästhetischen Erfahrung zeigt 
sich dies als eine Illusion, die sich der Mensch je wieder über seine zeitliche wie 
machtvolle Endlichkeit macht. Die ästhetische Erfahrung ist aber nur eine Wei-
se, diese Negativität zu vollziehen oder zu erleben, und vielleicht nicht einmal 
die günstigste. Aber als Kehrseite der Ausarbeitung der neuzeitlichen logozen-
trischen Subjektmetaphysik seit Descartes hob die entstehende Ästhetik andere 
Weisen subjektiver Vollzüge auf, die heute noch abrufbar sind, um eben jene Me-
taphysik, soweit sie tatsächlich historisch ist, in Frage zu stellen. Die explizite Ent-
faltung des kartesianischen Rationalismus ist gleichursprünglich mit dem Einsatz 
und gleichsam nur die Kehrseite eines Denkens, das historisch zur Ästhetik führt. 
Daher die wiederholenden Beteuerungen der Ästhetik, die Erfahrung der Kunst 
resp. des Erhabenen oder Dionysischen transzendiere die alltägliche Eingelassen-
heit des Subjekts in eine zunehmend zweckrational geordnete und administrativ 
beherrschte Welt. Die Erfindung der Ästhetik ist eine philosophische Reaktion auf 
die kartesianische Reduktion des Menschen auf seine selbstgründende Vernunft: 
sie hebt jene Anteile im Menschen auf, die der kartesianische Rationalismus als 
verworrene Sinnlichkeit bestimmt und abwertet (cf. Kapitel 2). Von daher (d.h. 
von der Gemeinsamkeit ihres Ausschlusses aus der Vernunft) rührt die defensive 
Gleichsetzung von Subjektivem, Sinnlichem und Irrationalen unter dem Namen 
‚Ästhetik‘.77 Dagegen wäre zu zeigen, daß Vernunft und Sinnlichkeit keinen abso-
luten Dualismus bilden, sondern ihre Einheit im menschlichen Leib finden.

Was das Subjekt der ästhetischen Erfahrung ablernen kann, ist die im Spiel 
von Sinnstiftung und Sinnsubversion erfahrene Kontingenz sinnhafter Bestim-
mung. Auf diese Erfahrung können Kunstobjekte wiederum reflexiv bezogen sein, 
und zwar nicht so sehr inhaltlich oder thematisch als vielmehr formal. Sie können 
nämlich durch ihre Struktur allererst die Möglichkeit eröffnen, die Prozessualität 
ästhetischer Sinnstiftung zwischen Subjekt und Objekt dem Subjekt explizit und 
performativ erfahrbar zu machen, wie das explizit z.B. installative Kunstobjekte 
tun. In diesem Sinn stellen avancierte Kunstwerke nicht einfach etwas (nach- oder 
abbildend) dar, sondern sie stellen durch ihre Struktur allererst etwas her, was nur 

76 Ironie und  Spiel scheinen also eng ineinander verschlungen. 
77 Zu allen Zeiten hat es Einspruch gegen die neuzeitliche Herrschaft der Vernunft als Ratio

gegeben. Unter anderem wurden dafür Instanzen wie Körperlichkeit, Leib, Sinnlichkeit, 
Gefühl, Stimmung, Kunst, Affekte, Leidenschaften, Spiel, Lust und Rausch in Anschlag 
gebracht. Zu den Gegenbewegungen zählt auch der sogenannte „Ästhetizismus“.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

im Prozeß der ästhetischen Erfahrung für das Subjekt erlebbar78 wird.79 Eine ästhe-
tische Einstellung einzunehmen bedeutet, etwas (oder jemanden) als Einzelnes oder 
Individuelles gerade in seiner spezifischen Einzelheit wahrzunehmen. Bestimmte 
in der ästhetischen Erfahrung bzw. Einstellung wahrgenommene Objekte – nämlich 
gewöhnlicherweise Kunstobjekte – lassen sich als sich selbstreflexiv auf ihr Wahr-
genommenwerden als Einzelne beziehende Objekte verstehen. Kunstobjekte sind 
selbstreflexive Wahrnehmungsobjekte, die sich als solche Wahrnehmungsobjekte in 
ihrer spezifischen Einzelheit darbieten. Die ‚richtige‘ Einstellung gegenüber diesen 
Objekten ist es, sich solcherart selbstreflexiv als Einzelnes Darbietendes auch als 
ein solches Einzelnes wahrzunehmen, also eine ästhetische Einstellung gegenüber 
Kunstobjekten einzunehmen.80 Das Subjekt muß sich mimetisch an das Kunstobjekt 
anschmiegen, um seiner Singularität gerecht zu werden. Insofern ist der Anspruch 
von Kunstobjekten normativ für die Weise ihrer Wahrnehmung. Es gibt daher richti-
ge und falsche Einstellungen gegenüber Kunstwerken. Ich werde diesen nur gerecht, 
wenn ich mich zu ihnen ästhetisch verhalte – womit immer noch eine Pluralität ver-
schiedener Reaktionen auf ein Kunstobjekt möglich (vielleicht sogar gefordert) ist.

Damit läßt sich produktiv an eine ansonsten zu kritisierende ästhetische Tradi-
tion anschließen, nach der die ästhetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung sein 
soll. In der Tat stellt sich in der ästhetischen Erfahrung bzw. als deren Resultat eine 
Wahrheit ein, die durch andere Diskurse wie etwa dem der Philosophie lediglich 
mitteilbar ist. Philosophisch wäre sie Einsicht in die Endlichkeit und Kontingenz 
des Menschlichen. Auch die ästhetische Erfahrung hat also einen Wahrheitsbe-
zug, da sie sich negativ auf das alltäglich Geglaubte und diesem Zugrundeliegende 
(die im Alltag herrschende Metaphysik) bezieht, indem sie dieses reflexiv verun-
sichert. Diese ‚Wahrheit‘ wird aber nicht mitgeteilt, sondern durch die Anordnung 
des Materials im Kunstwerk erlebt oder erfahren. Daraus folgt, daß es anscheinend 
zwei Arten Wissen gibt: einerseits durch ästhetische Erfahrung (z.B. durch Kunst) 
gewonnenes Wissen, andererseits intellektuell erschlossenes Wissen (z.B. in der 
Philosophie). Es gibt demnach eine Artikulationsdifferenz verschiedener (kogni-
tiver) Erfahrungstypen. Während wir in der Kunst eine Wahrheit erfahren oder 
erleben, teilt uns die (philosophische) Ästhetik eine Erfahrung ihrem Gehalt nach
mit. Über das, was die Kunst implizit vollzieht, spricht sich die Ästhetik explizit 
thematisch aus. Die Differenz beider Wissenstypen liegt in der Weise, wie der Ge-
halt einer Erfahrung auf diese selbst – d.h. den Prozeß ihrer Entfaltung oder ihres 
Vollzuges – bezogen ist: nämlich entweder vollziehend und performativ oder aber 
thematisch und inhaltlich als ein ‚Sprechen-über‘. Die ästhetische Differenz ist 
die Differenz von ästhetischen und kognitiven Erfahrungsvollzügen, -typen oder 
-weisen. Kognitive (Wissens)Erfahrung ist nicht reflektierend-prozessual verfaßt. 
In der ästhetischen Erfahrung haben wir einen anderen Bezug zum Wissen, näm-
lich einen reflexionsvollziehenden.81 Wenn wir philosophisch vermitteltes Wissen 

78 Die Frage ist natürlich, wie sich Erfahren zu Erleben verhält. Während ersteres eine 
Subjekt/Objekt-Konstellation meint, bezeichnet letzteres eine rein subjektive Qualität.

79 Cf. Juliane Rebentisch: Ästhetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).
80 Cf. Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003).
81 Cf. Zum Verhältnis von Erfahrung zu ihrem Gehalt bzw. zum Wissen auch Martin 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

erfahren, blenden wir die Materialität der Sprache als Schrift aus zugunsten der 
Idealität des textuellen Sinns. Gleichwohl läßt sich von einem Ästhetisch-werden 
der Philosophie sprechen, wenn sie anfängt, die Materialität ihrer Darstellung in 
ihre Überlegungen miteinzubeziehen.

VIII

In diesem Abschnitt möchte ich die dem Schönen eingeschriebene Ideologie dis-
kutieren. Es gibt eine gewisse Ambivalenz im Schönen selbst. In der am Kunst-
werk erfahrenen Schönheit zeigt sich wie in einem Zerrspiegel das Ungenügen 
der ‚wirklichen‘ Welt. Das schöne Kunstwerk zeigt die Welt wie sie sein könnte 
– das ist ihr utopischer Gehalt. Oder es behauptet, die Welt zu zeigen, wie sie ist 
– das markierte ihren reaktionären Gehalt als ideologische Ausblendung des re-
alen Leidens in der Welt. Es gibt also die folgende Ambivalenz: einerseits ist die 
Schönheit normativ utopischer Vorschein einer echten Versöhnung, die ahnen läßt, 
daß gewaltfreie Harmonie auf Erden möglich wäre. Das Utopische muß dann im 
realisierten Kunstwerk aufgehoben werden. Das impliziert eine Kritik des Beste-
henden durch die Schönheit des Dargestellten, die zeigt, wie es sein könnte. Ande-
rerseits fungiert Schönheit als Lüge über den realen Weltzustand und das Leiden 
und ist ergo restriktiv. Die schöne Abbildung verfälscht das Abgebildete und ist 
somit erpreßte Harmonie oder Versöhnung. Beide Züge der Schönheit finden sich 
in Adornos Werk Ästhetische Theorie.82

Als ‚schön‘ wird allgemein das bezeichnet, in dem Form und Gehalt zusam-
menfallen und übereinstimmen, oder in dem die ideelle Einheit von Materialität 
und Idealität verwirklicht ist. So ist die Ästhetik etwa bei Fichte nicht mehr eine 
gesonderte philosophische Disziplin, sondern rückt ins Zentrum der theoretischen 
und praktischen Philosophie als „Wissenschaftslehre“. Die Gewißheit eines Satzes, 
d.h. seine Wahrheit, folgt bei Fichte aus der Übereinstimmung seines Gehaltes mit 
seiner Form. Da dies einer Definition des Schönen entspricht, wird die Schönheit 
damit zu einer Garantin der Wahrheit.83 Die Schönheit liegt in der Erscheinung als 
dem sinnlichen Scheinen der Idee und ist „dasselbe“ wie die Wahrheit, wie Hegel 
feststellt.84 Das Symbol ist als der Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und 

Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997), S. 75 ff. und S. 109 ff.

82 Cf. T.W. Adorno: Ästhetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973), S. 78-85, 
S. 114 f., S. 128 f.

83 Cf. Johann Gottlieb Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre (in: Immanuel 
Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-81). Der Gehalt 
eines Satzes bestimmt seine Form und vice versa (l.c., S. 49). „Man nehme an, gewiß 

wissen heisse nichts Anderes, als Einsicht in die Unzertrennlichkeit eines bestimmten 
Gehalts von einer bestimmten Form haben“ (l.c., S. 51).

84 Cf. G.W.F. Hegel: Vorlesungen über Ästhetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1986), S. 151.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

ideeller (übersinnlicher) Bedeutung (oder Idee) prototypisch schön.85 Das Symbol 
setzt eine stabile Relation von Zeichen und Bezeichnetem voraus. Es markiert 
gerade die Einheit von Übersinnlichem und Sinnlichem, von Idealität und Mate-
rialität (des Zeichens), von Ganzem (Bedeutetes) und Teil (Bedeutendes).86 Man 
hat daher das Symbol auch strukturell als Synekdoche aufgefaßt87 bzw. als Über-
einstimmung von Ganzem (Welt) und Teil (Zeichen). Als Sprache ist das Symbol 
die mystifizierende Verkennung der sprachlichen Struktur als Abwesenheit und 
Nichtidentität von Intention, Bedeutung und Interpretation. Die unter dem Namen 
Symbol auftretende illusionäre Identifikation von Subjekt und Welt bzw. äuße-
rer Natur läßt sich nach Paul de Man durch eine demystifizierende Analyse des 
tropischen Charakters der Sprache ‚dekonstruieren‘.88 Tropen oder Sprechweisen 
wie die Allegorie und die Ironie sind im Unterschied zum Symbolbegriff durch 
eine radikale Disjunktion von ihrem Ursprung getrennt und eignen sich daher 
als Werkzeug zu einer rhetorischen Kritik der ästhetischen Ideologien, wie dies 
beispielhaft Paul de Man durchgeführt hat. Darauf werde ich im vierten Kapitel 
dieser Arbeit ausführlicher eingehen. ‚Schön‘ heißt dann die falsche – weil illusio-
näre – Darstellung einer Entsprechung von Mensch und Welt und ist insofern täu-
schende Ideologie. So folgt für den Kant der Kritik der Urteilskraft aus der Lust 
an der Schönheit die Angemessenheit der Form der Objekte zu den menschlichen 

85 Hans-Georg Gadamer hat in seiner Analyse des Symbols in Wahrheit und Metho-

de (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990, S. 76-87) festgestellt, daß das 
Symbol eine „anagogische Funktion [hat]; es leitet zu der Erkenntnis des Göttlichen 
hinauf“. Das Symbol ist der „Zusammenfall von sinnlicher Erscheinung und über-
sinnlicher Bedeutung“ als eine „Vereinigung von Zusammengehörigem“, aufgrund 
einer internen Verknüpfung von Symbolisiertem und Symbolisierendem im Symbol, 
„weil das Symbol keine beliebige Zeichennahme oder Zeichenstiftung ist, sondern ei-
nen metaphysischen Zusammenhang von Sichtbarem und Unsichtbarem voraussetzt“ 
(l.c., S. 79). Gerade für den religiösen Gebrauch von Symbolen gilt, daß sie „durch die 
Gegenwart [ihres] Gezeigt- oder Gesagtwerdens erst [ihre] repräsentierende Funkti-
on“ gewinnen (l.c., S. 78). Das Symbol konstituiert sich nicht innerhalb einer verwei-
senden Struktur auf eine vorgängige Bedeutung, die durch eine Konvention gesichert 
wird, wie die Allegorie, sondern das Allgemeine ist im Besonderen und das Beson-
dere im Allgemeinen: die Bedeutung des symbolischen Kunstwerks liegt in seiner 
Erscheinung selbst und wird nicht in es hineingelegt (l.c., S. 83). Allerdings läßt das 
Symbol gerade auch das „Mißverhältnis zwischen Form und Wesen, Ausdruck und 
Inhalt denken“, eine Unangemessenheit oder „Unentschiedenheit zwischen Form und 
Wesen“, der dem Symbol den „Charakter des Schwebens“ verleiht (l.c., S. 83 f.).

86 Cf. Paul de Man: Zeichen und Symbol in Hegels ‚Ästhetik‘ (in: ders.: Die Ideologie des 

Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58). 
„Das Symbolische ist die Vermittlung von Geist und natürlicher Welt, an der die Kunst 
offenkundig teilhat, sei es als Stein, als Farbe, als Klang oder als Sprache“ (l.c., S. 41).

87 Cf. z.B. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen 1993).

88 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästheti-

schen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130).

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

Erkenntniskräften überhaupt, was eine Entsprechung von Subjekt und Objekt be-
deutet. Darauf komme ich im dritten Kapitel in der Diskussion Kants zurück.

Schönheit bzw. die Liebe zu ihr ist eine affirmative Beziehung eines Subjek-
tes zu etwas anderem (Objekt, Vorstellung, Handlung, Einstellungen, Beschrei-
bung etc.). Schönheit bezeichnet also eine Form der Bezugnahme von Subjekten 
auf etwas unabhängig vom Inhalt der solcherart in Beziehung stehenden Elemente 
(z.B. Subjekt und bestimmtes Kunstwerk). Sie ist also keine bestimmte Relation 
von Subjekt und z.B. Objekt, sondern das Paradigma affirmativer (und damit grün-
dender) Beziehungen von Subjekten überhaupt. Ästhetische Lust entsteht durch die 
subjektive Affirmation durch das Schöne. Schönheit ist also das mit (ästhetischer) 
Lust gefühlte (freie) Zusammenstimmen von Subjekt und Objekt. Insofern bestä-
tigt oder konstituiert das Schöne die Harmonie von Subjekt, (Kunst-)Objekt und 
Welt und damit das Subjekt als solches. Um ihrer kritischen Funktion gerecht zu 
werden, muß die Kunst daher das Schöne nicht nur darstellen, sondern es auch je 
destruieren oder brechen, um den ideologischen Gehalt schöner Selbstaffektion 
des Subjekts zu Tage treten zu lassen und den freien Austrag der Dialektik von 
Gründung und Reflexion zu ermöglichen. Vielleicht sollte man sogar eher das 
Erhabene als Nichtentsprechung von Welt und Subjekt heranziehen als vorgebli-
che Fundierungserfahrungen am Schönen zu machen. Die Notwendigkeit dieser 
genuin ästhetischen Destruktion des Schönen zeichnet sich jedenfalls im Erhabe-
nen als Nichtentsprechung von Subjekt und Welt ab.89 Das ungebrochene Schöne 
tendiert dazu, reaktionär zu sein, denn es gründet im Einverstandensein mit der 
Beschaffenheit der realen Welt und ‚vergißt‘ das in ihr vorhandene reale Leiden.90

Was in der ästhetischen Erfahrung erfahren wird, ist also gerade das Scheitern 
der mit dem Schönen verbundenen (potentiell gründenden) Harmonie zwischen 
Subjekt und Objekt. Wenn man auch bestimmte sinnstiftende und -garantierende 
Muster (z.B. eine Erzählung organisierende narrative Muster: linear verlaufende 
Zeit, Spannungskurve, Klimax, retardierendes Moment etc.) mit Schönheit iden-
tifiziert (schön ist die Möglichkeit des Sinns, Schönheit stiftet Sinn, Sinnstiftung 
ist schön), so läßt selbstreflexive Kunst gerade die Destruktion dieser Muster er-
fahren. Man könnte diese Selbstdestruktion sinnstiftender Strukturen auch als De-
struktion des Inhalts (z.B. das in einer Erzählung Erzählte) durch die Form (die 
formale Anordnung der Elemente) verstehen. Avancierte Kunst ist dann deshalb 
avanciert, weil sie auf Form setzt und damit die Bedingungen der Möglichkeit des 
sogenannten Inhalts und seiner Schönheit problematisiert.91 Problematisierung und 
Autodestruktionen der Bedingungen des eigenen Erzählens finden sich vielfältig 

89 Cf. Wolfgang Welsch/Christine Pries: Ästhetik im Widerstreit. Interventionen zum 

Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1991); Jean-Fran-
cois Lyotard: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, München 1994).

90 Das geht vielleicht zu weit: auch Bachfugen sind schön, ohne daß diese Schönheit 
prima facie irgendwie gebrochen wäre. Oder liegt in ihrer widerstrebenden kontra-
punktischen Konstruktion auch so etwas wie Gebrochenheit?

91 Eine Destruktion der oft schon in den Gattungstheorien definierten narrativen Mu-
ster, von denen der Sinn eines Textes abhängt, führt für den Roman beispielhaft Flann 
O’Brien im zweiten Kapitel seines Textes At-Swim-to-Birds durch.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

in der Literatur des 20. Jahrhunderts. Die ästhetische Erfahrung, die an solchen 
‚autodestruktiven‘ (in dem Sinne, daß sie die Möglichkeit ihrer Existenz und ihres 
So-seins reflektieren) Kunstwerken gemacht werden kann, ist die einer Selbstre-
flexion von Sinnstiftungsmustern bzw. der Weise der Disposition einer Erzählung, 
deren Vertrautheit die Möglichkeit des Sinns sichert. Man kann solche Sinnstif-
tungsmuster mit einigem Recht mit ‚der‘ abendländischen Metaphysik identifizie-
ren, die uns orientiert, indem sie etwa die Welt nach dichotomischen Differenzen 
anordnet. Die ästhetische Erfahrung zeigt die Kontingenz der dem Sinn bzw. der 
Arbeit des Sinns unterliegenden Fundierungsmuster, was heißt, daß diese trotz 
aller Wirksamkeit letztlich nicht hinreichend zu begründen sind. Das heißt aber 
nicht, daß man sie einfach streichen könnte. Es geht nur um eine geregelte Infra-
gestellung, die über ihre Perspektive Rechenschaft ablegen muß. Zu erfahren ist 
allererst die unhintergehbare  Bedingtheit der menschlichen Weltordnung.

Die ästhetische Selbstdestruktion des Schönen – was Nietzsche das Dionysi-
sche nannte (cf. Kapitel 5 dieser Arbeit) – stellt nicht nur Relationen zu einzelnen 
schönen Dingen in Frage (das natürlich exemplarisch immer auch), sondern die 
ideologische Funktion affirmativer Beziehungen von Subjekten auf Beschreibun-
gen überhaupt. Es handelt sich um eine (z.B. gefühlte) Übereinstimmung. Schön 
finde ich das, was mir entspricht, und von dem ich zugleich annehme, daß es zu 
allen Subjekten gleichermaßen paßt. Insofern zeigt sich im Schönen die Illusion 
eines Passens von Objekt/Welt und Subjekt, die in der ‚echten‘ ästhetischen Er-
fahrung durch die Selbstdestruktion des Schönen als Illusion freigelegt wird.

Wenn man Schönheit formal bestimmt als harmonische Entsprechung von 
Subjekt und Objekt unabhängig von der Beschaffenheit der Elemente selbst, 
bleibt ein Problem. Denn auch wenn eine disharmonische Erfahrung eine selbst-
fundierende Erfahrung sein kann und oft auch ist (wenn ich z.B. Free Jazz höre), 
in der sich gerade die Disharmonie des Subjektes spiegelt, so muß doch die schö-
ne Beziehung zwischen disharmonischen Elementen irgendwie anders sein als 
zwischen harmonischen. Sie muß reflexiv-gebrochen sein: in der oder durch die 
Harmonie des Disharmonischen (oder der Einheit der Differenz) zeigt sich, daß 
die Harmonie des Harmonischen einer Lüge gleicht (nämlich über die Differenz 
in der Einheit). D.h. nur bestimmte materiale – und eben nicht formale (Schönheit 
als bloße Form einer Beziehung, nämlich Affirmation) – Schönheitsbestimmun-
gen sind ideologisch, da sie Illusionen affirmieren. Die Harmonie des Disharmo-
nischen ist über sich selbst aufgeklärter und weiß um die Gefahr fälschlicher und 
unkritischer Identifikationen. D.h. es gibt etwas im Objekt, daß sich der Hamonie 
bzw. harmonischen Identifikation stets verweigert, wie oft auch die ästhetische 
Erfahrung wiederholt werden mag. Solche disharmonischen Kunstwerke wider-
setzen sich objektiv der materialen Ideologie des Schönen. Das Bedürfnis nach 
Harmonie – und sei es die Harmonie in der Zerrissenheit –, das diese Ideologie 
konstituiert, ist ein zutiefst menschliches Bedürfnis, nämlich letztlich das Be-
dürfnis nach einem Sinn der Welt, mit dem sich das Subjekt (oder Individuum) 
identifizieren will. Allerdings sind disharmonische Harmonien nicht per Dekret 
davor gefeit, in Ideologie zu erstarren, z.B. wenn man sich in der Negativität 
zur Welt häuslich einrichtet, wie dies der Zynismus tut. Die Aufgabe der (äs-

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

thetischen) Desillusionierung stellt sich immer wieder neu, da immer wieder Il-
lusionen produziert werden. Diese Desillusionierung vollzieht sich als Autode-
struktion des schönen Scheins, in dem sich eine sinnstiftende Harmonie zwischen 
Subjekt, Kunstobjekt und Welt zeigt.92

Jede Beschreibung ist eine Erzählung, die immer auch zugleich Selbstbeschrei-
bung der zugrundeliegenden Selbst- und Weltverhältnisse und damit der einge-
nommenen Perspektive ist. Eine Selbstbeschreibung ist eine das Selbst fundieren-
de Erzählung. Jede Erzählung fundiert, indem sie Sinn stiftet. Die ‚richtige‘ oder 
angemessene (geforderte) subjektive Reaktion auf die schöne Selbstbeschreibung 
ist Identifikation und Affirmation. Diese affirmative Funktion der schönen Bezie-
hung läßt sich als ästhetische Ideologie verstehen. Sie kann in verschiedener Weise 
Subjektivität gründen. Die Fiktionalität dieser ästhetischen Ideologie des Schönen 
kann wiederum in ästhetischen Erfahrungen erfahren werden, indem sich Schön-
heit selbst destruiert. Diese Selbstdestruktion des Schönen, das auf diese Weise 
seine fundamentale Lüge (nämlich die Harmonie von Subjekt und Welt) bloßlegt, 
hat Nietzsche als das ‚Dionysische‘ bezeichnet. Schönheit ist deshalb eine ästhe-
tische Ideologie, weil sie ein letztlich illusionäres Fundament subjektiver Selbst- 
und Weltverhältnisse behauptet (z.B. Harmonie von Subjekt und Welt, Wirkliche 
Erkennbarkeit der Dinge für den Menschen etc.). Darauf komme ich im Kant- wie 
im Nietzschekapitel noch zu sprechen.

Die Beschreibung der ästhetischen Erfahrung als Dialektik von Selbstbe-
schreibung und deren Interruption führt zurück auf die Frage nach der Beschaf-
fenheit der Objekte, an denen wir diese ästhetische Erfahrung machen (können). 
Läßt sich die ästhetische Erfahrung als selbstreflexive Infragestellung gewohnter 
Selbst- und Weltverhältnisse am selben oder gleichen Objekt wiederholen? Und 
wenn ja: wie oft? Immer? Durch jedes Subjekt? Gibt es etwas am oder im Objekt, 
das sich nicht verbraucht, das – z.B. als Struktur – immer wieder neu die gleiche 
Erfahrung ermöglicht? Oder endet diese Möglichkeit irgendwann, z.B. wenn wir 
den Gegenstand – hier das ästhetische Objekt – zu genau kennen, um uns noch 
überraschen und herausfordern zu lassen? Ist die Selbstbeschreibung der Selbst-
reflexion selbst reflexiv oder nur beschreibend? An der Antwort auf diese Frage 
hängt alles. Impliziert sich die Selbstreflexion als Praxis selbst? Oder ergibt dies 
einen Regreß selbstreflexiver Selbstreflexion? Was ist eine selbstreflexive Selbst-
reflexion? Doch wohl eine, die ihre Voraussetzungen reflektiert, d.h. aber: diese 
auch unterminiert und sich so selbst überhaupt der Möglichkeit der Existenz nach 
in Frage stellt. Inwieweit bedarf eine Reflexion festen Boden, um überhaupt sinn-
voll zu sein? Die Dialektik von Fundierung bzw. Beschreibung und Selbstreflexion 
ist echt. Sie ist auf keinen der beiden Pole zu reduzieren. Zwar gibt es ästhetische 
Objekte bzw. Texte, die versuchen, die Selbstreflexion auszublenden (das wäre 
vielleicht ein Ansatzpunkt zu einer Definition des Kitsches und des Klischees), 
aber nicht vice versa: Reflexion gibt es nur als Durchbrechen der Kohärenz der 
Erzählung. Selbstreflexion ist nur möglich durch konkrete Selbstbeschreibung: die 
Illusion (das Illusionäre dieser Selbstbeschreibungen) kann nur durchschaut wer-

92 Hier ließe sich die Frage anschließen, wie ästhetische Desillusionierungen mit außer-
ästhetischen Desillusionierungen (z.B. von Ideologien) zusammenhängen.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

den, wenn es dem Trugschluß erlaubt wird, sich auszubreiten, wie de Man an einer 
Stelle schreibt.93 Man kann immer nur Teile (aus einer immer nur vorläufig gesi-
cherten Position) in Frage stellen, nie das Ganze oder neben dem Infragegestellten 
auch das Fundament, auf dem die Fragen mit Notwendigkeit aufbauen.

Selbstreflexion ist also die Frage, auf die die Selbstbeschreibung die Antwort 
ist, wie dies Derrida bereits gezeigt hat.94 Ihre Dialektik wird sowohl im gelunge-
nen Kunstwerk wie in der philosophischen Theorie auf je eigene Weise aufgeho-
ben. Diese Aufhebung heißt ,ästhetisch‘. Die Selbstbeschreibung ist die Reaktion 
auf eine Infragestellung durch Selbstreflexion. Es geht um die für Subjekte kon-
stitutive temporalisierende Bewegung von der offenen Suspension des Sinns zur 
wieder geschlossenen Erzählung. Offensichtlich gibt es verschiedene Weisen, der 
objektiven Provokation der sinnvollen Geschlossenheit unserer Welt zu begegnen. 
Der eine ästhetische Erfahrung machende Rezipient wird den Sinn wieder oder 
neu herstellen, indem er die Frage beantwortet, was das rätselhafte Kunstwerk ihm 
sagen will. Der Kunstwissenschaftler wird eher Fragen nach der Konstruktion des 
Objektes stellen vom Typus: wie ist das gemacht? Und warum ausgerechnet und 
unwahrscheinlicherweise genau so wie es ist?

IX

Bis hier hat sich also gezeigt: man muß ausgehend von einer auf der reflexiven 
Brechung des Rationalismus basierenden Theorie und seiner impliziten Bestim-
mung des Subjekts Alternativen zu diesem Rationalismus finden, die gleichwohl 
nicht einfach irrational sind. Diese reflexive Brechung des Rationalismus bezeich-
ne ich hier im inhaltlichen Anschluß an Adorno als ‚Hyperrationalismus‘. Solche 
Alternativen finden sich u.a. in der Theorie der ästhetischen Erfahrung. Zwei Modi 
der ästhetisch ausgetragenen Selbstrevision der Vernunft sind die Ironie und das 
Spiel. Sie sollen im weiteren Verlauf der Arbeit weiter erläutert werden. Es wurde 
darauf hingewiesen, daß Subjektivität und Textualität ebenso untrennbar vonein-
ander sind wie die Dialektik von verunsichernder Selbstreflexion und fundierender 
Selbstbeschreibung, die in all unseren sinnstiftenden Erzählungen präsent ist. Das 
Verhältnis von Subjektivität und Textualität und die Dialektik von Selbstbeschrei-
bung und Selbstreflexion werde ich im weiteren noch näher erläutern.

Auf der Grundlage des bisher eher allgemein Gesagten bauen die folgenden 
Kapitel in detaillierteren Lektüren auf. Das zweite Kapitel dieser Arbeit beschäf-
tigt sich mit der Entstehung der Ästhetik bzw. ihrer Erfindung durch Baumgarten 
im achtzehnten Jahrhundert, der damit auf den kartesianischen Rationalismus rea-
giert. Einbezogen werden hier zudem Heideggers Überlegungen zur neuzeitlichen 
Metaphysik, wie er sie namentlich in seinen Nietzschestudien entwickelt hat. Dies 
soll allerdings nicht affirmativ geschehen, sondern in theoretischer Abgrenzung.

Daran schließt sich im dritten Kapitel eine Diskussion der ästhetischen Subjek-

93 Cf. S 135 dieser Arbeit.
94 Cf. Jacques Derrida, Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

tivität in Kants Kritik der Urteilskraft an. Es rekonstruiert Kants Einsatz in Hin-
blick auf die Frage einer Funktionalisierung der ästhetischen Zustände für die Be-
gründung außerästhetischer subjektiver Selbst- und Weltverhältnisse. Dabei wird 
gezeigt werden, daß Kant als Vorläufer des Idealismus bereits die ästhetische Erfah-
rung bzw. das (Natur-)Schöne als Beweis einer Adäquatheit von Subjekt und Welt 
versteht. Darüberhinaus ist hier insbesondere auch der Geniebegriff Kants kritisch 
zu rekonstruieren. Denn das Genie steht bei Kant exemplarisch für Subjektivität 
überhaupt, die sich durch die (biographische) Erzählung als Individuum gründet. 
Das Genie steht so in einer Dialektik von Selbstreflexion und Selbstfundierung.

Schließlich werden im vierten und fünften Kapitel Lektüren zweier durch ihre 
frühen Schriften für die aktuelle ästhetische Debatte paradigmatisch gewordenen 
Theoretiker der Ästhetik angeschlossen: Friedrich Schlegel und Friedrich Nietz-
sche. Beide geben gegenüber der Tradition eine Neubeschreibung der ästhetischen 
Erfahrung und der ästhetischen Subjektivität, die ich rekonstruieren möchte. Beide 
verstehen nämlich das Konzept einer genuin ästhetisch bestimmten Subjektivität 
als Selbstrevision eines rationalistischen Selbstverhältnisses des Subjekts, wie es 
die neuzeitliche logozentrische Metaphysik gründet. Das ästhetische Subjekt ist 
nicht (mehr) gründend auf außerästhetische Subjektivität bezogen, sondern depo-
tenziert diese gerade.

Kapitel 4 nimmt die Frage nach dem Wert einer ästhetisch inspirierten alterna-
tiven Theorie der Subjektivität wieder auf, wie sie in den ersten drei Kapiteln be-
reits im Hintergrund präsent ist. In einer verschränkten Lektüre werden in diesem 
Kapitel vor allem Paul de Man und Friedrich Schlegel gelesen. Die Rekonstruktion 
Schlegels erfolgt dabei in der Perspektive, die de Man in seinen Texten zur Ro-
mantik entwickelt hat. Dabei wird die Ironie als Modus ästhetischer Subjektivität 
analysiert und in ihrem Verhältnis zu Poesie und Kraft dargestellt.

  Kapitel 5 erweitert den historischen Bogen von der Romantik auf die Texte 
des frühen Nietzsche, besonders der Geburt der Tragödie. Im Zentrum der Re-
konstruktion steht dabei seine Theorie des ästhetischen Spiels und seine Ästhetik 
der Musik. Ebenfalls analysiert werden die Begriffe des ‚Apollinischen‘, ‚Diony-
sischen‘ und ‚Sokratischen‘. 

Das letzte – sechste – Kapitel wird schließlich versuchen, aus dem Gesagten 
eine Art Fazit zu ziehen, indem es nochmals an die Fragestellung erinnert und den 
Weg des Textes rekonstruiert.

VORSPIELE. METAPHYSIK, PHILOSOPHIE UND ÄSTHETISCHE ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Subjekt, Rationalismus, Ästhetik

I

In den philosophischen Theorien des 17. und 18. Jahrhunderts konfiguriert sich 
das Verhältnis von Rationalismus, Subjekttheorie und Ästhetik auf eine komplexe 
Weise, die ich hier nur grob und generalisierend zu skizzieren vermag.1 Die Ent-
stehung der Ästhetik im 18. Jahrhundert vollzieht sich zunächst als eine Selbstrevi-
sion des Rationalismus. Der Rationalismus im Anschluß an Descartes scheint keine 
befriedigenden Antworten mehr auf das Problem einer Einbeziehung der Sinnlich-
keit, der Leidenschaften und des Schönen in die Philosophie anbieten zu können, 
so daß sich aus der rationalistischen Philosophie selbst heraus eine Modifikation 
ihrer Grundannahmen ankündigt, die dann zwischen Baumgarten und Kant durch 
die Erfindung der Ästhetik als eigenständiger philosophischer Disziplin vollzogen 
werden wird. Die im 18. Jahrhundert unter ihrem Namen entstehende Ästhetik 
macht – so die gängige Auffassung – gegen die rationalistische Verkürzung des 
Subjekts auf seine klaren und deutlichen Erkenntnisvollzüge die Einheit eines so-
wohl rational wie sinnlich konstituierten Subjekts geltend. Die Ästhetik verdankt 
ihre Entstehung also einem antirationalistischen Einwand, der die Verkürzung des 
Menschen auf seinen Intellekt zurückweist bzw. zu revidieren sucht. Explizit ge-
gen das allgemeine Vernunftsubjekt richten sich zwei Tendenzen, die sich beide 
schon bei Baumgarten angelegt finden. Zum einen argumentiert die entstehende 
Ästhetik gegen das Postulat eines allgemeinen Vernunftsubjekts, indem sie betont, 
daß die rationale Seite des Menschen nur die eine Hälfte seiner Natur ist. In der 
Tradition der Aisthesis macht die Ästhetik daher geltend, daß auch die Sinnlichkeit 
– später dann: auch die Phantasie als welterfindende Selbsttätigkeit des sinnlichen 
Vermögens bzw. der Einbildungskraft2 – zu einer vollen Bestimmung des Men-

1 Cf. hierzu die folgende Literatur: Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1971); ders.: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns 

im Zeitalter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969);  Martin Heidegger: Nietz-

sche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961); Alfred Baeumler: Das Irrationalitätsproblem 

in der Ästhetik und Logik des 18. Jahrhunderts (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1967); Howard Caygill: The Art of Judgement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 
1989); Ernst Cassirer: Die Philosophie der Aufklärung (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 
Tübingen 1932); Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer phi-

losophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990).
2 Cf. Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekürzten Fassung 

mit dem Titel: Theoretische Ästhetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TÄ]). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

schen dazugehört. Die Ästhetik verdankt ihre Entstehung also einer Verteidigung 
der menschlichen Sinnlichkeit und des menschlichen Leibes. Zudem schließt die 
Ästhetik eine Lücke, die sie in den rationalistischen Systemen offengelassen fand. 
Während der Rationalismus nämlich seine Erkenntnisse gerade unter Ausschluß 
der Sinnlichkeit gewinnt (man kann ihr nicht trauen, da sie uns bisweilen – etwa 
in Träumen – täuscht, wie Descartes in den Meditationes de Prima Philosophia 
betont), beruft sich die Ästhetik darauf, daß eine sinnliche Wahrnehmung zum ra-
tionalen Begriff dazukommen muß, um eine (wahre) Erkenntnis über die Welt zu 
begründen. Kant zieht daraus dann den Schluß, daß rein intellektuelle Erkenntnis, 
d.h. ein Begriff ohne sinnliche Anschauung, leer bliebe.3

Andererseits wird die Sinnlichkeit nicht nur als Supplement rationaler Erkennt-
nis gedacht, sondern wird so verstanden, daß sie jetzt selbst Erkenntnisse generiert. 
Die Sinnlichkeit wird von der Ästhetik (bzw. von Baumgarten) also nicht einfach 
nur theoretisch aufgewertet, sondern auch neu bestimmt: während nämlich der 
Rationalismus die Sinnlichkeit nach dem Modell einer passiven Affektion, eines 
bloßen Erleidens denkt (das aber komplexer gedacht ist als als eine bloße kausale 
Einwirkung äußerer Dinge auf unsere Sinne), bestimmt die Ästhetik die Sinn-
lichkeit als ein aktives Vermögen der Erkenntnisgewinnung. Sinnliche Erkenntnis 
wird jetzt als ein Ergebnis einer Tätigkeit des Subjekts aufgefaßt. Die Ästhetik 
bringt die Sinnlichkeit so ins Spiel, daß sie nicht mehr als ein passives Erleiden, 
sondern als eine Selbsttätigkeit des affizierten Subjekts beschrieben wird.4 Dies 
kommt dann in der Konzeption einer produktiven Einbildungskraft im Subjekt 
(z.B. durch Kant) zum Tragen.

Auch die Erfindung der Individualität vollzieht sich als eine Gegenbewegung 
zum abstrakt-rationalistisch gedachten Subjekt. Sie macht gegen dessen vernünf-
tige Abstrakt- und Allgemeinheit die Besonderheit der individuellen Person gel-
tend. Das Subjekt ist nicht mehr allgemein, sondern als Individuum bezeichnet es 
eine historische und empirische Singularität, die sich aus der sinnlichen Erfahrung 
des konkreten Individuums konstituieren soll.5 Der Kumulationspunkt dieser sich 
radikalisierenden Reflexionsfigur einer anti-rationalistischen Selbstbeschreibung 
der Gesellschaft bzw. ihrer Teile – der Individuen –  ist natürlich die Theorie des 
Genies als prototypisch ästhetisches Subjekt. Hieran schließen mediale Theorien ei-

TÄ 19: zur natürlichen Veranlagung des Ästhetikers gehört „die natürliche Fähigkeit, 
sich etwas in der Phantasie vorzustellen, die dem schönen Geist die Begabung der 
Phantasie verleiht“ in Bezug auf Fiktives, Vergangenes und Zukünftiges.

3 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1974), hier Ausgabe B S. 76.

4 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und 

Dialektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensät-

ze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 19-48).

5 Die Individualisierung erfolgt also gerade durch die Sinnlichkeit bzw. die dunklen 
Kräfte im Subjekt. Cf. z.B. Johann Gottfried Herder: Viertes Kritisches Wäldchen 

(in: ders.: Werke in zehn Bänden, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt/Main 1985, 
Band 2, S. 250-289).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

ner vornehmlich ästhetisch – d.h. nicht rationalistisch – bestimmten Subjektivität an, 
wie sie etwa vom frühen Friedrich Schlegel und von Friedrich Nietzsche entworfen 
werden. Diese Weise der Reflexion auf Subjektivität begreift das Subjekt als Effekt 
und Austragungsort bzw. -medium eines differentiellen Kräftegeschehens, das die 
Subjekte zwar vollziehen, aber nicht kontrollieren können. Dieser Entwurf von Sub-
jektivität ist daher von vornherein in der Weise metaphysikkritisch angelegt, als daß 
er die Subjektivität des vernünftigen Selbstbewußtseins unterläuft bzw. negiert.

Es scheint zunächst drei Positionen zum Verhältnis von Rationalismus und Äs-
thetik zu geben. Die erste Position (die die kartesianische ist) beharrt darauf, daß 
sich aus Sicht des Rationalismus – der rationalistischen Philosophie – nicht viel 
Sinnvolles über die Ästhetik bzw. die Sinnlichkeit und die Leidenschaften aussa-
gen läßt. Den Beschreibungen der Philosophie zugänglich ist nur die vernünfti-
ge Seite des menschlichen Subjekts (in der scholastischen Terminologie, die Des-
cartes übernimmt, als Substanz verstanden und res cogitans genannt). Dabei ist die 
durch aktiven Vernunftgebrauch zu gewinnende normativ ausgezeichnete Freiheit 
verstanden als eine Freiheit von der Sinnlichkeit. Alles Verworrene und damit alles 
bloß Sinnliche ist aus dem Gebiet dauernder Vernunfterkenntnis ausgeschlossen 
– und zwar sowohl als Subjekt wie als Objekt solchen Wissens. Allerdings gibt es 
bei Descartes auch den Zug einer Beherrschung der Leidenschaften durch deren 
rationale Erkenntnis. Sinnliche Eindrücke sind im Unterschied zu Vernunftwahr-
heiten weder klar noch deutlich, sondern verworren. Die Frage ist nun, wie man 
diese Verworrenheit zu denken hat: markiert sie eine bloß graduelle Differenz zu 
Vernunfteinsichten, oder handelt es sich ‚wirklich‘ um eine andere Sphäre im Sub-
jekt? Descartes würde wohl letzteres annehmen.

Eine zweite Position versucht dagegen, Verworrenheit und Deutlichkeit als bloß 
graduelle Differenz zur Klarheit des Verstandes zu verstehen und die Ästhetik als 
Theorie der Sinnlichkeit in eine erweiterte Konzeption des Rationalismus zu inte-
grieren. Dies markiert Baumgartens Revision des rationalistischen Ausschlusses 
der Sinnlichkeit. Die Integration der Sinnlichkeit in die rationalistische Philoso-
phie scheint auf zwei Weisen möglich zu sein. Einerseits als quasi imperialistische 
Übernahme der Sinnlichkeit durch die Rationalität, also als eine bloße Ausdeh-
nung des Bereichs der Vernunft und die Unterordnung der Sinnlichkeit und des 
Körpers bzw. seiner Leidenschaften. Diese objektive Erweiterung des Rationalis-
mus auf Verworrenes hat z.B. Spinoza vollzogen, der die Leidenschaften rationa-
listisch vermessen hat, um sie letztlich dem normativ ausgezeichneten Vernunft-
subjekt beherrschbar zu machen:6 absolut aus Tugend und damit ethisch handelt 
der Mensch, der ausschließlich gemäß der Leitung der Vernunft handelt und seine 
Leidenschaften beherrscht, indem er sie erkennt.7 Die bloße imperiale Ausdehnung 
des Rationalismus auf die Ästhetik8 spiegelt sich auch in den Regelpoetiken wie-

6 Cf. Baruch Spinoza: Ethik (Röderberg, Köln 1987).
7 Spinoza, Ethik, l.c. (Fußnote 6), Teil III, 24. Lehrsatz, S. 237.
8 Die Vernunft verhält sich zur Leidenschaft resp. Sinnlichkeit wie imperialistische 

Kolonisatoren aus dem Abendland zu den unterjochten Völkern, für die es das Beste 
ist, entmündigt unter der Schirmherrschaft der Völker zu stehen, die das Projekt der 
vernünftigen Aufklärung erfanden. Hier zeigt sich der Imperialismus der abendlän-

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

der, die vernünftige Anleitung zur Produktion schöner – d.h. hier vollkommener 
– Kunstobjekte geben.9 Verworrene Urteile über Gefühle etc. unterscheiden sich 
nur graduell von rationalen Urteilen, so daß der Verstand, hätte er nur genug Zeit, 
diese Verworrenheit aufhellen könnte. Andererseits geht diese Ausdehnung des 
rationalistischen Paradigmas mit einer Revision der Konzeption des Verhältnisses 
und des Verständnisses von Vernunft und Sinnlichkeit einher. Auch die Ästhetik 
bzw. die Sinnlichkeit kann jetzt Erkenntnisse produzieren, sie ist nicht mehr bloß 
passive Aufnahme des Gegebenen, sondern dessen produktive und aktive Darstel-
lung z.B. in der oder durch die Einbildungskraft. Die Ästhetik wertet die Sinnlich-
keit um, die nun mehr oder weniger gleichberechtigt neben die Vernunftvermögen 
tritt. Für diese Position stehen Baumgarten und wohl auch Kant. Bereits Baumgar-
ten setzt den Leib als Lösung für das Problem der Körper/Geist-Differenz an, als 
Medium einer Tätigkeit, in der wir unser Verhältnis zur Welt zwischen passiver 
Wahrnehmung und aktiver Konstruktion einrichten.10

Eine dritte Position schließlich versteht die Ästhetik dezidiert als eine Anti-
Theorie zum Rationalismus oder besser: als dessen Selbstreflexion, die den ‚ein-
fachen‘ Rationalismus transzendiert. Die Einsicht, die die Ästhetik resp. die Kunst 
jetzt zu liefern verspricht, ist eine Metawahrheit über die Verfehlungen der ratio-
nalistischen Tradition und Kultur. Es ist dies quasi eine Umkehrung der ersten 
Position: Rationalität und Ästhetik sind einander entgegengesetzt, nur das jetzt 
die Wertungen umgekehrt sind: jetzt ist das Wahre der Instinkt, das Gefühl und 
die Empfindung des Leibes, während der Verstand in illusionärer Selbstsicherheit 
seine prekäre Lage vergißt und durch Kultur hinweglügt. In dieser Tradition stehen 
u.a. der frühe Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.11

dischen Vernunft: die Vernunft selbst ist der Imperator bzw. Imperativ der Unterdrük-
kung des Außervernünftigen, um es beherrschbar zu machen. Diesem Imperialismus 
soll sich alles zu seinem eigenen Besten fügen und unterjochen lassen: Körper, Natur, 
Wilde etc. Dies ist also ein Modell der vernünftigen Anleitung durch Bevormundung 
des Entmündigten.

9 Cf. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deut-

schen (in: ders.: Schriften zur Literatur, Reclam, Stuttgart 1972, S. 12-196 (Auszug)).
10 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum (in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 275-298).
11 Da das Seiende nicht unmittelbar greifbar ist, werden die Sinne als Betrüger verstan-

den, denn sie betrügen scheinbar um die wahre Welt. Dagegen wertet Nietzsche den 
Leib auf: die Sinne lügen nicht; erst das, was wir aus ihrem Zeugnis machen, legt 
die Lüge hinein – die Lüge der Einheit, die Lüge der Dinglichkeit, der Substanz, der 
Dauer. Man könnte sagen, daß alle diese Orientierungsordnungen letztlich (metaphy-
sische) Illusionen sind, mittels derer wir uns die Welt zurechtmachen, sie ‚erkennen‘ 
und unsere sinnlichen Eindrücke interpretieren. Die Vernunft ist die Ursache da-
für, daß wir das Zeugnis der Sinne fälschen: die scheinbare Welt ist die einzige, die 
wahre Welt ist nur hinzugelogen (cf. Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: 
ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-77 u. 1988), hier S. 74-79 („Die ‚Vernunft‘ in der 
Philosophie“).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

In diesem Kapitel will ich zunächst Heideggers Interpretation der neuzeitli-
chen Metaphysik rekonstruieren und diskutieren (II). Daran an schließen zwei Ab-
schnitte, die sich mit zwei historischen Gesten in der Geschichte der Philosophie 
beschäftigen: einerseits Descartes’ Gründung der neuzeitlichen logozentrischen 
Metaphysik (III), andererseits Baumgartens Revision des Kartesianismus, der in 
der Erfindung der Ästhetik als eigenständige philosophische Disziplin mündet 
(IV). Am Schluß gebe ich noch eine kurze Zusammenfassung des in diesem Kapi-
tel Gesagten und einen Ausblick auf die folgenden Kapitel.

II

Die folgende Rekonstruktion von Heideggers Nietzscheinterpretation12 dient als 
systematische Gegenposition und als negative Hintergrundfolie für die weiter zu 
entwickelnde Argumentation und Rekonstruktion ästhetisch bestimmter Subjek-
tivität. Heideggers Text wird hier als beispielhafte Entwicklung einer systema-
tischen These über die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußt-
seins in Anspruch genommen und auf diese reduziert.13 Auf eine Detailkritik an 
Heidegger wird hier ebenso verzichtet wie auf eine gegen Heidegger in Anschlag 
zu bringende detaillierte Nietzschedarstellung. Die Spezifik des hier verfolgten 
Anliegens macht es notwendig, von drei möglichen Fragerichtungen weitgehend 
abzusehen. Es wird weder danach gefragt, inwieweit Heideggers Interpretation 
Nietzsche ‚gerecht‘ wird oder ‚wirklich‘ ein Wesentliches seines Denkens bloß-
legt – was auch immer der Maßstab dafür sein könnte.14 Die Inanspruchnahme 
Nietzsches für Heideggers Auslegung der Neuzeit und deren Metaphysik wird hier 
zunächst geschenkt. Allerdings wird im fünften Kapitel dieser Arbeit eine zu Hei-
degger differierende Nietzschelektüre stark gemacht. Noch wird auf den Versuch 
Heideggers näher eingegangen, Nietzsches Denken im Ganzen als ein einheitliches 
zu rekonstruieren, nämlich als Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wieder-
kunft des Gleichen. Heideggers Analyse scheint zwar in vielen Details richtig und 
sehr erhellend zu sein, aber im Gesamtergebnis fragwürdig, da sie die Heteroge-
nität der Texte Nietzsches gewaltsam auf ein einheitliches Schema reduziert. Und 
zwar nicht nur in Bezug auf den frühen Nietzsche, sondern auch in Bezug auf den 
späten. Nietzsches Werk – wenn man bei einem Autor wie Nietzsche diesen ver-
fänglichen Begriff überhaupt gebrauchen darf – widersetzt sich intern einer mono-
lithischen Reduktion à la Heidegger. Noch wird drittens der Frage genauer nach-
gegangen, wie sich die Nietzscheinterpretation Heideggers in das Gesamtgefüge 
seiner eigenen Philosophie einfügt. Das gilt insbesondere für Heideggers seinsge-

12 Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961). Im folgenden unter 
dem Sigel [N I] bzw. [N II] zitiert.

13 Allerdings ist einzuräumen, daß Heidegger Nietzsche gegenüber einer verfälschen-
den Vereinnahmung durch den Vitalismus und den Biologismus zu Recht verteidigt.

14 Eine Frage, die sich gerade auch vor dem Hintergrund der Textbasis aufdrängt. Trotz 
aller Kritik fußt Heideggers Interpretation wesentlich auf der zweifelhaften Zusam-
menstellung nachgelassener Fragmente unter dem Titel Der Wille zur Macht.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

schichtliche Auslegung Nietzsches als Vollender der abendländischen Metaphysik 
und für seinen Versuch, die ontologische Differenz (von Sein und Seiendem) in ih-
rer Verstellung als verdecktes selbiges Fundament der jeweiligen Metaphysik (d.h. 
der Auslegung des Seins des Seienden als Solchem und im Ganzen) zu fassen.15

Für diese Arbeit ist nur die systematische Entfaltung der angeblich mit Descartes 
anhebenden neuzeitlichen Metaphysik interessant.

Heidegger denkt Nietzsches Stellung innerhalb der Geschichte der abendlän-
dischen Metaphysik auf verschiedene Weise.
1. Gewissermaßen ‚intern‘ bestimmt sich Nietzsches Philosophie implizit und ex-
plizit als eine Umkehrung oder Destruktion der platonisch-christlichen Metaphy-
sik und einer Umwertung der durch sie gesetzten Werte. So hat Nietzsche sich auch 
selbst positioniert.
2. Innerhalb der Geschichte der abendländischen Metaphysik im Ganzen erscheint 
Nietzsche eigentlich als ihr Vollender und als Ende der Metaphysik, deren Anfang 
durch Plato markiert ist.
3. Nietzsches Denken vollzieht zugleich die Vollendung der neuzeitlichen Metaphy-
sik, die mit Descartes’ Gründung der Wahrheit auf der Gewißheit des denkenden 
menschlichen Subjekts, d.h. der Subjektivität des Selbstbewußtsein, beginnt.

Die metaphysische Grundstellung der Neuzeit wird laut Heidegger durch Des-
cartes formuliert und ‚begründet‘.16 Sie ist dadurch bestimmt, daß „der Mensch 
Maß und Mitte des Seienden wird“ und zugleich „das allem Seienden, d.h. neuzeit-
lich aller Vergegenständlichung und Vorstellbarkeit Zugrundeliegende, das sub-
iectum“ wird. Dies geschieht im und durch das ego cogito des Descartes, das Nietz-
sche radikalisiert, weil es ihm noch nicht „subjektivistisch genug“ ist. Subjektivi-
stisch genug ist erst die als „Übermensch“ gedachte Subjektivität, in der sich aber 
Descartes’ Lehre vollendet (cf. N II 51). Die herrschende neuzeitliche Subjektivität 
zeigt sich durch zwei Züge, die Heidegger zusammenzudenken sucht. Einerseits 
wird das neuzeitliche Subjekt im Anschluß an Descartes als selbstgründendes, sich 
selbst transparentes Subjekt und damit als autonom bestimmt. Alle Wahrheit und 

15 Heidegger empfängt in seiner und durch seine Nietzscheauslegung zwei wesentliche 
Momente seines Denkens, die zu seiner ‚Kehre‘ führen: 1) Die Interpretation der Ge-
schichte der abendländischen Metaphysik und Philosophie als Geschichte des Nihilis-
mus; der Nihilismus als Grundgeschehen der abendländischen Geschichte und 2) die 
unbedingte Herrschaft (der unbedingte Herrschaftsanspruch) der Subjektivität bzw. 
Subjektphilosophie in der und als die vorherrschende(n) Metaphysik der Neuzeit.

16 Dem entspricht die Chronologie Michel Foucaults, der den neuzeitlichen Logozentris-
mus als Herrschaft der Vernunft als Ratio bestimmt und ihn ebenfalls mit Descartes 
beginnen läßt. Ratio bezeichnet dann eine instrumentelle Vernunft (Utilitarismus), 
Mittel/Zweck-Relationen, Berechnung und Kalkül: „Zwischen Montaigne und Des-
cartes ist etwas wie das Heraufkommen einer Ratio geschehen“ (Michel Foucault: 
Wahnsinn und Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), hier S. 71), das konsti-
tutiv mit dem Ausschluß des Wahnsinns aus dem Logos verbunden ist. Von hier aus 
müßte man das Verhältnis von Foucault und Heidegger weiter befragen, insbesondere 
die Nähe wie die Differenz von episteme und metaphysischer Grundstellung inner-
halb einer Geschichte des Seins.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

Erkenntnis der Objekte gründen in diesem selbstgründenden Subjekt, dessen exis-
tentielles Interesse die Selbsterhaltung ist. Andererseits wird das moderne Subjekt 
durch die unbedingte (und unbefugte) Herrschaft des Menschen über sich und die 
‚Dinge‘ ausgezeichnet.17 Insofern ist die neuzeitliche Metaphysik anthropomorph 
oder anthropozentrisch.

Bei Descartes wird die Wahrheit zur Gewißheit des Unbezweifelbaren, und 
die „Gewißheit allen Seins und aller Wahrheit [wird] auf das Selbstbewußtsein des 
einzelnen Ich gegründet“ (ego cogito ergo sum). Das Ich und seine Zustände sind 
die erste und gewisseste Erkenntnis und das eigentlich Seiende, das cogito me co-
gitare „verschafft auch den ersten, in seinem Sein gesicherten ‚Gegenstand‘“ (N I 
81). Das  (das Zugrundeliegende) wird jetzt zum subiectum und die-
ses zum Subjekt: die Objektivität der Objekte, die Gegenständlichkeit der Gegen-
stände gründet jetzt in der These von der Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins.

Heidegger faßt die neuzeitliche Subjektivität als Ergebnis einer Umdeutung 
des griechischen  zum subiectum, zur substans und schließlich zum 
Subjekt, zu welchem in der Neuzeit das menschliche Selbstbewußtsein bzw. das 
Ich selbst wird.  bedeutet im Griechischen erstens das Darunter-
liegende oder Zugrundeliegende, zweitens das Vorliegende oder Vorhandene, das 
Feste und drittens grammatikalisch das Subjekt in der Aussage, im . Im Be-
ginn der Metaphysik „west das Sein nicht als die actualitas (Wirklichkeit), sondern 
als die Werkheit ( ), der die Weile des Jeweiligen genügt“. Das „Jeweilige 
liegt von sich aus vor, ist das eigentliche “ (N II 391). 

 meint also zunächst das von sich her Vorliegende, d.h. alles 
Seiende. Es wird umgedeutet zum  des , zum Subjekt der Aus-
sage: das „eigentlich Seiende, weil von sich her vorliegend Anwesende, wird zu 
dem, [...] auf welches als das Unterliegende hinab und zu ein Gezeigtes und Gesag-
tes gesagt wird“. Das „  ist jetzt [...] das, was unmittelbar und nur auf 
es selbst hinab angesprochen und dabei als Seiendes zugänglich wird“. 

Das  wird lateinisch zum subiectum. Das subiectum ist „das im 
actus Untergelegte“ für ein ihm Zufallendes, dem accidens. Das subiectum als das 
Unterliegende und Unterlegte „übernimmt die Rolle des Grundes, auf den anderes 
gestellt wird“, so daß es auch als das „Unter-stehende“, d.h. als substans begriffen 
werden kann. Subiectum und substans „meinen dasselbe, das eigentlich Ständige 
und Wirkliche, was der Wirklichkeit und Ständigkeit genügt und deshalb substantia 
heißt“. Das subiectum wird „zum Namen, der sowohl das Subjekt in der Subjekt-
Objekt-Beziehung als auch das Subjekt in der Subjekt-Prädikat-Beziehung nennt“, 
d.h. es wird zum Subjekt der Erkenntnis des Objekts wie zum grammatikalischen 
Subjekt der (wahren) Aussage. Der  als das Unterliegende bestimmt das 
Seiende durch die Kategorien.  und  geraten später „in den 
Deutungskreis des Übersetzungswortes ratio“. Ratio als das „menschliche (aussa-
gende) Verhalten“ wird der Name für das subiectum, das Unterliegende des Seien-
den in seinem Sein (cf. N II 391-393).

17 Es ist aber die Frage, ob es plausibel ist, diese beiden Züge zusammenfallen zu lassen, 
wie Heidegger dies tut. Die Frage nach der Möglichkeit einer nichtherrschaftlichen 
Erkenntnisweise kann hier aber nicht weiter entfaltet werden.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

  in der Bedeutung des „Unter- und Zugrunde-liegende[n]“, des 
„von sich aus schon Vor-liegenden“ wird also lateinisch mit subiectum übersetzt. 
Subiectum ist vor der Neuzeit noch „alles Seiende, sofern es ein Seiendes ist“ (N II 
124), d.h. Steine, Pflanzen und Tiere sind nicht minder subiectum als der Mensch 
(cf. N II 125). Erst der in der und durch die Neuzeit geprägte Subjektbegriff läßt 
den Menschen bzw. das menschliche Selbst-Bewußtsein zum ausgezeichneten 
Subjekt werden. Dieser Subjektbegriff

„entspringt der neuen Auslegung der Wahrheit des Seienden [in der Neuzeit, J.S.], das nach 
der Überlieferung als ,  und subiectum gedacht ist, dadurch, daß auf 
dem Grunde des cogito sum der Mensch zum eigentlich Zugrundeliegenden wird, zu dem, 
quod substat, zur Substanz. Der Subjektbegriff ist nichts anderes als die Einschränkung 
des gewandelten Substanzbegriffes auf den Menschen als den Vorstellenden.“ (N II 162)

Heidegger interpretiert das ‚ego cogito ergo sum‘ von Descartes als Grundlegung 
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Bewußt-
seins. Die Subjektivität des menschlichen Subjekts bestimmt sich in der Neuzeit 
als Vernunft, d.h. „das seiner selbst gewisse Vorstellen des Seienden in seiner 
Seiendheit, d.h. hier Objektivität (Gegenständlichkeit)“. Seiner selbst gewiß muß 
das Vorstellen sein, weil es zu dem rein auf sich gestellten „subjekthaften Vor-
stellen der Gegenstände“ wird (N I 526 f.). Das Subjekt muß sich zunächst seiner 
selbst vergewissern, um auf dieser Grundlage dem Seienden begegnen zu können. 
Zum subiectum als dem allen Seienden Unterliegenden wird jetzt das mensch-
liche Subjekt, dessen im Zweifeln gefundene Selbstgewißheit zum „fundamentum 
absolutum inconcussum veritas“ (absolutem Fundament unerschütterlicher Wahr-
heit) (N II 125) wird. Den unbedingten, unerschütterlichen und unbezweifelbaren 
Grund aller Wahrheit findet das Subjekt in der Sicherheit seines ego cogito. Damit 
bestimmt sich zugleich das Wesen der Wahrheit als Gewißheit. Für die Gewißheit 
und Sicherung des Erkennens des Seienden bedarf es fortan einer Methode, nach 
und gemäß der auf das Seiende zugegangen wird und das Objekt für das Subjekt 
gesichert wird (cf. N II 117/cf. auch N II 150). Der Mensch steht in der Neuzeit als 
subiectum in der unbedingten Mitte des Seienden und ist dessen einziges Maß (cf. 
N II 110), während die Seiendheit des Seienden im Ganzen als „Vorgestelltheit des 
Herstell- und Erklärbaren“ begriffen wird (N II 17).

Das ego cogito ist zugleich ein cogito me cogitare, im Vorstellen ist zugleich 
der Vorstellende (d.h. das menschliche Selbstbewußtsein) mitvorgestellt (cf. N II 
135), und zwar nicht als Gegenstand der Vorstellung, sondern das vorstellende 
Ich ist „in jedem ‚ich stelle vor‘ weit wesentlicher und notwendiger mitvorgestellt, 
nämlich als dasjenige, auf das zu und auf das zurück und vor das jedes Vor-gestell-
te hingestellt wird“. Der vorstellende Mensch ist in der Vorstellung immer schon 
zugleich und unauffällig mitvorgestellt, und zwar so, daß er im Vorstellen des 
Vor-gestellten „nicht nachträglich, sondern zum voraus“ das Vor-gestellte vor sich 
bringt (N II 136). Der Vor-stellende gehört wesenhaft zum Vor-stellen dazu und ist 
in ihm im voraus mitvorgestellt. Dies läßt sich auch so formulieren: „Das mensch-
liche Bewußtsein ist wesenhaft Selbstbewußtsein“, d.h. Bewußtsein (von Gegen-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

ständen) ist nur möglich auf Grund des Selbstbewußtseins und das heißt: das Selbst 
des Menschen ist im Vor-stellen das zum Grunde Liegende, es ist sub-iectum. Dieser 
Bezug auf den Vor-stellenden nimmt die entscheidende Maßstabsrolle für das, „was 
sich im Vorstellen als Bei-stellen des Seienden begibt und begeben soll“ (N II 137), 
d.h. für die Wahrheit als Gewißheit über das vorgestellte Seiende. Dabei sind nicht 
nur Erkennen und Denken, sondern auch Affekte, Gefühle und Empfindungen durch 
das „zustellende Vor-stellen“ geprägt (N II 137 f.). Damit hat sich als das zum Grun-
de Liegende bzw. als das subiectum das Vorstellen erwiesen, und dieses Subjekt ist 
subiectum für das Wesen der Wahrheit (cf. N II 139). Der Satz ‚ego cogito ergo sum‘ 
ist der erste und gewisseste für die Frage danach, was „das Seiende sei und worin die 
Wahrheit über das Seiende unerschütterlich gegründet sei“ (N II 139). Der Satz ist 
keine Schlußfolgerung, denn er besagt, daß das Ich im Vorstellen wesentlich immer 
schon mitvorgestellt ist. Er ist vielmehr ein unmittelbarer Zusammenschluß „des in 
sich wesenhaft Zusammengehörigen“: „ich stelle vor, ‚und darin liegt‘, ‚darein ist 
durch das Vorstellen selbst schon gelegt und gestellt‘: Ich als Seiender“ (N II 142). 
Weil aber zum Vorstellen wesenhaft noch der Bezug auf den Vor-stellenden gehört, 
ist der Vorstellende (der sich je Ich nennen kann) „in einem betonten Sinne Subjekt, 
gleichsam das Subjekt im Subjekt, dasjenige, worauf noch, innerhalb des in der Vor-
stellung zum-Grunde-Liegenden, alles zurückgeht“ (N II 144):

„Der Mensch ist der ausgezeichnete, allem Vor-stellen von Seiendem und seiner Wahrheit 
zum-Grunde-liegende Grund, auf den alles Vorstellen und dessen Vor-gestelltes gestellt 
wird und gestellt sein muß, wenn es einen Stand und Bestand haben soll. Der Mensch ist 
subiectum in diesem ausgezeichneten Sinne. Name und Begriff ‚Subjekt‘ gehen jetzt in 
der neuen Bedeutung dazu über, der Eigenname und das Wesenswort für den Menschen 
zu werden. Dies besagt: Alles nicht menschliche Seiende wird zum Objekt für dieses 
Subjekt. Fortan gilt subiectum nicht mehr als Name und Begriff für Tier und Pflanze und 
Stein.“ (N II 149)

Reformuliert bedeutet dies, daß die Objektivität des Objektes und die Gegenständ-
lichkeit des Gegenstandes künftig in der Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Be-
wußtseins fundiert werden und sich von dieser her bestimmen. Das allem Vorge-
stellten und damit allem Seienden Zugrundeliegende ist das Selbstbewußtsein des 
menschlichen Subjektes. Hier gründet die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivi-
tät und des Selbstbewußtseins als eine Bestimmung des Seienden aus dem Men-
schen ( ) her, d.h. sie wird Anthropologie als Metaphysik. Zum einen 
gründet jetzt – d.h. seit Beginn der Neuzeit – alles subjektive Handeln intentional 
im subjektiven Selbstbewußtsein. Dieses ist von nun an der Täter (das intentionale 
Subjekt), in dem die Taten oder die Akte (letztlich des Denkens selbst) fundiert 
sind.18 Zum anderen ist alles subjektive Handeln jetzt wesentlich Vor-stellen von 

18 Hier setzt Nietzsches Kritik an. Cf. Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe 

Band XIII, (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-77 u. 1988), S. 53 f.: „‚Denken‘, wie es die Erkenntnißtheoretiker ansetzen, 
kommt gar nicht vor: das ist eine ganz willkürliche Fiktion, erreicht durch Heraushe-
bung Eines Elementes aus dem Prozeß und Substraktion aller übrigen, eine künstliche 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etwas, das erkannt werden soll. Das Vor-stellen bezeichnet die Bestimmung des 
Subjekts über seine kognitiven Leistungen. Erkannt wird jetzt das in der (subjek-
tiven) Vorstellung Vorgestellte – d.h. von jetzt an die nicht-menschlichen Objekte, 
die Dinge, so wie sie für uns erscheinen. Zugleich ist das Selbstbewußtsein eine 
Selbstmitvorstellung des Vorstellenden – also des subjektiven Selbst –, die sich als 
transparente Selbstpräsenz metaphysisch und kognitiv bestimmt. An der Metaphy-
sik der subjektiven Selbstpräsenz des kognitiv bestimmten Selbstbewußtseins hat 
ja Derrida schon das Wesentliche kritisiert.19

Indem der Mensch „zu dem auf sich selbst gestellten Grund und Maß der Wahr-
heit über das Seiende als ein solches“ wird, entfaltet sich das „Sein als Subjektivi-
tät“. Damit beginnt zugleich „die Geschichte des abendländischen Menschentums 
als die Befreiung des Menschenwesens zu einer neuen Freiheit“ (N II 287), die 
„negativ Loslösung aus der offenbarungsgläubigen, christlich-kirchlichen Heils-
sicherung“ ist. In der „neuen Freiheit will das Menschentum der unbedingten 
Selbstentfaltung aller Vermögen zur unbeschränkten Herrschaft über die ganze 
Erde sicher sein“. Die neue Freiheit beruht auf dem neuen Wesen der Wahrheit als 
„Selbstgewißheit der vorstellenden Vernunft“ (N II 288), beginnt aber erst „in der 
Metaphysik des Willens zur Macht“, also mit Nietzsche, „ihr volles Wesen zum 
Gesetz einer neuen Gesetzlichkeit zu erheben“. Die neue Freiheit bedarf „als ihren 
Bestimmungsgrund“ einer neuen „Gerechtigkeit“ (N II 289). Sie beansprucht „ein 
Notwendiges“ dergestalt, daß der Mensch von sich aus dieses Notwendige und 
Verbindliche jeweils setzt, was erst in der Metaphysik des Willens zur Macht er-
möglicht, daß der Mensch Herr wird über sich und die Erde (cf. N II 126 f.). Freiheit 
meint hier also eine Freiheit des selbstbewußten und autonomen Setzens. Weiter 
unten (in den Kapiteln vier und fünf) werde ich eine andere Freiheitskonzeption 
im Anschluß an Schlegel bzw. Nietzsche diskutieren, nämlich eine aus der De-
struktion gewonnene negative Freiheit der Distanz, einer Freiheit, die sich aus der 
bestimmten Negation konstituiert.

Der Wille zur Macht ist etwas „Schaffendes“. Sofern er den Charakter des 
Seins des Seienden als solchen ausmacht, gehört zum Schaffen wesentlich auch 
das „Zerstörenmüssen“: „Zum Wesen des Seins gehört das Nichtige, nicht als 
bloßes Nichts der Leere, sondern als das machtende Nein“ (N I 58). Der Wille 
zur Macht ist „in sich schaffend und zerstörend zugleich“ (N I 60). Nietzsche 
bestimmt Macht auch als „Kraft“, in welchem Begriff die griechischen (aristo-
telischen) Begriffe  (das in sich gesammelte und wirkungsbereite Ver-
mögen),  (das Mächtigsein im Sinne des Herrschaftsvollzugs, das am-

Zurechtmachung zum Zwecke der Verständlichung... Der ‚Geist‘, etwas, das denkt: 
womöglich gar ‚der Geist absolut, rein, pur‘ – diese Conception ist eine abgeleitete 
zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an ‚Denken‘ glaubt: hier ist erst

ein Akt imaginirt, der gar nicht vorkommt, ‚das Denken‘ und zweitens ein Subjekt-
Substrat imaginirt in dem jeder Akt dieses Denkens und sonst nichts Anderes seinen 
Ursprung hat: d.h. sowohl das Thun, als der Täter sind fingirt.“ (Hervorhebungen 
von Nietzsche); Cf. hierzu auch Paul de Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche) 

(in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1979, S. 164-178).
19 Cf. Kapitel 1, Abschnitt II dieser Arbeit.

60 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Werk-sein der Kraft) und  (Macht als das Zu-sich-selbst-kommen, 
sich in der geschlossenen Einfachheit des Wesens Finden und Behaupten) zusam-
mengedacht sind (cf. N I 61).

Nietzsches Philosophie steht in einer strengen Bindung an das von Des-
cartes gegründete Wesen der neuzeitlichen Subjektivität (cf. N II 154), die bei ihm 
und bei Hegel zur unbedingten Subjektivität wird (cf. N II 171). Nietzsches Philo-
sophie ist in sich Metaphysik der Subjektivität, und zwar als (im Unterschied zu 
Hegel) „Metaphysik der unbedingten Subjektivität des Willens zur Macht“ (N II 
177/Hervorhebung von mir, J.S.). Der „Entwurf der Seiendheit als Wille zur Macht 
[ist] der Grund der Möglichkeit für die Herrschaft der unbedingten Subjektivität 
des ‚Leibes‘“ (N II 214). Bei Nietzsche ist nicht mehr das menschliche Selbstbe-
wußtsein das vorstellende sich selbst gewisse und selbstgründende Subjekt, son-
dern der Leib ist das subiectum, das Zugrundeliegende. Damit vollendet sich an-
geblich die von Descartes angelegte metaphysische Grundstellung, „nur daß alles 
aus dem Bezirk des Vorstellens und des Bewußtseins (der perceptio) in den Bezirk 
des appetitus, der Triebe verlegt und unbedingt aus der Physiologie des Willens 
zur Macht gedacht ist“ (N II 165 f.). Die Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins 
wird so zur Subjektivität des lebendigen Leibes und seiner ‚Triebe‘.20 Diese Rück-
führung der Subjektivität auf den Leib scheint mir allerdings eher eine Gegen-
bewegung zum als die Vollendung des Platonismus zu sein.21 Der Leib fungiert 
entgegen Heideggers Behauptung nicht nur bei Nietzsche als ursprüngliche Ein-
heit von Denken und Körper, die der dualistischen Metaphysik vorgeordnet sein 
soll. Der Leib ist eben kein tiefergelegtes rationales Subjekt oder Selbstbewußt-
sein, sondern garantiert einen komplexen, die abstrahierende Rationalität letztlich 
übersteigenden Zugang zum Sinnlich-Erfahrbaren: der Welt, in der wir sind. Der 
Leib ist nicht einfach metaphysischer Grund, sondern Mittel und Medium dieses 
ursprünglichen Weltbezuges.

Es bleibt also festzuhalten, daß Nietzsche auch ganz anders denn als Vollender 
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins gelesen 
werden kann. Das gilt sowohl für den frühen wie für den späten Nietzsche. Dies 

20 Es bleibt bei Heidegger allerdings ungeklärt, wie sich die Subjektivität des Leibes zur 
unbedingten Subjektivität des Übermenschen verhält.

21 Heidegger versucht, die Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wiederkunft des 
Gleichen zu denken, als die sich der abendländische Nihilismus angeblich vollendet. 
Er interpretiert das Grundgeschehens der abendländischen Geschichte (der Metaphy-
sik) als Nihilismus, dem auch noch die historischen Bewegungen des Kommunismus 
und des Nationalsozialismus zugehörig sind. Ewige Wiederkunft des Gleichen und 
Wille zur Macht gehören wesensmäßig zusammen, eine durchaus gewalttätige Re-
duktion Nietzsches. Wille zur Macht und Ewige Wiederkehr des Gleichen sind zwei 
Seiten einer Medaille, die Heidegger unterschiedlich zu fassen sucht: als Bestim-
mung des Seienden und des Seins, als Existenz und Essenz. „Der Gedanke der ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen spricht metaphysisch-endgeschichtlich dasselbe aus, 
was neuzeitvollendend der Wille zur Macht als Grundcharakter der Seiendheit des 
Seienden sagt“ (N II 10). Es gilt, die „reine Selbigkeit von Wille zur Macht und ewi-
ger Wiederkehr des Gleichen“ (N II 10) zu denken.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

haben zahlreiche – vor allem aus Frankreich und Amerika stammende – Studi-
en zu Nietzsche gezeigt. Die einschlägigen Lektüren unter anderem von Derrida, 
Foucault, Deleuze, de Man, Bloom, Kofman und Lacoue-Labarthe werden der He-
terogenität und Polyvalenz Nietzsches weit eher gerecht als Heidegger.22 Es ließe 
sich auf der Grundlage dieser Lektüren ohne weiteres zeigen, daß Nietzsche we-
niger die neuzeitliche Metaphysik vollendet als daß er sie mit allen ihm zur Ver-
fügung stehenden Mitteln zu destruieren und subvertieren sucht, und zwar schon 
von der Geburt der Tragödie an. Ich werde darauf an späterer Stelle (Kapitel 5) 
zurückkommen. An Heideggers Rekonstruktion muß auch kritisiert werden, daß 
in dieser alle zur Metaphysik der rationalen Subjektivität gegenläufigen Momente 
der Geschichte der Philosophie nicht auftauchen (z.B. in der Epoche der Frühro-
mantik). Ihm entgeht sowohl der rationalismuskritische Einsatz der Ästhetik wie 
auch das Autoreflexivwerden der Vernunft in der Romantik im Anschluß an Kant. 
Überdies bleibt Heideggers Position gegenüber seiner Diagnose der absoluten Er-
mächtigung des menschlichen Subjektes in der Neuzeit zweideutig: sie läßt sich 
ebenso als Kritik wie als Affirmation der neuzeitlichen Metaphysik lesen.23 Nur 
angedeutet sei hier, daß diese Zweideutigkeit einen Einstieg in eine Reflexion des 
Verhältnisses von Heideggers Nietzscheinterpretation zum historischen Kontext 
ihrer Entstehung ermöglicht.

Allerdings hat sich der späte Heidegger explizit um eine Überwindung der 
neuzeitlichen Selbstbewußtseins- und Subjektivitätsphilosophie bemüht, etwa in 
seinen Versuchen, das Wesen der Technik als „Gestell“ zu fassen, in seiner Ana-
lyse der Vorrangigkeit und Seinsweise der Sprache24 und in der Konzeption der 
Seinsgeschichte als die untergründige, in der und durch die Geschichte der abend-
ländischen Metaphysik verdeckten Wahrheit des Seins. Subjektivität bestimmt 
sich beim späten Heidegger in einer gegenüber der Wahrheit und des Sinns des 
Seins passiven Zugehörigkeit des Menschen zum Sein. Hier gründet auch seine 
‚Kehre‘ und seine spätere Selbstkritik an Sein und Zeit, die gegen den Begriff und 
die fundamentalontologische Analyse des ‚Daseins‘ als der Seinsbestimmung des 
Menschen einwendet, daß diese noch zu subjektivistisch gedacht sei.25 Die Kehre 

22 Als ein Beispiel sei hier Gilles Deleuze angeführt. Deleuze interpretiert den Willen 
zur Macht als ein Kreuzungspunkt, eine Relation zweier Kräfte. Daher ist der Wille 
zur Macht im Unterschied zu Heideggers Auslegung weder ein Wollen der Macht 
noch ein Wunsch zu herrschen, sondern ein „differentielle[s] Element, aus dem die 
vorhandenen Kräfte und deren wechselseitige Beziehung entspringen“ (Gilles Deleu-
ze: Nietzsche. ein Lesebuch von Gilles Deleuze (Merve, Berlin 1979), S. 26).

23 Cf. hierzu auch Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994), 
hier S. 41.

24 Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache (Klostermann, Frankfurt/Main 1985).
25 Das Fundament des Cogito, der unbedingten Subjektivität des Selbstbewußtseins, 

muß in einer ontologischen Analyse erschüttert werden: „Solange die Idee des Sub-
jekts ontologisch nicht erhellt wird, ist ihr Ansatz noch der des subiectum oder des 
hypokeimenon, also einer Substanz oder eines Substrats, selbst wenn man sich, auf 
der ontischen Ebene, dem, was man als ‚Seelensubstanz‘ bezeichnen könnte, entge-
gensetzt, dem psychischen Substantialismus oder der Verdinglichung des Bewußt-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

vollzieht sich als Abkehr von der Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußt-
seins hin zu einem nachvollziehenden Denken des Seins und des Ereignisses, das 
darin mündet, daß der Mensch der Hirte des Seins ist.26

Was Heidegger substantiell entgeht ist u.a. die Tatsache, daß eine Subversion27

der neuzeitlichen Metaphysik der selbstgründenden Subjektivität des (Selbst-)Be-
wußtseins und eine Dezentrierung des logozentrischen Dispositivs sich bereits in 
der Literatur und Ästhetik der (Früh-)Romantiker findet, etwa bei Friedrich Schle-
gel, Novalis und E.T.A. Hoffmann.28 Die Romantik ist aber nicht einfach ir- oder 
gar antirational, sondern ist die Bewegung einer Radikalisierung der Selbstrefle-

seins“ (Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1988), S. 24).

26 So heißt es etwa im Brief über den Humanismus (in: Martin Heidegger: Wegmarken 

(Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364)) von 1946: „Die Sprache ist das 
Haus des Seins“ (l.c., S. 313). Der Mensch hütet die Wahrheit des Seins ek-sistierend 
(l.c., S. 330). Er ist der Hirte des Seins (l.c., S. 331 u. S. 342). Die Sprache ist das 
„Haus des Seins, darin wohnend der Mensch ek-sistiert, indem er der Wahrheit des 
Seins, sie hütend, gehört“ (l.c., S. 333). Als „eine Gestalt der Wahrheit gründet die 
Technik in der Geschichte der Metaphysik“ (l.c., S. 340). Der Mensch ist „in seinem 
Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches Offene erst das ‚Zwischen‘ lich-
tet, innerhalb dessen eine ‚Beziehung‘ vom Subjekt zum Objekt ‚sein‘ kann“ (l.c., S. 
350). Das Denken überwindet die Metaphysik nicht durch einen Überstieg, sondern 
durch einen „Abstieg“ aus der Verstiegenheit des Subjektivismus in die „Nähe des 
Nächsten“, in ein erfahrendes Denken der Ek-sistenz und des Ereignisses (l.c., S. 352). 
Das „Denken baut am Haus des Seins, als welches die Fuge des Seins je geschickhaft 
das Wesen des Menschen in das Wohnen in der Wahrheit des Seins verfügt“ (l.c., S. 
358). Cf. auch Martin Heidegger: Zeit und Sein (in: ders.: Zur Sache des Denkens,
Niemeyer, Tübingen 1988, S. 1-26).

27 ‚Subversion‘ meint hier das bewußte Durchkreuzen (fremder) Kalküle zugunsten ei-
nes anderen Kalküls oder einer Unkalkulierbarkeit, wie sie z.B. im Spiel sich zeigen 
kann. Das Spiel ist ein offenes Kalkül, eine kalkulierte Öffnung oder ein freier Wür-
felwurf. ‚Subversion‘ meint hier also nichts Irrationales.

28 Cf. hierzu: Nicola Kaminski: Kreuz-Gänge. Romanexperimente der deutschen Ro-

mantik (Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 2001); Manfred Momberger: 
Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen Kunstbegriffs bei E.T.A. 

Hoffmann (Fink, München 1986). Bei Hoffmann zeichnet sich angeblich die Mög-
lichkeit eines Endes des logozentrischen Dispositivs ab, dem letztlich auch die Früh-
romantik als „Aufklärung über die Aufklärung“ noch zugehörig sei (Momberger, 
l.c., S. 8). Hoffmann stellt sich in seiner textuellen Praxis auf die Seite des „Nicht-
Identischen, Multiplen, Disparaten“ (l.c., S. 77) und unterläuft die Abwertung der Er-
scheinung und die einheitsstiftende Funktion des logos. Allerdings legt Momberger 
eine fragwürdige Historisierung des logozentrischen Dispositivs zugrunde, die am 
Horizont die Möglichkeit seiner historischen Überwindung aufscheinen läßt. Mom-
berger verhält sich indifferent zu der Frage, ob die Dezentrierung des logozentrischen 
Dispositivs ein historisches Projekt sein kann, oder ob sie dessen Nachtseite markiert, 
also strukturell unablösbar mit dem Ausmaß seiner Geltung verbunden bleibt.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64

xion der Ratio oder Vernunft und ihrer Grenzbestimmung – z.B. im Sinnlichen 
oder der Phantasie. Damit verweist sie bereits auf das, was hier mit ‚Hyperrationa-
lität‘ gemeint sein soll: ein gebrochen-reflexiver Umgang mit einer Vernunft, die 
sich kritisch auf ihre eigenen Bedingungen und Grenzen richtet. Vorbereitet und 
eingeleitet wird diese Selbstreflexion der Vernunft bekanntlich durch Kants Kritik 
der reinen Vernunft. Das Reflexivwerden der Vernunft in der Romantik ist daher 
keine Bewegung hin zum Irrationalen. Dem untergründigen und doppel- oder ge-
genläufigen Zug der Romantik wird in dieser Arbeit beispielhaft durch eine Lektü-
re des frühen Friedrich Schlegel im vierten Kapitel Rechnung getragen. Bereits der 
frühe Schlegel positioniert sich kritisch zur Subjektphilosophie der Aufklärung 
und zum unreflektierten Rationalismus.

Die folgende Argumentation schließt also kritisch an Heideggers These an, die 
Neuzeit sei durch eine sich linear29 steigernde, einheitliche und sich vollendende 
logozentrische Metaphysik der Subjektivität des menschlichen Selbstbewußtseins 
ausgezeichnet, mittels derer sich der Mensch ins Zentrum der Welt setzt und von 
dort alles andere herrschaftlich dominiert und seinen Zwecken verfügbar zu ma-
chen versucht. Von Descartes über Leibniz und Hegel bis Nietzsche beschreibt die 
Metaphysik des rationalen Subjekts – laut Heidegger – den großen historischen 
Bogen ihrer Entfaltung. Das ist aber nur ein Teil des Geschehens: nicht alles in 
der Neuzeit ist auf die Herrschaft des menschlichen Subjekts zurückzuführen, 
es gab immer auch gegenläufige Bewegungen in der Geschichte der Philosophie 
bzw. auch in der Geschichte selbst. Heideggers These, daß die abendländische Ge-
schichte der Neuzeit durch eine linear und kontinuierlich zunehmende Entfaltung 
einer einheitlichen und alternativlosen Metaphysik gekennzeichnet sei, ist histo-
risch falsch, auch wenn sie einen Zug der Neuzeit darstellt. Gegen Heideggers 
Pauschalurteil wird daher hier eine historisch differenziertere Argumentation in 
Anschlag gebracht. Dies ist um so legitimer, als schon bei Heidegger letztlich 
nicht klar ist, ob die Entfaltung dieser Metaphysik alternativlos bleibt, ob sie kri-
tisch überwunden werden kann oder ob sie überhaupt nur strategisch angegangen 
werden kann bzw. muß.

In den folgenden Kapiteln werde ich die Konzeption der Subjektivität des (je 
individuellen) Selbstbewußtseins als  kritisieren zugunsten einer 
ästhetisch fundierten Subjektbeschreibung. In dieser sind Subjekte nicht mehr 
Zentrum und Gründungsinstanz für alle Erkenntnis, sondern Austragungsort und 
Effekt eines prozessualen (Sprach- bzw.) Kraftgeschehens. Die bisherige Rekon-
struktion neuzeitlicher Subjektivität als unbedingter Herrschaft des Menschen 
wird durch ein differenzierteres Modell alternativer Beschreibungen ersetzt. Dazu 
liefere ich zunächst noch in diesem Kapitel einen exemplarischen Durchgang 
durch die rationalistische Philosophie von Descartes (III) und Baumgarten (IV). 
Daran an schließt eine Diskussion ästhetischer Ideologie bei Kant (Kapitel 3), die 
bereits in einer Analyse des Genies als prototypisch ästhetisch bestimmtes Subjekt 
mündet. Im vierten und fünften Kapitel wird in einem Rückgang auf de Man und 

29 Das Ansetzen einer sich linear entwickelnden Geschichte und damit die Reduktion 
der Zeit auf eine Linie ist natürlich eine höchst problematische Vorstellung. Darauf 
komme ich im vierten Kapitel zurück.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

Schlegel (Kapitel 4) bzw. Nietzsche (Kapitel 5) diese Konzeption einer ästhetisch 
bestimmten Subjektivität weiter ausgebaut. Heideggers eigene Vorschläge zur 
Überwindung des Subjektivismus – die sich z.T. auch schon in seiner Nietzschein-
terpretation auffinden lassen (z.B. in der Rekonstruktion ästhetischer Subjektivi-
tät bei Nietzsche) – können dabei nicht berücksichtigt werden. Im Rahmen dieser 
Darstellung wird Heidegger auf ein herrschaftliches und gründendes Subjektver-
ständnis festgelegt, dem sich allerdings Ressourcen einer anderen Beschreibung 
von Subjektivität schon Heideggerintern hinzufügen. Allerdings muß die Frage 
nach der praktischen Wirksamkeit der von Heidegger beschriebenen Metaphysik 
hier offen bleiben. Offensichtlich gab es aber gewissermaßen auf der Rückseite der 
Metaphysik immer auch zu ihr gegenläufige Momente, die sich u.a. in den ästhe-
tischen Theorien überliefert und aufgehoben haben.

Damit wird bei aller Kritik an Heidegger dessen enge Verschränkung von Sub-
jektphilosophie und Ästhetik übernommen, allerdings jetzt so, daß die Ästhetik ge-
rade die Krise der (rationalistischen) Subjektmetaphysik denkt. Revidiert wird da-
mit auch die Blindheit Heideggers in Bezug auf den rationalismusskeptischen Zug 
der Ästhetik Baumgartens, der ein gegenläufiges Moment in Bezug auf Heideggers 
Einheitsthese markiert. Die Geschichte der Philosophie ist wesentlich polyphoner 
und ambivalenter als es Heideggers gewaltsame Reduktion aller neuzeitlichen Phi-
losophie auf eine einheitliche, sich linear entfaltende Metaphysik ahnen läßt.

III

Der folgende historische Aufriß steht unter dem Vorbehalt einer gewissen Frag-
würdigkeit, die die Möglichkeit der Zuordnung bestimmter Autoren zu einer 
(mehr oder weniger geschlossen gedachten) Totalität einer Epoche zwangsläufig 
impliziert. Wenn sich diese Arbeit hier trotzdem auf eine traditionelle Art solcher 
Figuren bedient, dann nur im Bewußtsein eben dieser Fragwürdigkeit und aus 
Gründen der Übersichtlichkeit.

Man kann mit guten Gründen im Anschluß an Heidegger Descartes als den 
historischen Begründer der neuzeitlichen Metaphysik des subjektiven Selbstbe-
wußtseins und des Rationalismus auszeichnen. Soweit hat Heidegger mit seiner 
Analyse recht. Es ist allein das Subjekt bzw. die in seinem Zentrum agierende 
Ratio, die ein gesichertes Fundament nach dem Durchgang durch den radikalen 
Zweifel abzugeben verspricht und diesem standzuhalten vermag. Das Subjekt ist 
seiner Existenz insofern versichert, als es vernünftig ist, d.h. auf seinem Grund die 
Vernunft erkennt und sich fürderhin ihrer Leitung anvertraut. Dieses Subjekt wird 
als voraussetzungslos und damit (im Idealfall) als vorurteilsfrei angesetzt, insbe-
sondere als autonom gegenüber allen sinnlichen Einflüssen. Im Zentrum der Welt 
steht jetzt scheinbar der Mensch und im Zentrum des Menschen (quasi als Sub-
jekt im Subjekt) seine Ratio bzw. Vernunft. Diese Vernunft ist ubiquitär: „Denn 
schließlich dürfen wir uns, ob wir nun schlafen oder wachen, immer nur von der 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

Evidenz unserer Vernunft überzeugen lassen“.30 Die zweifelnde Vernichtung aller-
objektiven Gewißheit eröffnet erst die Möglichkeit einer subjektiven Gewißheit.31

Der neuzeitliche Rationalismus nach Descartes gründet die Erkenntnis auf den 
Verstand und die höheren Erkenntnisvermögen, während die Sinnlichkeit und die 
Empfindungen als Quelle des Irrtums erscheinen.32 Descartes scheint damit das lo-
gozentrische Dispositiv historisch zu eröffnen. Beispielhaft seien hierfür seine Me-
ditationes de Prima Philosophia33 angeführt: „Alles nämlich, was ich bis heute als 
ganz wahr gelten ließ, empfing ich unmittelbar oder mittelbar von den Sinnen; diese 
aber habe ich bisweilen auf Täuschungen ertappt, und es ist eine Klugheitsregel, 
niemals denen volles Vertrauen zu schenken, die uns auch nur ein einziges Mal 
getäuscht haben“34 (MPP 65). Es gilt dann, etwas „Gewisses“ zu finden, und dieses 
findet sich erst in der Gewißheit des ego cogito: „der Satz ‚Ich bin, Ich existiere‘ [ist], 
sooft ich ihn ausspreche oder im Geiste auffasse, notwendig wahr“ (MPP 79). Das 
Denken allein kann nicht vom Ich abgetrennt werden (cf. DES 85), im Unterschied 
zum Körper, zu den Wahrnehmungen äußerer Dinge, zur Sinnlichkeit: „das Denken 
[=Bewußtsein/cogitatio] ist es; es allein kann von mir nicht abgetrennt werden; Ich 
bin, Ich existiere, das ist gewiß“. Das Ich ist ein „denkendes Ding, d.h. Geist (mens) 
bzw. Seele (animus) bzw. Verstand (intellectus) bzw. Vernunft (ratio)“ (MPP 83). Das 
Ich ist denkende Substanz (cf. VDM 27) im Unterschied zur ausgedehnten Substanz 
der Körper. Die fundierende Gewißheit dieses Ichs wird in der Hypothese radika-
len Zweifelns gefunden: „Denn, daß ich es bin, der da zweifelt, erkennt, will, ist 
so offenkundig, daß sich kein Erklärungsgrund höherer Evidenz dafür finden läßt“ 
(MPP 87). Selbst die Einbildungskraft erscheint als Quelle des Irrtums: „So erkenne 
ich denn, daß nichts von alledem, was ich mit Hilfe der Einbildungskraft auffassen 
kann, zu jener Kenntnis gehört, die ich von mir habe, und der Geist (mens) muß 
sorgfältigst davon ferngehalten werden, wenn er seine eigene Natur ganz deutlich 
erkennen will“ (MPP 85). Täuschen kann die Sinnlichkeit bzw. die Einbildungskraft 
überhaupt nur deswegen, weil sie gerade nicht einfach kausal durch äußere Dinge 
affiziert wird, sondern ihre Eindrücke auf diese äußeren Dinge projiziert. Es handelt 
sich also um eine Metonymie bzw. Metalepsis: wir projizieren als frühere Ursache 
auf die äußeren Dinge aufgrund der späteren Wirkung, die wir in uns bzw. unserer 
Sinnlichkeit empfinden. Das Band zwischen den äußeren Dingen und ihrer subjek-
tiven Empfindung durch die Sinnlichkeit ist also von Täuschung bedroht.35

30 René Descartes: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissen-

schaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960), hier S. 32. Im folgenden unter dem 
Sigel [VDM] zitiert.

31 Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Persönlichkeit, Wirkung (Meiner, Hamburg 1995), 
hier S. 90. Im folgenden unter [DES] zitiert.

32 Cf. zur Ästhetik des 17. und 18. Jahrhunderts auch: Howard Caygill: The Art of Jud-

gement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 1989).
33 René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 1986). Im 

folgenden unter dem Sigel [MPP] zitiert.
34 Allerdings setzt diese Diagnose voraus, daß man sehr wohl zwischen Wahrheit und 

Täuschung unterscheiden kann. 
35 Cf. hierzu Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

Als Kriterium der Wahrheit (als Gewißheit des nicht mehr Bezweifelbaren) gilt 
die Klarheit und Deutlichkeit der ersten Erkenntnis: „Ich bin ein Ding, das denkt 
[=Bewußtsein hat], d.h. zweifelt, bejaht, verneint“ etc. (MPP 99). In der ersten Er-
kenntnis (ego sum res cogitans) ist „nichts andres enthalten als eine klare und deut-
liche Auffassung dessen, was ich behaupte“ (MPP 99). Deren Wahrheit kann nur 
als versichert gelten, wenn alles, was klar und deutlich eingesehen wird, auch wahr 
ist: „Somit darf ich als allgemeine Regel festsetzen, daß alles das wahr ist, was ich 
ganz klar und deutlich auffasse (clare & distincte percipio)“ (MPP 101/cf. VDM 
27). Alles, was nur verworren und dunkel im Bewußtsein ist, erscheint in seiner 
Wahrheitsfähigkeit zweifelhaft (cf. MPP 117). Die unbezweifelbare Wahrheit der 
Erkenntnis wird durch das „lumen naturale“ der Vernunft sichergestellt (cf. MPP 
107). Wir dürfen aus unseren sinnlichen Erfahrungen nicht „ohne vorherige Prü-
fung durch den Verstand einen Schluß auf die Dinge außer uns ziehen [...], denn die 
Erkenntnis dieser Wahrheit scheint dem Geist allein, nicht aber dem aus Körper 
und Geist Zusammengesetzten zuzugehören“ (MPP 199).36 Zugleich mit der Ab-
wertung der Sinnlichkeit und der Einbildungskraft als Quelle der Erkenntnis geht 
also auch eine Abwertung des Körpers einher. Von der wahren Erkenntnis ausge-
schlossen bleibt alles, was nicht klar und deutlich sich im lumen naturale – also im 
Lichte der Vernunft – zeigt (cf. VDM 8). Die verworrenen, dunklen und unteren 
Wahrnehmungen und Empfindungen (die Sinnlichkeit) sind allererst Quelle des 
Irrtums.37 Wenn wir „häufig genug Vorstellungen haben, die eine Unwahrheit ent-
halten, [können] dies nur die sein [...], die etwas Verworrenes und Dunkles an sich 
haben, weil sie darin am Nichts teilhaben“ (VDM 31).

Der menschliche Geist besteht aus Wille und Intellekt. Irrtum entsteht dann, 
wenn der Wille mehr verspricht als der Intellekt halten kann (cf. DES 31). Die Mög-
lichkeit des Irrtums folgt daher aus der Freiheit des Willens: der freie Mensch ist 
gleichursprünglich in der Wahrheit und dem Irrtum. Dem Irrtum entgehen wir nur, 
wenn wir uns überall, wo wir keine klaren und deutlichen Ideen haben oder haben 
können, des Urteils enthalten (cf. DES 34). Was mit dem radikalisierten universel-
len Zweifel begann, endet im Triumph des reinen Denkens im Lichte der reinen 
Vernunft (cf. DES 211), in der absoluten Freiheit und (Selbst-)Ermächtigung des 
menschlichen Geistes. Dieses Licht der Vernunft leuchtet von der Vollkommenheit 
Gottes her (cf. DES 203): „Gott [hat] jedem von uns ein Licht gegeben [...], Wahres 
und Falsches zu unterscheiden“ (VDM 22). Den Zweifel an der Wirklichkeit der 
Realität beseitigt erst die Annahme der Existenz Gottes (VDM 31).

Descartes schreibt in VDM 26:

„[...] da ich mich aber damals nur auf die Suche nach der Wahrheit begeben wollte, glaub-

und Dialektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegen-

sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48).

36 Bei Descartes zerfällt die Welt in res cogitans und res extensa (womit er sich in der 
Tradition mittelalterlicher Scholastik bewegt). Der menschliche Körper stellt eine Art 
Fusion beider Substanzen dar.

37 Prototypisch wahre Erkenntnisse sind daher die der Geometrie und Arithmetik (MPP 69).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

te ich, ich müsse [...] all das als völlig falsch verwerfen, wofür ich mir nur den gering-
sten Zweifel ausdenken könnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Überzeugung 
zurückbliebe, die gänzlich unbezweifelbar wäre. Daher wollte ich, da unsere Sinne uns 
manchmal täuschen, voraussetzen, daß es nichts Derartiges gäbe, wie sie es uns glauben 
machen. Und da es Menschen gibt, die sich beim logischen Schließen selbst bei einfach-
sten geometrischen Figuren täuschen und sich Fehlschlüsse zuschulden kommen lassen, 
so verwarf ich in dem Gedanken, daß ich ebenso wie jeder andere der Täuschung un-
terworfen wäre, alle Begründungen als völlig falsch, die ich zuvor für Beweise gehalten 

hatte. Endlich erwog ich, daß uns genau die gleichen Vorstellungen, die wir im Wachen 
haben, auch im Schlafe kommen können, ohne daß in diesem Falle eine davon wahr wäre, 
und entschloß [!] mich daher zu der Fiktion, daß nichts, was mir jemals in den Kopf ge-
kommen, wahrer wäre als die Trugbilder meiner Träume. Alsbald aber fiel mir auf, daß, 
während ich auf diese Weise zu denken versuchte, alles sei falsch, doch notwendig ich, 
der es dachte, etwas sei. Und indem ich erkannte, daß diese Wahrheit: ‚ich denke, also bin 
ich‘ so fest und sicher ist, daß die ausgefallensten Unterstellungen der Skeptiker sie nicht 
zu erschüttern vermöchten, so entschied [!] ich, daß ich sie ohne Bedenken als ersten 
Grundsatz der Philosophie, die ich suchte, ansetzen könne.“ (VDM 26/alle Hervorhebun-
gen von mir, J.S.)

Jenes „entschloß“ und jenes „entschied“ zerstören das ganze intentional sorgfältig 
erarbeitete und geknüpfte Gewebe des Textes. Wenn der unterste Grundsatz der Phi-
losophie von einer setzenden Entscheidung, einem subjektiven Entschluß abhängig 
ist, erschüttert das das philosophische System des Rationalismus als solches: nicht 
Notwendigkeit, sondern die subjektive Willkür einer Entscheidung liegt am Boden 
der rationalistischen Philosophie. Eine Entscheidung, die niemals auf die Rationali-
tät der Argumente, ob sie nun dafür oder dagegen sprechen, zu reduzieren sein wird, 
und zwar schon deswegen, weil sie unsere Rationalität und unseren Vernunftge-
brauch erst fundiert. Alle Begründungen, die man für Beweise halten könnte, kön-
nen sich als völlig falsch erweisen. Es bedarf daher eines setzenden Aktes der Ver-
nunft, der die Hyperbolik des Zweifelns in sich aufhebt. Das Vernünftige soll sich 
selbst im lumen naturale zeigen. Damit ist in der Tat eine neue Metaphysik gesetzt, 
die die Dinge ausgehend von der Selbstermächtigung des menschlichen Subjektes 
denkt und erschließt: jenes in der freien Luft und im reinen Licht der Vernunft den-
kende Ich ist das absolute, im Zweifel(n) gewonnene und gehärtete Fundament der 
neuzeitlichen rationalistischen Metaphysik. In jener performativen Entscheidung der 
vernünftigen Grundlegung zeigt sich der selbst-setzende Charakter der Vernunft, 
deren Gewaltsamkeit laut Heidegger die einer setzenden Gerechtigkeit ist, aus der 
sich alles neuzeitliche Recht erst abzuleiten vermag. Ich kann hier auf die Frage, 
welche Konsequenzen es für die Kontingenz und die Möglichkeit einer historischen 
Reversibilität der rationalistischen Subjektmetaphysik hat, daß ihr Fundament durch 
einen subjektiven performativen Akt gelegt ist, nicht weiter eingehen.

Es bleibt aber die Frage: Welches Ich entscheidet hier in welchem Namen? Des-
cartes im Namen der Vernunft? In welcher Position muß ein Ich sein, daß über 
den ersten Grundsatz der Philosophie – anscheinend souverän – zu entscheiden 
vermag? Dieses Ich wäre nur zu denken als ein absolutes Subjekt, und d.h., es au-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

ßerhalb der menschlichen Ordnung wie Geschichte stehend anzusetzen. Hier be-
ginnt die menschliche Hybris, sich an die Stelle Gottes imaginieren zu wollen: eine 
praktisch gewordene Philosophie soll uns mit ihren Techniken „zu Herren und 
Eigentümern der Natur machen“ (VDM 50). Die rationale Selbstermächtigung des 
Menschen, die Descartes (per Dekret) vollzieht (und damit zugleich performativ 
eröffnet: ‚hiermit entscheide ich, René Descartes, im Namen der Vernunft jenen 
Satz als den Grundsatz der Philosophie zu setzen‘), bricht für immer mit der vor-
neuzeitlichen Gnadens- und Heilsgewißheit und bricht zur Selbst-Befreiung des 
Menschen auf, eine selbstverschuldete und zu verantwortende Freiheit, vollzogen 
durch eine sich imperial gebende Vernunft38, die bereits all die Katastrophen an-
kündigt, die im Namen des Menschen noch auf der Erde geschehen werden. Frei 
können wir allerdings (paradoxerweise?) nur im herrschaftlichen Bezug auf unser 
Wollen – also in der Weise unseres Selbstbezuges – werden:

„Ich bemerke in uns nur Eines, das uns einen wahren Grund geben kann, uns selbst zu 
schätzen, nämlich der Gebrauch unseres freien Willens und die Herrschaft, die wir über 
unser Wollen haben.39 Denn es sind nur die Handlungen, die allein von diesem freien 
Willen abhängen, für die wir mit Grund gelobt oder getadelt werden können, und die-
ser macht uns in gewisser Weise Gott ähnlich, indem er uns zum Herrn über uns selbst 
macht.“40

Subjektivität bestimmt sich seit und bei Descartes also aus dem rationalen Vermö-
gen. Das Subjekt ist prototypisch als Erkenntnissubjekt angelegt, dessen Interesse 
allein darin zu bestehen scheint, klare und deutliche Erkenntnisse über sich und 
die Welt zu gewinnen. Damit ist die Ratio das (eigentliche) Subjekt (Substanz, Zu-
grundeliegendes oder Hypokeimenon, wie Heidegger sagen würde) im (menschli-
chen) Subjekt. Descartes etabliert damit ein praxisvorgängig stabil gedachtes Ich, 
eine individuelle Substanz, das bzw. die es nurmehr in seinem (z.B. sprachlichen) 
Ausdruck zu verwirklichen gilt.41 Er denkt somit das ‚Ich‘ bereits als unabhängig 
von subjektiven Vollzügen bzw. einer intersubjektiven Praxis bzw. diesen vorgän-
gig. Damit reduziert er einerseits die Erkenntnis gegen die scholastisch bestimmte 
Tradition auf das wirklich Sichtbare bzw. Erfahrbare und der reinen Vernunft Zu-
gängliche (man könnte sagen unter dem Motto ‚ad res‘), er macht den gesunden 
Verstand (cf. VDM 10) zum Richter über das Wahre und Wirkliche und etabliert 
damit ein synchron gedachtes rationalistisches System unabhängig von der Ge-
schichte bzw. Tradition. Die Wahrheiten werden in rationalistischer Reflexion in 
einem Selbststudium gefunden (cf. VDM 9), was deswegen funktioniert, weil der 
„gesunde Verstand [...] die bestverteilte Sache der Welt“ und damit ubiquitär und 
allen in gleicher Weise zugänglich ist (VDM 1). Andererseits scheidet Descartes 

38 Cf. Fußnote 8.
39 Also nicht das Wollen herrscht, sondern wir beherrschen unser Wollen. Unser Wollen 

erscheint hier als Mittel der Selbstherrschaft.
40 René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996), hier S. 239. 

Im weiteren zitiert unter dem Sigel [DLS].
41 Cf. hierzu Kapitel 1, Abschnitt 3.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

fragwürdigerweise Körper (res extensa) von Geist bzw. Seele (res cogitans), eine 
Dichtotomie, die bis heute unseligerweise weiter wirksam geblieben ist. In dieser 
rationalen Abstraktion werden Körper und Sinnlichkeit tendentiell abgewertet zu-
gunsten des reinen Geistes. Bedeutete die (nur implizite) Kritik an der Scholastik 
eine Wendung auf das unmittelbar Gegebene, so entfernt Descartes die Erkenntnis 
wieder vom sinnlich-Konkreten, indem er Geist und Körper als zwei geschiedene 
Substanzen ansetzt (cf. DLS 5) und so vor dem unlösbaren Problem steht, wie bei-
de dennoch zusammenwirken und zusammenzudenken sind.42 Die mit der Gram-
matik dieser Terminologie eröffnete Kluft wird systemimmanent nicht mehr zu 
schließen sein: erst die in uns gelegte Vorstellung Gottes garantiert uns den nicht-
täuschenden Charakter unserer Erkenntnis. Die Kluft (in späterer Terminologie 
zwischen Subjekt und Objekt) ist nur mit transzendenten Mitteln noch zu schlie-
ßen. So plausibel der kritische Einsatzpunkt des Kartesianismus historisch daher 
auch gewesen sein mag – er führt die (allen gemeinsame und damit demokratische) 
Vernunft gegen die elitäre dogmatische Tradition der mittelalterlichen Scholastik 
und des Aristotelismus ins Feld (nicht ohne einige Reminiszensen an deren Sprach-
gebrauch) –, so ist er in seinen Konsequenzen fragwürdig: das Denken des Sub-
jekts ist nicht erst das Resultat des Zweifelns, sondern der Gebrauch der Vernunft 
selbst ist zweifelhaft und muß von kritischen Zweifeln begleitet werden; gefordert 
ist eine reflexive Selbstkritik der (aufklärerischen) Vernunft, um den Umschlag 
von Aufklärung in falsche Positivität und Mythologie, in blinde Herrschaft und 
vernünftigen Imperialismus zu vermeiden. Die Kritik am Rationalismus mündet 
nicht in einer Alternative zu diesem, sondern in seiner Radikalisierung und in ei-
ner hyperrational(istisch)en Selbstkritik der Vernunft. In dieser Beziehung bleibt 
Adornos und Horkheimers ratiokritisches Programm absolut gültig.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß jetzt das Subjekt mittels einer rational ab-
gesicherten Methode auf die Dinge bzw. Objekte zugeht, deren erste Regel lautet: 
„niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der ich nicht evidentermaßen 
erkenne, daß sie wahr ist: d.h. Übereilung und Vorurteile sorgfältig zu vermeiden 
und über nichts zu urteilen, was sich meinem Denken nicht so klar und deutlich 
darstellte, daß ich keinen Anlaß hätte, daran zu zweifeln“ (VDM 15).43

Welt ist dann der Name für die Gesamtheit der vorhandenen körperlichen bzw. 
ausgedehnten Dinge (res extensa). Alles, von dem man klare und deutliche Ideen 
bilden bzw. empfangen kann, kann zum Gehalt einer Erkenntnis werden. Die ra-
tionale Aneignung der Welt steht im Horizont der Möglichkeit einer Mathesis uni-
versalis, einer mathematisch fundierten Einheitswissenschaft.44 Descartes fundiert 
die Möglichkeit der Erfahrung in unserem rationalen Grundvermögen. Unsere Ra-

42 Etwa in seiner abtrusen Theorie der Zirbeldrüse (cf. DLS 57 f.).
43 Bekanntlich hat Gadamer diese Verurteilung des Vorurteils revidiert, indem er nach-

gewiesen hat, daß alle unsere Urteile nicht nur notwendigerweise letztlich auf Vorur-
teilen beruhen, sondern zukünftig selbst solche sind (Hans-Georg Gadamer: Wahr-

heit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B.Mohr (Paul 
Siebeck), Tübingen 1960/1990). S. 270-295).

44 Cf. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), hier 
S. 107-113.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

tionalität ist das einzige Instrument zur Welterkenntnis, über das wir verfügen und 
unser Vermögen zu zweifeln der einzige Weg zur Selbst-Befreiung der Menschheit 
(cf. DES 27).45 Das hat auch ethische Konsequenzen: richtig zu leben heißt dann 
nämlich unter der Führung der Vernunft zu leben. Damit werden die Leidenschaften 
der Seele nicht ausgeschlossen oder verworfen, sondern in die bzw. unter die Ratio-
nalität eingeschlossen: unsere Leidenschaften müssen von der Vernunft gelenkt und 
beherrscht werden, wir dürfen uns ihnen nicht einfach hingeben. Descartes klagt 
nicht die Leidenschaften und die Sinnlichkeit an, sondern will den Menschen zu 
ihrem Herrscher und Besitzer machen (cf. DES 107/109). Herrschen über seine Sinn-
lichkeit kann man mittels ihrer Erkenntnis. Daher muß man sich in die Lage ver-
setzen, die Ursprünge und das Wesen der Leidenschaften rational zu erfassen, d.h. 
klar und deutlich zu erkennen. Die Leidenschaften sind ihrem Wesen nach dunkel 
und verworren, können aber gleichwohl vom Geist deutlich erkannt werden und sind 
insofern auch mögliche Objekte der vernünftigen Erkenntnis (cf. DES 165).

Man versteht Descartes’ Position zu den Leidenschaften nur, wenn man seine 
duale Metaphysik unterlegt. Demnach gibt es zwei Substanzen, die Descartes in 
Anlehnung an die scholastische Tradition res cogitans und res extensa nennt und 
die sich im Dualismus Geist/Materie überliefert haben (cf. VDM 27). Der Mensch 
besteht aus einer Vermischung beider Substanzen: er ist sowohl geistiges (denken-
des) Wesen als auch materialer Körper (d.h. er hat Ausdehnung im Raum), auch 
wenn beide analytisch zu trennen sind (cf. VDM 29). Eine Leidenschaft ist nichts 
anderes als eine Vermischung von Körper und Geist.

Descartes lehrt keine stoische Ethik der Apathie, sondern er unternimmt eine 
Physiologie der Leidenschaften. Daher sind diese bei ihm weder gut noch schlecht, 
sie sind einfach da (cf. DES 241/244). Das Glück liegt in der Beherrschung der Sin-
ne durch den selbstbewußten und selbstverantwortlichen Willen (cf. DES 248). Die 
Philosophie will die Leidenschaften nicht ausrotten, sondern sie verstehen und in ihr 
rationales System integrieren (cf. DES 250). Descartes gibt so eine rational(istisch)e 
Affektenlehre, eine Physiologie oder Pathologie der Leidenschaften und Affekte 
(cf. DLS passim.). Das rational(istisch)e Heilmittel gegen die Leidenschaften ist 
Vorbedacht und Geschicklichkeit des Verstandes (cf. DLS 321). Die Leidenschaften 
sind zu regeln, indem man das gewohnheitsmäßige Band von Affekt und Kontext 
quasi – dekonstruiert, wie das Descartes als Sprachgeschehen erläutert:

„So zeigt die Erfahrung in bezug auf Worte, daß diese in der Drüse [d.h. der Zirbeldrüse, 
von der Descartes annahm, daß sie Sitz der Seele und zugleich Scharnier zwischen Seele 
und Körper sei, J.S.] Bewegungen hervorrufen, obgleich sie der Seele nach der Einrich-
tung der Natur nichts als ihren Klang vorstellen, wenn sie von einer Stimme hervorge-
bracht werden, oder die Gestalt ihrer Buchstaben, wenn diese geschrieben werden, und 
daß man trotzdem durch Gewohnheit, die man erworben hat, an das zu denken, was sie 
bedeuten, sobald man ihrer Klang gehört oder ihre Buchstaben gesehen hat, diese Bedeu-
tung statt der Gestalt der Buchstaben oder den Klang ihrer Silben begreift.“ (DLS 87)

45 Ich stütze mich im folgenden vor allem auf Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Persön-

lichkeit, Wirkung, l.c. (Fußnote 31).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Diese gewohnheitsmäßige Verbindung von Zeichen und Ding muß aufgelöst wer-
den, um die Zwangsläufigkeit des Auftretens von Affekten zu regeln, indem man 
neue Verbindungen einrichtet – woraus folgt, daß der Charakter dieser Verbindun-
gen willkürlich bzw. ‚arbiträr‘ ist, wie de Saussure sagen würde. Gewohnheits-
mäßig und damit sowohl willkürlich wie revidierbar ist also das Band zwischen 
Seele und Körper (cf. DLS 205). Die Seele kann so eine „absolute Macht“ über die 
Leidenschaften erlangen (cf. DLS 85). Daraus ergibt sich die Möglichkeit einer 
Ethik der Affekte: „Unsere Leidenschaften also können weder durch die Tätigkeit 
unseres Willens direkt erregt noch aufgehoben werden, aber sie können es indirekt 
durch die Vorstellung der Umstände, die durch Gewohnheit mit den Leidenschaf-
ten verbunden sind, die wir erstreben wollen und die denen entgegengesetzt sind, 
die wir zurückdrängen wollen“ (DLS 73 f.).

Es bleibt aber eine gewisse Zweideutigkeit: einerseits scheint Descartes tat-
sächlich historisch die Epoche der logozentrischen Metaphysik zu begründen. An-
dererseits ist die Epoche der Metaphysik nicht einfach historisch beendbar, was 
auch an der Möglichkeit einer sie eröffnenden Geste zweifeln läßt. Die logozen-
trische Epoche hat je schon angefangen; es gibt keinen historischen Nullpunkt oder 
Anfang.46 Diese Arbeit ist sich des Widerspruchs zwischen einer historischen und 
einer systematischen These über die logozentrische Epoche bewußt, ohne ihn lö-
sen zu können. Dies ist aber der Frage keineswegs akzidentell. Sie läßt sich näm-
lich philosophisch deswegen nicht einfach ‚entscheiden‘47, weil Philosophie selbst 
nichts anderes ist als (systematisierter) Rationalismus und daher die Entscheidung 
immer schon auf der Seite der Vernunft entschieden würde. Es gibt philosophisch 
kein Anderes der Vernunft, auf das man sich ‚einfach‘ berufen könnte. Der einzige 
Weg der Beschränkung des Imperialismus der abendländischen Vernunft liegt in 
einer vernünftigen Selbstreflexion, die sich sowohl ästhetisch wie auch philoso-
phisch vollzogen hat und vollzieht.

Vor diesem Hintergrund wird tatsächlich die Möglichkeit einer historischen 
Eröffnung der neuzeitlichen Metaphysik – etwa durch Descartes – ebenso wie die 
ihrer historischen Verabschiedung fragwürdig. Man wird daher einräumen müs-
sen, daß es sich bei den Positionen Descartes und seiner Kritiker um systematische 
Differenzen handelt, die sich zwar historisch entfalten, gleichwohl aber nicht auf 
Geschichte zu reduzieren sind. Diese Arbeit geht davon aus, daß die Herrschaft 
des logozentrischen Dispositivs und der diesem eingeschriebenen Metaphysik der 
Subjektivität des vernünftigen Selbstbewußtseins keine historische Tatsache ist, 
die einfach überwunden werden könnte,48 sondern nur je wieder strategisch und 

46 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).
47 D.h. wenn man überhaupt davon sprechen sollte, daß man Wahrheitsfragen irgendwie 

entscheiden könne: nicht das Subjekt entscheidet diese Fragen, sondern sie entschei-
den sich von selbst, wenn wir es schaffen, uns in das richtige, d.h. das angemessene 
Verhältnis zu ihnen zu setzen.

48 Zudem ist der Begriff der ‚Metaphysik‘ alles andere als eindeutig: er bezeichnet u.a. 
eine Metaphysik der Subjektivität, eine Metaphysik des Phonologozentrismus, eine 
Metaphysik dichotomischer Terminologien, eine totalisierende und abschließende Be-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

kritisch angegangen werden kann. In Derridas früher (d.h. zur Zeit der Gram-
matologie verwendeten) Terminologie ließe sich sagen, daß die Möglichkeit einer 
postmetaphysischen Schrift längst nicht gesichert ist, auch wenn sich eine gewisse 
Ökonomie und Strategie der Schrift – die sich bei Derrida strategisch mit dem 
Denken der différance als zeitlicher Aufschub und Verräumlichung verbinden 
– einer solchen Metaphysik zu verweigern trachten.49 Die ‚Geschichte‘ der logo-
zentrischen Metaphysik läßt sich nicht als ein in der Zeit sich entfaltender Prozeß 
schildern – also nicht als die Fiktion Nietzsches, Heideggers und Derridas, daß 
„die Metaphysik [...] eine Periode im abendländischen Denken“ (IÄ 221) sei, wie 
Paul de Man bemerkt.50 Vielmehr scheint das Ausmaß ihrer Geltung wesentlich mit 
einer – immer auch historisch präsenten oder zumindest latenten – gegenläufigen 
subversiven51 Bewegung verbunden zu sein. Das heißt z.B., daß auch die Romantik 
nicht einfach auf eine der beiden Seiten verrechnet werden kann, sondern selbst 
eine irreduzible Heterogenität bewahrt. Und das heißt, daß diese gegenläufigen 
Bewegungen sich u.a. in den ästhetischen Theorien manifestieren.

IV

Nach der Abwertung oder dem Ausschluß der sinnlichen Wahrnehmungen als 
Quelle der Erkenntnis gegenüber dem bzw. aus dem verstandesmäßigen Erkennen 
und der Abwertung des Körpers bei Descartes und seinen Nachfolgern rehabi-
litiert Baumgarten in seiner Ästhetik52 die Sinnlichkeit bzw. die Empfindungen 
zum einen als Quelle der Erkenntnis, zum anderen als Objekt der philosophischen 
Erkenntnis selbst:53 „Die Ästhetik (als Theorie der freien Künste, als untere Er-
kenntnislehre, als Kunst des schönen Denkens und als Kunst des der Vernunft 
analogen Denkens) ist die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (TÄ 3). Der 
Titel ‚Ästhetik‘ meint hier also sowohl die Tradition der  als auch die 
Ästhetik als Kunstlehre, die an die Tradition der Poetik und der Rhetorik zwar 

wegung des Denkens, eine Metaphysik der Präsenz, eine Metaphysik des Ursprungs 
etc. Diese Polysemie – die die Metaphysik impliziert – wäre in ihrer systematischen 
Bedeutung noch auszuarbeiten, was diese Arbeit jedoch nicht leisten kann. Cf. hierzu 
Kapitel 1, Abschnitt I.

49 Derrida denkt die Schrift (im Anschluß an Platons Phaidros) als vater- bzw. autorlos 
und damit als konstitutiv heterogen.

50 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation

(in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 221. Es ist allerdings sehr fraglich, ob diese Kritik 
de Mans für Heidegger und Derrida zutrifft. Bei Nietzsche scheint sie plausibel zu sein. 
Aber Heidegger und Derrida haben stets betont, daß eine Über- (oder Ver-)windung der 
Metaphysik nicht das historische Projekt ihrer einfachen Abschaffung sein kann.

51 Cf. Fußnote 28.
52 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekürzten Fassung mit 

dem Titel: Theoretische Ästhetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TÄ]).
53 Cf. Cassirer: Philosophie der Aufklärung, l.c. (Fußnote 1), S. 456.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anknüpft, aber „ein weiteres Gebiet“ und „Gegenstände, die diese beiden Diszipli-
nen mit andern Künsten gemeinsam haben“ umfaßt (TÄ 5). Neu an der Ästhetik 
ist vor allem, daß das Ästhetische die Perspektive eines subjektiven Zugangs zum 
Schönen impliziert. 

„Der Nutzen der Ästhetik als Kunstlehre, die zu der natürlichen Ästhetik ergänzend hinzu-
tritt, besteht [...] darin, daß sie 1) den Wissenschaften, die hauptsächlich auf Verstandeser-
kenntnis beruhen, geeignete Materialien bereitstellt, [...] 3) die Verbesserung der Erkenntnis 
auch über die Grenzen des deutlich Erkennbaren hinaus vorantreibt, 4) gute Grundlagen 
legt für alle kontemplativen geistigen Betätigungen und für die freien Künste.“ (TÄ 3)

Es werden also auch die verworrenen Erkenntnisse, d.h. die Empfindungen, 
als Quelle (philosophischer) Erkenntnis zugelassen. Die Verworrenheit ist kein 
Grund mehr zum Ausschluß der Sinnlichkeit und des Körpers54 aus der vernünf-
tigen Erkenntnis:

„Die Verworrenheit [...] a) ist eine unerläßliche Voraussetzung für die Entdeckung der 
Wahrheit, da die Natur keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Klarheit des Den-
kens (natura non facit saltum). [...] b) Gerade deshalb muß man sich um die verworrene 
[d.h.: nicht rationale, J.S.] Erkenntnis bemühen, damit daraus keine Irrtümer entstehen 
[...]. c) Es wird nicht das verworrene Denken empfohlen, sondern es geht darum, die 
Erkenntnis überhaupt zu verbessern, soweit ihr notwendigerweise ein Rest verworrenen 
Denkens anhaftet.“ (TÄ 5)55

Es gibt nur eine graduelle Differenz zwischen verworrener und deutlicher Erkennt-
nis.56 Es ist die Aufgabe der Ästhetik, die Wahrheit, „soweit sie sinnlich erkennbar 
ist“ (TÄ 53), darzustellen. Der Titel ‚Wahrheit‘ meint hier vor allem zweierlei:57

zum einen die Übereinstimmung einer künstlerischen Darstellung mir ihrem Ge-
genstand, zum anderen die unmittelbare Wahrheit sinnlich wahrgenommener Ein-

54 Luhmann radikalisiert die Bedeutung des Körpers für die (Selbst-)Wahrnehmung des 
Künstlers: „Des Künstlers Genie – das ist zunächst einmal sein Körper“. Niklas Luh-
mann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 68 f.

55 Es ist allerdings die Frage, ob Baumgarten hier den Erkenntnisprozeß selbst beschreibt 
oder eine Theorie der Erkenntnis gibt.

56 Cf. Howard Caygill: Über Erfindung und Neuerfindungen der Ästhetik (in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 233-241).
57 „Die dritte Aufgabe im Bereich des schönen Denkens ist die Wahrheit, und zwar die 

ästhetische, das heißt: die Wahrheit, soweit sie sinnlich erkennbar ist“ (TÄ 53). Hier 
ist nicht der Platz, den komplizierten Wahrheitsbegriff Baumgartens weiter zu analy-
sieren, nur so viel: kurz nach der gerade zitierten Stelle begründet Baumgarten den 
Begriff der „subjektiven Wahrheit“ und führt ihn in den philosophischen Diskurs ein 
(cf. Anmerkung des Herausgebers No. 61, TÄ 214): „Man könnte die metaphysische 
Wahrheit die objektive, die Vorstellung des objektiv Wahren in einer bestimmten 
Seele die subjektive Wahrheit nennen“ (TÄ 53).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK74

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

drücke als Angemessenheit an die Außenwelt.58 Diese Wahrheit ist „entweder die 
Wahrheit der Allgemeinbegriffe und der Begriffe überhaupt“ (was Baumgarten 
auch „allgemeine ästhetikologische Wahrheit“ nennt) oder die „Wahrheit der Ein-
zeldinge und der individuellen Vorstellungen“ (TÄ 69). Hier zeigt sich die Ästhetik 
als Theorie der Wahrnehmung der einzelnen Erscheinungen und damit als eine 
Konzeption der Individualität. Je individueller ein Gegenstand ist, desto mehr „me-
taphysische Wahrheit“ enthält seine sinnliche Erfahrung: die höchste Wahrheit ist 
individuell (cf. TÄ 69 ff.). Das ästhetische Denken hat die allgemeinen Vernunfttu-
genden (Übereinstimmung mit dem Prinzip des Widerspruchs, der Prinzipien des 
Grundes und des zureichenden Grundes) „mit den Sinnen und mit dem Analogon 
der Vernunft feinfühlig wahrzunehmen“ (TÄ 57). Die Wahrheit wird aber, „soweit 
sie intellektuell erfaßbar ist, vom Ästhetiker nicht direkt angestrebt“ (TÄ 57).

Bei Baumgarten fungiert die Schönheit bereits als eine Garantin der Wahr-
heit einer Empfindung (was dann später in der idealistischen Ästhetik weiter 
ausgebaut wurde):

„Es hat sich, wie ich glaube, bereits klar [!] gezeigt, daß sehr vieles, was im schönen Den-
ken vorgestellt wird, nicht vollständig gewiß ist und daß seine Wahrheit nicht im vollen 
Licht wahrgenommen wird. Und doch läßt sich nirgends etwas sinnlich Falsches entdecken, 
ohne daß dies mit häßlicher Entstellung verbunden wäre. Worüber wir aber keine vollstän-
dige Gewißheit erlangen, worin wir trotzdem keine Falschheit erkennen können, das ist das 
Wahrscheinliche. Die ästhetische Wahrheit ist also in ihrer wesentlichen Bedeutung Wahr-
scheinlichkeit, jene Stufe der Wahrheit, auf der man, auch wenn man nicht zur vollständi-
gen Gewißheit geführt worden ist, dennoch keine Falschheit beobachten kann.“ (TÄ 115)

Die Allgemeinbegriffe mit dem Anspruch auf logische Wahrheit (cf. TÄ 145) wer-
den durch Abstraktion und Reduktion von individuellen Erscheinungen gewon-
nen (cf. TÄ 143):

„Ich wenigstens glaube, es müßte den Philosophen völlig klar sein, daß nur mit einem 
großen und bedeutenden Verlust an materialer Vollkommenheit all das hat erkauft wer-
den müssen, was in der Erkenntnis und in der logischen Wahrheit an besondrer formaler 
Vollkommenheit vorhanden ist. Denn was bedeutet die Abstraktion anderes als einen 
Verlust? Man kann, um einen Vergleich heranzuziehen, aus einem Marmorblock von un-
regelmäßiger Gestalt nur dann eine Marmorkugel herausarbeiten, wenn man einen Ver-
lust an materialer Substanz in Kauf nimmt, der zum mindesten dem höheren Wert der 
regelmäßig runden Gestalt entspricht.“ (TÄ 145)59

58 TÄ 111 ff.: Schon „die sinnlichen und verworrenen Vorstellungen der Seele [enthalten] 
ein gewisses Maß an vollständiger Gewißheit und die Fähigkeit in sich [...], gewisse 
Wahrheiten der innern Empfindung von allem Falschen zu unterscheiden. [...] Jene 
Wahrheit besteht [...] aus jenen kleinen und kleinsten intuitiven Wahrnehmungen, die 
so beschaffen sind, daß wir sie unmittelbar erfassen, ohne daß sie durch heimlich sich 
einschleichende Fehler entstellt werden“.

59 Wolff und Baumgarten verwenden den Begriff der Abstraktion unterschiedlich, was 
Baeumler so zusammenfaßt: „Nach Wolff werden die Merkmale abstrahiert; nach 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

Rationale Erkenntnis ist hier also als eine Reduktion der Komplexität der verwor-
renen Sinnlichkeit verstanden, womit bereits die Umkehrung der Wertungen und 
Bestimmungen von Verstand und Sinnlichkeit angelegt ist, die u.a. Schlegel und 
Nietzsche später dann explizit vollziehen. Die Analyse der Schönheit ist zugleich 
eine Selbstreflexion der Sinnlichkeit: das „Ziel der Ästhetik ist die Vollkommen-
heit (Vervollkommnung) der sinnlichen Erkenntnis als solcher. Damit aber ist die 
Schönheit gemeint. Entsprechend ist die Unvollkommenheit der sinnlichen Er-
kenntnis als solcher, gemeint ist die Häßlichkeit, zu meiden“ (TÄ 11). Die Ästhetik 
bezieht sich auf das, was die rationalen Erkenntnisvermögen nicht wahrnehmen: 
die „sinnliche Erkenntnis ist gemäß der von ihrer wesentlichen Bedeutung her-
geleiteten Benennung die Gesamtheit der Vorstellungen unterhalb der Schwelle 
streng logischer Unterscheidung“. Die Ästhetik zielt auf einen „universalen und 
allgemeingültigen Schönheitsbegriff“ (TÄ 11), zu dem die Theorien der einzelnen 
Künste das Besondere bilden. Von der rhetorischen Tradition zehrt die Bestim-
mung der Vollkommenheit der Erkenntnis: diese erwächst aus „dem Reichtum, 
der Größe, der Wahrheit, der Klarheit und Gewißheit, der lebendigen Bewegtheit 
der Erkenntnis“ (TÄ 13). Wenn „diese Qualitäten in Erscheinung treten, bringen 
sie die Schönheit der sinnlichen Erkenntnis hervor, und zwar die allgemeingültige, 
[...] das Licht der bewegenden Wahrheit“. Die „Schönheit der sinnlichen Erkennt-
nis und die Feinheit der ästhetischen Gegenstände selbst stellen zusammengesetz-
te Vollkommenheiten dar, und zwar allgemeingültige“ (TÄ 15). Schönheit ist hier 
also identisch mit objektiver Vollkommenheit. Immanuel Kant wird Schönheit 
und Vollkommenheit in seiner Kritik der Urteilskraft dann analytisch trennen.

Die Gesetze der „ästhetischen Kunstlehre“ gelten „überall dort, wo es besser 
ist, etwas schön als unschön zu erkennen, etwas, wofür kein wissenschaftliches 
Erkennen erforderlich ist“. Diese ästhetische Kunstlehre bietet ein immer „voll-
ständigeres System der im Erkennen zum Ausdruck kommenden Schönheit“ dar. 
Damit „nimmt die ästhetische Kunstlehre die Gestalt einer Wissenschaft an“ (TÄ 
45). Als solche befaßt sie sich mit der ästhetisch erreichbaren Wahrheit:

„Eine falsche Regel ist immer schlechter als gar keine Regel. Gesetze, die nur von dem 
einen oder dem andern Beispiel her abstrahiert sind und ohne weiter entfernten Grund als 
Allgemeinbegriffe ausgegeben werden, was sind sie anderes als recht lückenhafte Schluß-
folgerungen vom Einzelnen aufs Allgemeine? [...] Eine vollständige Induktion kann nie-
mals erreicht werden. Daher ist eine deutliche, a priori gültige Erkenntnis der wichtigeren 
Regeln und ihrer Wahrheit unumgänglich, und es ist die Aufgabe der Erfahrung, diese 
Wahrheit zu festigen und einleuchtend zu machen [...]. Die speziellen Künste bedürfen 
also, wenn die wahren Regeln von den unechten abgesondert werden sollen, eines weiter 
entfernten Prinzips, aus dem sie das Wesen ihrer besondern Regeln erkennen können, 
und dieses Prinzip, die ästhetische Kunstlehre, muß in die Form einer Wissenschaft ge-
bracht werden [...].“ (TÄ 47)

Baumgarten wird von den Merkmalen abstrahiert. Es sind zwei ganz verschiedene 
Begriffe. Baumgartens Abstraktion ist eine Verdunkelung, ein Absehen. Wolffs Ab-
straktion ist ein Trennen des Merkmals von der Sache und ein Isoliertbetrachten des 
Merkmals“ (Baeumler: Das Irrationalitätsproblem, l.c. (Fußnote 1), S. 199).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Verstand und Vernunft müssen „aufgrund einer moralischen Notwendigkeit alles 
schöne Denken leiten“, was aber nicht möglich ist, „ohne daß die Regeln des schö-
nen Denkens klar und deutlich erkannt werden“ (TÄ 47). Am Anfang steht also 
eine rationalistische Erkennntnis der Regeln, aufgrund einer moralischen Forde-
rung, die das schöne Denken anzuleiten gemahnt. 

Baumgarten setzt gegen eine Ästhetik des bloßen (d.h. bloß subjektiven) Ge-
schmacks des „schön Gedachten, Gesagten, Geschriebenen“ (TÄ 5) seine „ars 
analogi rationis“ (TÄ 2), die als die „scientia cognitionis sensitivae“ die rational 
operierende Begriffserkenntnis supplementiert. Damit reagiert Baumgarten auf 
den rationalistischen Ausschluß der Sinnlichkeit aus dem Gebiet der wahren Er-
kenntnisse.60 Nicht durch die „Pflege des der Vernunft analogen Denkens“ kommt 
die „streng rationale Erkenntnis zu schaden“, sondern gerade durch Vernachläs-
sigung der ars analogi rationis, der Kunst des vernunftanalogen Denkens. Gegen 
den Einwand, daß die „unteren Erkenntnisvermögen, die Sinnlichkeit“ eher „zu 
bekämpfen als zu wecken und zu stärken sind“ antwortet Baumgarten damit, daß 
die „unteren Erkenntnisvermögen [...] keine Gewaltherrschaft, sondern eine si-
chere Führung nötig“ (TÄ 7) haben, die die Ästhetik übernimmt, indem sie die 
unteren Erkenntnisvermögen „in eine gute Richtung“ bringt.61 Dies ist deswe-
gen notwendig, damit die unteren Erkenntnisvermögen nicht durch ungeschickte 
Übungen noch mehr verdorben werden und damit auch den legitimen Gebrauch 
„einer von Gott verliehenen Gabe“ diskreditieren (TÄ 9).

Das Ergebnis von Baumgartens Rehabilitierung der Sinnlichkeit bleibt aber 
zweideutig: so scheint es einerseits auf eine koloniale Invasion der lichtvollen 
Vernunft in das Gebiet des Nichtrationalen nach dem Modell der vernünftigen 
Seelenlenkung hinauszulaufen, während andererseits die Sinnlichkeit als gleich-
berechtigter Partner der Vernunft gedacht ist. In dieser Indifferenz liegt die Fra-
ge, wie man das Verhältnis Baumgartens zum Rationalismus versteht: zieht er 
die letzte Konsequenz dieses Denkens oder revidiert er dessen Grundannahmen 
so, daß er den Rationalismus überwindet oder zumindest den Weg zu dessen 
reflexiver Überwindung eröffnet, wie ihn dann die Philosophie nach Kant be-
schreiten wird?62 Die Antwort sei hier dahingestellt. 

Die Ästhetik wird jedenfalls als analog zu rationalistischen Philosophie ge-
dacht: die „Ästhetik gliedert sich wie die Logik, ihre ältere Schwester“ in ei-
nen theoretischen (nach der Rhetorik strukturierten)63 und einen praktischen Teil 
(die Anwendung im Einzelfall) (TÄ 9). Zum schönen Geist gehören auch der 
Verstand und die Vernunft, die dank der „Herrschaft der Seele über sich selbst 
nicht selten viel dazu beitragen, daß die unteren Erkenntnisvermögen angeregt 
werden“ und durch ihren Gebrauch das für die Schönheit richtige Verhältnis im 

60 Cf. hierzu Heinz Paetzold: Ästhetik des deutschen Idealismus (Steiner, Wiesbaden 
1983).

61 Dies wendet sich natürlich gegen das Konzept von Descartes und Spinoza, nach dem 
die unteren Erkenntnisvermögen durch Erkenntnis zu beherrschen sein sollen.

62 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum, l.c. (Fußnote 10).
63 Nämlich in Heuristik (= inventio), klare Ordnung (= dispositio) und Ausdrucksmittel 

(= elucutio) (TÄ 9).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

Zusammenwirken ihrer Fähigkeiten im vernunftanalogen Denken herstellen (cf. 
TÄ 23). Ästhetiker werden nicht geboren – jedenfalls nur höchstens der Anlage nach 
(cf. TÄ 17-23) –, sondern es bedarf zur ästhetischen Ausbildung des Subjekts einer 
umfassenden Theorie, „die sich durch die Autorität der Vernunft empfiehlt“ (TÄ 
7). Diese Theorie regelt die ästhetischen Übungen, die zur Vervollkommnung des 
ästhetischen Denkens unerläßlich sind. Die natürlichen Begabungen sinken unwei-
gerlich herab, wenn sie nicht durch „fortwährende Übungen gehoben werden“ und 
diese häufigen Wiederholungen zu dem Zwecke einer „gewisse[n] Harmonie“ der 
Fähigkeiten des Geistes und des Gemütes ausgeübt werden (TÄ 29). Dabei werden 
die angeborenen Kräfte der Menschen durch ästhetische Übung erst entwickelt (cf. 
TÄ 37). Zu dieser Entwicklung bedarf es eines ästhetischen Unterrichts und einer 
ästhetischen Lehre, um eine „Theorie der nähern Einflüsse auf Stoff und Form der 
schönen Erkenntnis“ auszubilden, die „vollkommener“ ist als die Ausübung der blo-
ßen Naturanlage (TÄ 39). Zu dieser ästhetischen Lehre gehört die „schöne Bildung“, 
zu der die Wissenschaften von Gott, Universum und Mensch zählen (TÄ 41).

Gegen Descartes’ Unterscheidung von klaren und deutlichen Vorstellungen der 
Vernunft einerseits und dunklen und verworrenen Vorstellungen andererseits führt 
Baumgarten eine mittlere Kategorie ein: sensitive Vorstellungen, die dunkel oder 
klar sein können, aber nicht deutlich sind.64 Sensitive Vorstellungen werden durch 
„den niederen Teil des Erkenntnisvermögens erworben“ und sind „von den verstan-
desmäßigen, in allen möglichen Graden deutlichen“ unterschieden (PBB 9). Dabei 
sind klare Vorstellungen poetischer als dunkle, da sie vollkommener sind und zu-
reichende Vorstellungen von Merkmalen haben. Dagegen sind „[d]eutliche Vorstel-
lungen, vollständige, adäquate, durch alle Stufen tiefgehende Vorstellungen [...] nicht
sensitiv, folglich auch nicht poetisch“ (PBB 15/Hervorhebungen von Baumgarten). 
Poetisch sind nur die klaren verworrenen Vorstellungen, während die klaren und 
deutlichen zur philosophischen Erkenntnis gehören, denn die Philosophie erstrebt 
Deutlichkeit der Begriffe, unter denen erkannt wird. Je mehr in einer Vorstellung 
vorgestellt wird, desto extensiv klarer – und damit auch poetischer – ist sie, während 
die „Deutlichkeit der Merkmale zur Vertiefung der Erkenntnis“ hinführt und damit 
eine Vorstellung intensiv klarer macht (cf. PBB 17). Je bestimmter die Dinge sind 
und je mehr verworrene Vorstellungen eines Gegenstandes angehäuft werden, desto 
extensiv klarer und damit poetischer ist dessen Vorstellung. Da Individuen „durch-
gängig bestimmt“ sind, „sind Einzelvorstellungen besonders poetisch“ (PBB 17 ff./
Hervorhebung von Baumgarten). So sind Beispiele poetisch, da sie als die „Vorstel-
lung von etwas stärker Bestimmten“ zur „Erklärung einer Vorstellung von weniger 
Bestimmten beigebracht“ werden (PBB 21/Hervorhebung von Baumgarten). Daher 
sind Einzelbeispiele am poetischsten. Hier zeigt sich noch einmal die Verbindung 
von ästhetischer Theorie mit einer Konzeption von Individualität.

Baumgarten vertritt eine (allerdings revidierte) Regelpoetik: „Eine vollkom-
mene sensitive Rede ist ein Gedicht. Der Inbegriff der Regeln, denen ein Gedicht 
entsprechen muß, heißt Poetik. Die Wissenschaft der Poetik ist die philosophische 

64 Alexander Baumgarten: Philosophische Betrachtungen über einige Bedingungen des 

Gedichts (Meiner, Hamburg 1983), hier S. 13. Im folgenden unter dem Sigel [PBB] 
zitiert.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik“ (PBB 11/Hervorhebungen von Baumgarten). Die niederen Erkenntnisver-
mögen erfordern eine Ausweitung des Gebietes, mit dem sich die philosophische 
Logik befaßt:

„Die philosophische Poetik ist [...] eine Wissenschaft, welche die sensitive Rede zur Voll-
kommenheit hinlenkt. Da wir aber beim Sprechen diejenigen Vorstellungen haben, wel-
che wir mitteilen, so unterstellt die poetische Philosophie beim Dichter ein unteres Er-
kenntnisvermögen. Es wäre nun Aufgabe der Logik in einem allgemeinen Sinne, dieses 
Vermögen beim sensitiven Erkennen der Dinge zu lenken. Wer indessen unsere Logik 
kennt, weiß genau, wie unbearbeitet dieses Feld ist. Wie aber, wenn die Logik durch ihre 
eigene Definition in diese allzu engen Grenzen gezogen wäre, in die sie in der Tat einge-
schlossen ist, gilt sie doch für eine Wissenschaft, etwas philosophisch zu erkennen bzw. 
für eine Wissenschaft, die das obere Erkenntnisvermögen bei der Erkenntnis der Wahr-

heit leitet? Dann wäre den Philosophen die Gelegenheit gegeben, nicht ohne außerordent-
lichen Vorteil auch diejenigen Künste zu untersuchen, bei denen die niederen Erkenntnis-
kräfte verfeinert, geschärft und glücklicher zum Nutzen der Welt geübt werden könnten. 
Da die Psychologie feste Prinzipien gibt, zweifeln wir nicht, daß es eine Wissenschaft

geben kann, die das untere Erkenntnisvermögen lenkt, bzw. eine Wissenschaft, wie etwas 

sensitiv zu erkennen ist.“ (PBB 85/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Baumgarten scheint sich indifferent zu der Frage zu verhalten, ob die Sinnlich-
keit Subjekt oder Objekt der verworrenen ästhetischen Erkenntnisse ist.65 Wäre die 
Sinnlichkeit lediglich Objekt der weiterhin rationalen philosophischen Erkenntnis-
se, bedeutete dies eine immense Ausweitung des kolonialen rationalistischen Er-
kenntnisanspruchs noch auf die Sinnlichkeit und den Körper. Wenn die ästhetische 
Erkenntnis jedoch selbst verworren ist, sprengte dies den Erkenntnisanspruch der 
Philosophie (rationalistischer Provenienz): sie beschränkte sich dann nicht mehr 
ausschließlich auf klare und deutliche Erkenntnisse, sondern wäre ein konfuses 
Wissen ohne rationale Ordnung. Dieses Dilemma hat Baumgarten eher ignoriert 
als daß er einen Ausweg aufgezeigt hat.66

Die Rehabilitierung der unteren Erkenntnisvermögen, d.h. der sinnlichen, un-
klaren, verworrenen und dunklen Empfindungen richtet sich gegen das rationale 
Erkenntnisideal der Deutlichkeit und Klarheit der wahren Erkenntnisse, wie es 
beispielhaft bei Descartes formuliert ist. Die Ästhetik kann Erkenntnisse auch aus 
dem Dunklen und Verworrenen ziehen. Damit wird die Ästhetik einem gegenüber 
dem Rationalismus erweiterten Begriff von Erkenntnis einverleibt und letztlich 
untergeordnet.67 Damit zugleich wird die Idee der Erkenntnis verändert. Ihr wird 

65 „Daher schreiten wir gemäß den deutlich erkannten Grundregeln des Denkens zur 
Regelung derjenigen Erkenntnis, welche zuerst die Schönheit zum Ziele hat. Und dar-
aus geht später auch das deutliche Erkennen wieder vollkommener hervor“ (TÄ 7).

66 Daß es bei Baumgarten auch eine Theorie ästhetischer Subjektivität gibt, hat Gross 
herausgearbeitet. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum,
l.c. (Fußnote 10).

67 Cf. Ernst Cassirer: Philosophie der Aufklärung, l.c. (Fußnote 1), S. 463-465; Terry 
Eagleton: The Ideology of the Aesthetic (Blackwell, Oxford u.a. 1990).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK 79

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

jetzt zugesprochen, notwendigerweise einen verworrenen Teil in sich zu tragen. 
Die Ästhetik bezeichnet ein mögliches Gebiet der wahren (oder wahrscheinlichen) 
Erkenntnis neben den rationalen Erkenntnissen. Es ist die Frage, inwieweit damit 
ein Eigenwert des Ästhetischen bestritten wird, der gerade nicht in einer Erkennt-
nis gleich welcher Art zu suchen wäre. In dieser Arbeit wird die Ästhetik (bzw. die 
ästhetische Subjektivität) nicht als Verlängerung der rationalen Erkenntnisse über 
Objekte aufgefaßt, sondern als Alternative zu einer erkenntnismäßig bestimmten 
Subjektivität. Bei Schlegel ist weder die ästhetische Erfahrung eine Erkenntnis 
gleich welcher Art noch ist das ästhetische Subjekt erkennend. Bei Nietzsche al-
lerdings impliziert die ästhetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung, die sich 
allerdings von derjenigen Baumgartens unterscheidet. Ich werde dies weiter unten 
– in den Kapiteln 4 und 5 – noch erläutern. Allerdings schließen sowohl Schlegel 
wie auch Nietzsche an den rationalismuskritischen Zug des ästhetischen Einsatzes 
Baumgartens an und radikalisieren diese Kritik noch. Insofern fällt Baumgarten 
aus dem simplen Philosophiegeschichtsmodell Heideggers heraus.

V

Bis hierher hat sich gezeigt: Descartes’ Neugründung der Subjektivität auf das Co-
gito ergo sum eröffnet – laut Heidegger – die neuzeitliche Metaphysik des Selbstbe-
wußtseins des Subjekts, das so zum hypokeimenon (also zum Zugrundeliegenden) 
für alles andere wird. Dieses Subjekt ist wesentlich von seinen klaren und deutli-
chen, also rationalen Vorstellungen geprägt. Der kartesianische Rationalismus der 
Aufklärung bzw. der Klassik gründet demnach das Subjekt auf seine Vernunft 
und bestimmt es wesentlich über seine kognitiven Leistungen. Der Vernunft zu-
gänglich ist einzig und allein das klar und deutlich Erkennbare, das sich im lumen 
naturale zeigt, während alles seiner Natur nach und also nicht nur graduell Ver-
worrene (Sinnliches, Schönes, Affekte, Leidenschaften, Gefühle, Empfindungen 
etc.) weder selbst Erkenntnis noch Objekt klarer und deutlicher Erkenntnis sein 
kann. Die Vernunft steht im Zentrum des menschlichen Subjekts und ist damit 
sozusagen Subjekt des Subjekts. Diese Konzeption unterwirft die Sinnlichkeit und 
die Eigenart des einzelnen Subjekts – was man später seine Individualität genannt 
hat – der Allgemeinheit seiner vernünftigen Bestimmung. Gerade diese allgemei-
ne Vernunftbestimmung sichert das Ideal der menschlichen Freiheit als Freiheit 
von Affekten.68 Das einzelne menschliche Subjekt ist nur Subjekt, insofern es sich 
der allgemeinen Herrschaft der Ratio unterordnet.69 In der Folge von Descartes 

68 Die Freiheit durch Vernunft ist zunächst Freiheit von Leidenschaften, Affekten 
und Sinnlichem. Noch Nietzsche beschreibt trotz aller Kritik am Rationalismus 
das Nicht-Reagieren auf einen Reiz als Ausdruck einer Vornehmheit. (cf. Friedrich 
Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deut-
scher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-77 u. 1988, 
S. 55-162), hier S. 103-110 („Was den Deutschen abgeht“).

69 Cf. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), S. 68 ff.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

bestimmt sich das neuzeitliche Subjekt als herrschaftliches Erkenntnissubjekt, das 
sich alle Dinge der Welt (und noch sich selbst, wie Adorno meint) zweckrational-
instrumentell unterwirft. Die Geschichte der Metaphysik ist laut Heidegger der 
Bogen der linear zunehmenden Entfaltung der menschlichen Herrschaft qua Er-
kenntnis. Das damit zugleich angesetzte Subjekt steht außerhalb aller praktischen, 
empirischen und historischen Vollzüge: es ist allein kognitiv bestimmt.

In weiten Teilen der neuzeitlichen Philosophie wird im mehr oder weniger 
expliziten Anschluß an Descartes das Subjekt in erster Linie als ein Erkennt-
nissubjekt angesetzt, das scheinbar außerhalb aller praktischen Zusammenhänge 
steht.70 Diese Konzeption der Subjektivität ist jedoch reduktiv und daher vom 
Ansatz her verfehlt. Gewöhnlicherweise verwenden wir Dinge in unserer Praxis 
und erkennen sie nicht (oder wir erkennen sie durch unsere und in unserer Pra-
xis). Es ist von daher eine falsche Vorstellung, daß wir die Dinge erst erkennen 
und überdies auch noch verwenden. ‚Erkennen‘ ist eine Abstraktion von einer 
komplexen Praxis, durch die wir in der Welt sind. In dieser Gleichsetzung von 
Erkenntnis und Subjekt liegt laut Nietzsche der Kern der neuzeitlichen Metaphy-
sik einer selbstherrlichen Menschheit: es war der hochmütigste Augenblick in der 
Weltgeschichte, als kluge Tiere das Erkennen erfanden, und es war doch nur eine 
Minute in dieser Geschichte.71

Was allererst zu beschreiben wäre ist eine Konzeption von Subjektivität, die 
sich durch Selbstreflexion und Selbstkritik der Vernunft den Gefahren der immer 
gegebenen Möglichkeit eines Rückfalls in positive rationalistische Metaphysik 
zu verwehren trachtet. Das sollte mit dem eingangs erwähnten Zitat von Vattimo 
angedeutet werden.

Gegen die (explizite oder implizite) Konzeption eines rational verfaßten Er-
kenntnissubjekts spielt die Ästhetik seit Baumgarten andere Weisen der Subjek-
tivität und der subjektiven Vollzüge ein, die zugleich das nicht-rationale sinnliche 
Erkenntnisvermögen, d.h. die Empfindungen (aisthesis) und den Körper bzw. 
Leib72 selbst aufwerten. Zugleich wird damit die These von der (absoluten und 
rationalen) Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Bewußtseins zurückgewie-
sen. In der Ästhetik bzw. ästhetischen Erfahrung ist das Subjekt nicht mehr oder 
zumindest nicht mehr primär Erkenntnissubjekt. Damit ist unterstellt, daß ästhe-
tische Theorien immer implizit auch Subjekttheorien sind. Das schließt kritisch 
an die These Heideggers an, daß (Theorie der) Subjektivität und Ästhetik bzw. 
Subjekt und Kunst(-erfahrung) sich durchdringen.

Hier lassen sich Theorien der Individualität anschließen, die dezidiert gegen 

70 Das hat schon Martin Heidegger in Sein und Zeit kritisiert: die Vorhandenheit ist ab-
kömmlich von praktisch-alltäglicher Zuhandenheit. Martin Heidegger: Sein und Zeit

(Niemeyer, Tübingen 1993) § 13, S. 59 ff.
71 Cf. Friedrich Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne (in: 

ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, S. 873-890).

72 Gross hat herausgestellt, daß bereits bei Baumgarten das Konzept des Leibes als 
Lösung des Geist/Körper-Problems angesetzt ist. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aesthe-

ticus und Animal Symbolicum, l.c. (Fußnote 10), S. 287.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

die Allgemeinheit des (aufklärerischen) Vernunftsubjekts Front machen. Gegen 
die Annahme eines historisch-empirisch kontextlosen allgemeinen Vernunftsub-
jekts wird die unhintergehbare und spezifische Einzelheit des Individuums in 
seiner Umwelt betont. Das Subjekt wird nicht mehr als allgemeiner Agent ratio-
nalistischer Erkenntnissammlungen des Klaren und Deutlichen gedacht, sondern 
als in einer historisch-empirisch festgelegten Kultur individualisierter Mensch. 
Der Mensch ist gerade durch seine Sinnlichkeit individualisiert. Das Individuum 
ist also dem allgemeinem Vernunftsubjekt entgegengesetzt. Die Aufwertung des 
Individuellen kulminiert im prototypischen Individuum: dem Genie, das sich die 
Ästhetik wiederum zum Thema macht. Hier liegt der Ursprung auch noch für 
unsere zeitgenössische liberale Konzeption der Individualität.

Die Ästhetik hebt den Widerstand gegen den Rationalismus auf, der das mensch-
liche Subjekt mit seiner Vernunft als Fundament der Erkenntnis annahm. Diesem 
Subjekt gehört die Vernunft, die es für seine Zwecke gebraucht, nicht umgekehrt. 
Die Umkehrung vollzieht sich erst in der Ästhetik: das ästhetische Subjekt wird zum 
Medium eines Kräftespiels und (bei Nietzsche) einer Meta-Wahrheit. Daher finden 
sich in der Ästhetik alternative Subjektkonzeptionen. Ästhetische Subjektivität zeigt 
sich dann in einer souveränen Selbstpreisgabe73 des alltäglichen Subjekts an das äs-
thetische Spiel der Kräfte, das mit einer Mimesis des Subjekts an das Singuläre, 
das z.B. ein Kunstobjekt sein kann, beginnt (cf. Kapitel vier). Das veranlaßte Ador-
no, in der Ästhetik bzw. der durch Ästhetik vermittelten Kunst die Aufhebung des 
Singulären zu vermuten – und damit zugleich einen besseren – nämlich gegenüber 
dem Singulären mimetischen – Vernunftgebrauch zu fordern. Allerdings sind die 
Gestalten ästhetischer Subjektivtät nicht stabil – daher sollte man eher von Subjek-
ten sprechen, die ästhetische Erfahrungen als lustvoll empfundendes Wechselspiel 
von Aufbauen und Zerstören, von Selbstaffirmation und radikalem Zweifel machen.

In der Ästhetik selbst – den Texten der ästhetischen Tradition – wird dem Zu-
sammenhang von ästhetischer Erfahrung und Subjektivität sowohl durch explizit 
formulierte Theorien ästhetischer Subjektivität Rechnung getragen als auch durch 

73 Das heißt, daß das Subjekt mehr tun muß als sich selbst zu erhalten: es muß sich 
verlieren. Daher liegen Henrich und Blumenberg falsch, die als zentrales Interesse 
des Subjekts seine Selbsterhaltung ansetzen. Cf. Dieter Henrich: Die Grundstruktur 

der modernen Philosophie (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 
83-108); ders.: Über Selbstbewußtsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachträge 

zum Vortrag über ‚Die Grundstruktur der modernen Philosophie‘ (in: ders: Selbstver-

hältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 109-130); ders.: Selbsterhaltung und Geschicht-

lichkeit (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Dia-

gnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S. 303-313); Hans Blumenberg: 
Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen Rationalität (in: 
Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Mo-

derne, Suhrkamp,  Frankfurt/Main 1976, S. 144-207). – Adorno setzt Selbsterhaltung 
zurecht mit Rechtbehaltenwollen gleich: „Das Rechtbehaltenwollen selber, bis in seine 
subtilste logische Reflexionsform hinein, ist Ausdruck jenes Geistes von Selbsterhal-
tung, den aufzulösen das Anliegen von Philosophie gerade ausmacht.“ (Adorno: Mini-

ma Moralia, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 85.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

implizite Beschreibungen. Diese reflektieren die Veränderungen, denen sich das 
Subjekt in der ästhetischen bzw. durch die ästhetische Erfahrung ausgesetzt sieht.

Allerdings ist nicht nur die Theorie ästhetischer Subjektivität reflexiv auf die 
ästhetische Erfahrung gerichtet, sondern bereits in der ästhetischen Erfahrung 
liegen Reflexionspotentiale, die außerästhetische Subjektkonzeptionen und nicht-
ästhetische Erfahrungstypen zu reflektieren, zu fundieren oder zu transzendie-
ren vermögen. Man könnte auch davon sprechen, daß sich in der und durch die 
ästhetische(n) Erfahrung ein ästhetisches Subjekt konstituiert, das eine Alterna-
tive zur praktischen wie theoretischen Subjektkonzeptionen darstellt bzw. diese 
reflektiert, auch wenn dieses ästhetisch bestimmte Subjekt keine stabile Gestalt 
hat. Diese bereits der Praxis unseres Umgangs mit dem Schönen resp. der Kunst 
immanente Reflexion nimmt die ästhetische Theorie auf und macht sie explizit.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Die Ideologie des Schönen. Subjektivität und
    ästhetische Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft

I

In diesem Kapitel möchte ich die gründende Funktion des (Natur-)Schönen und die 
Konzeption einer ästhetisch bestimmten Subjektivität in Kants Kritik der Urteils-
kraft diskutieren. Dazu ist es notwendig, die transzendentalphilosophische Erläu-
terung des Schönen und des Geschmacksvermögens durch Kant ausführlich und 
genau zu rekonstruieren und zu diskutieren, um darauf aufbauend die ästhetische 
Subjektivität bei Kant zu beschreiben und zu ihr ins Verhältnis zu setzen. Dieses 
Kapitel folgt also scheinbar einem Umweg, bevor es sich explizit mit der ästhe-
tischen Subjektivität befaßt (vor allem im Abschnitt X). Ich diskutiere zunächst die 
in der Analytik des Schönen implizierten Theoreme, insbesondere die paradoxale 
Bestimmung des Geschmacksurteils als ‚subjektiv-allgemein‘, die Zweckmäßig-
keit ästhetischer Zustände, die Autonomie des Geschmacks und das Verhältnis von 
Freiheit und Gesetzmäßigkeit in der ästhetisch spielenden Einbildungskraft.

Die Argumentation dieses Kapitels entwickelt sich als der Versuch1, den fol-
genden Satz Kants aus der Kritik der Urteilskraft unplausibel erscheinen zu las-
sen: „Der Gesang der Vögel verkündigt Fröhlichkeit und Zufriedenheit mit seiner 
Existenz“2. Dieser erstaunliche Satz, der bereits Kants Annahmen über das Na-
turschöne in nuce enthält, findet sich in § 42 in der sogenannten Deduktion der 
reinen ästhetischen Urteile. Es handelt sich offensichtlich um eine subjektive oder 
idealistische Projektion, die von der Schönheit des Gesangs auf eine Harmonie 
zwischen Welt und Vogel schließt. Das räumt Kant selbst auch gleich im nächsten 
Satz ein: „Wenigstens so deuten wir die Natur aus, es mag dergleichen ihre Absicht 
sein oder nicht“ (KdU B 172). In der Weise, wie der Gesang hier sinnvoll gemacht 
wird, enthüllt sich eine illegitime Übertragung aus der Welt des Menschen auf die 
der Vögel. Wir können schlechterdings nicht wissen, wovon der Gesang der Vögel 
nun wirklich kündigt, daß er aber von der Zufriedenheit der Existenz ‚singt‘, ist 
– wie zu zeigen sein wird – eine idealistische Unterstellung, die weitreichende Im-

1 Die Zugriffsweise der hier protokollierten philosophischen Meditationen auf Kants 
Texte ist konstitutiv und irreduzibel pluralistisch, gerade weil sie stets versuchen, ein 
sich durchhaltendes Unbehagen an der Kantischen Philosophie mit dem auszutarie-
ren, was möglicherweise immer noch an Kant überzeugt.

2 Im folgenden zitiert nach der Ausgabe: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. 
von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974). Zitiert nach der Paginierung 
B unter dem Sigel [KdU B]. Zitat hier KdU B 172.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86

plikationen oder Voraussetzungen in sich birgt. Es sind mindestens die folgenden 
Thesen impliziert, die ich im Verlauf dieses Kapitels versuchen werde systema-
tisch in Frage zu stellen:
1.  Der Gesang der Vögel ist offensichtlich deshalb prototypisch schön, weil er von 
der Harmonie in der Existenz zu künden scheint, wie Kant denkt.
2.  Die (Natur-)Schönheit zeigt oder ist an sich selbst die Angemessenheit von Sub-
jekt (oder Vogel bzw. dessen Gesang) und Objekt (oder Welt).
3.  Die Naturschönheit (zu der der Gesang der Vögel zu zählen ist) enthält eine Art 
‚Wink‘ der Natur, ‚als ob‘ diese für unsere Vorstellungsvermögen zweckmäßig 
oder angemessen ist. Gerade aufgrund dieser hypothetisch der Natur unterlegten 
Zweckmäßigkeit ist das Naturschöne für uns Menschen schön bzw. wird als Schö-
nes lustvoll gefühlt.
4.  Nur das Naturschöne erfüllt die Funktion, ein (z.B. moralisches) Interesse beim 
rezipierenden Subjekt wecken zu können (cf. KdU B 172). Denn das Kunstschöne 
täuscht uns, indem es sich dem Naturschönen ähnlich gibt. Auf die Frage, welcher 
Art dieses Interesse ist, werde ich zurückkommen.

Kant spricht in der Kritik der Urteilskraft auf zwei Weisen von Subjektivität. Zum 
einen strukturell, wenn er im Rahmen einer Analyse der Grammatik unseres Be-
griffs der ‚Schönheit‘ das beschreibt, was man später (spätestens seit Bubner)3  „äs-
thetische Erfahrung“ genannt hat. Zum anderen entwirft er aber auch Gestalten 
einer genuin ästhetisch bestimmten Subjektivität wie etwa den Künstler, den Dich-
ter oder das Genie. Die Differenz dieser beiden Beschreibungen von Subjektivität 
ist nur vordergründig identisch mit der Differenz zwischen einer passiv gedachten 
Erfahrung des Schönen und einer aktiven Kunstproduktion. Aktive wie passive 
Momente liegen vielmehr in beiden subjektiven Verhältnissen zum Schönen. Die-
ses Kapitel versucht, das Verhältnis dieser beiden Sprechweisen über Subjektivität 
zumindest ein wenig zu erhellen. Aus Platzgründen beschränkt es sich allein auf 
diejenigen ästhetischen Erfahrungen, die am Schönen gemacht werden können. 
Ausgespart werden also alle Arten des Nichtschönen (Erhabenes, Häßliches, Ekel-
haftes), soweit Kant sie verhandelt.

II

Kant schreibt: „Ein Prinzip des Geschmacks, welches das allgemeine Kriterium 
des Schönen durch bestimmte Begriffe angäbe, zu suchen, ist eine fruchtlose 
Bemühung, weil, was gesucht wird, unmöglich und an sich selbst widerspre-
chend ist“ (KdU B 53). Ich möchte gleich die Frage stellen, in welcher Weise es 
Kants Projekt ist oder aber nicht ist, sich selbst auf die Suche nach einem solchen 
allgemeinen Prinzip zu begeben, was nach Kant eine unmögliche und selbstwi-
dersprüchliche Bewegung ist. Möglich ist nämlich ein solches Prinzip nur, wenn 
es sich nicht auf (bestimmte) Begriffe gründet und doch Allgemeingültigkeit be-
ansprucht. Einerseits behauptet Kant ja (die obige These einschränkend), daß ein 

3 Cf. Rüdiger Bubner: Ästhetische Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

solches Prinzip (nur) nicht objektiv gegeben sein könne. Was immer hier ‚objek-
tiv‘ auch noch meinen könnte: es bezieht sich zunächst auf die Beschaffenheit 
von Gegenständen, die wir schön finden. Keine Eigenschaft dieser Objekte aber 
kann das Gefühl der Lust erzwingen. Es gibt also a priori keine kausale Verknüp-
fung von Gegenstand und dem Gefühl angesichts der empfundenen Vorstellung 
dieses Gegenstandes im Subjekt, sondern das Subjekt ist im Wohlgefallen am 
Schönen frei. Andererseits muß es eine Begründung für den allgemeinen Gel-
tungsanspruch ästhetischer Urteile geben, und wenn diese nicht im Objekt zu 
finden ist, so ist sie im Subjekt zu suchen. Ästhetische Urteile über das Schöne 
sind nämlich genau deshalb allgemein (und zwar allgemein auf eine nichtem-
pirische Weise) bzw. erheben einen allgemeinen Gültigkeitsanspruch, weil das 
formale Spiel der Erkenntniskräfte des Subjekts angesichts eines schönen Gegen-
standes allen Subjekten gemeinsam ist: alle Menschen teilen nämlich einen „tief 
verborgenen [...] gemeinschaftlichen Grunde der Einhelligkeit in Beurteilung der 
Formen, unter denen ihnen Gegenstände gegeben werden“ (KdU B 53), wie es 
im Anschluß an das am Beginn dieses Abschnitts erwähnte Zitat bei Kant heißt. 
Kants Formel, in der er diesen vielleicht nur scheinbaren Widerspruch faßt, lau-
tet bekanntlich, daß das ästhetische Urteil bzw. das ästhetische Wohlgefallen am 
Schönen einerseits auf der allgemeinen Mitteilbarkeit dieses Zustands oder des 
auf diesem Zustand aufbauenden Urteils beruhen soll (§ 9), während andererseits 
der Gegenstand dieses Wohlgefallens genau deshalb schön genannt wird, weil er 
die Erkenntnis- oder Vorstellungs- oder Gemütskräfte (d.h. hier Einbildungskraft 
und Verstand), wie Kants laxe Terminologie behauptet, in ein freies Spiel ver-
wickelt, das sowohl harmonisch sein oder doch ausgehen soll als auch zu einer 
wechselseitigen Belebung eben jener Erkenntniskräfte führen oder diese aber mit 
sich bringen soll, die es angeblich ins Spiel setzt. Ich werde weiter unten auf das 
Verhältnis von Urteil und Lust bzw. ästhetischer Erfahrung, die Kant unter Um-
gehung einer naheliegenden Problematisierung ihrer Beziehung zueinander oft 
scheinbar leichtfertig identifiziert, zurückkommen. In diesem Zusammenhang 
wird auch das Verhältnis von Freiheit und Teleologie ästhetischer Zustände zu 
befragen sein.

Geschmacksurteile beruhen also weder auf einem objektiven Prinzip (dann 
wären sie Erkenntnisurteile oder praktische Urteile) noch sind sie prinzipienlos 
(dann wäre das Schöne bloß subjektiv-angenehm). Dieses gesuchte und paradoxer-
weise sowohl subjektive wie auch allgemeingültige Prinzip ist der Gemeinsinn, der 
seine Urteile im Unterschied zum gemeinen Verstand nicht auf dunklen Begriffen 
gründet (wie dieser das Kants Überzeugung nach tut), sondern angeblich nach Ge-
fühl urteilt (wobei zunächst offen bleiben muß, ob hier das Gefühl des Schönen auf 
dem Gemeinsinn oder aber der Gemeinsinn auf dem Gefühl gründet):

„Wenn Geschmacksurteile (gleich den Erkenntnisurteilen) ein bestimmtes objektives 
Prinzip hätten, so würde der, welcher sie nach dem letztern fället, auf unbedingte Not-
wendigkeit seines Urteils Anspruch machen. Wären sie ohne alles Prinzip, wie die des 
bloßen Sinnengeschmacks, so würde man sich gar keine Notwendigkeit derselben in 
Gedanken kommen lassen. Also müssen sie ein subjektives Prinzip haben, welches nur 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88

durch Gefühl und nicht durch Begriffe, doch aber allgemeingültig bestimme, was gefalle 
oder missfalle. Ein solches Prinzip aber könnte nur als ein Gemeinsinn angesehen wer-
den [...].“ (KdU B 64)

 Es gibt also einen allen Menschen gemeinsamen Grund für die Einhelligkeit – oder 
sollte man sagen Gleichförmigkeit? – ästhetischer Urteile, die nur gewissermaßen 
durch empirische Verunreinigung differieren können. Und das betrifft auch die 
Möglichkeit eines Streits darüber, was legitimerweise schön zu nennen sei, ein 
Streit, der gerade kein Streit über den Geltungsanspruch ästhetischer Urteile selber 
ist, sondern vielmehr auf diesem beruht und durch ihn allererst ermöglicht wird: 
wir fordern nämlich die allgemeine Einstimmung in unsere Urteile über das Schö-
ne und muten sie jedermann zu, „ohne daß die Urteilenden wegen der Möglichkeit 
eines solchen Anspruchs in Streite sind, sondern sich nur in besonderen Fällen 
wegen der richtigen Anwendung dieses Vermögens nicht einigen können“ (KdU 
B 23). Dieser Gedankenzug wird später den Regelbegriff unschön verwirren und 
paradoxieren: es gibt nämlich einerseits keine allgemeine Regel des Geschmacks, 
während andererseits alles auf die richtige Anwendung von Regeln ankommt, die 
– so wird zu zeigen sein – nur durch Übung gelernt werden kann. Doch dazu 
später. Das irreduzibel empirische Moment, das im Problem der richtigen Anwen-
dung des Geschmacks liegt, versteht Kant als diesem bloß akzidentiell. Die Kon-
sequenz daraus wäre, daß die gesellschaftlichen Geschmacksurteile unter idealen 
Bedingungen – und das meint hier unter Bedingungen der Reinheit von allem 
Empirischen, insbesondere von Reiz, Rührung, Interessen, Begriffen, Zwecken 
etc. – gleich wären, obwohl das Geschmacksurteil nicht objektiv begründbar oder 
ableitbar ist. Daraus folgte als Konsequenz, daß am Ende einer gedachten histo-
rischen Verwirklichung unseres apriorischen Geschmacksvermögens dann auch 
jede Möglichkeit eines Streits über die Schönheit endete. 

III

In diesem Abschnitt werde ich das Verhältnis von Selbstbeschreibung und Selbst-
reflexion bei Kant diskutieren. Die allgemeine Frage, die Kant stellt und mit der 
er sich explizit von der rationalistischen Tradition abzuheben trachtet, soweit sie 
Urteile über das Schöne als verworrene Erkenntnisurteile (und damit zugleich als 
objektiv begründbar) faßte, lautet also: wie läßt sich eine Allgemeingültigkeit be-
gründen, die nicht objektiv belegbar ist? Und spezieller: wie läßt sich Schönheit 
bestimmen, wenn sie sich nicht auf bestimmte Eigenschaften von Gegenständen 
und vielleicht nicht einmal auf begrifflich Prädizierbares reduzieren läßt? Es wird 
zu zeigen sein, daß wir in der Tat über Schönheit so sprechen, ja zu sprechen ge-
zwungen sind, „als ob“ sie eine Bestimmung des Gegenstandes sei.4 Die Analyse 
der Grammatik unseres Gebrauchs des Begriffs ‚Schön‘ bzw. ‚Schönheit‘ mündet 
in einer Analyse dieses „als ob“, und diese Analyse taugt nun, so meine These, 

4 Es ist allerdings die Frage, ob wir das, was ästhetische Lust bereitet, zwangsläufig 
schön nennen.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

zu einer kritischen Reflexion dessen, wie sich hier bei und ausgehend von Kant 
eine Tradition ankündigt, die die ästhetische Differenz als ideologische5 Recht-
fertigungsinstanz außerästhetischer Selbstverhältnisse des Subjekts zu verstehen 
sucht. Bei aller Rede vom reflexiven Charakter des ästhetischen Urteils beschreibt 
Kant im wesentlichen nur die eine Hälfte der Phänomenologie und Funktion der 
ästhetischen Erfahrung, so wie sie hier angesetzt wird: er behandelt vor allem die 
subjektfundierende Funktion der ästhetischen Erfahrung, die sich über den affir-
mativen Bezug des Subjekts auf das Schöne konstituiert. Das reflexive Moment 
(im Sinne einer Verunsicherung der subjektiven Selbst- und Weltverhältnisse) in 
der ästhetischen Erfahrung bleibt dagegen weitgehend ausgeblendet, auch wenn 
Kant das ästhetische Urteil als Reflexionsurteil bestimmt. Aber Kants Reflexions-
begriff ist ein anderer als der von mir in dieser Arbeit angesetzte. Er bezeichnet 
keine Verunsicherungsbewegung, sondern ist Mittel auf dem Weg zu einer Selbst-
vergewisserung des Subjekts durch das Schöne. Reflexiv ist diese Bewegung laut 
Kant, weil sich in ihr die Urteilskraft der Bedingungen ihres normalen Funktionie-
rens versichert und diese eben nicht in Frage stellt.

Einmal mehr wird hier nur in zweiter Linie nach der phänomenologischen 
Angemessenheit der Kantischen Analyse gefragt, sondern die Weise beobachtet, 
in der Kant beobachtet und damit zugleich Modelle kultureller Selbstreflexionen 
oder Selbstbeschreibungen anbietet. Diese vielleicht nur äußerst geringfügige Dif-
ferenz zwischen dem Modell der Selbstreflexion und dem der Selbstbeschreibung 
steht im Zentrum dessen, was hier versucht wird zu befragen. Die theoretische 
Bestimmung der Weise dieser angeblich selbstreflexiven Modelle durch kultu-
relle Selbstbeschreibungen wird hier als ästhetische Ideologie verstanden. Denn 
eine Selbstreflexion, bei der das Resultat schon feststeht (bei Kant ist dies die 
Angemessenheit unserer subjektiven Erkenntniskräfte mit der Beschaffenheit der 
Objekte der Welt) ist keine wahrhafte Selbstreflexion, sondern eine Inanspruch-
nahme einer bestimmten Erfahrungsweise (nämlich hier der ästhetischen) für eine 
ideologische oder fundierende Funktion. Damit entspricht sie nur einem Moment 
der hier normativ ausgezeichneten Theorie der ästhetischen Erfahrung. Durch die 
Selbstreflexion der Urteilskraft anhand eines schönen Gegenstandes soll sich de-
ren Angemessenheit mit den Objekten der Welt erfahren lassen. Ausgeblendet oder 
vielmehr funktional vereinnahmt wird das verunsichernde Moment der Reflexion, 
das sich eben kritisch auf das gründende Moment bezieht.

Kants Modell der ästhetischen Erfahrung als Erfahrung einer Erkenntnis 
überhaupt – wie immer man das verstehen soll – ist eine theoretische Selbstbe-
schreibung einer scheinbar selbstreflexiven Funktion der ästhetischen Erfahrung 

5 Unter Ideologie wird hier die funktionale Inanspruchnahme der ästhetischen Erfah-
rung für außerästhetische Zwecke verstanden. Daneben wird der Terminus ‚Ideolo-
gie‘ in dieser Arbeit auch noch in zwei weiteren Bedeutungen gebraucht: zum einen 
bezeichnet er ein auf Illusionen beruhendes und deshalb falsches Welt- und Selbst-
verhältnis der Subjekte, zum anderen die Verdeckung der Endlichkeit alles Mensch-
lichen. Diese drei Bestimmungen hängen aber zusammen. Ideologisch ist nämlich 
das subjektive Wähnen in einer gesicherten Welt, das z.B. ästhetisch gegründet wird 
und das die Vergänglichkeit menschlicher Sinnstiftung ausblendet.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für jedes Subjekt6, das diese Erfahrung macht, und das heißt bei Kant: Lust am 
Schönen fühlt.7 Bloß scheinbar reflexiv ist diese theoretische Selbstbeschreibung 
einer Selbstreflexion, weil sie eben beschreibt und das Beschriebene affirmiert, 
während bei einer kritischen Selbstreflexion, die diesen Namen verdiente – soweit 
sie möglich ist – das Ergebnis offen bleiben muß. Wenn es denn auf ein Ergebnis 
überhaupt ankommt und nicht vielmehr auf eine Praxis, eine philosophisch-hi-
storische oder aber ästhetische Praxis, die es zu reaffirmieren gilt. Es steht dann 
nicht von vornherein fest, ob im Durchgang durch die Reflexion etwas begründet 
oder fundiert werden kann, oder ob nur radikaler Zweifel, Unsicherheit, Skepsis 
und Kritik (etwa der Ideologie) – also Disharmonie (von Subjekt, Objekt und Welt) 
– übrig bleiben. Eine Theorie der wahren Funktion ästhetischer Erfahrungen müß-
te genau hier ansetzen: sie wäre radikale Infragestellung der ästhetischen Ideo-
logie des Schönen (die nämlich eine letztlich illusionäre Harmonie von Subjekt 
und Objekt als notwendige Bedingung des Ästhetischen postuliert)8 gerade in der 
ästhetischen oder durch die ästhetische Erfahrung selbst. Auf die kritische Funkti-
on der ästhetischen Erfahrung, bei der zunächst unklar ist, in wie weit sie von der 
Beschaffenheit der Gegenstände abhängt, an denen sie gemacht wird (müssen das 
z.B. notwendigerweise Kunstwerke sein?), können Kunstobjekte wiederum refle-
xiv bezogen sein. Solche Kunstwerke thematisieren explizit ihre eigene Funktion, 
sei es formalistisch (indem sie sich schöner Formen irgendwie selbstreflexiv entle-
digen oder deren Funktion zumindest problematisieren) oder inhaltistisch (indem 
sie sich Außerästhetisches zum Thema machen, etwa Politisches oder Soziales), 
indem sie das Konzept und die konstitutive Funktion des Schönen selbst in Frage 
stellen oder negieren. Avancierte Kunstwerke leisten diese (Selbst-)Destruktions-
arbeit, die selbst nicht metaphysisch ist, sondern negativ auf die ideologischen Im-
plikationen des Konzepts der Schönheit bezogen ist, durch die formale Anordnung 
des Materials9, und genau deswegen verdienen sie den Namen ‚Avanciert‘ (cf. Ka-
pitel 1, Abschnitt VIII).

IV

Schön ist also die Harmonie von Subjekt und Welt. In dieser Harmonie offenba-
ren unsere Erkenntniskräfte selbst die angemessene Weise ihres Funktionierens, 
wenn man sie (angeblich) frei betätigt, d.h. spielen läßt. Teleologie und Freiheit 

6 Bei Kant ist es der selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft, der ästhetisch ist.
7 Cf. Andrea Kern: Schöne Lust: eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach Kant 

(Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000).
8 Allerdings ist zu betonen, daß die vom Subjekt gefühlte Harmonie allein nicht schon 

Ideologie ist. Dazu wird sie erst, wenn sie sich einerseits als die einzig zulässige Wei-
se der ästhetischen Relation von Subjekt und Objekt setzt und ihr andererseits (z.B. 
durch ästhetische Theorien) eine Funktion zur Gründung außerästhetischer subjekti-
ver Selbst- und Weltverhältnisse zugesprochen wird.

9 Cf. Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2000).

90 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

dieses Spiels schließen sich aus. Entweder endet das ästhetische Spiel immer mit 
einem abschließenden Urteil und ist dann nicht mehr frei, oder es setzt sich nur 
genau so lange fort bzw. erhält sich nur so lange selbst, wie es frei ist und d.h. 
sich des Urteils enthebt. Dann aber kulminiert es nicht mehr zwangsläufig (wie 
Kant zu denken scheint) überhaupt in einem Urteil, geschweige denn in einem 
Urteil, das dem Gegenstand der ästhetischen Lust Schönheit prädiziert. Ein freies 
Spiel muß der Möglichkeit nach auch disharmonisch sein bzw. enden können (also 
auch ohne abschließendes Urteil aufhören können) und trotzdem eine ästhetische 
Erfahrung sein können. Ebenso kann das Urteilen eine mitlaufende Dimension 
der ästhetischen Erfahrung sein. Vielleicht markieren Erfahren und Urteilen zwei 
Weisen der subjektiven Bezugnahme auf Objekte: einmal als aktiv-passive mittel-
bare Erfahrung dieser Objekte, einmal als aktive Beurteilung dieser Objekte. Kant 
beschäftigt sich in der Tat mehr mit dem Geschmacksurteil als mit dem diesem 
vorgängigen ästhetischen Zustand, für den sich Theorien ästhetischer Erfahrung 
seit Bubner interessieren. Bei Kant wird die Differenz zwischen ästhetischer Er-
fahrung und ästhetischem Urteil niemals explizit befragt.10 Die mindestens laxe 
Gleichsetzung von ästhetischen Zuständen und Urteilen referiert auf Kants mehr 
oder weniger implizite Unterstellung, daß unsere Praxis gleich welcher Art im-
mer eine Urteilspraxis ist, und zwar eine Urteilspraxis, die ausschließlich auf drei 
Arten Urteilen basiert und reduzibel ist, nämlich auf theoretische, auf praktische 
und auf ästhetische Urteile. Dies ist sozusagen der Restrationalismus, an dem Kant 
entgegen seiner Kritik am Rationalismus festhält. Dagegen ließe sich sagen, daß 
möglicherweise ästhetische Zustände gerade mit einer Aufhebung, Aufschiebung 
oder Suspension von Urteilen einhergehen. So beschreibt Kant ja auch die Weise 
des ästhetischen Funktionierens der Urteilskraft: diese befindet sich dann nämlich 
in einem reflexiven Spiel, das darin anders ist gegenüber anderen (z.B. erkennen-
den) Reflexionen, daß es eben nicht teleologisch auf ein Urteil hinausläuft, sondern 
in ihm die Urteilskraft als solche gewissermaßen ihr eigenes reines und formales 
Funktionieren lustvoll fühlt.

V

In diesem Abschnitt möchte ich den Charakter des „Als-ob“ diskutieren. Es wird 
zu fragen sein, inwieweit Kants Projekt genau das versucht, was er selbst nur als 
unmöglich und in sich widersprüchlich denken kann, nämlich subjektiv-allgemei-
ne Prinzipien des Geschmacks zu finden oder zumindest zu suchen und damit 
seine empirischen Bemerkungen über das Schöne und Erhabene zu revidieren. 
Hier wird daher weniger nach der Rechtmäßigkeit der Kantischen Beschreibung 
gefragt als vielmehr nach der Weise, in der Kant selbst die Frage der Ästhetik 
transzendentalphilosophisch problematisiert. Die Analyse seiner Argumentation 

10 Allerdings ist festzuhalten, daß Kant (im Unterschied zu mir) weder von ästhetischer 
Erfahrung noch von ästhetischen Zuständen des Subjekts spricht. Es ist aber sach-
lich gerechtfertigt, mit diesen Begriffen das zu benennen, was Kant beschreibt, auch 
wenn diese Terminologie zu Kants Zeiten nicht gebräuchlich war.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

orientiert sich dabei zunächst an jenem „als ob“, das den Kern der ideologischen 
Funktion ästhetischer Zustände bei Kant begründet. Kant führt die Denkfigur des 
„als ob“ zunächst ein als Erläuterung der spezifischen Weise, in der ästhetische 
Urteile einen allgemeinen Geltungsanspruch erheben und damit gemäß Kants aus 
der Kritik der reinen Vernunft implantierten Kategorientafel als fragwürdigem 
Ordnungsschema einer ästhetischen Theorie (so sie denn überhaupt eine sein soll) 
quantitativ bestimmt werden. Ästhetische Urteile erheben nämlich einen Anspruch 
auf Beistimmung aller als ob sie logische Urteile wären – was hier in erster Linie 
Erkenntnisurteile und darüber hinaus auch moralische Urteile meint, eine weitere 
laxe Identifizierung Kants. Sie erheben Anspruch auf subjektive Allgemeinheit,
wie Kants zugespitzte Formel für dieses offensichtliche Paradoxon lautet, als ob
sie objektive Urteile wären: „Das Geschmacksurteil bestimmt seinen Gegenstand 
in Ansehung des Wohlgefallens (als Schönheit) mit einem Anspruch auf jeder-
manns Beistimmung, als ob es objektiv wäre“ (KdU B 136).

Man kann vielleicht sagen, daß die Kritik der Urteilskraft ihre argumentative 
Kraft aus der streng analytischen Entfaltung dieses Paradoxons oder Zirkels be-
zieht, und daß Kant das Geschmacksurteil gegen dessen (ästhetische) Tradition 
paradoxiert. Das Paradoxon lautet in Kurzform: einerseits ist das schön, was mir 
gefällt (ein Gefallen, das sich indifferent zum bloß Angenehmen und damit zum 
bloß Subjektiven verhält), andererseits gefällt mir das, was schön ist und zwar 
gerade deswegen, weil es schön ist (hier gründet also das subjektive Gefühl auf 
der Beschaffenheit des Gegenstandes bzw. scheint es zunächst so). Man befindet 
sich hier offensichtlich in einem Zirkel, aus dem es weniger herauszukommen 
gilt als vielmehr auf die rechte Weise hineinzukommen, wie man in Anspielung 
auf eine Formulierung Heideggers in Sein und Zeit sagen könnte.11 Schönheit ist 
also weder subjektiv noch objektiv, oder genauer: sie ist zugleich subjektiv (da 
sie sich auf das Verhältnis einer gegebenen Vorstellung auf unser subjektives Ge-
fühl bezieht) und objektiv (weil sie einen allgemeinen Geltungsanspruch unserer 
Urteile postuliert, der zumindest nicht völlig unabhängig von der Beschaffenheit 
der ästhetisch erfahrenen Objekte sein kann).

Dieses Paradoxon zieht sich wie ein Riß durch den ästhetischen Teil der Kri-
tik der Urteilskraft, die nichts anderes ist als die temporalisierende Entfaltung 
der Darstellung und Begründung dieses unmöglichen subjektiv-allgemeinen 
Geltungsanspruchs ästhetischer Urteile. Es wird im Verlauf des Textes all die Be-
griffe, die Kant in seinen Antworten in Anspruch nimmt, kontaminieren: Idee, 
Ideal, Zweck, Gesetz, Regel, Spiel, Harmonie, Gemeinsinn, Mitteilbarkeit etc.

Der Versuch der Auflösung dieses Paradoxons führt nun dazu, Schönheit als 
eine Weise der Relation von Subjekt und Objekt zu verstehen, nämlich als eine 
harmonische Relation. Die Denkfigur dieser Harmonie oder Einhelligkeit, wie 
Kant auch sagt, ist deshalb ideologisch ausd/beutbar, weil sie zwar offensichtlich 
nicht die einzige mögliche (ästhetische) Relation von Subjekt und Objekt ist, die-
ses aber mit scheinbarer Notwendigkeit behauptet oder zumindest voraussetzt. 
Alle anderen (möglicherweise) nichtharmonischen Relationen von Subjekt und 
Objekt werden von Kant aus der Ästhetik bzw. genauer: der Analyse der Ge-

11 Cf. Martin Heidegger: Sein und Zeit (Niemeyer, Tübingen 1993), hier S. 153.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

schmacksurteile entweder ausgeschlossen oder auf Harmonie reduziert (wie das 
Erhabene und das Häßliche).

Andersherum ist auch nicht einzusehen, warum eine solche Harmonie auf 
ein ästhetisches Verhältnis von Subjekt und Objekt beschränkt sein sollte. Jede 
bestimmte Erkenntnis scheint vielmehr (zumindest wenn man Kants Erkennt-
nismodell ungefragt gelten läßt) bereits eine Harmonie oder ein bestimmtes Zu-
sammenstimmen der Erkenntniskräfte (also Verstand und Einbildungskraft) zu 
implizieren, ja nichts weiter zu sein als eben diese harmonische Relation, wenn 
auch unter Maßgabe nicht der reflektierenden, sondern der bestimmenden Ur-
teilskraft eine Subsumption des Besonderen (was Kant zumeist mit der Anschau-
ung gleichsetzt) unter das Allgemeine (das Begriffsvermögen oder der Verstand). 
„Reflektierend“ meint hier einen Gebrauch der Urteilskraft, der ausgehend vom 
Einzelnen das Allgemeine sucht, während „bestimmend“ ein Gebrauch der Ur-
teilskraft ist, der ‚einfach‘ das Besondere unter dem Allgemeinen subsumiert. 
Kant würde sagen, daß die Harmonie in der bestimmenden Urteilskraft nicht 
frei(willig) zustande kommt, sondern unter dem Diktat des begrifflich identi-
fizierenden Verstandes (cf. KdU B 66), während sie im ästhetischen Urteil auf 
freie Weise harmoniert. Es ist die Frage, ob diese Differenz zu halten ist. Die Dif-
ferenz zwischen reflektierender und bestimmender Urteilskraft läge dann nicht 
darin, daß es nur bei der ersteren eine Reflexion gibt (die gibt es auch bei jeder 
Subsumption einer Anschauung unter einen allgemeinen Begriff), sondern dar-
in, daß diese Reflexion anders bzw. überhaupt endet. Dann ließe sich die Spezifik 
der Weise, wie in ästhetischen Urteilen Reflexion im Spiel ist, so verstehen, daß 
sich die Urteilskraft reflexiv auf ihr normales Funktionieren bezieht, und zwar 
in der Weise, daß sie dies tut, indem sie (angesichts eines vorgestellten Gegen-
stands) formal mit sich selbst spielt.

Festzuhalten ist noch, daß Kant große Schwierigkeiten hat, seine leitende Ab-
grenzung von Erkenntnisurteilen und ästhetischen Urteilen durchzuführen bzw. 
-zuhalten. Zum einen behauptet Kant, daß die Freiheit der Einbildungskraft im 
ästhetischen Zustand darin bestehe, daß sie „ohne Begriff schematisiert“ (KdU B 
146). Dies tut sie jedoch nicht nur im ästhetischen Zustand, sondern auch in jedem 
Erkenntnisprozeß, wie aus der Kritik der reinen Vernunft12 erhellt, denn sie ver-
mittelt ja gerade zwischen Begriff und Sinnlichkeit, wenn sie schematisiert, und 
wendet nicht einfach Begriffe auf Anschauungen an, wie Kant fälschlicherweise 
(falsch in Bezug auf seine eigene Theorie) in der Kritik der Urteilskraft wiederholt 
zu behaupten scheint. Wenn der Schematismus der Einbildungskraft begrifflich 
wäre, könnte er eben das nicht leisten, was er doch laut Kant leisten soll: die (zu-
dem richtige) Anwendung der Begriffe auf Anschauungen zu gewährleisten. Zum 
anderen ist die Bestimmung des freien Spiels der Erkenntniskräfte als ein Zusam-
menstimmen von Verstand und Einbildungskraft insofern unspezifisch für ästhe-
tische Zustände, als daß auch bei jeder Erkenntnis ein solches Zusammenstimmen 
vorhanden sein muß. Kant würde wohl darauf erwidern, daß das Zusammen-
stimmen in beiden Fällen – wenn es denn überhaupt die gleiche Weise des Zu-

12 Cf. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1974), Ausgabe B, S. 176-187.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

sammenstimmens ist – auf unterschiedliche Weisen zustande kommt: nämlich im 
ästhetischen Zustand auf eine freie Weise (es ist vor allem die Einbildungskraft, 
die frei ist, und zwar irgendwie von begrifflichen Zwängen, wie auch immer das 
zu verstehen sein soll), während es beim Erkenntnisurteil angeblich einen Zwang 
gibt, den der Verstand auf die Einbildungskraft ausübt.

VI

Eine Leitfrage der hier vorgenommenen Analyse ist die Frage, ob Kant über die 
Beschaffenheit von schön genannten Gegenständen Auskunft gibt oder zu geben 
gezwungen ist. In den ersten Paragraphen der Analytik des Schönen verweigert 
Kant konsequent jede objektive Bestimmung des Schönen13, und zwar mit dem Ar-
gument, es beruhe weder auf Eigenschaften der Gegenstände noch auf Begriffen. 
Während es also zunächst so scheint, als streiche Kant das Objekt aus der ästhe-
tischen Erfahrung, was u.a. eine Nivellierung der Differenz zwischen Kunstwer-
ken und sonstigen Gegenständen zur Konsequenz hätte, an denen wir ästhetische 
Erfahrungen machen können, so ist er gleichwohl gezwungen, doch etwas über 
Objekte zu sagen und damit Beispiele einer Regel anzuführen, von der er behaup-
tet, daß diese selber nicht angebbar sei und daher die Beispiele (Zeichnungen à la 
greque, Laubwerk zu Einfassungen, Papiertapeten, Blumen, musikalische Phan-
tasien, Musik ohne Text (cf. KdU B 49)) nur „als ob“ Erfüllung dieser Regel sein 
können. Die Frage ist, ob es lediglich eines Einstellungswechsels des Subjektes als 
einer aktiven Handlung bedarf, um ästhetische Wahrnehmungen oder Erfahrungen 
machen zu können, der Gegenstand also bloßer Anlaß für ästhetische Erfahrungen 
ist. Oder ob nicht doch die Beschaffenheit des Gegenstandes nicht beliebig sein 
kann, sondern eben doch so sein muß, daß sich in der Vorstellung des Gegenstan-
des zwischen der Einbildungskraft und dem Verstand ein freies Spiel zumindest 
einstellen kann, was ästhetisch lustvoll gefühlt wird oder aber selbst diese Lust ist. 
Das würde heißen, daß das je ne sais quoi der ästhetischen Zustände oder Urteile, 
also die Unmöglichkeit eines adäquaten sprachlichen Ausdrucks derselben oder 
einer angemessenen Beschreibung ihres Zustandekommens, nicht heißt, daß es 
nichts im Objekt gibt, was Bedingung der Möglichkeit bestimmter Erfahrungen 
ist, sondern nur, daß es begrifflich nicht zu fassen und am Objekt begrifflich nicht 
zu identifizieren ist. Schönheit ist nur zu verstehen als Verhältnis von Subjekt und 
Objekt. Dies betrifft also nur die Weise unseres Zugriffs auf Objekte, der eben in 
ästhetischen Bezügen anders ist als in erkennenden: nämlich nicht begrifflich, son-
dern fühlend bzw. lustvoll. Immer wenn Kant letzteres einzuräumen gezwungen 
ist (worüber er nie Rechenschaft abgibt), dann betont er die Bedeutung der forma-
len Beschaffenheit der Gegenstände für das Zustandekommen des ästhetischen 
Spiels und das ästhetische Geschmacksurteil:

„Alle Form der Gegenstände der Sinne (der äußern sowohl als mittelbar auch des innern) 

13 Z.B. als sinnliche Vollkommenheit, wie es Teile der rationalistischen Tradition ver-
standen, z.B. Baumgarten.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

ist entweder Gestalt, oder Spiel: im letztern Falle entweder Spiel der Gestalten (im Raume, 
die Mimik und der Tanz); oder bloßes Spiel der Empfindungen (in der Zeit). Der Reiz der 
Farben, oder angenehmer Töne des Instruments, kann hinzukommen, aber die Zeichnung

in der ersten und die Komposition in dem letzten machen den eigentlichen Gegenstand 
des reinen Geschmacksurteils aus [...].“ (KdU B 42/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Es kommt also alles auf die Zeichnung oder Komposition der Gegenstände an, 
auf ihre bloße Form, denn sonst wären die Geschmacksurteile nicht rein, son-
dern durch Reiz und Rührung kontaminiert. Es ist die Frage, ob die Bestimmung 
der Form der Gegenstände, auf die sich die ästhetische Erfahrung bezieht, durch 
Zeichnung und Komposition schon hinreichend ist. Gleichwohl ist hier das Spiel 
nicht erst im Subjekt, sondern bereits im Gegenstand irgendwie präformiert: z.B. 
in der Musik als Spiel der Töne. „Form“ dient hier als Gegenbegriff gegen eine 
ganze Reihe von Bestimmungen dessen, was auf keinen Fall eine Rolle spielen 
darf für das Zustandekommen ästhetischer Zustände und/oder Urteile: Inhalt, Ma-
terie, Zweck, Begriff, Interesse, Reiz, Rührung etc.: die Reihung wiederholt sich 
in der negativen abgrenzenden Bestimmung der Reinheit des ästhetischen Urteils. 
So daß nur streng formale Beschaffenheiten des Gegenstandes der an ihm zu ma-
chenden ästhetischen Erfahrung ihre Reinheit und damit dessen freie Schönheit zu 
sichern vermögen. Vielleicht müssen diese formalen Bestimmungen des Gegen-
standes der ästhetischen Erfahrung gerade deshalb so vage bleiben, weil sie sich 
dem Konzept der absoluten Reinheit fügen müssen, das konstitutiv mit der Idee 
ästhetischer Freiheit verbunden scheint: Freiheit ist dann die Freiheit von allen em-
pirischen, begrifflichen, utilitaristischen etc. (absurderweise vielleicht sogar: allen 
affektiven/emotionalen) Zusätzen des ästhetischen Zustands. Das freie Wohlge-
fallen am Schönen bezeichnet Kant auch als „Gunst“, die weder mit der Neigung 
noch mit dem Begehren zusammenfallen darf (cf. KdU B 15 f.). Denn im Schönen 
darf die „Freiheit der Einbildungskraft, die in Beobachtung der Gestalt gleichsam 
spielt“ (KdU B 50) nicht durch Zwecke oder Begriffe von Zwecken eingeschränkt 
werden. Zwar keine Zwecke, aber doch Zweckmäßigkeit, sei es Zweckmäßigkeit 
ohne Zweck oder bloß formale Zweckmäßigkeit. Auf die Frage der Zweckmäßig-
keit komme ich zurück.

VII

Dieser Abschnitt beschäftigt sich mit der Freiheit der Einbildungskraft und der 
damit zusammenhängenden Autonomie des Geschmacks(urteils). Während in der 
Dichtkunst die Einbildungskraft wirklich frei ist, ist sie bei der ästhetischen Be-
trachtung von schönen Gegenständen an deren Form gebunden, die ein Spiel er-
möglichen muß:

„Wenn nun im Geschmacksurteile die Einbildungskraft in ihrer Freiheit betrachtet wer-
den muß, so wird sie erstlich nicht reproduktiv, wie sie den Assoziationsgesetzen14 un-

14 Dieser Begriff der „Assoziationsgesetze“ wirft eine Reihe von Fragen auf: Was ist 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96

terworfen ist, sondern als produktiv und selbsttätig (als Urheberin willkürlicher Formen 
möglicher Anschauungen) angenommen; und, ob sie zwar bei der Auffassung eines gege-
benen Gegenstandes der Sinne an eine bestimmte Form dieses Objekts gebunden ist und 
sofern kein freies Spiel (wie im Dichten) hat, so läßt sich doch noch wohl begreifen: daß 
der Gegenstand ihr gerade eine solche Form in die Hand geben könne, die eine Zusam-
mensetzung des Mannigfaltigen enthält, wie sie die Einbildungskraft, wenn sie sich selbst 
frei überlassen wäre, in Einstimmung mit der Verstandesgesetzmäßigkeit überhaupt ent-
werfen würde. Allein daß die Einbildungskraft frei und doch von selbst gesetzmäßig sei, 
d.i. daß sie eine Autonomie bei sich führe, ist ein Widerspruch. Der Verstand allein gibt 
das Gesetz.“ (KdU B 69)

Die Möglichkeit der Freiheit der Einbildungskraft wirft also unmittelbar die Frage 
auf, wer dazu befugt ist, Gesetze zu geben oder zu erlassen. Offensichtlich ist das 
freie Spiel der Einbildungskraft, wie zweckmäßig und für was auch immer, per se 
gesetzlos oder gesetzwidrig. Die Produktivität der Einbildungskraft – die man heu-
te ‚Phantasie‘ nennen würde – bildet Vorstellungen, die sich außerhalb des gesetz-
lichen Rahmens des Verstandes bewegen. Ihre Gesetzlosigkeit muß daher selbst 
gerahmt bleiben, es müssen Grenzen gezogen werden, die das Reservat, in dem die 
Einbildungskraft frei (und womöglich folgenlos) spielen darf, konstituieren. Kant 
hat die Phantasie (die frei spielende Einbildungskraft) auf die Kunst beschränkt 
und damit die Wissenschaft bzw. Metaphysik von der schwärmenden Vernunft 
gereinigt und auf Verstand und Erfahrung gegründet. Kunst unterscheidet Kant 
einerseits vom Handwerk, andererseits von der Wissenschaft. Die freie Kunst ist 
ein Spiel, das nur als Beschäftigung, die für sich selbst angenehm ist, zweckmäßig 
ausfallen (gelingen) kann (cf. KdU B 175). Es gibt weder eine Wissenschaft des 
Schönen noch eine schöne Wissenschaft, während aber die Wissenschaft sehr wohl 
ein Hilfsmittel für schöne Kunst sein kann.

Allerdings findet das Schöne seine Grenze in den „eigentlichen Phantasien, 
womit sich das Gemüt unterhält“, indem die Einbildungskraft „zu dichten Anlaß 
bekommt“. Die veränderlichen Gestalten eines Kaminfeuers und eines rieselnden 
Baches sind nämlich überraschender Weise (denn sie sind reines Formenspiel) 
nicht schön, sondern reizvoll, also mit Empirischem vermischt (cf. KdU B 73). Das 
folgenlose Spiel der Einbildungskraft im schönen (durch die ästhetische Differenz 
abgesteckten) Reservat ist die Begründung für die Möglichkeit der ästhetischen 
Autonomie. Denn nur der Verstand kann sich selbst Gesetze geben, nicht aber die 
Einbildungskraft. Gleichwohl ist das Subjekt in seinen Geschmacksurteilen durch-
aus autonom gegenüber anderen Subjekten, auch wenn dies die diesen zugrunde-
liegende Tätigkeit der Einbildungskraft nicht ist:

„[D]iese Allgemeingültigkeit [des ästhetischen Urteils, J.S.] [soll] sich nicht auf Stim-
mensammlung und Herumfragen bei andern, wegen ihrer Art zu empfinden, gründen, 

das? Sind diese empirisch oder apriorisch? Im Subjekt bzw. seinen Vorstellungen 
oder im Objekt? Sind diese Gesetze notwendig und in jedem Fall gültig? Ist das Sub-
jekt bzw. dessen Einbildungskraft passiv in der Anwendung dieser Gesetze? Oder 
bestimmen diese Gesetze auch deren Aktivität?

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

sondern gleichsam auf einer Autonomie des über das Gefühl der Lust (an der gegebenen 
Vorstellung) urteilenden Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmacke beruhen, gleich-
wohl aber doch auch nicht von Begriffen abgeleitet werden [...].“ (KdU B 135)
„Der Geschmack macht bloß auf Autonomie Anspruch. Fremde Urteile sich zum Bestim-
mungsgrunde des seinigen zu machen, wäre Heteronomie.“ (KdU B 137)

Man läßt sich von seinen Urteilen über die Schönheit durch die Urteile Ande-
rer nicht abbringen, denn auch die Mehrheit des Publikums kann sich offenbar 
in ihren Urteilen irren.15 Auf der anderen Seite sind Geschmacksurteile durch 
die Einheit ihrer Praxis konstitutiv auf Kollektive bezogen, und zwar konstitutiv 
sowohl für diese Urteile selbst als auch für die Kollektive, die sich durch eine 
gewisse Gleichförmigkeit dieser Urteile definieren. Die Allgemeingültigkeit der 
ästhetischen Urteile gründet auf der Autonomie des über das Gefühl urteilenden 
Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmack. Daraus folgt die logische Eigen-
tümlichkeit: 1. Allgemeinheit einzelner Urteile und 2. Notwendigkeit (die jeder-
zeit auf Gründen a priori beruhen muß), die aber doch von keinen Beweisgründen 
a priori abhängt. Es bleibt die Frage, wie das zu denken ist (cf. KdU B 135).

Autonom ist also das Subjekt, wenn es seine Urteile auf sein Gefühl angesichts 
der Vorstellungen von Gegenständen stützt. Dieses Gefühl ist aber dasselbe wie 
die Harmonie oder das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand, die 
bzw. das die Allgemeingültigkeit ästhetischer Urteile a priori sichern soll. Kant 
begründet also die Autonomie des ästhetisch urteilenden Subjekts mit der Auto-
nomie des Geschmacks im Subjekt. Geschmack dagegen wird über den Gemein-
sinn erläutert16, der ein allen menschlichen Subjekten gemeinsamer Sinn sein soll 
(ein „sensus communis aestheticus“/KdU B 160 (Fußnote)), der vom gemeinen 
Verstand differiert und über den wir a priori verfügen, auch wenn seine Ausbil-
dung der übenden Betätigung bedürfen sollte. Dieses Verhältnis von apriorischer 
Bestimmung des Geschmacks und der Realität seiner praktischen Ausübung ist 
hier noch weiter zu befragen. Kant muß ein apriorisches Prinzip unterstellen, das 
im Geschmack sich irgendwie ‚ausdrückt‘ oder zumindest zeigt, um die Analyse 
der Geschmacksurteile in sein transzendentalphilosophisches Begründungsun-
ternehmen17 einzugliedern (dazu später). Zum Problem wird dabei die reale Dif-

15 Das wirft eine ganze Reihe von Fragen auf: was besagt diese immer gegebene Mög-
lichkeit? Was heißt hier irren? Was ist der Maßstab für die Richtigkeit ästhetischer 
Urteile? (cf. KdU B 136 f.)

16 Cf. vor allem §§ 20-22 und 40.
17 Die transzendentale Kritik soll nämlich „das subjektive Prinzip des Geschmacks, als 

ein Prinzip a priori der Urteilskraft, entwickeln und rechtfertigen“ (KdU B 144). Auch 
ein solches subjektives Prinzip a priori bedarf einer Deduktion (cf. KdU B 148), wo-
bei der Leitfaden der Deduktion die formale Eigentümlichkeit bzw. die Betrachtung 
der logischen Form ästhetischer Urteile ist (cf. KdU B 146). – In § 36 stellt Kant fest, 
daß es wenigstens ein subjektives Prinzip a priori geben muß, welches Geschmacks-
urteilen zum Grunde liegt, wenn schon kein objektives möglich ist. Die Aufgabe ist 
also zu zeigen: Wie sind Geschmacksurteile möglich? Dies betrifft die Prinzipien a 
priori der reinen Urteilskraft, die sich in ästhetischen Urteilen deshalb zeigen, weil 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98

ferenz der Geschmacksurteile, die nicht in ihren Geltungsansprüchen zu liegen 
scheint (wie Kant ja auch richtig ausführt), sondern in den Objekten, über die ge-
urteilt wird. Welche Rolle spielen Kultur, Bildung, Empirisches, Übung etc. für 
die Praxis des ästhetischen Urteilens?18 Kants Antwort darauf ist paradox, da er 
einerseits nicht alles Nichtapriorische per Dekret aus dem Geschmack ausschlie-
ßen kann, wenn er nicht eine sehr schiefe und verkürzte Beschreibung desselben 
geben will, und andererseits den apriorischen Charakter der Geschmacksurteile 
braucht, um sie der Transzendentalphilosophie einzufügen.19 In der Konsequenz 
des Kantischen Denkansatzes liegt es, nicht nur Pluralität und apriorische Be-
gründung der Geschmacksurteile zusammenzudenken, sondern paradoxerweise 
die apriorische Begründung der Geschmacksurteile zur notwendigen Bedingung 
ihrer Pluralität zu machen:

„Wenn also das Geschmacksurteil [...] notwendig als pluralistisch gelten muß, wenn man 
es als ein solches würdigt, welches zugleich verlangen darf, daß jedermann ihm beipflich-
ten soll: so muß ihm irgend ein (es sei objektives oder subjektives) Prinzip a priori zum 
Grunde liegen, zu welchem man durch Aufspähung empirischer Gesetze der Gemütsver-
änderungen niemals gelangen kann [...].“ (KdU B 130)

Die transzendentalphilosophische Voraussetzung der Geschmacksurteile ist eine 
unmittelbare Verknüpfung von Vorstellung (sinnlicher Empfindung) und Wohlge-
fallen (subjektivem Gefühl), die „eine transzendentale Erörterung dieses Vermö-
gens“ möglich und „zur Kritik des Geschmacks wesentlich gehörig“ macht (KdU 
B 130 f.). Diese Verbindung ist zugleich notwendig, weil apriorisch, und zufällig 
bzw. frei, weil bloß subjektiv.

sie hier für sich selbst subjektiv Gegenstand sowohl als Gesetz sind (cf. KdU B 148). 
Anders formuliert lautet die Aufgabe, wie sich die Notwendigkeit der mit einer Vor-
stellung verbundenen Lust beurteilen läßt. Hierzu stellt Kant fest, daß Geschmacks-
urteile synthetische Urteile sind, da sie Lust als Prädikat (also doch!) zur Vorstellung 
eines Gegenstandes dazu tun, auch wenn dies keine Erkenntnis ist. Das Prädikat der 
Schönheit ist zwar empirisch, gleichwohl will das ästhetische Urteil durch die ange-
sinnte Zustimmung für  ein Urteil a priori gelten. Daher gehört die Untersuchung der 
ästhetischen Urteile zu der Aufgabe der Transzendentalphilosophie, deren allgemeine 
Fragestellung bekanntlich lautet: wie sind synthetische Urteile a priori möglich?

18 In der Tat gewinnt der Geschmack durch Erfahrung: „Es gibt gar keinen Gebrauch un-
serer Kräfte, so frei er auch sein mag, und selbst der Vernunft (die alle ihre Urteile aus 
der gemeinschaftlichen Quelle a priori schöpfen muß), welcher, wenn jedes Subjekt 
immer gänzlich von der rohen Anlage seines Naturells anfangen sollte, nicht in fehler-
hafte Versuche geraten würde, wenn nicht andere mit den ihrigen ihm vorangegangen 
wären, nicht um die Nachfolgenden zu bloßen Nachahmern zu machen, sondern durch 
ihr Verfahren andere auf die Spur zu bringen, um die Prinzipien in sich selbst zu su-
chen, und so ihren eigenen, oft besseren, Gang zu nehmen“ (KdU B 138).

19 So scheint die Klassik der (apriorisch fundierten) Autonomie des ästhetisch urteilen-
den Subjektes zu widersprechen, da sie nämlich Quellen des Geschmacks a posteriori 
anzeigt (cf. KdU B 138).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99

Unsere Praxis ist bei Kant nichts anderes als die Subsumption des situativ ge-
gebenen Besonderen unter den allgemeinen Begriff. Diese Praxis der Subsump-
tion kann theoretisch (erkennend) sein, praktisch oder ethisch und eben ästhetisch. 
Die ästhetische Subsumption ist nicht die eines Einzelnen (eine einzelne Anschau-
ung oder Vorstellung eines Gegenstandes) unter einen bestimmten Begriff (das 
wäre ein Effekt der bestimmenden Urteilskraft), sondern „des Vermögens der An-
schauungen oder Darstellungen (d.i. der Einbildungskraft) unter das Vermögen der 
Begriffe (d.i. den Verstand), sofern das erstere in seiner Freiheit zum letzteren 
in seiner Gesetzmäßigkeit zusammenstimmt“ (KdU B 146). Den Vorgang dieser 
ästhetischen Subsumption bezeichnet Kant auch als „reflektierende Urteilskraft“, 
d.h. eine solche Verwendung unserer Erkenntniskräfte, die vom Einzelnen ausge-
hend den passenden Begriff sucht. Man kann mit guten Gründen fragen, inwieweit 
es sich bei dieser Bewegung noch um ein Urteil handelt: was ist hier noch Urteil 
zu nennen, wenn es keine Subsumption eines Besonderen unters Allgemeine gibt, 
sondern wenn man ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine – die Regel – sucht? 
Wenn das Allgemeine zum Einzelnen passen soll? Allerdings scheint auch der 
normale Gebrauch unserer Erkenntniskräfte nicht einfach in Subsumptionen des 
Besonderen unter das Allgemeine zu bestehen, sondern in einer dialektischen Be-
wegung, in der sich Besonderes und Allgemeines wechselseitig bestimmen. Worin 
liegt dann aber noch die Differenz zum ästhetischen Gebrauch unserer Erkenntnis-
kräfte? Vielleicht darin, daß diese Bewegung nicht zum Abschluß kommt und also 
offen gehalten wird? Oder darin, daß sie vom Einzelnen und nicht vom Besonde-
rem (das ja schon begrifflich nur ein Fall des Allgemeinen ist) ausgeht?

Kant spricht davon, daß das Geschmacksurteil auf der subjektiven formalen 
Bedingung eines Urteils überhaupt gründet. Dies erläutert er so, daß im ästhe-
tischen Zustand sich so etwas zeigt wie Urteilskraft überhaupt. Das wäre ihr bloßes 
Funktionieren, das sich dann rein formal bestimmte: „Die subjektive Bedingung 
aller Urteile ist das Vermögen zu urteilen selbst, oder die Urteilskraft“ (KdU B 
145). Urteilskraft überhaupt erfordert Zusammenstimmung von Einbildungskraft 
und Verstand, die aber in deren ästhetischer Relation irgendwie anders gegeben 
sein muß, nämlich auf eine formale Weise. Weiter heißt es:

„Weil nun dem Urteile hier kein Begriff vom Objekte zum Grunde liegt, so kann es nur 
in der Subsumtion der Einbildungskraft selbst (bei einer Vorstellung, wodurch ein Ge-
genstand gegeben wird) unter die Bedingungen, daß der Verstand überhaupt von der An-
schauung zu Begriffen gelangt, bestehen. D.i. weil eben darin, daß die Einbildungskraft 
ohne Begriff schematisiert, die Freiheit derselben besteht: so muß das Geschmacksurteil 
auf einer bloßen Empfindung der sich wechselseitig belebenden Einbildungskraft in ihrer 
Freiheit, und des Verstandes mit seiner Gesetzmäßigkeit, also auf einem Gefühle beru-
hen, das den Gegenstand nach der Zweckmäßigkeit der Vorstellung (wodurch ein Gegen-
stand gegeben wird) auf die Beförderung des Erkenntnisvermögens in ihrem freien Spiele 
beurteilen läßt.“ (KdU B 145 f.)

Es werden also nicht einzelne Anschauungen unter Begriffe subsumiert, sondern 
das, was Kant das „Vermögen der Einbildungskraft“ nennt, unter das Vermögen 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100

der Begriffe (Verstand). Es ist aber unklar, wie sich das zu der Erkenntnis verhält, 
daß wir ästhetische Urteile immer nur über einzelne Gegenstände bzw. deren Vor-
stellung fällen. In welcher Weise zeigt sich in einer solchen einzelnen Vorstellung 
vielleicht ja exemplarisch das bloß formale Funktionieren der Urteilskraft? In der Tat 
ist es schwer, diese beiden Bestimmungen ästhetischer Urteile zugleich zu denken: 
einerseits ihre analytische Einzelheit, andererseits ihre transzendentale Funktion.   

VIII

Ich komme jetzt zur Diskussion der Zweckmäßigkeit. Der Weg vom schönen Ob-
jekt zum lustfühlenden Subjekt wird durch eine Kette von Zweckmäßigkeiten 
gesichert, die sich zunehmend und problematischerweise mit einer ideologischen 
Funktion auflädt. Zweckmäßig ist zunächst der Gegenstand für eine Vorstellung, 
diese Vorstellung dann für eine an ihr gefühlte Lust bzw. deren Selbsterhaltung, 
diese Lust wiederum für die wechselseitige Belebung der Erkenntniskräfte, auf-
grunddessen wir wiederum der Beschaffenheit des Gegenstands, dem wir Schön-
heit zusprechen, unterstellen, daß er absichtlich (und zwar real absichtlich in der 
Kunst, hypothetisch absichtlich in der Natur) und zweckvoll genau so beschaffen 
ist wie er ist. Nichts anderes zeichnet die Schönheit von Gegenständen aus als die-
ses „als ob“ sie für uns – d.h. für den Menschen und seine Lust – gemacht seien.

Kant schreibt: 

„In einer Kritik der Urteilskraft ist der Teil, welcher die ästhetische Urteilskraft enthält, ihr 
wesentlich angehörig, weil diese allein ein Prinzip enthält, welches die Urteilskraft völlig a 
priori ihrer Reflexion über die Natur zum Grunde legt, nämlich das einer formalen Zweck-
mäßigkeit der Natur nach ihren besonderen (empirischen) Gesetzen für unser Erkenntnis-
vermögen, ohne welche sich der Verstand in sie nicht finden könnte [...].“ (KdU B L f.)

In der ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft heißt es, daß die Natur für uns 
zweckmäßig ist, „so fern diese sich nach unserer Urteilskraft richtet“, so daß es 
den „Begriff von einer Zweckmäßigkeit der Natur zum Behuf unseres Vermögens 
sein, sie zu erkennen, so fern dazu erfodert wird, daß wir das Besondere als unter 
dem Allgemeinen enthalten beurteilen und es unter den Begriff einer Natur sub-
sumieren können“ (KdU 16).20 Die Urteilskraft setzt eine formale Zweckmäßigkeit 
der Natur a priori voraus und betrachtet damit die Natur, als wäre sie Kunst (cf. 
KdU 17). Denn während Kunst immer absichtsvoll hervorgebracht wird, läßt sich 
der Natur ein Zweck bloß hypothetisch (oder metaphorisch) unterstellen: eben dies 
ist die tiefere Bedeutung all der Passagen, in denen Kant vom „als ob“-Charakter 
u.a. der ästhetischen Urteile spricht (nämlich als ob diese objektive Urteile wären) 
(cf. KdU 18). So müssen z.B. „gewisse Naturdinge so betrachtet werden können, 
als ob sie Produkte einer Ursache sein, deren Kausalität nur durch eine Vorstel-
lung des Objekts bestimmt werden könnte“ (KdU 46). Daher ist die Betrachtung 

20 Zitate aus der ersten Einleitung werden nach der Paginierung der Suhrkampausgabe 
(cf. Fußnote 2) unter [KdU] belegt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101

der Natur, als wäre sie Kunst, bloß ein „Idee“, die unserer Naturerforschung zum 
Prinzip dient (cf. KdU 18). Die in den ästhetischen Zuständen über sich selbst re-
flektierende Urteilskraft setzt voraus, daß die Natur selbst ihre transzendentalen 
Gesetze „spezifiziere“ nach dem Prinzip „der Angemessenheit zum Vermögen der 
Urteilskraft selbst“ (KdU 28). Daraus „entspringt“ nun „der Begriff einer Zweck-
mäßigkeit der Natur“ für die reflektierende Urteilskraft, „indem der Zweck gar 
nicht im Objekt, sondern lediglich im Subjekt und zwar dessen bloßem Vermögen 
zu reflektieren gesetzt wird“ (KdU 29). Daher ist das ästhetische Urteil immer 
ein Reflexionsurteil, denn die Beurteilung der Schönheit ist nichts anderes als der 
selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft (cf. KdU 38), wobei Reflektieren hier 
Vergleichen meint: „Reflektieren (Überlegen) aber ist: gegebene Vorstellungen 
entweder mit andern, oder mit seinem Erkenntnisvermögen, in Beziehung auf einen 
dadurch möglichen Begriff, zu vergleichen und zusammen zu halten“ (KdU 24).21 

Die Zweckmäßigkeit der Natur ist jedoch „gar kein konstitutiver Begriff der Er-
fahrung, keine Bestimmung einer Erscheinung“ (KdU 33), sondern zeigt sich nur 
als die oder in der Reflexion der Urteilskraft selbst, d.h. über das Verhältnis von 
Allgemeinem und Besonderem als solchem (das dann z.B. aus gewaltsamen oder 
freien Gründen harmonisch sein kann). Im ästhetischen Reflexionsurteil ist die 
Urteilskraft a priori gesetzgebend und beweist so ihre (nicht objektive bzw. objek-
tiv begründbare, sondern subjektive) Autonomie als oberes Erkenntnisvermögen, 
die aber eigentlich „Heautonomie“ heißen müßte, da die Urteilskraft weder der 
Natur (wie der Verstand) noch der Freiheit (wie die Vernunft) das Gesetz gibt, son-
dern allein sich selbst (cf. KdU 39).

In der zweiten Einleitung der Kritik der Urteilskraft wird die subjektive Zweck-
mäßigkeit des Naturschönen ganz ähnlich beschrieben und genauer erläutert. Kant 
unterscheidet zwei Funktionsweisen der Urteilskraft, nämlich entweder bestim-
mend zu sein (das vor allem in ihrem Alltagsgebrauch) oder aber reflektierend (in 
ihrem ästhetischen Gebrauch):

„Urteilskraft überhaupt ist das Vermögen, das Besondere als enthalten unter dem Allgemei-
nen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben, so ist die 
Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert, (auch, wenn sie, als transzenden-
tale Urteilskraft, a priori die Bedingungen angibt, welchen gemäß allein unter jenem Allge-
meinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist aber nur das Besondere gegeben, wozu 
sie das Allgemeine finden soll, so ist die Urteilskraft bloß reflektierend.“ (KdU B XXV)22

21 Hier zeigt sich also einmal mehr, daß der von mir in dieser Arbeit angesetzte Refle-
xionsbegriff nicht der Kantische ist.

22 Diese Differenz im Vernunftgebrauch ist wohl nicht so sehr die zwischen Erkennt-
nis und ästhetischem Spiel (wie Kant nahe legt), sondern zwischen dem alltäglichen 
unreflektierten Verstandesgebrauch, der immer alles schon kennt (=richtig unters 
Allgemeine subsumiert) und dem nichts fremd ist auf der einen Seite, und einem 
selbstreflexiven Verstandesgebrauch, der dem jeweiligen Besonderen oder Einzelnen 
gerecht zu werden versucht auf der anderen Seite. Dann wäre die ästhetisch verfah-
rende Urteilskraft ein Modell für einen besseren, weil reflexiv auf seine Tätigkeit 
der Subsumption gerichteten Verstandesgebrauch. Hier gründet wohl Adornos For-

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102

Die reflektierende Urteilskraft gibt sich selbst ein transzendentales Prinzip als Ge-
setz, das sie sich nur aus sich selbst geben kann. Dieses Prinzip schreibt der Natur eine 
Zweckmäßigkeit zu, „als ob gleichfalls ein Verstand (wenn gleich nicht der unsrige) 
sie zum Behuf unserer Erkenntnisvermögen, um ein Sys-tem der Erfahrung nach 
besonderen Naturgesetzen möglich zu machen, gegeben hätte“ (KdU B XXVII). 
Dieser Als-ob-Charakter der Natur, der sich im Schönen offenbart, sichert und fun-
diert erst die transzendentalphilosophische Gründung der Erscheinungen und ihrer 
Gesetzmäßigkeit im Subjekt, denn diese Lust oder dieses Wohlgefallen, die/das wir 
am Schönen fühlen, ist die gefühlte Angemessenheit unserer als Urteilskraft organi-
sierten Erkenntniskräfte mit den Objekten der Welt bzw. deren Ordnung. Das Prinzip 
der Urteilskraft ist „die Zweckmäßigkeit der Natur in ihrer Mannigfaltigkeit“, in dem 
die Natur so vorgestellt wird, „als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Man-
nigfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthalte“. Die Zweckmäßigkeit der Natur zeigt 
sich also darin, daß sie sich durch den Verstand überhaupt unter Regeln und Gesetze 
bringen läßt. Diese Zweckmäßigkeit ist aber bloß hypothetisch in den Objekten und 
keine real zu beweisende Teleologie der Natur. Daraus folgt, daß die „Zweckmäßigkeit 
der Natur [...] ein besonderer Begriff a priori [ist], der lediglich in der reflektierenden 
Urteilskraft seinen Ursprung hat“ (KdU B XXVIII). Die Zweckmäßigkeit der Natur 
für unsere Erkenntnisvermögen ist also ein transzendentales Prinzip, das selbst nicht 
einfach erkannt, sondern nur ästhetisch erfahren werden kann bzw. muß, auch wenn 
Kant selbst scheinbar über ein ausreichend fundiertes transzendentales Wissen ver-
fügt, um diese Funktion der ästhetisch verfahrenden Urteilskraft trotz ihrer angeb-
lichen bloßen Subjektivität objektiv beschreiben zu können. Hier zeigt sich einmal 
mehr die Funktion philosophisch-ästhetischer Theorien für ein reflexives und/oder 
beschreibendes Selbstverhältnis von Kulturen oder Gesellschaften. Wie auch im-
mer: jedenfalls glaubt Kant, die transzendentale Fundierung des Geschmacksurteils 
nicht nur beweisen zu müssen, sondern auch beweisen zu können, und zwar mit-
tels seiner grundlegenden philosophischen Technik: der Deduktion der Weise, wie 
uns Phänomene oder Erscheinungen gegeben sind, aus transzendentalen Prinzipien, 
die zumindest für Kant apriorischen Charakter haben.23 Die Deduktion der Ge-
schmacksurteile ist also laut Kant der entscheidende Teil seiner Kritik der Urteils-
kraft: „Also ist die Zweckmäßigkeit der Natur für unsere Erkenntnisvermögen und 
ihren Gebrauch, welche offenbar aus ihnen hervorleuchtet24, ein transzendentales 
Prinzip der Urteile, und bedarf also auch einer transzendentalen Deduktion, ver-
mittelst deren der Grund, so zu urteilen, in den Erkenntnisquellen a priori aufge-
sucht werden muß“ (KdU B XXXI).

derung, auch außerhalb des Ästhetischen Gerechtigkeit gegenüber dem Nicht-Identi-
schen zu üben.  

23 Es ist vielleicht sehr erhellend, die Differenz von Kant und Hegel oder den Schritt 
zwischen ihnen in der jeweiligen Arbeitsweise festzumachen: Kants Methode ist die 
deduktive Auflösung der Antinomien der Vernunft, während Hegel sie dynamisiert, 
indem er sie dialektisch beschreibt. Cf. hierzu Dieter Henrich: Kant und Hegel. Ver-

such zur Vereinigung ihrer Grundgedanken (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, 
Stuttgart 1982, S. 173-208).

24 Was für eine Art Leuchten ist das? Muß man an Heideggers „Lichtung“ denken?

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

Für Kant kann die Philosophie also nur dann ihrer Fundierungsfunktion gerecht 
werden, wenn sie sich deduktiv25 der Grundlagen der Vernunft und des Vernunftge-
brauchs versichert. Die Reflexion auf die Zweckmäßigkeit der Natur soll die Lücke 
füllen, die Kant in seinem System zwischen Natur und Freiheit gesehen hat:

„Dieser transzendentale Begriff einer Zweckmäßigkeit der Natur ist nun weder ein Na-
turbegriff, noch ein Freiheitsbegriff, weil er gar nichts dem Objekte (der Natur) beilegt, 
sondern nur die einzige Art, die wir in der Reflexion über die Gegenstände der Natur 
in Absicht auf eine durchgängig zusammenhängende Erfahrung verfahren müssen, vor-
stellt, folglich [muß er] ein subjektives Prinzip (Maxime) der Urteilskraft [sein].“ (KdU B 
XXXIV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Auf dieses „Müssen“ komme ich gleich zurück. Kant versucht in der Tat, das schwie-
rige Verhältnis zwischen unserer inneren natürlichen Vernunftanlage und der uns 
äußerlich erscheinenden Natur zu denken. Es bedarf für die Angemessenheit von 
innerer und äußerer Natur einer gewissen Ordnung der äußeren Natur, denn würde 
sie völlig willkürlich erscheinen, könnten wir sie nicht unter Gesetze bringen und 
also auch nicht erkennen. Aber wäre es vorstellbar, daß wir ein Verstandesvermö-
gen hätten, das versucht, dem ihm äußerlich Erscheinenden Gesetze unterzulegen, 
wenn die Natur sich nie unter solche Gesetze bringen ließe, d.h. uns als zufällig 
erschiene? Das gesetzgebende Vermögen des Verstandes und die Beschaffenheit 
der Natur in der Weise, in der wir sie wahrnehmen, können nur in wechselseiti-
ger Relation, also (ko-)evolutionär, entstanden sein: beiderlei Ordnungen bedingen 
sich wechselseitig (wenn auch nicht völlig symmetrisch: die Entwicklung der Welt 
hängt wohl kaum von der Weise ab, wie der Mensch sie wahrnimmt). Es ist nicht 
vorstellbar, daß der Verstand ein gesetzgebendes Vermögen sein kann, wenn nicht 
die Erscheinungen der Natur mindestens gewisse objektive Regelmäßigkeiten auf-
weisen würden. Kant schreibt:

„Der Verstand ist zwar a priori im Besitze allgemeiner Gesetze der Natur, ohne welche 
sie gar kein Gegenstand einer Erfahrung sein könnte: aber er bedarf doch auch überdem 
noch einer gewissen Ordnung der Natur, in den besonderen Regeln derselben, die ihm 
nur empirisch bekannt werden können, und die in Ansehung seiner zufällig sind.“ (KdU 
B XXXV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die Zweckmäßigkeit der natürlichen Ordnung für den Verstand kann nicht von 
diesem gegründet werden, da seine Verfahrensweise selbst auf der Angemessen-
heit von Subjekt und Welt beruht. Die Zweckmäßigkeit oder Angemessenheit der 
Natur für unseren Verstand muß also außerhalb seiner gründen: in der lustvollen 
Erfahrung des Schönen. Auf Verstand (und wahrscheinlich nicht einmal selbstre-
flexive Vernunft) allein kann sich das transzendentale Subjekt mit seiner Erkennt-

25 Es ist die Frage, wie sich dieses deduktive Vorgehen zu einer systematisch angelegten 
Reflexion verhält bzw. zum Verfahren von Descartes, die erste Philosophie meditativ 
in der (letztlich wahnsinnigen) Fiktion eines absoluten Zweifels im Durchgang durch 
diesen auf der Gewißheit des ego cogito zu gründen.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104

nisweise nicht fundieren. Hier zeigt sich eine Revision des Kantischen Projektes, 
die nur vordergründig in einer Integration der Lust am Schönen in das transzen-
dentale System der beiden anderen Kritiken besteht. Der Rückgriff auf das Schöne 
und unsere Gefühle angesichts des Schönen erfolgt nämlich, weil sich auch durch 
einen kritischen Bezug auf Vernunft auf dieser allein nichts Positives gründen läßt. 
Aus dieser (von Kant selbst hier nicht explizit formulierten) Einsicht darein, daß 
sein ganzes früheres Projekt einer kritischen philosophischen Selbstgründung der 
Vernunft so nicht durchführbar ist, erhellt Kants später Rückgriff auf Schönheit 
zur Sicherung seines transzendentalen Projektes. Dessen Voraussetzung, die es 
mit dem Rationalismus trotz aller kritischen Abhebung von demselben teilt, be-
steht in der Annahme, daß Subjekt und Welt beide vernünftig verfaßt sind, worauf 
sich überhaupt erst die Möglichkeit wahrer Vernunfterkenntnisse stützt. Nur die 
Urteilskraft, deren reines Funktionieren sich in der ästhetischen Erfahrung füh-
len läßt, kann die rationalistischen Voraussetzungen der Transzendentalphiloso-
phie – nämlich die angemessene Erkennbarkeit der Objekte der Welt durch das 
menschliche Subjekt – begründen. Denn die Erkenntnis dieser Angemessenheit 
kann selbst kein Resultat des Verstandesgebrauchs sein, sondern muß (sinnlich) 
erfahren werden, da sie dem Verstandesgebrauch a priori eingeschrieben ist:

„Diese Zusammenstimmung der Natur zu unserem Erkenntnisvermögen wird von der 
Urteilskraft, zum Behuf ihrer Reflexion über dieselbe, nach ihren empirischen Gesetzen, 
a priori vorausgesetzt; indem sie der Verstand zugleich objektiv als zufällig anerkennt, 
und bloß die Urteilskraft sie der Natur als transzendentale Zweckmäßigkeit (in Beziehung 
auf das Erkenntnisvermögen des Subjekts) beilegt, weil wir, ohne diese vorauszusetzen, 
keine Ordnung der Natur nach empirischen Gesetzen, mithin keinen Leitfaden für eine 
mit diesen nach aller ihrer Mannigfaltigkeit anzustellende Erfahrung und Nachforschung 
derselben haben würden.“ (KdU B XXXVI/Hervorhebung von mir, J.S.)
„Die gedachte Übereinstimmung der Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer besonderen 
Gesetze zu unserem Bedürfnisse, Allgemeinheit der Prinzipien für sie aufzufinden, 
muß, nach aller unserer Einsicht, als zufällig beurteilt werden, gleichwohl aber doch, für 
unser Verstandesbedürfnis, als unentbehrlich, mithin als Zweckmäßigkeit, wodurch die 
Natur mit unserer, aber nur auf Erkenntnis gerichteten, Absicht übereinstimmt.“ (KdU B 
XXXVIII/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Diese Übereinstimmung, die Kant hier als zufällig bezeichnet, kann so zufäl-
lig nicht sein: ihre kontingente Notwendigkeit ließe sich wohl in der Idee einer 
Koevolution von Mensch und Natur denken. Zufällig kann sie nur erscheinen, 
wenn man den Gegensatz von kausaler Notwendigkeit und vernünftiger Freiheit 
ohne die Möglichkeit einer Vermittlung in den Erscheinungen denkt, wie Kant 
das zu tun gezwungen war. Zwischen der (wenn auch idealistisch unterstellten) 
Kausalität der Natur und der menschlichen Freiheit qua Vernunft läßt sich Kant 
zufolge nur vermitteln, wenn man auf das Übersinnliche rekurriert: das gesamte 
kritische Geschäft Kants läßt sich als der Versuch verstehen, den vernünftigen und 
aus Vernunftgründen notwendigen Zugriff auf Übersinnliches (oder übersinnliche 
Ideen) selbst vernünftig zu regeln und so die Metaphysik als Wissenschaft neu zu 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

fundieren. Denn die Vernunft gerät bekanntlich ins Schwärmen, wenn man sie un-
kritisch gebraucht. Nur das Gefühl der Lust sichert also die Angemessenheit von 
Subjekt und Welt, und zwar „durch die Beziehung des Objekts auf das Erkennt-
nisvermögen“ (KdU B XXXIX). Diese unterstellte Zweckmäßigkeit der Natur für 
die Erkenntniskräfte des menschlichen Subjekts markiert historisch die Schwelle 
zwischen vorkantischem Rationalismus und nachkantischem Idealismus. Über den 
Rationalismus weist hinaus, daß das Schöne in der Perspektive des subjektiven Zu-
griffs analysiert wird. Auf den Idealismus hin weist die subjektgründende Funk-
tion des Schönen und die Interpretation des subjektiven Gewinns am Schönen als 
die Erfahrung der Zweckmäßigkeit der Dinge für uns. Kant selbst nennt die hypo-
thetische Zweckmäßigkeit der Natur „idealisch“ (cf. KdU B XLI). Es ist dabei ein 
„Geheiß unserer Urteilskraft, nach dem Prinzip der Angemessenheit der Natur zu 
unserem Erkenntnisvermögen zu verfahren, so weit es reicht, ohne (weil es keine 
bestimmende Urteilskraft ist, die uns die Regel gibt) auszumachen, ob es irgendwo 
seine Grenzen habe, oder nicht“ (KdU B XLI). Die Zweckmäßigkeit ist selbst das 
Subjektive: „Die Zweckmäßigkeit also, die vor26 dem Erkenntnisse eines Objekts 
vorhergeht, ja sogar, ohne die Vorstellung desselben zu einem Erkenntnis brauchen 
zu wollen, gleichwohl mit ihr unmittelbar verbunden wird, ist das Subjektive der-
selben, was gar kein Erkenntnisstück werden kann“ (KdU B XLIII).

Die Lust ist selbst eine ästhetische Vorstellung der Zweckmäßigkeit, und diese 
„Lust kann nichts anders als die Angemessenheit desselben zu den Erkenntnis-
vermögen [sein], die in der reflektierenden Urteilskraft im Spiel sind, und sofern 
sie darin sind, also bloß eine subjektive formale Zweckmäßigkeit des Objekts aus-
drücken“ (KdU B LIV). Der Gegenstand, an dessen Vorstellung sich die Urteils-
kraft lustvoll und zugleich selbstreflexiv betätigt, muß durch seine Form diese 
ästhetische Erfahrung, die an ihm gemacht werden kann, ermöglichen, vielleicht 
sogar (mindestens im Erhabenen, wenn auch dort gerade durch seine Unförmig-
keit) erzwingen. Auch wenn Kant nicht müde wird zu betonen, Schönheit sei ent-
gegen der rationalistischen Tradition keineswegs irgendwie objektiv bestimmbar 
oder regelgeleitet herstellbar, so muß er doch bestimmte Gegenstände auszeichnen, 
die eben durch ihre Beschaffenheit zumindest sich eher als andere dazu eignen, an 
ihnen eine ästhetische Lust zu erfahren, und zwar notwendigerweise:

„Wessen Gegenstandes Form (nicht das Materielle seiner Vorstellung, als Empfindung 
[also nicht seine sinnliche Anschauung, J.S.]) in der bloßen Reflexion über dieselbe (ohne 
Absicht auf einen von ihm zu erwerbenden Begriff) als der Grund einer Lust an der Vor-
stellung eines solchen Objekts beurteilt wird: mit dessen Vorstellung wird diese Lust auch 
als notwendig verbunden geurteilt, folglich als nicht bloß für das Subjekt, welches diese 
Form auffaßt, sondern für jeden Urteilenden überhaupt. Der Gegenstand heißt alsdann 
schön; und das Vermögen, durch eine solche Lust (folglich auch allgemeingültig) zu ur-
teilen, der Geschmack.“ (KdU B XLIV f./Hervorhebung von mir, J.S.)

Auf der anderen Seite betont Kant immer wieder, daß die Übereinstimmung von 

26 Die Frage ist, wie dieses „vor“ zu verstehen ist: Logisch? Strukturell? Apriorisch? 
Temporal? Transzendental?

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106

Gegenstand und Vermögen zufällig ist (was ich durch koevolutionäre Kontingenz 
zu er- oder übersetzen versuchte) und nicht notwendig (daß sich zumindest ihre 
Notwendigkeit aus menschlicher Perspektive nur als zufällig darstellt):

„[...] so ist es allein die Gesetzmäßigkeit, im empirischen Gebrauche der Urteilskraft über-
haupt (Einheit der Einbildungskraft mit dem Verstande) in dem Subjekte, mit der die 
Vorstellung des Objekts in der Reflexion, deren Bedingungen a priori allgemein gelten, 
zusammen stimmt; und da diese Zusammenstimmung des Gegenstandes mit den Vermö-
gen des Subjekts zufällig ist, so bewirkt sie die Vorstellung einer Zweckmäßigkeit des-
selben in Ansehung der Erkenntnisvermögen des Subjekts.“ (KdU B XLV/Hervorhebung 
von mir, J.S.)

Hier scheint es so, als würde gerade die Zufälligkeit der Zusammenstimmung der 
Beschaffenheit des Gegenstands mit den Vermögen des Subjekts deren Zweckmä-
ßigkeit sichern. Auf diesen Punkt komme ich im letzten Abschnitt (XII) dieses 
Kapitels zurück. Es wird von Kant an dieser Stelle nicht weiter reflektiert, wie sich 
dieser Widerspruch zwischen Notwendigkeit oder Nötigung zu ästhetischen Erfah-
rungen durch die Form schöner Objekte und der subjektiven Freiheit, mit der die 
Erkenntniskräfte zur Übereinstimmung gelangen sollen, wenn die Harmonie schön 
(und zweckvoll) sein soll, auflösen läßt. Vielleicht schreibt sich hier nur das grund-
legende Paradoxon Kants fort, das aus dem Versuch resultiert, das Verhältnis von 
Gesetz (oder Kausalität) und Freiheit im Subjekt simultan – als freie Selbstgesetzge-
bung – zu denken. Jedenfalls lassen sich Gesetz und Freiheit nicht auf den Dualis-
mus von Objekt und Subjekt verrechnen. Es ist vielleicht aussichtsreicher, beide als 
Bestimmungen von Relationen zwischen Subjekt und Objekt zu denken, wenn man 
sich dieser problematischen Terminologie überhaupt noch bedienen will.

Wir sprechen in der Tat so, „gleich als ob es [das Gefühl der Lust an der Schön-
heit, J.S.] ein mit dem Erkenntnisse des Objekts verbundenes Prädikat wäre, jeder-
mann zugemutet und mit der Vorstellung desselben verknüpft werden soll“ (KdU 
B XLVI/Hervorhebung von mir, J.S.). Dieses als ob begründet den allgemeinen 
Geltungsanspruch ästhetischer Urteile, 

„weil der Grund zu dieser Lust in der allgemeinen obzwar subjektiven Bedingung der re-
flektierenden Urteile, nämlich der zweckmäßigen Übereinstimmung eines Gegenstandes 
(er sei Produkt der Natur oder der Kunst) mit dem Verhältnis der Erkenntnisvermögen 
unter sich, die zu jedem empirischen Erkenntnis erfordert wird (der Einbildungskraft und 
des Verstandes), angetroffen wird.“ (KdU B XLVII)

Es bleibt jedoch zweifelhaft, ob das Kunstschöne die Zweckmäßigkeit der Erkennt-
nisvermögen sichern kann, wenn es sein Zustandekommen einer künstlerischen 
Absicht verdankt, die nicht(s) mehr gründen kann, da sie sich selbst bloß subjektiv 
setzt. Kants Integration des Kunstschönen erfolgt daher durch seine im Abschnitt 
X dieses Kapitels erläuterte Behauptung, daß die Natur durch das Genie der Kunst 
die Regel gibt. Jedenfalls kann die Lust an – seien es naturschönen oder kunst-
schönen – Gegenständen niemals (schon gar nicht a priori) aus der Beschaffenheit 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

des Gegenstandes oder aus den ihn subsumierenden Begriffen abgeleitet werden. 
Daraus folgt, daß man den Gegenstand eben versuchen muß, wenn man feststel-
len will, ob er Lust erregt. Hierin gründet die ganze Abhängigkeit der apriorischen 
Konstruktion der Kantischen Ästhetik von einem irreduzibel empirischen Moment, 
das den Geschmack zu einem Vermögen macht, das man durch Übung verfeinern 
und immer wieder prüfen muß, da er letztlich kein Vermögen a priori sein kann. 
Geschmack ist eben nicht angeboren, sondern stellt sich in einer kulturell und sozial 
gerahmten Urteilspraxis in der Entwicklung der je einzelnen Subjekte erst her – ein 
Argument, das u.a. Bourdieu27 in Erinnerung ruft. Diesen Zusammenhang zwischen 
vorgeblicher individueller ästhetischer Erfahrung und in ästhetischen Urteilen (oder 
durch ästhetische Urteile) hergestellten positiven (subjektive Zustimmung) oder ne-
gativen (subjektive Abgrenzung) Bezug28 auf eine soziale Urteilsgemeinschaft hat 
Kant zumindest auch gesehen, da er an einer Stelle schreibt, daß die ästhetischen Ur-
teile den Geschmack des Subjekts „beweisen“ sollen.29 Das würde bedeuten, daß sich 
durch eine Urteilspraxis, die sich auf bestimmte Objekte ästhetisch bezieht und diese 
ästhetisch reflektiert, eine Gemeinschaft zu gründen vermag. Ästhetische Urteile 
haben also einen intrinsischen Bezug auf eine normative Kollektivität (oder eine kol-
lektive Normativität). Kant hingegen knüpft den Nachweis dessen, daß ein Subjekt 
Geschmack habe, daran, daß das Subjekt sein Urteil nicht durch Nachahmung ge-
winnt, sondern a priori gründet, ohne doch auf Begriffe zurückzugreifen. Man müß-
te also gegen Kant zeigen, daß die Abhängigkeit des Geschmacks von (kulturellen) 
Kontexten jedweder Art es zweifelhaft macht, ihn unter die apriorischen Vermögen 
zu zählen, wie immer man das modifiziert. Das Paradoxon, das Kant umtreibt und 
das er immer wieder wiederholt, ist nicht aufzulösen, schon gar nicht durch eine 
transzendentale Verankerung der Lust am Schönen. Denn diese ist weder subjektiv 
noch objektiv, sondern bezeichnet eine Weise, in der wir in bestimmten (z.B. ästheti-
schen oder künstlerischen) Praktiken auf Objekte Bezug nehmen. Insofern ist Kants 
Analyse und Beschreibung des Geschmacksurteils treffend, seine transzendental-
philosophische Deduktion dessen, daß es notwendigerweise so sein muß, wie er es 
beschreibt, ist keineswegs zwingend. Gleichförmigkeit ästhetischer Urteile kommt 
nicht durch transzendentale Tieferlegung (z.B. Geschmack als allgemeines Substrat 
der Menschheit) zustande, sondern durch bestimmte subjektive Praktiken, die kul-
turell und historisch variieren können. Diese Möglichkeit ist ihnen nicht akzidentiell 
(wie Kant zu glauben scheint), sondern sie ist ihnen konstitutiv eingeschrieben.

Daher muß Kant entgegen seinen transzendentalphilosophischen Annahmen 
einräumen, daß Geschmack und Kultur zumindest irgendwie zusammenhängen, 

27 Cf. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1999).
28 Über positive wie negative Bezüge des subjektiven ästhetischen Urteilens auf Urteils-

gemeinschaften – wie immer fiktional diese letztlich auch sein mögen – können sich 
Individuen wiederum selbst konstituieren bzw. beschreiben. Die angebliche Singula-
rität bzw. Originalität der Urteile soll dann die Individualität des solcherart Urteilen-
den verbürgen.

29 „Überdies wird von jedem Urteil, welches den Geschmack des Subjekts beweisen

soll, verlangt: daß das Subjekt [...] sein Urteil [...] a priori absprechen [nach der Aka-
demieausgabe: aussprechen, J.S.] solle“ (KdU B 136/Hervorhebung von mir, J.S.).

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108

und zwar nicht im Kantischen Sinne des a priori. Kultur ist nicht einfach Effekt ei-
nes transzendentalen Geschmacksvermögens, sondern bedingt zumindest auch die 
Konstitution des Geschmacksvermögens selbst, was Kant auch indirekt einräumt, 
wenn er die Bedeutung der Übung innerhalb kultureller Praktiken zu betonen ge-
zwungen ist, um seine Beschreibung nicht falsch werden zu lassen. Das Gefühl für 
Schönheit gründet auf sittlicher Kultur der Menschheit: 

„Da aber der Geschmack im Grunde ein Beurteilungsvermögen der Versinnlichung sitt-
licher Ideen (vermittelst einer gewissen Analogie der Reflexion über beide) ist, wovon 
auch, und von der darauf zu gründenden größeren Empfänglichkeit für das Gefühl aus 
den letzteren (welches das moralische heißt) diejenige Lust sich ableitet, welche der Ge-
schmack, als für die Menschheit überhaupt, nicht bloß für eines jeden Privatgefühl, gültig 
erklärt: so leuchtet ein, daß die wahre Propädeutik zur Gründung des Geschmacks die 

Entwickelung sittlicher Ideen und die Kultur des moralischen Gefühls sei; da, nur wenn 
mit diesem die Sinnlichkeit in Einstimmung gebracht wird, der echte Geschmack eine 
bestimmte unveränderliche Form annehmen kann.“ (KdU B 263 f./alle Hervorhebungen 
von mir, J.S.)

In dieser intellektuellen Aufrichtigkeit des Kantischen (Be-)Schreibens, die nicht 
zögert, im Namen der richtigen Beschreibung ihre eigenen argumentativen Vor-
aussetzungen zu suspendieren, liegt in der Tat eine große Stärke und Fruchtbarkeit 
Kants, die ihn bzw. seine Texte bis heute noch aktuell erscheinen lassen.

IX

In diesem Abschnitt geht es um die Weise, wie das Naturschöne laut Kant für uns 
einen transzendentalen „Wink“ enthält, den es zu entziffern gilt. Das prototypisch 
Schöne ist laut Kant die Mannigfaltigkeit der bis zur Üppigkeit verschwenderischen 
Natur (cf. KdU B 72). Schön ist also die absolute und reine Gabe der Natur, wenn 
es so etwas geben kann. Diese Gabe der Natur gilt es zu entziffern, was zugleich 
das transzendentalphilosophische Unternehmen Kants ermöglicht wie begründet. 
Es gilt nämlich, die „wahre Auslegung der Chiffreschrift“ zu finden, wodurch „die 
Natur in ihren schönen Formen figürlich zu uns spricht“ (KdU B 170) – z.B. im 
Vogelgesang. Die Sprache der Natur können wir nur vernehmen oder gar verste-
hen, wenn es eine Distanz zum vorgestellten Gegenstand gibt, die es ermöglicht, 
die Urteilskraft in ein reflektierendes Spiel über die Modifikationen der Sinne zu 
versetzen. Daher können nur gesehene oder gehörte und solchermaßen distanzier-
te Dinge schön sein. Es bedarf einer Distanz (Sehen und Hören), um über die sich 
in der Empfindung zeigenden Modifikationen der Sinne zu reflektieren. Nur Licht 
und Schall enthalten „gleichsam eine Sprache, die die Natur zu uns führt, und die 
einen höhern Sinn zu haben scheint“ (KdU B 172). Farben und Laute künden von 
der Wohlgeordnetheit der Welt, so daß unser Interesse am Schönen (zumindest 
der Natur) immer zugleich ein moralisches ist, denn: „Dagegen aber behaupte ich, 
daß ein unmittelbares Interesse an der Schönheit der Natur zu nehmen (nicht bloß 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

Geschmack haben, um sie zu beurteilen) jederzeit ein Kennzeichen einer guten 
Seele ist [...]“ (KdU B 164). Hier beschreibt Kant also das eingangs dieses Kapitels 
erwähnte moralische Interesse, daß der Mensch am Naturschönen entwickelt. Wer 
Naturdinge ästhetisch betrachtet, nimmt ein intellektuelles bzw. moralisches Inter-
esse an deren Schönheit: nicht nur die Form der Produkte der Natur, sondern auch 
das Dasein derselben gefällt. Dagegen ist das Interesse am Kunstschönen nicht 
automatisch gut bzw. kündet nicht vom moralisch Guten. Dies begründet auch den 
„Vorzug der Naturschönheit vor der Kunstschönheit“ (KdU B 167). So verschwin-
det unser Interesse an Dingen, wenn diese nicht mehr naturschön sind, sondern 
bloß dem Naturschönen nachgemacht. Der Gedanke an den Betrug, in dem uns 
Kunstschönes als Naturschönes verkauft wird (z.B. wenn man den Gesang der 
Vögel imitiert, der ja von der Fröhlichkeit und Zufriedenheit mit der Existenz kün-
det)30, zerstört unsere Lust. Der Gedanke des natürlichen Hervorgebrachtseins muß 
unsere Anschauung der Natur und die Reflexion über diese Vorstellung begleiten.

Das Naturschöne enthält eine Botschaft, es zeigt eine Spur oder gibt einen 
Wink, anzunehmen, es „enthalte in sich irgend einen Grund, eine gesetzmäßige 
Übereinstimmung ihrer Produkte zu unserm von allem Interesse unabhängigen 
Wohlgefallen [...]: so muß die Vernunft an jeder Äußerung der Natur von einer die-
ser ähnlichen Übereinstimmung ein Interesse nehmen; [...] Dieses Interesse aber 
ist der Verwandtschaft nach moralisch“ (KdU B 169). Dieses Interesse haben wir 
nur, wenn es sich wirklich um Naturschönheit handelt. Natur zeigt sich in ihren 
schönen Produkten als gleichsam absichtlich nach gesetzmäßiger Anordnung her-
gestellt und als Zweckmäßigkeit ohne Zweck, welchen wir natürlicher Weise in 
uns selbst (in unserer moralischen Bestimmung) finden. In der ästhetischen Be-
urteilung geht es um die Angemessenheit der Vorstellung zur harmonischen (sub-
jektiv-zweckmäßigen) Beschäftigung beider Erkenntnisvermögen in ihrer Freiheit, 
wobei die Urteilskraft genötigt wird, diesen Vorstellungszustand mit Lust zu emp-
finden. Diese Lust muß notwendig bei jedermann auf den nämlichen Bedingungen 
beruhen, weil sie subjektive Bedingungen der Möglichkeit einer Erkenntnis über-
haupt sind (cf. KdU B 155).31

In § 38 – also der Deduktion, deren lapidare Kürze eigentümlich ihrer lange 
angekündigten angeblichen Bedeutung kontrastiert – erläutert Kant die Weise, in 
der das Naturschöne einen „Wink“ enthält.32 Im reinen Geschmacksurteil ist näm-

30 Das heißt in der Konsequenz: Kunstschönes kündet nicht von der Zufriedenheit und 
Fröhlichkeit mit der Existenz. Kunst ist entweder bloß Nachahmung des Naturschö-
nen bis zur Täuschung und dann ist ihre Wirkung der des Naturschönen abgeborgt, 
oder sie ist auf unser Wohlgefallen sichtbarlich gerichtete Kunst, dann ist aber kein 
unmittelbares Interesse, sondern ein mittelbares Interesse an der zum Grunde lie-
genden Ursache einer Kunst, welche nur durch ihren Zweck, niemals an sich selbst, 
interessieren kann (cf. KdU B 171).

31 Es ist hier die Frage, ob jede Erkenntnis mit gefühlter Harmonie einhergehen soll 
oder nur Erkenntnis überhaupt.

32 Es stellt sich hier auch die Frage, warum Kant überhaupt noch neben der „Expositi-
on“ (die Analyse des Schönen und Erhabenen) eine „Deduktion“ schreibt. Die erste 
Antwort darauf ist natürlich, daß nur diese den transzendentalen Anspruch ästheti-

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110

lich das Wohlgefallen an dem Gegenstande mit der bloßen Beurteilung seiner 
Form verbunden. In diesem Wohlgefallen zeigt sich die subjektive Zweckmäßig-
keit derselben (nämlich der Form des Gegenstandes) für die Urteilskraft, welche 
wir mit der Vorstellung des Gegenstandes im Gemüte verbunden empfinden. Da-
bei ist unsere Urteilskraft in Ansehung der formalen Regeln der Beurteilung auf 
die subjektiven Bedingungen des Gebrauchs der Urteilskraft überhaupt gerichtet. 
Die Allgemeingültigkeit ästhetischer Urteile bezieht sich auf „dasjenige Subjek-
tive, welches man in allen Menschen (als zum möglichen Erkenntnisse überhaupt 
erforderlich) voraussetzen kann“ und daraus folgt, daß „die Übereinstimmung ei-
ner Vorstellung mit diesen Bedingungen der Urteilskraft als für jedermann gültig 
a priori angenommen werden“ kann, weshalb die Lust an einer schönen Vorstel-
lung jedermann angesonnen werden kann. Sehr interessant ist auch die Fußnote 
zur Deduktion:

„Um berechtigt zu sein, auf allgemeine Beistimmung zu einem bloß auf subjektiven 
Gründen beruhenden Urteile der ästhetischen Urteilskraft Anspruch zu machen, ist 
genug, daß man einräume: 1) Bei allen Menschen seien die subjektiven Bedingungen 
dieses Vermögens, was das Verhältnis der darin in Tätigkeit gesetzten Erkenntniskräfte 
zu einer Erkenntnis überhaupt betrifft, einerlei; welches wahr sein muß, weil sich sonst 
Menschen ihre Vorstellungen und selbst das Erkenntnis nicht mitteilen könnten. 2) Das 
Urteil habe bloß auf dieses Verhältnis (mithin die formale Bedingung der Urteilskraft) 
Rücksicht genommen, und sei rein, d.i. weder mit Begriffen vom Objekt noch Empfin-
dungen, als Bestimmungsgründen, vermengt. Wenn in Ansehung dieses letztern auch 
gefehlt worden, so betrifft das nur die unrichtige Anwendung der Befugnis, die ein 
Gesetz uns gibt, auf einen besondern Fall, wodurch die Befugnis überhaupt nicht aufge-
hoben wird.“ (KdU B 151)

Was Kant der Schönheit an Beweislast aufbürdet, folgt aus einer Einsicht, die nie-
mals explizit ausgesprochen und höchstens in den beiden Einleitungen (vor allem 
der früheren) angedeutet wird, aber gerade die Notwendigkeit begründet, den 
ersten beiden Kritiken eine dritte hinzuzufügen, die die ersten beiden fundiert. 
Offensichtlich ist es Kants früheres kritisches und transzendentales Projekt, die 
Metaphysik im Durchgang durch eine selbstreflexive Kritik der Vernunft neu (als 
Wissenschaft) zu begründen. Notwendig wird die dritte Kritik deshalb, weil dies 
letztlich unmöglich ist: auf Vernunft oder Verstand allein läßt sich nichts Positi-
ves gründen. Auf diese (implizit bleibende) Einsicht reagiert Kant, indem er die 
Schönheit der Natur und die Weise unseres Bezuges zu ihr als transzendentalen 
Beweis dafür nimmt, daß der Mensch in die Welt paßt und seine Vernunft die-
se angemessen erkennen kann, auch wenn alle Erkenntnis im transzendentalen 
Subjekt die Bedingung ihrer Möglichkeit findet. Schönheit stiftet hier also Sinn, 
indem sie eine Subjektivität transzendental fundiert, die selbst transzendental 
für die Möglichkeit der Erkenntnisse ist. Womit nicht gesagt sein soll, daß der 

scher Urteile ableiten kann. Faktisch jedoch scheint Kant nichts Neues gegenüber der 
Exposition zu liefern. Er fängt lediglich noch einmal an (oder tut jedenfalls so) und 
behauptet dann, dies sei eine Deduktion.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, daß es Unsinn ist, dies philosophisch 
(also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Damit zugleich räumt Kant den Einwand 
des Skeptikers beiseite, der die Frage aufwirft, woher wir denn wissen können, 
daß unsere Erkenntnis der Welt dieser auch angemessen ist bzw. zugespitzt: ob es 
sich rational beweisen lasse, daß es eine äußere Realität überhaupt gibt.

X

Ich komme jetzt zur Rekonstruktion einer genuin ästhetisch bestimmten Subjek-
tivität in der Kritik der Urteilskraft. Natur und Kunst verweisen laut Kant aufein-
ander und bedingen sich wechselseitig: einerseits muß Naturschönes so scheinen, 
als ob es durch eine Absicht geformt wurde, die aber nur hypothetisch angenom-
men werden kann, während andererseits die Kunst (zumindest die Kunst des 
Genies) als Natur scheinen muß, also ihren künstlichen Charakter gerade verber-
gen muß. Diese Forderung hat schon Pseudo-Longin in seiner Schrift Über das 
Erhabene erhoben: demnach müssen rhetorische Figuren, wenn sie gelingen sol-
len, ihren künstlichen Charakter verbergen und eine pseudo-natürliche Genese 
ausstellen.33 Kant schreibt: „An einem Produkte der schönen Kunst muß man sich 
bewußt werden, daß es Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muß die Zweck-
mäßigkeit in der Form desselben von allem Zwange willkürlicher Regeln so frei 
scheinen, als ob es ein Produkt der bloßen Natur sei“ (KdU B 179). Kunst muß 
also vortäuschen, daß sie Natur sei. Und zwar muß sie das zunächst aus strate-
gischen Gründen der transzendentalphilosophischen Argumentation Kants. Denn 
auf dem Kunstschönen läßt sich für den Menschen nichts gründen, eben weil es 
real von Menschen gemacht ist. Daher muß auch das Kunstschöne auf Natur und 
natürlich scheinende Notwendigkeit zurückgeführt werden, weil es sonst keine 
transzendentale Funktion in Kants System haben könnte. Weiter heißt es:

„Auf diesem Gefühle der Freiheit im Spiele unserer Erkenntnisvermögen, welches doch 
zugleich zweckmäßig sein muß, beruht diejenige Lust, welche allein allgemein mitteilbar 
ist, ohne sich doch auf Begriffe zu gründen. Die Natur war schön34, wenn sie zugleich als 
Kunst aussah; und die Kunst kann nur schön genannt werden, wenn wir uns bewußt sind, 
sie sei Kunst, und sie uns doch als Natur aussieht.“ (KdU B 179)

Als Natur erscheinen kann Kunst paradoxerweise nur, wenn sie auf eine be-
stimmte Weise regelgeleitet produziert wird. Sie darf nämlich einerseits nicht 
mechanisch aus Regeln abgeleitet werden (hier gründet Kants Kritik an z.B. ra-
tionalistischen Regelpoetiken), andererseits muß sie aber irgendeinen Bezug auf 
Regeln immer noch haben. Das Kunstwerk erscheint genau dann als Natur, wenn 
es diese wie auch immer gearteten Regeln erfüllt. Diese schwierige Bestimmung 
der Regelerfüllung von Kunstwerken, die letztlich ihre Schönheit verbürgen soll, 
beschreibt Kant als „Pünktlichkeit“:

33 Cf. Longinus: Vom Erhabenen (Reclam, Stuttgart 1988).
34 Aus welchen Gründen benutzt Kant hier die Vergangenheitsform?

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

„Also muß die Zweckmäßigkeit im Produkte der schönen Kunst, ob sie zwar absichtlich 
ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schöne Kunst muß als Natur anzusehen sein, ob 
man sich ihrer zwar als Kunst bewußt ist. Als Natur aber erscheint ein Produkt der Kunst 
dadurch, daß zwar alle Pünktlichkeit in der Übereinkunft mit Regeln, nach denen allein 
das Produkt das werden kann, was es sein soll, angetroffen wird; aber ohne Peinlichkeit, 
ohne daß die Schulform durchblickt, d.i. ohne eine Spur zu zeigen, daß die Regel dem 
Künstler vor Augen geschwebt, und seinen Gemütskräften Fesseln angelegt habe.“ (KdU 
B 180/Hervorhebung von mir, J.S.)

Hier kündigt sich an, daß über die Regelproblematik bereits die Frage nach der Frei-
heit des Künstlers bzw. Genies eingeleitet wird, die laut Kant durch die Regel be-
grenzt werden muß, damit das Genie nicht bloß genialen Unsinn produziert. Kants 
Beschreibung schwankt hier zwischen der Hypothese einer aktiven, starken Indivi-
dualität des Genies und einer schwachen, medialen Theorie derselben. Einerseits ist 
es nämlich der geniale Künstler, der durch sein Produkt ein Exempel für eine Regel 
gibt, die es vor diesem Produkt so nicht gegeben hatte (was man als gattungseröff-
nende Funktion großer Kunst erläutern könnte), ein Künstler also, der aus sich selbst 
heraus sich bzw. seinen Produkten Regeln oder Gesetze geben kann. Andererseits 
beschreibt Kant den Vorgang der genialen Regelsetzung auch medial: es sei die Na-
tur, die durch das Genie der Kunst die Regel gebe. Die Frage ist also, ob der Künstler 
souverän und bewußt neue Regeln setzen oder verwenden kann (aber warum kann 
er dann über diesen Vorgang keine Auskunft geben, wie Kant bemerkt?), oder ob 
sich die Regel irgendwie ‚von selbst‘ in das Kunstprodukt als Natur einschreibt: 
„Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der Kunst die Regel gibt. Da das Talent, 
als angebornes produktives Vermögen des Künstlers, selbst zur Natur gehört, so 
könnte man sich auch so ausdrücken: Genie ist die angeborne Gemütslage (ingeni-
um), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt“ (KdU B 181).

Das Genie ist also selbst Natur bzw. deren Medium. Alle schöne Kunst ist laut 
Kant notwendig Kunst des Genies, gerade weil sie Beispiel einer Regel ist, die erst 
das Genie oder die Natur in ihm oder durch ihn erfunden hat:

„Denn eine jede Kunst setzt Regeln voraus, durch deren Grundlegung allererst ein Pro-
dukt, wenn es künstlich heißen soll, als möglich vorgestellt wird. Der Begriff der schönen 
Kunst aber verstattet nicht, daß das Urteil über die Schönheit ihres Produkts von irgend 

einer Regel abgeleitet werde, die einen Begriff zum Bestimmungsgrund habe, mithin 
einen Begriff von der Art, wie es möglich sei, zum Grunde lege. Also kann die schöne 
Kunst sich selbst nicht die Regel ausdenken, nach der sie ihr Produkt zu Stande bringen 
soll. Da nun gleichwohl ohne vorhergehende Regel ein Produkt niemals Kunst heißen 

kann, so muß die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermögen desselben) 
der Kunst die Regel geben, d.i. die schöne Kunst ist nur als Produkt des Genies möglich.“ 
(KdU B 181 f./Hervorhebungen von mir, J.S.)

Offensichtlich sind hier zwei Regelbegriffe im Spiel, die sich keineswegs einfach 
identifizieren lassen. Und zwar gibt es einerseits normative Geschmacksregeln, 
die aber nicht objektiv und begrifflich sein können, und andererseits künstle-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

rische Produktionsregeln, deren Befolgung allein nicht ausreicht, um die Schönheit 
des Produkts zu sichern.35 Das Argument ist, daß die Regelbefolgung in letzterem 
Sinne im Produkt nicht auffallen darf und von daher natürlich wirken muß, was 
nur das Genie zustandebringt, da das Genie Medium einer regelsetzenden Natur 
ist. Die Frage ist natürlich, was hier eigentlich „Natur“ meint. Sie kann kaum als 
Gegenbegriff zu „Kultur“ fungieren und wäre wohl eher als eine ursprünglich 
herstellende Kraft zu verstehen.

Einen Übergang von der Beschreibung struktureller Subjektivität im Ge-
schmacksurteil bzw. des ihm zugrundeliegenden Zustands zu Gestalten spezifisch 
ästhetischer Subjektivität gibt es erstmals in § 32, in der die Figur des Dichters 
eingeführt wird (cf. KdU B 137). Dieser Übergang markiert einen Wechsel dessen, 
was Kant beobachtet: während es in der Analytik des Schönen um rezipierende und 
urteilende Subjekte ging, steht jetzt das produktive ästhetische Subjekt im Zen-
trum. Allerdings läßt sich die Differenz zwischen diesen beiden Perspektiven, in 
denen Subjektivität verhandelt wird, nicht einfach gleichsetzen mit der Differenz 
von Passivität und Aktivität. Im Genie waltet selbst eine Dialektik von regelsetzen-
der Natur (Produktivität) und nicht auf Regeln zu reduzierendem Geschmack (in 
der Selbstbeurteilung von Kunstwerken). Auch der Rezipient nimmt nicht einfach 
passiv nur Wahrnehmungen auf, sondern spielt aktiv mit seinen Vorstellungen. 
Zudem scheint das Genie den Zusammenhang von Kunst- und Naturschönem zu 
sichern, denn das geniale Kunstwerk ist nur deshalb schön, weil es auf der Natur 
beruht, die im Medium des Genies durch dieses hindurch mittels der Regeln bzw. 
Regelsetzung das schöne Kunstwerk schafft. Das Genie setzt Exempel einer Regel, 
die es (oder sich in ihm) erst generiert. Hier stellt sich zunächst die Frage, ob die-
ses Paradoxon eines sich selbst die Regel gebenden exemplarischen Individuums 
(denn als solches wird Genie hier verstanden) das gleiche Paradoxon und nur eine 
Umformung dessen ist, was in der Analytik des Schönen Anspruch auf „subjektive 
Allgemeinheit“ heißt. Die Antwort sei zunächst dahingestellt.

Im folgenden möchte ich eine Interpretation des Genies geben, die den Zusam-
menhang der beiden Sprechweisen über Subjektivität, deren sich Kant bedient, er-
hellen soll. Und zwar möchte ich dies erläutern, indem ich versuche, die Dialektik 
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung zusammenzudenken mit der Dialek-
tik von Allgemeinheit der Sprache und individueller Selbstbeschreibung. Indivi-
duelle Selbstbeschreibungen lassen sich nur verstehen als (textuelles) Resultat ei-
ner selbstreflexiven Infragestellung der subjektkonstituierenden Voraussetzungen. 
Diese Voraussetzungen verstehe ich nicht wie Kant als transzendentalphilosophi-
sches Apriori im Subjekt oder in der Vernunft des Subjekts, sondern als ein Aprio-
ri, das in der strukturellen und irreduziblen Vorgängigkeit der Sprache (und höher-

35 Diese zweite Weise, wie hier Regeln überhaupt im Spiel sind, ließe sich auch so ver-
stehen, daß mit einem Produkt bzw. dessen Herstellung, sofern es Kunst sein will, 
notwendigerweise eine Absicht des Produzierenden verbunden sein muß. Kunstwer-
ke sind eben nicht kausalerweise so, wie sie sind, sondern aus subjektiven Gründen. 
Daher sind die Regeln hier auch nicht natürlich, sondern sie dienen nur dazu, das 
Produkt natürlich erscheinen zu lassen.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

stufig der Kultur) gegenüber dem Subjekt besteht.36 Die Allgemeinheit der Sprache 
– etwa ihrer Begriffe –, als die und in der sich das Vergangene aufhebt, steht den 
Versuchen individueller Selbstbeschreibungen zunächst diametral entgegen. Offen-
sichtlich muß die eigene Individualität je gegen diesen allgemeinen Charakter der 
Sprache entworfen werden. Sie fällt auch nicht einfach vom Himmel, sondern muß 
je erarbeitet und wiederhergestellt werden.37 Das führt zurück zum Paradoxon der 
genialen Regelsetzung ohne Regel. Das alltägliche Man kann sich nämlich seiner 
Individualität nur versichern, wenn es eine je neue individuelle Sprechweise, ei-
nen individuellen Sprachgebrauch erfindet, d.h. eine neue Art der (z.B. autobiogra-
phischen) Selbstbeschreibung, die sich sowohl inhaltlich/thematisch als auch formal 
(z.B. als formales Spiel: das wäre wohl der anspruchsvollere Fall) vollziehen kann. 
Solche individuellen Selbstbeschreibungen müssen keineswegs immer die Gestalt 
eines Textes haben, sie können auch Bilder, Kompositionen oder Theateraufführun-
gen sein. All diese künstlerischen Produkte zeigen auch immer etwas über ihren 
Autor, der sich im Produkt als diesem scheinbar vorgängig zwangsläufig entwirft, 
unabhängig von der Frage, ob er das bewußt will und tut oder ob nicht. Denn es gibt 
kein künstlerisches Produkt ohne Perspektive auf das, was es darstellt. Diese un-
hintergehbare Perspektivität, wie sie jeder Darstellung fundamental eingeschrieben 
ist, bezeichnet die Subjektivität bzw. deren Selbstbeschreibung im Produkt. Dies 
ließe sich etwa am Ethos-Begriff der aristotelischen Rhetorik erläutern: das Ethos 
bezeichnet nämlich die Weise, in der sich der Redner durch seine Rede selbst als 
dieser scheinbar temporal und strukturell vorgängig entwirft, um durch die Glaub-
würdigkeit dieses Selbstentwurfes überzeugend zu wirken.38 Die Dialektik von All-
gemeinheit der Sprache (oder Geworfenheit) und individueller Selbstbeschreibung 
(oder Entwurf) meint dasselbe wie das Kantische Paradox eines zugleich regelfol-
genden (d.h. überhaupt allgemeine Sprache mit ihren Regeln gebrauchenden) und 
regelsetzenden (eine neue Strategie einer Sprechweise erfindenden) Genies, d.h. ei-
nes exemplarischen Individuums in doppeltem Sinn.39 Paradox ist dieser Anspruch, 
weil das Genie nicht einfach nur bestehende Regeln anwendet, sondern sie selbst erst 
setzt. Die bloße Anwendung bestehender allgemeiner Regeln entgeht dem Anspruch 
einer individuellen Gründung. Das Genie ist deswegen exemplarisch für subjektive 
Vollzüge (und damit für deren Regelmäßigkeit), weil es explizit vollzieht, was allen 
Subjektvollzügen eigen ist. Künstler und Philosophen bzw. alle, die mit Sprache auf 
eine handwerkliche Weise operieren können, sind deshalb prototypisch individuell, 

36 Das bleibt in gewisser Weise im Rahmen einer Transzendentalphilosophie, nur daß 
es nicht mehr das Subjekt ist, das transzendental angesetzt wird, sondern Sprache 
bzw. Kultur.

37 Menninghaus versteht die subjektive Selbstdarstellung als sexuelle Werbung des In-
dividuums. Cf. Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schönheit (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 2003), S. 223 ff.

38 Es ist natürlich die Frage, inwieweit der Rhetor Kontrolle über die Aufnahme dieser 
Selbstbeschreibungen durch das Publikum ausüben kann. Genau dies versucht die 
Rhetorik ja (vielleicht unmöglicherweise) zu regeln.

39 Es ist nämlich darin exemplarisch für subjektive Vollzüge, das es durch Exempel 
Regeln setzt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

weil sie es gewohnt sind, auf ihren Sprachgebrauch zu reflektieren und damit auch 
auf Sprache überhaupt, die allen subjektiven Beschreibungen und Selbstverhältnis-
sen unhintergehbar zugrundeliegt. Erst durch diese Reflexion der eigenen Sprach-
praktik mitsamt ihren Voraussetzungen kann es überhaupt so etwas wie eine hand-
werkliche Zuhandenheit der Sprache geben, der sich ein Individuum bedienen kann, 
um sich selbst als autonomes Einzelnes zu beschreiben bzw. zu entwerfen.

Hier ergibt sich die Möglichkeit einer Aussicht auf die Antwort der anfänglich 
gestellten Frage, wie die zwei Sprechweisen über Subjektivität, deren sich Kant 
bedient, möglicherweise zusammenhängen könnten. In der strukturellen Erläute-
rung der Subjektivität scheint die ästhetische Erfahrung die zu sein, daß das em-
pirische Subjekt in ihr seine kontingente Abhängigkeit von einer transzendentalen 
Subjektivität spürt oder erfährt. Für das menschliche Subjekt als allgemeines 
Vernunftsubjekt handelt es sich also um eine Fundierungserfahrung, die anhand 
des (Natur-)Schönen gemacht werden kann oder sogar muß. Das Individuum wird 
sich dagegen in der oder durch die ästhetische(n) Erfahrung zunächst seiner Grund-
losigkeit und Kontingenz bewußt, um sich dann in der Erfahrung des Naturschönen 
als Subjekt transzendental zu versichern. Für das Individuum ist die ästhetische 
Erfahrung von daher eine Reflexions- und Verunsicherungserfahrung, in der es die 
Voraussetzungen seiner Individualität und damit deren irreduzible Bedingtheit als 
narzißtische Kränkung erfährt. Diese Voraussetzungen sind bei Kant die transzen-
dentale Verankerung des menschlichen Subjekts und seiner Vernunft in der Welt. 
Es erscheint mir aber plausibler, diese Voraussetzungen im apriorischen (und me-
taphysischen) Charakter der Sprache zu situieren. Auf diese reflexive Verunsiche-
rung reagiert das Subjekt, indem es die Texte (also die Selbstbeschreibungen), die 
seine Individualität sicherstellen sollen, revidiert oder neu schreibt. Aufgrund der 
(ästhetischen) Erfahrung des Individuums – daß es nämlich abhängig ist von einer 
allgemeinen Fundierung des Subjekts in einem letztlich sprachlich (oder höherstu-
fig: kulturell) vermittelten Bezug zur Welt –, reagiert es mit einem individuellen 
(Neu-)Entwurf seiner selbst qua reflexiver Sprechweise oder reflexiven Sprach-
gebrauchs zur Gründung von Individualität. Aus der Verunsicherung heraus, die 
das Individuum durch die Spannung zwischen der beanspruchten Autonomie, die 
durch seine individuelle Selbstbeschreibung gesichert werden soll, und deren all-
gemeinen Grundlagen (vor allem Sprache, aber auch Kultur) erfährt, erfolgt der 
Versuch einer individuellen (Neu-)Konstitution mittels Selbstbeschreibung. Diese 
Neubeschreibung ist der paradoxe Versuch einer regelsetzenden (also individuel-
len) Sprachverwendung (denn es kann nicht nur einmal jemand einer Regel gefolgt 
sein, wie Wittgenstein wußte), der letztlich nur wiederholt, aber nie abgeschlossen 
werden kann.40 Die Gründung der Individualität ist unabschließbar, weil das Indi-

40 Offensichtlich reicht eine mehr oder wenige passive Regelerfüllung, eine bloße Re-
gelanwendung, nicht aus, um Individualität zu gründen. Solange ‚man‘ das Gebot der 
autonomen (also übersetzt: selbstgesetzgebenden) Gründung von Individualität für 
gültig hält, braucht es zur Einlösung dieses Anspruchs eine aktive Regeltranszendenz, 
die eben anders sein muß als bloße Regelerfüllung. Das scheint auch Kant im Auge 
zu haben, wenn er für die ästhetische Erfahrung eine reflektierende und eben keine 
bloß bestimmende Verfahrensweise der Urteilskraft annimmt, wie sie automatisch im 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116

viduum sich weder selbst gründen kann noch durch Rekurs auf allgemeine Grund-
lagen der Subjektivität (z.B. Sprache etc.) sich im radikalen Sinn als Individuum 
bestimmen oder gar erschaffen kann. Dieses Paradoxon ist der abendländischen 
Kultur wohl unhintergehbar eingeschrieben: einerseits die Forderung nach absolut 
autonomer (übersetzt also: selbstgesetzgebender) Individualität (z.B. als Selbstset-
zung des Selbstbewußtseins), auf der alles andere gründen soll, andererseits die Un-
möglichkeit, jemals einen Akt der subjektiven Selbstgründung durchzuführen, der 
diesem Anspruch genügen könnte. Dieses Paradoxon bestimmt auch die ästhetische 
Konzeption von Subjektivität. In der modernen Forderung nach Individualität ver-
birgt sich also der sehr menschliche Versuch, sich selbst in der Weise gottgleich zu 
setzen, daß man sich selbst unbedingt auf sich selbst zu gründen versucht. Es ist 
eine offene Frage, ob diese Forderung bloß aus kontingenten Gründen (historischer 
oder kultureller Natur) oder aber mit Notwendigkeit erhoben wird, etwa weil sie der 
menschlichen Verfassung unhintergehbar eingeschrieben ist. Wenn überhaupt, kann 
‚man‘ den Anspruch auf absolute Individualität wohl nur ironisch erfüllen. Auf die-
se Möglichkeit komme ich im vierten Kapitel zurück.

Der Prozeß der Produktion schöner bzw. genialer Kunst bleibt ein unlösbares Ge-
heimnis, weil der Künstler nicht darüber Bescheid geben kann, da es sich nicht um 
selbsttransparente und souveräne Regelsetzungen handelt, sondern um eine mediale 
Selbstschöpfung der von Kant sogenannten ‚Natur‘. Dem künstlerischen Prozeß der 
Produktion eignet also ein je ne sais quoi, das sich aus der Dunkelheit ergibt, in der 
sich der Künstler in Bezug auf sein Vermögen zur Schöpfung notwendig befindet. 
Denn ohne diese Dunkelheit wäre das Produkt kein Produkt der schönen Kunst, son-
dern mechanisch aus bereits bestehenden Regeln abgeleitet. Ohne diese konstitutive 
Dunkelheit wäre auch durch die genialen Produkte überhaupt keine Individualität zu 
gründen. Daher hat der Künstler auch keine uneingeschränkte Verfügungsgewalt über 
seine Produkte, die er eben nicht nach Belieben oder planmäßig sich ausdenken kann, 
da sie ihm durch das, was Kant „Natur“ nennt, vorgeschrieben werden.41 Auf diese bei 
Kant bereits angelegte Ambiguität des künstlerischen Produktionsprozesses zwischen 
souveräner Beherrschung der künstlerischen Techniken und Materialien und medialer 
Selbstpreisgabe des Subjekts an einen selbstgenerierenden oder autopoietischen Her-
stellungsprozeß einer ursprünglichen Kraft (die Derrida différance nannte), werde ich 
in den folgenden Kapiteln über Schlegel und Nietzsche zurückkommen.

In seiner Beschreibung genuin ästhetisch bestimmter Gestalten von ästhetischer 
Subjektivität übersteigt Kant seine noch metaphysische Konzeption in der Analytik des 
Schönen: jetzt geht es nicht mehr bloß um affirmierende Subjektgründung, sondern er 
entfaltet implizit (oder sogar explizit) genau jene Dialektik von selbstbeschreibender 
Gründung und deren reflexiver Infragestellung, die in dieser Arbeit als Kennzeichen 

Alltag geschieht. Reflektierend ist die Urteilskraft im ästhetischen Zustand nämlich 
deswegen, weil sie vom Besonderen ausgehend die allgemeine Regel erst (er-)findet.

41 Von hier aus wäre Heideggers These zu erläutern, daß Kunstproduktion sich ereig-
nendes Ins-Werk-Setzen der Wahrheit ist. Cf. Martin Heidegger: Der Ursprung des 

Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950, S. 1-74), hier S. 
62: „Die Kunst ist als das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit Dichtung“. Die Konsequenz 
daraus wäre dann, daß Wahrheit und ursprüngliche Kraft das Selbe wären.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

der wahren Struktur der ästhetischen Erfahrung angesetzt ist. Subjektsetzung und 
Subjektdepotenzierung, Selbstbeschreibung und Selbstreflexion verschränken sich 
auch bei Kant. Wie bei Schlegel und Nietzsche (wie später gezeigt werden wird) gibt es 
in Kants Beschreibung ästhetischer Subjektivität eine Ambivalenz zwischen absoluter 
Ermächtigung und totaler Ohnmacht. Möglicherweise läßt sich ästhetische Subjektivi-
tät nur in dieser unauflöslichen Ambivalenz beschreiben.

Wenn man den genialen Künstler hier als ästhetisch bestimmtes Subjekt versteht, 
so ist dieses – zumindest im ästhetischen Zustand – nicht Herr seiner selbst und hat 
weder eine absolute Kontrolle des Produktionsprozesses noch verfügt es über eine 
Selbsttransparenz (cf. KdU B 182). Daher läßt sich die Geschicklichkeit des Genies 
nicht mitteilen oder lehren, sondern sie muß sich je neu in jedem Genie ausbilden, 
das sich deshalb auch nicht (nur) nachahmend zur künstlerischen Tradition verhält, 
sondern nachfolgend. Das Genie muß sich also zwar an den Produkten seiner Vor-
gänger orientieren, aber dabei diese nicht bloß nachmachen, sondern an ihnen etwas 
lernen, was man eigentlich gar nicht lernen kann (und was vielleicht ein angeborenes 
Vermögen sein muß): neue Regeln zu setzen, ohne gegen Regeln zu verstoßen. Ori-
ginal zu sein, ohne bloßen regellosen Unsinn zu produzieren. Die geniale Weise der 
Regelbefolgung durch Regeltranszendenz erlernen. Sich durch Selbstgesetzgebung als 
Individuum erschaffen. Und so weiter.

Schöne und geniale Kunstwerke lassen sich nicht aus Regeln konstruieren, da sie 
Beispiel einer erst durch sie gesetzten Regel sind. Nur nachträglich lassen sich aus den 
Produkten Regeln ableiten:

„Da die Naturgabe der Kunst (als schönen Kunst) die Regel geben muß: welcherlei Art ist 
denn diese Regel? Sie kann in keiner Formel abgefaßt zur Vorschrift dienen; denn sonst wür-
de das Urteil über das Schöne nach Begriffen bestimmbar sein: sondern die Regel muß von 

der Tat, d.i. vom Produkt abstrahiert werden [also nachträglich formuliert werden, J.S.], an 
welchem andere ihr eigenes Talent prüfen mögen, um sich jenes zum Muster, nicht der Nach-
machung, sondern der Nachahmung, dienen zu lassen. Wie dieses möglich sei, ist schwer zu 
erklären. [...] Die Muster der schönen Kunst sind daher die einzigen Leitungsmittel [...].“ (KdU 
B 185/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die Urteilskraft bzw. der Geschmack ist das Korrektiv der genialen Originalität: 
„Das Genie kann nur reichen Stoff, zu Produkten der schönen Kunst hergeben; die 
Verarbeitung desselben und die Form erfordert ein durch die Schule gebildetes Ta-
lent, um einen Gebrauch davon zu machen, der vor der Urteilskraft bestehen kann“ 
(KdU B 186). Vor dem Geschmack kann das Kunstwerk also nur bestehen, wenn es 
auf einem gewissen Maß an technischem Vermögen beruht. Das Zitat weist voraus 
auf das Verhältnis von Genie und Geschmack, dessen richtige Austarierung die we-
sentliche Bedingung aller schönen Kunst ist. Zur Beurteilung schöner Gegenstän-
de bedarf es nämlich Geschmack, zur ihrer Hervorbringung aber Genie. Während 
Geschmacksurteile durch das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand 
zustande kommen, ist das Genie durch die Simultanität von Regelsetzung und Re-
gelbefolgung ausgezeichnet.42

42 Die interessante These Kants ist: es gibt etwas, dessen Mißgestalt sich im Kunst-

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118

In der Tat sichert das Talent des Genies das Zustandekommen geistreicher Kunst, 
während der Geschmack deren Schönheit beurteilt. Daher ist der Geschmack regu-
lierend auf das Genie und seine Originalität bezogen. Der Geschmack beschneidet 
das Genie  und dessen geistreiche Einbildung:

„Reich und original an Ideen zu sein, bedarf es nicht so notwendig zum Behuf der Schön-
heit, aber wohl der Angemessenheit jener Einbildungskraft in ihrer Freiheit zu der Gesetz-
mäßigkeit des Verstandes.43 Denn aller Reichtum der ersteren bringt in ihrer gesetzlosen 
Freiheit nichts als Unsinn hervor; die Urteilskraft ist aber das Vermögen, sie dem Ver-
stande anzupassen. Der Geschmack ist, so wie die Urteilskraft überhaupt, die Disziplin 
(oder Zucht) des Genies, beschneidet diesem sehr die Flügel und macht es gesittet oder ge-
schliffen; zugleich aber gibt er diesem eine Leitung [...], indem er Klarheit und Ordnung 
in die Gedankenfülle hineinbringt, macht er die Ideen haltbar44, eines dauernden zugleich 
auch allgemeinen Beifalls, der Nachfolge anderer, und einer immer fortschreitenden Kul-
tur, fähig. Wenn also im Widerstreite beiderlei Eigenschaften an einem Produkte etwas 
aufgeopfert werden soll, so müßte es eher auf der Seite des Genies geschehen: und die 
Urteilskraft, welche in Sachen der schönen Kunst aus eigenen Prinzipien den Ausspruch 
tut, wird eher der Freiheit und dem Reichtum der Einbildungskraft, als dem Verstande 
Abbruch zu tun erlauben. Zur schönen Kunst würden also Einbildungskraft, Verstand, 
Geist und Geschmack erforderlich sein.“ (KdU B 202 f.)45

Dem urteilenden Geschmack eignet also letztlich ein Vorrang vor dem Genie. An 
diesem Zitat läßt sich noch einmal der Zusammenhang der Sprechweise über Sub-
jektivität in der Analytik des Schönen mit der Theorie des Genies bzw. der schönen 
Kunst erläutern. Kants Regelbegriff bleibt nämlich doppeldeutig: einerseits meint 
er eine Produktionsregel des Genies (z.B. KdU B 181 f.), die paradoxerweise durch 
ein Beispiel erst gesetzt wird und insofern original ist, andererseits meint er eine 
Regel des Geschmacks, die nur aus unserer empirischen ästhetischen Urteilspra-
xis nachträglich ableitbar ist, aber nicht allein aus den beurteilten Objekten. Das 
Genie braucht eine Regel zum Schaffen eines Kunstwerks, und der Geschmack 
urteilt, als ob es eine Regel gäbe. Die Verbindung zwischen beiden Regelbegrif-
fen ist vielleicht, daß die Schönheit weder auf der Produktionsseite noch auf der 
Rezeptionsseite durch Regelmäßigkeit (und auch nicht durch Vollkommenheit) 
zu garantieren ist. Es bleibt aber trotzdem schwer zu verstehen, wie die beiden 
Regelbegriffe sich zueinander verhalten. Denn Geschmack ist bei Kant ein nor-
mativer Begriff, der anders mit Regeln operiert als das Genie (als Vermögen des 

werk auch durch das Genie nicht völlig ausmerzen läßt. Nur das Genie darf sich im 
Namen seines Geistesschwunges über Regeln hinwegsetzen, was aber gleichwohl 
immer ein Fehler bleibt und nicht nachahmungswürdig ist (insbesondere von Nicht-
genies) (cf. KdU B 200 f.).

43 Was ist das für eine Freiheit, die zur Gesetzmäßigkeit des Verstandes angemessen 
sein muß?

44 Mittels welcher Konservierungstätigkeit soll das funktionieren?
45 Kant führt in einer Fußnote aus, daß der Geschmack die übrigen drei Vermögen in 

sich vereinigt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

Hervorbringens). Der Geschmack beurteilt immer erst nachträglich die Innova-
tionen der Kunst, die nicht immer schön sein müssen, während das Genie eine 
Regel durch sein Produkt erst setzt. Die Dialektik von regelsetzendem Genie und 
beurteilendem Geschmack läßt sich also reformulieren als Dialektik von genialer 
Innovation und nachträglicher Selektion durch Geschmacksurteile. Es reicht eben 
nicht, einfach nur von der Regel abzuweichen (das wäre bloß genialer Unsinn), 
sondern ‚man‘ muß es zudem auf strategisch geschickte Weise zu tun verstehen 
– und d.h. regelsetzend, denn die produktive Abweichung vom Allgemeinen muß 
zunächst vor der kritischen Selbstbeurteilung bestehen: die Frage ist dann, ob die 
Abweichung originell genug ist bzw. auf die richtige Weise (nämlich regelfolgend) 
originell (nämlich regelsetzend) ist, um durch die Abweichung Individualität zu 
gründen. Hier stellt sich wieder einmal die Frage nach dem Zusammenhang von 
konventionellen sozialen Urteilspraktiken und der Unableitbarkeit der Schönheit 
aus empirischer Publikumszustimmung. Um diesem Zusammenhang gerecht zu 
werden, müßte man die Tätigkeit des Genies so verstehen, daß seine Tätigkeit ei-
gentlich darin besteht, durch seine Produkte neue Geschmacksregeln zu erfinden 
und zu setzen, also den Geschmack selbst weiterzuentwickeln. Denn nur die Ge-
schmacksregeln, die es nicht objektiv geben kann, können die Schönheit des Ge-
genstandes sichern, auch wenn sie ihm nicht vorgängig sind. Kant verheddert sich 
immer wieder in dem Versuch, dieses Paradoxon transzendentalphilosophisch auf-
zulösen. Jedenfalls gibt er zwei Beschreibungen der Bedingungen schöner Kunst, 
die nicht miteinander zu vereinbaren sind. Einerseits soll nämlich schöne Kunst 
durch exemplarische Regelsetzung des Genies entstehen bzw. diese sein, was in 
einem radikalen Sinn nur neue und innovative Kunst zur schönen Kunst machte 
(nur gattungseröffnende Kunst wäre dann schön) und damit die meisten Kunst-
werke qua Definition als nichtschön etikettierte. Andererseits soll schöne Kunst in 
der Herstellung solcher Formen bestehen, die ein freies Spiel von Einbildungskraft 
und Verstand ermöglichen sollen. In dieser Lesart wäre alle Kunst schön – egal ob 
gattungseröffnend oder nicht –, sofern sie eben dieses Spiel an sich zufälligerwei-
se ermöglicht oder gar notwendigerweise hervorruft. Diese Zweideutigkeit ergibt 
sich aus einer doppelten Bestimmung dessen, was Kant Geschmack nennt: er ist 
nämlich einerseits das (vielleicht dialektisch zu denkende) Verhältnis von Regel 
und Geist bzw. Genie, andererseits das von Einbildungskraft und Verstand. Diese 
Differenz ist nicht einfach identisch mit der Differenz von produktiven und rezep-
tiven Subjektbezügen auf Kunstobjekte.

XI

Aus dem Anspruch auf Allgemeinheit a priori der ästhetischen Urteile und der 
Entgegensetzung solcher Urteile folgt ihre Dialektik. Es handelt sich um keine 
Dialektik in Geschmacksurteilen, so weit sich jeder auf seinen Geschmack be-
ruft, sondern nur um eine Dialektik der Kritik des Geschmacks (nicht des Ge-
schmacks selbst) in Ansehung ihrer Prinzipien: „da nämlich über den Grund der 
Möglichkeit der Geschmacksurteile überhaupt einander widerstreitender Begriffe 

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120

natürlicher und unvermeidlicher Weise auftreten“ (KdU B 232). Eine Dialektik 
der ästhetischen Urteilskraft gibt es nur, wenn „sich eine Antinomie der Prinzipi-
en dieses Vermögens findet, welche die Gesetzmäßigkeit desselben, mithin auch 
seine innere Möglichkeit, zweifelhaft macht“ (KdU B 232). Zur Einführung der 
Antinomie erläutert Kant zunächst zwei Gemeinorte des Geschmacks: zum einen 
hat ein jeder seinen eigenen Geschmack (d.h. er ist subjektiv) und zum anderen 
läßt sich über den Geschmack nicht disputieren (d.h. er ist nicht objektiv begründ-
bar). Er führt eine subtile Unterscheidung zwischen Streiten und Disputieren ein: 
während letzteres ein logisches Ableiten der Notwendigkeit von Argumenten ist, 
unterliegt einem Streit ein freieres Prinzip. Bei diesem geht es um den Austausch 
von Argumenten, von denen keines jemals unbedingte Notwendigkeit beweisen 
kann. Solchen Streit gibt es über die Geschmacksurteile. Über diese kann zwar 
gestritten werden, aber nicht durch Beweise entschieden werden, also disputiert 
werden. Daraus schließt Kant, daß zwischen den beiden Gemeinörtern der Satz 
fehlt: über den Geschmack läßt sich streiten. Das heißt, daß er einen Anspruch auf 
Allgemeinheit ohne bestimmte Begriffe erhebt und damit postuliert, daß es Grün-
de für ästhetische Urteile geben muß. Aus dieser Beschreibung folgt folgende An-
tinomie: 1) Thesis. Das Geschmacksurteil gründet sich nicht auf Begriffen; denn 
sonst ließe sich darüber disputieren (durch Beweise entscheiden) 2) Antithesis. Das 
Geschmacksurteil gründet sich auf Begriffen; denn sonst ließe sich, ungeachtet der 
Verschiedenheit desselben, darüber auch nicht einmal streiten (auf die notwendige 
Einstimmung anderer mit diesem Urteile Anspruch machen) (cf. KdU B 234).

Der antinomische Widerstreit der jedem Geschmacksurteile untergelegten 
Prinzipien ist nach Kant nur hebbar, wenn man zeigt, daß der Begriff des ‚Be-
griffs‘ hier in zweierlei Sinn verwendet wird. Aus der Vermengung dieser beiden 
folgt eine transzendentale Illusion: „ [...]; dieser zwiefache Sinn, oder Gesichts-
punkt, der Beurteilung sei unserer transzendentalen Urteilskraft notwendig; aber 
auch der Schein, in der Vermengung des einen mit dem andern, als natürliche 
Illusion, unvermeidlich“ (KdU B 234). Das Geschmacksurteil muß sich auf einen 
Begriff beziehen, kann sich aber nicht aus einem Begriff erweisen lassen, „weil 
ein Begriff entweder bestimmbar [also Verstandesbegriff, J.S.], oder auch an sich 
unbestimmt und zugleich unbestimmbar [also transzendentaler Vernunftbegriff 
des Übersinnlichen, J.S.], sein kann“ (KdU B 235). Zwar geht das Geschmacks-
urteil auf Gegenstände der Sinne und ist sofern auf das Gefühl der Lust bezogene 
anschauliche einzelne Vorstellung und Privaturteil (jeder hat seinen Geschmack); 
gleichwohl ist „im Geschmacksurteile eine erweiterte Beziehung der Vorstellung 
des Objekts (zugleich auch des Subjekts) enthalten, worauf wir eine Ausdehnung 
dieser Art Urteile, als notwendig für jedermann, gründen [...]“ (KdU B 235). Hier 
ist also ein Begriff im Spiel, der sich nicht bestimmen und durch den sich auch 
nichts erkennen läßt: nämlich ein bloßer reiner Vernunftbegriff von dem Über-
sinnlichen, „was dem Gegenstande (und auch dem urteilenden Subjekte) als Sin-
nenobjekte, mithin als Erscheinung, zum Grunde liegt“ (KdU B 236). Dies führt 
Kant in einem Satz, der die gesamte Anlage der Kritik der Urteilskraft als trans-
zendentale Begründung des Geschmacksurteils in nuce beschreibt, näher aus:

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

„Nun fällt aber aller Widerspruch weg, wenn ich sage: das Geschmacksurteil gründet 
sich auf einem Begriffe (eines Grundes überhaupt46 von der subjektiven Zweckmäßigkeit 
der Natur für die Urteilskraft), aus dem aber nichts in Ansehung des Objekts erkannt 
und bewiesen werden kann, weil er an sich unbestimmbar und zum Erkenntnis untaug-
lich ist; es bekommt aber durch eben denselben doch zugleich Gültigkeit für jedermann 
(bei jedem zwar als einzelnes, die Anschauung unmittelbar begleitendes Urteil): weil der 
Bestimmungsgrund desselben vielleicht47 im Begriffe von demjenigen liegt, was als das 
übersinnliche Substrat der Menschheit angesehen werden kann.“ (KdU B 236 f./Hervor-
hebungen von mir, J.S.)

Der transzendentale Schein ist natürlich und der menschlichen Vernunft unver-
meidlich eingeschrieben, soweit sie sich immanent versteht und darauf verzichtet, 
sich auf scholastische Weise dogmatisch zu deduzieren. Die Antinomie läßt sich 
folgendermaßen auflösen: es geht einmal um bestimmte und das andere Mal um 
unbestimmte Begriffe (nämlich vom übersinnlichen Substrat der Erscheinungen). 
Man kann nicht mehr tun, als nur diesen Widerspruch heben, denn: „Ein bestimm-
tes objektives Prinzip des Geschmacks, wornach die Urteile desselben geleitet, 
geprüft und bewiesen werden könnten, zu geben, ist schlechterdings unmöglich; 
[...]“ (KdU B 237 f.). Es muß sich also um ein subjektives Prinzip handeln, daß 
sich in der transzendentalen Reflexion zeigt: „Das subjektive Prinzip, nämlich die 
unbestimmte Idee des Übersinnlichen in uns, kann nur als der einzige Schlüssel 
der Enträtselung dieses uns selbst seinen Quellen [aber anscheinend nicht seiner 
Phänomenalität nach, zumindest für Kant, J.S.] nach verborgenen Vermögens an-
gezeigt, aber durch nichts weiter begreiflich gemacht werden“ (KdU B 238).

Man muß die Antinomien auflösen, weil „kein anderer Ausweg übrig bleibt“, 
um „die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen“. Dies geht nur so, daß 
„die Antinomien wider Willen nötigen, über das Sinnliche hinaus zu sehen, und 
im Übersinnlichen den Vereinigungspunkt aller unserer Vermögen a priori zu 
suchen“ (KdU B 239). Die Möglichkeit und Notwendigkeit dieses Schrittes von 
der Formulierung der Antinomie zu ihrer Auflösung gehört zu dem, was hier 
substantiell bestritten werden soll.

Es gibt laut Kant drei Arten der Antinomie der reinen Vernunft, die alle die 
Vernunft zwingen, von der „sehr natürlichen Voraussetzung, die Gegenstände 
der Sinne für die Dinge an sich selbst zu halten, abzugehen, sie vielmehr bloß 
für Erscheinungen gelten zu lassen, und ihnen ein intelligibles Substrat (etwas 
Übersinnliches, wovon der Begriff nur Idee ist und keine eigentliche Erkenntnis 
zuläßt) unterzulegen“ (KdU B 243). Alles hängt vielleicht davon ab, wie man die-
sen Satz versteht: gibt es auch noch Dinge an sich, die uns bloß als Erscheinungen 
zugänglich sind, oder ist die Differenz unsinnig, weil es eben keine Dinge an sich 
gibt? Laut Kant zwingen die Antinomien die Vernunft, sich von ihren Hoffnun-
gen (auf übersinnliche Erkenntnis der Dinge an sich) zu trennen. Jedes Erkennt-

46 Genau hier gründet meine Kritik an der gründenden Funktion der ästhetischen Er-
fahrung bei Kant.

47 Was für eine Art Vorbehalt manifestiert sich in diesem „vielleicht“? Bezweifelt Kant sei-
ne eigene, in seinem transzendentalen Projekt absolut unentbehrliche Voraussetzung?

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122

nisvermögen (Verstand, Urteilskraft, Vernunft) hat seine eigene Antinomie, so 
wie jedes als oberes Erkenntnisvermögen seine Prinzipien a priori hat (cf. KdU B 
243 f.): der Verstand in der theoretischen Erkenntnis, die Vernunft in ihrer Praxis 
und die Urteilskraft in der Ästhetik.48

Kant schreibt, daß die Antinomien für den menschlichen Vernunftgebrauch 
unvermeidlich sind, wenn sie nicht auf ein übersinnliches Substrat der gegebenen 
Objekte, als Erscheinungen, zurücksehen (cf. KdU B 244). Laut Kant folgt aus 
der Deduktion die Idee des Übersinnlichen als eines „Prinzips der subjektiven 
Zweckmäßigkeit der Natur für unser Erkenntnisvermögen“ (KdU B 245). Es gibt 
daher nur eine Ausflucht vor der Antinomie, denn es gibt nur die Möglichkeit,

„entweder zu leugnen, daß dem ästhetischen Geschmacksurteile irgend ein Prinzip a prio-
ri zum Grunde liege, daß aller Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Beistimmung 
grundloser leerer Wahn sei, und ein Geschmacksurteil nur sofern für richtig gehalten 
zu werden verdiene, weil es sich trifft, daß viele in Ansehung desselben übereinkom-
men, und auch dieses eigentlich nicht um deswillen, weil man hinter dieser Einstimmung 
ein Prinzip a priori vermutet, sondern (wie im Gaumengeschmack), weil die Subjekte 
zufälliger Weise gleichförmig organisiert seien; oder man müßte annehmen, daß das Ge-
schmacksurteil eigentlich ein verstecktes Vernunfturteil über die an einem Dinge und die 
Beziehung des Mannigfaltigen in ihm zu einem Zwecke entdeckte Vollkommenheit sei, 
mithin nur um der Verworrenheit willen, die dieser unserer Reflexion anhängt, ästhetisch 
genannt werde, ob es gleich im Grunde teleologisch sei: in welchem Falle man die Auf-
lösung der Antinomie durch transzendentale Ideen für unnötig und nichtig erklären, und 
so mit den Objekten der Sinne nicht als bloßen Erscheinungen, sondern auch als Dingen 
an sich selbst, jene Geschmacksgesetze vereinigen könnte.“ (KdU B 244 f./alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)

Das scheint eben die falsche Alternative zu sein, die Kant aufmacht, um den Ratio-
nalismus seiner Vorgänger zu kritisieren und – vielleicht – zu überwinden. Hier ist 
gleich mehreres einzuwenden. Zunächst ist die Gleichförmigkeit der ästhetischen 
Urteile nicht zufällig, sondern Effekt einer gemeinsamen Praxis der geschmack-
vollen Beurteilung schöner Dinge und der daraus resultierenden Übung: ästheti-

48 Die Gleichsetzung von Einbildungskraft und Urteilskraft bzw. deren wechselseitiger 
Austausch je nach Kontext und Erfordernis der Argumentation scheint höchst proble-
matisch. Denn die Urteilskraft ist ja selbst von Kant als die Kraft der Relationierung 
von Allgemeinem (also Verstandesbegriffen) und Besonderem (sinnlicher Anschau-
ung in der Einbildungskraft) definiert worden und kann von daher nicht mit einem 
der Elemente dieser Relation identisch sein. In diesem permanenten Austausch des 
Vokabulars zeigt sich vielleicht das Schwanken Kants zwischen einer phänomeno-
logisch inspirierten Analyse der ästhetischen Verfahrensweise der Einbildungskraft 
einerseits und der funktionalen Bestimmung des Naturschönen als tauglich für eine 
reflexive Gründung der transzendentalen Angemessenheit der menschlichen Urteils-
kraft mit den Dingen der Welt andererseits. Das betrifft auch die Frage, wo im Sub-
jekt das ästhetische Spiel angesetzt wird: entweder innerhalb der Einbildungskraft 
oder aber zwischen Einbildungskraft und Verstand.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

sche Urteile sind trotz aller allgemeingültigen Ansprüche faktisch abhängig vom 
kulturellen, historischen und sozialen Kontexten der Urteilenden, woran u.a. Bour-
dieu erinnert hat. Zweitens ist der Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Bei-
stimmung nicht schon deshalb „grundlos leerer Wahn“, weil er sich in der Tat auf 
nichts Transzendentalem gründen kann. Das Transzendentale ist uns unverfügbar, 
wir können es höchstens benennen: z.B. als différance. Der Anspruch auf allge-
meine Beistimmung, den unsere Geschmacksurteile erheben, läßt sich als Analyse 
der Grammatik unserer Verwendung des Begriffs „schön“ verstehen. Also wird 
hier nicht der allgemeine Anspruch und die Richtigkeit der Beschreibung Kants 
kritisiert, sondern deren Ableitung (Deduktion) aus transzendentalphilosophischen 
Voraussetzungen, die selbst auf nichts gründen können, da sie als selbstgründend 
von Kant gedacht werden. Daß das Geschmacksurteil auf Prinzipien a priori grün-
de (seien diese subjektiv oder objektiv), ist eine leere Illusion, ein transzendentaler 
Schein, der letztlich voraussetzt, daß das Schöne und das Wahre identisch sind. 
Die Idee der Funktion der Schönheit als (wahrheits-)gründende Harmonie (z.B. der 
Erkenntniskräfte) beruht auf einem transzendentalen Schein, den es philosophisch 
zu reflektieren gilt. Das, was Schönheit angeblich (oder tatsächlich) gründet, ist 
absolut beliebig, arbiträr, konventionell.

Die transzendentalen Annahmen Kants lassen sich mit Nietzsche kritisieren: 
man kann sehr wohl die transzendentale Begründung der Geschmacksurteile ab-
lehnen, ohne damit Erscheinung und Dinge an sich gleichzusetzen. Die Pointe ist ja 
dann gerade, daß es eben nichts anderes ‚gibt‘ als die Dinge, so wie sie uns erschei-
nen.49 Alles andere ist nutzlose Spekulation über Fundierungen der menschlichen 
Vernunft, die letztlich immer illusionär sind, d.h. sich niemals selbst erklären und 
gründen können, was sie doch müßten, wenn sie einen Anspruch auf transzenden-
tale Geltung erheben. Vernunft hat ihren Sinn erst von da an, wo sie sich auf etwas 
anderes als sich selbst gründet. Daß dies (nicht nur) bei Kant die Schönheit ist, 
ist hinreichend dargetan worden. Statt auf die Schönheit wird hier vorgeschlagen, 
nicht nur den ästhetischen Gebrauch der Vernunft auf die paradoxale Verbindung 
aus Liebe und Schönheit zu gründen: wir lieben das Schöne, während uns doch das 
schön erscheint, was wir lieben.

XII

Kants Kritik gilt sowohl dem Empirismus wie dem Rationalismus seiner Zeit: am 
Empirismus kritisiert er, daß dieser den Geschmack als Urteilsvermögen a poste-
riori versteht und damit die Differenz zwischen Schönem und Angenehmen ver-
schleift. Am Rationalismus stört ihn, daß dieser dem Geschmack objektive Grün-
de unterlegt und damit das Schöne und das Gute gleichsetzt. Es muß aber laut Kant 

49 „Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb übrig? die scheinbare viel-
leicht? ...aber nein! Mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft!“ 
(Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band 

VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-77, 
S. 55-162), hier S. 81.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

auch Gründe des Wohlgefallens a priori geben, die mit dem Prinzip des Rationalis-
mus zusammen bestehen können, obwohl sie nicht auf bestimmte Begriffe grün-
den. Weiter stellt er fest: „Der Rationalism des Prinzips des Geschmacks ist dage-
gen entweder der des Realisms der Zweckmäßigkeit, oder des Idealism derselben“ 
(KdU B 246). Die Zweckmäßigkeit ist dabei nicht objektiv gedacht, „sondern nur 
ästhetisch, auf die Übereinstimmung seiner Vorstellung in der Einbildungskraft 
mit den wesentlichen Prinzipien der Urteilskraft überhaupt, im Subjekte“ (KdU B 
247). Mit der Frage, ob es sich bei dieser Zweckmäßigkeit um ein reales oder aber 
um ein idealistisches Prinzip handelt, befaßt sich Kant im weiteren Verlauf des 
Paragraphen:

„Folglich kann, selbst nach dem Prinzip des Rationalisms, das Geschmacksurteil und der 
Unterschied des Realisms und Idealisms desselben nur darin gesetzt werden, daß entwe-
der jene subjektive Zweckmäßigkeit im erstern Falle als wirklicher (absichtlicher) Zweck 
der Natur (oder der Kunst), mit unserer Urteilskraft übereinzustimmen, oder im zweiten 
Falle nur als eine, ohne Zweck, von selbst und zufälliger Weise sich hervortuende zweck-
mäßige Übereinstimmung zu dem Bedürfnis der Urteilskraft, in Ansehung der Natur und 
ihrer nach besondern Gesetzen erzeugten Formen, angenommen werde.“ (KdU B 247)

Die Angemessenheit von Subjekt und Welt, die wir in der Erfahrung des (Na-
tur-)Schönen erfahren, ist nicht real (dann wäre sie objektiv-teleologisch in der 
Natur angelegt, was wir schlechterdings nicht wissen können), sondern bloß hy-
pothetisch: nämlich eine idealistische Projektion, die die Welt als zweckmäßig für die 
Menschen begreift. Nietzsches Kritik setzt hier ein: woher nehmen wir die Berechti-
gung, diese Hypothese unhinterfragt zu glauben? Müssen wir nicht der harmonischen 
Erfahrung des Schönen abgrundtief mißtrauen, weil nichts jemals subjektiv oder ob-
jektiv begründen kann, was diese Erfahrung (durch Schönheit) angeblich begründet? 
Ihr auch deshalb mißtrauen, weil wir in dieser Erfahrung naiverweise einer Illusion 
folgen und ihrer Verführungskraft erliegen, die in unsere kulturellen Praktiken – aus 
welchen Gründen auch immer – unhintergehbar eingeschrieben ist? Nietzsche wird 
sagen, daß es die Aufgabe der Kunst sein muß, diesen Abgrund nicht durch Illusio-
nen zu verdecken, sondern ihn gerade erfahren zu lassen: etwa durch die dionysisch 
genannten Techniken im Kunstwerk, die dessen Schönheit und die möglicherweise in 
der subjektiven Erfahrung liegende harmonische Identifikation so problematisieren, 
daß die Konventionalität des Schönen (seine Abhängigkeit vom kulturellen Kontext 
genauso wie seine kultur- und sinnstiftende Funktion) sichtbar oder erfahrbar wird. 
Wahrheit und Schönheit treten bei und seit Nietzsche in das Zeitalter der Problema-
tisierung ihrer Beziehung, die fortan nicht mehr die einer einfachen wechselseitigen 
Stützung sein kann (cf. Kapitel 5). Eine Weise dieser Problematisierung zeigt sich im 
Wechsel der Thematik der Kunst im 19. Jahrhundert: auch Nichtschönes oder Häß-
liches wird jetzt durch die Kunst dargestellt, ohne daß es in der ästhetischen Dar-
stellung zwangsläufig schön werden muß oder kann, wie Kant noch voraussetzte.50

Zwar redet dem Realismus der ästhetischen Zweckmäßigkeit die beobachtbare 

50 „Die schöne Kunst zeigt darin eben ihre Vorzüglichkeit, daß sie Dinge, die in der 
Natur häßlich oder mißfällig sein würden, schön beschreibt“ (KdU B 189).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

Naturschönheit das Wort. Die Naturschönheiten „geben der Erklärungsart durch 
Annehmung wirklicher Zwecke der Natur für unsere ästhetische Urteilskraft ein 
großes Gewicht“ (KdU B 248). Aber die Vernunft widersetzt sich der Annahme 
einer Zweckmäßigkeit der Natur, denn zu dieser Erzeugung des Naturschönen, das 
für uns zweckmäßig scheint, bedarf es nur des Mechanismus der Natur (und also 
keiner weiteren Absicht) (cf. KdU B 248). Beispiele hierfür sind etwa die Bildung 
von Kristallen oder von Eis, die wir schön finden. Die Natur als einen Inbegriff von 
Gegenständen des Geschmacks a priori anzunehmen heißt, sie teleologisch auszu-
deuten in der Weise, daß sie die für unsere Urteilskraft zweckmäßige Formen ab-
sichtlich aufstellen würde. Diese Annahme ist jedoch laut Kant zu bezweifeln, in-
des die „Wirklichkeit der Naturschönheiten der Erfahrung offen liegt“ (KdU B 153). 
Das interessante Argument Kants lautet nun: Die Zweckmäßigkeit der Natur kann 
für das Spiel unserer Erkenntniskräfte deshalb nicht teleologischer Naturzweck 
sein, weil dann dieses Spiel nichts mehr begründen könnte. Die Zweckmäßigkeit 
schöner Gegenstände für das Spiel unserer Erkenntniskräfte muß zufällig (d.h. hier 
subjektiv-notwendig, was man vielleicht als Kontingenz übersetzen könnte) und 
nicht objektiv-notwendig sein, da die Lust am Schönen nur etwas gründen kann, 
wenn sie auf einer freien Relation von Subjekt und Objekt beruht. Kant schreibt:

„Was aber das Prinzip der Idealität der Zweckmäßigkeit im Schönen der Natur, als dasjeni-
ge, welches wir im ästhetischen Urteil selbst jederzeit zum Grunde legen, und welches uns 
keinen Realism eines Zwecks derselben für unsere Vorstellungskraft zum Erklärungsgrun-
de zu brauchen erlaubt, geradezu beweiset: ist, daß wir in der Beurteilung der Schönheit 

überhaupt das Richtmaß derselben a priori in uns selbst suchen, und die ästhetische Ur-
teilskraft in Ansehung des Urteils, ob etwas schön sei oder nicht, selbst gesetzgebend ist51,
welches bei Annehmung des Realisms der Zweckmäßigkeit der Natur nicht Statt finden 

kann; weil wir da von der Natur lernen müßten, was wir schön zu finden hätten, und das 

Geschmacksurteil empirischen Prinzipien unterworfen sein würde. Denn in einer solchen 
Beurteilung kommt es nicht darauf an, was die Natur ist, oder auch für uns als Zweck ist, 
sondern wie wir sie aufnehmen. Es würde immer eine objektive Zweckmäßigkeit der Natur 
sein, wenn sie für unser Wohlgefallen ihre Formen gebildet hätte; und nicht eine subjektive 
Zweckmäßigkeit, welche auf dem Spiele der Einbildungskraft in ihrer Freiheit beruhete, wo

es Gunst ist, womit wir die Natur aufnehmen, nicht Gunst, die sie uns erzeigt. Die Eigen-
schaft der Natur, daß sie für uns Gelegenheit enthält, die innere Zweckmäßigkeit in dem 
Verhältnisse unserer Gemütskräfte in Beurteilung gewisser Produkte derselben wahrzu-

nehmen, und zwar als eine solche, die aus einem übersinnlichen Grunde für notwendig und 
allgemeingültig erklärt werden soll, kann nicht Naturzweck sein, oder vielmehr von uns als 
ein solcher beurteilt werden; weil sonst das Urteil, das dadurch bestimmt wurde, Hetero-
nomie, aber nicht, wie es einem Geschmacksurteile geziemt, frei sein, und Autonomie zum 
Grunde haben würde.“ (KdU B 252 f./alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

51 Also jetzt doch? Vorher hieß es doch immer, daß die Urteilskraft gerade nicht selbst-
gesetzgebend sein könne (im Unterschied zu Verstand und Vernunft). Oder betrifft 
dies nur die Einbildungskraft? Hier zeigt sich jedenfalls beispielhaft der begriffliche 
Austausch von Urteilskraft und Einbildungskraft je nach strategischen Gründen der 
Argumentation. Cf. Fußnote 48 zum gleichen Thema.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126

Was wir also durch die Lust am Schönen durch Freiheit wahrnehmen, ist eine über-
sinnliche Notwendigkeit, die wir den Naturerscheinungen idealistischerweise unter-
legen. Die Zweckmäßigkeit des Naturschönen besteht nicht darin, daß es Wohlge-
fallen erregt, sondern daß es – oder sich in ihm – die Angemessenheit von Subjekt 
und Welt qua Lust zeigt und beweist. Ästhetische Lust ist also bloß sinnliches Mittel 
zur Erfahrung eines übersinnlichen Zwecks und nicht Selbstzweck, wie in der Kunst 
und der sie reflektierenden Theorie seit dem 19. Jahrhundert oft propagiert. Daher ist 
Kants Theorie letztlich auch keine Begründung der Autonomie der Kunst (was sie 
auch gar nicht sein will), sofern sie sich überhaupt für Kunst und nicht nur für Natur-
schönes interessiert. Die ästhetische Lust bzw. ihre Berechtigung ist nur begründbar, 
wenn sie weder auf Angenehmes noch auf Gutes als solches rekurriert, sondern 
funktional in Kants transzendentalphilosophisches Begründungsprojekt eingebun-
den ist. Die ideologische Funktion des Schönen liegt dann darin, weder einfach Lust 
zu bereiten (wie das bloß Angenehme und daher in seiner Güte Zweifelhafte, da es 
nur für mich, also subjektiv, angenehm ist), noch mit dem begrifflich ableitbaren 
Guten zusammenzufallen, da die Lust dann nichts mehr begründen könnte, sondern 
aus der Achtung vor den moralischen Ideen etc. entspränge. Die Lust am Guten ist 
bloß sekundäre Lust (nämlich Achtung), auf der sich nichts fundieren läßt. Gerade 
die Autonomie der ästhetischen Lust gegenüber dem Angenehmen und dem Guten, 
die gerade keine Autonomie der Lust an der Kunst oder Natur selbst ist, soll laut Kant 
ihre subjektive Gründungsfunktion verbürgen. Die Autonomie der ästhetischen Lust 
gründet nämlich in dem angeblichen Substrat der Menschheit (das in jedem Subjekt 
irgendwie ‚da‘ sein soll), als dessen Erfahrungsmedium der Geschmack fungiert. 
Durch die Existenz des Geschmacks zeigt sich, daß die Erkenntniskräfte sowohl bei 
allen Menschen gleichförmig funktionieren als auch die Objekte der Welt zu ihnen 
(den Erkenntniskräften nämlich) passen.

Gerade die transzendentalphilosophische Funktion der Lust am Schönen si-
chert also absurderweise ihre Autonomie. Wir fühlen Lust an den schönen Dingen 
der Natur, als ob ihrer Schönheit der Zweck zugrundeläge, genau diese Lust in uns 
hervorzurufen. Die Lust beweist, daß es Dinge in der Welt gibt, die Lust hervorru-
fen können. Ist diese Lust also letztlich tautologisch? Und begründet die Tautologie 
(Lust ist eben Lust, A = A) als logische Form nicht kontextlos wahre Behauptungen? 
Liegt also die Überzeugungskraft der transzendentalphilosophischen Gründung der 
Lust in der Formulierung nicht eines Paradoxes, sondern einer Tautologie? Oder in 
der tautologischen Auflösung bzw. Reformulierung des Paradoxes? Das Paradox 
war ja: daß wir eine Lust an Dingen empfinden, die nichts mit ihrer Beschaffenheit 
zu tun haben soll oder zumindest nicht auf diese reduzibel ist und trotzdem nicht 
bloß subjektiv ist; eine Lust, die zugleich notwendig sein und auf Freiheit beruhen 
soll. Wenn jetzt diese Dinge nur so sind, wie sie sind, damit wir eine Lust an ihnen 
empfinden, dann erklärt die Lust nichts mehr (schon gar nicht transzendentalphi-
losophisch), sondern beschreibt nur noch eine Weise unseres Bezugnehmens auf 
Objekte der Welt, die nicht mehr vor anderen privilegiert wäre. Damit wäre dann 
das transzendentale Beantwortungsprojekt der Frage: wie synthetische Urteile a 
priori möglich seien (hier der ästhetischen Urteile) allerdings im Ansatz geschei-
tert. Denn die auf Lust beruhenden Urteile sind nicht mehr synthetische Urteile, 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

sondern tautologische Urteile: ich fühle eben Lust, weil ich sie fühle und kann 
nicht sagen, warum. Allenfalls könnte ich historisch-empirische Regelmäßigkeiten 
dieser Urteile beschreiben, denen nun der Streit über ihre Richtigkeit konstitutiv 
(und nicht mehr bloß regulativ52 wie anscheinend von Kant) eingeschrieben ist. 
Gegen die tautologische Auflösung des Paradoxes (unter Rekurs auf Übersinn-
liches und unter dem Diktat der Forderung, alle vernünftige Erkenntnis dürfe nicht 
paradox oder antinomisch sein, wenn sie wahr sein soll)53 als Grundlegung der 
Vernunft wird hier die Unhintergehbarkeit der paradoxalen Relation von Liebe und 
Schönheit mindestens der Ästhetik zugrundegelegt.54 Denn einerseits lieben wir 
das Schöne, während andererseits uns das schön erscheint, was wir lieben. Dieses 
Paradox oder diesen Zirkel gilt es nicht auszuschalten, sondern allererst in seiner 
Ursprünglichkeit zu denken und zu denken zu wagen.

Denn die Konsequenzen sind beträchtlich. Diese Arbeit plädiert dafür, daß 
der Zweck des menschlichen Vernunftgebrauchs sich darin gründen sollte, dem 
Zusammenhang von Liebe und Schönheit gerecht zu werden. Damit wird dieser 
Zweck, wie in der Einleitung gefordert, außerhalb der Vernunft selbst gesetzt. Was 
noch zu beschreiben bleibt, ist die Weise, wie wir unsere Vernunft gebrauchen 
sollten, um diesem Zweck gerecht werden zu können oder dies zumindest zu ver-
suchen. Zwei Weisen eines solchen Vernunftgebrauchs sind die Ironie und das 
Spiel. Deren Analyse widmen sich die folgenden Kapitel.

52 „Der Begriff der Urteilskraft von einer Zweckmäßigkeit der Natur ist noch zu den 
Naturbegriffen gehörig, aber nur als regulatives Prinzip des Erkenntnisvermögens“ 
(KdU B LVI f./Hervorhebung von mir, J.S.).

53 Kant ist der Meinung, man müsse die Antinomien auflösen, weil „kein anderer Ausweg 
übrig bleibt“, um „die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen“ (KdU B 239).

54 Das hier zugrundegelegte Ideal des philosophischen Textes ist von daher nicht ratio-
nale oder vernünftige Einhelligkeit, sondern eine der Komplexität der Wirklichkeit 
der Phänomene angemessene Beschreibung, verbunden mit einem selbstreflexiven 
Vernunftgebrauch (den man durchaus immer noch von Kant lernen kann): ad res, wie 
der alte Schlachtruf der Phänomenologie lautet.

DIE IDEOLOGIE DES SCHÖNEN

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel

I

In diesem Kapitel werde ich eine Konzeption ästhetisch bestimmter Subjektivität 
im Anschluß an Paul de Man und Friedrich Schlegel diskutieren, die sich kritisch 
abhebt von der von Heidegger rekonstruierten neuzeitlichen Metaphysik des sub-
jektiven menschlichen Selbstbewußtseins. Die Texte Paul de Mans stellen ihre Ein-
sichten oftmals in einem rhetorischen Duktus dar, der sie eigentlich als Wiederent-
deckungen von im Verlauf der Geschichte verschütteter Erkenntnis ausweist. Seine 
Texte berufen sich jedoch nicht nur einfach oberflächlich auf den Rechtsanspruch, 
im geschichtlichen Verlauf Verdrängtes in einer freilegenden Wiederholung wie-
derum präsent zu machen. Die Annahme einer grundsätzlichen Wiederholbarkeit 
der Erkenntnis bzw. der Fragestellung oder des Problems stellt nicht nur den Be-
griff der Geschichte bzw. der Geschichtlichkeit selbst in Frage, sondern sie ist bei 
de Man auch mit der systematischen Voraussetzung verbunden, Textstrukturen 
mittels rhetorischer Terminologie analysieren und sie darauf reduzieren zu kön-
nen. Dabei werden nicht nur literarische oder geschichtsphilosophische Problema-
tiken, sondern auch subjekttheoretische oder ästhetische Fragen einer rhetorischen 
Analyse durch die Literaturwissenschaft zugänglich gemacht.

Bei de Man hat Geschichte nurmehr den Charakter eines Scheins, der erst aus 
den „Wechselspielen“ rhetorischer Tropen und Figuren resultiert:

„Aus dem dialektischen Wechselspiel zwischen Ironie und Allegorie sowie ihrem ge-
meinsamen Wechselspiel mit anderen, der Mystifikation unterliegenden Sprachformen 
(wie der symbolischen oder der mimetischen Repräsentation), die sie aus eigener Kraft 
nicht verdrängen können, entsteht das, was Literaturgeschichte genannt wird.“1

1 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130), hier S. 125. 
Im folgenden unter dem Sigel [IÄ] zitiert. – Cf. auch Paul de Man: Rhetorik der 

Persuasion (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 
164-178). Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert: „Als Persuasion aufgefaßt ist 
Rhetorik performativ, doch als ein System von Tropen betrachtet dekonstruiert sie 
ihre eigene Performanz. Rhetorik ist darin ein Text, daß sie zwei miteinander unver-
trägliche, sich wechselseitig zerstörende Blickpunkte ermöglicht und deshalb jedem 
Lesen oder Verstehen ein unüberwindliches Hindernis in den Weg legt. Die Aporie 
zwischen performativer und konstativer Sprache ist bloß eine Version der Aporie 
zwischen Trope und Persuasion, die die Rhetorik sowohl hervorbringt wie auch pa-

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„[T]emporale Artikulationen wie Erzählungen oder Geschichten [sind] ein Korrelat der 
Rhetorik, nicht aber Rhetorik ein Korrrelat der Geschichte.“2

Diese Ableitung der Geschichte aus dem Zusammenspiel rhetorischer Tropen er-
weckt zunächst den Verdacht, daß Geschichte bzw. überhaupt die Diachronie zeit-
licher Vollzüge eine Unterordnung unter die Analyse synchroner Textstrukturen 
erfährt.3 Dieser systematische Vorrang synchroner Strukturen über diachrone Pro-
zesse ließe sich in strukturalistischer Terminologie auch als die Annahme einer 
Priorität der langue vor der parole verstehen.4 Dabei muß zwischen der zeitlichen 
Struktur der Tropen wie etwa der Allegorie und der Unterstellung einer Stabili-
tät der rhetorischen Synchronie der Tropen als Text unterschieden werden.5 Diese 
scheinbare Priorität der Synchronie vor der Diachronie wird allerdings dadurch 
teilweise revidiert, daß in der Analyse einiger rhetorischer Tropen, wie etwa der 

ralysiert und ihr so den Anschein einer Geschichte verleiht“ (AL 176). Hier steht also 
das Überzeugen als telos der Rede gegen eine Analyse rhetorischer Strukturen und 
Momente, die in sich die Kraft zur Persuasion transportieren.

2 Cf. Paul de Man: Epistemologie der Metapher (in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theo-

rie der Metapher, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1996, S. 414-437), 
hier S. 436 f.

3 In dieser Perspektive erhellt auch die Kritik Harold Blooms an de Mans reduktivem 
Verständnis der Rhetorik: „A diachronic rhetoric will emerge when we can begin to 
see that every synchronic concept of trope is itself necessarily only another trope. [...] 
When de Man and Derrida [...] speak of tropes as epistemological instruments, they 
have turned a considerable catachresis upon the traditional concept of trope“ (Ha-
rold Bloom: Wallace Stevens. The Poems of our Climate (Cornell University, London 
1976/77), hier S. 388). Ein Vergleich der Positionen de Mans und Blooms zur Ironie 
im besonderen und zu den rhetorischen Tropen im allgemeinen wäre sehr aufschluß-
reich, entgeht aber dem hier vertretenen Erkenntnisinteresse. Ein möglicher Einsatz-
punkt sei hier aber zumindest kurz angedeutet. Blooms Verständnis der Tropen speist 
sich aus drei Traditionen: es ist rhetorisch (durch Kenneth Burke), genealogisch (durch 
Nietzsche) und psychoanalytisch (durch Freud und seine Nachfolger). Eine Trope ist 
bei Bloom eine intertextuelle (d.h. biographische) Figur der Einflußangst (eine Geste 
der Abwehr gegenüber der Tradition). Eine Trope ist eine Figur in der intertextuellen 
Ökonomie von (Dichter-)Selbst und Text, d.h. in anderer Terminologie: eine Trope ist 
die Ökonomie der Relation von Kraft und Produkt (Text).

4 Allerdings räumt de Man an anderer Stelle die Möglichkeit diachroner Strukturen 
ein: „Diachrone Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie erhalten 
[bei Rousseau, J.S.] den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, 
der Harmonie oder der Mimesis, da diese zu dem irrtümlichen Glauben an eine Sta-
bilität der Bedeutung verführen, die es in Wahrheit gar nicht gibt“. (Paul de Man: 
Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die

Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1993, S. 185-230), hier S. 217).

5 De Man scheint eine ahistorische Stabilität rhetorischer Substitutionen wie der Tro-
pen vorauszusetzen, auch wenn er sie nicht rein synchron versteht.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK130

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ironie oder der Allegorie, de Man gerade den Versuch unternimmt, die Diachronie 
zeitlicher Vollzüge einer tropischen Beschreibung zugänglich zu machen und sie 
so in eine rhetorische Analyse von textimmanenten Strukturen zu integrieren. Im 
Verlauf dieses Kapitels wird es darum gehen zu klären, inwieweit dieser Versuch 
de Mans überzeugt. Die vorliegende Arbeit geht davon aus, daß de Mans Versuch 
mindestens zum Teil defizitär bleibt und daher seine Rekonstruktion der Ironie in 
einem Rückgang auf Friedrich Schlegel um dessen Poesiekonzeption ergänzt wer-
den muß. Was de Mans Beschreibung aus systematischen – oder sollte man sagen 
rhetorischen? – Gründen entgeht, ist gerade die Dynamik subjektiver Vollzüge, 
die sich nicht in synchronen Textstrukturen feststellen läßt, sondern die gesetzten 
Textstrukturen stets aufs Neue transzendiert.

Es liegt auf der Hand, daß mit der Frage einer Wiederholbarkeit von Erkennt-
nissen auch eine hermeneutische Problematik berührt wird, und zwar nicht nur 
deswegen, weil sich die Texte de Mans scheinbar nur mit der Spezifik einer Ge-
schichte der Literatur(wissenschaft) oder der Philosophie befassen. In einem ge-
wissen Sinn scheint die Reduktion der textuellen Strukturen auf eine Analyse der 
Tropen eine Konzeption der Interpretation von Texten auszuhebeln, nach der diese 
wesentlich durch den geschichtlichen Abstand des Interpreten zum interpretierten 
Text geprägt ist.6 Da die Struktur der rhetorischen Tropen bzw. die rhetorische 
Struktur von Texten ahistorisch beschreibbar erscheint, scheint die Möglichkeit 
ihrer Analyse auch die Gebundenheit der Interpretation an den historischen Kon-
text zu unterlaufen. Der Frage, inwieweit rhetorische Analysen tatsächlich die Ge-
schichtlichkeit der Interpretation umgehen können, wird in dieser Arbeit jedoch 
nicht weiter nachgegangen.7

Das problematische Verhältnis von Text und seiner Interpretation hat aber nicht 
nur eine inhaltliche Relevanz in den Texten de Mans selber, sondern betrifft auch 
die Frage, für wie plausibel oder für wie legitim man bereits die Durchführung 

6 Cf. z.B. H.R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1982), S. 657-660.

7 Auch die Gadamersche Hermeneutik hält trotz aller Revision Schleiermachers noch 
daran fest, daß das Verstehen eines Textes durch den geschichtlichen Abstand von 
Produktion und Lektüre bedingt ist. Das Verstehen eines Textes ist aber nicht das 
Gleiche wie die Rekonstruktion seines Produktionskontextes, sondern vollzieht sich 
in der Lektüre zwischen Vorverständnis und Texterfahrung. Der geschichtliche Ab-
stand zwischen Textproduktion und Textlektüre ist zugleich konstitutiv Bedingung 
der hermeneutisch produzierten Wahrheit wie negativ ein Problem, auf das die herme-
neutische Methode zu antworten und so den geschichtlichen Abstand fruchtbar zu ma-
chen sucht. Aber ist nicht die Illusion, es gäbe eine einfach erzählbare Realgeschichte, 
ein Effekt dieser Kontextdifferenz zwischen écriture und lecture, die nur durch den 
Text selbst vermittelt wird? Und produziert nicht diese empfundene Kontextdifferenz 
die Hypothese, es gebe Geschichte bzw. geschichtliche Entwicklung oder zumindest 
Veränderung? Was bedeutet es dann, daß der Text selbst in seinem unmöglichen Ver-
such, geschichtliche Ereignisse realistisch zu beschreiben, durch seine narrative Tem-
poralisation die Illusion der Geschichtlichkeit erst erzeugt? Und daß diese Bewegung 
scheinbar konstitutiv ist für die historische (!) Epoche der Neuzeit?

IRONIE UND POESIE 131

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

der als vorgebliche Rekonstruktionen auftretenden Texte de Mans hält. Die Frage 
nach dem Verhältnis der Rekonstruktionen de Mans zu den von ihm rekonstruier-
ten Autoren und Texten verlangt eine Entscheidung hinsichtlich dessen, welcher 
hermeneutische Maßstab hierfür angelegt werden soll, ob dieser Maßstab der einer 
‚strengen‘ philologischen Methodik sein soll, oder aber ob ein Maßstab, der eher 
auf philosophische Fruchtbarkeit und Produktivität der Lektüre aus ist, hierfür 
angesetzt wird. Von der Wahl dieses vorentscheidenden hermeneutischen Maß-
stabs hängt letztlich auch die Frage der Legitimität der Lektüren de Mans ab. Die 
hier vorliegende Arbeit wird sich für die letztere Vorgabe entscheiden und damit 
bereits eine Reihe kritischer Einwendungen, die im Namen philologischer Richtig-
keit gegen de Man gemacht werden könnten, substanzlos erscheinen lassen.8 Die 
vorliegende Rekonstruktion de Mans sieht von daher von einer ständigen Über-
prüfung der Plausibilität der Behauptungen de Mans aus strategischen Gründen 
ab. Allerdings ist festzuhalten, daß de Mans mangelnde Bereitschaft zu strenger 
philosophischer Reflexion und Differenzierung ein ernstes Hindernis für eine phi-
losophische Fruchtbarmachung seiner Thesen und Beschreibungen ist.

Daß es sich bei den hier zugrundegelegten Texten von de Man in erster Linie 
um Lektüren (früh-)romantischer Autoren handelt, verleiht dem Problem des einer 
Rekonstruktion zugrundeliegenden philologischen Kriteriums noch eine weitere 
Dimension. Der oft – schon absichtlich gewählte – fragmentarische Charakter der 
Texte von Friedrich Schlegel stellt die Frage nach der Legitimität des interpretato-
rischen Zugriffs auf diese Texte in einer noch verschärften Weise. Aufgrund des 
kryptischen Charakters dieser Fragmente gilt hier für jede Rekonstruktion in noch 
stärkerem Maße, was sowieso für jede Interpretation gilt: daß ihr nämlich ein un-
tilgbarer Rest Willkürlichkeit innewohnt, der gerade die Freiheit des Interpreten 
gegenüber der überlieferten Tradition ausmacht. Im Falle der frühromantischen 
Texte unterliegt bereits die Auswahl der Textstellen und die Interpretation von de-
ren rhetorischem Gestus einer untilgbaren Arbitrarität.9

Winfried Menninghaus unterscheidet in seinem Romantikbuch in Anlehnung 
an Walter Benjamin zwei mögliche Arten einer systematischen Interpretation des 
frühromantischen Textcorpus, nämlich eine Lektüre gemäß der Forderung, „ein-
zelne Aufzeichnungen und Fragmente nur innerhalb der unmittelbar zugehörigen 
Kontexte zu interpretieren“ sowie zum anderen die Praxis einer „Parallelstellen-
Lektüre quer durch die verschiedenen Notizbücher und Konvelute hindurch“. Für 
die Legitimität einer „systematischen Interpretation des romantischen Textcor-
pus“ führt er ein von Benjamin entlehntes Kriterium an, der „die romantische Er-
kenntnis der Ablösung des Werks vom Autor, der produktiven Nichtidentität von 
Intention, Werk und Kritik auf die Romantiker selbst bezogen“ habe: die Frage 
nach der „systematischen Beziehbarkeit“ der Textstellen sei unabhängig von der 
Frage zu stellen, ob die Romantiker selbst „dieses System vollständig angegeben 
haben oder nicht“. Ihre „Legitimation findet die problemorientierte Lektüre [...] 

8 Cf. etwa Brian Vickers: Nietzsche im Zerrspiegel de Mans: Rhetorik gegen die Rheto-

rik (in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚die Sprache der 

Rhetorik‘, Fink, München 1994, S. 219-240).
9 Das ist aber kein systematischer Einwand gegen das Fragment.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

allein in sich selbst“, indem eine solche sich daran messen lassen muß, ob es ihr 
gelingt, die heterogenen Fragmente auf systematische Gedankengänge zu bezie-
hen.10 Das hermeneutische Kriterium der sinnvollen Beziehbarkeit von Parallel-
stellen quer durch den frühromantischen Textcorpus, wie es der von Benjamin 
geforderte Maßstab einer Rekonstruktion ist, wird hier nicht nur de Mans Rekon-
struktionen frühromantischer Autoren zugute gehalten, sondern im dritten Teil 
dieses Kapitels auch für diese Arbeit selbst methodisch vorausgesetzt.

Da die Fülle der Implikationen der angesprochenen Problematik den Rahmen 
dieses Kapitels sprengen würde, ist es ratsam, eine systematische Beschränkung 
einzuziehen. Dieses Kapitel wird sich daher wesentlich auf die Rekonstruktion 
der Schlegelschen Ironie durch de Man und auf den Poesiebegriff Schlegels kon-
zentrieren, und zwar methodisch in zwei Schritten. Zunächst werde ich das Ver-
hältnis von Geschichte, Narration und Ironie11 bei de Man rekonstruieren, und 
zwar in der Perspektive der Möglichkeit eines subjekttheoretischen Zugriffs (II). 
In einem zweiten Schritt (III) möchte ich zeigen, daß bzw. wie man de Mans (Re-
konstruktion der) Ironiekonzeption in einer ‚produktiven Lektüre‘ ergänzen muß, 
um sie für eine subjekttheoretische Beschreibung fruchtbar zu machen, und zwar 
wird dies in einem Rückgang auf den Entwurf der romantischen Transzendental-
poesie bei Friedrich Schlegel geschehen.

II

De Man selbst setzt sich in seinen Texten mit der Problematik der Geschichts-
schreibung auseinander, und zwar tut er dies unter anderem in seinen Lektüren 
romantischer Autoren.12 Jeder Versuch, eine Geschichte der Romantik zu schrei-
ben bzw. die romantischen Schriftsteller geschichtlich einzuordnen, funktioniere 
nach einem genetischen Prinzip. Diesem genetischen Prinzip gehorche nicht nur 
ein System, das „ein natürliches, organisches Prinzip ins Zentrum der Dinge stellt 
und eine Reihe von analogen Ausprägungen um dieses Zentrum herum aufbaut“, 
sondern ebenso eine „dialektische Konzeption von Zeit und Geschichte“, da selbst 
eine „Allegorisierung und Ironisierung des organizistischen Modells [...] das ge-
netische Schema unangetastet läßt“. Selbst eine „kritische ‚Dekonstruktion‘“ des 

10 Winfried Menninghaus: Unendliche Verdoppelung. Die frühromantische Grundle-

gung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1987), hier S. 28.

11 C.f. dazu Eckhard Schumacher: Die Ironie der Unverständlichkeit (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2000), S. 259 ff.

12 Cf. zur Romantik und Ironie: Peter Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische 

Ironie (in: ders.: Satz und Gegensatz, Insel, Frankfurt/Main 1964), S. 5-24; ders.: 
Poetik und Geschichtsphilospohie. 2 Bände (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974); Man-
fred Frank: Einführung in die frühromantische Ästhetik. Vorlesungen (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1989); Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger 

Rücksicht auf Sokrates (Oldenbourg, München/Berlin 1929); Alexander García Dütt-
mann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2004), S. 71-90.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

organizistischen Modells, die „einschneidende Diskontinuitäten“ erzeugt und die 
„Geradlinigkeit des zeitlichen Ablaufs in einem solchen Ausmaß [unterbricht], 
daß niemals irgendeine Folge tatsächlicher Ereignisse oder ein einzelnes Subjekt 
von sich aus volle historische Bedeutung erlangen könnte“, sprenge für sich noch 
nicht das genetische Prinzip. Und zwar deshalb, weil das genetische Prinzip oder 
Schema, das über die begrifflichen Kategorien von „Subjekt, Absicht, Negation, 
Totalisierung, gestützt durch die zugrundeliegenden metaphysischen Kategorien 
der Identität und Präsenz“ verfügt und funktioniert, „zwangsläufig jeglichem his-
torischen Erzählen zugrunde liegt“ (Hervorhebung vom mir, J.S.).13

Historische (und biographische) Narrationen sind deshalb ein besonderer 
Fall, weil diese unsere fundamentale Orientierung in der Welt organisieren. So 
werden z.B. unsere Handlungen nur dann sinnvoll, wenn sie narrativ eingebettet 
sind. Das dem historischen Erzählen inhärierende genetische Schema ist eine 
sinnstiftende Projektion, die die Zeit auf ein lineares Modell reduziert.14 Gene-

13 Paul de Man: Genese und Genealogie (in: ders.: Allegorien des Lesen, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1988, S. 118-145), S. 119 ff. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zi-
tiert. – Der Terminus der „kritischen Dekonstruktion“ spielt anscheinend auf das ar-
chäologische Projekt von Michel Foucault an. De Man gesteht diesem zwar zu, Sub-
jekte und Ereignisse nurmehr als „Teile eines Prozesses“ aufzufassen, „den sie weder 
umfassen noch reflektieren können, in dem sie jedoch ein Moment sind“. Da jedoch 
die Bewegung der Geschichte selbst „auf ihrer Totalisierung beruht“ und dem „Ge-
setz schließlicher Übereinstimmung vom Ende zum Ursprung“ gehorcht, bleibt an-
geblich auch eine solche „von einer teleologischen Absicht beseelte Diachronie“ oder 
Bewegung genetisch. Und zwar deshalb, weil jedes „einzelne Subjekt oder Ereignis, 
Texte eingeschlossen“, als Momente in diese Übereinstimmung eingeordnet werden 
könnten. Zwar fielen in der kritischen Dekonstruktion Interpretation der Geschich-
te und Geschichte zusammen, gleichwohl sei es wiederum das genetische Prinzip, 
das zwischen beiden vermittle (AL 120 f.). Hier zeigt sich bereits die Schwierigkeit, 
die de Man mit der Integration diachroner Vollzüge bzw. überhaupt mit zeitlicher 
Differenz hat. Jede Beschreibung einer diachronen Bewegung gerät ihm unter den 
Verdacht, eigentlich entsprechend dem genetischen Modell strukturiert zu sein, das 
einem metaphysischen Konzept der Identität und der Präsenz verfallen bleibt.

14 Die Selbstkonstitution von Subjekten vollzieht sich – zumindest in der abendlän-
dischen Neuzeit – wesentlich über Narrationen über das eigene Selbst, in denen qua 
Singularität der eigenen Autobiographie die Individualität des Lebenslaufes herge-
stellt und gesichert werden soll (cf. Kapitel 3 dieser Arbeit). Damit ist zugleich ein 
komplexer temporaler Zusammenhang von gegenwärtigen Subjektvollzügen und 
erinnerter und erzählter Vergangenheit sowie von entwerfender Zukunft gegeben. 
Diese drei „Zeitekstasen“, wie Heidegger sagt, sind in allen subjektiven Vollzügen 
untrennbar und so ineinander verwoben, daß sie sich nicht einfach auf ein lineares 
Zeitmodell applizieren lassen. Möglicherweise ist die lineare Konzeption der Zeit 
(als bloße historische Abfolge) nur ein Effekt einer Trivialisierung der Temporalität, 
die dem Erzählen als solchem notwendig eingeschrieben ist. Erzählen ist vielleicht 
diese Tätigkeit der Trivialisierung selbst. Auf der anderen Seite sind Autobiographien 
auch immer nur Erzählungen, die sich stets nach bestimmten Mustern organisieren, 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

tisch ist also die narrative ordnende Verbindung von Subjekten, Ereignissen und 
Texten mittels einer einfachen linearen Chronologie und Kausalität.15 Das gene-
tische Modell impliziert einen Begriff der Geschichte als ein linear gedachtes 
Fortschreiten der Realität, das sich je vom Vorhergehenden absetzt. Jeder Schritt 
auf dieser fiktiven Linie setzt sich selbst als Fort-schritt gegenüber einer zurück-
projizierten Vergangenheit. Festzuhalten ist aber, daß es natürlich Alternativen 
zu dieser Weise des Erzählens gibt, die sich z.B. kritisch von dem einfachen 
Modell einer linearen Zeit absetzen. Es gibt also auch Erzählpraktiken, die sich 
dieser Trivialisierung der Zeit entziehen. Eine dieser Praktiken ist die Ironie.

An die Schwierigkeit, die es angeblich darstellt, eine Geschichte der Romantik 
zu schreiben, knüpft de Man die Frage an, ob diese Schwierigkeit nicht gerade ein 
Beleg dafür sein könnte, daß die Romantiker möglicherweise der „Untergrabung 
der absoluten Autorität dieses Systems nähergekommen“ sind als alle potentiellen 
Nachfolger: möglicherweise sei „die Romantik (ihrerseits ein Periodenbegriff) die
Bewegung [...], die das genetische Prinzip“ mit seinen Periodeneinteilungen be-
stritten und in Frage gestellt habe (AL 119-121/Hervorhebung von mir, J.S.). Im 
Rahmen einer Lektüre der Geburt der Tragödie von Friedrich Nietzsche entwik-
kelt de Man die These, daß genetische Modelle der Geschichte nur „ein Beispiel 
rhetorischer Mystifizierungen neben anderen“ seien und „sich hohl [ausnehmen], 
wenn sie der Klarheit eines neuen ironischen Lichtes ausgesetzt werden“. Eine Er-
zählung auf der Grundlage des genetischen Prinzips könne sogar selbst zu Einsich-
ten führen, „welche die Ansprüche zerstören, auf denen die genetische Kontinuität 
gegründet war, die aber nicht formuliert werden können, wenn es dem Trugschluß 
nicht erlaubt gewesen wäre sich auszubreiten“ (AL 143 f.).

Reformuliert lautet die von de Man vertretene These, daß einerseits Ge-
schichte – und mit ihr das Muster der (Auto-)Biographie als solcher –  nur eine 
Spezialform von Erzählungen ist, für die es charakteristisch ist, daß sie sich not-
wendigerweise immer gemäß einem genetischen Prinzip strukturieren. Ob die 
geschichtliche Abfolge als evolutionärer Fortschritt oder als Verfall, als konti-
nuierlich-linear oder als diskontinuierlich verstanden wird, scheint angesichts 
des immer zugrundegelegten genetischen Schemas ohne Belang.16 Andererseits 
hängt jede Möglichkeit einer Infragestellung des genetischen Modells, das dem 
historischen Erzählen zugrundeliegt, ihrerseits von dem Vorhandensein einer 
solchen Erzählung ab und kann nur im Durchgang durch diese erfolgen. Unter-

um überhaupt sinnvoll erscheinen zu können. Unter der Voraussetzung der These, 
daß ästhetische Erfahrungen wesentlich mit der Infragestellung solcher fundierenden 
Erzählmuster (etwa durch Antiromane) zu tun haben bzw. vielleicht sogar diese sind, 
wäre es naheliegend zu vermuten, daß in ästhetischen Erfahrungen die Bewegung der 
erzählenden Selbstkonstitution subjektiven Sinns selbst in Frage gestellt ist.

15 Kausalität ist eine notwendige idealistische Projektion auf unsere Umwelt, um dort 
Ordnung (=Verständigkeit) zu schaffen. Kausalität ist Effekt einer linear gedachten 
Konzeption der Zeit. Linear scheint die Zeit deswegen, weil alles Geschehen sich 
scheinbar als Ursache-Wirkungsrelationen organisiert, also kausal.

16 Cf. hierzu Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahr-

hundert in Europa (Fischer, Frankfurt/Main 1991).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

brochen werden kann die Kontinuität einer historischen Erzählung durch Ironie.
Hier wäre gegen de Man festzuhalten, daß nicht alle Erzähl- bzw. Sprechak-
te zwangsläufig auch historische Narrationen sind – das sind z.B. performati-
ve Äußerungen nicht. Von de Man ausgeklammert bleibt auch die Frage nach 
der Möglichkeit einer anderen – z.B. dekonstruktiven – Erzählpraxis. Allerdings 
orientiert sich seine Darstellung zunächst an historischen bzw. historisierenden 
Texten, für die seine Argumentation einleuchtet. Es erscheint aber wenig plausi-
bel, daß diskontinuierliche historische Narrationen auf die gleiche Weise durch 
genetische Modelle strukturiert sein sollen wie lineare.

Der in einer historischen Narration hergestellte Zusammenhang hat den Sta-
tus eines jeder Geschichtsschreibung notwendig immanenten transzendentalen 
Scheins.17 Das Herstellen eines historischen Zusammenhangs durch eine sinnhafte 
Verknüpfung von Ereignissen, Texten und Subjekten läßt sich auf doppelte Weise 
als Mystifikation verstehen. Zum einen verdeckt die historische Erzählung ihren 
kontingenten Charakter, in dem sie Geschichte als Abfolge realer geschichtlicher 
Notwendigkeit präsentiert und sich so den Anschein einer natürlichen Notwen-
digkeit verleiht. Der Schein geschichtlicher Notwendigkeit impliziert immer eine 
genetische Rechtfertigung des Gegenwärtigen und Bestehenden als eines notwen-
dig Zustandegekommenen. Geschichtliches Erzählen ist daher immer (auch) ideo-
logische Mystifikation. Zum anderen verdeckt die eine historische Erzählung den 
ihr eigenen endlichen Charakter, in dem sie andere mögliche Erzählungen qua 
eigener Setzung ausschließt. Auch innerhalb des genetischen Schemas bleiben je-
doch verschiedene historische Erzählungen möglich, da in diesem eine Pluralität 
von Möglichkeiten der Herstellung historischer Zusammenhänge eröffnet wird.

Es liegt auf der Hand, daß dieser der historischen Narration eingeschriebene 
Scheinbegriff nicht das einfache Gegenstück des Wahrheitsbegriffs sein kann, 
denn er ist strukturell in unsere Erzählpraxis eingeschrieben. Wahrheit selbst gibt 
es nur im Rahmen solcher sinnstiftenden Erzählungen, deren referentieller Zu-
griff auf die Dinge oder Tatsachen selbst aber stets fragwürdig bleibt. Die These 
vom Scheincharakter der historisierenden Narrationen konstituiert ein Mißtrauen 
gegen ihren Ausweis der natürlichen Notwendigkeit, ohne an dessen Stelle eine 
andere oder höhere Wahrheit zu etablieren als die einer skeptischen Grundhaltung 
in Bezug auf das, was uns als scheinbar evident in solchen Erzählungen tagtäglich 
zugemutet wird. Die Einsicht in den Scheincharakter des historischen Erzählens 
kann uns den Weg zu einer im Alltag integrierten Skepsis gegenüber der ideolo-
gisch behaupteten Notwendigkeit des Bestehenden ebnen.

Die Frage, ob die ‚realen‘ geschichtlichen Ereignisse und Subjekte dem gene-
tischen Schema zu entsprechen vermögen, verliert angesichts dieser Theorie, nach 
der sich Geschichtsschreibung als dem realen geschichtlichen Verlauf uneinhol-
bar nachträgliche sinnstiftende Erzählung vollzieht, an Relevanz. Da der ‚reale‘ 
Geschichtsverlauf sich radikal jedem erkennenden Zugriff entzieht, legt es der 

17 Es liegt eine zusätzliche ironische Pointe der Texte de Mans darin, daß er das Pro-
gramm einer Demaskierung mystifizierender, jeder Narration unterlegten genealo-
gischen Verknüpfungsmuster im rhetorischen Gewand einer Revision gängiger und 
verfälschender (Literatur-)Geschichtsschreibung auftreten läßt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

narrative Charakter aller Versuche, Subjekte, Texte und Ereignisse in einen sinn-
vollen Zusammenhang zu bringen, nahe, historische Narrationen als Sonderfall 
einer allgemeinen Theorie der Narration aufzufassen und sie damit einer literatur-
wissenschaftlichen Betrachtung zugänglich zu machen oder unterzuordnen.

Mit der Frage einer solchen allgemeinen Theorie der Narration befaßt sich de 
Man im Rahmen einer Vorlesung aus dem Jahre 1977 mit dem Titel The Concept 
of Irony, auf deren Mitschrift sich meine Ausführungen im folgenden zunächst 
stützen werden. In diesem Text, der eigentlich eine Rekonstruktion der Ironie-
konzeption Friedrich Schlegels ist, wird die Entgegensetzung von Romantik und 
Geschichte – ähnlich wie oben – wiederholt bzw. sogar noch radikalisiert. Kierke-
gaard etwa habe als Reaktion auf Friedrich Schlegels Roman Lucinde „eine ganze 
Theorie der Geschichte erfunden, nur um die Tatsache zu begründen, daß man 
Friedrich Schlegel loswerden sollte und daß er kein wahrer Ironiker sei“. Auch 
die ganze Disziplin der Germanistik habe sich nur „aus dem einzigen Grund ent-
wickelt [...], die Herausforderung zu umgehen, die Schlegel und die Lucinde für 
die ganze Notion einer akademischen Disziplin darstellen, die sich ernsthaft mit 
deutscher Literatur zu beschäftigen sucht“.18 Ironie und Geschichte scheinen „auf 
kuriose Weise miteinander verbunden zu sein“, was sich eben darin zeige, daß 
Kierkegaard die Geschichte als Verteidigungsmittel gegen die Schlegelsche Ironie 
angerufen habe. Es sei „sehr schwer“, ein System der Geschichte zu ersinnen, das 
vor Ironie geschützt wäre (CI 184). Was macht die Ironie so gefährlich, daß eine 
Theorie der Geschichte ebenso wie die Genese einer ganzen akademischen Dis-
ziplin sich angeblich nur als Abwehrreaktion und Verteidigungsmittel dagegen 
verstehen lassen?

Die Herausforderung durch die Ironie liegt – laut de Man – gerade darin, daß 
die Texte Schlegels auf eine Weise die „Kategorien des Selbst, der Geschichte 
und der Dialektik“ infragestellen und unterminieren, die so radikal ist, daß selbst 
Schlegels Verteidiger – de Man erwähnt Lukács, Benjamin und Szondi – sie im 
Zuge seiner Verteidigung anscheinend zwangsläufig wieder einführen (cf. CI 182). 
Diese radikale Infragestellung der Kategorien des Selbst und der Geschichte ge-
schieht durch die Ironie. Die Sprengkraft, die sie anscheinend für jedes System und 
für jede Narration aufweist, scheint zunächst darin zu liegen, daß

„das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, immer die Frage ist, ob es möglich ist zu ver-
stehen [...]. [Wenn die] Ironie die Frage des Verstehens aufwirft, so wird kein Verstehen 
der Ironie jemals dazu in der Lage sein, die Ironie zu kontrollieren und zu stoppen [...]; 
und wenn es der Fall ist, daß das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, tatsächlich die 
Möglichkeit des Verstehens, die Möglichkeit des Lesens, die Lesbarkeit von Texten, die 
Möglichkeit, sich für eine Bedeutung, ein vielfältiges Set von Bedeutungen oder eine 
kontrollierte Polysemie von Bedeutungen zu entscheiden, ist, dann können wir sehen, daß 
Ironie wirklich sehr gefährlich sein kann. Es wäre etwas sehr Bedrohliches in der Ironie, 

18 Paul de Man, The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of Minneso-
ta Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184), hier S. 168. Im folgenden unter dem 
Sigel [CI] zitiert. – Aus diesem nur auf englisch erhältlichen Text zitiere ich in von mir 
besorgter Übersetzung.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

gegen das Interpreten der Literatur, die ein Interesse an der Verstehbarkeit von Literatur 
haben, sich selbst behüten wollten [und daher versuchen] die Trope zu stoppen, stillzustel-
len, zu kontrollieren.“ (CI 166 f.)

Diese Bewegung der Umgehung, diese umgehende Bewegung der Frage nach der 
Möglichkeit des Verstehens, die von der Ironie aufgeworfen wird, wäre demnach 
genau die Bewegung einer Germanistik, die sich auf ernsthafte Weise um Litera-
tur bemüht und für dieses Projekt einer Kontrollierbarkeit der Tropen bedarf. Eine 
Kontrolle über das „turning away“ der Tropen von buchstäblichen Bedeutungen 
läuft auf den Versuch eines Stillstellens der tropischen Bewegungen der Sprache 
hinaus. De Man scheint hier die Ironie textintern zu verorten. Sie wird als textin-
terne Trope aufgefaßt und kann auch nur als solche die Frage nach der Möglichkeit 
des Verstehens aufwerfen. Zugleich bleibt jedoch das Erkennen und Verstehen ei-
ner ironischen Äußerung an die Unterstellung einer ironischen Intention des Autors 
gebunden, auch wenn diese fiktiv bleibt. De Man stellt die Frage nach der Inten-
tionalität ironischer Äußerungen jedoch nicht, und zwar aus systematischen Grün-
den. Die Frage nach der Möglichkeit eines Verstehens der Ironie wird nämlich auf 
die Lektüre von Texten reduziert. Die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit 
einer Determination einer Äußerung durch ihren Kontext wird damit umgangen, 
was insbesondere für mündliche Kommunikation problematisch bleibt.

Es mag für die Lektüre von Texten plausibel erscheinen, daß die Möglich-
keit der Ironie die Frage ihrer Lesbarkeit aufwirft, in mündlicher Kommunikation 
oder im Gespräch wird es aber vermutlich doch Anzeichen in der kommunikati-
ven Situation selbst geben, die das Erkennen einer ironischen Äußerung und ihre 
Interpretation ermöglichen. Auch ein Vorverständnis im Sinne einer mit der sich 
ironisch äußernden Person geteilten Geschichte, von geteilten Erfahrungen und 
vergangener Kommunikation, wird vermutlich in einem spezifischen Gesprächs-
kontext dafür sorgen, daß ein Erkennen und Interpretieren ironischer Äußerungen 
möglich wird. Denn eine Ironie, die sich ihrer intersubjektiven Gegebenheit ent-
zieht, ist nur idiosynkratisch ironisch. Ironie ist nur Ironie, wenn sie als solche in 
der kommunikativen Situation verstanden und interpretiert wird – ein Verstehen, 
dessen Identität mit den realen Autorintentionen gleichwohl problematisch blei-
ben mag. Zum Gelingen der Ironie bedarf es eines Zusammenspiels der Instanzen 
Autor/Interpret, denn wenn einer der beiden die Äußerung nicht ironisch versteht, 
dann gibt es überhaupt keine Ironie, sondern ein Mißverständnis.

Das Erkennen der Ironie funktioniert über eine Inadäquation bzw. eine Dis-
krepanz von Text und Kontext, z.B. von Text und Autorintentionen. Ironie ist die 
Interpretation dieser Differenz von Text und Kontext (Intention). Dabei ist das 
Erkennen einer ironischen Äußerung vom Verstehen einer ironischen Äußerung 
abzuheben. Eine ironische Äußerung, die nicht als solche erkannt wird, wird auch 
nicht verstanden. Denn wir interpretieren die Ironie, wenn wir sie als solche klas-
sifiziert haben, nicht als bloßen Irrtum des Sprechers, sondern als irgendwie in-
tentional gewollten Irrtum. Ironie, die auf der Ebene eines Irrtums verharrt, ist of-
fensichtlich keine Ironie. Zum Erkennen und Interpretieren ironischer Äußerungen 
braucht es also stets ein Mehr an Information über den buchstäblichen Text hinaus, 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

d.h. wir müssen die Diskrepanz zwischen Kontext der Äußerungen – zu dem auch 
Intentionen des Sprechers zählen – und Text sowohl als beabsichtigt als auch als 
propositional gehaltvoll klassifizieren.

Wenn ich eine Äußerung ironisch verstehe, dann verstehe ich sie fundamental 
anders als eine gewöhnliche Äußerung. Es gibt hier eine Art Änderung des her-
meneutischen Schlüssels, mit dem der Text aufgeschlossen wird, einen anderen 
Zugang zum Text, einen anderen Modus der écriture bzw. lecture selbst, der der 
Ironie und ihrer Ambivalenz gerecht zu werden versucht. Etwas ironisch zu sagen 
bedeutet, nicht das zu sagen, was man eigentlich sagen will (was man meint), und 
zwar dies nicht aus äußerlichen Gründen, sondern deshalb, weil sich das zu Sagen-
de als solches nur dadurch der jeweiligen Intention angemessen sagen läßt, wenn
man es ironisiert. Ironie beruht vielleicht weniger auf einer Negation des Sinns 
(wie de Man behauptet), sondern auf einer Änderung unserer für unser Verstehen 
maßgeblichen hermeneutischen Muster, die für den interpretierten Sinn konstitutiv 
sind. Dies könnte etwa in die Richtung eines eher spielerischen Umgangs mit dem 
Sinn von Äußerungen erläutert werden, den die Ironie praktiziert.

Die Frage der Ironie ließe sich auch metakommunikativ klären, was natürlich 
das Problem nur verlagert und nicht entschärft. Es bleibt jedoch die Frage, ob mit 
dem Hinweis auf eine soziale Pragmatik das von de Man aufgeworfene Problem 
sich wirklich erledigt, vor allen Dingen, wenn man mit Derrida darauf insisiert, 
daß es einen vollständig gesättigten Kontext einer Äußerung nur in einer idealisti-
schen Konzeption der Bedeutung geben kann.19 Für die Ebene geschriebener Texte 
scheinen de Mans Ausführungen jedenfalls plausibel zu sein.

Mit der Möglichkeit einer ironischen Intention wird also laut de Man die Frage 
der Möglichkeit einer Verständigung und des Verstehens (von Texten) aufgewor-
fen, und zwar aufgrund der Unentscheidbarkeit der Frage, ob der Interpret eine 
Äußerung ironisch auffassen soll – z.B. als Litotes – oder lieber ernsthaft. Bereits 
hier zeigt sich die Ambivalenz der Ironie: während sie einerseits eine dem Subjekt 
verfügbare Trope zu sein scheint (als kalkulierte Öffnung des Gesagten), bezeich-
net sie andererseits ein nicht-subjektives, ergo sprachlich-textuelles Geschehen. 
Aber ist die Ironie – von der de Man bereits gesagt hat, daß sie entgegen dem (iro-
nisch gemeinten) Titel der Vorlesungsmitschrift kein Begriff ist und daß auch der 
Versuch einer Definition der Ironie die „definierende Sprache in Schwierigkeiten 
zu bringen scheint“ (CI 165) – selbst überhaupt eine Trope?

Eine Leitdifferenz der Vorlesung de Mans ist diejenige von Ironie und Narra-
tion. Im folgenden werde ich zunächst die Verbindung einer Theorie der Narration 
mit dem, was de Man das „tropologische System“ nennt, rekonstruieren, um dann 
in einem zweiten Schritt das Einbrechen der Ironie in die Kontinuität der Narration 
zu erläutern.

1. Das tropologische System, von de Man im Anschluß an Fichte beschrieben, 
entfaltet sich aus der Selbst-Setzung des Ich. Dieses sich selbst setzende Ich ist zu-
nächst kein empirisches Ich, sondern eine leere „logische Kategorie“, ohne Eigen-
schaften und allen Urteilen unzugänglich. Es wird „ursprünglich“ (originally) erst 

19 Cf. Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgänge der Philoso-

phie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

durch die Sprache und in der Sprache gesetzt, durch einen „act of language“ (cf. CI 
172), den die Sprache durch ihre Fähigkeit zur Setzung vollbringen kann. Dieser 
selbstsetzende Akt der Sprache entspricht – laut de Man – einer Katachrese, einer 
Operation des Benennens durch den falschen Gebrauch eines Wortes.

Mit dem selbstgesetzten Ich beginnt eine „logische Entwicklung“ des tropolo-
gischen Systems bis hin zu den analytischen und synthetischen Urteilen. Synthe-
tisches Urteil meint hier ein gleichsetzendes Urteil, also A = B. Ein synthetisches 
Urteil kann sinnvoll nur zustande kommen, wenn mindestens eine Eigenschaft X 
vorausgesetzt wird, in Bezug auf die sich A und B unterscheiden. Das Beispiel 
de Mans (und Fichtes) ist hier das Urteil „ein Vogel ist ein Tier“, das eine Unter-
scheidung zwischen verschiedenen Tierarten voraussetzt, d.h. es muß – und zwar 
begrifflich – auch Tiere geben, die nicht Vögel sind, um das Urteil sinnvoll zu ma-
chen. Die Unterscheidung ist also zwischen Tieren im allgemeinen (B) und Vögeln 
im besonderen (A). Analytische oder negative Urteile der Form A  B hingegen 
setzen umgekehrt eine Eigenschaft X voraus, in der sich A und B gleichen. Das 
Beispiel de Mans bzw. Fichtes ist hier „eine Pflanze ist kein Tier“, wobei die von 
Pflanze und Tier geteilte Eigenschaft das Prinzip der Selbstorganisation ist.

Entscheidend wird nun, daß jedes Feststellen einer Gleichheit eines Dings eine 
vorausgesetzte Differenz impliziert und vice versa jede festgestellte Differenz eine 
Gleichheit. De Mans Schlußfolgerung lautet:

„Es gibt hier eine sehr spezifische Struktur, mittels derer die Eigenschaften, die in den 
Entitäten isoliert sind, zwischen den verschiedenen Elementen zirkulieren. Diese Zir-

kulation wird selbst die Grundlage jedes urteilenden Aktes. Diese Struktur ist [...] die 
Struktur der Metapher, die Struktur der Tropen. Die hier beschriebene Bewegung ist die 
Zirkulation von Eigenschaften, die Zirkulation von Tropen in einem System des Wissens. 
Dies ist die Epistemologie der Tropen. Dieses System ist gleich Metaphern strukturiert 
– wie Figuren im allgemeinen und Metaphern im besonderen.“ (CI 174/alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)20

Dieses System des Wissens ist aber nicht nur wie Metaphern strukturiert, son-
dern es ist selbst eine Theorie der Trope oder der Metapher, weil „die Zirkulation 
der Eigenschaften, die im urteilenden Akt beschrieben ist, hier wie eine Meta-
pher oder eine Trope strukturiert ist, und auf einem Austausch von Eigenschaf-
ten beruht“ (CI 176). Es kann sowohl als Synekdoche, als Beziehung von Teil 
und Ganzem (Vogel und Tier), oder wie eine Metapher, als eine Substitution auf-
grund einer vorausgesetzten Ähnlichkeit und Differenzierung strukturiert sein 
(das Modell der Selbstorganisation). Aufgrund dieser Struktur nennt de Man es 
das „tropologische System“.

Entscheidend ist jedoch noch ein weiteres Merkmal des tropologischen Sys-
tems, das in seiner Performanz liegt. Das System beginnt nicht nur mit einer 
Katachrese als einem sprachlichen „performative“, sondern aus diesem ursprüng-
lichen setzenden Akt (des Benennens) resultierend entwickeln sich erst in einer 

20 Was hier zirkuliert, ist aber zunächst einmal das Vokabular de Mans.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

Anamorphosis der Tropen die tropologischen Systeme.21 Die Beschreibung dieser 
Entwicklung liefert selbst wiederum eine kohärente Erzählung, und entspricht 
daher einer Allegorie.22 In dieser Allegorie wird die „Interaktion zwischen Trope 

21 Cf. CI 176 – Ich übergehe stillschweigend die Tatsache, daß de Man hier mit einem 
Mal den Plural („Systeme“) einführt für etwas, das vorher nur das Fichtesche System 
betraf. Diese Veränderung des Numerus wirft jedoch die Frage auf, ob das tropolo-
gische System eine Theorie für die Gesamtheit möglicher Narrationen darstellt, oder 
ob verschiedene tropologische Systeme insofern als koexistent denkbar wären, als 
daß jede Erzählung ihr eigenes tropologisches System entfaltet. Die Frage zielt also 
auf die Möglichkeit einer Differenz zwischen Narration und Theorie der Narration. 
Da diese Frage aber für die hier angestrebte Darstellung nicht unmittelbar von In-
teresse ist, wird ihre Beantwortung ausgespart. – Die fälschliche Identifikation oder 
mindestens leichtfertige Gleichsetzung von setzendem Akt (Ich = Ich als eine „That-
handlung“) bei Fichte und dem performativen Akt der Sprechakttheorie wird hier ge-
schenkt. Die Differenzen wären wohl darin zu suchen, daß es sich bei der Thathand-
lung Fichtes um eine ursprüngliche Setzung handelt und dieser erste Akt des Setzens 
alle anderen Akte allererst ermöglicht, während der Sprechakt, so wie ihn Austin 
beschreibt, ein Akt in der Sprache ist, der von der Existenz vorgängiger Sprach- und 
Sozialkonventionen abhängig ist. Ein weiterer Unterschied liegt darin, daß bei Fichte 
sich das Subjekt erst diesem Akt nachgängig konstituiert, während Austin die Fra-
ge der Intentionalität sprachlicher Akte aufwirft und damit implizit eine vorgängige 
Existenz von Subjekten voraussetzt. (cf. hierzu Johann Gottlieb Fichte: Grundlage 

der gesammten Wissenschaftslehre (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes 

Werke Band 1, de Gruyter, Berlin 1971, S. 83-328), § 1 ff.; Dieter Henrich: Fichtes 

‚Ich‘ (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 57-82); John L. Austin: 
Zur Theorie der Sprechakte (Reclam, Stuttgart 1979), bes. S. 25-88; Jacques Derrida: 
Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 
1988, S. 325-351). – Zum dritten wird hier auch der oft falsche oder laxe Umgang mit 
rhetorischer Terminologie geschenkt. So sind z.B. entgegen der de Manschen Gleich-
setzung Tropen keine Figuren, da erstere auf Substitution beruhen, letztere dagegen 
auf einer Kombination. (cf. hierzu Roland Barthes: Die alte Rhetorik (in: ders.: Das 

semiologische Abenteuer, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 15-101); K.H. Göttert: 
Einführung in die Rhetorik (Fink, München 1991), bes. S. 44-64). Eine weitere Frage 
betrifft das Verhältnis zwischen der Diagnose einer Unkontrollierbarkeit der Effekte 
sprachlichen Bedeutens bzw. eines Mehr der Sprache vor dem Sprechen im Sprech-
akt und dem konstitutiven, quasitranszendentalen Akt Fichtes. Auch der Begriff der 
‚Performanz‘ schillert zwischen einer antitranszendentalen Beschreibung im System 
à la Austin und Fichtes Selbstsetzungsakt der Sprache.

22 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhe-

tischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Die 
grundlegende Struktur der Allegorie zeigt sich als „die Neigung der Sprache zum 
Narrativen, als Tendenz, sich entlang der Achse einer imaginären Zeit auszubreiten, 
um dem Dauer zu verleihen, was in Wahrheit innerhalb des Subjekts simultan exi-
stiert. [...] ... die Allegorie existiert allein in einer idealen Zeit, die niemals hier und 
jetzt ist, sondern stets Vergangenheit oder endlose Zukunft.“ Die Allegorie trete „als 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

auf der einen Seite und Performanz als Setzen auf der anderen“ erzählt. Sie ist 
daher „wie eine Theorie der Erzählung“, sie entwirft ein kohärentes System, in 
dem es „eine Einheit zwischen System [...] und der Form des Systems“ (CI 176) 
gibt.23 Diese Allegorie ist also nicht nur einfach Theorie der Erzählung, sondern 
sie wird vielmehr selbst in einer „narrative line“ entfaltet, also als eine Geschichte 
erzählt. Bringt man hierzu die de Mansche Gleichung von Erzählen und Konstru-
ieren24 in Anschlag, so handelt es sich hier um die Konstruktion eines Systems, 
in dem eine Theorie der Narration erzählerisch entfaltet wird.25 Und umgekehrt 
müßte man annehmen, daß jede Konstruktion in Form einer erzählerischen Ent-
faltung zugleich eine Theorie der Erzählung impliziert.26 Zu dieser Anamorphosis 
der Tropen, in der die Tropen in ein System der Tropen transformiert werden, ist 
die korrespondierende Erfahrung diejenige eines Selbst, das über seinen eigenen 
Erfahrungen steht (cf. CI 177).

2. An dieser Stelle kommt nun die Ironie ins Spiel, und zwar auf eine dop-
pelte Weise: de Man unterscheidet im Anschluß an Schlegels Lyceumsfragment 
[42] eine „äußere“ Ironie und eine „innere“ Ironie. Die äußere Ironie findet sich 
etwa als „buffo“ in der Poesie. Nach dem Vorbild dieser „buffo“ der Commedia 
dell’arte besteht die äußere Ironie in einer „Unterbrechung“ oder einem „Zerbre-
chen der narrativen Illusion“, der in der Rhetorik die Begriffe der „Parekbase“ 
und des „Anacoluthons“ entsprechen. Eine Parekbase ist „die Unterbrechung eines 
Diskurses durch einen Wechsel oder eine Veränderung (shift) im rhetorischen Re-
gister“ auf der Ebene der Semantik, durch den die erzählerische Illusion durchbro-
chen wird, zum Beispiel, indem sich der Erzähler in eine Erzählung einschaltet. 
Das Anacoluthon bezeichnet hingegen eine Unterbrechung syntaktischer Muster 
von Tropen oder der Modelle, nach denen Satzperioden gebaut sind. Es besteht 
in einem „break“: die „Syntax eines Satzes, der bestimmte Erwartungen weckt, 
wird plötzlich unterbrochen, und anstelle dessen, was man gemäß der verwende-
ten syntaktischen Reihe erwartet hätte, erhält man etwas vollkommen anderes, 
einen Bruch in den Erwartungen an das syntaktische Modell“ (CI 178). Die äußere 
Ironie funktioniert also auf der Ebene syntaktischer Textstrukturen und ist dem 

Modus des Nacheinander [auf], aus dem eine Form der Dauer hervorgeht, die eine um 
ihren illusionären Charakter wissende Illusion von Kontinuität ist“ (l.c., S. 124). De 
Man steht damit in der Tradition Quintilians, der die Allegorie als andauernde Me-
taphorisierung versteht, die dadurch eine bloß konventionelle Verbindung zu ihrem 
Referenten hält (cf. Marcus Fabius Quintilianus: Ausbildung des Redners: 12 Bücher

(Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1975), S. 223).
23 Zur Übereinstimmung von Gehalt und Form eines Satzes bzw. Systems als Bedin-

gung der Gewißheit cf. Johann Gottlieb Fichte: Über den Begriff der Wissenschafts-

lehre, (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke Band 1, de Gruyter, Berlin 
1971, S. 27-82), bes. § 2 und § 4. Die Übereinstimmung von Gehalt und Form ist 
insofern ästhetisch, als daß sie einer gängigen Definition des Schönen entspricht.

24 CI 184: „Any attempt to construct – that is, to narrate – [...].“
25 Der Anamorphosis des tropologischen Systems entspricht laut de Man die „Arabes-

ke“ Schlegels.
26 Mit anderen Worten: die Poesie enthält eine Poetik.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

Text immanent. Sie erweist sich als ein Bruch zwischen den hermeneutischen bzw. 
syntaktischen Erwartungen des Interpreten, der sein Verstehen an syntaktischen 
Standardmodellen orientiert, und dem tatsächlichen Verlauf der Syntax, der diese 
syntaktischen Standards unterläuft. Die Ironie ist somit eine Unterbrechung der 
hermeneutischen Erwartung auf der Ebene eines materialen – d.h. syntaktischen 
– Verständnisses des hermeneutischen Zirkels. Durch die Subversion eines sinnvol-
len syntaktischen Zusammenhangs wird der Versuch des Interpreten gestört, einen 
Text sinnvoll zu interpretieren, indem er ihn mit den syntaktischen Standards seines 
Vorwissens abgleicht.27 Die Ironie ist immer ein widersprüchliches Faktum, eine 
Differenz zweier Positionen, die als solche erscheint und auf kein Jenseits weist. 
Diese Differenz kann sowohl innerhalb des Textes als Differenz zweier unvereinba-
rer Perspektiven als auch als Differenz von Äußerung und Intention erscheinen.

Es bedarf also einer Diskrepanz (Bruch, Parekbase) im Produkt – d.h.im Text 
– selbst oder zwischen Text und Kontext, um der ironischen Interpretation einer 
Äußerung den Weg zu bereiten. Diese anfängliche Diskrepanz, auf die sich die 
sekundäre hermeneutische Ausdeutung der Ironie berufen muß, kann entweder 
zwischen der buchstäblichen Äußerung und den zugeschriebenen Autorintentio-
nen bestehen (also in einer hermeneutischen Situation), oder aber im Text selbst 
als diskontinuierlicher Einbruch in die Kohärenz einer Erzählung angelegt sein 
(und kann dann also ein rein textimmanentes Geschehen sein, auch wenn es na-
türlich Subjekte braucht, um die Ironie als solche erscheinen zu lassen). Eine Äu-
ßerung ironisch zu interpretieren heißt, den auf der buchstäblichen Ebene besteh-
enden Irrtum oder Fehler z.B. als Unangemessenheit zwischen Text und Kontext 
auf einer zweiten hermeneutischen Ebene ironisch zu deuten und damit den Text 
(möglicherweise gegen seine Intention ironischer Sinnverweigerung) gleichwohl 
sinnvoll zu machen. Diese Reduktion der Ironie stellt das System des Sinns, wie 
es von der Ironie herausgefordert wurde, wieder her. Die Ironie wird reintegriert 
in ein nunmehr erweitertes hermeneutisches System, das anscheinend auch noch 
im Modus der Ironie funktioniert. Von daher ist de Mans These, die Ironie sprenge 
jeden hermeneutischen Versuch, sie zu interpretieren, falsch. Das Verstehen der 
Ironie mag komplexer sein als das Verstehen ‚normaler‘ Äußerungen, unmöglich 
ist es nicht. Wir können auch ambivalente Äußerungen sinnvoll deuten. Ironie und 
hermeneutisches System scheinen sich wechselseitig zu bedingen, möglicherweise 
im Sinne einer dialektischen Bewegung ohne telos.

Das Anacoluthon unterbricht also den hermeneutischen Zirkel von Vorver-
ständnis (den syntaktischen Standards) und dem Partikularverständnis (der gege-
benen Syntax). Damit wird auch die Zirkularität des Verstehens zwischen dem 
Vorgriff auf Vollkommenheit und dem Teilverständnis unterbrochen28, so daß es 
dem Interpreten nicht mehr gelingt, den Text als eine sinnvolle Einheit und auf eine 
Sinntotalität hin zu interpretieren. Ästhetisch ist die ironische Suspension des narra-

27 Es ist allerdings die Frage, wie sich das zu der These verhält, daß die Sprachkom-
petenz eines Sprechers impliziert, daß dieser aus einem endlichen Set von Regeln 
unendlich viele Sätze bilden kann.

28 Cf. die Analyse des hermeneutischen Zirkels bei Hans-Georg Gadamer: Wahrheit 

und Methode (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),Tübingen 1960/1990), S. 270-312.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

tiven Zusammenhangs der Erzählung und damit die Freigabe der Elemente und der 
Materialität der Signifikanten vor ihrer bedeutsamen Einbettung, um ihnen dann 
spielerisch neuen Sinn zuzuschreiben. Durch die Unterbrechung im Prozeß des Ver-
stehens ist ein Text dazu in der Lage, den ihm eigenen setzenden Charakter dem In-
terpreten zu Bewußtsein zu bringen. Die äußere Ironie bringt in der Suspension des 
hermeneutischen Zirkels die Kontingenz der textuellen Setzung ins Spiel, entgegen 
dem Schein ihrer Notwendigkeit. Insofern ist sie produktinterne Anschlußstelle für 
subjektive (Selbst-)Reflexionen, die sich aus der ironischen Sinnverweigerung er-
geben können. Die Differenz von Erzählung und Ironie entspricht damit derjenigen 
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion (cf. Kapitel 1 und 3 dieser Arbeit).

Das heißt jedoch nicht, daß die äußere Ironie mit einer ‚objektiven Ironie‘ gleich-
zusetzen wäre, wie dies die Sekundärliteratur seit Benjamin immer wieder macht.29

In dieser Arbeit wird vielmehr angenommen, daß sich die Ironie in keinem Fall, 
weder für den Fall, der hier als die äußere Ironie gekennzeichnet wird, noch für den, 
der gleich als die innere Ironie erläutert wird, auf eine Subjekt/Objekt-Konstellation 
verrechnen läßt, wie auch immer eine solche beschaffen sein mag. Die Ironie ist 
weder subjektiv noch objektiv, sondern bezeichnet eine im textuellen Produkt selbst 
angelegte Distanzierung, ein Selbstunterlaufen der Darstellung in der und durch die 
Darstellung selbst. Diese textimmanente Distanz entspricht nicht der Differenz zwi-
schen bewußtem Subjekt und äußerem Objekt, und zwar schon deshalb nicht, weil 
sie von der Lektüre eines Subjekts abhängt.

Die äußere Ironie ist jedoch nicht nur eine einfache Unterbrechung der erzäh-
lerischen Linie durch eine Parekbase oder ein Anacoluthon, sondern sie ist eine 
„permanente Parekbase“: die Ironie droht überall, an jedem Punkt der Erzählung 
kann diese unterbrochen werden, jederzeit kann die erzählerische Linie aufgelöst 
werden. Die Möglichkeit der Ironie als Suspension hermeneutischer Sinnhaftigkeit 
von Texten bedroht insofern überhaupt die Möglichkeit des Verstehens. Da die er-
zählerische Verkettung bzw. die narrative Struktur mit dem tropologischen System 
identisch ist, läßt sich die Ironie auch als die „permanente Parekbase der Allegorie 
der Tropen definieren“ (CI 179). Die Kohärenz und Systematizität dieser Allegorie 
der Tropen unterbricht die Ironie: „Man kann daher sagen, daß jede Theorie der 
Ironie die Auflösung, die notwendige Auflösung jeder Theorie der Narration ist, 
und es ist ironisch [...], daß Ironie immer in Verbindung mit Theorien der Narration 
auftaucht, da Ironie genau das ist, was es für immer unmöglich macht, jemals eine 
Theorie der Narration zu erreichen, die konsistent wäre“ (CI 179). De Man fügt 
hinzu, daß dies nicht bedeute, nicht weiterhin an einer Theorie der Narration zu 
arbeiten, „da dies alles sei, was zu tun bleibe“, aber diese Arbeit, die Ausarbeitung 
einer Theorie der Narration, wird immer Gefahr laufen, von der Ironie, die sie not-
wendig enthält, unterbrochen zu werden.30

29 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (in: ders.: 
Gesammelte Schriften I/I, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974, S. 7-122).

30 Da Erzählung und Theorie der Erzählung untrennbar verbunden scheinen, stellt sich 
hier auch die Frage nach der Motivation eines (Neu-)Erzählens, einer Fortführung 
des erzählerischen Projektes. Warum führt das Bewußtsein des ständig drohenden 
Selbstunterlaufens jeder Erzählung nicht zu einer Aufgabe weiterer Versuche? Wo 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

Nachzutragen bleibt eine Erläuterung der inneren Ironie. Diese bezeichnet eine 
Negativität des Selbst, die eine „Abspaltung (detachment) in Bezug auf alles, auch 
im Bezug auf sich selbst und zur eigenen Arbeit des Autors (writer)“ ist, eine „radi-
kale Distanz (die radikale Selbstnegation) in Bezug auf seine eigene Arbeit (work)“ 
(CI 178). Der Begriff der „Arbeit“ läßt sich hier auf doppelte Weise verstehen: er 
kann sich sowohl auf den fertigen Text beziehen als auch auf die Arbeit, den Pro-
zeß des Schreibens selbst. Die innere Ironie bezeichnet also nicht nur eine radikale 
Distanz des Autors, d.h. des ästhetischen Subjekts, zu dem von ihm verfaßten Text,
sondern die Möglichkeit dieser Distanz ist an den Prozeß des Schreibens gebun-
den.31 Die Distanz zwischen Autor und Text verhält sich sekundär zu diesem Prozeß 
des Schreibens und wird nur durch ihn möglich. Die Produktion von Texten hat 
einen systematischen Vorrang vor der Unterscheidung von produzierendem Autor 
und produziertem Text.32 Auf diese dem Prozeß des Schreibens nachträgliche Dif-
ferenz von Autor und Text ließe sich etwa auch die Differenz zwischen Subjekt 
und Objekt übertragen. Allerdings nur unter Vorbehalt, denn Texte sind eben keine 
beliebigen Objekte in der Welt, sondern bestehen aus Zeichen und deren regelmä-
ßiger Verknüpfung, die sich ihrerseits auf Gegenstände der Welt beziehen.

Es wird im folgenden einerseits darum gehen, zu zeigen, daß das Produzierende 
hier nicht mit dem empirischen Autor eines Textes gleichzusetzen ist und anderer-
seits darzulegen, inwiefern das zunächst nur ästhetische Verhältnis von Autor/Text 
als paradigmatisch für subjektive Vollzüge verstanden werden kann. Dafür wird 
gerade der Begriff der ‚Produktion‘ bzw. der erzählerischen ‚Konstruktion‘ im 
Sinne eines ‚Herstellens‘, der hier zunächst nur die spezifisch künstlerische Pro-
duktion meint, eine tragende Rolle spielen. Mit dem Begriff der ‚Produktion‘ wird 

liegt der Grund dafür, diese unmögliche Bewegung weiterhin auszuführen, die stän-
dig von der Ironie unterlaufen zu werden droht und deren Vollendung daher für im-
mer unmöglich bleibt? Genau hier liegt m. E. das Defizit de Mans, das ich im dritten 
Abschnitt dieses Kapitels im Rückgang auf Schlegel zu beheben versuchen werde. 
Als Motiv des Weitererzählens scheint mir die Unbeugsamkeit und Beharrlichkeit 
eines unglücklichen Bewußtseins, das sich über die Einsicht in die Unmöglichkeit 
des erzählerischen Projekts scheinbar im Namen einer mysteriösen Notwendigkeit 
hinwegsetzt, zu schmal zu sein. Ich werde daher im dritten Teil eine andere Ableitung 
der Motivation des Erzählens vorschlagen, die sich an der Konzeption der Poesie von 
Friedrich Schlegel orientiert.

31 Schreiben kennzeichnet eine Selektion des Virtuellen zum Wirklichen, das sich als 
Text sedimentiert. Aufgehoben wird diese Virtualität im Produkt z.B. durch Ironie. 
Texte sind somit immer auch Allegorien ihrer Genese, die sich nur anhand des Pro-
dukts erraten läßt.

32 Der Vorrang der Produktion vor dem Produkt und dem Produzierenden entspricht ei-
ner Analyse von Menninghaus, die dem romantischen Begriff der „Reflexion“ eine 
systematische Priorität vor dem Flektierten und dem Reflektierenden einräumt. Die 
Reflexion als ursprüngliches Zweites konstituiert erst dasjenige, auf das sie als ein 
scheinbar Vorgängiges reflektiert. (cf. W. Menninghaus: Unendliche Verdoppelung. 

Die frühromantische Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstrefle-

xion, (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1987), passim., z.B. S. 48 f., S. 56 f., S. 65 f.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

versucht, der zeitlichen Dimension subjektiver Vollzüge Rechnung zu tragen.33

Festzuhalten bleibt hier zunächst noch, daß damit Kunst nicht in der Perspektive 
ihrer Erfahrung oder Rezeption betrachtet, sondern die Struktur – oder besser: der 
Prozeß – der künstlerischen Produktion selbst beschrieben werden soll, und zwar 
zunächst diejenige der Schrift- bzw. Dichtkunst. Es soll hingegen nicht behauptet 
werden, daß die Kunst in der Perspektive ihrer Produktion schon erschöpfend dar-
gestellt wird oder werden kann. Es geht vielmehr um die formale Beschreibung 
eines herstellenden Prozesses, bei der von allen spezifischen Inhalten der Kunst 
abstrahiert wird. Ebensowenig soll damit eine Autonomie der Ästhetik gegenüber 
der theoretischen und praktischen Philosophie bestritten werden. Von daher geht 
es hier auch nicht darum, die Differenz des Ästhetischen zu nivellieren, indem 
man alles in der Welt zum ästhetischen Phänomen erklärt, das man dann etwa 
kulturwissenschaftlich in den Blick nimmt.

De Mans Rekonstruktion der Ironie tritt mit dem Anspruch auf, diese weder 
als bloßes Kunstmittel zur Erreichung einer „spielerischen ästhetischen Distanz“ 
aufzufassen, noch sie auf eine „Dialektik des Selbst als reflexiver Struktur“ zu 
reduzieren, noch ironische Momente oder Strukturen in eine historische Dialektik 
einzubauen (cf. CI 169 f.). Auch wenn sich die Ironie nicht in eine Dialektik des 
über sich und die Dinge verfügenden Subjekts einbauen läßt, hat sie doch eine 
subjekttheoretische Relevanz, die es erlaubt, die Ironie nicht nur als Darstellungs-
modus, sondern auch als ein Moment in subjektiven Vollzügen zu beschreiben.

Zentral dafür sind die thetischen Urteile innerhalb des tropologischen Systems, 
die ich in der bisherigen Rekonstruktion übergangen habe. Thetische Urteile sind 
Urteile, in denen „eine Entität“ sich nicht mit etwas anderem vergleicht, sondern 
„sich zu sich selbst verhält“. Das Paradigma eines solchen Urteils ist die Behaup-
tung „Ich bin“ als die Behauptung der eigenen empirischen Existenz, ein „Selbst“ 
oder ein „Ich“, das jetzt – im Unterschied zu dem sprachlich gesetzten Selbst, der 
anfänglichen Katachrese des tropologischen Systems – prädiziert werden kann. 
Eine mögliche Prädikation ist „Ich bin frei“ bzw. verallgemeinert: „Der Mensch ist 
frei“. In diesem thetischen Urteil ist die Freiheit als „Asymptote“ strukturiert, als 
„unendlichen Punkt“ oder „unendliche Bewegung der Annäherung“, zu dem jeder 
Mensch hin unterwegs ist. Dem entspricht eine Differenz von empirischem und 
transzendentalem Selbst, die im Subjekt selbst besteht: „[...] man kann sich dieses 
Selbst [das anfänglich gesetzte Ich, J.S.] als eine Art [...] transzendentales Selbst 
vorstellen, dem sich der Mensch annähert, als etwas, das unendlich agil, unendlich 
elastisch ist [...], als ein Selbst, das über jeder seiner eigenen partikularen Erfahrun-
gen steht und zu dem jedes partikulare Selbst hin unterwegs ist“ (CI 175).

Entscheidend ist hier, daß die Unerreichbarkeit des transzendentalen Selbst für 
das empirische Selbst eine Unerreichbarkeit seines Ursprungs und einer transpa-
renten Selbstpräsenz ist. Beschrieben wird eine unabschließbare Bewegung der 
Annäherung des empirischen an das transzendentale Selbst, das selbst niemals 

33 Schon Heidegger betont, daß das Werksein des Werkes den Charakter der Herstellung 
hat: „Das Werk als Werk ist in seinem Wesen herstellend“. (cf. Martin Heidegger: Der

Ursprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950, 
S. 1-74), hier  S. 31).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147

durch die endlichen oder bestimmten Selbste, die je nur Partikularerfahrungen 
oder Partikularkonstruktionen des Subjekts sind, einzuholen ist. Die Totalität des 
Selbst bleibt dem empirischen und auch dem (selbst-)erkennenden Subjekt unzu-
gänglich. Wenn es an dieser Stelle einmal mehr Konfusion hinsichtlich des ver-
wendeten Vokabulars zu geben scheint, so ist dies wie so oft Paul de Mans man-
gelnder (philosophischer) Reflexion seiner eigenen Beschreibungen geschuldet. 
Festzuhalten ist jedenfalls, daß das Subjekt nicht über sich selbst verfügen kann 
noch sich selbst transparent ist, sich also weder rational beherrschen noch sich ra-
tional erkennen kann – wie immer man das genauer beschreiben müßte. All diese 
verschiedenen Subjekte sind jedenfalls durch und durch fiktiv, wie immer man sie 
benennt – was sie gerade erst dem ironischen Spiel, das Paul de Man mit ihnen zu 
treiben versucht, verfügbar macht. Verfügbar macht allerdings um den Preis einer 
Nivellierung des Einzelnen, der Evidenz der sinnlichen Biographie des Individu-
ums, der subjektiven Spur, Wunde oder Narbe dessen, was dem Subjekt in seiner 
Geschichte angetan wurde und was als die aufgehobene Geschichte der wiederhol-
ten Versuche gelesen werden kann, das einzelne Subjekt zu nivellieren und seine 
Individualität auszulöschen oder zu reduzieren.34

In der Kohärenz der erzählenden Entfaltung des tropologischen Systems, liegen 
„radikal negative Momente“, sie ist eine „komplexe negative Erzählung“, da „das 
Selbst niemals dazu in der Lage ist, zu wissen, was es ist“ und „niemals als solches 
identifiziert“ werden kann. Die selbstreflexiven Urteile des Selbst sind daher keine 
„stabilen Urteile“. Man könnte hier auch von einer strukturell angelegten Verfeh-
lung des empirischen oder realen Selbst durch das erkennende Subjekt sprechen. 
Möglich sind vielmehr nur allegorische Erzählungen des Selbst über sich selbst, die 
jeweils der Konstruktion eines partikularen Ichs entsprechen. Auch wenn diese Er-
zählungen einen zweifelhaften Erkenntnisgewinn über das Selbst bergen, so bleibt 
gleichwohl das Erzählen (und damit das Selbstbeschreiben) als das stete (Neu-)Kon-
struieren einer Vergangenheit (und Zukunft) des Subjekts notwendig.

Jedes partikulare oder endliche – empirische – Selbst, auch die Kohärenz und 
Einheit eines Selbst selbst, wird von der Ironie in Frage gestellt. Der ironische 
Subjektvollzug, die Distanzierung des Autors von seinem Text, gleicht einer un-
endlichen Absetzbewegung, in der ein an sich ungreifbares Subjekt seine parti-
kularen Selbste in einer unabschließbaren und unendlichen Transgression je aufs 
neue überwindet. In dieser ironischen Absetzbewegung liegt ein Moment zeitlicher 
Differenz bzw. Kraft, auf das ich noch zu sprechen kommen werde.

Auch wenn die „reflexiven“ Urteile des Selbst über sich selbst eine „kraftvolle 
Negativität“ enthalten, so ist dies nicht dahingehend mißzuverstehen, daß einzelne 
empirische Subjekte die Erzählung bzw. das tropologische System im Ganzen in 
Frage zu stellen vermöchten. Die „kraftvolle Negativität“ vermag nicht die „fun-
damentale Intelligibilität des Systems in Frage zu stellen, weil sie immer auf ein 
System von Tropen reduziert und als solches beschrieben werden kann und das [...] 
eine inhärente Kohärenz aufweist“ (CI 176). Daß das ironische Subjekt sich der 

34 Auch die unverwechselbare Zeichnung des Körpers soll Individualität gründen, in 
dem sie diesem ganz buchstäblich Male, Narben, Piercings und ähnliches zu- oder 
einfügt. Dies ist eine extreme Form der Einlösung des Anspruchs auf Individualität.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148

Kontingenz seiner partikularen empirischen Ichs innewird und diese immerwäh-
rend transgressiert, bedeutet daher noch nicht, daß es diesen Vorgang auch intentio-
nal beherrschte oder Kontrolle über den Akt des Schreibens besäße. Das freie Spiel 
der Zeichen, die grundsätzliche Arbitrarität und Unzuverlässigkeit der Zirkulation 
aller Zeichensysteme macht den Akt des Schreibens vielmehr unkontrollierbar.35

Den Wörtern eignet ein gewisses Eigenleben, sie haben eine Weise, Dinge zu sagen, 
die „nicht diejenige ist, die man wollte, daß sie sie sagen“ (CI 181). Die unkontrol-
lierbare Eigenständigkeit des sprachlichen Bedeutens gleicht einer „Textmaschine“, 
einer „unerbittlichen Determination“ bzw. einer „totalen Arbitrarität“, die den Text 
von den Intentionen seines Autors radikal distanziert. Diese „unbedingte Willkür“36

in der Eigenständigkeit der Sprache, wie de Man im Anschluß an Schlegel sagt, 
bedroht die erzählerische Konsistenz und unterläuft das reflexive wie das dialek-
tische Modell, das jeder Erzählung zugrundeliegt: „Es gibt keine Erzählung ohne 
Reflexion, keine Erzählung ohne Dialektik, und das, was Ironie unterbricht [...] ist 
genau diese Dialektik und diese Reflexivität, die Tropen“ (CI 181).

Ironie ist also laut de Man weder mit Dialektik noch mit Reflexion gleichzu-
setzen, wie es eine subjekttheoretische Beschreibung der Ironie vielleicht nahe-
legen könnte.37 Die Ironie ist nicht auf eine „Dialektik des Selbst als eine reflexi-
ve Struktur“ reduzierbar. Genau dies unterstellt ein Einwand, den de Man gegen 
einen seiner eigenen früheren Texte, der sich ebenfalls mit der Problematik der 
romantischen Ironie beschäftigt, erhebt. Es handelt sich um Die Rhetorik der Zeit-
lichkeit38 (1969), ein Text, zu dem sich die Vorlesungsmitschrift als „autocritique“ 
verhält. Der Autor des zweiten Textes distanziert sich von dem Text des ersten 
Autors, und er tut dies, indem er eine Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des 

35 Der Autor ist durch die vorhandene Sprache in dem gleichen Augenblick determiniert, 
in dem er eine punktuelle Freiheit in der exzessiven Transgression des Schreibaktes 
in Form einer kalkulierten strategischen Öffnung der Metaphysik gewinnt. Cf. zur 
Möglichkeit einer solchen Transgression des metaphysischen Feldes: Jacques Derrida: 
Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders. Die Schrift und die Differenz, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997, S. 53-101). Die dekonstruierende Lektüre produziert die 
„signifikante Struktur“ eines Textes zwischen dem, was der Schriftsteller in den ver-
wendeten Sprachschemata beherrscht und dem, was er nicht beherrscht. (cf. Jacques 
Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983), hier S. 273).

36 Allerdings scheinen Ironie und unbedingte Willkür nicht einfach zusammenzufal-
len, da die Ironie an die Faktizität eines textimmanenten Widerspruchs oder eines 
unterstellten Text/Intention-Widerspruchs gebunden bleibt. Vielleicht ist Ironie ja die 
Nichtadäquation von Sprache und Denken. Jedenfalls ist Ironie gegensinnig verfaßt: 
zugleich positiv wie negativ, wie Gleichzeitigkeit von Materie und Antimaterie.

37 Ich verstehe im Unterschied zu de Man die textinterne Ironie als Anschlußstelle für 
Selbstreflexionen. Selbstreflexionen verstehe ich nicht als narratives Muster, sondern 
als die Durchbrechung solcher Muster. Was de Man als reflexives Muster der Narra-
tionen unterstellt, fasse ich unter den Begriff der ‚Selbstbeschreibung‘.

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Zitiert unter 
dem Sigel [IÄ].

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

Subjekts zurückweist. Diese Revision ist selbst ein Beispiel für das, was de Man 
theoretisch zu beschreiben sucht. Gleichwohl lassen sich diesem Text einige As-
pekte entnehmen, die die zeitliche Struktur der Ironie genauer zu fassen vermögen.

1. In dem früheren Text scheint de Man tatsächlich die Ironie als ein Problem 
aufzufassen, „das innerhalb des Ichs verankert ist“ (IÄ 108). Dagegen spricht je-
doch, daß er die Ironie anhand literarischer Texte und literarisch dargestellter Sub-
jekte beschreibt. Es sei sogar besser, die Ironie anhand von Texten zu beschreiben, 
anstatt von Individuen zu sprechen (cf. IÄ 121). Die Beschreibung der Ironie auf der 
Ebene literarischer Texte scheint mir mit dem, was er im späteren Text als „äußere 
Ironie“ bezeichnet, durchaus vereinbar zu sein. Wesentlich ausgespart bleibt jedoch 
die Frage, inwieweit mit der Darstellung von Subjekten in Texten alle Möglichkei-
ten eines Verhältnisses von Subjekten zu Texten schon erschöpft sind. Dieses Ver-
hältnis scheint sich vielmehr ganz verschieden denken zu lassen:

a. Es kann sich, wie im früheren Text von de Man, um literarisch dargestellte 
Subjekte oder Subjektivität handeln oder um ironische Brüche in der Syntax eines 
Textes, etwa in der Form einer Parekbase.

b. Empirische Subjekte können in einem interpretierenden oder rezeptiven Be-
zug zu Texten gedacht werden.

c. Das Verhältnis von Subjekt und Text läßt sich aber auch als Produktionsver-
hältnis von ästhetischem Subjekt, dem Autor, zu dem von ihm verfaßten Text denken. 
Dies läßt sich wiederum auf dreifache Weise verstehen. Zunächst ist die hermeneu-
tische Unterstellung einer Sinntotalität eines Textes wesentlich an die Unterstellung 
eines einheitlichen empirischen Autors gebunden, der diesen Text hervorgebracht 
hat. Zumindest konstituiert diese Unterstellung die moderne Einheit von Autor- und 
Werkbegriff.39 Der Autor fungiert dann als der fiktive Garant einer Sinneinheit des 
Textes und verhält sich komplementär zu dem Begriff des Werkes, was sich als 
eine notwendige heuristische Annahme im Prozeß des Verstehens verstehen läßt.40

Zum zweiten kann es sich einfach um das reale empirische Subjekt handeln, das als 
Autor einen Text produziert. Damit ist aber noch nicht gesagt, daß der Autor auto-
nomer Urheber seiner Texte oder seines Werkes ist. Zum dritten läßt sich jedoch das 
Produzieren sinnvoller Zusammenhänge und deren ironische Interruption auch für 
eine Beschreibung subjektiver Vollzüge nutzen. Das, was ich bisher als die „innere 
Ironie“ rekonstruiert habe, läßt sich als ein Moment in einem Prozeß verstehen, der 
nicht der Kontrolle eines bewußten Subjekts unterliegt, sondern Ausdruck und Spur 
einer ursprünglichen produktiven Kraft ist, die in der Sprache und durch Sprache 
wirkt und die eine sich selbst zeugende Struktur generiert.

Für diese Lesart spricht schon im früheren Text, daß de Man dort zwar die 
Ironie als eine Verdoppelung im Ich beschreibt, zugleich aber des öfteren auch 
die fundamentale Abhängigkeit dieser Verdoppelung von der Sprache betont bzw. 
den Vorgang der Verdoppelung selbst als ein sprachliches Geschehen beschreibt, 
nämlich als eine zunehmende Distanzierung von Zeichen und Bedeutung. Die iro-

39 Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, 
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

40 Auch das Schöne läßt sich so verstehen, daß es als Identität von Intention und Bedeu-
tung einer Äußerung fungiert.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

nische Sprache spaltet „das Subjekt auf in ein empirisches, in einem nichtauthen-
tischen Zustand lebendes Ich und in ein Ich, das nur in Form einer Sprache exi-
stiert, die das Wissen um diese fehlende Authentizität behauptet“. Die Aufspaltung 
des Subjekts ist also nur innerhalb und durch die Sprache möglich, sie ist eigentlich 
eine sprachliche Operation und insofern sind de Mans Ausführungen mit der spä-
teren Konzeption nicht inkompatibel.

Allerdings gibt es in der Tat auch den Zug, die Ironie in eine dialektische Bewe-
gung des bewußten Subjekts einzubauen. Das Vermögen der ironischen „Verdop-
pelung“ finde sich nämlich vor allem bei denen, die mit der Sprache als handwerk-
lichem Material arbeiten, wie dies etwa Künstler oder Philosophen tun. Die Spra-
che funktioniert dabei nicht wie im „alltäglichen Leben“ nur als Werkzeug: die

„[...] reflexive Disjunktion tritt nicht nur mittels der Sprache in ihr Recht als privilegierte 
Kategorie, sie befördert das Ich auch aus der empirischen Welt in eine aus Sprache gebil-
dete und aus Sprache bestehende Welt – eine Sprache, die das Ich in der Welt zwar mit-
samt den anderen Entitäten vorfindet, die aber insofern einzigartig ist, als sie die einzige 
Entität darstellt, mit deren Hilfe es sich von der Welt unterscheiden kann. Die so begriffe-
ne Sprache teilt das Subjekt in ein empirisches, in die Welt eingebettetes Ich und ein Ich, 
das in seinem Versuch zur Differenzierung und Selbstdefinition einem Zeichen ähnlich 
wird.“ (IÄ 111/Hervorhebungen von de Man)41

De Mans Redeweise schwankt also eigentümlich zwischen einer Beschreibung der 
Ironie, der sich ein bewußtes Subjekt (etwa für seine Zwecke) zu bedienen vermag 
und einer entsubjektivierten Beschreibung der Ironie als eines prozeßhaften sprach-
lichen Geschehens, daß quasi ‚von selbst‘ abläuft, ohne daß der ironische Prozeß 
einem bewußten Subjekt noch kontrollierbar wäre. Zum einen ist die Sprache da-
mit eine tiefer wirkende Kategorie als das Subjekt oder das Ich. Ein sprachliches 
Geschehen ermöglicht und konstituiert erst die Differenz zwischen empirischem 
Ich bzw. Welt und ironischem Ich. Erst das sprachliche Potential zur Transzendenz 
macht es möglich, sich von den konkreten physischen Eindrücken zu distanzieren 
(cf. Kapitel 1/I dieser Arbeit). Zum anderen wird diese Differenzierung jedoch als 
bewußte Leistung oder als eine Zunahme des Bewußtseins beschrieben. Insofern 
damit die Ironie als ein sprachliches Mittel aufgefaßt ist, dem sich bestimmte Sub-
jekte – Künstler oder Philosophen – zu bestimmten Zwecken bedienen können, 
scheint de Mans Selbstkritik, er beschreibe die Ironie in einer Dialektik des Sub-
jekts42, zuzutreffen. Vielleicht ließe sich die strukturelle Beschreibung der Ironie 
und der bewußte Gebrauch der Ironie durch Subjekte aber so vereinbaren, daß 
letzterer eine Art bewußte mimesis an einen Prozeß steter Selbstschöpfung und 
-vernichtung darstellt, wie er – bewußt oder unbewußt – allen subjektiven Vollzü-
gen gemein ist. Auf diesen Punkt werde ich noch zurückkommen.

41 Es erscheint aber kaum plausibel anzunehmen, es könne für menschliche Subjekte im 
vollen Sinne eine empirische Welt außerhalb der Sprache geben.

42 Zudem identifiziert de Man im früheren Text Ironie und Reflexion. In der späteren 
Vorlesung hingegen differieren Ironie und Reflexion insofern, als daß die Ironie gera-
de das reflexive Modell als narratives Muster außer Kraft setzt. Cf. Fußnote 37.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151

2. Trotz der also mindestens zum Teil berechtigten Selbstkritik de Mans läßt 
sich dem früheren Text noch eine genauere Beschreibung der zeitlichen Struktur 
der Ironie entnehmen. In der Rhetorik der Zeitlichkeit gibt es ein eigentümliches 
Schwanken bezüglich dessen, ob der mit der Ironie verbundene Prozeß Ernst oder 
Spiel sei. In Verbindung damit scheint die Frage zu stehen, ob der ironische Prozeß 
eine Entwicklung beschreibt, oder ob er sich als eine unabschließbare Kette von 
Wiederholungen darstellt.

Ernst und „alles andere als beruhigend“ scheint die Ironie für das reale em-
pirische Ich zu sein, insofern sie einen Prozeß in Gang setzt, der „ganz und gar 
nicht harmlos ist. Er mag als beiläufiges Spiel mit einem losen Faden des Stoffes 
beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze Gewebe des Ichs aufge-
trennt sein und auseinanderfallen“. Entscheidend ist hier, daß die Ironie als ein 
zeitliches Geschehen aufgefaßt wird, das an einem bestimmten Punkt mit der 
Infragestellung „der Unschuld oder der Authentizität unseres Weltgefühls“ (IÄ 
112/alle Hervorhebungen von mir, J.S.) beginnt, eine Wegstrecke durchläuft und 
an deren Ende nur der Wahnsinn droht. Die Ironie „verliert sich in den immer en-
ger werdenden spiralförmigen Windungen eines sprachlichen Zeichens, das sich 
von seiner eigentlichen Bedeutung immer weiter entfernt, und sie kann aus dieser 
Spirale nicht entkommen“ (IÄ 120/Hervorhebungen von mir, J.S.). Aber diese 
Projektion der Ironie auf eine linear gedachte Zeitachse ist selbst Teil der ästhe-
tischen bzw. narrativen Muster, gegen die sich die Negativität der Ironie zu weh-
ren und zu wenden sucht. Zudem ist hier einzuwenden, daß dieser Prozeß sich 
für de Man in einer luftleeren idealistischen Sprachsphäre abzuspielen scheint, 
ohne biographisch gewachsene Verbindlichkeit von Subjekt und Erfahrung (die 
vielleicht gerade durch die Wiederholung des Erzählten selbst zustandekommt), 
ohne eine biographisch verbürgte Referentialität der Zeichen, mittels derer man 
sich selbst und seine Geschichte – als Narbe, Wunde, Spur etc. – zu beschreiben 
sucht. Es ist eben nicht beliebig, welche biographische Geschichte ich erzähle 
und wie ich sie erzähle. Das ist natürlich kein Einwand gegen Ironie, die trotz al-
lem die Kontingenz dieser Geschichten offenzulegen vermag. Aber Kontingenz 
und Beliebigkeit sind keinesfalls das gleiche. Kontingenz besagt nur, daß es auch 
anders sein könnte als es scheint. Das heißt aber nicht, daß alles gleichermaßen 
möglich und zu verantworten ist.

Der Zunahme einer Distanz im Verlauf einer zeitlichen Entwicklung entspricht 
die zum Teil dramatische Beschreibung des ironischen Prozesses bei de Man. Die 
Ironie erscheint als existentiell bedrohliche Bewegung der Selbstauflösung, als ein 
Prozeß unentwegter Selbstnegation oder auch als Transzendenz der alltäglichen 
„Verrücktheit“. Sie ist nicht nur eine negative Erkenntnis über den Status der alltäg-
lichen Welterfahrung und des alltäglichen Funktionierens in unreflektierten Kon-
ventionen, sondern enthüllt auch „die Existenz einer Zeitlichkeit, die vollkommen 
unorganisch ist, da ihre Beziehung zu ihrer Quelle, zu ihrem Ursprung ausschließ-
lich durch Distanz und Differenz charakterisiert ist und sie kein Ende und keine 
Totalität kennt“ (IÄ 120). Die Ironie wird von dieser „authentischen Erfahrung der 
Zeitlichkeit bestimmt, die, vom Standpunkt des in der Welt engagierten Ichs be-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

trachtet, eine negative ist“.43 Sie ist „Modus der Gegenwart, sie kennt weder Erin-
nerung noch vorausweisende Dauer“ und hat von daher „eine synchrone Struktur“. 
Da die Ironie „instantan“ ist und sich als ein „Augenblicksprozeß“ vollzieht, läßt 
sich die ironische Differenz im Subjekt auch als räumliches Nebeneinander des 
empirischen und des ironischen Ichs, die beide zum gleichen Zeitpunkt gegenwär-
tig und unvereinbar sind, verstehen. Als räumliche oder synchrone Differenz in ei-
nem Subjekt zu einem „auf einen einzigen Moment“ reduzierten Zeitpunkt ähnelt 
die Ironie „dem Muster, nach dem sich Erfahrung tatsächlich gestaltet, in ihr zeigt 
sich die menschliche Existenz als eine von einem geteilten Ich durchlebte Abfolge 
isolierter Momente“. Die Ironie kennt daher im Unterschied zur Allegorie „weder 
Erinnerung noch vorausweisende Dauer“ (IÄ 124) und ist insofern ahistorisch.

De Man beschreibt die ironische Absetzbewegung daher auch als die „Wie-
derkehr eines sich selbst in die Höhe schraubenden Bewußtseinsaktes“ (IÄ 118/ 
Hervorhebung von mir, J.S.). An anderer Stelle spricht er davon, daß die Ironie 
die Nichtauthentizität, die aus der unüberwindlichen Distanz und Differenz zu 
jedweder Quelle folgt, auf „immer bewußtere Weise erneut zum Ausdruck bringen 
und wiederholen“ (IÄ 120/Hervorhebung von mir, J.S.) kann. Wenn die Ironie als 
eine „Wiederkehr“ bzw. als sich ewig wiederholender Akt strukturiert ist, dann 
erscheint es jedoch wenig plausibel anzunehmen, daß die ironische Bewegung ir-
gendwie zum Höheren führt, was in diesem Kontext nur heißen könnte: zu einem 
höheren Bewußtsein. Abgesehen davon, daß es völlig unklar bleibt, wie ein solches 
höheres ironisches Bewußtsein beschaffen sein und wie es sich vom einfachen 
ironischen Bewußtsein strukturell unterscheiden sollte, steht die Bestimmung 
der Ironie als Zunahme oder „Höherentwicklung“ auch im Widerspruch zu der 
behaupteten ahistorischen Struktur der Ironie.44 Allerdings muß man hier unter-

43 Bei dieser „Erfahrung der Zeitlichkeit“ scheint es sich um die Erfahrung einer unüber-
windlichen Distanz des Subjekts zu seinem Ursprung zu handeln. Warum es sich hier-
bei jedoch um eine „authentische Erfahrung“ handeln soll, bleibt völlig unklar, insbe-
sondere, wenn man in Erwägung zieht, was de Man über die ironische Sprache sagt: 
„eine fehlende Authentizität zu durchschauen garantiert noch keine Authentizität“ (IÄ 
112). Ebenso verwundert es, daß es sich dabei um eine Erfahrung handeln soll. Dies 
kann nicht im strengen Sinne gemeint sein, da die Ironie angeblich gerade zu einer 
Aufspaltung des Subjekts in ein zeichenhaftes und ein empirisches Ich führt bzw. die 
Ironie die Kontinuität des empirischen Subjekts unterbricht. Die Ironie gehört daher in 
den Bereich einer negativen Erkenntnis des Subjekts über sich selbst, die gerade nicht 
der historischen oder empirischen Welt angehört, wie de Man auch des öfteren betont. 
Eine weitere Unschärfe liegt zudem darin, daß einerseits ein prozeßhaftes Geschehen 
(oder eine Tätigkeit) als Grund einer statisch beschreibbaren Differenz auftritt, deren 
Pole ein Resultat dieses Prozesses sind (Ironie und Empirie), während andererseits 
einer der beiden Pole selbst mit dem Prozeß identifiziert wird (Ironie).

44 Die Ironie überlieferter Texte über die Ironie habe es „sehr häufig auf die Behauptung 
abgesehen, man könne über das Wesen des Menschen sprechen, als ob es eine histo-
rische Tatsache sei. Eine historische Tatsache ist, daß die Ironie sich ihrer selbst in 
zunehmendem Maße bewußt wird, wenn sie unsere Unmöglichkeit demonstriert, ein 
wirklich geschichtliches Wesen zu sein. Wenn wir über die Ironie sprechen, so haben 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

scheiden zwischen der Historizität der Erfahrung (für die Autobiographie des Sub-
jekts) und dem ahistorischen Erfahrungsgehalt (deren systematische Subversion).

Plausibler erscheint es, einer anderen Lesart zu folgen, die die Ironie als eine 
sich ewig wiederholende Bewegung auffaßt, die weder zu einem höheren Bewußt-
sein noch zwangsläufig zu einem unendlichen Abstand von Ironie und empirischer 
Welt bzw. empirischem Ich führen muß. Die Ironie „wiederholt sich ständig“, sie 
bringt „eine zeitliche Folge von Bewußtseinsakten“ hervor, „die ohne Ende ist“ (IÄ 
118).45 Der ironische Prozeß besteht somit aus einer endlosen Negation subjektiver 
Stadien, und genau dies macht seine Unabschließbarkeit aus. Die „Unendlichkeit 
des Prozesses“ sichere gerade die „Freiheit als Widerwille des Geistes, irgendein im 
Verlauf des Prozesses erreichtes Stadium als endgültig zu akzeptieren, denn damit 
würde seine unendliche Beweglichkeit ein Ende finden“ (IÄ 118). Freiheit bestimmt 
sich hier also als bestimmte Negation eines Zustands bzw. einer Erzählung. Die Iro-
nie kann niemals stillgestellt werden, jedes endliche Stadium des empirischen Ichs 
kann erneut ironisch unterlaufen werden. Die Ironie schließt daher die Möglichkeit 
einer „Versöhnung von Idealem und Realem“ als „das Ergebnis einer Handlung oder 
Tätigkeit des Geistes“ aus, sie ist gerade keine „Präfiguration einer zukünftigen Hei-
lung oder Wiederherstellung“, sondern „ein endloser Prozeß, der zu keiner Synthese 
führt“ (IÄ 117 f.). Insofern entspricht die Auffassung, die de Man hier vertritt, zu-
mindest keiner (teleologischen) Dialektik des Subjekts oder historischen Dialektik.

Diese Figur eines immanenten Transzendenzstrebens ist die Bewegung des 
sprachlich verfaßten Subjekts schlechthin: „Der rhetorische Modus der Ironie ver-
weist uns noch deutlicher als die Allegorie auf die Unstimmigkeit des bewußten 
Subjekts, dessen Bewußtsein eindeutig ein unglückliches Bewußtsein ist, das da-
nach strebt, über sich hinaus und aus sich heraus zu gelangen“ (IÄ 120 f.).46 Die-

wir es nicht mit der Geschichte eines Irrtums zu tun, sondern mit einem Problem, das 
innerhalb des Ichs verankert ist“ (IÄ 108).  Ein Problem, über das wir vielleicht nur 
sprechen können, wenn wir es historisieren.

45 Die Bewegung der Ironie kann daher selbst die „Dimensionen des Absoluten“ er-
reichen: „Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende Tendenz, ihre Bewegung zu be-
schleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg vollendet hat; ausgehend von der 
nebensächlichen und scheinbar harmlosen Bloßstellung einer unbedeutenden Selbst-
täuschung erreicht sie schnell die Dimensionen des Absoluten“ (IÄ 112). Ist also die 
Differenz zwischen den beiden Lesarten letztlich illusionär?

46 Im Gespräch über die Poesie (in: Friedrich Schlegel: Kritische und Theoretische 

Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) von Friedrich Schlegel heißt es: „Nie 
wird der Geist, welcher die Orgien der wahren Muse kennt, auf dieser Bahn bis ans 
Ende dringen, oder wähnen, daß er es erreicht: denn nie kann er eine Sehnsucht 

stillen, die aus der Fülle der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem erzeugt.
Unermeßlich und unerschöpflich ist die Welt der Poesie wie der Reichtum der bele-
benden Natur an Gewächsen, Tieren und Bildungen jeglicher Art, Gestalt und Farbe“ 
(l.c., S. 165/alle Hervorhebungen von mir, J.S.). Schlegels Konzept einer unstillbaren 
„Sehnsucht“, die „aus der Fülle der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem er-
zeugt“, entspricht genau spiegelbildlich dem bei de Man rekonstruierten immanenten 
Transzendenzstreben des bewußten Subjekts. Während de Man dieses Transzendenz-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

ses strukturell angelegte, immanente Transzendenzstreben des bewußten Subjekts 
fällt für de Man mit der Schlegelschen „Dialektik von Selbstschöpfung und Selbst-
vernichtung“ zusammen. Diese Auffassung, nach der die Ironie den Charakter 
einer ständigen Wiederholung einer Selbsttranszendenz hat, schließt es aus, daß 
man bei dieser Bewegung von einem Anfang, einem Ende oder einer Zunahme des 
Bewußtseins oder des Abstands zwischen Subjekt und empirischer Welt sprechen 
kann. Das ironische Wissen ist laut de Man niemals auf die empirische Welt bzw. 
das empirische Ich anwendbar, ohne „Verrat“ am Wesen der Ironie zu begehen.47 

Das ironische Subjekt muß stattdessen „die rein fiktionale Natur seines eigenen 
Universums geltend machen und die radikale Differenz“ aufrechterhalten, „welche 
die Fiktion von der Welt der empirischen Realität trennt“ (IÄ 115). Infragezustel-
len wäre hier jedoch, was de Man mit „Welt“ und „empirischem Ich“ eigentlich 
meint. Beides scheint sich nicht auf eine alltägliche soziale Pragmatik zu beziehen, 
sondern eher die Position eines Dings an sich einzunehmen, das durch keine Er-
kenntnis je eingeholt werden kann.

Der Struktur einer unabschließbaren Bewegung der Selbsttranszendenz ent-
spricht bei de Man auch ein weniger dramatisches und eher spielerisches Ver-
ständnis der Ironie. Der Prozeß fortwährender Selbsttranszendenz wird nämlich 
selbst wiederum als illusionär oder fiktiv beschrieben: „Der Ironiker erfindet 
eine Form seiner selbst, die ‚verrückt‘ ist, aber um ihr eigenes Verrücktsein nicht 
weiß; dann geht er dazu über, auf seine dergestalt vergegenständlichte Verrückt-
heit zu reflektieren“ (IÄ 114).

Der ironische Vollzug bestände dann in der Konstruktion eines fiktiven Selbst, 
das das Subjekt nur erfindet, um sich im Akt der Reflexion zugleich davon abzuset-
zen. Andersherum könnte man sagen, daß erst in der Reflexion das ‚verrückte‘ Ich 
des Alltags konstituiert wird. Das ironische Ich erfindet also ein pseudo-empirisches 
Ich (also eine Selbstbeschreibung), von dem es sich je absetzt. Es handelt sich also 
um eine aktiv betriebene Mimesis des Subjekts an den ewigen Prozeß der Schöpfung 
und Zerstörung. Da die Ironie „den Fluß der zeitlichen Erfahrung in eine Vergan-
genheit [teilt], die reine Illusion ist, und in eine Zukunft, die stets von einem Rückfall 

streben jedoch als eine notwendige und unmögliche Bewegung des unglücklichen 
Bewußtseins beschreibt, entsteht die Sehnsucht bei Schlegel gerade aus der Fülle der 
Befriedigungen. Hier steht also ein aktives Schaffen aus der Fülle einem reaktiven 
Schaffen aus Mangel entgegen. Beiden Beschreibungen gemeinsam ist jedoch ihr 
antidialektischer Zug (im Sinne einer teleologisch auf Synthesis angelegten Dialek-
tik). Weder de Mans unglückliches Bewußtsein noch Schlegels Sehnsucht sind auf 
eine Dialektik des Subjekts reduzierbar, weil das immanente Transzendenzstreben 
des Subjekts auf keine Synthese oder Versöhnung abzielt, sondern strukturell un-
abschließbar bleibt. Diese Konzeption eines immanenten Transzendenzstrebens ist 
daher von gleicher Reichweite wie der Vollzug menschlichen Lebens überhaupt, in-
sofern menschliches Bewußtsein unhintergehbar an Sprachlichkeit gebunden ist.

47 Cf. zum Verhältnis von organischer Natur, Ironie und Zeit auch Paul de Man: Die

Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die

Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1993, S. 185-230), hier S. 187.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

ins Nichtauthentische bedroht bleiben wird“ (IÄ 120), kann es sich bei der Erfindung 
verrückter Formen seiner selbst nur um verschiedene Konstruktionen partikularer 
Selbste handeln, die dann ironisch transzendiert werden können. Der ironische Voll-
zug bestände nur in einer scheinbaren Selbsttranszendenz, da sich das gegenwär-
tige Subjekt von einer in die Vergangenheit rückprojizierten Fiktion seines Selbst, 
also seiner im- oder expliziten Selbstbeschreibung distanziert. Diese Bewegung ist 
zwar nur eine scheinbare, bleibt aber eben doch eine Bewegung. Das Verhältnis der 
fiktiven (biographischen) Erzählung über die Geschichte des Subjekts zum realen 
empirischen Ich bleibt unhintergehbar fragwürdig. An anderer Stelle beschreibt de 
Man die „doppelt phantastische Eigenschaft“ jeglichen erzählerischen Realismus, 
die darin liegt, daß dieser „nicht nur [...] die Darstellung eines Ereignisses und nicht 
das Ereignis selbst [ist]“. Das „Ereignis selbst ist bereits eine Darstellung, weil jede 
empirische Erfahrung im Grunde phantastisch ist“ (AL 132). Die vom ironischen 
Subjekt erfundene verrückte Form seiner selbst kann daher nicht mit dem empiri-
schen, in die Welt eingebetteten Ich gleichgesetzt werden. Different sind vielmehr 
das gegenwärtige Ich der aktualen Subjektvollzüge, das nicht verfügbar ist, und das 
historisch-biographische Subjekt der ironischen Selbstfiktion, also das Subjekt des 
Aussagens und das Subjekt der Aussage, das erzählende Ich und das erzählte Ich.

In dieser Version wäre eine biographische Entwicklung des Subjekts dann nur 
eine Illusion, die das Subjekt dadurch erzeugt, daß es endliche Stufen seiner selbst 
(als Selbstbeschreibungen) in die Vergangenheit projiziert, von denen es sich im-
mer aufs Neue absetzen und vor deren Hintergrund es sich verstehen oder ent-
werfen kann. Auch wenn dieser Hintergrund illusionär ist, so bleibt er doch – als 
eine mögliche, wenn auch fiktive Erzählung der Vergangenheit – ein Hintergrund, 
zu dem sich ein Subjekt in der Gegenwart verhalten kann. Gegenwärtiger iro-
nischer Vollzug als Selbstnegation und Narration der Vergangenheit scheinen also 
untrennbar ineinander verschränkt. Sie schließen sich nicht nur wechselseitig aus, 
sondern bedingen sich dialektisch, allerdings in einer Dialektik ohne telos, d.h. 
ohne die Möglichkeit einer Aufhebung der Geschichte.

Damit werden zwei Dinge in den Vordergrund gerückt. Zum einen wird die 
zeitliche Punktualität des ironischen Vollzuges betont, der also ahistorisch ist und 
nur im Modus der Gegenwart vollzogen werden kann. Zum anderen ist die Iro-
nie als die bestimmte Negation eines rückprojizierten endlichen Stadiums als ein 
unabschließbarer Prozeß strukturiert und entspricht strukturell dem tatsächlichen 
Lebensvollzug empirischer Subjekte. Die Ironie ist zugleich Bewußtsein der eige-
nen bzw. der menschlichen Endlichkeit wie Transzendenz dieser Endlichkeit. Die 
ironische Transzendenz der Endlichkeit kann sich allerdings nie auf eine stabile 
Position feststellen, sondern muß stets aufs Neue vollzogen werden. Ironie prakti-
ziert (und wiederholt) die Einsicht in die Beschränktheit und Endlichkeit des Men-
schen als konstitutive Bedingung seines subjektiven Selbst- und Weltverhältnisses. 
Auf diese Ambivalenz der Ironie, Ausdruck und Transzendenz der Endlichkeit zu 
sein, komme ich im nächsten Abschnitt zurück.

Die spätere Vorlesung de Mans scheint eine falsche Alternative aufzumachen. 
Auf der einen Seite wird die äußere Ironie antisubjektivistisch und antidialektisch 
beschrieben, als ein reines Textgeschehen, ein Geschehen, daß sich dem entsub-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

jektivierten Text vollständig immanent vollzieht. Diese Beschreibung richtet sich 
gegen eine Auffassung, nach der der empirische Autor eines Textes der autonome 
Urheber des Textsinns und eine selbstbewußte Kontrollinstanz sprachlichen Be-
deutens ist. Auf der anderen Seite weist der Selbsteinwand de Mans zu Recht eine 
Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des bewußten Subjekts zurück. Damit ist 
jedoch nicht ausgeschlossen, daß die Ironie eine Struktur beschreibt, die genau 
diejenige subjektiver Vollzüge ist.

Mit der Zurückweisung eines subjektdialektischen Verständnisses der Ironie 
ist diese für jede subjekttheoretische Beschreibung daher nicht schon verloren. 
Auch wenn die Kritik subjektivistischer Metaphysik, soweit sie den Autor als sich 
selbstpräsenten Urheber seiner Texte oder als selbsttransparenten Grund vorstellt 
und die Bedeutung eines Textes vollständig aus den Intentionen seines Autors zu 
erschließen hofft, plausibel erscheint, läßt sich mittels dessen, was de Man als in-
nere Ironie bezeichnet, der Prozeß subjektiver Vollzüge beschreiben.

Der Autor läßt sich nicht als der autonome Urheber seiner Texte oder als in-
tentional selbstpräsentes Subjekt denken. Das ironische Selbstunterlaufen einer 
Darstellung ist daher überhaupt kein Verweis auf den empirischen Autor eines 
Textes oder auf dessen Intentionen48, sondern ein Geschehen auf der Ebene textu-
eller Strukturen, wie es auch Subjekten eingeschrieben ist. Bei der Unterstellung 
eines einheitlichen Autors handelt es sich hingegen um eine heuristische An-
nahme, die im Prozeß des Verstehens notwendig impliziert ist. Der Autorbegriff 
bliebe daher dem Textbegriff sekundär, insofern in letzterem die Abwesenheit 
der realen Autorintentionen impliziert ist.49 Es ließe sich daran anschließend fra-

48 Im übrigen scheint die Ironie nur insofern die Frage der Lesbarkeit von Texten auf-
werfen, als man sie an die Intentionen des Autors knüpft. Ironie wäre dann das Aus-
einanderfallen von Autor und Text, Sprecher und Äußerung, Intention und Spur. Der 
Begriff der Ironie wäre also komplementär zum Begriff des Schönen als Identitätsfi-
gur von Intention und Bedeutung.

49 Autor und Werk scheinen in Bezug auf die Einheit eines Textes komplementäre Be-
griffe zu sein. Kontrastieren läßt sich der Werkbegriff durch den Begriff des Textes,
der mit einer Praxis verbunden erscheint, in der écriture und lecture zusammenfal-
len. Der Text ist nicht mehr auf eine teleologische Bewegung hin auf eine Sinneinheit 
oder -totalität reduzibel, mit dem Ziel eines das Werk abschließenden hermeneuti-
schen Sinns oder Signifikats: „L’œuvre se ferme sur un signifié. [...] Le Texte, au 
contraire, pratique le recul infini du signifié, le Texte est dilatoire; son champ est 
celui du signifiant [...] l’infini du signifiant ne renvoie pas à quelque idée d’ineffable 
(de signifié innommable), mais à celle du jeu.“ (Roland Barthes: De l’œuvre au texte

(in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 69-77), hier 
S. 72). Während der Autor zum Werk die Position eines Vaters und Eigentümers ein-
nimmt, in der ihm alle Autorenrechte zugesichert bleiben, liest sich der Text nicht nur 
„sans l’inscription du Pére“, sondern läßt sich auch nicht mehr auf die biologische oder 
rhetorische Metapher des Organismus oder der (organischen) Entwicklung (das Ganze 
entsteht aus einem Keim) reduzieren: „...la métaphore du Texte est celle du réseau; si 
le Texte s’étend, c’est sous l’effet d’une combinatoire, d’une systématique [...] aucun 
‚respect‘ vital n’est donc dû au Texte: il peut être cassé [...]; le Texte peut se lire sans 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

gen, ob nicht die strukturelle Abwesenheit der Intentionen des empirischen Au-
tors paradigmatisch für jede hermeneutische Situation ist.

Den sich hieraus ergebenden systematischen bzw. hermeneutischen Vorrang der 
Interpretation vor den Autorintentionen im Zugriff auf die Bedeutung eines Textes 
werde ich im folgenden selbst in Anspruch nehmen, indem ich die Ironiekonzep-
tion de Mans in einem Rückgang auf die Konzeption der (Transzendental-)Poesie 
Friedrich Schlegels ergänze.50 Im gewissen Sinne werde ich damit eine modifizierte 
subjekttheoretische Konzeption der Ironie gegen de Mans im späteren Text geäu-
ßerte Kritik stark machen, indem ich zeige, daß eine subjekttheoretische Lesart der 
Ironie noch nicht bedeuten muß, sie in eine Dialektik des bewußten Subjekts ein-
zubauen. Die Ironie ist weder dialektisch noch subjektiv zu verstehen, sie ist weder 
auf eine Dialektik des Subjekts als Präfiguration einer zukünftigen Synthesis noch 
auf eine Dialektik des bewußten Subjekts im Sinne einer kontrollierten Verfügbar-
keit reduzibel. Zudem scheint de Man in beiden Texten über die Ironie diese als eine 
synchrone Struktur zu beschreiben, einmal als instantanes räumliches Nebenein-
ander von empirischem und ironischem Selbst in einem Subjekt, zum anderen als 
synchrones Syntagma eines Textes. In beiden Texten handelt es sich bei der Ironie 
um eine Beziehung von Widersprüchen, die weder Entwicklung noch Versöhnung 
zuläßt. De Mans Selbstkritik gründet in einer plausiblen Absage an eine letztlich 
immer metaphysische Bewußtseinsphilosophie der Subjektivität, die aber die Frage 
nach der faktischen oder pragmatischen Subjektivität vernachlässigt. Ihm entgeht 
so die Möglichkeit alternativer Beschreibungen subjektiver Vollzüge. Ich werde im 
dritten Abschnitt dieses Kapitels entgegen dieser Auffassung de Mans versuchen, 
die Ironie in eine diachrone Struktur subjektiver Vollzüge einzuschreiben.

Subjekte wären in der revidierten Fassung nicht mehr als Urheber oder Grund 

la garantie de son père; la restitution de l’inter-texte abolit paradoxalement l’héritage“. 
Was nicht heißt, daß der Autor nicht in seinen Text zurückkommen kann, sich nicht 
wieder als ein „titre d’invité“ in das Spiel der Signifikanten einschrieben ließe: „il s’y 
inscrit comme l’un de ses personnages, dessine dans le tapis; son inscription n’est plus 
privilégée, paternelle, aléthique, mais ludique: il devient, si l’on peut dire, un auteur 
de papier [...] le je qui écrit le texte n’est jamais, lui aussi, qu’un je de papier“ (l.c., S. 
74 f.). Cf. hierzu auch den Vortrag von Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: 
Schriften zur Literatur, Fischer, Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

50 Diese produktive Ergänzung eines Werkes durch die Kritik entspricht dem Schlegel-
schen Begriff der „Kritik“, die „über die Grenzen des sichtbaren Werkes mit Vermu-
tungen und Behauptungen hinausgeht. Das muß alle Kritik, weil jedes vortreffliche 
Werk, von welcher Art es auch sei, mehr weiß als es sagt, und mehr will als es weiß.
[...] Jene poetische Kritik will gar nicht wie eine bloße Inschrift nur sagen, was die 
Sache eigentlich sei, wo sie in der Welt steht und stehn solle: dazu bedarf es nur eines 
vollständig ungeteilten Menschen, der das Werk so lange als nötig ist, zum Mittel-
punkt seiner Tätigkeit mache [...]. Der Dichter und Künstler hingegen wird die Dar-

stellung von neuem darstellen, das schon Gebildete noch einmal bilden wollen; er 

wird das Werk ergänzen, verjüngen, neu gestalten“. (Friedrich Schlegel: Über Goe-

thes Meister (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, 
S. 143-164), S. 158/alle Hervorhebungen von mir, J.S.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

der Texte zu denken, sondern als Effekte und Austragungsorte eines Spiels von 
Freiheit und Regel, das mit einer sich selbst erzeugenden Prozessualität identisch 
ist und das sich in Texten materialisiert. Ganz entgangen kann de Man dieses Mo-
ment der Ironiekonzeption Schlegels nicht sein, da er schreibt: „Schlegel spricht 
manchmal von diesem endlosen Prozeß auf etwas überschwengliche Weise, was 
nicht verwunderlich ist, da er die Freiheit einer sich selbst hervorbringenden 
Schöpfung beschreibt“ (IÄ 118/Hervorhebung von mir, J.S.).

III

Ich beabsichtige nicht, im folgenden de Mans Rekonstruktion der Ironiekonzeption 
von Schlegel im Namen eines philologisch ‚richtigeren‘ oder ‚besseren‘ Verständ-
nisses zu kritisieren. Ich werde vielmehr zu zeigen versuchen, daß das, was de Man 
als die „innere Ironie“ bezeichnet, nicht nur eine Entsprechung in den Fragmenten 
von Friedrich Schlegel findet, sondern auch produktiv um dessen Verständnis der 
Poesie ergänzt werden muß. Die Bewegung einer Distanzierung des Autors von 
seinem Text, die mit der inneren Ironie gemeint ist, läßt sich für eine Beschreibung 
zeitlicher Vollzüge des Subjekts verwenden. In dem Athenäumsfragment Nr. [238] 
schreibt Friedrich Schlegel:

„Es gibt eine Poesie, deren eins und alles das Verhältnis des Idealen und des Realen ist, 
und die also nach der Analogie der philosophischen Kunstsprache Transzendentalpoe-

sie heißen müßte. [...] So wie man aber wenig Wert auf eine Transzendentalphilosophie 
legen würde, die nicht kritisch wäre, nicht auch das Produzierende mit dem Produkt

darstellte, und im System der transzendentalen Gedanken zugleich eine Charakteristik 
des transzendentalen Denkens enthielte: so sollte wohl auch jene Poesie die in modernen 
Dichtern nicht seltnen transzendentalen Materialien und Vorübungen zu einer poetischen 
Theorie des Dichtungsvermögens mit der künstlerischen Reflexion und schönen Selbst-
bespiegelung [...] vereinigen, und in jeder ihrer Darstellungen sich selbst mit darstellen, 

und überall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein.“51

Als „Transzendentalpoesie“ wird hier also einerseits eine Darstellung oder ein 
Produkt verstanden, in dem immanent auch das Darstellende oder Produzierende 
selbst mitdargestellt ist (man könnte auch sagen: mitdargestellt ist das Bedingende 
im Bedingten), und andererseits besteht die Transzendentalpoesie in einem Ver-
hältnis von Idealem und Realem. In der Poesie wird zum einen eine Poetik als 
Theorie mit dargestellt. Zum anderen bezeichnet der Begriff der „Kritik“ die im-
manente Rückbezüglichkeit der Darstellung.

51 Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II (Schöningh, München/Paderborn/
Wien/Zürich 1967), hier S. 127/alle Hervorhebungen von mir, J.S. Im folgenden unter 
dem Sigel [KA II] zitiert. – Fragmente aus den Athenäumsfragmenten werden mit 
[AT] entsprechend der Standardnummerierung Nr.[...] und unter Angabe der Seiten-
zahl in der Kritischen Ausgabe zitiert. Gleiches geschieht mit Zitaten aus den Lyce-

umsfragmenten (abgekürzt: [L]) und mit Zitaten aus den Ideen (abgekürzt [ID]).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

Der Transzendentalpoesie entspricht zunächst das, was in der bisherigen Re-
konstruktion als „äußere Ironie“ beschrieben wurde. Die Diskrepanz zwischen er-
wartetem und tatsächlichem Verlauf der Syntax kann den endlichen und kontingen-
ten Charakter einer Darstellung herausstellen, wenn dadurch die Fiktionalität der 
Darstellung zutage tritt. Dieses Selbstunterlaufen einer Darstellung mittels Ironie 
kann daher die Dargestelltheit oder Produziertheit einer Darstellung mitdarstellen 
und sichtbar machen, was insofern einem Rückgang auf das Produzierende ent-
spricht, als damit die Kohärenz des tropologischen Systems unterbrochen wird, das 
jeder Darstellung bzw. Erzählung zugrundeliegt, also in der Quasi-Position eines 

 ist. Die Unterbrechung der erzählerischen Kohärenz verweist daher 
auf die unhintergehbare Abhängigkeit einer Darstellung vom tropologischen Sy-
stem und kann so zu dessen indirekter Darstellung dienen. Zugleich gibt es aber 
auch die Möglichkeit, dieses System durch Ironie zu transgressieren. Diese Lesart 
findet auch eine Entsprechung in anderen Fragmenten Schlegels, etwa im Athenä-
umsfragment Nr. [121]: „Eine Idee ist ein bis zur Ironie vollendeter Begriff, eine ab-
solute Synthesis absoluter Antithesen, der stete sich selbst erzeugende Wechsel zwei 
streitender Gedanken. Ein Ideal ist zugleich Idee und Faktum [...]“ (KA II 115). Die 
Ironie ist hier nicht nur als eine Art Harmonie absoluter Widersprüche beschrieben, 
sondern auch als abhängig von der Materialität einer Darstellung („Faktum“). Die 
Ironie bezeichnet also einen nur im und durch das Produkt möglichen Modus der 
Darstellung, einen internen Selbstwiderspruch oder eine Selbstdifferenz, der/die 
die Kontingenz und den setzenden Charakter einer Darstellung herausstellt. Diese 
Selbsttranszendenz der Darstellung entspricht dem Idealen in der Transzendental-
poesie, das von der Realität einer Darstellung abhängig ist. Insofern ist die Trans-
zendentalpoesie „ein Verhältnis des Idealen und des Realen“.

Zugleich wird die Ironie aber als ein sich selbst erzeugender steter Wechsel
und damit als dynamisch aufgefaßt. Diese Dynamik erlaubt es, sie als Moment 
in einem Prozeß aufzufassen, der auch subjektiven Vollzügen eigen ist. Um diese 
Lesart zu begründen, möchte ich zunächst zwei Fragmente aus den Ideen Schlegels 
lesen. Anhand des Fragments Nr. [43] aus den Ideen läßt sich zunächst darlegen, 
daß ästhetische Subjektvollzüge als paradigmatisch für menschliche Subjektivität 
überhaupt gelten können: „Was die Menschen unter den anderen Bildungen der 
Erde, das sind die Künstler unter den Menschen“ (KA II 260). In diesem Fragment 
werden zwei Relationen verglichen: menschliche Subjekte nehmen eine ausge-
zeichnete Stellung unter den Bildungen der Erde ein, während die künstlerischen 
Subjekte vor anderen Subjekten ausgezeichnet sind. Wie dies zu verstehen ist, er-
hellt ein zweites Fragment aus den Ideen (Nr. [131]):

„Der geheime Sinn des Opfers ist die Vernichtung des Endlichen, weil es endlich ist. Um 
zu zeigen daß es nur darum geschieht muß das Edelste und Schönste gewählt werden; vor 
allem der Mensch, die Blüte der Erde. Menschenopfer sind die natürlichsten Opfer. Aber 
der Mensch ist mehr als die Blüte der Erde; er ist vernünftig, und die Vernunft ist frei 

und selbst nichts anderes als ein ewiges Selbstbestimmen ins Unendliche. Also kann der 

Mensch nur sich selbst opfern, und so tut er auch in dem allgegenwärtigen Heiligtum von 
dem der Pöbel nichts sieht. Alle Künstler sind Dezier, und ein Künstler heißt nichts anders 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als sich den unterirdischen Gottheiten weihen. In der Begeisterung des Vernichtens offen-

bart sich zuerst der Sinn göttlicher Schöpfung. Nur in der Mitte des Todes entzündet sich 

der Blitz des ewigen Lebens.“ (KA II 269/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Als Künstler gilt Schlegel nicht nur ein Mensch, der Kunstwerke produziert: „Nicht 
die Kunst und die Werke machen den Künstler, sondern der Sinn und die Begeiste-
rung und der Trieb“ (L Nr. [63]/KA II 154). Künstlersein ist offensichtlich nicht ab-
hängig vom Besitz bestimmter (z.B. handwerklicher) Fertigkeiten, sondern bezeich-
net eine Lebensweise und ein Verhältnis zu sich und zur Welt. Insofern kann der 
Künstler als paradigmatisch für eine Form subjektiver Vollzüge gelten, die ich im 
folgenden mit dem ‚ästhetischen Subjekt‘ gleichsetzen werde. Allerdings handelt es 
sich bei der ästhetischen Gestalt des Subjekts niemals um einen stabilen Zustand 
desselben, sondern um eine Transformation des Subjekts durch eine ästhetische und 
in einer ästhetischen Erfahrung. Daher ist die Rede vom ästhetischen Subjekt nur 
eine Abkürzung für einen Erfahrungsgehalt, den wir u.a. dem Umgang mit Kunst-
werken zuschreiben.

Die Selbstaufopferung des Künstlers ist nicht nur eine mögliche Verhaltensweise 
des ästhetischen Subjekts unter anderen, sondern bezeichnet gerade die wesentliche 
Differenz zu anderen subjektiven Vollzügen bzw. Selbstverhältnissen: „Der Künst-
ler, der nicht sein ganzes Selbst preisgibt, ist ein unnützer Knecht“ (ID Nr. [113], KA 
II 267). Der Vernichtung des Endlichen als Selbstopferung des ästhetischen Sub-
jekts entspricht der Ironie als dem Selbstunterlaufen einer bestimmten Darstellung, 
die damit ihren endlichen Charakter herausstellt. Der Prozeß der Selbstvernichtung 
wird im Ideenfragment Nr. [131] jedoch als eine freie und vernünftige Handlung 
beschrieben, die nur den Künstlern vorbehalten ist. Durch den bewußten Vollzug 
der Selbstvernichtung wird der „Sinn der göttlichen Schöpfung“ offenbart, der ge-
rade in einem Wechselverhältnis von Leben und Tod besteht. Die Freiheit durch 
Destruktion als eine Erfahrung des ästhetischen Subjekts reetabliert ein souveränes 
Subjekt, das darin souverän ist, daß es seine Selbstvernichtung bewußt betreibt. 
Diese Freiheitskonzeption steht quer zu derjenigen Heideggers, die Freiheit als set-
zende Gerechtigkeit versteht. Der ästhetische Subjektvollzug ist insofern frei, als 
daß dieser die Vernichtung aller endlichen Stadien des Selbst bewußt betreibt und 
damit einen Prozeß des unendlichen Selbstbestimmens inauguriert. Freiheit gibt es 
nur in einer Dialektik von Selbstschöpfung (oder -setzung, vollzogen als Selbstbe-
schreibung) und bestimmter Negation durch die Ironie, wobei es sich hier (anders 
als in Abschnitt II) um eine nichtteleologische Dialektik handelt (hier trifft also de 
Mans Kritik nicht). Diesem Wechsel von Leben und Tod entspricht derjenige zwi-
schen Selbstschöpfung und -vernichtung, den Schlegel im Athenäumsfragment Nr. 
[51] als Ironie versteht:

„Naiv ist, was bis zur Ironie, oder bis zum steten Wechsel von Selbstschöpfung und Selbst-

vernichtung natürlich, individuell oder klassisch ist, oder scheint. Ist es bloß Instinkt, so 
ists kindlich, oder albern; ists bloße Absicht, so entsteht Affektation. Das schöne, poe-
tische, idealische Naive muß zugleich Absicht, und Instinkt sein. Das Wesen der Absicht 
in diesem Sinne ist die Freiheit. Bewußtsein ist noch bei weitem nicht Absicht. Es gibt ein 

160 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161

gewisses verliebtes Anschauen eigner Natürlichkeit oder Albernheit, das selbst unsäglich 
albern ist. Absicht erfordert nicht gerade einen tiefen Calcul oder Plan. Auch das Home-
rische Naive ist nicht bloß Instinkt: es ist wenigstens so viel Absicht darin, wie in der An-
mut lieblicher Kinder, oder unschuldiger Mädchen. Wenn Er auch keine Absichten hatte, 
so hat doch seine Poesie und die eigentliche Verfasserin derselben, die Natur, Absicht.“ 
(KA II 109/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Der stete Wechsel von Selbstschöpfung und -vernichtung ist also nicht an einen 
bewußten ironischen Vollzug eines ästhetischen Subjekts gebunden, sondern be-
schreibt ein prozessuales Geschehen, das zugleich Absicht und Instinkt ist. „Ab-
sicht“ bezeichnet hier nicht die Absicht oder das Kalkül eines bewußten Indivi-
duums, sondern beschreibt ein Moment der Freiheit in diesem Prozeß52, während 
sich „Instinkt“ auf ein Moment der Notwendigkeit bezieht. Freiheit kann somit 
als das destruktive Moment der Selbstvernichtung einer endlichen Darstellung 
verstanden werden, die stets aufs neue darzustellen gleichwohl notwendig bleibt, 
um den Prozeß, der der Prozeß des Lebens überhaupt ist und der „Sinn der gött-
lichen Schöpfung“, fortzuschreiben.

Als eigentliche Verfasserin poetischer Werke erscheint nicht der empirische 
Autor, sondern die Natur. Dem entspricht die Auffassung der Poesie als einer 
ursprünglichen Kraft, die je in allen Menschen wirkt.53 Im Gespräch über die 
Poesie54 heißt es:

52 Das sieht auch bei aller Betonung einer Differenz zu F. Schlegel Kierkegaard: „Iro-
nie bezeichnet zugleich den subjektiven Genuß, indem das Subjekt sich durch die 
Ironie von der Gebundenheit befreit, in der die Kontinuität der Lebensverhältnisse 
es festhält, wie man ja deshalb auch von dem Ironiker sagen kann, daß er sich amü-
siert. Hierzu kommt, daß die Verstellung, falls man sie in ein Verhältnis zum Subjekt 
bringen will, eine Absicht hat, aber diese Absicht ist eine äußerliche, eine der Ver-
stellung selber fremde Absicht; dagegen hat die Ironie keine Absicht, ihre Absicht 
ist in ihr selber immanent, es ist eine metaphysische Absicht. Die Absicht ist nichts 
anderes als die Ironie selber. Wenn der Ironiker sich nun anders zeigt, als er wirklich 
ist, so könnte es allerdings scheinen, als sei es seine Absicht, andere dies glauben zu 
machen; aber seine eigentliche Absicht ist es doch, sich frei zu fühlen, dies aber ist er 
eben durch die Ironie, und so hat also die Ironie keinerlei andere Absicht, sondern ist 
Selbstabsicht.“ (Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rück-

sicht auf Sokrates (Oldenbourg, München/Berlin 1929), S. 213 f.).
53 Der Begriff ‚Poesie‘ wird gegen Ende des 16. Jahrhunderts aus frz. ‚poésie‘ entlehnt, 

das sich über das lat. ‚poiesis‘ aus dem griech.  herleitet.  meint im 
griechischen ein doppeltes: zum einen bedeutet es das Machen, die etwas hervor-
bringende Tätigkeit, die Schöpfung in einem allgemeinen Sinn. Poiesis bezeichnet 
also allgemein die herstellende Tätigkeit des Menschen. Zum anderen bezieht sich 

 im engeren Sinne auf die dichterische Tätigkeit oder die Praxis des Dich-
tens. Daraus leitet sich die Poetik als die Theorie des dichterischen Hervorbringens 
im Sinne einer Technik und einer theoretischen Reflexion auf die Kunst im Sinne 
einer Gattungstheorie her.

54 Friedrich Schlegel: Gespräch über die Poesie (in: ders.: Kritische und Theoretische 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

„Die Vernunft ist nur eine und in allen dieselbe: wie aber jeder Mensch seine eigne Na-
tur hat und seine eigne Liebe, so trägt auch jeder seine eigne Poesie in sich. Die muß 
ihm bleiben und soll ihm bleiben, so gewiß er der ist, der er ist, so gewiß nur irgend 
etwas Ursprüngliches in ihm war; und keine Kritik kann und darf ihm sein eigenstes 
Wesen, seine innerste Kraft rauben [...]. Aber lehren soll ihn die hohe Wissenschaft ech-

ter Kritik, wie er sich selbst bilden muß in sich selbst, und vor allem soll sie ihn lehren, 
auch jede andre selbständige Gestalt der Poesie in ihrer klassischen Kraft und Fülle zu 
fassen, daß die Blüte und der Kern fremder Geister Nahrung und Same werde für seine 
eigne Fantasie. [...]
Und was sind sie [die Gedichte, J.S.] gegen die formlose und bewußtlose Poesie, die sich 
in der Pflanze regt, im Lichte strahlt, im Kinde lächelt, in der Blüte der Jugend schim-
mert, in der liebenden Brust der Frauen glüht? – Diese aber ist die erste, ursprüngliche,
ohne die es gewiß keine Poesie der Worte geben würde. Ja wir alle, die wir Menschen 
sind, haben immer und ewig keinen andern Gegenstand und keinen andern Stoff aller 
Tätigkeit und aller Freude, als das Gedicht der Gottheit, dessen Teil und Blüte auch wir 
sind – die Erde. Die Musik des unendlichen Spielwerks zu vernehmen, die Schönheit 
des Gedichts zu verstehen, sind wir fähig, weil auch ein Teil des Dichters, ein Funke 
seines schaffenden Geistes in uns lebt und tief unter der Asche der selbstgemachten 
Unvernunft mit heimlicher Gewalt zu glühen niemals aufhört.“ (GP/KTS 165 f./alle 
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie wird hier als eine innere schaffende Kraft vorgestellt, die allen Men-
schen eigen ist und insofern der Charakterisierung der romantischen Poesie als 
einer „Universalpoesie“55 entspricht. Zugleich wird die Singularität der Poesie 
mit der Allgemeinheit der Vernunft kontrastiert. Hier zeigt sich also die Dis-
krepanz zwischen dem Konzept eines allgemeinen Vernunftsubjekts und einem 
durch poetische Kraft individualisierten Subjekt. Diese Kraft ist zugleich eine 
ursprüngliche in jedem Menschen, die jedoch einer Bildung durch echte Kritik 
bedarf, um die Erzeugnisse der Poesie im engeren Sinn, also sprachliche Kunst-
werke hervorzubringen. Die Erde selbst wird als ein „Gedicht“ und „unend-
liches Spielwerk“ des Hervorbringens neuer Bildungen verstanden, deren „Mu-
sik“ – also eine nichtsprachliche Kunst – wir durch die poetische Anlage, die 
in jedem vorhanden ist, vernehmen können. Von dieser ursprünglichen Poesie, 
die Schlegel hier mit einer ursprünglichen Kraft identifiziert, ist die „Poesie der 
Worte“, also die Dichtkunst, nur abgeleitet. An derselben Stelle heißt es weiter:

Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) – Im folgenden wird aus diesem Buch 
unter dem Sigel [KTS] und unter Angabe des abgekürzten Titels des Aufsatzes zi-
tiert [Georg Forster (KTS, S. 21-45) als [GF]/Über Lessing (S. 46-75) als [ÜL]/Über 

Goethes Meister (S. 143-164) als [GM]/Gespräch über die Poesie (S. 165-224) als 
[GP]] – Bei Zitaten aus dem Gespräch über die Poesie wird auf eine Differenzierung 
bezüglich der Zuordnung der Gesprächsbeiträge zu den verschiedenen Teilnehmern 
aus pragmatischen Gründen verzichtet.

55 AT Nr. [116]: „Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie“ (KA II 
114).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

„Es ist nicht nötig, daß irgend jemand sich bestrebe, etwa durch vernünftige Reden 
und Lehren die Poesie zu erhalten und fortzupflanzen, oder gar sie erst hervorzubrin-
gen, zu erfinden, aufzustellen und ihr strafende Gesetze zu geben, wie es die Theorie 
der Dichtkunst so gern möchte. Wie der Kern der Erde sich von selbst mit Gebilden 
und Gewächsen bekleidete, wie das Leben von selbst aus der Tiefe hervorsprang, 
und alles voll ward von Wesen die sich fröhlich vermehrten; so blüht auch Poesie 

von selbst aus der unsichtbaren Urkraft der Menschheit hervor [...]. Nur Gestalt und 

Farbe können es nachbildend ausdrücken, wie der Mensch gebildet ist; und so läßt 

sich auch eigentlich nicht reden von der Poesie als nur in Poesie.“ (GP/KTS 166 f./alle 
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie im besonderen als künstlerisches Hervorbringen in der Sprache ent-
springt also „von selbst“ aus dieser poetischen „Urkraft“ und ist insofern auch 
„Poesie der Poesie“. Das menschliche Subjekt selbst ist nur ein Produkt dieser 
bildenden Kraft, der „Mensch ist ein schaffender Rückblick der Natur auf sich 
selbst“, wie es in der Idee Nr. [28] auch heißt (KA II 258). Die Erde wird selbst als 
ein Kunstwerk aufgefaßt, das aus dem Spiel der schaffenden Urkraft in einer sich 
selbst erzeugenden Prozessualität stets neu produziert wird, d.h. niemals in einem 
Produkt stillgestellte Kraft und Zeit ist, sondern nur transitorisch in Produkten er-
scheint. Die „heiligen Spiele der Kunst“ sind daher „nur ferne Nachbildungen von 
dem unendlichen Spiele der Welt, dem ewig sich selbst bildenden Kunstwerk“. Da-
her wird im Gespräch über die Poesie von der Literatur gefordert, daß sie ironisch
sein solle, und zwar indem in ihr „die Begebenheiten, die Menschen, kurz das 
ganze Spiel des Lebens [von der Literatur, J.S.] wirklich auch als Spiel genommen 
und dargestellt sei“ (GP/KTS 198). Die vollzogene Ironie ist also Spiel. Auf diese 
ursprüngliche Verbindung zwischen Ironie und Spiel werde ich zurückkommen.

Die bewußte Handhabung der Ironie durch das ästhetische Subjekt ist so-
mit nur eine Nachbildung des spielerischen Prozesses einer unentwegten Selbst-
schöpfung und -vernichtung allen Lebens, die von einer ursprünglichen Kraft 
angetrieben wird. Im Athenäumsfragment Nr. [375] beschreibt Schlegel diese 
Kraft als Energie und bindet sie an die subjektiven Vollzüge von Selbstbildung 
und Handeln: „Der energische Mensch benutzt immer nur den Moment, und ist 
überall bereit und unendlich biegsam. Er hat unermeßlich viele Projekte oder 
gar keins: denn Energie ist zwar mehr als bloße Agilität, es ist wirkende, be-
stimmt nach außen wirkende Kraft, aber universelle Kraft, durch die der ganze 
Mensch sich bildet und handelt“ (KA II, S. 144). Der ästhetische Subjektvollzug 
wäre demnach eine Art mimesis an die ursprüngliche Kraft und den Prozeß des 
Aufbauens und Zerstörens. Das ironische Subjekt steht in einem spielerischen 
Selbstverhältnis, in dem es zugleich unendlich viele Projekte und gar keine hat. 
Die Ironie ist Ausdruck des Bewußtseins über diesen steten Prozeß der Selbst-
schöpfung und -vernichtung, den das ästhetische Subjekt gewinnt.56

Dem entspricht Schlegels Charakteristik des Zynikers (gemeint ist aber wohl 
eher ein Kyniker), der durch den Verzicht auf Besitz ein Moment der Freiheit über 

56 ID Nr. [69]: „Ironie ist klares Bewußtsein der ewigen Agilität, des unendlich vollen 
Chaos“ (KA II 263).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

die Welt erlangt, „denn alle Sachen, die ein Mensch hat, haben ihn doch in ge-
wissem Sinne wieder“ (AT Nr. [35]/KA II 108). Wir besitzen Dinge also nicht nur, 
sondern wir sind zugleich von ihnen besessen. Das Bewußtsein der eigenen Agilität 
und der eigenen Freiheit führt dazu, sich nicht von den Sachen bzw. der Welt be-
stimmen zu lassen, sondern sich über diese hinwegzusetzen, „denn überall, wo man 
sich nicht selbst beschränkt, beschränkt einen die Welt; wodurch man ein Knecht 
wird“ (L Nr. [37]/KA II 151). Was Schlegel hier als Kennzeichen des Zynikers auf-
faßt, bezeichnet er im Lyceumsfragment Nr. [160] als die „Sokratische Ironie“:

„[...] In ihr soll alles Scherz und alles ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief 
verstellt. Sie entspringt aus der Vereinigung von Lebenskunstsinn und wissenschaft-
lichem Geist [...]. Sie enthält und erregt ein Gefühl von dem unauflöslichen Widerstreit 

des Unbedingten und Bedingten, der Unmöglichkeit und Notwendigkeit einer vollständi-

gen Mitteilung. Sie ist die freieste aller Lizenzen, denn durch sie setzt man sich über sich 

selbst weg; und doch auch die gesetzlichste, denn sie ist unbedingt notwendig. [...]“ (KA 
II 160/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Ironie ist also nicht nur auf ein Verhältnis in textuellen Darstellungen im 
engeren Sinne beschränkt, sondern sie entspringt einem „Lebenskunstsinn“, 
der von der Unmöglichkeit und Notwendigkeit einer Mitteilung mit Anspruch 
auf Vollständigkeit weiß. Sie ist auch eine Art freier Vollzug einer gesetzlichen 
Notwendigkeit und gleicht insofern tatsächlich einer mimesis an den Prozeß 
unentwegter Selbstschöpfung und -vernichtung als dem unendlichen Spiel der 
Welt. Als „Lebenskunstsinn“ ist die Ironie nicht nur Gefühl vom unauflös-
lichen Widerstreit des Unbedingten und Bedingten, sondern auch die subjek-
tive Handlung einer Selbsttransgression des Subjekts, das sich so im ironi-
schen Vollzug über die Endlichkeit seiner selbst und die Beschränkung durch 
die Welt hinwegsetzen kann. Die Ironie bringt so Performanzbewußtsein in 
konstative Äußerungen, z.B. über die subjektive Lebenswelt. Sie ist als ästhe-
tisches Selbstverhältnis des Subjekts praktiziertes Kontingenzbewußtsein. Die 
Ironie ist also zugleich mimetische Vollzugsform des ästhetischen Subjekts und 
ein Gefühl für bzw. eine Reflexion auf die sich selbst erzeugende Prozessualität 
der Welt.57 Insofern subjektiver Vollzug in einem ursprünglich herstellenden 
Welt- und Selbstverhältnis besteht, markiert die Ironie deren jeweilige Suspen-
sion und Unterlaufung, um ‚Platz‘ für neue Darstellungen zu schaffen. Der Tod 
des Alten ist Bedingung des neuen Lebens.

Die Mitdarstellung des Darstellenden – also die innere Ironie – bleibt an das 
immanente Selbstunterlaufen der realen Darstellung gebunden, wie es die äußere 
Ironie beschreibt. Sie vollzieht sich zunächst als das Herausstellen des Herge-
stelltseins des Produkts. Die Vernichtung der Darstellung durch die Darstellung 
selbst verweist negativ auf die Unendlichkeit der darstellenden Kraft. Die Ironie 
bezeichnet den Moment, in dem die wiederholende Vernichtung des Endlichen, 
Bestimmten, Realen und Bedingten das Unendliche, Unbestimmte, Bestimmen-

57 Entsprechend wird von der künstlerischen Poesie im AT Nr. [238] gefordert, daß sie 
„überall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein“ soll (KA II 127).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

de, Ideale und Unbedingte indirekt zur Darstellung bringen kann. Genauer: das 
Unendliche etc. bezeichnet den produktinternen Überschuß über das Endliche. 
Da jede subjektive Äußerung eine sprachliche Darstellung und insofern ein Text
ist, verweist die Ironie in der Darstellung auf die Unendlichkeit anderer mög-
licher Darstellungen des sich äußernden Subjekts. Eine vollständige buchstäb-
liche Mitteilung bleibt aber nicht nur insofern unmöglich, weil sie immer eine 
bestimmte und damit eine endliche Darstellung ist, sondern auch deswegen, weil 
das Subjekt weder der autonome Urheber seiner Äußerungen ist noch über eine 
transparente Selbstkenntnis verfügt.58 In der Lucinde schreibt Schlegel:

„Denn wie ich auch die Vergangenheit überdenke, und in mein Ich zu dringen strebe, um 
die Erinnerung in klarer Gegenwart anzuschauen und dich anschauen zu lassen: es bleibt 

immer etwas zurück, was sich nicht äußerlich darstellen läßt, weil es ganz innerlich ist. Der 
Geist des Menschen ist sein eigner Proteus, verwandelt sich und will nicht Rede stehn vor 
sich selbst, wenn er sich greifen möchte. In jener tiefsten Mitte des Lebens treibt die schaf-

fende Willkür ihr Zauberspiel. [...] Nur was allmählig fortrückt in der Zeit und sich aus-
breitet im Raume, nur was geschieht ist Gegenstand der Geschichte. Das Geheimnis einer 
augenblicklichen Entstehung kann man nur erraten und durch Allegorie erraten lassen.“59

Da sich das „Zauberspiel“ der „schaffenden Willkür“ nicht zur Darstellung brin-
gen läßt, kann nur eine Allegorie in „göttlichen Sinnbildern“ andeuten, was der 

58 Schlegel wendet sich explizit gegen die Möglichkeit einer rationalen Selbsterkennt-
nis: „Ganz und im strengsten Sinn kennt niemand sich selbst. Von dem Standpunkt 
der gegenwärtigen Bildungsstufe reflektiert man über die zunächst vorhergegangene, 
und ahnet die kommende: aber den Boden, auf dem man steht, sieht man nicht. Von 
einer Seite hat man die Aussicht auf ein paar angrenzende: aber die entgegengesetzte 
Scheibe des beseelten Planeten bleibt immer verdeckt. Mehr ist dem Menschen nicht 
gegönnt“ (ÜL/KTS 63). Die Metaphorik dieser Stelle entspricht genau dem zeitlichen 
Charakter der Ironie bei de Man, die in einer räumlichen Spaltung zeitlich verschie-
dene Stadien des Selbst vereinigt, ohne den Boden zu sehen, auf dem man steht, 
d.h. ohne Selbsttransparenz des Subjekts und ohne Selbstgründung eines autonomen 
Subjektes. – Der Autor ist nicht der autonome Urheber seiner Texte: „Ein Autor, er sei 
Künstler oder Denker, der alles was er vermag, oder weiß, zu Papier bringen kann, 
ist zum mindestens kein Genie“ (ÜL/KTS 59). Cf. auch Friedrich Schlegel: Über 

die Unverständlichkeit (in: Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II, Ferdinand 
Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 1967, S. 363-372): „Ja das Köstlichste 
was der Mensch hat, die innere Zufriedenheit selbst hängt, wie jeder leicht wissen 
kann, irgendwo zuletzt an einem solchen Punkte, der im Dunkeln gelassen werden 
muß, dafür aber auch das Ganze trägt und hält, und diese Kraft in demselben Au-
genblicke verlieren würde, wo man ihn in Verstand auflösen wollte. Wahrlich, es 
würde euch bange werden, wenn die ganze Welt, wie ihr es fordert, einmal im Ernst 
durchaus verständlich würde. Und ist sie selbst diese unendliche Welt nicht durch den 
Verstand aus der Unverständlichkeit oder dem Chaos gebildet?“ (l.c., S. 370).

59 Friedrich Schlegel: Lucinde (Reclam, Stuttgart 1963, S. 78/Hervorhebungen von 
mir, J.S.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

Darstellung notwendig entgeht. Das Verständnis der Allegorie als eine erzähler-
ische Verräumlichung der Zeit entspricht de Mans Definition der Allegorie als 
narrativer Dauer. Die „schaffende Willkür“ im Inneren des Subjekts läßt sich nur 
durch allegorische „Andeutungen“ zur Darstellung bringen.

Die Mitteilung ist aber auch notwendig, da der narrative Prozeß wesentlich 
an die Performanz interaktiven Sprechens gebunden ist. Der Mensch geht, um 
„sicher sich selbst immer wieder zu finden, immer von neuem aus sich heraus, 
um die Ergänzung seines innersten Wesens in der Tiefe eines fremden zu suchen 
und zu finden. Das Spiel der Mitteilung und der Annäherung ist das Geschäft und 
die Kraft des Lebens, absolute Vollendung ist nur im Tode“ (GP/KTS 167). Die 
mitteilende Äußerung ist auch die Bedingung der Selbstkenntnis: niemand kennt 
sich, „insofern er nur er selbst und nicht auch zugleich ein anderer ist. Je mehr 
Vielseitigkeit also, desto mehr Selbstkenntnis“ (ÜL/KTS 64). Die Selbstkenntnis 
des Subjektes ist also nur möglich durch den Horizont des Anderen bzw. des Be-
zuges zum Anderen.60

 Das Subjekt muß danach trachten, seine Ansichten über die Poesie ständig 
zu erweitern und eben dies geschieht in dem Spiel von Mitteilung und deren iro-
nischer Subversion bzw. Suspension. Es ist das Wesen und Gesetz des Geistes, 
„sich selbst zu bestimmen und im ewigen Wechsel aus sich heraus zu gehn und 
in sich zurückzukehren“ (GP/KTS 192). Die romantische Poesie soll daher „die 
Poesie lebendig und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft poetisch ma-
chen“ (AT Nr. [116], KA II 114). Dieser zirkulierenden Bewegung des Aus-sich-
Herausgehens in einer Äußerung und In-sich-Zurückkehrens entspricht die Kom-
plementarität eines Subjekts, das zugleich Autor seiner Äußerungen und Interpret 
fremder und eigener Äußerungen ist. Auch eine Selbstkenntnis des Subjekts bleibt 
an die Performanz sprachlicher Äußerungen gebunden. Diese irreduzible Kom-
plementarität des Subjekts als Autor und Interpret von Äußerungen ist die Weise 
des menschlichen In-der-Welt-seins. Daher gibt es auch keine Möglichkeit einer 

60 Das anschließende Thema der Intersubjektvität kann hier nur angedeutet werden. Das 
Intersubjekt, das nicht einfach das Zwischen (die Beziehung) zweier Subjekte ist, kon-
stituiert sich in der Einheit der Relation und der Differenz und Temporalität der Pole. 
Das Intersubjekt ist wesentlich sprachlich, es ist ein Code und ein System in der Spra-
che. Es ist daher verfehlt, auf der Einheit, Unzeitlichkeit und Autonomie des Subjekts 
zu beharren. Das ‚Subjekt‘ Genannte konstituiert sich erst durch das oder im Intersub-
jekt, es besteht nie außerhalb der Relation (des Systems und des Codes) ‚Intersubjekt‘ 
oder gar dieser vorgängig. Das Intersubjekt ist eine Sprechweise, eine Gewohnheit, 
eine Sprache der Freundschaft: es ist je spezifisch (es kann auch mehr als zwei Perso-
nen umfassen) und es ändert sich ständig (so daß das Kontinuierliche ‚Subjekt‘ genannt 
wird (eine notwendige Illusion), das Diskontinuierliche ‚Beziehung‘). Dieses Modell 
kann die moralische Forderung nach Mimesis ans Konkrete (die besondere Situation) 
ersetzen durch die Einsicht in die Vorrangigkeit des Intersubjektes bzw. die Abhängig-
keit des Subjektes vom Intersubjekt: das heißt als Verhalten, nicht auf der Einheit seines 
Selbst zu beharren, keine überzeitliche Allgemeinheit, dagegen spielerische Flexibili-
tät, verschiedene Rollen und Masken probieren. Es bleibt nichts, wozu mimetisch sich 
zu verhalten wäre, was bleibt, sind die Doppelrelationen von Ego und Alter.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

Privatsprache singulärer Subjekte, da es dem Gebrauch sprachlicher Zeichen we-
sentlich eingeschrieben ist, öffentlich zu sein.

Gleichwohl ruht die Kunst „auf dem Wissen“ (GP/KTS 171), die „innere Vor-
stellung kann nur durch die Darstellung nach außen, sich selbst klarer und ganz 
lebendig werden“, und eben diese Darstellung ist „Sache der Kunst“ (GP/KTS 186). 
Die Poesie muß daher auch als Kunst im Sinne einer techne, einer Handfertigkeit be-
trachtet werden. Es ist voreilig, „die Poesie oder die Prosa Kunst zu nennen, ehe sie 
[die Künstler, J.S.] dahin gelangt sind, ihre Werke vollständig zu konstruieren. Daß 
das Genie dadurch überflüssig werde, steht nicht zu besorgen, da der Sprung vom 
anschaulichsten Erkennen und klaren Sehen dessen, was hervorgebracht werden 
soll, bis zum Vollenden immer unendlich bleibt“ (AT Nr. [432], KA II 154). Es wird 
daher von den Dichtern bzw. den ästhetischen Subjekten gefordert, daß sie „selbst 
Künstler und Meister sind, mit sichern Werkzeugen zu bestimmten Zwecken auf 
beliebige Weise zu verfahren“ (GP/KTS 186). Dies gilt zunächst im Ästhetischen.

Die Differenz zwischen den alltäglichen Welt- bzw. Selbstbezügen des Subjekts 
und den Kunstwerken bzw. dem ästhetischen Subjekt liegt in dem, was Schlegel 
als die „rückwirkende Selbsttätigkeit“ (GF/KTS 43) des Verstandes oder auch als 
eine rückwirkende Durchbildung bezeichnet. Diese rückwirkende Durchbildung 
ist aber wiederum keine reine Tätigkeit eines autonom schaffenden künstlerischen 
Subjekts61, sondern ist ein Selbstverhältnis der ursprünglich herstellenden Kraft,
das sich als Ironie in den Text einschreibt. Jedes Werk sei „korrekt“, „welches die-
selbe Kraft, die es hervorbrachte, auch wieder rückwirkend durchgearbeitet hat, 
damit sich Innres und Äußres entspreche“ (GF/KTS 39/Hervorhebung von Schle-
gel).62 Ganz ähnlich schreibt Schlegel in Über Goethes Meister: „Die Darstellung 
einer sich wie ins Unendliche immer wieder selbst anschauenden Natur war der 
schönste Beweis, den ein Künstler von der unergründlichen Tiefe seines Vermö-
gens geben konnte“ (GM/KTS 160).63

Insofern das Kennzeichen des ästhetischen Subjektes selbst bereits die rück-
wirkende und selbsttätige Durchbildung ist und „jeder Mensch, der gebildet ist, 
und sich bildet, in seinem Innern einen Roman“ (L Nr. [78], KA II 156) enthält, 
kann das ästhetische Subjekt daher selbst bereits als ein Kunstwerk betrachtet 
werden.64 Schlegel kann somit schreiben: „Ein recht freier und gebildeter Mensch 

61 L Nr. [1]: „Man nennt viele Künstler, die eigentlich Kunstwerke der Natur sind“ (KA 
II 147).

62 Cf. zum Begriff des „Korrekten“ auch AT Nr. [253] (KA II 129).
63 AT Nr. [168]: „Und welche Philosophie bleibt dem Dichter übrig? Die schaffende, die 

von Freiheit, und dem Glauben an sie ausgeht, und dann zeigt wie der menschliche 
Geist sein Gesetz allem aufprägt, und wie die Welt sein Kunstwerk ist“ (KA II 120). 
Die Welt ist also ein Produkt des menschlichen Geistes. Der subjektive Vollzug be-
steht zwar in der Herstellung dieser Welt, dieser Herstellungsprozeß ist jedoch nicht 
der Kontrolle bewußter Subjekte unterworfen.

64 Daß der Begriff des „Kunstwerks“ auch auf Subjekte anwendbar ist, geht auch aus 
dem Athenäumsfragment Nr. [67] hervor: „Es wäre illiberal, nicht vorauszusetzen, 
ein jeder Philosoph sei liberal, und folglich rezensibel; ja es nicht zu fingieren, wenn 
man auch das Gegenteil weiß. Aber anmaßend wäre es, Dichter ebenso zu behandeln; 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

müßte sich selbst nach Belieben philosophisch oder philologisch, kritisch oder 
poetisch, historisch oder rhetorisch, antik oder modern stimmen können, ganz 
willkürlich, wie man ein Instrument stimmt, zu jeder Zeit, und in jedem Grade“ 
(L Nr. [55], KA II 154). Ein solches Subjekt wäre zugleich schwach, denn es be-
treibt seine eigene Vernichtung und hält sich so im Unbestimmten (als Resultat 
bestimmter Negationen), wie auch stark, denn es gewinnt in dem ästhetischen 
Selbstbezug und in der bewußt betriebenen Selbstvernichtung eine unendliche 
Freiheit zur Selbstbildung und -verfügung über sich selbst. In dieser Selbstverfü-
gung des ästhetischen Subjekts über sich – die gerade nicht eine herrschaftliche 
Verfügung über Objekte impliziert – gewinnt es eine ihm eigene Souveränität, die 
es aber immer nur negativ – als Destruktionserfahrung – in der ästhetischen und 
als die ästhetische Erfahrung bestimmen kann. Souverän ist das Subjekt, weil es 
mit dem (ironisch praktizierten) Prozeß des Aufbauens und Zerstörens einen spie-
lerischen Selbstbezug erlangt und in begrenztem Maße über sich durch ein instru-
mentelles Selbstverhältnis (es kann sich beliebig „stimmen“) verfügen kann. Auf-
bauen und Zerstören sind also nicht nur Momente der künstlerischen Produktion 
von Kunstwerken, sondern zeigen sich auch im (ironischen) Selbstverhältnis des 
ästhetischen Subjekts. Wir lernen aus der ästhetischen Erfahrung der Kontingenz 
aller Setzung auch für ein anderes alltägliches Selbstverhältnis.

Allerdings gibt es das Sich-selbst-willkürlich-stimmen-können zunächst nur in 
der ästhetischen Erfahrung, also im ästhetischen oder als ästhetisches Spiel. In-
sofern ist hier keine auch alltägliche Selbstverfügung oder Selbstherrschaft qua 
Verstand impliziert, wie es ja gerade der von Schlegel kritisierte Rationalismus 
postuliert. Die ästhetische Selbstverfügung ist Hingabe an das freie Spiel der Kräf-
te, nicht deren Beherrschung. Man sollte daher eher davon sprechen, daß sich das 
Subjekt in der ästhetischen Erfahrung beliebig stimmen läßt. Wenn jedoch die Iro-

es müßte denn einer durch und durch Poesie und gleichsam ein lebendes und han-
delndes Kunstwerk sein.“ (KA II 110) – Auch ein Gespräch kann ein Kunstwerk sein, 
„wenn es durch gebildete Fertigkeit zur höchsten Vollendung in seiner Art geführt 
wird, und in Stoff und Gestalt ursprünglichen geselligen Sinn und Begeisterung für 
die höchste Mitteilung verrät“ (GF/KTS 42). – Schlegel verwendet auch den Begriff 
des „Individuums“ nicht nur für Subjekte, sondern unter diesen fallen u.a. auch „Pro-
jekte“ (AT Nr. [22], KA II 106 f.), „historische Individuen“ (AT Nr. [55], KA II 109), 
„Zeitalter“ (AT Nr. [426], KA II 152), die „alte Poesie“ (AT Nr. [242], KA II 127) 
und literarische Werke, etwa Romane und Gedichte (z.B. GP/KTS 220). Selbst alle 
„Systeme sind Individuen“, so wie umgekehrt „alle Individuen auch wenigstens im 
Keime und der Tendenz nach Systeme“ (AT Nr. [242], KA II 127 f.) sein können. Der 
Begriff des „Individuums“ übergreift also bei Schlegel die Differenz von Mensch 
und Kunstwerk, Geschichte und Zukunft. Anschließbar wäre hier der Versuch ei-
ner Charakteristik dessen, wie der Begriff des Individuums strukturell von Schlegel 
bestimmt wird. Es scheint sich nicht um eine unteilbare Einheit oder um ein unhin-
tergehbares Einzelnes zu handeln, sondern um die Einmaligkeit eines bestimmten 
strukturellen Verhältnisses. So bestehe etwa das „Eigentümliche [...] nicht in diesem 
oder jenem einzelnen Bestandteil, oder in dem bestimmten Maß desselben; sondern 
in dem Verhältnis aller“ (GF/KTS 44 f.).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

nie der Austrag des ästhetischen Spiels ist, dann kann sie diesen Austrag auch im 
Alltäglichen ermöglichen. Die Ironie praktiziert ein anderes Selbstverhältnis zur 
ursprünglich produktiven Kraft auch in dem alltäglichen (letztlich vergeblichen) 
Versuch einer Kontrolle dieser Kräfte selbst: nämlich diese spielen zu lassen und 
sich diesem Spiel hinzugeben. Das aber ist eben keine absolute Herrschaft, sondern 
souveräne Selbstpreisgabe. Allerdings zeigt sich hier (wie schon bei Kant), daß die 
Beschreibungen ästhetischer Subjektivität immer ambivalent sind: das ästhetische 
Subjekt ist zugleich eine Steigerung der Mächtigkeit des alltäglichen Subjekts wie 
dessen totale Ohnmacht in der Selbstauslieferung an unkontrollierbare Kräfte. Die-
se Dialektik von subjektiver Macht und Ohmacht bezeichnet ja gerade das ästhe-
tische Spiel von setzender Selbstbeschreibung und verunsichernder Selbstreflexion, 
von bewußtem Mitspielen des Subjekts und der Hingabe an übersubjektive Kräfte.

 In der Selbstaufgabe liegt also ein Moment gelungener Selbstverfügung, 
allerdings nur im negativen Modus. Die Souveränität der Selbstpreisgabe – das 
Selbstopfer – kann nur im Modus der (subjektiven) Ohnmacht vollzogen werden, 
denn sonst wird sie falsch – nämlich positiv bzw. bloß (subjekt-)ermächtigend,  
etwa als Zynismus. Die Aufgabe seines alltäglichen Selbst als bewußter Kontroll-
verzicht ist das einzige Moment, über den das Subjekt frei verfügt. Das Subjekt 
ist dann qua ironischer Selbstnegation Medium einer sich in den Text setzenden 
ursprünglichen Kraft. Dieses ursprüngliche Ins-Werk-setzen der Kraft kann sich 
nur ereignen unter der Voraussetzung einer Preisgabe der alltäglichen Scheinin-
dividualität mit ihren angeblichen Bedürfnissen. Souverän zu sein heißt gerade 
nicht, als Subjekt in der Weise autonom zu sein, daß man sich selbst das Gesetz 
gibt. Souverän ist vielmehr die Aufgabe des Anspruchs auf autonome Subjektivtät 
und ihrer (defensiven) Selbsterhaltung zugunsten einer erfahrenden und sich ereig-
nenden Medialität, die die Mitte markiert zwischen aktiven und passiven Verhal-
tungen des Subjekts (cf. Kapitel 1).

Der ästhetische Subjektvollzug ist also vor der Allgemeinheit subjektiver Voll-
züge insofern ausgezeichnet, als daß er expliziter Vollzug des Selbstverhältnisses 
der poetischen Kraft ist.65 Er ist  expliziter Vollzug der Herstellung oder Produk-
tion von Darstellungen oder Texten, in denen qua Ironie auch die herstellende Kraft, 
nach Schlegel also die Poesie, indirekt mitdargestellt ist. Der Text ist die Allegorie 
seiner Genese, d.h. der ihn produzierenden Kraft, die sich im Ironischwerden des 
Textes zeigt. Ein Kunstwerk wäre formal betrachtet eine endliche und bestimmte 

65 Dem Künstler kommt daher gegenüber den Nichtkünstlern auch eine vermittelnde Auf-
gabe zu: „[...] Nur der Mensch unter Menschen kann göttlich dichten und denken und 
mit Religion leben. Sich selbst kann niemand auch nur seinem Geiste direkter Mittler 
sein, weil dieser schlechthin Objekt sein muß, dessen Zentrum der Anschauende außer 
sich setzt. Man wählt und setzt sich den Mittler, aber man kann sich nur den wählen 
und setzen, der sich schon als solchen gesetzt hat. Ein Mittler ist derjenige, der Gött-
liches in sich wahrnimmt, und sich selbst vernichtend preisgibt, um dieses Göttliche 
zu verkündigen, mitzuteilen, und darzustellen allen Menschen in Sitten und Taten, in 
Worten und Werken. Erfolgt dieser Trieb nicht, so war das Wahrgenommene nicht gött-
lich oder nicht eigen. Vermitteln und Vermitteltwerden ist das ganze höhere Leben des 
Menschen, und jeder Künstler ist Mittler für alle übrigen“ (ID Nr. [44]/KA II 260).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar 
und damit  bleibt. ist hier also nicht wie bei de Man 
das tropologische System der rhetorischen Substitutionen, sondern eine ursprüng-
lich herstellende Kraft. Die Ironie ist als Verhaltensweise des ästhetischen Subjekts 
bereits expliziter und bewußter Vollzug des poetischen Herstellungsverhältnisses. 
Sie ist selbst bereits Theorie und Vollzug nach dem Vorbild künstlerischen Hervor-
bringens überhaupt und überträgt damit das durchs ästhetische Spiel gewonnene 
Kontingenzbewußtsein auch in den Alltag.

Subjekte sind bei Schlegel weder selbsttransparent noch autonome Urheber 
ihrer Äußerungen.66 Sie sind vielmehr der Ort, an dem sich die Bewegung der 
Selbstdarstellung der schaffenden Kraft vollzieht. Zugleich sind Subjekte kon-
stitutiv auf textuelle (Selbst-)Beschreibungen bezogen. Das Subjekt gründet sich 
durch Texte, und erst mittels dieser kann es das Subjekt als Selbstverhältnis über-
haupt geben. Die Spur dieser undarstellbaren Kraft ist als die mitteilende Äuße-
rung des Subjekts zugleich unmöglich bzw. unvollständig und notwendig. Die 
allegorischen Erzählungen (mit ihren im- und expliziten Selbstbeschreibungen) 
als Spuren dieser Kraft stehen daher in einem unhintergehbar nachträglichen 
Verhältnis zur Kraft selbst, auf die nur die Ironie negativ hinzuweisen vermag. 
In diesem Sinn läßt sich auch die „Transzendentalpoesie“ als eine Mitdarstellung 
der schaffenden Kraft verstehen. Die „innere Ironie“ bezeichnet den Überschuß 
der produzierenden Kraft über jedes ihrer Produkte. Auf das Paradigma Autor/
Text übertragen heißt das, daß zwar jeder Text notwendig einen Sinnüberschuß 
über die Intentionen des Autors aufweist, andersherum jedoch der allegorische 
Text der einzig mögliche Zugriff auf diese Kraft ist.

Die Ironie verweist auf dieses Verhältnis von hervorbringender Kraft und her-
vorgebrachtem Resultat, dem Text. Diese hervorbringende Kraft ist weder nur auf 
die Kunst beschränkt noch ist sie als ‚subjektivistisch‘ zu verstehen. Die Hervor-
bringung ist an sich überhaupt kein bewußter Akt, sondern von gleicher Ausdeh-
nung wie jeder subjektive Vollzug. Ebensowenig ist das Produzieren ‚Ausdruck‘ 
eines selbstbewußten und autonomen Subjekts, das den Akt des Produzierens in-
tentional kontrollierte. Die künstlerische Produktion ist vom Prozeß unentwegter 
Produktion nur insofern unterschieden, als daß jene sich durch die rückwirkende 
Durchbildung als ein Selbstverhältnis der darstellenden Kraft – also als Produkt 
– sedimentiert und damit diese Kraft in sich aufhebt. Damit läßt sich der explizite 
Vollzug des Prozesses der Selbstschöpfung und -vernichtung qua Ironie durch das 
ästhetische Subjekt bzw. den Autor als paradigmatisch für jeden subjektiven Voll-
zug verstehen. Kunst wird damit nicht unter dem Aspekt einer Kunsterfahrung 
bzw. -rezeption betrachtet, sondern dem des künstlerischen Produktionsprozesses 
zunächst schriftlicher bzw. poetischer Kunst.

66 So beschreibt auch Niklas Luhmann: „Das Herstellen kann [...] nicht, oder nur in unzu-
reichender Formalisierung, als Mittel zu einem externen, bereits bei Arbeitsbeginn kla-
ren Zweck begriffen werden. Es entzieht sich daher auch der Planung und Programmie-
rung [...]“ (Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1995), S. 68). Der Prozeß des Herstellens ist dem Kalkül des Künstlers nicht vollständig 
zugänglich – und zwar prinzipiell nicht, d.h. qualitativ, nicht nur graduell.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171

Auch Kierkegaard betont das Moment der subjektiven Freiheit in der oder 
durch die Ironie:

„Die Ironie ist eine Bestimmung der Subjektivität. In der Ironie ist das Subjekt negativ 
frei; denn die Wirklichkeit, die ihm Inhalt geben soll, ist nicht da, es ist von der Gebun-
denheit frei, in der die gegebene Wirklichkeit das Subjekt festhält, aber es ist negativ frei 
und als solches schwebend, weil nichts da ist, das es hält. Aber eben diese Freiheit, dies 
Schweben gibt dem Ironiker einen gewissen Enthusiasmus, indem er sich gleichsam an 
der Unendlichkeit der Möglichkeiten berauscht, [...]. Diesem Enthusiasmus gibt er sich 
indessen nicht hin, er begeistert und nährt nur den Enthusiasmus der Vernichtung in sich 
selber. – Aber da der Ironiker das Neue nicht in seiner Macht hat, so könnte man fragen, 
womit er das Alte vernichtet, und darauf muß man antworten: er vernichtet die gegebene 
Wirklichkeit mit der gegebenen Wirklichkeit selber [...].“67

Ironische Vernichtung ist also nur durch die Weise des Gegebenseins wirklicher 
Produkte möglich. Die Ironie hebt den Exzeß des Virtuellen, des immer auch 
Möglichen, gegenüber dem Faktischen in sich auf, indem sie das Unbestimmte 
im Bestimmten offen hält – z.B. als Kunstwerk. Das markierte dann dessen uto-
pischen Gehalt. Die Kunstwerke heben den virtuellen und utopischen Horizont 
des Wirklichen in sich auf.

Subjektiver Vollzug besteht in einem sich selbst zeugenden Prozeß der Pro-
duktion, in dem das Subjekt ein Welt- und Selbstverhältnis als Entwurf in die 
Zukunft oder als Erfindung fiktionaler Vergangenheiten in Form historischer 
bzw. biographischer Narrationen herstellt. Die Ironie kennzeichnet eine Freiheit
des Subjekts vor jeder bestimmten Erzählung. Hier ließe sich zwar einwenden, 
daß nicht jeder subjektive Vollzug notwendig mit einer bewußten Handhabung 
der Ironie einhergeht. Dieser Einwand trifft jedoch deshalb nicht, weil die hier 
beschriebene Ironie nicht die eines bewußten Subjekts ist, sondern ein Moment 
der Suspension in einem Prozeß beschreibt, über den Subjekte zwar Bewußtsein 
erlangen, den sie jedoch nicht einer intentionalen Kontrolle unterwerfen können, 
da er sich von jedem subjektiven Bewußtsein unabhängig vollzieht, ohne aller-
dings auf Objektivität reduzibel zu sein.

Die souveräne Selbstpreisgabe gibt sich z.B. als eine andere Schreib- und 
Erzählpraxis, nämlich als eine Selbstauslöschung der Individualität im rausch-
haften Ereignen einer Kraft, die sich ins Werk (Text) setzt, wenn man sie läßt. 
Der einzig mögliche subjektive Kommentar dazu ist: Ironie. Die Ironie markiert 
eine Freiheit der Zeichenverkettung oder -verwendung gegenüber dem gewohn-
ten Zeichengebrauch. Wahre Freiheit ist solche Freiheit der souveränen Zeichen-
verkettung, wenn auch um den Preis dessen, daß man nicht sagt oder sagen kann, 
was man meint: die Ironie verweist durch bestimmte Negation auf ein Unbe-
stimmtes. Freiheit gibt es nur im und durch den Akt des Erzählens. Das eröff-
net die Möglichkeit einer anderen Weise des (Selbst-)Erzählens, nämlich autode-
struktiv-ironisch als Aufhebung der Dissemination – d.h. der unkontrollierbaren 

67 Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates 

(Oldenbourg, München/Berlin 1929), S. 219.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

Ausstreuung der Gabe – im Produkt bzw. Text selbst, soweit das möglich ist. 
Ironie ist Bewußtsein der Kontingenz jeder bestimmten Zeichenverkettung und 
Ergreifen der souveränen Freiheit der Zeichenverwendung im Modus der subjek-
tiven Ohnmacht. Insofern richtet sich die Ironie sowohl gegen einen kritiklosen 
Positivismus und als auch gegen einen Zynismus als aufgebende Einwilligung in 
das als falsch Erkannte. Der Vollzug der Ironie ist vielmehr die aktive Bejahung 
der Dissemination und damit ein Weise des Vollzugs dessen, was Nietzsche mit 
amor fati zu bedenken gab: aktives Geschehenlassen dessen, was sich ereignet.

Da es sich hier um eine rein formale Beschreibung eines Prozesses handelt, 
läßt sich sowohl von allen spezifischen Inhalten der erzählenden Allegorie als 
auch von der Differenz zwischen biographischen und historischen Erzählungen 
absehen. Da diese Erzählungen selbst nur die Spur der Bewegung einer Kraft 
sind, die sowohl Subjekte konstituiert als auch die Differenz von Subjekten und 
Welt erst hervorbringt, spielt die Spezifik dessen, was in einer Erzählung erzählt 
wird, keine Rolle.

Abschließen möchte ich dieses Kapitel mit einem Zitat von Jacques Derrida, 
das einerseits den konstituierenden Charakter der Kraft für die Erzählung und die 
Schrift belegen soll und andererseits ein metaphysisches Verständnis der Kraft 
umgeht. Die folgende Passage soll auf die Richtung verweisen, in der eine Analyse 
der Binnenstruktur der schaffenden Kraft Schlegels fortzuführen wäre. Derrida 
schreibt, daß das „System [des Gabentausches, J.S.] einen wesentlichen Bezug auf 
die Zeit hat, einen Bezug auf einen Aufschub oder Verzug, auf ein Differieren in 
der Zeit“. Diesen zeitlichen Aufschub – ein „Termin“ – bestimmt er als die „diffé-
rance“, die „das Ding selbst [(ist)]“, das in diesem System getauscht wird. Das, was 
zur „Gabe und Gegengabe treibt“, ist „eine Kraft [...], eine Eigenschaft, die dem 
Ding immanent ist“. Angetrieben von dieser 

„mysteriösen Kraft, verlangt das Ding nach Gabe und der Rückgabe, es erfordert die 
‚Zeit‘, den ‚Termin‘, den ‚Aufschub‘ oder das ‚Intervall‘ des Temporisierens, das Zeitge-
winn-Werden der Verzeitlichung [...] und dieses Begehren wäre (eingeschrieben in) das 
Ding selber. [...] Nur in diesem Verlangen hätte das Ding seine ‚innere Kraft‘ oder virtus,
sein Wesen eines Dinges, nur in ihm wäre ein Ding ein Ding. [...] Das Ding ist nicht in
der Zeit, es ist oder es hat die Zeit, oder vielmehr, es verlangt einfach, Zeit zu haben, sie 
zu geben oder zu nehmen – und zwar die Zeit als einen Rhythmus, der eben nicht eine 
vorgängige homogene Zeit akzidentiell rhythmisierte, sondern sie ursprünglich struk-
turiert. Die Gabe gibt, verlangt und nimmt Zeit. Das Ding gibt, verlangt oder nimmt 
Zeit. Dies ist mit einer der Gründe dafür, daß dieses Ding der Gabe eine Verbindung 
mit der inneren Notwendigkeit einer gewissen Erzählung oder einer gewissen Poetik 
der Erzählung eingehen wird. [...] Das Ding als gegebenes Ding trägt sich, wenn es sich 
zuträgt, nur in der Erzählung und in ihrem poetischen Simulakrum, dem Prosagedicht 
zu. [...] Die Gabe wäre so stets die Gabe einer Schrift, einer Erinnerung, eines Gedichts 
oder einer Erzählung, auf jeden Fall vermachte oder hinterließe sie einen Text.“68

68 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit Geben I (Fink, München 1993), S. 55-63/letzte 
Hervorhebung von mir, J.S.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

Kraft ist die zeitliche Differenz von Gabe und Rückgabe, die das Tauschsystem, 
also die Ökonomie, konstituiert und terminiert. Während sich die Ironie als Diffe-
renz von Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen läßt, läßt sich 
die Kraft als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualität (Gegen- oder Rück-
gabe) in einer gegebenen Aktualität auffassen. Kraft ist dabei nur als differentiell 
gegebenes Kraftfeld wirksam. Als Prozessierende ist die Kraft zeitlich differentiell 
in sich verfaßt, d.h. sie ist von begrenzter und rhythmisierender Instabilität (es gibt 
nur eher stabile Zustände oder eher instabile Phasen der Veränderung).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Sprache, Musik und Spiel 
    in der ästhetischen Erfahrung (Nietzsche)

I

Nietzsches frühe Schrift Die Geburt der Tragödie wird oftmals in den Kontext einer 
Metaphysik gestellt, die in der Kunsterfahrung einen privilegierten Zugang zu einer 
höheren Wahrheit vermutet hat, die auf anderen kulturellen Gebieten – insbesondere 
der Philosophie und der wissenschaftlich-rationalen Erkenntnisse – nicht zu erfah-
ren ist. Solche Interpretationen folgen darin implizit oder explizit der dreiteiligen 
Periodisierung seines Werkes durch Andreas-Salomé1, die die Geburt der Tragödie
einer frühen metaphysischen Phase Nietzsches zuordnet, von der er sich erst nach 
seinem Bruch mit Wagner um 1876 abzusetzen beginnt.2 Gemäß diesem Interpre-
tationsschema folgt die ästhetische Metaphysik der Geburt der Tragödie aus einer 
Übernahme der Schopenhauerischen Metaphysik mitsamt ihres platonischen Dua-
lismus, entweder aus Treue gegenüber der ästhetischen Position Wagners3 oder aus 
einem Mangel an eigenständiger Terminologie des frühen Nietzsche, dem „andere 
philosophische Mittel“ als die von Schopenhauer übernommenen noch „nicht zur 
Verfügung“4 standen. In der Tat scheinen das Vorwort an Richard Wagner, das die 
Kunst als die „eigentlich metaphysische[] Thätigkeit dieses Lebens“5 im Sinne Wag-
ners bestimmt und die buchstäbliche Übernahme ganzer Passagen aus den Schriften 
Schopenhauers diese Lesart nahezulegen. Der schopenhauerischen Opposition von 
Wille und Vorstellung entspräche dann eine durch die apollinische Kunst transpor-

1 Cf. Lou Andreas-Salomé: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien 
1894).

2 Cf. z.B. Volker Gerhardt: Von der ästhetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst 

(in: Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393).
3 Cf. Klaus-Detlef Bruse: Die griechische Tragödie als ‚Gesamtkunstwerk‘ – Anmer-

kungen zu den musikästhetischen Reflexionen des frühen Nietzsche (in: Nietzsche-

Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176).
4 Cf. Heinrich Niehues-Pröbsting: Ästhetik und Rhetorik in der ‚Geburt der Tragödie‘ (in:   

Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache ist Rhetorik‘,
Fink, München 1994, S. 93-108), hier S. 103 f.

5 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band I, S. 11-156), hier S. 24. Im folgenden wird aus dieser Ausgabe unter dem 
Sigel [KSA] und Numerierung der Bandausgabe zitiert. Zitate aus der Geburt der 
Tragödie werden zusätzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tierten, dionysischen höheren Wahrheit über das Wesen der Dinge oder des Seins.
Gestützt wird diese Voraussetzung scheinbar auch durch Nietzsches Versuch
einer Selbstkritik, den er 1886 der Geburt der Tragödie voranstellt: 

„Wie sehr bedauere ich es jetzt, dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbeschei-
denheit?) hatte, um mir in jedem Betrachte für so eigne Anschauungen und Wagnisse 
auch eine eigne Sprache zu erlauben, – dass ich mühselig mit Schopenhauerischen und 
Kantischen Formeln fremde und neue Werthschätzungen auszudrücken suchte, welche 
dem Geiste Kantens und Schopenhauers, ebenso wie ihrem Geschmacke, von Grund aus 
entgegen giengen!“ (GdT/KSA I 19)

Folgt man diesem Hinweis, so müßte eine Interpretation der Geburt der Tragödie 
sich ihrer Problematik entlang einer Berücksichtigung der Divergenz der Wagner, 
Kant und Schopenhauer geschuldeten „Sprache“ und der Eigenständigkeit der phi-
losophischen Intuition des frühen Nietzsche nähern, die weder mit der Schopen-
hauerischen Metaphysik noch mit der auf dieser aufruhenden Musikästhetik Wag-
ners einfach konvergierte. Wenn Nietzsche die ästhetischen Probleme in der Geburt 
der Tragödie mit den theoretischen Mitteln zu lösen versucht, die ihm Wagner und 
Schopenhauer zur Verfügung stellen, so bedeutet dies jedoch nicht einfach nur 
die Nichtadäquation von Nietzsches Sprache und seinem philosophischen Denken, 
sondern führt – zumindest im Ergebnis – zu einer Subversion und Destruktion 
der von Schopenhauer übernommenen dualistischen Metaphysik, in der sich be-
reits Nietzsches späteres Projekt einer Experimentalphilosophie6 ankündigt, das 
auf eine grundlegende Umwertung aller überlieferten Werte und eine strategische 
Umgestaltung der philosophischen Tradition mitsamt ihrer dualistischen bzw. pla-
tonischen Metaphysik zielt. Nietzsche richtet sich in all seinen Texten im- oder ex-
plizit gegen eine platonisch-christliche moralische Weltdeutung.7 Schon die „gan-
ze Artisten-Metaphysik“ der Geburt der Tragödie diente dem Zweck, die „Moral 
selbst in die Welt der Erscheinung [...] herabzusetzen“ und sie darüberhinaus als 
„Schein, Wahn, Irrthum, Ausdeutung, Zurechtmachung, Kunst“ (GdT/KSA I 18) 
zu entlarven, wie es in der späteren Selbstkritik Nietzsches heißt. Die Geburt der 
Tragödie steht dann weniger in der „romantischen“ Tradition ästhetischer Meta-
physik als daß sie auf eine „rein artistische, eine antichristliche“ „Gegenwerthung 
des Lebens“ (GdT/KSA I 19) abzielt, die weniger in der Kunst eine Metaphysik als 
vielmehr in dieser eine künstlerisch produzierte Illusion vermutet, die eine Phi-
losophie des Lachens und eine „Kunst des diesseitigen Trostes“ irgendwann zum 
Teufel zu schicken vermag (GdT/KSA I 22).

Die vorliegende Arbeit faßt die Divergenz von Sprache und philosophischer 
Intuition Nietzsches als die Differenz zwischen einer von Schopenhauer übernom-
menen dualistischen Metaphysik und ihrer internen Subversion und Destruktion 

6 Cf. Volker Gerhardt: ‚Experimental-Philosophie‘ Versuch einer Rekonstruktion (in: 
ders.: Pathos und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stutt-
gart 1988, S. 163-187).

7 Cf. Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Europäische Verlagsanstalt, Frank-
furt/Main 1985).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK176

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auf, unabhängig von der Frage, in welchem Maße ein solches metaphysikkritisches 
Projekt den realen Intentionen des frühen Nietzsche entsprochen haben mag, wie 
es der späte Nietzsche in seinen Selbstinterpretationen, etwa in Ecce Homo nahe-
legt.8 Dabei setzt diese Arbeit kein einfaches Nebeneinander von trennbaren meta-
physischen und nichtmetaphysischen Schichten in der Geburt der Tragödie voraus, 
sondern nimmt eine faktische Subversion der Schopenhauerischen Metaphysik in 
einer zu rekonstruierenden dekonstruktiven Strategie des frühen Nietzsche an.9

Entgegen der These von einer Diskontinuität oder einem Bruch in der Entwick-
lung Nietzsches, die eine frühe metaphysische Phase ihrer späteren Destruktion 
kontrastiert10, folgt diese Arbeit der Prämisse, daß sich schon in seiner ersten ver-

8 Thomas Böning führt den Nachweis, daß Nietzsche sich bereits um 1868, also lange 
vor der Abfassung der Geburt der Tragödie, vom Einfluß der Schopenhauerischen 
Metaphysik zu befreien suchte und erklärt die spätere Wiederaufnahme mit der Treue 
Nietzsches zu den musikästhetischen Ansichten Wagners (Thomas Böning: Metaphy-

sik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche (de Gruyter, Berlin/New York 1988) 
S. 1-21 und S. 322-336). Allerdings findet sich die frühe Schopenhauerkritik Nietz-
sches, die dessen Metaphysik nicht logisch kritisiert, sondern sie als Kunst entlarvt, 
auch im Vorwort an Richard Wagner wieder: „Wenn Nietzsche in dem Richard Wag-
ner gewidmeten Vorwort der Geburt der Tragödie ausführt, Kunst sei die ‚eigentlich 
metaphysische [...] Thätigkeit des Menschen‘ (GdT/KSA I 24), so ist dabei der gegen 
Schopenhauer gerichtete Hinter-Sinn ‚Metaphysik ist Kunst‘, d.h. Illusion mitzuhö-
ren“ (l.c., S. 345). Inwieweit Nietzsches frühe Selbstinterpretation seiner Nähe zu 
Wagner auf einem (Selbst-)Mißverständnis beruht, kann hier nicht näher dargelegt 
werden. Jedenfalls weist auch schon die musikästhetische Position des frühen Nietz-
sche erhebliche Differenzen zu derjenigen Wagners auf, wie Klaus Kropfinger dies 
beispielhaft an der Divergenz der Auffassung von der „absoluten Musik“ dargelegt 
hat. Cf. Klaus Kropfinger: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ‚Geiste der Musik‘

(in: Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985) S. 1-12.
9 Cf. Lacoue-Labarthe: „[D]ie Geburt der Tragödie ist nicht ein Text. Sie unterhält 

einen [...] uneindeutigen Bezug zu ihren eigenen Vorstudien und zu den bereits abge-
schlossenen Schriften, die ihr vorausgehen. Der ‚endgültige‘ Text trägt an den Folgen: 
in ihm kreuzen und überlagern sich Diskurse, die nicht wirklich übereinkommen, 
sich nicht decken, und zu deren spröder Versöhnung es der Entfaltung einer hyper-
bolischen ‚Beredsamkeit‘ – und/oder der Hilfe einer bestimmten Dialektik – bedarf“ 
(Philippe Lacoue-Labarthe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus 

Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110), hier S. 92. – Cf. zum Verhält-
nis der Vorarbeiten zur Genese der Geburt der Tragödie auch Klaus-Detlef Bruse: Die

griechische Tragödie als ‚Gesamtkunstwerk‘, l.c. (Fußnote 3).
10 Dieser Voraussetzung folgt auch ein Teil der französischen Nietzschelektüren. La-

coue-Labarthe etwa führt die angeblich erst nach der Geburt der Tragödie einset-
zende Destruktion der logozentrischen Metaphysik der Präsenz auf Nietzsches Ent-
deckung der Rhetorik zurück: „Was die Rhetorik also, im zugleich entscheidendsten 
und zerbrechlichsten Gelenk der Geburt der Tragödie zerstört: den Unterschied von 
Dionysischem und Apollinischem selbst, oder zumindest das, was dieser Unterschied 
noch an Entgegensetzung und Widerspruch enthielt. Was die Rhetorik, anders ge-

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG 177

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

öffentlichten philosophischen Schrift eine Problematik ankündigt, die sich durch 
seine diversen Texte hindurch wiederholt und stets ein ähnlich gelagertes Problem 
reflektiert. Damit ist keine Annahme eines überhistorischen Sinns der Texte Nietz-
sches gemacht, sondern nur die These einer kontinuierlichen Wiederholung oder 
Wiederkehr eines strukturellen Problems im Denken Nietzsches aufgestellt, auf 
das die diversen Texte Nietzsches verschieden antworten:11 z.B. wie kann Kunst 
ihrer Zeit und Kultur zum Heilmittel werden?

Es scheint zwar zunächst so, als würde die Leitdifferenz der Geburt der Tragö-
die von Dionysisch und Apollinisch die dualistischen Oppositionen von Ding an sich 
und Erscheinung von Kant und die von Wille und Vorstellung von Schopenhauer 
wiederaufnehmen bzw. wäre analog zu diesen gebaut. Die Durchführung dieser Op-
position führt jedoch de facto dazu, den dualistischen Platonismus Schopenhauers 
zu sabotieren. Ob Psychologie, Geschichte, Geschichtsphilosophie oder Ästhetik: 
auf alle diese Gebiete erfährt die pseudodialektische Opposition von Dionysischem 
und Apollinischem ihre Anwendung. Das die Verbindung von Apollinischem und 
Dionysischem regelnde Vokabular einer genetischen Metaphorik „ist auf verschie-
denen Ebenen wirksam“ (AL 122). Die Opposition von Apollinisch und Dionysisch 
wird in der Durchführung exzessiv auf eine Reihe von offensichtlich nicht ana-
log gelagerten Differenzen angewendet, was im Resultat den Erklärungsgehalt und 
die Stabilität dieser Opposition selbst unterläuft.12 Die Fülle der Differenzen, die 
auf diese Opposition reduziert werden13, macht es schwierig, sie als grundlegendes 

sagt, beschwört, ist die unvermeidliche Gefahr, daß die nichtdialektische Einheit 
(Differenz) von Apollinischem und Dionysischem (die immer vorgängige, doch nie 
ursprüngliche, Zerstückelung oder Zerstreuung des Dionysos unter der Maske Apol-
los) sich nicht wie eine einfache Differenz zwischen der Präsenz und ihrem Gegenteil 
öffnet, die zuletzt durch Kunst und Tragödie aufgehoben würde.“ (cf. Philippe La-
coue-Labarthe, l.c. (Fußnote 9), S. 99 f.) – Der Voraussetzung eines Bruchs zwischen 
einer Metaphysik des frühen Nietzsche und deren späterer Destruktion folgt auch Sa-
rah Kofman in: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972). Cf. zur Kritik an dieser 
Voraussetzung der französischen Nietzscherezeption auch Paul de Man: Genese und 

Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1988, S. 118-145), hier S. 129 f. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert.

11 Diese Arbeit folgt darin der These de Mans, daß sich Nietzsches Werk als ganzes 
nicht wie eine Erzählung strukturiert, „deren Gestalten sich vom Falschen zum Wah-
ren, von Blindheit zu Einsicht bewegen“, sondern „allegorisch“ ist, „das heißt wie-
derholend auf eine potentielle Verwirrung von figurativer und referentieller Aussage 
bezogen ist“ (cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Tropen (in: ders.: Allegorien des 

Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163), hier S. 160).
12 Daß eine die dualistischen Oppositionen unterlaufende Schreibpraxis ein sich durch-

haltender Zug in den Schriften Nietzsche ist, hat Jacques Derrida anhand der Oppo-
sition männlich/weiblich gezeigt. (Jacques Derrida: Sporen. Die Stile Nietzsches (in: 
Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 
129-168)).

13 So erstreckt sich die Wirksamkeit der dionysisch-apollinischen Dialektik „über alle 
Völker“ (KSA I 48).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

Ordnungsprinzip der Geburt der Tragödie weiterhin ernstzunehmen. Eine diese 
Maßlosigkeit der Anwendung nachvollziehende Lektüre würde den Effekt einer 
Erschütterung der dualistischen Metaphysik aufzeigen.14 Die Verschiebungen und 
Verlagerungen der Opposition von Apollinisch und Dionysisch wecken daher eher 
Zweifel an der Gültigkeit dualistisch operierender Ordnungsprinzipien der Meta-
physik, als daß sie die Metaphysik Schopenhauers restituieren.

Nietzsche entfaltet seine systematischen Argumente – etwa über die scheinba-
re Leitdifferenz von Apollinisch und Dionysisch – im Rahmen einer historischen 
Erzählung, die bei der griechischen Tragödie ansetzt und mit der Möglichkeit ih-
rer Wiedererweckung durch die Musikdramen seines Zeitgenossen Wagner ab-
schließt. Die Beschreibung des antiken Griechentums erfolgt in einer kritischen 
Perspektive auf das, was Nietzsche als die „sokratische Kultur“ bezeichnet: eine 
Kultur, die gemäß einer rationalistischen Epistemologie und eines theoretischen 
Optimismus (cf. GdT/KSA I 100) operiert. Deren Voraussetzungen – „eine tief-
sinnige Wahnvorstellung [...], jener unerschütterliche Glaube, dass das Denken, an 
dem Leitfaden der Causalität, bis in die tiefsten Abgründe des Seins reiche, und 
dass das Denken das Sein nicht nur zu erkennen, sondern sogar zu corrigieren im 
Stande sei“ (GdT/KSA I 99) – ruhen allesamt auf dem Mythos eines anthropomor-
phen Wesens des Seins, unter der Annahme, daß das Sein dem Menschen prinzi-
piell transparent und erkennbar ist. Das Ideal dieser Wissenschaft ist der theoreti-
sche Mensch, der eine unverhüllte nackte Wahrheit sucht (cf. GdT/KSA I 98), nach 
der ihm ewig hungert (cf. GdT/KSA I 120 u. 146). Dieser Mythos beruht nun nicht 
nur auf einer Täuschung und metaphysischen Illusion, sondern gemäß Nietzsches 
Gegenwartsdiagnose ist seine Glaubwürdigkeit intern, d.h. innerhalb der herr-

14 Dies hat einer der Mitherausgeber der Kritischen Gesamtausgabe der Schriften 
Nietzsches, Michael Kohlenbach, beispielhaft anhand der Inkonsequenz der gene-
tischen Zeugungs-, Geburts- und Verschmelzungsmetaphorik gezeigt, in der Apollo 
und Dionysos relationiert werden (Michael Kohlenbach: Die ‚immer neuen Geburten‘

(in: Tilman Borsche (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Philoso-

phie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994) S. 351-382). Die do-
minante Metaphorik ignoriert daher nicht nur „souverän“ jegliche „kausallogischen 
Ansprüche“, sondern verwirrt in der Konsequenz das Verhältnis von Apollinischem 
und Dionysischem (l.c., S. 359). Kohlenbach interpretiert die exzessive Geburts- und 
Zeugungsmetaphorik der Geburt der Tragödie als schriftstellerische Praxis einer pa-
radoxen Selbstzeugung des Autors Nietzsche: das „Kind“ Nietzsches, der Text, zeugt 
seinen Vater, den Autoren Nietzsche, der „Autor Nietzsche kommt mit der Geburt 

der Tragödie zur Welt“ (l.c., S. 360). Der Charakter der Geburt der Tragödie als 
zum „Zeitpunkt ihres öffentlichen Erscheinens festgehaltene Textgestalt eines pro-
gredierenden Denk- und Schreibprozesses“ (l.c., S. 364) läßt zudem „in Nietzsches 
schriftstellerischer Arbeitsweise ein Prinzip sprachlicher Produktivität erkennen, das 
nicht in einem einmal erreichten Resultat zur Ruhe kommt“ (l.c., S. 377). Eine solche 
Schreibpraxis läßt ihre Resultate daher auch nicht in der Sicherheit einer Metaphysik 
einfassen. – Eine u.a. auf Nietzsches frühen Schriften basierende Theorie auctorialer 
Selbstzeugung hat Harold Bloom ausgearbeitet (cf. Harold Bloom: Einfluss-Angst. 

Eine Theorie der Dichtung, Stroemfeld/Nexus, Basel u. Frankfurt/Main 1995).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

schenden sokratischen Kultur, fragwürdig geworden. Das Fundament der sokrati-
schen Kultur mit ihrer optimistischen und heiteren Erkenntnislust (cf. GdT/KSA I 
94) und dem „Glauben an das Erdenglück aller“ (GdT/KSA I 117) ist erschüttert, 
und zwar einerseits durch die Furcht vor ihren eigenen Konsequenzen, anderer-
seits durch den Zweifel an der ewigen Gültigkeit ihrer epistemologischen Voraus-
setzungen. Nietzsches Kritik an der sokratischen Kultur beruht aber nicht einfach 
auf einer Ersetzung eines Wertesystems durch ein anderes (z.B. eines sokratischen 
Wertesystems durch ein dionysisches), sondern auf der Reflexion der im sokra-
tischen Wertesystem implizierten Illusionen. Solche reflexive Ideologiekritik ist 
von daher selbst nicht einfach eine weitere Ideologie unter anderen, sondern struk-
turell negativ auf unsere Alltagswelt bzw. die sokratische Kultur bezogen. Es wird 
dann allerdings nicht mehr eine höhere Wahrheit ästhetisch mitgeteilt; gleichwohl 
aber gibt es immer noch eine Wahrheitsdimension in der ästhetischen Erfahrung, 
weil sie sich kritisch auf unsere alltäglichen für wahr gehaltenen bzw. wahre Er-
kenntnisse generierenden Selbst- und Weltverhältnisse bezieht.

Nietzsche beruft sich in der Kritik der „sokratischen Kultur“ auf die von Kant 
und Schopenhauer geleistete Vorarbeit einer Selbstkritik der Vernunft (cf. GdT/KSA 
I 118)15, und in der Tat scheint die Originalität seiner Argumente eher in der Radika-
lisierung dieser Kritik als in ihrer Neuheit zu liegen. Die Pointe von Nietzsches frü-
her Kritik an der „sokratischen Kultur“ liegt nämlich darin, daß der Rationalismus 
der sokratischen Kultur selbst einen Mythos zugrundelegt – den einer allmächtigen 
Vernunft und eines anthropomorphen Wesens des Seins – und daher ein Ausspielen 
aufklärerischer Ratio gegen den unvernünftigen Mythos äußerst fragwürdig wird. 
Als Aufklärung über die rationalistische Aufklärung bzw. die Erkenntnisweise der 
modernen Wissenschaften spielt Nietzsches frühe Rationalismuskritik also nicht 
den Mythos gegen rationale Erkenntnis aus, sondern sucht als die Basis des Ratio-
nalismus selbst einen von diesem seinerseits vorausgesetzten und vergessenen (oder 
hinweggelogenen) Mythos freizulegen. In der Geburt der Tragödie lassen sich zwei 
gegenläufige Bewegungen der Kritik am Sokratismus ausmachen. Zum einen wird 
der Sokratismus als eine wie auch immer zu verstehende Bewegung der Demys-
tifikation aufgefaßt, also als eine aufklärererische Kultur, der Nietzsche vorhält, 
daß sie das Fehlen eines gesicherten metaphysischen Fundaments hinweglügt. Zum 
anderen ist jedoch der Haupteinwand gegen den Sokratismus, daß dieser selbst auf 
einem Mythos beruht, dessen Freilegung ihn in seinem Geltungsanspruch substan-
tiell bedroht, was konzeptionell eher in einer Aufklärung über die (rationalistisch-
humanistische) Aufklärung mündet.16 Die Freilegung dieses Mythos als Mythos 
bezeichnet Nietzsche als „tragische Einsicht“ oder auch als „dionysische Weisheit“ 

15 Die Kritik Kants liegt darin, die Behandlung von „Raum, Zeit und Causalität als 
gänzlich unbedingte Gesetze von allgemeinster Gültigkeit“ in seine Grenze zu wei-
sen und infragezustellen (GdT/KSA I 118/cf. auch GdT/KSA I 128).

16 Dies wird auch durch andere Texte Nietzsches aus der Zeit der Abfassung der Ge-

burt der Tragödie gestützt, insbesondere durch den Text Über Wahrheit und Lüge im 

aussermoralischen Sinne und seine Rhetorikvorlesung von 1872. Cf. hierzu Paul de 
Man: Die Rhetorik der Tropen, l.c. (Fußnote 11) und Lacoue-Labarthe: Der Umweg, l.c. 
(Fußnote 9), passim.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

bzw. „Wahrheit“, wobei hier zunächst offen bleiben muß, mit Hilfe welcher Mittel 
diese Wahrheit sich einsichtig macht: ob qua Kunst oder qua reflekiertem Gebrauch 
der Vernunft. Im folgenden werde ich versuchen, dem Zusammenhang zwischen 
dionysischer Wahrheit und Kunst eine nichtmetaphysische Deutung zu geben.

Bereits in dem später der Geburt der Tragödie zugesetzten Versuch einer 
Selbstkritik wird die fundamentale Opposition von Sokratisch/Dionysisch deut-
lich, die durch die Dialektik von Appolinischem und Dionysischem eher verdeckt 
wird. Auf der einen Seite steht die dionysisch-leichtfüßige „Artistenmetaphysik“, 
die „die Wissenschaft unter der Optik des Künstlers [...], die Kunst aber unter der 
des Lebens“ (GdT/KSA I 14) zu sehen versucht. Und das im Namen des „Künstler-
Gott[es]“ Dionysus, „der im Bauen wie im Zerstören, im Guten wie im Schlim-
men, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten 
schaffend, von der Noth der Fülle und Ueberfülle, vom Leiden der in ihm ge-
drängten Gegensätze löst“ (GdT/KSA I 17). In dieser Perspektive scheint die Moral 
(besonders die christliche) nur Erscheinung und Täuschung und damit in der ästhe-
tischen Perspektive ein Kunstphänomen unter anderen zu sein, während die Kunst 
als die „eigentlich metaphysische Thätigkeit des Menschen hingestellt“ (GdT/KSA 
1 17) wird.17 Metaphysik ist nach dieser Logik also nichts anderes als künstlerisch 
hergestellte Illusion.18 Als Theorie der Sinnlichkeit und des schönen Scheins fun-
giert die Ästhetik als explizites Gegenmodell gegen eine moralische Weltdeutung. 
Auf der anderen Seite steht die kritisierte moderne „sokratische“ Kultur mit ihrem 
„Sieg des Optimismus, [der] vorherrschend gewordene[n] Vernünftigkeit, [dem] 
praktische[n] und theoretische[n] Utilitarismus, gleich der Demokratie selbst, mit 
der er gleichzeitig ist“ (GdT/KSA I 16) – allesamt als ein „Symptom der absin-
kenden Kraft“ der modernen Kultur denunziert. Diese gegensätzliche Polarisie-
rung von Sokrates und Dionysus wird in der Tat den gesamten Text strukturieren 
und ein Großteil der Probleme konfigurieren, mit der jede Interpretation zu kämp-
fen hat. Alles in allem bleibt es unklar, ob Nietzsche eine historische oder eine 
systematische These über das Verhältnis von Sokrates und Dionysus vertritt: ob 
sie zwei gegensätzliche Kultur- oder Kunstarten bezeichnen, oder ob das Diony-
sische die (metaphysische) Ergänzung oder kritische Reflexion der rationalistischen 
(Wissenschafts-)Kultur ist. In dem Verhältnis von Dionysus und Sokrates liegt von 
daher eine gewisse Zweideutigkeit. Nietzsches Beschreibung des Verhältnisses von 
Kultur und Kunst schwankt nämlich zwischen zwei unterschiedlichen Positionen. 
Die Frage ist, ob das Verhältnis von Dionysus und Sokrates ein supplementie-
rendes oder ein substituierendes ist. Auf der einen Seite scheint die herrschende 
sokratische Kultur aus sich heraus und als ihr Supplement die tragische Kunst her-
vorzubringen.19 Die Entstehung der dionysischen Kunst wäre eine Konsequenz der 

17 Die christliche Moral ist in ihrem Vorbehalt gegen das Diesseits sowohl kunst- wie 
auch lebensfeindlich, denn alles Leben „ruht auf Schein, Kunst, Täuschung, Optik, 
Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrtums“ (GdT/KSA 1 18).

18 Cf. Böning: Metaphysik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche, l.c. (Fußnote 8).
19 Cf. GdT/KSA I 96: „vielleicht [...] ist das [dem Sokrates, J.S,] Nichtverständliche doch 

nicht auch sofort das Unverständige? [...] Vielleicht ist die Kunst sogar ein nothwendi-
ges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?“

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182

rationalistisch und wissenschaftlich bestimmten – d.h. sokratischen – Kultur, deren 
Anspruch intern an ihre Grenzen gestoßen ist und die diese Grenzerfahrung in der 
sie supplementierenden Kunst reflektiert. Der sokratische Wahn kommt intern an 
seine Grenzen, „an denen sie [die Wissenschaft, J.S.] in Kunst umschlagen muss“ 
(GdT/KSA I 99). Der Optimismus der sokratischen Kultur wird einerseits dadurch 
erschüttert, daß diese sich vor ihren eigenen Konsequenzen fürchtet, andererseits 
durch den Zweifel an der ewigen Gültigkeit ihrer Fundamente (cf. GdT/KSA I 119). 
An der Grenze der Wissenschaft, im Unaufhellbaren, „bricht die neue Form der 
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als 
Schutz und Heilmittel die Kunst braucht“ (GdT/KSA I 101).20 In einer entstehenden 
tragischen Kultur wäre dann die Wissenschaft durch die Weisheit als höchste Form 
des Wissens (nämlich die dionysische Wahrheit und das Wissen um das Leiden) 
supplementiert. Nach diesem Modell wäre die ästhetische Erfahrung eine Reflexi-
onserfahrung: das Dionysische ist die Selbstreflexion des Sokratischen, nicht aber 
dessen Transgression. Auf der anderen Seite erscheint die dionysische bzw. apolli-
nisch-dionysische Kunst21 als das schlechthin andere der sokratischen Kultur und 
der schlechten sokratischen (weil individualistischen und rationalistischen) Kunst, 
das diese nicht supplementieren, sondern substituieren oder überschreiten soll.22

Dionysisch-apollinische Kunst hätte dann unter dem Lockruf eines dionysischen 
Vogels (cf. GdT/KSA I 149 u. 154) die strategische Funktion, die sokratische Kul-
tur langfristig durch eine dionysisch-apollinische Kultur zu ersetzen, in der die 
wiederum dionysisch-apollinische Kunst im Mittelpunkt zu stehen hätte.23 Nach 
diesem Modell wird das sokratische Wertesystem durch ein dionysisches ersetzt. 
Nietzsche schwankt in der Tat zwischen diesen beiden Varianten einer möglichen 
Ideologiekritik an der rationalistischen Kultur. Die vorliegende Arbeit argumentiert 
für die erste Variante. Es liegt aber auch in Nietzsches Bestimmung der kritischen 
Funktion der ästhetischen Erfahrung eine gewisse Zweideutigkeit. Nach dem ei-
nen Modell ist die Kunst kritisch auf den alltäglichen Rationalismus bezogen. Das 
hätte zur Konsequenz, daß nach einer gelungenen Revision des Rationalismus die 
Kunst überflüssig würde. In dem zweiten Modell wird die Kunst daher so ver-

20 Cf. auch GdT/KSA I 111: „erst nachdem der Geist der Wissenschaft bis an seine 
Grenze geführt ist, und sein Anspruch auf universale Gültigkeit durch den Nachweis 
jener Grenzen vernichtet ist, dürfte auf eine Wiedergeburt der Tragödie zu hoffen 
sein: für welche Culturform wir das Symbol des musiktreibenden Sokrates [...] hin-
zustellen hätten.“

21 Es wird zu zeigen sein, daß jede nichtsokratische und nichtapollinische Kunst nur 
in dieser Doppelung von Dionysus und Apollo existieren kann, es also eine ‚reine‘ 
dionysische Kunst niemals geben kann.

22 Cf. GdT/KSA I 14: „die Wissenschaft unter der Optik des Künstlers zu sehn, die 
Kunst aber unter der des Lebens...“

23 Die Frage ist also, ob die tragische Einsicht durch die dionysisch-apollinische Kunst 
lediglich artikuliert oder aber allererst hergestellt wird (Cf. hierzu Christoph Menke: 
Die Tragödie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Postmoderne,
Bollmann, Düsseldorf/Bensheim), S. 235-264) hier S. 248 f. Im folgenden unter dem 
Sigel [TuF] zitiert.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

standen, daß sie überhaupt kritisch auf die alltägliche Lebenswelt bezogen ist, wie 
auch immer diese gerade beschaffen sein mag. Damit würde Kunst zu einem un-
verzichtbaren Korrektiv alles Bestehenden, das zu jedem Zeitpunkt eine wichtige 
Funktion hätte.24 Allerdings verschwindet die Differenz zwischen diesen beiden 
Lesarten, wenn man von der Annahme ausgeht, daß unsere alltägliche Welt not-
wendigerweise immer rationalistisch dominiert ist. Diese Arbeit geht davon aus, 
daß durch eine ästhetisch vollzogene Selbstreflexion des einfachen Rationalismus 
dieser reflexiv wird, was ich im einleitenden Kapitel auch als ‚Hyperrationalis-
mus‘ bezeichnet habe. Damit wird der Rationalismus nicht durch etwas anderes 
substituiert, sondern bleibt in seiner reflektierten und reflektierenden Gestalt in 
der Kultur wirksam. Die reflexive (Selbst-)Überwindung des Rationalismus kann 
also ein historischer Vorgang sein, auch wenn dieser letztlich unabschließbar bleibt 
und in keinem gesicherten Resultat je zur Ruhe kommen kann.

Ein gewises Schwanken Nietzsches zeigt sich auch in der Antwort auf die 
Frage, wie sich das ästhetische Erleben von Kunst im allgemeinen und von Mu-
sik im besonderen zu außerästhetischen Vollzügen des Subjekts verhält. Es gibt 
hier eine weitere Doppeldeutigkeit in der Weise, wie der Erkenntnischarakter der 
Kunst bzw. der Musik zu verstehen ist: zum einen die These, daß wir eine Erfah-
rung am dionysischen Kunstwerk (d.h. hier vor allem der Wagneroper) machen, 
die grundsätzlich verschieden ist von unseren sonstigen (Alltags-)Erfahrungen 
oder (wissenschaftlichen/verstandesmäßigen) Erkenntnissen.25 Die ästhetische 
Erfahrung wäre dann die Erfahrung einer Metawahrheit: die am Kunstwerk 
gemachte und durch das Kunstwerk erst hergestellte Erfahrung ist selbst diese 
Erfahrung der Grenze rationalistischer Erkenntnis. Dem entspricht die Charak-
terisierung der dionysischen Erfahrung als eine Art unbewußte Erkenntnis oder 
als eine unmittelbare Ganzheitserfahrung. Die Kunst verbürgt eine Meta- oder 
Wahrheitserfahrung, die nur in ihr und durch sie gemacht werden kann. Hier 
gründet die Autonomie unseres Verhältnisses zur Kunst. Diese Wahrheitserfah-
rung kann entweder metaphysische Wahrheit (z.B. über das Sein) oder (nicht-
metaphysisch) reflexive Verunsicherung der alltäglichen subjektiven Selbst- und 
Weltverhältnissen sein. Zum anderen die These, daß die Vernunft bzw. verstan-
desmäßige Wissenschaft selbst gewissermaßen intern (historisch) an ihre Gren-
ze gekommen ist, was die Kunst lediglich artikuliert. Der daraus folgenden tra-
gischen Einsicht in die Unerkennbarkeit der Natur und der drohenden Gefahr 
einer Resignation des Willens (Schopenhauer) begegnet die Kunst als ein funk-
tionales Supplement der Wissenschaft (cf. GdT/KSA I 96). Die Kunst artikuliert 
eine vorgängige (negative) Erkenntnis über rationalistische Wissenschaft oder 
auch den illusionären Charakter der Welt der Individuation und gibt zugleich 
einen metaphysischen Trost darüber. Die ästhetische Erfahrung der Kunst wäre 
nur eine Erfahrung neben anderen ohne Privileg eines spezifischen Zugangs zu 

24 Cf. hierzu auch Jens Szczepanski: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur ästhe-

tisch bestimmten Subjektivität (in: Michael Lüthy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt 

und Medium in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Zürich/Berlin 2006, S. 69-85).
25 Cf. hierzu Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung 

nach Adorno und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

einer Metawahrheit. Das wäre ein eher konservatives Modell, in dem Kunst als 
bloße Kompensation der rationalistischen Alltagskultur erscheint.

Schon de Man hat festgestellt, daß in dem Verhältnis von Sokrates und Diony-
sus und nicht erst in dem von Dionysus und Apollo in der Tat die Hauptschwierig-
keit für ein Verständnis der Geburt der Tragödie liegt, der sich eine Lektüre ausge-
setzt sieht. Die dualistische Scheindialektik von Apollo/Dionysus wird strategisch 
überboten durch die Einführung eines Dritten, des Sokratismus, der nicht nur die 
Antipode zu der Opposition Apollinisch/Dionysisch ist, sondern auch deren Wer-
tigkeiten grundlegend in Frage stellt. Zwar scheint der Text der Geburt der Tragö-
die „durch die Pseudopolarität des dialektischen Verhältnisses Apollon/Dionysos 
[zusammengehalten zu werden], die eine wohlgeordnete Teleologie ermöglicht, 
weil die ontologischen Karten von Anbeginn richtig verteilt worden sind“ (AL 
123). Aber schon die „diachronische, sukzessive Struktur“ ist eine „Täuschung“, 
da „immer dann, wenn eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, 
Apollon und Sokrates vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind“ (AL 
124). Zudem scheint jedoch das „dialektische Zusammenspiel von Apollon und 
Dionysos“ in etwas Fundamentalerem zu gründen, in dem „diese Polaritäten sel-
ber [...] verwurzelt sein“ (AL 128) müssen. Die scheinbare Abwertung der apollini-
schen Erscheinung gegenüber der dionysischen Wahrheit wird nämlich dadurch re-
vidiert, daß einerseits in der Geburt der Tragödie „zwei miteinander unvereinbare 
Erzähler“ am Werk sind26, andererseits sich anhand einiger zeitgleich zur Tragödie 
entstandenen Fragmente zeigen läßt, daß „das gesamte Wertesystem, das in der 
Geburt der Tragödie am Werk ist, willkürlich umgekehrt werden kann“ und damit 
die Pole von dionysischer Wahrheit und apollinischem Schein beide ihrer Autorität 
beraubt werden. De Man hat überzeugend gezeigt, daß sich vor dem Hintergrund 
dieser Fragmente eine „in der letzten Fassung implizite Ironisierung“ nahelegt, die 
die „epistemologische Autorität des in der publizierten Fassung entfalteten Sys-
tems“ radikal zerreißt. Die „Bewertung des Dionysos als der ersten Quelle der 
Wahrheit [ist] viel eher eine taktische Notwendigkeit als eine substantielle Behaup-
tung [...]. Nietzsche muß zu seinem Auditorium in Begriffen des Dionysischen 
reden, weil es, anders als die Griechen, unfähig ist, die apollinische Sprache von 
Figur und Erscheinung zu verstehen“ (AL 161). In dieser theoretischen Ambiva-
lenz zeigt sich das untergründige Wirken der Ironie, die den buchstäblichen diony-
sischen (Wahrheits-)Pathos Nietzsches unterläuft. Dieser Konflikt zwischen Pa-
thos und Ironie erscheint geradezu konstitutiv für Nietzsches Philosophie.

Die implizite Ironisierung unterläuft die Opposition von Apollinisch und Dio-
nysisch zugunsten einer sokratischen Ironie oder eines ironischen Sokratismus, der 
im Text selbst durchgängig explizit negativ bewertet wird. Das würde auch Nietz-
sches Polemik gegen die sokratische Wissenschaftlichkeit relativieren zugunsten 

26 „Die Erzählung zerfällt in zwei Teile oder, was auf dasselbe hinausläuft, sie benötigt 
zwei miteinander unvereinbare Erzähler. Der Erzähler, der gegen den Subjektivismus 
der Lyrik und gegen den Abbildrealismus argumentiert, macht die Glaubwürdigkeit 
des anderen Erzählers zunichte, für welchen dionysische Einsicht die tragische Wahr-
nehmung ursprünglicher Wahrheit ist“ (AL 139).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

einer ironischen Handhabung derselben.27 Ironischer Sokratismus wäre dann eine 
über sich aufgeklärte und reflektierte Praxis des Rationalismus. Stützen ließe sich 
diese Annahme durch Nietzsches späteren Versuch einer Selbstkritik: „Ist Wis-
senschaftlichkeit vielleicht nur eine Furcht und Ausflucht vor dem Pessimismus? 
Eine feine Nothwehr gegen – die Wahrheit? [...] Oh Sokrates, Sokrates, war das 
vielleicht dein Geheimnis? Oh geheimnissvoller Ironiker, war dies vielleicht dei-
ne – Ironie? – –“ (GdT/ KSA I 12 f.).28 Wird vielleicht das sokratische Vokabular 
zuletzt gebraucht, um einem verblendeten Publikum die appollinisch-dionysische 
Dialektik verständlicher zu machen? 

II

Die Musik hat in der ästhetischen Debatte des 18. Jahrhunderts eher ein Schatten-
dasein geführt. Paradigmatische Künste der Ästhetik als Kunstlehre bzw. der Poe-
tik und Rhetorik waren vor allem die Dichtkunst und die bildenden Künste (z.B.
in Lessings Laokoon29). Dies liegt daran, daß die Künste in erster Linie innerhalb
einer Ästhetik der Repräsentation, der Nachahmung oder der mimesis reflektiert
wurden. Die Musik läßt sich mit einer an der Nachahmung orientierten Ästhetik
offenbar nicht angemessen beschreiben, da sie etwas nicht Sichtbares darstellt, was
auch immer dies ist. Paul de Man stellt fest, daß die „klassischen Theorien der 
Repräsentation des 18. Jahrhunderts [...] beharrlich [versuchen], Musik und Dicht-
kunst auf den Status der Malerei zu reduzieren“30, und zwar im Sinne einer Ästhe-
tik der Abbildung des Sichtbaren.

Zwischen 1780 und 1820 ändert sich dies. Die Kunst übernimmt „die Rolle
der Theorie [...] im philosophisch-eminenten Sinne“31. Im 19. Jahrhundert wird die
Musik zum ästhetischen Paradigma der Reflexion über Kunst aufgewertet, vor al-
lem von Nietzsche und Schopenhauer. Heidegger schreibt, daß bei Schopenhauer,
Wagner und Nietzsche die „Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst“

27 „Die Beziehung zwischen Wissenschaft und Kunst ist von Anbeginn sehr viel kom-
plizierter [als es die Annahme einer unkritischen Vorliebe für die irrationalen zuun-
gunsten der rationalen Fähigkeiten des Menschen es nahe legte, J.S.], und bereits in 
der Geburt der Tragödie befürwortet Nietzsche den Gebrauch epistemologisch rigo-
roser Methoden als dem einzig möglichen Mittel, die Grenzen eben dieser Methoden 
zu bedenken“ (AL 125). 

28 In Der Fall Wagner wertet Nietzsche explizit die Erkenntnis vor der Sinnlichkeit auf 
(KSA VI 43).

29 Cf. G.E. Lessing: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964).
30 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretati-

on (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 209. 

31 Heinrich Niehues-Pröbsting: Ästhetik und Rhetorik in der ‚Geburt der Tragödie‘ (in: 
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache ist Rheto-

rik‘, Fink, München 1994, S. 93-108), hier S. 96 f.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186

wird (N I 84 f.). Die „Herrschaft der Kunst als Musik ist gewollt und damit die 
Herrschaft des reinen Gefühlszustandes“ (N I 85). Die Kunst wird zum funktio-
nalen Äquivalent der unglaubwürdig gewordenen Religion, indem sie den Bezug 
auf das Ganze oder Absolute organisiert. Sie wird zur Bildungsreligion.32 Damit 
bildet sie zugleich ein Kompensationsmedium für die zweifelhaft gewordenen ra-
tionalen Wissenschaften, die Nietzsche in der Geburt der Tragödie als „sokra-
tisch“ kritisiert. Die sokratisch verfaßte Kultur hat gerade den Bezug zur wahren, 
d.h. dionysisch-apollinischen Kunst (d.h. der Opern Wagners) verloren und muß 
deshalb ersetzt werden durch eine tragische Kultur, in deren Zentrum die Kunst 
steht. Damit wird die Ästhetik zu einer Metaphysik der Kunst, die scheinbar den 
Mythos über die Ratio stellt. Durch ihren scheinbar irrationalen Charakter scheint 
gerade die Musik prädestiniert dafür, den Mythos darzustellen und sich gegen die 
rationale Vernünftigkeit zu wenden. Ich werde im folgenden zu zeigen versuchen, 
daß auch eine nichtmetaphysische Interpretation der ratiokritischen Funktion der 
Musik im Anschluß an Nietzsche möglich ist.

Die ästhetische Reflexion über Musik vollzieht sich im allgemeinen in vier 
Hinsichten:
1. Die Musik verläuft in der Zeit, sie ist wesentlich ein prozessuales Geschehen.
Sie unterhält keine Beziehung zum Raum. Daher ist die ästhetische Erfahrung der 
Musik wesentlich eine Erfahrung der Temporalität.
2. Die Musik wird in mathematisch-physikalischen Relationen beschrieben: als 
Verhältnis von Frequenzen, Intervallen und Tondauer.
3. Die Musik ist eine nichtrationale allgemeine Sprache, z.B. eine des Gefühls, der 
Emotionen oder des Körpers. Das die Musik aufnehmende Medium ist nicht der 
Verstand, sondern der Leib. 
4. Die Musik stellt etwas Nichtsichtbares oder Unsichtbares vor. Sie steht in keiner 
mimetischen Beziehung zum Sichtbaren, kann allerdings z.B. Affekte, den Willen 
oder Stimmungen abbilden oder ausdrücken.

Es ist bekannt, daß Kants Kritik der Urteilskraft33 nicht nur als Kritik der Urteils-
kraft und des teleologischen Denkens (der Zweckmäßigkeit ohne Zweck) einen 
zweifelhaften Status als Ästhetik im Sinne der  hat, sondern sich nur 
unwillig und sekundär mit einer Ästhetik als Theorie der schönen Künste beschäf-
tigt, welche als Theorie der erhabenen Kunst fast gänzlich fehlt.34 Im Zentrum der 

32 Eine funktionale Bestimmung der gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstehenden 
Poesie gibt Karl Eibl in seinem Buch: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/
Main u. Leipzig 1995).

33 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974). Im folgenden wird nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU B] 
zitiert.

34 ‚Fast gänzlich fehlt‘, d.h., daß die erhabene Kunst in und durch eine Klammer aus 
dem eigentlichen Diskurs der Kritik der Urteilskraft ausgeschlossen bleibt und nur 
eine supplementäre Funktion beanspruchen kann. Das Erhabene außerhalb der Er-
fahrung von Naturobjekten (also in der Kunst) wird in einer eingeklammerten Text-
stelle auf die Übereinstimmung von Kunst und Natur reduziert: „(das [Erhabene der 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187

Kritik der Urteilskraft steht nicht das Kunstwerk, sondern die – allerdings noch 
nicht explizit so genannte – ästhetische Erfahrung des Rezipienten, und, in weit 
geringerem Maße, die Künstlerdialektik von naturhaftem regelsetzenden Genie 
und regelkonformen Schaffen. Zudem hat die dritte Kritik eine Scharnierfunktion 
zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, zwischen der Kritik der rei-
nen Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft.35

In der Kritik der Urteilskraft nimmt die Musik hinter der „Dichtkunst“ den 
zweiten Rang innerhalb einer Hierarchie der Künste ein, und zwar deswegen, weil 
sie „den redenden [Künsten, J.S.] am nächsten kommt“ (KdU B 218), auch wenn 
sie „durch Vernunft beurteilt, weniger Wert [hat], als jede andere der schönen Kün-
ste“ (KdU B 218). Die Musik bewegt sogar „das Gemüt mannigfaltiger, und, ob-
gleich bloß vorübergehend, doch inniglicher“ als die Poesie, ist jedoch gleichwohl 
„mehr Genuß als Kultur“, weil das durch die Musik erregte „Gedankenspiel“ bloß 
„die Wirkung einer gleichsam mechanischen Assoziation“ ist (KdU B 218). Dieses 
Gedankenspiel kann die Musik gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters 
erregen. Jeder „Ausdruck der Sprache [hat] im Zusammenhange einen Ton [...], der 
dem Sinne desselben angemessen ist“. Dieser Ton bezeichnet „mehr oder weniger 
einen Affekt des Sprechenden“, den er auch „im Hörenden hervorbringt“ und so in 
„diesem umgekehrt auch die Idee erregt, die in der Sprache mit solchem Tone aus-
gedrückt wird“. Der „Reiz“ der Musik liegt darin, daß sie „so wie die Modulation 
gleichsam eine allgemeine jedem Menschen verständliche Sprache der Empfindun-
gen ist, die Tonkunst diese für sich allein in ihrem ganzen Nachdrucke, nämlich als 
Sprache der Affekten ausübe, und so, nach dem Gesetze der Assoziation, die damit 
natürlicher Weise verbundenen ästhetischen Ideen allgemein mitteile“ (KdU B 218 
f.). Was der Musik als Sprache fehlt, ist deren vernünftiger Charakter (die Intel-
ligibilität des Sinns); was sie mit der Sprache verbindet, ist, daß sie einen tonalen 
Zusammenhang in der Zeit organisiert. Durch diesen tonalen Zusammenhang fun-
giert Musik als eine allgemeinverständliche Sprache. Da die ästhetischen Ideen, 
die die Musik so mitteilt, „keine Begriffe und bestimmte Gedanken sind“, bringt 
sie „vermittelst einer proportionierten Stimmung“ von Harmonie und Melodie, die 
„mathematisch unter gewisse Regeln gebracht werden kann“, die „ästhetische Idee 
eines zusammenhängenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfülle“ (KdU B 
219) zum Ausdruck. Nur diese mathematische Form, die nicht durch bestimmte 
Begriffe vorgestellt werden kann, sichert das Wohlgefallen an der bloßen „Refle-
xion über eine solche Menge einander begleitender oder folgender Empfindungen 
mit diesem Spiele derselben“ und damit die „für jedermann gültige Bedingung 
seiner Schönheit“ (KdU B 219). Schön – und nicht bloß angenehm – ist die Musik 
daher, weil sie nicht allein auf „bloßem Sinneneindruck“ beruht, sondern als „die 
Wirkung einer Beurteilung der Form im Spiele vieler Empfindungen anzusehen“ 
(KdU B 213) ist und damit eine Reflexion ermöglicht, die „von Empfindungen zu 
unbestimmten Ideen“ (KdU B 221) führt. Da die Musik jedoch „bloß mit Empfin-
dungen spielt“ und ihre Wirkung immer nur „transitorisch“ ist, ihre Wirksamkeit 

Kunst, J.S.] wird nämlich immer auf die Bedingungen der Übereinstimmung mit der 
Natur eingeschränkt)“ (KdU B 76).

35 Cf. hierzu Kapitel 3 der vorliegenden Arbeit.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188

also an die Zeitdauer ihres Erklingens gebunden ist, kann sie nicht wie die anderen 
Künste „die Einbildungskraft in ein freies und doch zugleich dem Verstande an-
gemessenes Spiel versetzen“ und damit „zugleich ein Geschäft“ betreiben, indem 
sie „ein Produkt zu Stande bringen, welches den Verstandesbegriffen zu einem 
dauerhaften [...] Vehikel“ zur Förderung der „Urbanität der obern Erkenntniskräf-
te“ (KdU B 220 f.) dient. An der Musik wird also kritisiert, daß sie kein bleibendes 
Produkt generiert. Daher kommt der Musik „nach der Kultur“ geschätzt nur der 
unterste Rang der Künste zu (KdU B 220).36

Die Musik wird also von Kant gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters 
geschätzt, während ihre Inkompatibilität mit der Vernunft bzw. dem Verstand ihr 
abträglich ist. Sprachähnlich ist die Musik, weil sie analoges Material wie die ge-
sprochene Sprache verwendet, nämlich Töne und Laute, und weil sie diese Töne als 
eine zusammenhängende Abfolge organisiert. Damit entspricht sie nur der mate-
riellen oder lautlichen Seite der Sprache bzw. dem, was Derrida als Körperlichkeit 
der Schrift verstanden hat, nicht aber ihrer intelligiblen und erkenntniszuträglichen 
Seite, also der Sphäre des Sinns und des Verstands.37 Der Vernunft entgegengesetzt 
ist die Musik also gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters, weil sie im 
rationalen Sinne keine Sprache des Sinns ist. Die Sprachähnlichkeit rührt aus der 
zur Sprache analogen Gestalt der Musik als Abfolge zusammenhängender Töne. 
Kant charakterisiert die Musik auch als körperliches Spiel: „In der Musik geht die-
ses Spiel von der Empfindung des Körpers zu ästhetischen Ideen (der Objekte für 
Affekten), von diesen alsdann wieder zurück, aber mit vereinigter Kraft, auf den 
Körper“ (KdU B 224 f.). Sie ist eine Art allgemeine Sprache (da keine besondere 
Muttersprache voraussetzend), die gerade aufgrund ihrer Allgemeinheit eine Art 
körperliches Spiel durch die empfundenen Töne hervorruft. Die Musik ist so die 
paradigmatische Kunst einer Ästhetik des Spiels. Das zeigt sich schon in unserem 
Sprachgebrauch, wenn wir davon sprechen, daß jemand ein Instrument spiele. Im 
folgenden werde ich Kants Kritik der Musik in eine Kritik der rationalen Sprach-
auffassung durch Musik bzw. die ästhetische Erfahrung der Musik umwenden. 
Eine rationalistische Sprachauffassung verkennt nämlich gerade die musikalische 
bzw. semiotisch-materiale Seite der Sprache.

Auch Paul de Man reflektiert den Zusammenhang von Musik und Sprache in 
seiner Kritik der Rousseauinterpretation Derridas. Die Musik ist etwa bei Rous-

36 Ein „gewisser Mangel der Urbanität“ haftet der Musik auch insofern an, als daß sich 
ihr „Einfluß“, ähnlich wie ein „sich weit ausbreitende[r] Geruch“, weiter ausdehnt, 
„als man ihn verlangt“, nämlich „auf die Nachbarschaft“ (in diesem Fall Kant selbst), 
welche „entweder mit zu singen oder ihr Gedankengeschäft niederzulegen“ genötigt 
ist und damit der „Freiheit andrer, außer der musikalischen Gesellschaft, Abbruch 
tut“ (KdU B 221 f.). Der biographische Kontext dieser späteren Zusetzung zur Kritik 

der Urteilskraft ist hinreichend bekannt.
37 Dieser Doppelcharakter der Sprache – die Körperlichkeit oder Materialität der Schrift 

einerseits und die die Intelligibilität des Zeichens garantierende Iterabilität oder Idea-
lität andererseits – folgt einer Analyse von Jacques Derrida. Cf. Jacques Derrida: Das 

Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Repräsentation (in: ders.: Die

Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 351-379), bes. S. 375.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

seau „höher als die Literatur eingestuft“38. Er „kehrt die in der Ästhetik des 18. 
Jahrhunderts vorherrschende Hierarchie um und gibt der Musik den Vorrang vor 
der Malerei“. Die Musik ist der Malerei gerade wegen ihres Mangels an „Sub-
stanz“ überlegen: sie ist „ein reines System von Beziehungen, das in keiner Weise 
von der substantiellen Behauptung einer Anwesenheit, sei es als Sinnesempfin-
dung oder als Bewußtsein, abhängig ist“. Die Musik ist „Spiel von Beziehungen“ 
und „reine Struktur“, ihre Zeichen haben einen „semiotischen und nichtsinnlichen 
Status“ (IÄ 212). Das musikalische Zeichen ist nicht identisch wiederholbar, da 
es keine Substanz bezeichnet, muß sich aber gerade deswegen „ständig in einer 
zwangsläufig endlosen Bewegung wiederholen“.39 Dem entspricht die Iterabilität 
des Zeichens selbst. Diese „Bewegung dauert an, ob eine Illusion der Anwesenheit 
entsteht oder nicht und ohne Rücksicht auf die Art und Weise, wie das Subjekt ihre 
Intentionalität interpretiert – sie wird bestimmt durch die Natur des Zeichens als 
Bezeichnendes, durch die Natur der Musik als Sprache“. Das daraus resultierende 
Wiederholungsmuster ist der Grund für die Zeitlichkeit der Musik. Sie steht in dem 
Paradox, einerseits dazu verdammt zu sein, „stets nur als Moment zu existieren, 
als ständig scheiterndes Streben nach Bedeutung“ und andererseits gerade durch 
dieses Scheitern davor geschützt zu sein, „im Moment aufzugehen“ (IÄ 213). Mu-
sik ist daher „die diachrone Version des Musters der Nichtübereinstimmung inner-
halb des Moments“. Ihre „sukzessive Struktur“ ist „eine unmittelbare Folge ihres 
nichtmimetischen Charakters“. Die Musik „ahmt nicht nach, denn ihr Referent ist 
die Negation ihrer eigentlichen Substanz, des Tons“ (IÄ 214). Rousseau habe die 
Musik und Sprache gleichgesetzt, indem er ihren musikalischen Charakter ernst-
nimmt: „Für Rousseau ist erst in dem Augenblick eine Sprache gegeben, wenn das 
Sprechen einem Prinzip gemäß strukturiert wird, das dem Strukturprinzip der 
Musik entspricht“. Wie die Musik „ist auch die Sprache ein diachrones System von 
Beziehungen, die sukzessive Abfolge einer Erzählung“ (IÄ 215). Bei Rousseau 
erhalten diachrone „Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie [...] 
den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, der Harmonie oder 
der Mimesis, da diese zu dem irrtümlichen Glauben an eine Stabilität der Bedeu-
tung verführen, die es in Wahrheit gar nicht gibt“ (IÄ 217). De Man schließt, daß 
auch die späte Selbstkritik Nietzsches an der Rolle, die Wagner in der Geburt der 
Tragödie spielt, der Anwesenheit Wagners in dem Text gilt, die „der Musikali-
tät als der Allegorie des von Nietzsche angestrebten rhetorischen Modus im Weg 
stand“ (IÄ 225), nämlich lieber zu singen als zu reden. Auf den ‚sprachkritischen‘ 
Aspekt der Musik wie auf die Musikalität bei Nietzsche werde ich weiter unten 
noch zu sprechen kommen.

Die paradigmatische Rolle der Musik als höchste oder tiefste Erfahrung der 
Kunst und als ästhetische Mustererfahrung wird von Nietzsche bereits in seiner 
frühen Schrift Geburt der Tragödie von Schopenhauer übernommen und zugleich 

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation 

(in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 199. Im folgenden unter dem Sigel [IÄ] zitiert.

39 Allerdings gilt auch für sprachliche Zeichen, daß sie im strengen Sinne nie identisch 
wiederholbar sind.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190

umgewertet. Hier ist nicht der Ort, das komplizierte Verhältnis von Schopenhauer 
und Nietzsche zu reflektieren. Allerdings übernimmt Nietzsche den bereits bei 
Kant vorhandenen doppelten Charakter der Musik – als Sprache und als Spiel 
– und wertet ihn um: gerade ihr Charakter als nicht-rationale Sprache macht die 
Musik tauglich für eine Einlösung des vernunftkritischen Anspruchs der Kunst in 
der Ästhetik der Geburt der Tragödie. Nietzsche übernimmt damit nicht nur die 
Konzeption der Musik als Sprache, sondern auch den Antagonismus von Musik 
und Vernunft bzw. Verstand. Musik wirkt nicht auf den Verstand, sondern auf den 
Leib. Gerade das sichert das vernunftkritische Potential der Musik.

Die intelligibel-materielle Doppelstruktur der Sprache erlaubt es, eine dekon-
struierte Variante des Verhältnisses von Sprache und Musik zu formulieren. Die 
Opposition von Intelligibilität (Wiederholbarkeit) des Sinns bzw. des Signifikats 
und der Materialität der Schrift, des Lautes und des Zeichens (Signifikant) teilt 
die Sprache in eine bewußte, rationale, sokratische Seite und eine mythische, mu-
sikalische und sinnliche Seite. Als beide übergreifendes Moment läßt sich ein von 
Roland Barthes entlehnter Terminus, der der Signifikanz verstehen. Signifikanz 
bezeichnet das Spiel der Signifikanten und die Arbeit des Sinns, also die Weise des 
zur-Bedeutung-Kommens im Prozeß der Bedeutsamkeit selbst.40

Musik wäre dann ein – besser das – Beispiel eines nicht-intelligiblen Signifika-
tionsspiels, in dessen Namen Musik auch als kritische Instanz gegenüber der (sokra-
tischen) Metaphysik neuzeitlicher rationaler Erkenntnisweisen funktioniert. Damit 
wäre die These verbunden, daß Nietzsche eine Ästhetik, die den sprachlichen Text 
über die Musik stellt, nicht einfach nur umdrehte (was nur eine Umkehrung inner-
halb eines einheitlichen Raumes der Metaphysik wäre), sondern die Relation von 
Musik und Sprache dekonstruiert, d.h. sowohl ihre metaphysischen Implikationen 
offenlegt als auch eine ‚diesseitige‘ Variante ihrer Relation anbietet.

Innerhalb einer eher hermeneutischen Problemstellung entspräche eine Konzep-
tion der Musik als Signifikanz ihrer Fassung als einer Sprache mit uneinholbarer 
Bedeutungsfülle. Musik ist auf eine Weise bedeutsam, die nicht hermeneutisch ein-
geholt werden kann. Das liegt daran, daß die Musik keine Interpretation von etwas 
in der Sprache Gesagtem ist. Umgekehrt erscheint vielmehr die Sprache als Pro-
dukt einer ursprünglichen Musikalität oder Signifikanz. Die Musik produziert eine 
Bilderflut, die sich in der Sprache als Metapher sedimentiert. Die Musik kann der 
Sprache zudem eine tiefe Bedeutsamkeit verleihen. Die Sprache ist in sich gespal-
ten: sie kann entweder die Erscheinungs- und Bilderwelt oder die Musik nachahmen 

40 Roland Barthes: Der Körper der Musik. Zuhören (in: ders.: Der entgegenkommende 

und der stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263): „Drittens ist 
das, worauf da und dort gehört wird (hauptsächlich im Feld der Kunst, deren Funk-
tion oft utopisch ist), nicht das Auftreten eines Signifikats, das Objekt eines Wieder-
erkennens oder einer Entzifferung, sondern die Streuung schlechthin, das Spiegeln 
der Signifikanten, die ständig um ein Zuhören wetteifern, das ständig neue hervor-
bringt, ohne den Sinn jemals zum Stillstand zu bringen: Dieses Phänomen nennt man 
Signifikanz (es unterscheidet sich von der Bedeutung)“ (l.c., S. 262 f./Hervorhebungen 
von mir, J.S.). „Die Streuung schlechthin“ ist das, was Derrida als „Dissemination“ 
bezeichnet hat.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

(cf. GdT/KSA I 49). Das Bild verbindet Musik und Sprache: während Musik Bilder 
produziert, ist Sprache sowohl produzierte Bildlichkeit (sie besteht aus stillgestellter 
Metaphorik) als auch produktive Metaphorizität. Auch Begriffe sind Resultate die-
ses ursprünglich musikalischen Prozesses. Hier wäre im Anschluß an Nietzsche eine 
musikalische und eine rhetorische Sprachkonzeption zu unterscheiden.

Die Signifikanz der Musik – das differentielle Spiel ihrer Signifikanten – läßt 
sich in keinem bestimmten oder bestimmbaren Sinn und in keiner bestimmten 
oder bestimmbaren Bedeutung stillstellen. Auf die Frage, warum das durch Mu-
sik Dargestellte von analytischer Sprache nicht eingeholt werden kann, lautet die 
Antwort: weil sie das nichtsichtbare semiotische Spiel darstellt, und das heißt: daß 
sie strenggenommen ‚nichts‘ darstellt, sondern etwas herstellt: mehr oder weniger 
freies Spiel der Signifikanten. In diesem Spiel kommt es zu einem Freisetzen der 
materialen Signifikanten gegenüber der Bedeutungsstiftung des Signifikats durch 
die Weise der formalen Anordnung der Elemente im Kunstwerk.41 Als Resultat die-
ses Prozesses können zwar Bilder (reale oder Metaphern) stehen, aber die Musik 
selbst ist keine Abbildung der sichtbaren Welt. Als mathematisch erfaßbare Struk-
tur verläuft sie in der Zeit. Daher ist Musik auch keine Interpretation des in der 
Sprache Gesagten, sondern eine nicht-rationale Sprache, die zum Leib spricht. Die 
gewöhnliche Sprache des alltäglichen Gebrauchs verdeckt gerade in ihrer Sinnhaf-
tigkeit ihre Signifikanz. Es ist aber die Signifikanz, die als ihren Effekt einen fest-
stellbaren Sinn produziert. Die zugrundegelegte Signifikanz erlaubt es nicht nur, 
die Analogie von Sprache und Musik herauszustellen, sondern plausibilisiert auch 
die These, daß Musik eine nichtmetaphysische Metaerfahrung über Sprache bzw. 
die Weise sprachlicher Signifikation überhaupt ermöglicht. Allerdings gilt auch 
für Lyrik, daß sie eine hermeneutisch uneinholbare Bedeutsamkeit generiert.

Eine hier einsetzende Analyse der Geburt der Tragödie hat Rudolf Fietz gelie-
fert.42 Fietz entwickelt eine semiotische Lesart der These Nietzsches, daß die „mu-
sikalische Tragödie“ zugleich „den Untergrund und die Geburtsstätte des Wortes 
danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen heraus, verdeutlichen“ 
(GdT/KSA I 138) kann. Fietz geht von einer „radikal antimetaphysischen Semiotik“ 
des frühen Nietzsche aus, in der sich ein antimetaphysisches Verhältnis von Musik 
und Sprache trotz aller Übernahmen des Vokabulars von Schopenhauer bzw. Wag-
ner formulieren läßt (cf. AM 144-148). Die Charakteristik der Musik als Tonspra-
che diente demzufolge seit Mitte des 18. Jahrhunderts dazu, die Instrumentalmusik 
selbst ästhetisch als eine bedeutungshafte Sprache zu begründen. Der Mangel an 

41 Cf. Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Ador-

no und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991); Ruth Sonderegger: Für eine Äs-

thetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 2000).

42 Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des frühen Nietz-

sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Phi-

losophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166). Im folgenden 
unter dem Sigel [AM] zitiert. Ausführlicher zum selben Thema auch: ders.: Medien-

philosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietzsche (Königshausen & 
Neumann, Würzburg 1992).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192

Bedeutungshaftigkeit gegenüber der normalen Sprache, der nichtwortsprachliche 
Charakter der Musik wird jedoch im neunzehnten Jahrhundert von einem Mangel 
zu einem „Garanten ihrer [der reinen Instrumentalmusik, J.S.] ästhetischen Souve-
ränität“ (AM 148). Musik ist demnach als eine allgemeine Sprache „reine bewegte 
Signifikanz, die nicht aufgeht in kodifizierter Bedeutung“. Musik ist Sprache vor
der Wortsprache: die Signifikantenbewegung der Musik bleibt vor-wortlich oder 
vor-signifikativ, „d.h. nicht in konventioneller Bedeutung sich feststellendes Spiel“, 
die sich im Unterschied zur Wortsprache nicht in festgestellten Bedeutungen oder 
Begriffen sedimentiert. Allerdings muß hier gegen Fietz eingewendet werden, daß 
die europäische Musik durchaus konventionell – in ihrer Syntax und der Befol-
gung diverser Regeln – ist. Nur der fehlende semantische Gehalt von Musik erlaubt 
es ihr, sich der Konventionalität z.T. zu entziehen. Nietzsches Rede von der Musik 
als einer allgemeinverständlichen Sprache verweist daher nicht auf einen einheit-
lichen Code zur Entzifferung musikalischer Strukturen, sondern die musikalische 
Sprache ist „gerade wegen des Fehlens einer verbindlichen Kodierung offen für je 
eigene, individuelle Rezeptionsvollzüge“ (AM 150) – zumindest in einem abend-
ländisch-europäischen Raum eines tradierten Kulturvollzuges, müßte man wohl 
hinzufügen. Daher gibt es – zumindest im Rahmen dieses kulturellen ‚Raumes‘ 
– „die Möglichkeit eines freien, unmittelbaren und unreglementierten Zugangs für 
einen jeden“. Es handelt sich also um eine demokratische Kunst.

Die Musik ist dabei nicht asemantisch, sondern ein „syntaktisches Gefüge 
ohne kodifizierte semantische Dimension“, d.h., daß erst „in ihrer vorwortlichen 
Universalität, in ihrer Gesamtheit als Beziehungsgefüge“ Musik bedeutend und 
„‚Symbol‘ des Weltwillens“ werden kann. Ähnlich wie die Elemente der reinen 
Logik „rein syntaktisch, durch das differentielle Spiel der (leeren) Signifikanten 
unter- und gegeneinander“ (AM 151) definiert sind, ist auch die musikalische Har-
monie durch die formalen Verhältnisse von Tönen charakterisiert. Die Musik ist 
„tönende Form, deren Elemente in ständiger hitziger Bewegung sind und nie in 
bestimmter oder bestimmbarer Position sich fixieren lassen, eine dynamische, im 
unendlichen Spiel der Differenz sich je neu konstituierende und destruierende To-
talität“ (AM 152). Eine Erläuterung der trivialen Tatsache, daß es natürlich identi-
fizierbare Elemente in der Musik gibt und für ihr ‚Verständnis‘ geben muß, liefert 
Fietz später im Anschluß an Wittgenstein und Goodman nach.

Die Musik kann auch Abbild des „Ur-Einen“ sein, da „dieses selbst nicht als 
Fülle des Seins, als Präsenz und Substanz gedacht ist“, sondern den Widerspruch 
in sich trägt, da das Ur-Eine als „Widerspruch, Streit, Unterschied, Differenz, von 
sich selbst getrennt und gespalten“ von Nietzsche konzipiert ist. Am Anfang ist 
daher „die Differenz“, und dieses Ur-Eine als „Mangel und Widerspruch liegt ‚vor‘ 
aller Erscheinungswelt, ist Bedingung der Möglichkeit von Erscheinungen über-
haupt, insofern diese erst durch gegenseitige Differenzierung als Erscheinungen 
sich konstituieren“. Das Ur-Eine bezeichnet daher kein metaphysisches Konzept 
eines Dings an sich oder eines tragenden Grundes mehr, sondern der „Grund ‚ist‘ 
der innerhalb der Erscheinungswelt (nicht seiende, sondern) wirkende Abgrund, 
der das Sein (der Erscheinungen) allererst stiftet. Der Wille ist ‚nicht nur leidend, 
sondern gebärend‘. Sein ‚Sein‘ ist Wirken“ (AM 152).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

Der Wille als „persistierender Entzug“ bleibt daher das „schlechthin Unbe-
stimmbare“; er ‚ist‘ daher kein Seiendes, sondern „Werden, das Seiendes erst her-
vorbringt, ein asubstantieller leerer Punkt, der sich fortwährend in jene Lücke ent-
zieht, die Substanzen gegeneinander sich profilieren und dadurch sein läßt“. Diese 
„Geburt der empirischen Welt aus dem werdend-wirkenden Widerspruch versteht 
Nietzsche als künstlerischen Urprozeß“: „‚Real‘, weil wirkend, ist die Dissonanz, 
das Störend-Häßliche, der indifferente Punkt: das, was sich nicht auf eine letzte 
beruhigende Konsonanz und substantielle Einheit reduzieren und festsetzen läßt, 
was alle Konsonanz und Einheit durchkreuzt und in diesem Durchkreuzen zu-
gleich ‚erzeugt – aus jenem indifferenten Punkte‘“. Die „unaufhörliche Bewegung 
der Differenz ist der schöpferische Urprozeß, den der Mensch im künstlerischen 
Schaffen wiederholt“ (AM 153). Dieser Urprozeß ist eine „musikalische Bewe-
gung“, so daß die „Musik als freies Signifikantenspiel [...] eine Wiederholung die-
ses Urprozesses [ist] und [...] daher ‚wahre allgemeine Sprache‘ des Urgrundes 
der Welt sein“ kann. Musik bringt so ‚zur Sprache‘, „was Sprache verheimlicht, 
sie hebt an, wo die Sprache (sich) versagt. Sprache ist Produkt der ursprünglichen 
differentiellen (musikalischen) Bewegung“ (AM 154).

Es handelt sich also eigentlich um ein semiotisches Geschehen, das Sprache wie 
Musik eher übergreift, als daß die eine der beiden auf die andere reduzibel wäre. 
Beide kennzeichnen verschiedene semiotische Bedeutungsfunktionen. Die Spra-
chanalogie wählt der junge Nietzsche dabei lediglich aus Mangel an zur Verfügung 
stehendem semiotischen Vokabular, wie es – laut Fietz – erst Saussure, Jakobson, 
Lacan, Wittgenstein und Goodman bereitstellen.43 Die dionysische Wahrheit des 
Signifikantenflusses entspricht weder der „adaequatio“ noch der „aletheia“, da sie 
nicht verallgemeinerbar ist, sondern an den „individuellen musikalischen Vollzug“ 
(AM 155 f.) gebunden bleibt. Fietz resümiert, daß das „Zeigen der [generativen] 
Form“ das „Transzendentale des Sagens von Inhalten“ sei, so daß „das Sich-Zeigen 
der Zeichenhaftigkeit selbst“ das eigentlich Ästhetische ist. Das Zeigen der Signifi-
kanz bzw. der Zeichenhaftigkeit, das Freisetzen des materialen Signifikantenspiels 
vor signifikativer Bedeutungszuschreibung ist das der ästhetischen Erfahrung der 
Musik Zugrundeliegende. Musik symbolisiert daher beim jungen Nietzsche das 
Ur-Eine, indem

„sie den künstlerischen Urprozeß (das differentielle Spiel des Werdens) wiederholt. In 
ihrer dynamischen Form zeigt die Musik ihre eigene, Formen generierende und destruie-
rende Bewegungsenergie und stellt sie zugleich als die des unsagbaren Ur-Einen aus, von 
dem her sie, die Musik, ‚gesagt wird‘. [...] Die (exemplifizierende) Musik erweist sich als 
das Transzendentale der (denotierenden) Sprache. Insofern ist sie Anfang.“ (AM 157)

Oder vielleicht besser: Ursprung. Von hier ausgehend läßt sich der Mensch als 
ästhetisches Subjekt denken und dieses als musikalisches Subjekt. Die These vom 
Mensch als Musiker impliziert, daß der Mensch im „(produzierenden wie rezipie-
renden) Vollzug von Musik [...] die Täuschung nicht nötig“ hat, sondern „für eine 

43 Zur semiotischen Deutung des Sprachvokabulars im Anschluß an Wittgenstein und 
Goodman cf. AM 154 ff.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194

kurze Zeitspanne [...] in der ‚Wahrheit‘ des Signifikantenflusses“ lebt, indem er 
„sein Selbstbewußtsein an diesen Fluß“ entäußert. Dies ließe sich auch als Überwäl-
tigungserfahrung der Temporalität des Zuhörers verstehen, in der sich dieser einer 
ihm äußerlichen zeitlichen Organisation durch die ursprünglich rhythmisierende 
Musik hingibt. Insofern hört der musikalisch berauschte Mensch auch auf, indivi-
dueller Mensch, d.h. sich „reflexiv seiner personalen Identität“ versicherndes Ich 
zu sein (AM 162). Damit transformiert sich das alltägliche Individuum zum ästhe-
tischen Subjekt, das seine rationale Selbstkontrolle im musikalischen Spiel der Kräf-
te aufgibt. Mit einer von hier ausgehenden Rekonstruktion von Nietzsches Konzept 
der ästhetischen Subjektivität im Kontext der Geburt der Tragödie beschäftigt sich 
der vierte und letzte Abschnitt dieses Kapitels, in dem die Freilegung einer nicht-
metaphysischen ästhetischen Subjektivität mit einer nichtmetaphysischen Ästhetik 
des Spiels zu verknüpfen versucht wird. Musik erscheint dann als paradigmatische 
Kunst einer Ästhetik des souveränen Spiels44 von Herstellen und Zerstören.

Musik und semiotische Potenz der Sprache sind beide unsichtbar und objekti-
vieren sich im Bild – sei es dem der Plastik, dem der Malerei oder als Metapher. 
Sprache ist dann nicht mehr transparenter Träger von Bedeutungen, sondern sie 
stellt die ihre eigene Medialität gegenüber einer idealistischen Identitätstheorie der 
Bedeutung – z.B. als Lyrik – aus. Die Materialität des Lautes und des schriftlichen 
Zeichens im differentiellen Spiel der Signifikanz läßt sich als Basis der Bedeut-
samkeit der Sprache auffassen, während die Idealität des sprachlichen Sinns durch 
die von der neuzeitlichen Herrschaft der Ratio sichergestellte ideale Wiederholbar-
keit der Zeichen in ihrem Gebrauch garantiert wird.45

Als Fazit läßt sich festhalten, daß die Musik über keine begriffliche Allge-
meinheit verfügt, sondern auf die Erscheinung eines Einzelnen (als einzigartiger 
struktureller Zusammenhang, als spezifische Relation) angewiesen bleibt und in-
sofern ästhetisch ist. Die Allgemeinheit der Musik ist konkret und unbestimmt, sie 
ist reine Relation von Elementen (also Signifikanten), ohne jedoch die Relationen 
unsubstituierbar zu machen. Zudem ist Musik zeitlich prozessierende Relationali-
tät und damit analog zu sprachlichen Vollzügen, aber ohne die Doppelstruktur der 
sprachlichen Zeichen (Signifikant/Signifikat; Laut/Bedeutung etc.) aufzuweisen. 

44 Nietzsche gibt zwei verschiedene Ansätze zu einer nichtmetaphysischen Ästhetik: zum 
einen durch den Begriff des Spiels, zum anderen durch die Rückführung der Ästhetik 
auf die Physiologie der Leiblichkeit. Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietz-
sche: Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruy-
ter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 9-54).

45 Das Verhältnis von Musik und Sprache wird hier also auf das einer semiotischen Ana-
logie reduziert. Davon unberührt bleibt jedoch die Vielfalt anderer möglicher Bezie-
hungen von Musik und Sprache: Sprache in der Musik; Sprache als Beschreibung der 
ästhetischen Erfahrung bzw. des ästhetischen Erlebens; Musik und Gesang entweder 
von der Sprache ausgehend oder von der Musik ausgehend; Musik als Sprache der 
Emotionen und Empfindungen; Programmmusik (Musik als Darstellung von Begriffen 
oder Empfindungen); analytische Beschreibungen von Musik auf verschiedenen Ebe-
nen (Funktionsharmonik, Motivabfolgen und -konstellationen, Melodiebeschreibung 
etc.) und der Komplex Partitur/Notentext – Aufführung/Reproduktion/Interpretation.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195

Allgemeinheit und Allgültigkeit der Musik implizieren ein Mehr des Kunstwerks 
vor jeder einzelnen Interpretation. Dieses Mehr ergibt sich aus der konkreten inter-
nen Weise des ästhetischen Zusammenhängens der Elemente, der musikalischen 
Konstruktion.46 Die Musik organisiert in ihren Strukturen (syntaktische Muster, 
formale Beziehungen, Perioden, Variationen, Wiederholung etc.) Zeit und rhyth-
misiert sie ursprünglich.47 Schließlich ist Musik in Bezug auf Sichtbares weder 
darstellend noch mimetisch, weder abbildend (imitatio) noch repräsentierend, son-
dern ist mathematische Relation in zeitlicher Prozessualität. Allenfalls Gefühle, 
Stimmungen oder gar der „Wille“ – also Nichtsichtbares – können durch Musik 
dargestellt werden. Zudem wirkt Musik direkt auf den Leib und kann so dessen 
Empfindungen beeinflußen.

III

Nietzsche entwickelt in der Geburt der Tragödie eine dialektische Darstellung der 
Konfiguration von Apollo und Dionysus, die alles andere als klar ist. Einmal wer-
den sie als zwei „Triebe“ wahlweise der Kunst oder der Natur zugeschrieben, die 
der Künstler nur nachahmt. In dieser vorkünstlerischen Erläuterung wird Apol-
lo mit dem schönen Schein, der Traumwelt (cf. GdT/KSA I 26), einer „höhere[n] 
Wahrheit“ (GdT/KSA I 27) sowie dem unerschütterlichen Vertrauen in das principi-
um individuationis (cf. GdT/KSA I 28) identifiziert. Der schöne Schein der Traum-
welten ist analog zum apollinischen Schein der Kunst, der eigentlich bereits Schein 
des Scheins ist, denn die empirische Welt ist selbst bereits Erscheinung, Schein. 
Das Apollinische ist zudem an ein kontemplatives Schauen gebunden. Auf der an-
deren Seite wird das Urdionysische mit dem Grausen bzw. Irrewerden identifiziert, 
das einen „plötzlich“ ergreift, wenn „der Satz vom Grunde [...] eine Ausnahme zu 
erleiden scheint“ (GdT/KSA I 28), d.h. wenn der sokratische Erkenntnisanspruch 
an einem Phänomen zerbricht. Neben dieses Grausen tritt eine „wonnevolle Ver-
zückung“ beim Zerbrechen des principii individuationis im dionysischen Rausch; 
ein Moment der rauschhaften Versöhnung von Natur und Mensch; ein Zerbrechen 
der Alltagswelt und alltäglichen Individualität. Grausen, Verzückung und Versöh-
nung zusammen führen zu einem dionysischen Tanz, nachdem die Individuen in 
der Masse aufgegangen sind und „Gehen und Sprechen verlernt“ (GdT/KSA I 30) 
haben. Der Mensch in der urdionysischen Erfahrung ist selbst Kunstwerk, d.h. Pro-
dukt eines Schaffens und nicht autonom Schaffender: in der (ur-)dionysischen Er-
fahrung des Tanzens ist der „Mensch [...] nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk 
geworden“ (GdT/KSA I 30).48

Nietzsche beschreibt das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem al-
lerdings auch als einen Riß, der ursprünglich die Musik durchzieht: während in der 

46 Die Konstruktion fungiert als ein Gegenbegriff zur Inspiration.
47 Cf. Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und 

der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000), bes. S. 138 ff.
48 In diesem Punkt der Beschreibung ästhetischer Subjektivität ähnelt Nietzsches Ent-

wurf demjenigen von Schlegel. Cf. Kapitel 4/III dieser Arbeit.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196

dorischen Architektonik der Musik der Rhythmus dominiert, bringen Melos und 
Harmonie dionysische Elemente in die Musik. In der Fusion dieser drei Elemente 
der Musik, d.h. im „dionysischen Dithyrambus“, gilt es jetzt, „das Wesen der Natur 
symbolisch“, zum Beispiel in der „rhythmisch bewegende[n] Tanzgebärde“ aus-
zudrücken. Zugleich wachsen die „anderen symbolischen Kräfte, die der Musik, 
in Rhythmik, Dynamik und Harmonie“ (GdT/KSA I 33 f.) plötzlich ungestüm. 
Symbolisch ist die Darstellung deshalb, weil in ihr eine harmonische Einheit – eine 
Versöhnung – von apollinischen und dionysischen Elementen stattfindet.

Hiervon ausgehend orientiert Nietzsche die diversen Ebenen seiner Argu-
mentation am angeblichen Gegensatz apollinisch/dionysisch.49 Die folgende Re-
konstruktion versucht weitgehend, von allen geschichtlichen, geschichtsphiloso-
phischen, philosophie-, musik- und kunsthistorischen sowie ursprungstheore-
tischen Fragen abzusehen. Auf allen diesen Ebene bemüht Nietzsche die Pseudo-
dialektik von Apollo und Dionysus. Das „schwierige Verhältnis“ (wie Nietzsche 
selber sagt) von Apollo und Dionysus läßt nur eine Minimaldefinition zu: sie sind 
koextensiv und aufeinander angewiesen, d.h. es gibt sie nur gemeinsam. Nietzsche 
selbst gebraucht diese Differenz alles andere als konsequent, eine Analyse der Ver-
schiebungen dieser Dichotomie bleibt hier jedoch ausgespart. Diese Arbeit zielt 
vielmehr zunächst auf eine Erläuterung des internen Verhältnisses von Apollo und 
Dionysus ab (III). Im letzten Abschnitt dieses Kapitels (IV) wird es auf dreifache 
Art erläutert: zum einen in einer strukturellen Lesart, d.h. kunstwerkintern – etwa 
in der griechischen Tragödie oder in Wagners Opern; zum anderen in einer tempo-
ralen Lesart, die den Gegensatz auf doppelte Weise begreift: einerseits rezeptions-
ästhetisch und andererseits produktionsästhetisch.

Das interne Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem ist doppelt asym-
metrisch: auf der einen Seite entsteht das Apollinische erst als eine (abwehrende) 
Reaktion auf das Dionysische („Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben!“ (GdT/
KSA I 40)); auf der anderen Seite kann das Dionysische nur als Apollinisches er-
scheinen, und zwar zum einen faktisch und zum anderen, weil es als rein Dionysi-
sches unerträglich wäre („Die apollinischen Erscheinungen, in denen sich Dionysus 
objectivirt“ (GdT/ KSA I 64)). Historisch-gesellschaftlich erklärt dies die Genese 
der dorischen Kunst. Diese entstand als apollinische Abwehr eines ursprünglichen 
Einfalls des Dionysischen überall dort, „wo der erste Ansturm ausgehalten wur-
de“. Daher gleicht die dorische Kunst einem „fortgesetzte[n] Kriegslager des Apol-
linischen“, während „überall dort, wo das Dionysische durchdrang, das Apolli-
nische aufgehoben und vernichtet“ wurde (GdT/KSA I 41). Dieses Szenario wirft 
allerdings eine Reihe von Fragen auf. Ursprünglicher Einfall dionysischer Gewalt 

49 Nietzsche wendet die Differenz Apollo/Dionysus auf verschiedenen Ebenen an: in 
einer gesellschaftlichen Dialektik, als geschichtsphilosophisches Prinzip, als reale 
geschichtliche Abfolge kultureller Stufen. Er faßt sie als Kunsttriebe auf, verbindet 
sie mit einer Ursprungsthese über Kunst sowie mit einer Prophezeiung einer Wie-
dergeburt der Tragödie bei Wagner. Auch wird sie auf verschiedener Künste aufge-
teilt (Musik = dionysisch, Malerei = apollinisch) oder musikintern angewendet (auf 
verschiedene Musikarten und -instrumente, auf verschiedene Elemente der Musik). 
Schließlich wird sie auch rezeptionsästhetisch aufgefaßt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

in was? In eine ursprünglich harmonische apollinische Kultur? Einbruch der Bar-
baren und des Barbarisch-Dionysischen in die griechische Kultur? Einbruch des 
Melos und der Harmonie in die dorische Musik der Rhythmik? Einbruch des or-
giastischen Rausches und des Festes in die apollinisch-dorische Traumwelt?

Nietzsche erzählt die Dialektik von Dionysus und Apollo einerseits als pseu-
dohistorische Geschichte und andererseits als metaphysische Erzählung. Die Mög-
lichkeit der Differenz dieser beiden ineinander verwickelten Erzählungen liegt in 
der Territorialität oder Exterritorialität des Dionysischen. Einmal mehr beruht sie 
auf der metaphysischen Differenz von Außen und Innen. In der historischen Er-
zählung bricht das Dionysische von außen in eine ursprünglich apollinische Welt 
ein. Gegen das von außen kommende Dionysische der Barbaren und ihrer Feste 
errichtet die dorische Kunst ihre apollinische Abwehr, hinter der sie „eine Zeit lang 
völlig gesichert und geschützt“ war. Geschützt war bis zu dem historischen Punkt, 
an dem „endlich aus der tiefsten Wurzel des Hellenischen heraus sich ähnliche 
Triebe Bahn brachen“, auch wenn das barbarisch Dionysische und das griechisch 
Dionysische von vornherein durch eine „ungeheure Kluft“ geschieden sind, die im 
Grunde nicht zu überbrücken ist. Trotzdem kommt es zu einer „Versöhnung zweier 
Gegner“ – Apollo und Dionysus – (GdT/KSA I 32), die gemeinsam ein Kind zeu-
gen: die attische Tragödie und den dramatischen Dithyrambus (cf. GdT/KSA I 42). 
Diese Versöhnung beschreibt Nietzsche auch als „Ereignis“ (cf. GdT/KSA I 32).

Andererseits ist das Verhältnis der beiden „Kunsttriebe der Natur“ (GdT/KSA 
I 31) das von wechselseitigen Geburten, die die hellenische Kunstgeschichte her-
vorbringen. In dieser Lesart kommt das Dionysische nicht aus einem barbarischen 
Außen der griechischen Kultur, sondern ist ihr als ihr latenter Urgrund einge-
schrieben. Das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem läßt sich dann nur 
gleichursprünglich und ohne zeitliche Priorität denken. Auf der einen Seite ruht 
das Apollinische auf dem Dionysischen; Apollo kann nicht „ohne Dionysus leben“. 
Auf der anderen Seite droht das Dionysische stets damit, erneut in die apollinische 
Traumwelt einzubrechen. So steht am Anfang der griechischen Kultur nicht ein 
paradiesischer Zustand, sondern eine naive Kunst, die aus Abwehr gegen Dionysus 
ganz und gar apollinisch ist. Apollinische Reaktion bringt sowohl die Kunst hervor 
wie die olympische Götterwelt. Am Ursprung der Kultur – wenn es sich hier noch 
um einen einfachen Ursprung handelte – steht die silenische tragische Einsicht in 
die Nichtigkeit, den Schrecken und die Entsetzlichkeit des Daseins, nach der es 
besser sei, nicht zu sein, als ein menschliches Individuum zu sein (cf. GdT/KSA I 
35 f.). Die Kultur ist nichts anderes als die fortgesetzte Reaktion und die wiederkeh-
rende Sublimierung des Schreckens und Leidens an dieser unerträglichen diony-
sische Wahrheit. Die kulturelle Kunstpraxis ist die stete Produktion eines erlösen-
den Scheins als Reaktion auf ein Leiden oder einen Schrecken. Nietzsches These 
ist nicht, daß es auch Kunst gibt, die auf Schrecken und Leiden reagiert, sondern 
daß dies jedes gelungene Kunstwerk notwendig tun muß, weil dieses Leiden für 
den Menschen existentiell ist, denn es ist die Bedingung seines Daseins selbst.50 In 

50 Diese Nötigung zum erlösenden Schein durch die im Kunstwerk zugleich vergessen-
de Qual hat Adorno als Verrat des ästhetischen Scheins am realen Leiden der Welt 
historisiert und der Kulturindustrie als Schuld angelastet.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198

dieser Einsicht wurzelt die apollinische Scheinwelt, die so quasi im Dienste des Le-
bens kraftvolle Illusionen schafft, eine Welt, in deren „triumphirende[m] Dasein[] 
[...] alles Vorhandene vergöttlicht ist, gleichviel ob es gut oder böse ist“ (GdT/KSA 
I 35). Das Apollinische ist daher eine Art Schleier vor der dionysischen Einsicht in 
die Abgründigkeit des Daseins und kehrt so die silenische Weisheit – daß es besser 
sei, nicht zu sein, als zu sein – um. Insofern ist der apollinische Kunsttrieb der Va-
ter der olympischen Welt, die den Schrecken des Daseins überwindet, verhüllt und 
dem Anblick entzieht. Der Schrecken gebiert den apollinischen Schönheitstrieb so 
„wie Rosen aus dornigem Gebüsch hervorbrechen“ (GdT/KSA I 36). Die apolli-
nisch-dionysische Kunst kann so einen metaphysischen Trost spenden, indem sie 
nämlich zeigt, „dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der Er-
scheinungen unzerstörbar mächtig und lustvoll sei“ (GdT/KSA I 56). Als Darstel-
lung einer Wahrheit über das Leben begegnet die Kunst einem drohenden Nihilis-
mus, einer buddhistischen Willensverneinung (z.B. à la Schopenhauer) und einem 
Ekel vor der alltäglichen Wirklichkeit, den sie allerdings selbst erst erzeugt, da an-
scheinend nur die Kunst den Blick in die dionysische Wahrheit über die alltägliche 
Wirklichkeit organisieren kann. Die Kunst vermag aber auch den „Ekelgedanken 
über das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit 
denen sich leben lässt“, nämlich dem Erhabenen und dem Komischen (GdT/KSA 
I 57). Da der wahre Quell des Leidens gerade Leiden an der Individuation und 
der Zerstückelung des Dionysus ist („Aus dem Lächeln dieses Dionysus sind die 
olympischen Götter, aus seinen Thränen die Menschen entstanden“ (GdT/KSA I 
72))51, erhält die Kunst „die freudige Hoffnung, dass der Bann der Individuation zu 
zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit“ als einer dritten 
Wiedergeburt des Dionysus (GdT/KSA I 73). Diese Lesart ist metaphysisch, weil 
die Kunst eine höhere Wahrheit artikuliert und weil hier ein teleologisches Modell 
der Geschichte vorausgesetzt ist.

In den apollinischen „Wahnvorspiegelungen und lustvollen Illusionen“, die die 
Natur hervorbringt, um das Leiden am Dasein zu erlösen, zeigt sich ein Selbstver-
hältnis des Willens52, wie Nietzsche in Anspielung auf Schopenhauer sagt: „In den 
Griechen wollte der ‚Wille‘ sich selbst, in der Verklärung des Genius und der Kunst-
welt, anschauen“ (GdT/KSA I 37). In diesem anschauenden Selbstverhältnis des 
Willens gründet die Schönheit der Kunst wie der olympischen Welt. Dieses anschau-
ende Selbstverhältnis gründet in der „metaphysischen Annahme“, „dass das Wahr-
haft-Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich 
die entzückende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlösung braucht“ 
(GdT/KSA I 38). Dieser Schein wird „als ein fortwährendes Werden in Zeit, Raum 
und Causalität, mit anderen Worten, als empirische Realität“ empfunden. Realität, 
Welt und empirisches Dasein gründen in der „in jedem Moment erzeugte[n] Vorstel-

51 Nietzsche faßt die Differenz von Apollinisch und Dionysisch auch als Differenz zwei-
er Kunstwelten, nämlich der Plastik und der Musik.

52 Es ist natürlich die Frage, wie sich diese Bestimmung zu derjenigen Schlegels verhält, 
nach der das ästhetische Subjekt ein Selbstverhältnis der herstellenden Kraft ist. Wie 
verhalten sich also Nietzsches „Wille“ und Schlegels „Kraft“ zueinander? Auf diese 
Frage habe ich keine gute Antwort.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199

lung des Ur-Einen“. Gegenüber diesem empirischen Schein verhält sich der Traum 
als Schein des Scheins. Das „Depotenziren des Scheins zum Schein“ eröffnet die 
apollinische Kultur und die naive Kunst. Der Schein ist zum einen dionysischer „Wi-
derschein des ewigen Widerspruchs, des Vaters der Dinge“, zum anderen aus diesem 
Schein gewonnene Vision einer „neue[n] Scheinwelt“ des Apollinischen. Dionysus 
und Apollo ernötigen sich wechselseitig, sie haben eine „gegenseitige Nothwendig-
keit“ (GdT/KSA I 39). Die Welt hat die Qual nötig, „damit durch sie der Einzelne zur 
Erzeugung der erlösenden Vision gedrängt werde“ (GdT/KSA I 39).

Reformulieren läßt sich die Differenz von Apollinischem und Dionysischem 
als darstellungsinterne Differenz von (sinnlich-schöner) Erscheinung und dem 
durch die formale Anordnung des Materials in dieser Erscheinung Erscheinenden. 
Die dionysische Destruktion apollinischer Zeichenhaftigkeit zeigt an sich den Täu-
schungs- und Erscheinungscharakter der Kunst selbst. Während das Apollinische 
eine lustvolle Täuschung über die dionysisch-tragische Einsicht der Nichtigkeit 
der Individualität und des wissenschaftlich-rationalen Zugangs zum Sein ist, ent-
stammt das Dionysische aus der Ent-täuschung über das Apollinische, in der dieses 
als (Kultur-)Lüge, Illusion oder anthropomorphe Fiktion destruiert wird. Das Dio-
nysische entsteht als Destruktion alltäglicher Sinnzusammenhänge, als Scheitern 
rationalistischer Wissenschaft und als Erfahrung der Auflösung der Individualität. 
Die ästhetische Lust am Dionysischen ist „Lust an der Destruktion“ (TuF 240). Das 
Dionysische ist sinnverwirrend und -suspendierend, während das Apollinische 
sinnstiftend und ordnend ist. Ihrem Verhältnis entspricht daher auch die Dialektik 
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung, die hier schon im Kunstwerk selbst 
angelegt scheint. In der apollinisch-dionysischen Kunst (ver)sucht Nietzsche, Er-
habenes und Schönes in der Kunstrezeption selbst zu integrieren.53 Die ästhetische 
Erfahrung impliziert sowohl Lust am schönen Schein wie erhabene Lust an des-
sen Zerstörung. Das Apollinische läßt sich auch als dreistellige Relation erläutern: 
schön ist eine Entsprechung von Betrachter, Bild und Welt (cf. TuF 242)54, während 
das Dionysische nicht höhere metaphysische Wahrheit über das Wesen des Seins 
ist, sondern Wahrheit über die Fiktionalität des schönen Scheins und der durch 
Schönheit gegründeten Übereinstimmung von Subjekt und Welt (cf. TuF 244). 
Dies wäre eine nichtmetaphysische Lesart der dionysischen Wahrheitserfahrung, 
da diese keine Metawahrheit über das Wesen des Seins, sondern Wahrheit über 
den (negativen) Weltbezug des Subjekts ist.55 Das Schöne fungiert dann als ideo-

53 Cf. Norbert Bolz: Die Verwindung des Erhabenen – Nietzsche (in: Christine Pries 
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169).

54 Cf. Friedrich Nietzsche: KSA VI 123: „Im Grunde spiegelt sich der Mensch in den Din-
gen, er hält Alles für schön, was ihm sein Bild zurückwirft“. Allerdings kann auch die 
Darstellung von nicht Schönem – also Häßlichem, Schmerz, Leiden etc. – dieser Rela-
tion entsprechen. Die Kunst ist nicht auf die Darstellung des Schönen eingeschränkt.

55 Allerdings faßt Nietzsche den dionysischen Wahrheitsbegriff sehr weit. Unter an-
derem ist er Erkenntnis über die Fiktionalität der (apollinischen) Individualität; Er-
kenntnis des wahren Menschen (cf. GdT/KSA I 58); Erkenntnis über den illusorischen 
Charakter der Kultur als die sich als die Realität gebende Kulturlüge (cf. GdT/KSA I 
58) oder über empirische Alltagsrealität; Kritik an der wissenschaftlichen Erkenntnis 

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200

logische Verkennung einer eigentlichen Nicht-Entsprechung von Subjekt und Welt, 
die (nämlich die Verkennung) im Dionysischen dekonstruiert wird. Diese Ideologie 
des Schönen – die Illusion einer Harmonie von Subjekt und Welt – scheint unserem 
Alltag bzw. der rationalistischen Kultur notwendig zu inhärieren, so daß wir die 
apollinisch-dionysische Kunst brauchen, um uns der Fiktionalität der geglaubten 
metaphysischen Fundamente unserer rationalistischen Kultur und unserer Welt je 
wieder bewußt zu werden. Hier erscheint es also so, als wäre unser Alltag notwen-
digerweise rationalistisch geprägt (cf. S. 182 dieser Arbeit). Versteht man die Dif-
ferenz Dionysus/Apollo als die zweier Reflexionsformen, so kann man von einer 
dionysischen „depotenzierenden Reflexion“ und einer „begründenden Reflexion“ 
(TuF 236) sprechen. Dem entspricht meine Unterscheidung von verunsichernder 
Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung. Auf einer künstlerischen 
Ebene bezeichnet Apollo die Form, Distanz, Begrenzung und alltägliche Bestäti-
gung, also Sinnverdichtung. Das Dionysische dagegen bezeichnet ein Ausbrechen 
aus der festgefügten Welt des Sinns und ein Sich-verlieren im Nichtsinn, ist also 
Sinnsubversion. Die dionysische Metawahrheit ist Wahrheit über den illusionären 
Charakter der apollinischen Darstellung, bleibt aber in der Bedingung ihrer Mög-
lichkeit vollständig an die apollinische Darstellung gebunden (wie die Ironie bei 
Schlegel). Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer 
Selbstdestruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die äu-
ßere Ironie bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhängiges 
Selbstunterlaufen der Fiktionalität des schönen Scheins apollinischer Darstellung 
bzw. von Texten, z.B. durch die formale Anordnung des Materials. Die Dialektik von 
Apollinischem und Dionysischem als Feststellen im Schein und dessen Destruktion 
ähnelt strukturell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie 
bei Schlegel. Feststellen in einem Werk und dessen Destruktion, Schaffen und Zer-
stören sind alle Teil eines künstlerischen Urprozesses. Auf der depotenzierenden 
Reflexion dionysischer Kunst soll sich laut Nietzsche eine zu schaffende „Kultur 
der Freiheit“ gründen. Nietzsches Theorie der Kunst zielt so auf eine normative und 
kritische Theorie der Kultur (cf. TuF 238).

Hier zeigt sich eine basale Ungleichzeitigkeit von Apollinischem und Dionysi-
schem: während das Apollinische in der Präsenz einer (schönen) Darstellung – ei-
nes Bildes – besteht, zu der sich der Rezipient kontemplativ-anschauend verhält, 
ist das Dionysische immer nur vor oder nach dem Apollinischem. Es ist zugleich 
aber nur in dieser apollinischen Perspektive überhaupt zugänglich: als rückpro-
jizierter Urzustand oder als zukünftige Wirkung – also in der Rezeption – der 

(das dem rationalistischen Erkenntnissubjekt (Sokrates) Nichtverständliche ist nicht 
zugleich das Unverständige (cf. GdT/KSA I 96)); Erkenntnis über die Grausamkeit 
(cf. GdT/KSA I 56) bzw. geschlechtliche Allgewalt (cf. GdT/KSA I 58) der Natur; 
Erkenntnis über das unzerstörbare Leben und Bewußtsein einer ursprünglichen oder 
zugrundeliegenden Einheit, die verloren ist und die die Kunst wiederherstellen kann 
oder soll (cf. GdT/ KSA I 58); Erkenntnis über die Grausamkeit der Weltgeschichte 
(cf. GdT/KSA I 56); Erkenntnis über die Gottesnähe des Menschen bzw. seine Er-
habenheit (Anteil des Künstlers bzw. echten Zuhörers an einer ursprünglichen Zeu-
gungslust) und Erkenntnis über Ding an sich vs. Erscheinung (cf. GdT/KSA I 59).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201

Wagneropern. Der rückprojizierte dionysische Urzustand wird bei freundlicher 
Lesart – wenn man Nietzsche mit charity liest, wie Fietz dies tut – als ursprüng-
liche Differenz oder ewiger Widerspruch begreifbar. Bei weniger freundlicher 
Lesart ist der Urzustand jedoch auch als harmonische Einheit eines „Ur-Einen“, 
eines selbstpräsenten Ursprungs oder als Verschmelzungserfahrung von Künst-
ler und dem „wahrhaft einen“ Subjekt interpretierbar. Nietzsche selbst legt sich 
in der Doppelung seiner Formulierungen nicht fest, oder besser: die Unklarheit 
ist der Übernahme Schopenhauerischer Metaphysik und Terminologie geschul-
det, etwa der Dichotomie von Willen und seiner Objektivation in der Vorstellung. 
Dann stünde einer metaphysischen Lesart – Metaphysik des Ursprungs als Ein-
heit – eine dekonstruktive Lesart – am Anfang steht eine ursprüngliche Differenz, 
die nicht einfach anfänglich sein kann – entgegen. Die Entscheidung der Frage, 
welche Lesart die richtige ist, soll hier dahingestellt bleiben.

Faßt man die Darstellung als apollinisch auf, das in ihr Erscheinende als dio-
nysisch, so stellt sich die Frage, was indirekt in dem selbstinszenierten Scheitern 
der apollinischen Erscheinung zur Darstellung gelangt. Es ist weder das tropolo-
gische System der Sprache (wie bei de Man) noch eine ursprünglich-herstellende 
Kraft (wie die Poesie bei Schlegel), sondern eine Mischung aus Wahrheitserfah-
rung (Wahrheit über den fiktiven Charakter der apollinischen schönen Bilderwelt), 
schmerz- und lustvoll erfahrener Destruktion der Individualität des Künstlers und 
der alltäglichen Sinnzusammenhänge, orgiastischem Rausch und sich objekti-
vierendem Willen (im Anschluß an Schopenhauer). Im Anschluß an Fietz ließe 
sich auch die Signifikanz, das Zeigen der Zeichenhaftigkeit, als in der apollini-
schen Darstellung erscheinende dionysische ‚Wahrheit‘ auffassen, die zugleich ein 
Zeigen der im Kunstwerk operierenden Kraft ist. Die Signifikanz wäre dann das 

 der musikalischen Darstellung und erschiene mittels Selbstdestruk-
tion des Apollinischen. In jedem Fall ist die durch die Kunst vermittelte Wahrheit 
eine durch das Apollinische im Kunstwerk hergestellte Wahrheit, sie ist innerhalb 
des Kunstwerks nur eine rhetorische Metapher, die der Künstler produziert.

Es ist augenscheinlich, daß bei Nietzsche Wahrheit und Schönheit – gegen 
die Tradition des Deutschen Idealismus – auseinandertreten. Die Gleichung von 
Wahrheit und Schönheit wird in sich fraglich: die dionysische Wahr- oder Weis-
heit ist nicht schön, sondern schrecklich und unerträglich, da sie die Wahrheit 
über die Nicht-Entsprechung von menschlicher Welt und Sein des Seienden zu 
Tage fördert. Die apollinische Bilderwelt täuscht über diese unerträgliche „diony-
sische“ Wahrheit mit Hilfe des schönen Scheins hinweg, womit eine Konzeption 
des schönen Scheins als Gegenteil der Wahrheit, also Schönheit als (notwendige) 
Lüge, formuliert wird. Damit sind bereits die moralischen Werte von Wahrheit und 
Lüge umgedreht: da die Wahrheit (1) (als reale Nicht-Korrespondenz von Subjekt 
und Welt) unerträglich ist, kann nur die über diese hinweglügende Schönheit die 
menschliche Welt stabilisieren, indem sie die Konventionen erfindet, die wieder-
um Wahrheit (2) (qua Konvention) verbürgen. Hier zeigt sich zugleich die Diffe-
renz der ästhetischen Wahrheitserfahrung bei Nietzsche zu derjenigen Baumgar-
tens. Während Baumgarten verworrene Erkenntnisse und dunkle Empfindungen 
in eine Ästhetik als verlängerter Erkenntnistheorie integriert, ist bei Nietzsche die 

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202

ästhetische Wahrheitserfahrung eine vom Kunstwerk produzierte Metaerfahrung 
über die Fiktionalität anthropomorpher und rationalistischer Metaphysik.

Es sei noch festgehalten, daß Nietzsche insgesamt drei Kunstarten unterschei-
det (auch wenn er diese Unterscheidung nicht konsequent durchhält): es gibt erstens 
rein apollinische – d.h. bildhafte – Kunst (Plastik, Epik, Malerei), deren Medium 
das in der Zeit festgestellte Bild ist und deren Rezeption in einer Kontemplation be-
steht. Zweitens eine – heftig kritisierte –  sokratische Kunst, die individualistisch, 
rationalistisch und die Realität abbildend ist.56 Sokratische Kunst beschränkt das 
– und sich auf das – Apollinische, weil es das Dionysische vergißt oder verdrängt.57

Drittens schließlich die apollinisch-dionysische Kunst (Lyrik, Musik), die etwas an 
sich Nichtsichtbares zum Ausdruck bringt. Apollinisch-dionysische Kunst sind der 
Dithyrambus, eine bestimmte Lyrik, Gedichte, die Opern Wagners und die ältere 
attische Tragödie. Eine rein dionysische Kunst ist unmöglich, da rein dionysisch 
nur die Verausgabung einer rauschhaften Orgie sein kann, der Künstler aber nur 
in der Distanz zum Rausch bzw. dionysischen Zustand produktiv sein kann. Die 
Grenzziehungen zwischen diesen drei Kunstarten sind wahrscheinlich nicht streng 
durchzuhalten, da Nietzsche sie im Durchgang seines Textes selber verschleift. 
Man kann daher auch wie Paul de Man davon sprechen, daß „immer dann, wenn 
eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, Apollon und Sokrates 
vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind, und daß es unmöglich ist, 
eine zu erwähnen, ohne auch die anderen miteinzubeziehen“ (AL 124).58

56 Als Hauptvertreter und Begründer dieses „ästhetischen Sokratismus“ erscheint Eu-
ripides. Dieser habe den Alltagsmenschen und Zuschauer auf die Bühne gebracht 
(cf. GdT/KSA I 76) und auf der Bühne einfach die Realität abgebildet. Zugleich habe 
er den Zuschauer in eine beurteilende Instanz verwandelt (cf. GdT/KSA I 78). Das 
dramatisierte Epos von Euripides bleibt rein apollinisch und erhält als episch-apol-
linische Kunst jederzeit die anschauende Distanz bei, die in der dionysisch-apolli-
nischen Kunst verschwindet (cf. GdT/KSA I 83). Statt apollinischer Anschauungen 
und dionysischer Entzückungen biete Euripides lediglich „paradoxe Gedanken“ und 
„feurige Affekte“ (GdT/KSA I 84). Alles muß „verständig sein, um schön zu sein“. 
Nietzsche kritisiert die Elemente der Euripidischen Dramen: den Prolog als „rationa-
listische Methode“, das Erzeugen von Pathos und den deus ex machina (GdT/KSA I 
85 f.). Nietzsches Kritik der rationalistischen Ästhetik, wie sie Euripides angeblich 
begründet, ist also bloß eine Wiederholung der die Ästhetik gründenden Kritik am 
Rationalismus, d.h. Nietzsche wiederholt die Kritik Baumgartens an Descartes inner-
halb der Ästhetik selbst (Re-entry der metaphysischen Deutung der Differenz Ratio/ 
Sinnlichkeit auf der Seite der Ästhetik), wobei des Subjektive (=Ästhetische) in der 
Kunst jetzt zunächst der „Instinkt“ ist (cf. KSA I, S. 540 ff.). Beim späteren Nietzsche 
ist es dann der Leib bzw. dessen Triebe.

57 Es ist aber die Frage, inwieweit sich die von Nietzsche behauptete Differenz von apol-
linischer und sokratischer Kunst angesichts dieser Bestimmung noch halten läßt.

58 Eine ironische Pointe der Geburt der Tragödie liegt darin, daß der Text sich exakt der 
narrativen und dramaturgischen Muster bedient, die er selbst in der „sokratischen“ 
Kunst denunziert, wie dies de Man gezeigt hat. Es ist eine sokratische Ironie, die es er-
möglicht, das gesamte Wertesystem umzudrehen. Der denunzierte Sokrates wäre der 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203

IV

Im folgenden werde ich das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem auf 
dreifache Weise erläutern: erstens als temporale Bestimmung in der Perspektive 
einer Produktionsästhetik, zweitens als strukturelle Bestimmung innerhalb von 
Kunstwerken und drittens wiederum temporal als rezeptionsästhetische Wirkung 
von apollinisch-dionysischer Kunst. Daran schließt viertens eine Erläuterung äs-
thetischer Subjektivität im Rahmen einer Ästhetik des Spiels an.

Das ästhetische Subjekt tritt in der Geburt der Tragödie an zwei Positionen in 
Erscheinung: zum einen als Kunstrezipient in dem Antagonismus von „ächtem“ 
Zuhörer und sokratischem Kunstkritiker59, zum anderen als künstlerisch tätiges 
Subjekt. Das ästhetische Subjekt ist bei Nietzsche nicht das der Poesie wie bei 
Schlegel, sondern das der Musik und der Lyrik, und zwar eher in der Rezeption 
als der Produktion. In der Tat scheint Nietzsche Rezipienten und Komponisten 
bzw. komponierende Tätigkeit in eins zu setzen60 – eine problematische Konfi-
guration, wie schon Heidegger bemerkte. Diese Arbeit geht davon aus, daß apol-
linische und dionysische Elemente nicht nur in jedem gelungenem Kunstwerk, 

Statthalter einer metafigurativen Ironie Nietzsches, der Tatsache, daß man Wissen-
schaft – z.B. Philologie – braucht, um Wissenschaft kritisieren zu können. Indem man 
voraussetzt, was man denunziert. – Die Bemerkung de Mans läßt sich in der Tat auch 
für die Kultur plausibilisieren: „je nach der Proportion der Mischungen haben wir eine 
vorzugsweise sokratische oder künstlerische oder tragische Cultur: oder wenn man 
historische Exemplificationen erlauben will: es giebt entweder eine alexandrinische 
oder eine hellenische oder eine buddhaistische Cultur“ (GdT/KSA I 116).

59 Nietzsche kritisiert den (rationalistischen) urteilenden Zuschauer der Tragödie. Der 
echte Zuschauer ist weder der „ewig Hungernde“ noch der lust- und kraftlose Kri-
tiker (cf. GdT/KSA I 120). Nach Nietzsche hat sich der Zuschauer aller Kritik und 
allen Urteilens zu entheben: er muß alle theoretischen, praktischen und ästhetischen 
Urteile suspendieren, um in der Verschmelzung mit dem schaffenden Ursubjekt die 
dionysische Wahrheit und ihren metaphysischen Trost zu spüren. Also kein Urteil, 
weder des Geschmacks noch über die Schönheit, denn die Kategorie des Schönen 
macht nur in der apollinischen Kunst – Epik, Malerei und Plastik – Sinn, nicht aber 
in der apollinisch-dionysischen Musik. Damit ist zugleich die anthropologische Be-
stimmung des Menschen als nach Erkenntnis Hungerndem fragwürdig geworden, 
dem in der Kunstrezeption die Position des rationalistischen Kritikers entspricht (cf. 
GdT/KSA I 120 u. 146). Cf. zum Kritiker als Signum der Moderne auch die Zwei-

te Unzeitgemäße Betrachtung (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 

15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988, Band I, S. 243-334).

60 Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Bän-

de, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 
u. 1988, Band VI, S. 9-53): „[...] diese Musik [gemeint ist Bizets Carmen, J.S.] nimmt 
den Zuhörer als intelligent, selbst als Musiker [...]. Ich vergrabe meine Ohren noch 
unter diese Musik, ich höre deren Ursache. Es scheint mir, dass ich ihre Entstehung 

erlebe [...]“ (l.c., S. 14/Hervorhebungen von mir, J.S.).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204

sondern auch im Prozeß der Kunstproduktion wie der -rezeption zu finden sind.
1. Produktionsästhetische Erläuterung. Zu den apollinisch-dionysischen Kunst-

trieben der Natur verhält sich der Künstler nachahmend. Er kann sowohl „apolli-
nischer Traumkünstler“ wie „dionysischer Rauschkünstler“ sein oder aber beides 
zugleich. Letzteres in dem Moment, in dem er entweder griechische Tragödien 
oder Wagneropern verfaßt oder Lyriker ist:

„Die Dichtung des Lyrikers kann nichts aussagen, was nicht in der ungeheuersten Allge-
meinheit und Allgültigkeit bereits in der Musik lag, die ihn zur Bilderrede nöthigte. Der 
Weltsymbolik der Musik ist eben deshalb mit der Sprache auf keine Weise erschöpfend bei-
zukommen, weil sie sich auf den Urwiderspruch und Urschmerz im Herzen des Ur-Einen 
symbolisch bezieht, somit eine Sphäre symbolisirt, die über alle Erscheinung und vor aller 
Erscheinung ist. Ihr gegenüber ist vielmehr jede Erscheinung nur Gleichniss: daher kann 
die Sprache, als Organ und Symbol der Erscheinungen, nie und nirgends das tiefste Innere 
der Musik nach Aussen kehren, sondern bleibt immer, sobald sie sich auf Nachahmung der 
Musik einlässt, nur in einer äusserlichen Berührung mit der Musik [...].“ (GdT/KSA I 51)

Das ist die Geburtsstunde des „dithyrambische[n] Dionysusdiener[s]“ als des er-
sten Künstlers, der zu jener „Höhe der Selbstentäusserung“ gelangen muß, die 
„in jenen Kräften sich symbolisch aussprechen will“. Eine Aussprache, die aller-
dings nur „von Seinesgleichen verstanden“ wird (GdT/KSA I 34). In diesem diony-
sischen Zustand ist der Mensch „nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden: 
die Kunstgewalt der ganzen Natur, zur höchsten Wonnebefriedigung des Ur-Ei-
nen, offenbart sich hier unter den Schauern des Rausches“ (GdT/KSA I 30).61 Als 
Künstler wiederum sinkt er „einsam und abseits“ von der dionysischen Trunken-
heit nieder und träumt jetzt einen apollinischen Traum. Der Künstler muß also 
gerade der urdionysischen Orgie und damit dem unreflektierten Rausch den Rük-
ken kehren, also eine Distanz vor dem unmittelbaren Erleben des Dionysischen 
einnehmen. Die ästhetische Urerfahrung ist also nicht identisch mit einer diony-
sischen Rauscherfahrung, sondern muß anders beschrieben werden. Der vorgän-
gige dionysische Zustand im künstlerischen Produktionsprozeß ist der einer Beja-
hung der Depotenzierung des schönen Scheins als dionysische Destruktionserfah-
rung durch das Subjekt. Nietzsche beschreibt das ästhetische Subjekt als Künstler 
der Musik und der Lyrik – das durch eine Kluft vom Epiker und Plastiker getrennt 
ist – als Ineinanderspielen dreier Zustände und als dreistufige Erfahrung. Auf ei-

61 Heidegger schreibt: Der „Rausch als Gefühlszustand sprengt gerade die Subjektivi-
tät des Subjektes. Im Gefühl-haben für die Schönheit ist das Subjekt über sich hin-
aus gekommen, also nicht mehr subjektiv und Subjekt. Umgekehrt: die Schönheit 
ist kein vorhandener Gegenstand eines bloßen Vorstellens; als das Bestimmende 
durchstimmt sie den Zustand des Menschen. Die Schönheit durchbricht den Kreis des 
weggestellten, für sich stehenden ‚Objektes‘ und bringt dieses in die wesenhafte und 
ursprüngliche Zugehörigkeit zum ‚Subjekt‘. Der ästhetische Zustand ist weder etwas 
Subjektives noch etwas Objektives. Die beiden ästhetischen Grundworte Rausch und 
Schönheit benennen in derselben Weite den ganzen ästhetischen Zustand und das, 
was in ihm sich eröffnet und ihn durchherrscht“ (N I 124).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205

nen Moment dionysischer Depotenzierung folgt als Reaktion erst ein musikali-
scher Zwischenzustand und dann eine apollinische Bilderflut. Depotenziert wird 
die Individualität des ästhetischen Subjekts, „weil wir den subjectiven Künstler nur 
als schlechten Künstler kennen und in jeder Art und Höhe der Kunst vor allem und 
zuerst Besiegung des Subjectiven, Erlösung vom ‚Ich‘ fordern, ja ohne Objectivi-
tät, ohne reines interesseloses Anschauen nie an die geringste wahrhaft künstleri-
sche Erzeugung glauben können“ (GdT/KSA I 42 f.).

Im Anschluß an Schiller beschreibt Nietzsche die erste Stufe des produktions-
ästhetischen Geschehens – in diesem Fall der Dichtung – als eine „musikalische 
Stimmung“, in der der Lyriker „zuerst, als dionysischer Künstler, gänzlich mit dem 
Ur-Einen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden“ ist. In einem sekun-
dären Prozeß „producirt [der Lyriker] das Abbild dieses Ur-Einen als Musik“. Der 
„bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik“ wird wieder-
um als gleichnissartiges Traumbild sichtbar und erzeugt eine „zweite Spiegelung“. 
In diesem dionysischen Prozeß hat der Künstler seine Subjektivität aufgegeben 
und versinnlicht den „Urwiderspruch und Urschmerz“, den Abgrund des Seins, 
in einer apollinischen Traumszene aus dionysisch-musikalischer Verzauberung, in 
der gleichsam „Bilderfunken“ als lyrische Gedichte entstehen (cf. GdT/KSA I 44).62

Wesentlich ist hier die Sekundarität des Bildes gegenüber der nichtsichtbaren Mu-
sik, die unmittelbar nach dieser Passage zu einer Abqualifizierung des Plastikers 
und des Epikers dient, die „in das reine Anschauen der Bilder versunken“ sind.63

Am Anfang ist nicht das Bild – d.h. in der Sprache nicht die Metapher –, sondern 
eine Erfahrung der Entgrenzung und individuellen Aufgabe als Bedingung künst-
lerischen Schaffens. Die daraus resultierende Kunst ist im strikten Sinne weder 
nachahmend noch abbildend, weder imitatio noch  im Bezug auf die sicht-

62 Auch der Lyriker kann dionysischer Künstler sein. Statt zuerst eine Abfolge von Bil-
dern zu sehen, schafft der Lyriker qua seiner Identität mit dem Musiker als diony-
sischer Künstler: „Er ist zuerst, als dionysischer Künstler, gänzlich mit dem Ur-Ei-
nen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden und producirt das Abbild 
dieses Ur-Einen als Musik [...]; jetzt aber wird diese Musik ihm wieder wie in einem 
gleichnissartigem Traumbilde, unter der apollinischen Traumeinwirkung sichtbar. Je-
ner bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik mit seiner Er-
lösung im Scheine, erzeugt jetzt eine zweite Spiegelung, als einzelnes Gleichnis oder 
Exempel. Seine Subjektivität hat der Künstler bereits in dem dionysischen Prozess 
aufgegeben [...]“ (GdT/KSA I 44).

63 Dazu im Widerspruch steht allerdings eine Passage, in der Nietzsche das „aesthetische 
Urphänomen“ des „ächten Dichters“ beschreibt, in dem die Metapher nicht rhetor-
ische Figur ist, „sondern ein stellvertretendes Bild, das ihm wirklich, an Stelle eines 
Begriffs, vorschwebt“ und das er anschaut. Also eine ursprüngliche Metaphorizität 
am Ursprung des Dichtens, die absolut im Widerspruch steht zu der Beschreibung ei-
ner ursprünglich bildlosen musikalischen Stimmung. Hier scheint die Metapher eine 
ursprüngliche Substitution des Begriffs durch das Bild zu implizieren (cf. GdT/KSA I 
60). In der mit Euripides identifizierten sokratischen Kunst ist die Metapher dagegen 
nur noch rhetorische Trope als Schmuck (cf. GdT/KSA I 81).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bare Welt64, sondern schafft erst selbst eine Welt aus der Erfahrung dionysischer 
Destruktion des Apollinischen oder der Depotenzierung des schönen Scheins.65

Die „Bilder des Lyrikers“ sind „nichts als er selbst und gleichsam nur verschiedene 
Objectivationen von ihm, weshalb er als bewegender Mittelpunkt jener Welt ‚ich‘ 
sagen darf: nur ist diese Ichheit nicht dieselbe, wie die des wachen, empirisch-re-
alen Menschen“ (GdT/KSA I 45). In der ästhetischen Erfahrung kommt es zu einer 
Auflösung des Subjekts und der Subjekt/Objekt-Relation:

„Wir behaupten vielmehr, dass der ganze Gegensatz, nach dem wie nach einem Werth-
messer auch noch Schopenhauer die Künste einteilt, der des Subjectiven und des Objecti-
ven, überhaupt in der Ästhetik ungehörig ist, da das Subjekt, das wollende und seine egois-
tischen Zwecke fördernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ursprung des Kunst ge-
dacht werden kann. Insofern aber das Subject Künstler ist, ist es bereits von seinem in-
dividuellen Willen erlöst und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine 
wahrhaft seiende Subject seine Erlösung im Scheine feiert. [...] wohl aber dürfen wir von 
uns selbst annehmen, dass wir für den wahren Schöpfer derselben [der Kunstwelt, J.S.] 
schon Bilder und künstlerische Projectionen sind und in der Bedeutung von Kunstwer-
ken unsre höchste Würde haben – denn nur als ästhetisches Phänomen ist das Dasein 
und die Welt ewig gerechtfertigt: – während freilich unser Bewusstsein über diese unsre 
Bedeutung kaum ein andres ist als es die auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr 
dargestellten Schlacht haben. [...] Nur soweit der Genius im Actus der künstlerischen Zeu-

64 In der Frage der Abbildung in der Kunst gründet auch Nietzsches Kritik an der Re-
naissanceoper: Während diese immer nur die Suche nach äußerlichen Analogien in-
auguriert und eine schlechte abbildorientierte Tonmalerei hervorbringt, wird in der 
apollinisch-dionysischen Kunst „der Mythus [...] als ein einziges Exempel einer in’s 
Unendliche hinein starrenden Allgemeinheit und Wahrheit anschaulich empfunden“ 
(GdT/KSA I 112). Der Mythus – der hier eine Verbindung aus Mythologie und Fabel 
bezeichnet – wird aus der Musik geboren, eine Geburtsstunde, auf deren Wiederhol-
barkeit die ganze kunst- und philosophiegeschichtliche Metaphysik Nietzsches be-
ruht: die Möglichkeit einer Wiedergeburt der dionysisch-apollinischen Kunst durch 
Wagner (cf. GdT/KSA I 111/cf. auch GdT/KSA I 107). Nietzsches Polemik gegen 
die (Kultur der) Oper kulminiert in dem Vorwurf, diese habe den sprachlichen Text 
über die Musik bzw. den Kontrapunkt gestellt und diese dadurch zu einer Imitation 
sprachlicher Metaphorizität reduziert (cf. GdT/KSA I 123/ cf. auch GdT/KSA I 126). 
Die Oper beruht zudem auf der falschen Meinung, daß „eigentlich jeder empfindende 
Mensch Künstler sei“ (GdT/KSA I 124). Allerdings bringt Nietzsche an anderer Stelle 
Formulierungen, die die Tätigkeit des Rezipienten explizit in Analogie bringen zum 
kunstproduzierenden Subjekt (cf. Fußnote 60).

65 In der Götzen-Dämmerung spricht Nietzsche von der „Psychologie des Künstlers“, 
dessen „ästhetisches Thun und Schauen“ eine „physiologische Vorbedingung“ hat, 
den Rausch. Der Rausch ist ein „Gefühl der Kraftsteigerung und Fülle“, aus der her-
aus die Dinge „vergewaltigt“ werden, indem man sie idealisiert. Schaffen bezeichnet 
ein „ungeheures Heraustreiben der Hauptzüge“ (Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämme-

rung (Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 55-161), hier S. 116).

206 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207

gung mit jenem Urkünstler der Welt verschmilzt, weiss er etwas über das ewige Wesen 
der Kunst; denn in jenem Zustande ist er, wunderbarer Weise, dem unheimlichen Bild des 
Mährchens gleich, das die Augen drehn und sich selber anschaun kann; jetzt ist er zugleich 
Subject und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer.“ (GdT/KSA I 47 f./Her-
vorhebungen von Nietzsche)

Der lyrische Künstler ist also bereits nicht mehr das Individuum des Alltags, son-
dern „fühlt aus dem mystischen Selbstentäusserungs- und Einheitszustande eine 
Bilder- und Gleichniswelt hervorwachsen“ (GdT/KSA I 44), die nicht derjenigen 
des Epikers oder Plastikers entspricht. Die Bilder der Lyrikers sind vielmehr „Ob-
jectivationen“ einer „im Grunde der Dinge ruhenden Ichheit“, die nicht die des 
„wachen, empirisch-realen Menschen“ ist. In diesem Zustand ist der Künstler von 
seiner alltäglichen Subjektivität erlöst und „gleichsam Medium geworden, durch 
das hindurch das eine wahrhaft seiende Subjekt seine Erlösung im Scheine fei-
ert“. Dieses ästhetische Subjekt, das „im Actus der künstlerischen Zeugung mit 
jenem Urkünstler der Welt verschmilzt“ ist in diesem Zustande zugleich „Subjekt 
und Objekt, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer“ (GdT/KSA I 48). Wie 
ist dies zu verstehen? Das Dionysische ist hier sowohl die zuvor erlittene Gewalt 
einer Destruktion des Alltagsindividuum wie eine Lust an der künstlerischen Pro-
duktivität: „Was theilt der tragische Künstler von sich mit? Ist es nicht gerade der 
Zustand ohne Furcht vor dem Furchtbaren und Fragwürdigen, das er zeigt?“ (KSA 
VI 127). Auch bei Nietzsche zeigt sich also, was bereits bei Kant und bei Schlegel 
zu Tage trat: von ästhetischen Zuständen des Subjekts läßt sich nur reden, wenn 
man diese ambivalent beschreibt. Sie stehen in der Dialektik eines souveränen 
Mitspielens und Selbstbestimmens des Subjekts (fundierende Selbstbeschreibung) 
einerseits und der Aufgabe der Subjektivität zugunsten einer kräfteerfahrenden 
Medialität andererseits (subjektive Verunsicherung). Das ästhetische Subjekt ist 
paradoxerweise zugleich stärker und schwächer als das alltägliche Subjekt.

2. Die strukturelle Erläuterung des kunstwerkinternen Verhältnisses von Apol-
linischem und Dionysischem faßt beide als Elemente eines Kunstwerks – etwa der 
attischen Tragödie oder der Wagneroper – auf. In der attischen Tragödie gründet 
alles auf dem dionysischen Element des Satyrchors, der sich in Visionen „immer 
von neuem wieder in einer apollinischen Bilderflut entladet“. Das Drama ist „die 
apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen“ und ist als 
solches „Objectivation eines dionysischen Zustandes“, der nicht „apollinische Erlö-
sung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des Individuums und sein 
Einswerden mit dem Ursein“ darstellt (GdT/KSA I 62). Während also der Chor das 
dionysische Moment markiert, ist der Schauspieler und der Dialog apollinisches 
Moment (cf. GdT/KSA I 64). Das Apollinische entsteht als Maske der „Lichtbild-
erscheinungen des sophokleischen Helden“, die aus einem Blick ins „Innere und 
Schreckliche der Natur“ als Reaktion entsteht, der doch zugleich erst durch die 
Kunst zustande kommt. Das Apollinische der Kunst entsteht als Reaktion auf die 
dionysische Wahrheit (cf. GdT/KSA I 65). Die ästhetische Lust an der Tragödie folgt 
aus der vom Zuschauer erfahrenen oder erlebten Vernichtung des Heldens, durch 
die das Zerbrechen des Individuums zur Darstellung gelangt (cf. GdT/KSA I 108).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208

Die Musik bestimmt Nietzsche im Anschluß an Schopenhauer als unmit-
telbares Abbild des Willens selbst. Daher fällt die Musik aus der Kategorie des 
Schönen heraus: schön sind nur die apollinischen Elemente der Kunstarten und 
Kunstwerke (cf. GdT/KSA I 104/ cf. auch GdT/KSA I 127). Schön ist alles, was 
dem Menschen sein Bild zurückwirft und ihn sich spiegeln läßt („Im Grunde 
spiegelt sich der Mensch in den Dingen, er hält Alles für schön, was ihm sein Bild 
zurückwirft [...]“ (KSA VI 123)). Das ergibt eine dreistellige Relation: schön ist 
die Übereinstimmung vom Weltbild, Kunstwerk und Subjekt.

Apollinisches wie Dionysisches sind beide in einem Kunstwerk als Spiel von 
Erhaltung und Bestätigung der Regel und Transgression des Bestehenden (zugleich 
das Bestehende zerstörend und das Neue schaffend) wirksam. Das Apollinische 
zeigt sich so als das Erhaltende und Schöne, als Bestätigung der Regel und des 
Begriffs, während das Dionysische zerstörend, transgressierend, transzendierend 
ist und ein schöpferisches, produktives Moment bezeichnet, produktionsästhetisch 
also die Position des Genies.

Musik und Mythos sind in der dionysisch-apollinischen Kunst – also der at-
tischen Tragödie und der Opern Wagners – voneinander untrennbar. Die Musik 
gebiert den anschaubaren Mythos66 ebenso wie den individuellen tragischen Hel-
den: „Die Tragödie stellt zwischen die universale Geltung ihrer Musik und den 
dionysisch empfänglichen Zuhörer ein erhabenes Gleichniss, den Mythus“. Der 
Mythos „schützt uns vor der Musik“, die ohne Bild unerträglich wäre (GdT/KSA 
I 134), wie es etwa die Musik des dritten Aktes des Tristan wäre, wenn man sie 
als Symphonie hörte. Erst der apollinische Mythos und der individuelle Held ma-
chen sie erträglich. Umgekehrt verleiht die Musik dem Mythos eine metaphy-
sische Bedeutung, die er für sich allein nicht erreichen könnte. Aus der diony-
sischen Musik bricht „die apollinische Kraft“ hervor, die auf „Wiederherstellung 
des fast zersprengten Individuums gerichtet“ ist und jetzt eine wonnevolle Täu-
schung hervorbringt (GdT/KSA I 136). Das apollinische Gleichnisbild des Mythos 
„rettet“ uns vor „dem ungedämmten Ergusse des unbewußten Willens“, indem es 
uns der „dionysischen Allgemeinheit“ entreißt und für den individuellen Helden 
entzückt. Das Bild, der Begriff und die ethische Lehre konstituieren die apolli-
nische Täuschung, die Musik wäre Darstellung eines Bildes, während es sich doch in 
Wahrheit andersherum verhält und die Musik erst den Text und die Bildlichkeit aus 
sich erzeugt (cf. GdT/KSA I 137). Es scheint dann so, als ob „das Dionysische, im 
Dienste des Apollinischen, dessen Wirkungen zu steigern vermöchte“ (GdT/KSA I 
137). Die Wallungen des Willens sind gleichsam sichtbar geworden wie eine Fülle 
lebendig bewegter Linien und Figuren, die der Zuhörer vor sich sieht (cf. GdT/KSA 
I 140). In der „prästabilirten Harmonie“ zwischen Drama und Musik erreicht die 
Tragödie einen „sonst unzugänglichen Grad von Schaubarkeit“. Bühnenbild, Cha-
raktere, Text und Handlung bzw. Mythos sind bereits selbst Objektivationen oder 
Versinnlichungen der dionysischen Musik, die die direkte Einwirkung der Musik 
auf den Zuhörer oder -schauer abmildern und diese Musik erst erträglich machen.

3. Temporale Erläuterung der Relation Apollo/Dionysus als Rezeptionsver-

66 Unter Mythus versteht Nietzsche ein „zusammengezogene[s] Weltbild“ und eine „Ab-
breviatur der Erscheinung“ (GdT/KSA I 145).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209

hältnis. Die Wirkung der Tragödie bzw. Wagneroper liegt in der gleichnishaf-
ten Versinnlichung der Musik in sichtbaren Bildern – seien es im Drama selbst 
sichtbare auf der Bühne oder die im Rezipienten erzeugten. Der höchste Moment 
der dionysisch-apollinischen Kunst liegt in der Selbstverneinung des Apolli-
nischen, d.h. in der Vernichtung des individuellen Helden. Das zeichnet die apol-
linisch-dionysische Kunst vor der rein apollinischen Kunst (Epik, Plastik, etc.) 
aus, in der sich alles im schönen Schein bewegt und die in einem kontemplati-
ven Schauen rezipiert wird. Die Tragödie hingegen erhebt seine Zuschauer durch 
die Dialektik von apollinischer Versinnlichung und dionysischer Destruktion des 
schönen Scheins. Die Kräfteverhältnisse sind daher genau umgekehrt: der dio-
nysische Zauber, „der, zum Schein die apollinischen Regungen auf‘s Höchste 
reizend, [vermag] doch noch diesen Ueberschwang der apollinischen Kraft in 
seinen Dienst zu zwingen“. Der tragische Mythus „ist nur zu verstehen als eine 
Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmittel; er führt 
die Welt der Erscheinung an die Grenzen, wo sie sich selbst verneint und wieder 
in den Schooss der wahren und einzigen Realität zurückzuflüchten sucht“ (GdT/
KSA I 141). Es stehen hier also zwei Rezeptionsmodelle gegeneinander: zum ei-
nen eine kontemplative anschauliche Kunsterfahrung etwa der Plastik und eine 
Überwältigungserfahrung durch das Dionysische der Musik.

Die apollinische Täuschung schützt und rettet „vor dem unmittelbaren Einssein 
mit der dionysischen Musik“ (GdT/KSA I 150). Das Apollinische garantiert eine 
ästhetische Distanz zum Dionysischen, das als reines nicht zu ertragen wäre. Das 
Dionysische kann deshalb nicht direkt und unmittelbar wirken, weil seine Wirkung 
dann nicht mehr ästhetisch(-es Spiel) wäre, sondern reales Geschehen und damit 
so unerträglich wie die Objekte erhabener Natur, wenn keine Distanz zu ihnen be-
steht. Die apollinischen Gleichnisbilder scheinen „eben sowohl Etwas zu offenbaren 
als zu verhüllen“ oder anders: das Apollinische offenbart nur das verhüllte Diony-
sische. Das Dionysische fungiert als Statthalter einer ästhetischen Sehnsucht, näm-
lich „schauen zu müssen und zugleich über das Schauen hinaus sich zu sehnen“ 
(GdT/KSA I 150/ cf. GdT/KSA I 153) und markiert so einen Überschuß der Darstel-
lung über das Dargestellte, der analog ist zur Konzeption der Ironie durch Schlegel.

Nietzsche faßt die Frage nach der ästhetischen Wirkung der apollinisch-dio-
nysischen Kunst als Frage nach dem Verhältnis der Musik zu Bild und Begriff (cf. 
GdT/KSA I 104). Wir verstehen einerseits die Musik als die „Sprache des Willens 
unmittelbar“, indem wir sie „in einem analogen Beispiel uns“ verkörpern. Anderer-
seits „kommt Bild und Begriff unter der Einwirkung einer wahrhaft entsprechen-
den Musik, zu einer erhöhten Bedeutsamkeit“ (GdT/KSA I 107). Das musikalische 
Kunstwerk hat so eine doppelte Wirkung: die Musik reizt zum gleichnisartigen 
Anschauen der dionysischen Allgemeinheit und läßt sodann das gleichnisartige 
Bild in höchster Bedeutsamkeit hervortreten. In einer eher hermeneutischen Per-
spektive könnte man von einer Polysemie oder Dissemination der Musik sprechen, 
die hermeneutisch nie eingeholt werden kann, weil sie – z.B. durch ihre eigene 
semiotische Signifikanz – immer einen strukturellen Überschuß vor jedem Fest-
stellen eines Sinns markiert und produziert.

Das scheinbare Übergewicht des Apollinischen über das „dionysische Urele-

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

ment der Musik“ in der Oper ist eine Täuschung, denn die apollinische Fiktion 
wird „durchbrochen und vernichtet“. Die „Musik ist die eigentliche Idee der Welt, 
das Drama nur ein Abglanz dieser Idee“. Die Musik „redet“ aus dem Herzen der 
Welt (GdT/KSA I 138). Das Drama erreicht „als Ganzes eine Wirkung, die jen-
seits aller apollinischen Kunstwirkungen liegt“. In der „Gesammtwirkung der 
Tragödie erlangt das Dionysische wieder das Übergewicht“. Und

„damit erweist sich die apollinische Täuschung als das, was sie ist, als die während der 
Dauer der Tragödie anhaltende Umschleierung der eigentlichen dionysischen Wirkung: 
die doch so mächtig ist, am Schluss das apollinische Drama selbst in eine Sphäre zu drän-
gen, wo es sich selbst und seine apollinische Sichtbarkeit verneint. So wäre wirklich das 
schwierige Verhältniss des Apollinischen und des Dionysischen in der Tragödie durch 
einen Bruderbund beider Gottheiten zu symbolisiren: Dionysus redet die Sprache des 
Apollo, Apollo aber schliesslich die Sprache des Dionysus: womit das höchste Ziel der 
Tragödie und der Kunst überhaupt erreicht ist.“ (GdT/KSA I 139 f.)

Die temporale Erläuterung der Differenz von Apollo und Dionysus als Rezep-
tionsverhältnis eröffnet eine weitere Zweideutigkeit. Auf der einen Seite steht eine 
harmlosere Lesart: das Dionysische der Musik bewirkt eine apollinische (Begriffs- 
oder) Bilderflut im Rezipienten, die jedoch den Inhalt oder das Wesen der Musik 
nicht angemessen sichtbar machen und zur Anschauung bringen kann. Auf der 
anderen Seite eine stärkere Lesart: die Erfahrung dionysischer Musik geht mit 
einer Überwältigung67 des Hörers einher, der sich nur durch apollinische Projekti-
onen (Schein, Illusionen, Visionen) gegen diese Überwältigung wehren kann. Das 
Kunstwerk hat eine dionysische Wirkung, auf die der Rezipient apollinisch reagiert. 
Das Dionysische überwältigt den Zuhörer, und insofern fühlt dieser die durch das 
Kunstwerk organisierte Zeit als gegenläufig zu seiner individuellen Zeitrhythmik. 
Die Zeit ist das Medium der Organisation tonaler Zusammenhänge, die die Musik 
ursprünglich rhythmisiert. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in tonalen 
Zusammenhängen erweckt zugleich die Illusion eines Verstehens einer allgemei-
nen Sprache als Effekt der musikalischen Signifikanz.

Nietzsche kritisiert den „ästhetischen Sokratismus“ von Euripides, weil dieser 
den Menschen des alltäglichen Lebens auf die Bühne gebracht habe und damit 
ästhetisch einen Abbildrealismus inauguriert habe: „Im Wesentlichen sah und hör-
te jetzt der Zuschauer seinen Doppelgänger auf der euripideischen Bühne“ (GdT/
KSA I 77). Zudem habe sich Euripides mit der kritisierten sokratischen Aufklä-
rung verbunden. Der Zuschauer der dionysischen Tragödie dagegen soll nicht sich 
selbst wiedererkennen, sondern mit dem Urwesen selbst verschmelzen:

67 Cf. Friedrich Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft (in: ders.: Kritische Studienausga-

be 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988, Band III, S. 343-638), Nr. 84: „Vor allem aber wollte man den Nut-
zen von jener elementaren Überwältigung haben, welche der Mensch an sich beim Hö-
ren der Musik erfährt: der Rhythmus ist ein Zwang; er erzeugt eine unüberwindliche 
Lust, nachzugeben, mit einzustimmen; nicht nur der Schritt der Füsse, auch die Seele 
selber geht dem Tacte nach [...]“ (l.c., S. 440).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

„Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein 
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken 
[...]. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fühlen dessen 
unbändige Daseinsgier und Daseinslust [...]; wir werden von dem wüthenden Stachel 
dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der uner-
messlichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstörbarkeit und 
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entzückung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind 
wir die glücklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit 
dessen Zeugungslust wir verschmolzen sind.“ (GdT/KSA I 109)

Was Nietzsche hier beschreibt, ist eine Verschmelzung des Zuschauers der diony-
sischen Kunst mit der dargestellten Zerstörung des individuellen Helden. Es scheint 
so, als böte Nietzsche zwei gegensätzliche Rezeptionsmodelle an: entweder affiziert 
die dionysisch-apollinische Musiktragödie den Zuhörer bzw. Zuschauer unmittel-
bar, dann müßte sie das bei allen Zuschauern unmittelbar tun, was offensichtlich 
nicht Nietzsches These ist. Zum anderen soll der Zuschauer als „ächter Musiker“ 
eine spezifische Disposition mitbringen. Und zwar muß er mindestens dazu bereit 
sein, weder verstandesmäßig erkennen zu wollen, noch die Position des Kritikers 
einzunehmen, noch moralische Urteile zu fällen. Der Zuschauer darf also weder 
theoretisch noch ästhetisch (im Sinne eines Geschmacksurteils) noch moralisch 
über das Werk urteilen, wenn er es – normativ richtig – erfahren will. Und normativ 
richtig erfährt der Rezipient das Kunstwerk, wenn er es unter Ausschaltung seines 
Verstandes (seiner rationalen Vermögen) durch seinen Leib (als Medium) erfährt.

Das Ineinsfühlen mit einer ursprünglichen Zeugungslust ist jedoch nicht iden-
tisch mit dem Zeugungsakt des Künstlers noch wäre es als These einer unmittel-
baren Wirkung der dionysischen Kunst aufzufassen, wie aus einem zeitgleich zur 
Geburt der Tragödie entstandenen Fragment erhellt:

„Dem Lyriker ähnlich sind alle diejenigen Musikhörer, welche eine Wirkung der Musik 
auf ihre Affekte spüren: die entfernte und entrückte Macht der Musik appelliert bei ihnen 
an ein Zwischenreich, das ihnen gleichsam einen Vorgeschmack, einen symbolischen 
Vorbegriff der eigentlichen Musik giebt, an das Zwischenreich der Affekte. [...] Der Lyri-
ker deutet sich die Musik durch die symbolische Welt der Affekte, während er selbst, in 
der Ruhe der apollinischen Anschauung, jenen Affekten enthoben ist. [...] Sollte man hier 
nicht zur Einsicht in das kommen müssen, was der Lyriker ist, nämlich der künstlerische 
Mensch, der die Musik sich durch die Symbolik der Bilder und Affekte deuten muß, der 
aber dem Zuhörer nichts mitzutheilen hat. [...] Nur für den Mitsingenden giebt es eine Ly-
rik, giebt es Vokalmusik: der Zuhörer steht ihr gegenüber als einer absoluten Musik.“68

Der Zuhörer setzt also in der Rezeption ein Zwischenreich schon gedeuteter Affek-
te gegen den Ansturm der Musik. Er übt eine Tätigkeit aus, nämlich Mitzusingen 
(cf. KSA VI 14). Die Kunstrezeption bedarf eines aktiven Subjektes. Nietzsche setzt 

68 Friedrich Nietzsche: Fragment 12 [1] (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band VII, S. 364-369), Hervorhebung von mir, J.S.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

allerdings den Rezipienten mit dem „ächten Musiker“ gleich, einem Subjekt, das 
die Musik in seinem „Mutterschoss“ hat und „mit den Dingen fast nur durch unbe-
wusste Musikrelationen in Verbindung“ steht (GdT/KSA I 135). Auch der Zuhörer 
übt eine „aesthetische Thätigkeit“ (GdT/KSA I 142) aus. Nietzsche spricht gar von 
einer doppelten Wiedergeburt: sowohl die Tragödie als auch der ästhetische Zuhö-
rer sollen neu entstehen. Die Hoffnung dieser Wiedergeburt liegt in einer verbor-
genen Kraft, die transhistorisch ist und die Kultur befruchtet. Nietzsche begreift 
sie – auf geradezu völkische Weise – als eine „herrliche, innerlich gesunde, uralte 
Kraft“ von Volk und Kultur, die aber verborgen ist (GdT/KSA I 146 f.). An den 
Erfahrungen des „wahrhaft aesthetischen Zuhörers“ läßt sich auch der tragische 
Künstler vergegenwärtigen. Der künstlerische Produktionsprozeß wird hier als 
temporale Abfolge beschrieben, jedoch in umgekehrter Reihenfolge: der Künstler 
schafft zuerst apollinische Individuen, um in deren Vernichtung „eine höchste 
künstlerische Urfreude im Schoose des Ur-Einen ahnen zu lassen“ (GdT/KSA I 
141). In diesem Modell folgt die dionysische Destruktion erst sekundär aus der 
Selbstnegation der apollinischen Bilderwelt.

Der ästhetische Zuhörer ist gerade nicht ein Kritiker, der – seien es ästhetische 
oder andere – Urteile fällt, sondern er läßt sich von dem „gewaltige[n] Kunstzauber“ 
entzücken. Damit richtet sich Nietzsche zugleich gegen ein Theater als moralische 
Volkserziehungsanstalt à la Schiller, in der die Kunst zu einem „Unterhaltungsob-
ject der niedrigsten Art“ für die ästhetische Kritik geworden sei (GdT/KSA I 144). 
Die richtige ästhetische Erfahrung bzw. Wirkung ist dagegen sowohl unerwartet 
als auch „gänzlich unverständlich[]“.

4. Während das ästhetische Subjekt (als Künstler) bei Schlegel ein Selbstver-
hältnis der herstellenden Kraft ist, ist das ästhetische Subjekt bei Nietzsche im we-
sentlichen der Musikrezipient und seine Temporalität, und nur in Analogie zu die-
sem auch der Künstler. Die ästhetische Erfahrung der Musik wird von Nietzsche 
auf doppelte Weise beschrieben. Zum einen ist sie eine Überwältigungserfahrung, 
zum anderen eine spielerische Erfahrung:

a. Das ästhetische Subjekt der Musik ist wesentlich temporal bestimmt. Die 
subjektive Zeit des apollinischen Individuums in den drei Zeitekstasen Vorgriff, 
Erinnerung und Gegenwart steht der Verlaufszeit der Musik (auch die Zeit der 
Musik impliziert Vor- wie Rückgriffe im tonalen Zusammenhang) gegenüber: das 
Subjekt ordnet sich den Gefühlsaffektionen durch die Musik unter. Die Zeit, in der 
die musikalischen Zusammenhänge sich darstellen, drückt dem Subjekt gewalt-
sam eine ihm fremde temporale Gewalt auf. Der Rezipient begegnet dieser Gewalt, 
in dem er apollinische Bilder aus dem „Zwischenreich“ schon gedeuteter Gefühle 
gleichsam als Schutz produziert.

Im Musikhören gibt es so etwas wie ein Aussetzen des normalen und gewöhn-
lichen individuellen Zeitrhythmus bzw. des Verfliessens von Zeit. Musik ist in der 
Zeit prozessierende Relationalität. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in 
Melodie, Harmonie, Wiederholung und Variation begründet die Autonomie des 
musikalischen Kunstwerks. Der gewöhnliche Zeitfluß des Rezipienten wird kraft 
werkautonomer Zeit überwältigt, d.h. daß es zu einer Aufgabe des Individuums 
bzw. des individuellen Zeitflusses kommt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

b. Auf der anderen Seite ist die ästhetische Erfahrung bei Nietzsche eine des 
Spiels mit den im Kunstwerk neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. Die 
ästhetische Tätigkeit ist eine des Zerstörens und Schaffens aus der Kraft einer 
ästhetischen Lust.69 In diesem Spiel hat das ästhetische Subjekt auch eine Verfü-
gung über die Zeit. Das Verhältnis der Temporalität musikalischer Zusammen-
hänge und der Temporalität subjektiver Vollzüge läßt sich daher auch als ein spie-
lerisches auffassen, ohne eine Überwältigung des Rezipienten durch die Zeit der 
Musik. Das ästhetische Subjekt ist in der ästhetischen Fiktion eines Spiels analog 
zu der Position Gottes. In der ästhetischen Erfahrung kann das Subjekt über sich 
verfügen, allerdings nur im negativen Modus bestimmter (Selbst-)Negation. Ein-
mal mehr bedeutet dies nicht, daß das Subjekt ein herrschaftliches Verhältnis zu 
den Objekten gewinnt. Allerdings gewinnt es eine andere Perspektive auch auf 
die Elemente des Kunstwerks (die etwa alltäglichen Zusammenhängen entnom-
men sein können). Das Kunstwerk etabliert einen neuen Zusammenhang und 
eine neue Relationierung der Elemente, die sich damit auch in anderer Perspek-
tive zeigen. Innerhalb des Apollinischen gibt es so die Möglichkeit eines Spie-
les von Aufbauen und Zerstören. Das ästhetische Subjekt steht in der Dialektik 
von souveräner Selbstfundierung (und souveränem Mitspielen) und ohnmächti-
ger Hingabe an unkontrollierbare Kräfte, die das Subjekt mit seiner rationalen 
Selbstkontrolle depotenzieren.

Nietzsche gibt also auch eine Beschreibung ästhetischer Subjektivität in einer 
Perspektive des ästhetischen Spiels aus einer ästhetischen Lust heraus. Das „höch-
ste Pathetische“ ist auch nur ein „aesthetisches Spiel“ (GdT/KSA I 142). Neben der 
Überwältigung des Zuhörers durch das musikalische Kunstwerk gibt es auch eine 
spielerische Ironisierung des durch das Kunstwerk transportierten Pathos. Das äs-
thetische Spiel übergreift die Differenz Künstler/Zuhörer oder -schauer. Zuschauer 
wie tragischer Künstler erfahren zum einen die volle Lust am apollinischen Schein 
und am Schauen, zum anderen verneinen sie diese Lust und haben „eine noch 
höhere Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt“. So läßt sich 
auch am Häßlichen und Disharmonischen eine „höhere Lust“ percipiren – Antwort 
auf die alte Frage, wie man ästhetische Lust gegenüber dem Nichtschönen und dem 
Leiden empfinden kann. Kunst ist damit nicht nur „Nachahmung der Naturwirk-

69 In Nietzsche contra Wagner heißt es: „es giebt zweierlei Leidende, einmal die an der 
Überfülle des Lebens Leidenden, welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso 
eine tragische Einsicht und Aussicht auf das Leben – und sodann die an der Verar-
mung des Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer oder aber den Rausch, 
den Kampf, die Betäubung von Kunst und Philosophie verlangen. [...] Der Reichste 
an Lebensfülle, der dionysische Gott und Mensch, kann sich nicht nur den Anblick 
des Fürchterlichen und Fragwürdigen gönnen, sondern selbst die furchtbare That und 
jeden Luxus von Zerstörung, Zersetzung, Verneinung, – bei ihm erscheint das Böse, 
Sinnlose und Hässliche gleichsam erlaubt, wie es in der Natur erlaubt erscheint, in 
Folge eines Überschusses von zeugenden, wiederherstellenden Kräften [...]“ (Friedrich 
Nietzsche: Nietzsche contra Wagner (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band VI, S. 413-445), hier S. 425 f.).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

lichkeit [...], sondern gerade ein metaphysisches Supplement der Naturwirklichkeit 
[...], zu deren Überwindung neben sie gestellt“ (GdT/KSA I 151). Die ästhetische 
Lust rechtfertigt auch das Nichtschöne, indem es in ein ästhetisches Spiel einbezo-
gen oder als solches aufgefaßt wird:

„Hier nun wird es nöthig, uns mit einem kühnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst 
hinein zu schwingen, indem ich den früheren Satz wiederhole, dass nur als ein ästhe-
tisches Phänomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint: in welchem Sinne uns 
gerade der tragische Mythus zu überzeugen hat, dass selbst das Hässliche und Disharmo-

nische ein künstlerisches Spiel ist, welches der Wille, in der ewigen Fülle seiner Lust, mit 

sich selbst spielt.“ (GdT/KSA I 152/Hervorhebungen von mir, J.S.)

In der Musik entspricht dem Nichtschönen die musikalische Dissonanz, die der 
Rezipient lustvoll empfindet und so Schmerz in ästhetische Lust verwandelt. Die 
musikalische Dissonanz bringt den Zuhörer in einen Zustand, in dem „wir hören 
wollen und über das Hören uns zugleich hinaussehnen“. Dieses Streben ins

„Unendliche, der Flügelschlag der Sehnsucht, bei der höchsten Lust an der deutlich perci-
pirten Wirklichkeit, erinnern daran, dass wir in beiden Zuständen ein dionysisches Phä-
nomen zu erkennen haben, das uns immer von Neuem wieder das spielende Aufbauen 
und Zertrümmern der Individualwelt als den Ausfluss einer Urlust offenbart, in einer 
ähnlichen Weise, wie wenn von Heraklit dem Dunklen die weltbildende Kraft einem 
Kinde verglichen wird, das spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und 
wieder einwirft.“ (GdT/KSA I 153)

Die ästhetische Lust ist die Lust am Spiel von Aufbauen (Setzung) und Zerstören 
(Negation), Apollinischem und Dionysischem, stiftender Selbstbeschreibung und 
verunsichernder Selbstreflexion, von Individualität und deren Destruktion, das der 
Wille mit sich selbst spielt. Aus dieser Dialektik des (ästhetischen) Spiels läßt sich 
ein Kontingenzbewußtsein (alles Geschaffene kann wieder zerstört werden) ge-
winnen, das auch auf nichtästhetische Subjektvollzüge übertragbar ist.

Alles „Werden und Wachsen, alles Zukunft-Verbürgende bedingt den 
Schmerz… damit es die ewige Lust des Schaffens giebt, damit der Wille zum 
Leben sich ewig selbst bejaht, muss es auch ewig die ‚Qual‘ der Gebärerin geben“ 
(KSA VI 159). Die ästhetische Erfahrung ist eine des Spiels mit den im Kunstwerk 
neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. In der ästhetischen Fiktion eines 
Spiels kann das Subjekt über sich verfügen, allerdings nur im negativen Modus 
bestimmter (Selbst-)Negation. Der Künstler erreicht eine Freiheit durch Kunstpro-
duktion in der Erfahrung eines Schaffens und Zerstörens, die analog ist zu der De-
struktionserfahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. 
Die spielerische Erfahrung am Kunstwerk ist analog zu derjenigen eines Kindes. 
In Also sprach Zarathustra heißt es über die drei Verwandlungen des Geistes:

„Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kameele wird, und 
zum Löwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der Löwe. [...] Unschuld ist das Kind und 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, 
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Brüder, bedarf es eines heiligen 
Ja-sagens: seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorene.“70

Aus der Möglichkeit solchen (ironischen) Spiels71 läßt sich ein gelassenes Kontin-
genzbewußtsein gewinnen. Allerdings steht der Unschuld des kindlichen Spiels 
ein Begriff der Verantwortlichkeit gegenüber der Setzung entgegen. Tatsächlich 
ist das Kind nicht einfach Kind, sondern ist Resultat dreier Verwandlungen des 
Geistes, wobei die dritte Verwandlung vom Löwen zum Kamel eine genuin äs-
thetische Transformation ist: vom kritischen Geist zur schöpferischen Kraft. Es 
ist weniger Rückprojektion als das Ergebnis einer Transformation. Ist es übertrie-
ben, hier auf eine fundamentale Analogie zwischen Ästhetik und Rhetorik hin-
zuweisen? Aristoteles fordert nämlich vom Rhetor, daß dieser dazu in der Lage 
sein muß, auch „eine gegenteilige Ansicht überzeugend darzulegen“. Spielerisch 
ist der Redner darin, daß er eine Sache von verschiedenen Seiten argumenta-
tiv betrachten und darstellen kann. Allerdings dient diese Freiheit nicht einem 
Selbstzweck, sondern ordnet sich strategisch unter, denn der Redner soll „nicht 
zum Schlechten überreden“. Die spielerische Verfügung über Argumente dient 
daher dazu festzustellen, „wie es sich verhält, und damit wir selbst entkräften 
können, wenn ein anderer die Unterredung in unrechter Weise gebraucht“.72 Das 
Spiel mit verschiedenen Argumentationsketten dient als Vorübung zur Durchset-
zung rhetorischer Strategien, die allerdings je vom Rhetor verantwortet werden 
müssen. Der Rhetor muß gute Gründe geben können in seiner Argumentation. 
Solche Verantwortlichkeit in der Setzung ist das Gegenteil einer angeblichen 
postmodernen Beliebigkeit.

Musik wie Mythos sind Resultate des kindlichen Spiels des Willens mit sich 
selbst, die beide „mit den Stacheln der Unlust“ spielen und die „durch dieses 
Spiel die Existenz selbst der ‚schlechtesten Welt‘“ rechtfertigen. Die Antwort 
auf die Frage, wie aus Schmerz, Disharmonie, musikalischer Dissonanz, Häß-
lichem etc. ästhetische Lust entstehen kann oder wie solche Phänomene von Lust 
begleitet sein können, lautet also: als ästhetisches Spiel, in dem es eine Verknüp-
fung von Schmerz und Lust gibt. In einer Neubeschreibung des Verhältnisses 
von Dionysus und Apollo zeigt sich jetzt, daß das Dionysische „die ewige und 
ursprüngliche Kunstgewalt“ ist, die „überhaupt die ganze Welt der Erscheinung 
in‘s Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklärungsschein nöthig wird, um die 
belebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten“. Nietzsche spricht von ei-
ner „Menschwerdung der Dissonanz“, die „um leben zu können“ eine „herrliche 

70 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 

Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, Band IV), hier S. 29 ff.

71 Cf. hierzu Friedrich Nietzsche: Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sin-

ne (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de 
Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band I, S. 873-890), hier S. 
888 f.

72 Aristoteles: Rhetorik (Wilhelm Fink Verlag, München 1980), S. 10 f.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

Illusion“ braucht, „die ihr einen Schönheitsschleier über ihr eignes Wesen decke“. 
Hieraus ergibt sich die Faktizität einer Metaphysik und Ökonomie der Kräfte:

„Dabei darf von jenem Fundamente aller Existenz, von dem dionysischen Untergrunde 
der Welt, genau nur soviel dem menschlichen Individuum in’s Bewusstsein treten, als 
von jener apollinischen Verklärungskraft wieder überwunden werden kann, so dass diese 
beiden Kunsttriebe ihre Kräfte in strenger wechselseitiger Proportion, nach dem Gesetze 
ewiger Gerechtigkeit, zu entfalten genöthigt sind.“ (GdT/KSA I 155)

Die Ökonomie dieser Kräfte steht also unter der Forderung einer ewigen Gerech-
tigkeit, die sich aus dem ästhetischen Spiel des Willens selbst setzt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Fazit

I

Abschließend sei noch einmal an den Gang der Argumentation dieser Studie ab 
dem zweiten Kapitel erinnert. Nachdem das erste Kapitel eine Reihe von einfüh-
renden (Hypo-)Thesen und systematischen Bemerkungen zur Metaphysik, Philoso-
phie und ästhetischen Erfahrung dargelegt hatte, begann das zweite Kapitel mit der 
Rekonstruktion neuzeitlicher Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußtseins 
bei Descartes bzw. durch Heidegger. In der neuzeitlichen Metaphysik ist ein isolier-
tes und ideales Erkenntnissubjekt als paradigmatisch für Subjektivität überhaupt 
vorgestellt. Das ausgezeichnete Subjekt der Neuzeit ist der Mensch mit seiner ratio-
nalistischen Zugangsweise zu den Objekten und seinem unbedingten Herrschafts-
anspruch über die Dinge. Heideggers Diagnose der Herrschaft dieser Metaphysik 
ist insofern zutreffend, als daß solche Fassung der Subjektivität in der Tat historisch 
und faktisch vielfach wirksam ist. Das heißt aber gerade nicht, daß es keine theore-
tischen und praktischen Alternativen zu ihr gäbe. Gegen diese Metaphysik wurden 
daher andere Beschreibungen von Subjektivität geltend gemacht, die weder herr-
schaftlich noch primär erkennend noch selbstgründend sind und die sich vor allem 
in ästhetischen Theorien finden lassen. Dazu wurde zunächst im zweiten Kapitel 
summarisch das Verhältnis von rationalistischer Philosophie, Ästhetik und Subjekt-
theorie im Rückgriff auf Descartes und Baumgarten rekonstruiert.

Bei Kant wurde bereits gezeigt, daß das Subjekt in einer dynamischen Dialektik 
von Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung steht. So versucht sich das 
Individuum durch die Weise seiner Selbstbeschreibung als solches zu konstituieren. 
Es gibt also Subjektivität nur vermittelt über Texte, zu denen Subjekte sich je ent-
weder affirmativ oder aber reflexiv verhalten können. Eine Weise des affirmativen 
und damit gründenden Bezugs von Subjekten auf Texte bezeichnet die Schönheit
bzw. unsere Liebe zu dem, was wir schön finden. Dieser gründende Bezug auf Texte 
wird durch reflexive Momente (z.B. durch Ironie) im Text oder Kunstobjekt selbst 
je unterbrochen, die das Subjekt in Frage stellen. Der spielerische Vollzug dieser 
Dialektik von Stiftung und Destruktion heißt ästhetisch. An diesem ästhetischen 
Spiel gewinnt das Subjekt Anteil, indem es sich ihm hingibt; und das heißt, daß es 
die sich spielerisch austragenden Kräfte auch frei spielen läßt, also darauf verzichtet, 
sie kontrollieren zu wollen. Ästhetisches Verhalten des Subjekts ist also Hingabe an 
dieses Kräftespiel von Aufbauen und Zerstören. Das zeigt sich bei Kant auch in der 
Beschreibung des genialen Künstlers, also an einem genuin ästhetisch bestimmten 
Subjekt, das als paradigmatisch für alle Subjektvollzüge gelten kann. Das Genie ist 

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bei Kant selbst als Medium einer regelsetzenden Natur gedacht, die man auch als 
eine durch das Subjekt wirkende ursprüngliche Kraft verstehen kann.

In der Rekonstruktion von Kant wurde auch auf die Ursprünglichkeit des äs-
thetischen Zirkels von (subjektiver) Liebe und (objektiver) Schönheit hingewiesen, 
der dem Vernunftgebrauch auch außerästhetisch zugrundegelegt sein sollte. Pro-
blematisch blieb bei Kant aber der Ansatz, die Analyse des Schönen und des Ge-
schmacks in das transzendentale System einzubauen. Fragwürdig war vor allem 
die These, daß sich durch die lustvolle Erfahrung des Naturschönen die grund-
sätzliche Angemessenheit unserer Erkenntniskräfte zu den Dingen der Welt zei-
gen soll. Die ästhetische Erfahrung gründet so bei Kant die transzendentale Sub-
jektivität. Die ästhetischen Entwürfe von Friedrich Schlegel, Friedrich Nietzsche 
und im Anschluß an beide von Paul de Man verstehen dagegen die ästhetische 
Erfahrung nicht mehr als Gründung von Subjektivität, sondern als deren kritische 
Depotenzierung.

Bei aller Ähnlichkeit der Kritik an der Metaphysik des Subjektivismus durch de 
Man, Schlegel und Nietzsche nehmen die vorgeschlagenen Alternativen allerdings 
verschiedene Optionen wahr. In diesen Beschreibungen ist nicht mehr das mensch-
liche Subjekt , sondern – bei de Man – das tropologische System (die 
rhetorische Struktur) der Sprache, – bei Schlegel – die Kraft bzw. Poesie, und – bei 
Nietzsche – die Signifikanz bzw. Zeichenhaftigkeit. Tropologisches System und 
poetische Kraft gelangen durch eine ironische Selbstdestruktion zur Darstellung. 
Bei Nietzsche gibt es eine ähnliche Figur. Die Autodestruktion des Apollinischen 
läßt das Dionysische erscheinen. Dies solcherart zur Darstellung Gelangende ist 
bei Nietzsche weder das tropologische System der Sprache noch eine poetische 
Kraft. Die ästhetische Erfahrung des Dionysischen ist vielmehr zum einen die Er-
fahrung der Signifikanz, zum anderen eine Wahrheitserfahrung. Letztere ist eine 
Erfahrung über die Fiktionalität des apollinischen Scheins und über die Fiktion 
eines anthropomorphen Wesens des Seins. Damit ist sie tragische Einsicht in die 
Nichtigkeit der sokratischen rationalistischen Kultur und Individualität. In allen 
drei Fällen handelt es sich um eine Darstellung, die nur im negativen Modus – als 
bestimmte Negation – etwas zur Darstellung gelangen läßt.

Es scheint, daß sich alle diese sich kritisch mit der rationalistischen Subjekt-
philosophie auseinandersetzenden Theorien immer noch als Transzendentalphi-
losophie verstehen lassen. Das Transzendentale (als Bedingung der Möglichkeit) 
zeigt oder offenbart sich als Wahrheit im Ästhetischen. Darin stimmen Kant, 
Schlegel, Nietzsche, Derrida, de Man und Fietz überein – nur daß das Transzen-
dentale je verschieden gefaßt wird. Das erklärt auch den Wahrheitsanspruch des 
Ästhetischen: die ästhetische Erfahrung ist Erfahrung der Wahrheit über das, was 
verborgen auch unsere alltäglichen Selbst- und Weltverhältnisse konstituiert. Eine 
Differenz zwischen den diskutierten Autoren gibt es nur in Bezug auf das, was je 
für die alltägliche Subjektivität als transzendental angesetzt wird und sich in der 
ästhetischen Erfahrung zeigen soll: z.B. eine poetische Kraft bei Schlegel, das tro-
pologische System bei de Man oder eine tragische Wahrheit bei Nietzsche.

Sowohl bei Kant wie auch bei Schlegel und Nietzsche führte die Analyse zu 
einer Beschreibung ästhetischer Subjektivität in einer nichtteleologischen Dialek-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK218

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tik von Setzung und deren Destruktion, also von fundierender Selbstbeschreibung 
und verunsichernder Selbstreflexion, die aber je verschieden durchgeführt ist. Bei 
Nietzsche ist diese Dialektik als diejenige von apollinischer Setzung und diony-
sischer Destruktion bestimmt, in der das ästhetische Subjekt fundiert. Bei Schlegel 
ist es die über das Produkt vermittelte Ironie, die das ästhetische Subjekt rückbe-
zieht auf das hervorbringende Potential einer poetischen Kraft, der es sich hingibt. 
Das so konstituierte Subjekt ist zugleich stark und souverän (in der Selbstnegation) 
und schwach (durch die Selbstnegation). Es erlangt eine Selbstverfügung durch 
Selbstvernichtung; und nur um den Preis solcher bestimmter Negation kann es 
Freiheit für das Subjekt geben. Dabei scheint bei Nietzsche die Destruktionserfah-
rung eher vom Rezipienten her konzipiert, während bei Schlegel der Künstler aktiv 
seine Selbstaufopferung betreibt. Zudem ist das ästhetische Subjekt bei Schlegel 
dasjenige der Poesie, während Nietzsche ein musikalisch (oder lyrisch) bestimm-
tes Subjekt beschreibt. Beidesmal aber erlangt das Subjekt eine gewisse negative 
Freiheit in der Dialektik von Selbstsetzung und -destruktion.

Ästhetische Subjektivität verhält sich bei Schlegel mimetisch zu einem ur-
sprünglichen prozessualen Geschehen bzw. einer ursprünglichen Produktivität. 
Bei Nietzsche ist die Selbstdestruktion mediale Teilhabe an einer ursprünglichen 
Zeugungslust. Beide ähneln sich in der Beschreibung der Ambivalenz des ästhe-
tisch bestimmten Subjekts, die sich im übrigen schon bei Kant angelegt findet. Das 
ästhetisch bestimmte Subjekt wird paradoxerweise stets so beschrieben, daß es zu-
gleich stärker und schwächer als das alltägliche Subjekt ist. Seine Stärke scheint in 
einer ästhetisch gewonnenen Fähigkeit zur Selbstbestimmung zu liegen, die aber 
gleichzeitig – und das markiert gerade die Schwäche dieses Subjekts – nur im 
ästhetischen Modus vollzogen werden kann. Diese Ambivalenz ließe sich auch 
so beschreiben, daß das ästhetische Subjekt das ästhetische Spiel zwar (aktiv und 
bewußt) mitspielt, andererseits aber dieses Mitspielen impliziert, daß das Subjekt 
seine rationale Selbstkontrolle gerade zugunsten dieser auch als Kräftespiel zu be-
schreibenden Dialektik von Selbststiftung und Selbstdestruktion aufgibt und da-
mit seine alltägliche Gestalt in dieses Spiel einbringt. Zwar muß sich das Subjekt 
auf das ästhetische Spiel (intentional) einlassen, hat es dies aber erst einmal getan, 
so wird es zu einem Medium der ästhetisch spielenden Kraft, von der es sich je 
bestimmen läßt. Dieses (Los-)Lassen der alltäglichen Individualität erscheint ge-
radezu als konstitutiv für ästhetische Erfahrungen. Im Überschwang dieses Kräf-
tespiels scheint es dann so, als wäre das ästhetische Subjekt stärker als das alltäg-
liche. Die Pointe dieser Beschreibung ist ja aber gerade, daß das Subjekt dieses 
Kräftespiel nicht kontrollieren kann, was ja auch schon daraus folgt, daß es die 
alltägliche Selbstkontrolle überschreitet. Die aus dieser Erfahrung zu gewinnende 
subjektive Stärke liegt dann vielleicht darin, auch im Alltäglichen ein Bewußtsein 
für die Kontingenz aller Setzungen zu entwickeln und sich damit ein Moment der 
Freiheit gegenüber dem Bestehenden zu bewahren.

Der Künstler erreicht bei Nietzsche eine Freiheit durch Kunstproduktion in der 
Erfahrung eines Schaffens und Zerstörens, die analog ist zu der Destruktionser-
fahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. Die Freiheit 
des künstlerischen wie des rezipierenden Subjekts wird in der und durch die Kunst 

FAZIT 219

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

hergestellt. Freiheit ist hier negativ begriffen als Freiheit durch Destruktion, nicht 
als setzende Freiheit aus Gerechtigkeit wie bei Heidegger.1 Allerdings kann man 
– wie schon bei Schlegel – auch von einer Dialektik der Freiheit sprechen, nämlich 
derjenigen von Setzung und bestimmter Negation. Der künstlerische Prozeß als 
Spiel von Schaffen und Zerstören ist analog zu alltäglichen subjektiven Vollzügen. 
Die ästhetischen Vollzüge des Subjekts lassen sich auf nichtästhetische, alltägliche 
subjektive Vollzüge beziehen. Die Implantierung des Ästhetischen im Alltäglichen 
leisten sowohl die Ironie wie auch das Spiel. Vom Künstler ist die Destruktionser-
fahrung als durch die Kunst hergestellte Freiheitserfahrung und als Einsicht in die 
Kontingenz alles Menschlichen abzulernen. Die „Pointe der ästhetischen Lust ist 
die Freiheit radikaler Distanz“ (TuF 248). Die künstlerische Urerscheinung ist nicht 
das Produzieren von Kunstwerken, sondern eine „Erfahrung dionysischer Destruk-
tion“. Der Prozeß des Produzierens ist hier zweistufig begriffen: der Künstler „er-
fährt erst die dionysische Macht der Destruktion, um sodann aus dieser Erfahrung 
heraus zu schaffen“ (TuF 261).

Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer Selbst-
destruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die „äuße-
re Ironie“ bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhängiges 
Selbstunterlaufen der Fiktionalität des schönen Scheins apollinischer Darstellung 
bzw. von Texten. Die Dialektik von Apollinisch und Dionysisch als Feststellen im 
Schein und dessen Destruktion, die allererst ein Werden ermöglicht, ähnelt struk-
turell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie bei Schle-
gel. Schaffen und Zerstören sind Teil eines künstlerischen Urprozesses.

Für Schlegel ist ein Kunstwerk formal betrachtet eine endliche und bestimmte 
Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar 
bleibt. Solche Kraft zeigt sich auch in dem Selbstverhältnis des ästhetischen Sub-
jekts, das sich zu sich selbst als beliebig stimmbares Kunstwerk verhält. Daher 
ist die Ironie als Verhaltensweise des ästhetischen Subjekts bereits expliziter und 
bewußter Vollzug des poetischen Herstellungsverhältnisses.

Die Analyse der Ironie und Poesie bei de Man bzw. Schlegel endete in dem 
Hinweis auf die Kraft als Differenz von wirklich und virtuell in der Aktualität des 
gegebenen Dings. Das ästhetische Subjekt, das als paradigmatisch für alle sub-
jektiven Vollzüge dargestellt wurde, gründet nicht in einem erkennenden Selbst-
verhältnis, sondern ist ein Selbstverhältnis der herstellenden Kraft. Die Ironie 
bezeichnet dieses Verhältnis eines Produktes, nämlich des Textes, zu der ihn her-
vorbringenden Kraft und hält so die Potentialität dieser Kraft im Produkt offen, 
indem sie diese in den Text einschreibt. Während sich die Ironie als Differenz von 
Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen läßt, läßt sich die Kraft 
im Anschluß an Derrida als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualität 
(Gegen- oder Rückgabe) in einer gegebenen Aktualität auffassen. Kraft ist dabei 
nur als differentiell gegebenes Kraftfeld wirksam.

Aus der Analyse ergibt sich, daß in der Tat sich in der Ästhetik – d.h. in einigen 
Theorien und Schriften der ästhetischen Tradition – zur rationalistischen Metaphy-
sik der Subjektivität alternative Subjektkonzeptionen finden lassen. Subjektivität 

1 Cf. Kapitel 2, Abschnitt II dieser Arbeit.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

wird darin weder als epistemologisches Selbstverhältnis noch als Herrschaftsver-
hältnis zu den Dingen beschrieben. Allerdings ist mit der Verabschiedung sub-
jektivistischer und rationalistischer Metaphysik das Problem der Beschreibung 
subjektiver Vollzüge nicht vom Tisch. Es bleibt eine philosophische Aufgabe, Res-
sourcen alternativer Subjektbeschreibungen auszumachen und zu rekonstruieren. 
Dies kann auf der Basis einer Kritik oder Dekonstruktion herrschaftlicher oder 
erkenntnismäßiger Subjektivität geschehen, wie sie sowohl die Frühromantik wie 
auch die Dekonstruktion beispielhaft durchgeführt haben.

II

Die ästhetische Erfahrung scheint ihr subversives Potential vor allem so entfalten zu 
können, daß sie die subjektive Selbstgewißheit der rationalen Selbstbeherrschung 
in Frage stellt. Dies scheint vor allem für zwei ästhetische Erfahrungstypen zu gel-
ten. Zum einen für den eines Spiels von Sinnstiftung und Sinnsubversion, Aufbau 
und Zerstörung, das sich sowohl im künstlerischen Produktionsprozeß wie auch in 
der subjektiven Rezeption eines Kunstwerks vollzieht. Zum anderen für den einer 
Selbstdarstellung einer schaffenden Urkraft, deren Spur das einzelne Kunstwerk 
ist. Dabei trifft die aktive Kraft der Gestaltung bzw. Sinnstiftung im Medium des 
Subjekts (Künstler wie Rezipient) auf den Horizont oder den Rahmen des ästhe-
tischen Objekts, das bestimmte Sinnstiftungen privilegiert und andere ausschließt. 
Die ästhetische Erfahrung ist von daher weder subjektiv-willkürlich noch objektiv 
determiniert, sondern resultiert aus dem Zusammenspiel von subjektiver Sinnstif-
tung und objektivem Sinnvermögen.2

Die ästhetische Erfahrung ist reflexiv auf die rationalistische Alltagskultur be-
zogen. Dieser vernunftkritische Zug, der in der ästhetischen Erfahrung liegt, zeigt 
sich explizit u.a. bei Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.3 Demnach erfährt 
sich der Mensch in der ästhetischen Erfahrung nicht mehr als Herrn der Welt, als 
autonomes Individuum und als selbstbewußtes und transparent-selbstbestimmtes 
Vernunftsubjekt, sondern als Medium einer autopoietischen Kraft, deren Spur in 
Kunstprodukten lesbar wird. Das Subjekt wird ästhetisch gerade, indem es seine 

2 Dies ließe sich auch verstehen als Zusammenspiel von potentia activa (Subjekt) und 
potentia passiva (Kunstobjekt), von Dissemination der subjektiven Sinnstiftung und 
Polysemie als Sinnpotential des Kunstobjekts.

3 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese und Dia-

lektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. 

Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2002, S. 19-48). – Eine Beschreibung, nach der das ästhetisch affizierte Subjekt sei-
ne alltägliche Individualität transzendiert und zum Medium eines Kräftespiels wird, 
findet sich allerdings schon bei Platon – also lange vor der Erfindung der Ästhetik. 
Platon beschreibt den vortragenden Rhapsoden als „enthusiastisch“, d.h. als Medium 
einer göttlichen Kraft, der er sich hingibt. Cf. Platon: Ion (in: ders.: Sämtliche Werke

4 Bände, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und 1994, Band 1, S. 65-82). Hier S. 72-74 
(533c9-535a2).

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

alltägliche Verfügungsgewalt über sich und die Dinge aufgibt und sich dem ästhe-
tischen Prozeß ohne Rückhalt hingibt. Damit ist es dazu bereit, den Bestand seiner 
empirischen Person in die ästhetische Erfahrung so einzubringen, daß jene aufs 
Spiel gesetzt wird und damit die Möglichkeit ihrer Veränderung eröffnet wird. 
Es handelt sich bei der ästhetisch angelegten Verhaltensweise des Menschen von 
daher um eine aktive und souveräne Selbstpreisgabe der kontrollierten Alltagsin-
dividualität und des verfügenden Weltverhältnisses, um in den ästhetischen Prozeß 
von Konstruktion und Destruktion von Sinn als ein Moment einzugehen.

Allerdings gibt es eine gewisse Zweideutigkeit in der Weise, wie die ästhetische 
Erfahrung auf den Alltag bezogen sein soll. Dieser Bezug läßt sich entweder so ver-
stehen, daß sich die ästhetische Erfahrung kritisch auf den im Alltag implizierten 
Rationalismus bezieht. Das hätte aber zur Konsequenz, daß dieser kritische Bezug 
bei einer gelungenen historischen Revision des Rationalismus verloren ginge oder 
überflüssig würde. Eine zweite Lesart des Verhältnisses von ästhetischer Erfah-
rung und Alltag nimmt daher an, daß Kunst bzw. die an ihr vollzogene Erfahrung 
überhaupt kritisch auf den Alltag und das je Bestehende gerichtet ist. Damit wäre 
Kunst stets ein wichtiges Mittel gesellschaftlicher oder kultureller Reflexion. Aller-
dings ist diese Alternative noch zu einfach. Denn die in dieser Studie rekonstruierte 
Selbstreflexion des Rationalismus vollzieht sich ja gerade über ästhetische Para-
digmen. Kunst – und die an ihr zu machende Erfahrung – ist also ein notwendiges 
Ingredienz einer reflexiv-rationalistischen Gesellschaft, wie sie die postmoderne 
vermutlich ist. Denn die Tendenz zur Metaphysik kann nicht ein für alle mal ausge-
schaltet werden, sondern liegt in unseren Praktiken und unserem Sprachgebrauch, 
soweit sie rationalistisch sind, notwendig begründet. Der notwendige Gebrauch 
unserer rationalen Vermögen, bedarf einer kritischen Begleitung durch die in der 
Kunst vollzogene Reflexion der aus dieser rationalistischen Praktik folgenden Il-
lusionen, Irrtümer und auch Gewalt.4 Diese ideologiekritische und reflexive Funk-
tion der Kunst macht diese notwendig zu jedem historischen Zeitpunkt in einer 
postrationalistischen Kultur. ‚Postrationalistisch‘ oder ‚hyperrationalistisch‘ heißt 
dabei der reflexiv gewordene einfache Rationalismus; eine Reflexion, die niemals 
abzuschließen sein wird, da sie strukturell notwendig ist. Das bedeutet aber auch, 
daß wir in unserem Alltag nicht einfach auf den Rationalismus verzichten könnten. 
Damit zeigt sich zugleich, daß die Bedingung der reflexiven Funktion der ästhe-
tischen Erfahrung gerade die Differenz von Kunst und Leben (oder alltäglicher 
Lebenswelt) ist.

Es sei kurz in drei Hinsichten angedeutet, wie der ästhetische Bezug zu den 
Dingen sich vom alltäglichen abhebt und korrigierend oder reflexiv auf diese 
bezogen ist. Erstens impliziert das Ästhetische Gerechtigkeit gegenüber dem 
Singulären, während im Alltag das Besondere ‚einfach‘ unters Allgemeine sub-
sumiert wird. Das zeigte sich z.B. in Kants Bestimmung der ästhetisch verfah-
renden Urteilskraft, die ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine finden soll. 
Zweitens gibt sich das ästhetische Subjekt an ein Kräftegeschehen hin, indem es 
seine alltägliche Individualität zugunsten des ästhetischen Spiels aufgibt. Diese 

4 Gewalt gegenüber dem Einzelnen liegt z.B. in dessen Subsumption unter das Allge-
meine.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

ästhetische Hingabe negiert die alltägliche rational(istisch)e (Selbst-)Kontrolle 
des Subjekts bzw. seiner Kräfte oder Vermögen. Drittens schließlich steht dem 
ästhetischen Spielgeschehen der alltägliche Ernst der Verantwortung für das je 
Gesetzte entgegen.

Das ästhetisch sich aufs Kunstwerk einlassende Subjekt öffnet sich einem Ex-
periment mit ungewissem Ausgang, vollzieht eine kalkulierte Öffnung oder ein of-
fenes Kalkül in der abgesicherten Ökonomie des Individuums. Der Bestand oder die 
Selbsterhaltung5 des Subjekts werden von diesem ins ästhetische Spiel eingebracht 
bzw. aufs Spiel gesetzt, im Experiment einer ästhetischen Begegnung von Subjekt 
und Objekt, deren Ausgang nicht vorherzusagen ist und in der das Subjekt das Ri-
siko seiner Veränderung erfährt und auszuhalten lernt. Das Subjekt muß sich auf 
die rätselhafte Fremdheit (die sich in der Frage: was soll das? Was meint das? etc. 
äußert), in der das Kunstwerk dem Subjekt zunächst begegnet, einlassen. Die Kunst 
erschafft alternative Weltentwürfe und konkrete Materialkonstruktionen (Einzel-
nes, Individuelles), die dem Subjekt zunächst fremd erscheinen und zu denen es 
sich mimetisch verhält, wenn es eine ästhetische Erfahrung macht. Die ästhetische 
Erfahrung wäre dann – ganz adornitisch – ein Einüben in einen anschmiegenden 
Umgang mit dem Nicht-Identischen, also dem Singulären. Die ästhetische Erfah-
rung beginnt mit einer Mimesis ans Einzelne oder Nicht-Identische am Kunstwerk, 

5 Cf. zur Theorie der subjektiven Selbsterhaltung Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität 

und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1976). Dem Begriff einer letztlich defensiv und konservativ (Dieter Henrich 
spricht z.B. ganz offen von „conservatio sui“ (Dieter Henrich: Die Grundstruktur der 

modernen Philosophie (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. 

Beiträge zur Diagnose der Moderne, l.c., S. 97-121), hier S. 99) gedachten Selbster-
haltung des Subjekts wäre der Begriff der ‚Autopoiesis‘ als aktive und andauernde 
Selbsthervorbringung entgegenzuhalten. Dies hat vor Luhmann und seinen Vorgän-
gern im übrigen bereits Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft getan, der die 
produktive stetige Selbstzeugung als Merkmal des Lebendigen definiert: „Zweitens 
erzeugt ein Baum sich auch selbst als Individuum. Diese Art von Wirkung nennen 
wir zwar nur das Wachstum; aber dieses ist in solchem Sinne zu nehmen, daß es von 
jeder andern Größenzunahme nach mechanischen Gesetzen gänzlich unterschieden, 
und einer Zeugung, wiewohl unter einem andern Namen, gleich zu achten ist. Die 
Materie, die er zu sich hinzusetzt, verarbeitet dieses Gewächs vorher zu spezifisch-
eigentümlicher Qualität, welche der Naturmechanism außer ihr nicht liefern kann, 
und bildet sich weiter aus, vermittels eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein 
eignes Produkt ist. Denn, ob er zwar, was die Bestandteile betrifft, die er von der Na-
tur außer ihm erhält, nur als Edukt angesehen werden muß: so ist doch in der Schei-
dung und neuen Zusammensetzung dieses rohen Stoffs eine solche Originalität des 
Scheidungs- und Bildungsvermögens dieser Art Naturwesen anzutreffen, daß alle 
Kunst davon unendlich weit entfernt bleibt, wenn sie es versucht, aus den Elementen, 
die sie durch Zergliederung derselben erhält, oder auch dem Stoff, den die Natur zur 
Nahrung derselben liefert, jene Produkte des Gewächsreichs wieder herzustellen“ 
(Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft  (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974), § 64, S. B 287.

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

an das wahrgenommene physisch-Konkrete (die spezifische Relation der Elemente) 
unter Preisgabe unserer verfügenden Individualität des Alltags.

Der Begriff und die Theorie der ästhetischen Subjektivität besitzen ein kriti-
sches Potential, herkömmliche Auffassungen von Subjektivität zu hinterfragen. 
In der ästhetischen Erfahrung reflektiert das Subjekt auf die Bedingungen seines 
Welt- und Selbstverhältnisses. Subversiv ist die ästhetische Erfahrung hinsichtlich 
dessen, daß sie die Brüchigkeit der Voraussetzungen unserer alltäglichen subjekti-
ven Praxis und unseres rationalistischen Weltbildes zeigt, indem sie diese reflek-
tiert und unterminiert. Kunst – und die ästhetische Debatte – können eine kritisch 
auf die alltägliche Welterfahrung gerichtete Perspektive vermitteln bzw. allererst 
herstellen. Kunst hebt zudem das Virtuelle und Utopische gegenüber dem All-
täglichen und Wirklichen auf, indem sie alternative Welten entwirft. Die Pointe 
ist dann weniger, daß die Kunst Kritik zur Darstellung bringt, sondern daß sie 
alternative und subversive Erfahrungen ermöglicht, die sie qua ihrer Autonomie 
erst herzustellen vermag. Kunst und Ästhetik rehabilitieren zudem die aus dem 
rational(istisch)en Diskurs ausgeschlossene Sinnlichkeit und Körperlichkeit. Die-
se rationale Selbstrevision ist bereits in der Ästhetik Baumgartens angelegt und 
wird sich in ihrer weiteren Geschichte dann so entfalten, daß diese rationalistische 
Selbstreflexion gerade über ästhetische Paradigmen vollzogen wird. So schreibt 
sich in der ästhetischen Debatte eine Art Gegendiskurs zur logozentrischen und 
subjektzentrischen neuzeitlichen Metaphysik fort, den es zu rekonstruieren gilt. 
Damit zugleich reflektiert sie die in unseren Alltag eingeschriebenen Modelle von 
Subjektivität, die sich an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewußtseins orien-
tieren, die den Menschen zur unbedingten Herrschaft über die Dinge ermächtigt. 
Die gesellschaftliche Praxis ist nicht einfach naturgegeben, sondern impliziert be-
stimmte (metaphysische) Grundannahmen über Subjektivität, die in der Analyse 
zu hinterfragen sind. Sowohl die gesellschaftliche Praxis wie die sie reflektieren-
den oder gründenden ökonomischen und gesellschaftlichen Theorien sind niemals 
neutral, sondern enthalten immer bestimmte Konzeptionen hinsichtlich dessen, 
wie Subjektivität und Welt jeweils bestimmt sind.

Man könnte nun gegen die hier vorgebrachte ästhetische Theorie einwenden, 
daß sich die ästhetische Erfahrung, verstanden als Selbstrevision und -reflexion 
des Rationalismus, nicht mit der Gesamtheit der möglichen Erfahrungen deckt, 
die an ästhetischen Phänomenen bzw. an der Kunst gemacht werden können. Es 
gibt auch ästhetische Erfahrungen als freies und lustvolles quasi ‚unschuldiges‘ 
Spiel, ohne daß damit ein reflexiver (Meta-)Wahrheitsanspruch verbunden sein 
muß. Die ästhetische Erfahrung ist dann Affirmation und Selbstgenuß der im 
Medium des Leibes ästhetisch mit sich spielenden Kräfte. Diesem Einwand läßt 
sich entgegenhalten, daß das ästhetische Spiel selbst bereits eine Überschreitung 
der kontrollierten rational(istisch)en Ökonomie ist, mittels derer das Subjekt über 
die Dinge verfügt und sich selbst (d.h. seine Sinnlichkeit durch den Verstand) 
beherrscht. Die Frei- oder Aufgabe dieser Selbstbeherrschung an das Spiel der 
Kräfte ist Kennzeichen einer jeden ästhetischen Erfahrung. In diesem Sinne ist 
jede ästhetische Erfahrung eine Öffnung in der ökonomischen Rationalität un-
serer kontrollierten Alltagskultur und hat insofern schon phänomenologisch ein 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

vernunftkritisches Potential, daß die in dieser Arbeit diskutierten ästhetischen 
Theorien jedoch funktional verschieden ausdeuten und erschließen. Bereits in der 
dialektischen Bewegung zwischen Selbstbeschreibung und Selbstreflexion, als 
die sich das ästhetische Spiel vollzieht, liegt ein kritischer Bezug auf alltägliche 
Subjektivität. Denn in der ästhetischen Erfahrung wird der affirmative Bezug des 
Subjekts auf das von ihm ‚schön‘ Gefundene, d.h. auf diejenigen Selbstbeschrei-
bungen, mit denen es sich identifiziert, unterbrochen durch die in der formalen 
Anordnung des Kunstwerk liegenden reflexiven Momenten.

Die metaphysische Tendenz der Neuzeit neben der Zentralstellung der Ratio 
im oder durch den Rationalismus betrifft die Reduktion der Subjektivität auf den 
Menschen bzw. die Erfindung der ideologischen Figur des Menschen.6 Alles an-
dere – mit Heidegger zu sprechen: Tier, Pflanze, Stein – verliert in der Neuzeit 
seine Fähigkeit, Substanz, Subjekt oder Hypokeimenon (also Zugrundeliegendes) 
zu sein. Allein der Mensch steht im Zentrum der Welt mit seinem unbedingten 
Herrschaftsanspruch über die Dinge, die er sich zweckrational-instrumentell un-
terwirft. Hier schließen anthropologische Theorien und Metaphysiken an. Sowohl 
Heidegger wie im Anschluß an ihn Derrida haben darauf hingewiesen, daß jeder 
Humanismus metaphysisch ist.7

Diese Arbeit übt daher Kritik an einer Art menschlicher Hybris: nämlich die 
Welt vom (transzendentalen) Subjekt als Zentrum aus zu denken und als dieses ex-
klusiv das Selbstbewußtsein des Menschen und seine Ratio einzusetzen. Sie ist ge-
richtet gegen die hybride Selbstermächtigung des Menschen, die noch Heidegger 
als Aufbruch der Neuzeit aus dem unfreien Zustand der Heilsgewißheit affirmiert. 
Demgegenüber wird hier versucht, über die Ideologie des Allzumenschlichen hin-
auszuschreiben hin auf das Ende des Menschen, der als ideologische Figur bzw. 
metaphysische Gestalt gleichwohl nicht aufhört, das Denken heimzusuchen. Es be-
darf eines Eingedenkens der Endlichkeit alles Menschlichen, um kritisch zu wer-
den gegen die Ideologie – verstanden als falsches Bewußtsein des Menschen von 
seiner metaphysischen Situation in der Welt, also als Verdrängung seiner Endlich-
keit sowie als der Glaube, durch seine rationalen Vermögen sich und die Dinge der 
Welt (vollständig) beherrschen zu können. Ideologie ist hier also verstanden als fal-
sches Bewußtsein über die Stellung des Menschen in der Welt. Die größte Illusion, 
die sich die Menschheit stets wieder macht, ist die, es könnte etwas Menschliches 
geben, das nicht endlich ist (z.B. auf Dauer und Allgemeinheit gestellte Theorien). 
Dabei ist festzuhalten: man muß radikal ausgehend von der Menschlichkeit – und 
eben nicht: Göttlichkeit – den Menschen denken. Und das impliziert, ihn als eine 
Einheit des endlichen Leibes zu denken, der sich in seiner physischen Erfahrung 
der Welt dem Dualismus von Geist und Körper zu entziehen sucht bzw. diesem 
vorgängig ist. Eben das meint Nietzsche, wenn er schreibt: „Brüder, bleibt der Erde 

6 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), beson-
ders S. 367-462; Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961).

7 Jacques Derrida: Fines hominis (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, 
Wien 1988, S. 133-157), hier S. 139; Martin Heidegger: Brief über den Humanismus 

(in: ders.: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364), hier S. 321.

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

treu“.8 Diese die Metaphysik korrigierende Leiberfahrung hat ihren privilegierten 
Ort in der Kunsterfahrung.

Der Mensch schafft und eröffnet heute mehr Möglichkeiten als er noch zu 
kontrollieren imstande sein wird. Die Selbstüberschätzung des Menschen kündigt 
sich (nicht nur) in der Hybris der Gentechnik bereits an. Schon Nietzsche stellt in 
seinem Text Zur Genealogie der Moral fest: 

„Hybris ist heute unsre ganze Stellung zur Natur, unsre Natur-Vergewaltigung mit Hülfe 
der Maschinen und der so unbedenklichen Techniker- und Ingenieur-Empfindsamkeit; 
Hybris ist unsre Stellung zu Gott, [...] Hybris ist unsre Stellung zu uns, – denn wir experi-
mentiren mit uns, wie wir es uns mit keinem Thiere erlauben würden, und schlitzen uns 
vergnügt und neugierig die Seele bei lebendigem Leibe auf.“9

Man kann wohl sagen, daß sich diese Hybris seit Nietzsches Schrift noch gestei-
gert hat und sich heutzutage u.a. in der Handhabung der Gentechnik bzw. -schrift 
manifestiert. Die Hybris ist ein menschlicher Irrtum, der in die Katastrophe führen 
wird, wenn er nicht korrigiert wird. Nichtsdestotrotz ist er aber kein Irrtum, der 
einfach zu korrigieren wäre, denn er ist tief in das Begegnen von Welt und Mensch 
eingeschrieben. Die Kritik an der menschlichen Hybris richtet sich gegen alle For-
men von Hypostasierung und Substantialisierung des Subjekts, namentlich auch 
in der gesellschaftlichen und ökonomischen Praxis, wie etwa dem Konzept des 
bürgerlichen Subjekts.

Aber ob als historische Ablösung oder als strukturelle Ver-windung der Me-
taphysik: in jedem Fall bleibt die Aufgabe metaphysikkritischer Beschreibungen 
subjektiver Vollzüge ein Gebot unserer Zeit, allein schon deshalb, weil es gilt, 
den anthropologischen Schlummer des Menschen, der sich als Hybris vollzieht, 
zu beenden, um die drohende Katastrophe einer weitgehenden Auslöschung des 
Lebens auf der Erde vielleicht noch zu verhindern. Denn die Katastrophe ist der 
anmaßende und vor dem Leben respektlose Versuch der herrschaftlichen Lenkung 
der Erde durch den Übermut der menschlichen Vernunft bzw. Rationalität. Eine 
Menschheit, die sich die Schöpfung gnadenlos untertan macht und der nichts mehr 
heilig ist, wird keinen Bestand haben, und zwar schon deshalb, weil sie damit ihre 
eigenen Grundlagen zerstört. Denn die Grundlagen der menschlichen Subjektivi-
tät liegen außerhalb des Subjekts.

8 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

Band IV, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988), hier S. 15.

9 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

Band V (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, S. 245-412), hier S. 357. Cf. zur ‚Hybris‘ auch Gianni Vattimo: Nietzsche 

und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 
36-64).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alphabetische Übersicht über die wichtigsten Sigel

AL: Paul de Man: Allegorien des Lesens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988)

AM: Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des frühen 
Nietzsche (in: Tilman Borsche (Hg.):‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst 
und Philosophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166)

CI: Paul de Man: The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of 
Minnesota Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184)

DES: Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Persönlichkeit, Wirkung (Meiner, Ham-
burg 1995)

DLS: René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996)

IÄ: Paul de Man: Die Ideologie des Ästhetischen (hg. von Christoph Menke, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1993)

KA II: Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II, (Schöningh, München/Pa-
derborn/Wien/Zürich 1967)

KdU B: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1974, zitiert nach Ausgabe B)

KSA:  Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Bände (Deutscher Ta-
schenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988). 
Zitate aus der Geburt der Tragödie werden zusätzlich mit dem Sigel [GdT]
markiert.

KTS: Friedrich Schlegel: Kritische und Theoretische Schriften (Reclam, Stuttgart 
1978)

MPP: René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 
1986)

N I/ N II: Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961)

PBB: Alexander Gottlieb Baumgarten: Philosophische Betrachtungen über einige 
Bedingungen des Gedichts (Meiner, Hamburg 1983)

TÄ: Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekürzten Fas-
sung mit dem Titel: Theoretische Ästhetik (Meiner, Hamburg 1988))

TuF: Christoph Menke: Die Tragödie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): 
Nach der Postmoderne, Bollmann, Düsseldorf/Bensheim, S. 235-264)

VDM: René Descartes: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und 
der wissenschaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960)

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturliste und Sigelverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1973)
ders.: Negative Dialektik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975)
ders.: Noten zur Literatur (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1981)
ders.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Suhrkamp, 

Frankfurt/Main 1997)
Andreas-Salomé, Lou: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien 

1894)
Aristoteles: Rhetorik (Fink, München 1980)
Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte (Reclam, Stuttgart 1979)
Barthes, Roland: De l‘œuvre au texte (in: ders.: Le bruissement de la langue, Édi-

tions du seuil, Paris 1984, S. 69-77)
ders.: La mort de l‘auteur (in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, 

Paris 1984, S. 61-67)
ders.: Le bruissement de la langue (Éditions du seuil, Paris 1984)
ders.: Die helle Kammer (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985)
ders.: Die alte Rhetorik (in: ders.: Das semiologische Abenteuer, Suhrkamp, Frank-

furt/Main 1988, S. 15-101)
ders.: Der Körper der Musik. Zuhören (in: ders.: Der entgegenkommende und der 

stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263)
Baeumler, Alfred: Das Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und Logik des 18. 

Jahrhunderts (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1967)
Baumgarten, Alexander Gottlieb: Philosophische Betrachtungen über einige Be-

dingungen des Gedichts (Meiner, Hamburg 1983). Unter dem Sigel [PBB] 
zitiert.

ders.: Aesthetica (zitiert unter dem Sigel [TÄ] nach der gekürzten Fassung mit dem 
Titel: Theoretische Ästhetik, Meiner, Hamburg 1988 )

Benjamin, Walter: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (in: 
ders.: Gesammelte Schriften I/I, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974, S. 7-122)

Bloom, Harold: Wallace Stevens. The Poems of our Climate (Cornell University, 
London 1976/77)

ders.: Einfluss-Angst. Eine Theorie der Dichtung (Stroemfeld/Nexus, Basel u. 
Frankfurt/Main 1995)

Blumenberg, Hans: Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeit-
lichen Rationalität (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. 
Beiträge zur Diagnose der Moderne,  Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S. 
144-207)

Bolz, Norbert: Die Verwindung des Erhabenen – Nietzsche (in: Christine Pries 
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169)

Böning, Thomas: Metaphysik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche (de Gruy-
ter, Berlin/New York 1988)

Borsche, Tilman (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche (de Gruyter, Berlin 1994)

Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1999)

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

Bruse, Klaus-Detlef: Die griechische Tragödie als ‚Gesamtkunstwerk‘ – Anmer-
kungen zu den musikästhetischen Reflexionen des frühen Nietzsche (in: Nietz-
sche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176)

Bubner, Rüdiger: Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik (in: ders.: Äs-
thetische Erfahrung, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989, S. 9-51)

ders.: Ästhetische Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989)
Cassirer, Ernst: Die Philosophie der Aufklärung (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tü-

bingen 1932)
ders.: Descartes: Lehre, Persönlichkeit, Wirkung (Meiner, Hamburg 1995). Unter 

dem Sigel [DES] zitiert.
Caygill, Howard: The Art of Judgement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 1989)
ders.: Über Erfindung und Neuerfindungen der Ästhetik (in: Deutsche Zeitschrift 

für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 233-241)
Danto, Arthur C.: Analytische Philosophie der Geschichte (Suhrkamp, Frankfurt/

Main 1980)
Deleuze, Gilles: Nietzsche. ein Lesebuch von Gilles Deleuze (Merve, Berlin 1979)
ders.: Nietzsche und die Philosophie (Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt/Main 

1985)
ders.: Differenz und Wiederholung (Fink, München 1992)
ders.: Die Falte. Leibniz und der Barock (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)
Derrida, Jacques: Cogito und Geschichte des Wahnsinn (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101)
ders.: Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Repräsentation 

(in: ders.: Die Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 
351-379)

ders.: Die Schrift und die Differenz (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972)
ders.: Sporen. Die Stile Nietzsches (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus 

Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 129-168)
ders: Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, 

Wien 1988, S. 325-351)
ders.: Fines hominis (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, 

S. 133-157)
ders.: Die différance (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 1988, 

S. 31-56)
ders.: Randgänge der Philosophie (Passagen, Wien 1988)
ders.: Vom Geist. Heidegger und die Frage (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988)
ders.: Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autorität (Suhrkamp, Frankfurt/

Main 1991)
ders.: Die Wahrheit in der Malerei (Passagen, Wien 1992)
ders.: Falschgeld. Zeit Geben I (Fink, München 1993)
ders.: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994)
ders.: Die Stimme und das Phänomen (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)
ders.: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In-

ternationale (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2004)
Descartes, René: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wis-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

senschaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960). Zitiert unter dem Sigel 
[VDM].

ders.: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 1986). Unter dem 
Sigel [MPP] zitiert.

ders.: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996). Zitiert unter dem 
Sigel [DLS].

Dünkelsbühler, Ulrike: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen nach 
Kant und Derrida (Fink, München 1991)

Düttmann, Alexander García: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2004)

Eagleton, Terry: The Ideology of the Aesthetic (Blackwell, Oxford u.a. 1990)
Ebeling, Hans (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der 

Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976)
Eibl, Karl: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/Main und Leipzig 1995)
Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (in: Im-

manuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke Band I, de Gruyter, Berlin 1971, 
S. 83-328)

ders.: Über den Begriff der Wissenschaftslehre (in: Immanuel Hermann Fichte 
(Hg.): Fichtes Werke Band I, de Gruyter, Berlin 1971, S. 27-82)

Fietz, Rudolf: Medienphilosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietz-
sche (Königshausen & Neumann, Würzburg 1992)

ders.: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des frühen Nietz-
sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst 
und Philosophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166). 
Unter dem Sigel [AM] zitiert.

Flasch, Kurt: Das philosophische Denken im Mittelalter (Reclam, Stuttgart 2000)
Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969)
ders.: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971)
ders.: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, Frankfurt/Main 

1988, S. 7-31)
Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus? (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983)
ders.: Die Unhintergehbarkeit von Individualität (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1986)
ders.: Einführung in die frühromantische Ästhetik. Vorlesungen (Suhrkamp, Frank-

furt/Main 1989)
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik  (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990)
Gamm, Gerhard: Perspektiven nachmetaphysischen Denkens (in: Andrea Kern/

Christoph Menke (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2002, S. 103-124)

ders.: Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von Subjektivität 
(Philo & Philo Fine Art GmbH, Berlin/Wien 2004)

Gerhardt, Volker: Von der ästhetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst (in: 
Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393)

ders.: ‚Experimental-Philosophie‘. Versuch einer Rekonstruktion (in: ders.: Pathos 

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stuttgart 
1988, S.163-187)

Göttert, K. H.: Einführung in die Rhetorik (Fink, München 1991)
Gottsched, Johann Christoph: Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deut-

schen (in: ders.: Schriften zur Literatur, Reclam, Stuttgart 1972, S. 12-196 
(Auszug))

Gross, Steffen W.: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum (in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 275-298)

Hamacher, Werner (Hg.): Nietzsche aus Frankreich (Ullstein, Frankfurt/Main 
1986)

Hart Nibbrig, Christiaan L. (Hg.): Was heißt ‚Darstellen‘? (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1994)

Hegel, G. W. F.: Ästhetik (Reclam, Stuttgart 1971)
ders.: Vorlesungen über Ästhetik I (in: ders.: Werke Band 13, Suhrkamp, Frankfurt/

Main 1986)
ders.: Phänomenologie des Geistes (in: ders.: Werke Band 3, Suhrkamp, Frankfurt/

Main 1986)
Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Kloster-

mann, Frankfurt/Main 1950/2003, S. 1-74)
ders.: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961). Unter den Sigeln [N I] bzw. [N 

II] zitiert.
ders.: Brief über den Humanismus (in: ders.: Wegmarken, Klostermann, Frank-

furt/Main 1976, S. 313-364)
ders.: Unterwegs zur Sprache (Klostermann, Frankfurt/Main 1985)
ders.: Zeit und Sein (in: ders.: Zur Sache des Denkens, Niemeyer, Tübingen 1988, 

S. 1-26)
ders.: Sein und Zeit (Niemeyer, Tübingen 1993)
Henrich, Dieter: Selbsterhaltung und Geschichtlichkeit (in: Hans Ebeling (Hg.): 

Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1976, S. 303-313)

ders.: Die Grundstruktur der modernen Philosophie (in: ders.: Selbstverhältnisse,
Reclam, Stuttgart 1982, S. 83-108)

ders.: Fichtes ‚Ich‘ (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 57-82)
ders.: Über Selbstbewußtsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachträge zum 

Vortrag über ‚Die Grundstruktur der modernen Philosophie‘ (in: ders: Selbst-
verhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 109-130)

ders.: Kant und Hegel. Versuch zur Vereinigung ihrer Grundgedanken (in: ders.: 
Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 173-208)

ders.:  Selbstverhältnisse (Reclam, Stuttgart 1982)
Herder, Johann Gottfried: Viertes Kritisches Wäldchen (in: ders.: Werke in zehn 

Bänden, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt/Main 1985, Band 2, S. 250-
289)

Horkheimer, Max: Vernunft und Selbsterhaltung (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjek-
tivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1976, S. 41-75)

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung (Fischer, Frank-
furt/Main 1988)

Jauß, H. R.: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1982)

Kaminski, Nicola: Kreuz-Gänge. Romanexperimente der deutschen Romantik 
(Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 2001)

Kant, Immanuel: Reflexionen zur Logik Nr. 1802a (in: ders.: Kants Gesammelte 
Schriften Band 16, hg. Von der Königlich Preußischen Akademie der Wissen-
schaften, Reimer, Berlin 1902 ff.)

ders.: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1974)

ders.: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1974). Nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU] zitiert.

Kern, Andrea: Schöne Lust. Eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach Kant 
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)

dies.: Ästhetischer und philosophischer Gemeinsinn (in: Andrea Kern/Ruth Son-
deregger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philoso-
phischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 81-111)

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Po-
sitionen zur philosophischen Ästhetik (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002)

Kierkegaard, Sören: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf So-
krates (Oldenbourg, München/Berlin 1929)

Kocka, Jürgen/Nipperdey, Thomas (Hg.): Theorie und Erzählung in der Geschich-
te (Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1979)

Kofman, Sarah: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972)
Kohlenbach, Michael: Die ‚immer neuen Geburten‘ (in: Tilman Borsche (Hg.): 

‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Philosophie beim jungen 
Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994, S. 351-382)

Kopperschmidt, Josef/Schanze, Helmut (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache ist 
Rhetorik‘ (Fink, München 1994)

Kropfinger, Klaus: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ‚Geist der Musik‘ (in: 
Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985, S. 1-12)

Kulenkampff, Jens: Metaphysik und Ästhetik: Kant zum Beispiel (in: Andrea Kern/
Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur 
philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 49-80)

Kurz, Gerhard: Metapher, Allegorie, Symbol (Vandenhoeck & Ruprecht, Göttin-
gen 1993)

Lacoue-Labarthe, Philippe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche 
aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110)

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Versuche in der Theodicée über die Güte Gottes, 
die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels (Meiner, Hamburg 
1996)

Lessing, G. E.: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964)
Longinus: Vom Erhabenen (Reclam, Stuttgart 1988)
Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1995)

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

ders.: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1987)

Lyotard, Jean-Francois: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? (in: Peter 
Engelmann (Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion, Reclam, Stuttgart 1990, 
S. 33-48)

ders.: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen (Fink, München 1994)
Man, Paul de: Rhetorik der Tropen (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens,

Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163). Unter dem Sigel [AL] zitiert.
ders.: Genese und Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhr-

kamp, Frankfurt/Main 1988, S. 118-145). Unter dem Sigel [AL] zitiert.
ders.: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhr-

kamp, Frankfurt/Main 1988, S. 164-178). Unter dem Sigel [AL] zitiert.
ders.: Allegorien des Lesens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988). Unter dem Sigel 

[AL] zitiert.
ders.: Zeichen und Symbol in Hegels ‚Ästhetik‘ (in: ders.: Die Ideologie des Ästhe-

tischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 39-58)
ders.: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. 

von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Unter dem 
Sigel [IÄ] zitiert.

ders.: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: 
ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230). Unter dem Sigel [IÄ] zitiert.

ders.: Hegel über das Erhabene (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von 
Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 59-82)

ders.: Die Ideologie des Ästhetischen (hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993). Unter dem Sigel [IÄ] zitiert.

ders.: The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of Minnesota 
Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184). Unter dem Sigel [CI] zitiert.

ders.: Epistemologie der Metapher (in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Me-
tapher, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1996, S. 414-437)

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Ge-
sellschaften (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1968)

Menke, Christoph: Die Souveränität der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991)
ders.: Umrisse einer Ästhetik der Negativität (in: Franz Koppe (Hg.): Perspektiven 

der Kunstphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991, S. 191-216)
ders.: Die Tragödie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Post-

moderne, Bollmann, Düsseldorf/Bensheim 1992, S. 235-264). Unter dem Sigel 
[TuF] zitiert.

ders.: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik der Äs-
thetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. Zeitge-
nössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2002, S. 19-48)

Menninghaus, Winfried: Unendliche Verdoppelung. Die frühromantische Grund-
legung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1987)

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237

ders.: Das Versprechen der Schönheit (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)
Momberger, Manfred: Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen 

Kunstbegriffs bei E.T.A. Hoffmann (Fink, München 1986)
Niehues-Pröbsting, Heinrich: Ästhetik und Rhetorik in der ‚Geburt der Tragödie‘ 

(in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache 
ist Rhetorik‘, Fink, München 1994, S. 93-108)

Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe 15 Bände (Deutscher Taschenbuch 
Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988). Unter dem 
Sigel [KSA] und Numerierung zitiert. Zitate aus der Geburt der Tragödie wer-
den zusätzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

Paetzold, Heinz: Ästhetik des deutschen Idealismus (Steiner, Wiesbaden 1983)
Platon: Ion (in: ders.: Sämtliche Werke 4 Bände, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und 

1994, Band 1, S. 65-82)
Polheim, Karl Konrad (Hg.): Der Poesiebegriff der deutschen Romantik (Schö-

ningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 1972)
Pries, Christine (Hg.): Das Erhabene (VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989)
Quintilianus, Narcus Fabius: Ausbildung des Redners: 12 Bücher (Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft, Darmstadt 1975)
Rahn, Dieter: Die Plastik und die Dinge. Zum Streit zwischen Philosophie und 

Kunst (Rombach, Freiburg 1993)
Rebentisch, Juliane: Ästhetik der Installation (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)
Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität (Suhrkamp, Frankfurt/Main 

1992)
Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen (Suhr-

kamp, Frankfurt/Main 1978)
Schlegel, Friedrich:  Lucinde (Reclam, Stuttgart 1963)
ders.: Kritische Ausgabe Band II (Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 

1967). Unter dem Sigel [KA II] zitiert. Fragmente aus den Athenäumsfragmen-
ten werden mit [AT] entsprechend der Standardnummerierung Nr.[...] und un-
ter Angabe der Seitenzahl in der Kritischen Ausgabe zitiert. Gleiches geschieht 
mit Zitaten aus den Lyceumsfragmenten (abgekürzt: [L]) und mit Zitaten aus 
den Ideen (abgekürzt [ID]).

ders.: Georg Forster (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, 
Stuttgart 1978, S. 21-45). Zitiert unter dem Sigel [GF/KTS].

ders.: Über Lessing (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, Stutt-
gart 1978, S. 46-75). Zitiert unter dem Sigel [ÜL/KTS].

ders.: Über Goethes Meister (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Re-
clam, Stuttgart 1978, S. 143-164). Zitiert unter dem Sigel [GM/KTS].

ders.: Gespräch über die Poesie (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften,
Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224). Zitiert unter dem Sigel [GP/KTS].

ders.: Kritische und Theoretische Schriften (Reclam, Stuttgart 1978). Zitiert unter 
dem Sigel [KTS].

Schulz, Walter: Ich und Welt (Neske, Pfullingen 1979)
ders.: Subjektivität im nachmetaphysischen Zeitalter (Neske, Pfullingen 1992)

LITEARATURLISTE UND SIGELVERZEICHNIS

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Unverständlichkeit (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2000)

Seel, Martin: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997)

ders.: Ästhetik des Erscheinens (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2003)
Sonderegger, Ruth: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion 

und der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000)
Spinoza, Baruch: Ethik (Röderberg, Köln 1987)
Szczepanski, Jens: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur ästhetisch bestimm-

ten Subjektivität (in: Michael Lüthy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt und Medi-
um in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Zürich/Berlin 2006, S. 69-85)

Szondi, Peter: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie (in: ders.: Satz und 
Gegensatz, Insel, Frankfurt/Main 1964, S. 5-24)

ders.: Poetik und Geschichtsphilospohie. 2 Bände (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1974)

Vattimo, Gianni: Das Fliegenglas, das Netz, die Revolution und die Aufgaben der 
Philosophie. Ein Gespräch mit ‚Lotta continua‘ (in: ders.: Jenseits vom Sub-
jekt, Passagen, Wien 1986, S. 15-35)

ders.: Nietzsche und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Pas-
sagen, Wien 1986, S. 36-64)

ders.: Jenseits vom Subjekt (Passagen, Wien 1986)
ders.: Das Ende der Moderne (Reclam, Stuttgart 1990)
Vickers, Brian: Nietzsche im Zerrspiegel de Mans: Rhetorik gegen die Rhetorik 

(in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze: Nietzsche oder ‚die Sprache der 
Rhetorik‘, Fink, München 1994, S. 219-240)

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik 
nach Adorno (in: ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Ver-
nunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985, S. 48-114)

ders.: Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine Einführung (in: ders.: Zur Dia-
lektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1985, S. 135-166)

ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne: Vernunftkritik nach Adorno 
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 1985)

ders.: Das musikalische Kunstwerk (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): 
Falsche Gegensätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik,
Suhrkamp, Frankfurt/Main 2002, S. 133-175)

Welsch, Wolfgang/ Christine Pries (Hg.): Ästhetik im Widerstreit. Interventionen 
zum Werk von Jean-Francois Lyotard (VCH, Acta Humaniora, Weinheim 
1991)

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert 
in Europa (Fischer, Frankfurt/Main 1991)

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1984)

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Danksagung

Mein Dank gilt zunächst Christoph Menke für die Betreuung dieser Arbeit.
Für Kritik, Diskussionsbereitschaft und Korrekturfreudigkeit möchte ich im 

weiteren Robin Celikates, Christoph Menke und Thomas Khurana danken. Auch 
den TeilnehmerInnen meiner diversen Proseminare, des Potsdamer Institutskollo-
quiums und des Doktorandenkolloquiums von Christoph Menke möchte ich für 
kritische Diskussionen danken. 

Für Diskussionen im Umfeld meines Dissertationsthemas danke ich auch den 
Mitgliedern der ersten Förderperiode des Sonderforschungsbereichs 626 „Ästheti-
sche Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Künste“.

Bedanken möchte ich mich auch bei meinen Eltern, meinen Geschwistern und 
Freunden für die vorbehaltslose Unterstützung auch in schweren Zeiten. Dank 
auch an Mechthild Flemming für die Unterstützung beim Layout.

Berlin 2007                     Jens Szczepanski

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein

und Derrida

November 2007, ca. 340 Seiten,

kart., ca. 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Künstlerisches Handeln als

ästhetische Kommunikation

Oktober 2007, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnêma
Derrida zum Andenken

Oktober 2007, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Iris Därmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und

kulturwissenschaftliche

Annäherungen

Oktober 2007, ca. 220 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Fabian Goppelsröder

Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg von der

literarischen zur dichtenden

Philosophie

Oktober 2007, ca. 150 Seiten,

kart., ca. 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Martin Nonhoff (Hg.)

Diskurs – radikale
Demokratie – Hegemonie
Zum politischen Denken

von Ernesto Laclau und

Chantal Mouffe

Oktober 2007, ca. 180 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Ästhetik des kulinarischen

Geschmacks

September 2007, ca. 180 Seiten,

kart., ca. 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski

Subjektivität und Ästhetik
Gegendiskurse zur Metaphysik

des Subjekts im ästhetischen

Denken bei Schlegel, Nietzsche

und de Man

August 2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Ludger Schwarte (Hg.)

Auszug aus dem Lager
Zur Überwindung des

modernen Raumparadigmas in

der politischen Philosophie

Juli 2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Steffen K. Herrmann,

Sybille Krämer,

Hannes Kuch (Hg.)

Verletzende Worte
Die Grammatik sprachlicher

Missachtung

Juli 2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Niederberger,

Markus Wolf (Hg.)

Politische Philosophie und
Dekonstruktion
Beiträge zur politischen

Theorie im Anschluss an

Jacques Derrida

Juni 2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseins-
philosophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen

Implikationen der Diskursethik

von Jürgen Habermas

März 2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon

zu Sappho – von Sappho zu uns

2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem

philosophischen Medienbegriff

2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme in

Auseinandersetzung mit

Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und ästhetische

Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven interdisziplinä-
rer Medienphilosophie
2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-75-4

https://doi.org/10.14361/9783839407097 - am 14.02.2026, 14:03:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Subjektivität und Ästhetik
	Inhalt
	Vorbemerkung
	1. Vorspiele. Metaphysik, Philosophie und ästhetische Erfahrung
	2. Subjekt, Rationalismus, Ästhetik
	3. Die Ideologie des Schönen. Subjektivität und ästhetische. Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft
	4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel
	5. Sprache, Musik und Spiel in der ästhetischen Erfahrung (Nietzsche)
	6. Fazit
	Anhang
	Alphabetische Übersicht über die wichtigsten Sigel
	Literaturliste und Sigelverzeichnis
	Danksagung


