
,uFSATZ 

Marianne Skarics Popularkino als Ersatzkirche? 
Überlegungen zur partiellen Funktionsäquivalenz 
von Kirche und Kino 

Angesichts der gegenwärtigen Abkehr von den traditionellen Kirchen 
wird der Trend zur autonomen Sinnsuche immer größer. Als wahre Fund­
grube erweist sich diesbezüglich der Popularfilm, der in diesen Zeiten -
so die These, der hier nachgegangen wird - zusehends als Substitut 
fungiert, indem er unauffällig und sehr geschickt Funktionen traditionel­
ler Religionen übernimmt, und dabei sehr erfolgreich ist, da er gegenüber 
den traditionellen Religionen etliche Vorteile in der Vermittlung des 
Glaubenssystems aufweist. 

1 Das Verhältnis zwischen Kino und Kirche 

Schon im Mittelalter war das Verhältnis der Kirche zur Schauspielkunst 
von Spannungen geprägt. Weil es anstößige Inhalte verbreite und als 
bloße Nachahmung der Realität etwas Minderwertiges sei, wurde das 
Theater von Christen nicht geschätzt. Ebenso verhielt es sich mit der 
Filmkunst, obwohl diese doch eine besondere Nähe zur Sphäre des 
Religiösen aufweist. Kirche und Kino, Religion und Film als verwandt zu 
betrachten, liegt durchaus nahe, denn der Film hat seit seinen Ursprün­
gen eine direkte Beziehung zur Religion: Der fotografische Film wurde 
von Hannibal Goodwyn, einem Priester, erfunden; die erste Filmvorfüh­
rung am 31.1.1889 zeigte ein Oberammergauer Passionsspiel; seit den 
Anfangstagen des Films waren dessen frühe Themen zugleich die The­
men der Religion. Besonders in der Stummfilmzeit waren biblische Stoffe 
beliebte Filmthemen, da ihre Bekanntheit das Verständnis erleichterte. 
Trotz dieses augenscheinlichen Nahverhältnisses von Kino und Kirche 
war schon 1895, als die Brüder Skandanowsky im Berliner Wintergarten 
ihre ersten Filme vorführten, in den Presseberichten von einer Nach­
schöpfung der Welt, von einem Zugriff der Technik auf den Menschen die 
Rede, der auch religiöse Tabus betreffe.l Die Skepsis der (vor allem ka-

1 Zur Geschichte der kirchlichen Haltung gegenüber dem Film, auf die an dieser Stelle 
nicht näher eingegangen werden kann, siehe Hasenberg, Peter: Von Abwehrgefech­
ten zu Dialogansätzen: Die Auseinandersetzungen um Skandalfilme in der katholi­
schen Filmarbeit, in: Communicatio Socialis 28 (1995), S. 8-46. Weiter wird das 
problematische Verhältnis zwischen Kirche und Kino erörtert bei Grabner, Franz: 
Die Angst der Christen vor den Mythen des Alltags. Über Christliches im Film, in: 

1779 

Communicatio Socialis 35 (2002), Nr. 2: 119–136 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKAR/CS 

tholischen) Kirche am verpönten, weil als Konkurrent wahrgenommenen 
Kino mag wohl auch vom ungeklärten "Verhältnis zu den eigenen Bildern 
und zur eigenen (mangelnden?) Bildhaftigkeit"2 herrühren. Zudem 
genährt wird die Skepsis durch die "Konkretheit und Sinnlichkeit der 
Filmbilder",3 denn diese "verweigern sich ,weltfl.üchtender Spiritualisie­
rung' und fordern die Theologie in ihren intellektuell abstrakten Aus­
drucksformen heraus. "4 Weiters führt die Herkunft des Kinos aus der 
Atmosphäre von Jahrmärkten und Cafes wohl dazu, dass in den Augen 
mancher Vertreter der Kirche das Bild des Kinos als dunklem, anrüchi­
gem, allein billiger Zerstreuung dienendem Raum nicht auszumerzen ist. s 

Kunst und Kirche 52 (1989), S. 27 -29; Kuhn, Michael I Hoekstra, Henk: Hinter den 
Augen ein eigenes Bild?, in: Kuhn, Michael I Hahn, Johan G. I Hoekstra, Henk 
(Hg.) : Hinter den Augen ein eigenes Bild. Film und Spiritualität. Zürich 1991, S. 
11-20; Bamberger, Stefan: Überblick über die Entwicklung katholischer Filmarbeit, 
in: Ders.: Christentum und Film. Würzburg 1968, S. 7 -35; Hasenberg, Peter: 
Katholische Filmarbeit Geschichte - Ziele - Aufgabenbereiche, in: Barthelmes, 
Jürgen (Hg.) : Kirche und Kino. (medien praxis, Grundlagen; 8) . Bonn 1995, S. 12-16; 
Dannowski, Hans Wemer: 40 Jahre evangelische Filmarbeit, in: Roth, Wilhelm I 
Thienhaus, Bettina (Hg.): Film und Theologie. Diskussionen, Kontroversen, Analy· 
sen. (epd Texte; 20). FrankfurtiMain 1989, S. 7-16 und Wörther, Matthias: 
Bildstörungen, in: Barthelmes, J ürgen (Hg.): Kirche und Kino. ( medien praxis, 
Grundlagen; 8). Bonn 1995, S. 35-42. 

2 Fürst, W alter: Sakramentalität im Zeitalter der Virtualität. Entwicklung und nötige 
Erneuerung des Sakramentalen, in: Diakonia 31 (2000), S. 393-400, hier S. 399. In 
den Worten Dietrich Neuhaus' ist diese Unsicherheit deutlich spürbar: Ursprünglich, 
so Neuhaus, gehörten Bilder in den Bereich des Religiösen. Indem nun durch die 
Medien Bilderfluten erzeugt werden, komme es zu einer "Inflation der Bilder" und 
somit zu einer Entwertung der Religion. Siehe N euhaus, Dietrich: Die Leinwand als 
Ikone. Anmerkung zur religiösen Dimension des Kinos, in: Kunst und Kirche 52 
(1989), S. 20-21, 20. Dieses Vorgehen "gleicht dem Vorgehen Napoleons, der den 
französischen Adel dadurch machtpolitisch erledigte, daß er jeden Dummkopf 
adelte" (Ebd., S. 20). 

3 Kroll, Thomas: Um Gottes Willen über Filme reden! Ermutigung zum Einsatz 
bewegter Bilder in Religionsunterricht und theologischer Erwachsenenbildung, in 
Pastoral und Liturgie (Teil 1), in: Pastoralblatt für die Diözesen Aachen, Berlin, 
Essen, Hamburg, Hildesheim, Köln, Osnabrück. 53. Jg., 312001, S. 75-86, 77. 

4 Ebd., 77. 
5 Sogar in manchen Termini des 5. Bandes der Filmgespräche der Evangelischen 

Akademie Amoldshain und dem Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik 
schwingt diese offensichtlich immer noch latent vorhandene Sichtweise mit, wenn 
angesichts der Rezeption eines Mainstream· Films im Zuge der Recherchen über den 
Popularfilm von einem Vorwagen in den "Filmtempel der verführten Massen" die 
Rede ist: Feldvoss, Marli: Auf der Suche nach dem Kino der "anderen". Beobachtun· 
gen bei den Amoldshainer Filmgesprächen 1987, in: Ams, Alfons I Cippitelli, 
Claudia (Hg.): Der Kinokassen-Knüller. Nur Geld, Gewalt und Gelächter? (Amolds· 
hainer Filmgespräche; Bd. 5). FrankfurtiMain 1988, S. 7-9, 7. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

Auch der Vorwurf, das Kino triefe förmlich von Gewalt und Sex, es zeige 
neben zu vielen nackten Körpern auch unmoralische Lebensweisen, hält 
sich hartnäckig. 

Zwar stehen heute kirchliche Filmpreise, Arbeitsgruppen und Projek­
te, Förderungen der Zusammenarbeit von Kirche und Kino sowie die 
Verfügbarmachung von für die kirchliche Arbeit bedeutsamen Spielfil­
men im Mittelpunkt der kirchlichen Filmarbeit, dennoch gibt es immer 
wieder Rückschläge im heiklen Verhältnis zwischen Kirche und Kino.6 
So bleibt ungeachtet aller Öffnungsversuche der Kirche dem Film gegen­
über stets eine Distanz spürbar. Manipulation, Vortäuschen einer zwei­
ten, unechten Wirklichkeit, Kirchenfeindlichkeit, fehlende sachliche 
Kompetenz bei der Behandlung theologischer Themen, Kritik daran, dass 
kirchliche Themen vom Film überhaupt aufgegriffen werden und "flache" 
Bildbeherrschtheit zählen zu den häufigsten Vorwürfen der Kirche 
gegenüber dem Spielfilm? Religion wird "in der populären Kultur kirch­
lich akzeptiert, als Konkurrenz zu und Kritik an Kirche jedoch schnell als 
Blasphemie und ,Ersatz'-Religion diskreditiert"8. Vor allem der für ein 
möglichst disperses Publikum angelegte Hollywood-Mainstream-Film 
nimmt auch heute noch wenig Platz in der kirchlichen Filmarbeit ein. 
Kommt er doch einmal zur Sprache, so wird er immer noch weitestgehend 
negativ bewertet. Dadurch beraubt sich die Kirche selbst der Chance auf 
neue Erkenntnisse, denn schließlich sind es genau jene oft als trivial, 
anspruchslos, abstumpfend und verrohend bezeichneten Popularfilme, zu 
deren Aufführungen die Menschen in Massen strömen, während viele 
Kirchen bei den Gottesdiensten zusehends leerer werden. 

2 Die gegenwärtige Abkehr von den traditionellen Kirchen 

Um Dinge und Geschehnisse in einen Zusammenhang zu bringen und 
ihnen Sinn zu verleihen, ordnen wir sie in einen Sinnhorizont ein. Doch 

6 Erst jüngst entbrannte eine Debatte einiger Kirchenvertreter um Botschaften und 
Gestaltungselemente im Spielfilm "Hany Potter and the Sorcerer's Stone" (USA 
2001). 

7 Siehe dazu Wörther, Matthias: Bildstörungen, in: Barthelmes, Jürgen (Hg.): Kirche 
und Kino. (medien praxis, Grundlagen; 8) . Bonn 1995, S. 35-42, 39f. 

8 Gottwald, Eckart: Zwischen Mythos und Spiel. Theologische Zugänge zum Unterhal­
tungsfilm, in: Ammon, Martin I Gottwald, Eckart: Kino und Kirche im Dialog. 
Göttingen 1996, S. 34-53, 36. Ein Beispiel für diese Sichtweise findet sich bei Motte, 
Magda: Religiöse Provokation oder Blasphemie - Anmerkungen zur Rezeption 
ärgernis- erregender Werke in Literatur, Theater und Film heute, in: Dies.: Auf der 
Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur der Gegenwart. Mainz 
1997, S. 72-92. 

1121 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

das szientistische Weltbild und die zunehmende Totalisierung der Wis­
senschaft zur Weltanschauung führten dazu, dass sich die westliche 
Welt in einer umfassenden Bewusstseinskrise befindet, in der Verdingli­
chung, Sinn-, und Strukturverlust um sich greifen. Wer es nicht schafft, 
sich in dieser Situation mit "panem et circenses" abzulenken, leidet tief 
an der scheinbaren Sinnlosigkeit seiner Existenz. Daher ist in unserer 
gegenwärtigen Situation der Trend zur allgemeinen Sinnsuche stärker 
und drängender geworden. 1999 dachten mehr Menschen in Österreich 
über den Sinn des Lebens nach als noch im Jahr 1990. 34% machen sich 
oft, 48% manchmal Gedanken über den Sinn des Lebens. (1990: 26 bzw. 
44%).9 

Von jeher haben die Religionen der inneren Sinnfindung des Men­
schen gedient. Heute jedoch vermitteln die existierenden religiösen Kon­
fessionen vielen Menschen keinen Sinn mehr. "Das ist der Augenblick, 
wo manche eine innere Stimme aufruft und er sich aufmachen muß zur 
Suche im eigenen Inneren."lO Um den Glauben selbst ist es weitaus 
weniger schlimm bestellt, denn der Verlust an kirchlicher Autorität geht 
nicht einher mit einer sinkenden Religiosität innerhalb der 
Österreichischen Bevölkerung. Im Gegenteil: Der Hunger nach spirituel­
ler, symbolischer und ritueller Erfahrung wird größer; das Interesse an 
religiösen Fragen und Themen steigt beständig_ll Die religiöse Selbst-

9 Denz, Hennann I Friesl, Christian I Polak, Regina I Zuba, Reinhard I Zulehner, 
Paul M.: Die Konfliktgesellschaft Wertewandel in Österreich 1990-2000. Wien 
2001, S. 103. 

10 Von Franz, Marie-Louise: Archetypische Dimensionen der Seele. Einsiedeln 1994, S. 
242. Der Österreich-Teil der "Europäischen Wertestudie 1999" bestätigt die 
Annahme von einer intensiven Sinnsuche außerhalb der kirchlichen Institutionen. So 
sank das Vertrauen der Österreicher in die Kirche von 1990 bis zum Jalrr 1999 um 
10% von 48 auf 38 %. Vgl.: Denz, Hennann I Friesl, Christian et al. (2001). S. llOf. 
u. 193f. - Die katholische Kirche hat in allen genannten Bereichen (Moralfragen, 
Familienleben, geistige Bedürfnisse, soziale Probleme) an Kompetenz eingebüßt. Sie 
"ist dabei, an der Transfonnation ihrer Institution in die Modeme zu scheitern. Je 
unangemessener eine Religion und ihre Institutionalisierung in einer Gesellschafts­
form sind, desto schwierigerwird die Identifikation der Menschen damit." (Ebd., 40.) 

11 Bereits der Österreichteil der "Europäischen Wertestudie" von 1990 und das 
Forschungsprojekt "Religion im Leben der Österreicher 1970-1990" führten zum 
Ergebnis einer "postchristlichen", nicht aber einer postreligiösen Einstellung der 
Österreicher. Religion wird zusehends deinstitutionalisiert, entkirchlicht. (Vgl.: 
Zulehner, Paul M. I Denz, Hennann I Beham, Martina I Friesl, Christian: Vom 
Untertan zum Freiheitskünstler: Eine Kulturdiagnose anhand der Untersuchungen 
"Religion im Leben der Österreicher 1970 bis 1990" - .. Europäische Wertestudie -
Österreichteil1990". Wien 1991, S. 179.) Man spricht daher auch von "unbehau­
ster" oder "vagabundierender" Religiosität. Der Begriff "vagabundierende Religio­
sität" stammt von Fürstenberg, F: Der Trend zur Sozialreligion, in: Gemper, B. G. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

einschätzung ist innerhalb der letzten zehn Jahre in allen Altersgruppen 
um 4 bis 7% gestiegen. 1999 glaubten 83% der Österreicher an Gott, 
1990 waren es 77%. All dies sind Anzeichen für eine "Sehnsucht nach 
Mehr" .12 Der Mythologe Joseph Campbell erkannte diesen Trend bereits 
Jahre zuvor, als er sagte, es sei "in der Tat in den stillen Winkeln dieser 
Welt viel tiefes geistiges Suchen und Finden im Gange, außerhalb der 
heilig gesprochenen sozialen Zentren." 13 Die wachsende Abkehr von den 
offiziellen Kirchen und die intensive Suche nach Antwort auf Kontingenz­
fragen führen dazu, dass sich immer mehr Menschen ihre persönliche 
Religiosität aus einer Fülle weltanschaulicher Elemente selbst zusam­
mensetzen. Thomas Luckmann bezeichnet diese Aktivität als "Bricola­
ge" oder "Fleckerlteppichnäherei" .14 Weit über die christlichen Kirchen 
hinaus, außerhalb ihres Einflussbereiches, gibt es nun einen neuen Sinn 
für Mystik, Mythen für Gott und die Tiefe des Seins. Dazu Karl Rahner: 
"Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker' sein, einer der etwas ,erfah­
ren' hat, oder er wird nicht mehr sein".15 Thomas Luckmann kommt zu 
dem Ergebnis, "daß sich eine neue soziale Form der Religion herausge­
bildet hat, die sich über die alte schiebt und die sich weder durch die 
allgemeine Verteilung eines religiösen Kerns der Weltansicht in der Sozi­
alstruktur noch durch institutionelle Sozialisierung auszeichnet."16 Die­
se neue Form der Religion bedient sich bei ihrer Beantwortung von Kon­
tingenzfragen verschiedenster Elemente. Da sich, so Dieter Funke, die 
menschliche Sehnsucht nach Tiefe, Ganzheit, Sinnlichkeit und Sinn mit 

(Hg.): Religion und Verantwortung als Elemente gesellschaftlicher Ordnung. Siegen 
1982, S. 271-284. Siehe dazu auch: Zulehner, Paul M. I Denz, Hermann: Wie Europa 
lebt und glaubt. Europäische Wertestudie. Düsseldorf 1993, S. 34 u. 236. 

12 Denz, Hermann I Fries!, Christian et al. (2001). S. 105 u. 118. 
13 Campbell, Joseph: Der Flug der Wildgans. Mythologische Streifzüge. Basel 1990, S. 

255. 
14 Vgl. Luckmann, Thomas: Bemerkungen zu Gesellschaftsstruktur, Bewußtseinsfor­

men und Religion in der modernen Gesellschaft, in: Litz, Burkhart (Hg.) : Soziologie 
und gesellschaftliche Entwicklung. Verhandlungen des 22 . Deutschen Soziologenta­
ges in Dortmund. Frankfurt am Main I New York 1985, S. 476-484, hier S. 482. Die 
USA verzeichnen einen ähnlichen Trend zu religiösem Pluralismus sowie zu einer 
interessierten, aber ambivalenten Haltung gegenüber Religion im Allgemeinen, 
wenngleich nicht unter ähnlich offenkundiger Abwendung von den Kirchen wie in 
Österreich. (Siehe dazu: Miles, Margaret R.: Seeing and Believing. Religion and 
Values in the Movies. Boston 1996, S. 15 und 187.) 

15 Ralmer, K.arl: Frömmigkeit früher und heute, in: Schriften zur Theologie; Bd. 7. 
Einsiedeln I Zürich I Köln 1966, S. 11-31, hier S. 22. Zum Neomythizismus siehe 
auch: Berger, Peter L. I Berger, Brigitte I Kellner, Hansfried: Das Unbehagen in der 
Modernität. Frankfurt am Main I New York 1975, S. 174f. 

16 Luckmann, Thomas: Die "massenkulturelle" Sozialform von Religion, in: Soeffner, 
Hans-Georg (Hg.): Kultur und Alltag. Göttingen 1988, S. 37-48,48. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

dem Bild verbindet, tendiert der Mensch dazu, in seinem Hunger nach 
Antworten auf Sinnfragen alles förmlich aufzusaugen, was sich ihm im 
Medium des Bildes anbietet.l7 So treten audiovisuelle Medien in die 
durch die Abkehr von den traditionellen Religionen entstandene Lücke 
und übernehmen zusehends eine sinnstiftende Funktion. Besonders das 
Kino - und in diesem vor allem der Popularfilm - ist dazu prädestiniert, 
Funktionen zu übernehmen, die ursprünglich den Religionen vorbehalten 
waren. 

3 Die Voraussetzungen für die Übernahme von Funktionen der 
Religionen durch den Popularfilm 

Das kultische Spiel als gemeinsame historische Wurzel von Religion und 
Film ist der erste Hinweis darauf, dass der Spielfilm dazu prädestiniert 
ist, religiöse Funktionen wahrzunehmen. Weiters gibt es erstaunliche 
Parallelen in der Rezeptionssituation in Kirche und Kino. So machte etwa 
Vilem Flusser darauf aufmerksam, "daß das Kino innerhalb der gegen­
wärtigen kodifizierten Welt eine der mittelalterlichen Kirche vergleichba­
re Stelle einnimmt" .18 Flusser verweist auf den Zusammenhang zwischen 
Kinosaal und Basilika: "Übrigens ist der Kinosaal kein Enkel des klassi­
schen Theaters, sondern der Basilika ... Die klassische Basilika, jene 
kuppelbedeckte Halle, wie sie uns im römischen Pantheon noch heute 
zugänglich ist, war ursprünglich eine Art Supermarkt, die später zu Tem­
pel und Kirche umfunktioniert wurde. In unserer kodifizierten Welt dient 
die Basilika beiden, aber jetzt voneinander räumlich getrennten Funktio­
nen: als Supermarkt und als Kino."19 Als das Kino im ersten Jahrzehnt 
des 20. Jahrhunderts feste Häuser bekam, wurden in diesen nicht nur 
architektonische, sondern auch rituelle Verwandtschaften mit Kirchen 
mehr oder weniger bewusst angelegt. So entstanden Kino-Tempel, zo 
"Tempel für Götter auf der Durchreise",21 in denen wir den "Himmel auf 
Erden" erleben können. Das Kino wurde als moderner Kultort inszeniert. 
Das Kölner Multiplex-Kino nennt sich nicht ohne Grund "Cinedom", um 

17 Siehe dazu: Funke, Dieter: Der halbierte Gott. Die Folgen der Spaltung und ihre 
Sehnsucht nach Ganzheit. München 1993, S. 63. 

18 Flusser, Vilem: Medienkultur. Frankfurt/Main 1997, S. 95. 
19 Ebd., S. 96. 
20 Einige Autoren, wie beispielsweise Ronald Holloway, verwenden den Begriff "Movie 

Cathedral". (Holloway, Ronald: Beyond the Image. Approaches to the Religious 
Dimension in the Cinema. Geneva 1977, S. 75-104.) 

21 Seeßlen, Georg: Das Kino und der Mythos, in: Der Evangelische Erzieher. 44. Jg. 
6/1992, s. 537-548, 539. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

die architektonische Dimensionierung und den universalen Anspruch der 
Domkirchen auf die Welt des Filmes zu übertragen. In Wien entstand 
"Das Auge Gottes", in Harnburg das "Abaton-Kino" (griech. tä äbata: der 
geweihte Ort). 

Von Anfang an zielte das Kino darauf ab, dass der Zuschauer sich "in 
einer anonymen, aber sehr intimen Gemeinschaft verlor, in einem Zu­
stand von Ich-Auflösung, innerer Ekstase, wenn man so will, und auch 
das erzeugte ein durchaus religiöses Empfinden". 22 Kinogang wie Gortes­
dienstbesuch sind als Ritual interpretierbar. Kino und Kirche teilen die 
Notwendigkeit eines zurückgelegten Weges zu einem öffentlichen Ort als 
Voraussetzung der Wahrnehmung. Beides findet in einem von der 
Außenwelt abgesonderten Gebiet statt, in dem besondere Regeln gelten. 
Gemeinsam mit dem der anderen Besucher ist mein Blick im Kino wie 
beim Gottesdienst nach vorne gerichtet, wo eine andere Wirklichkeit 
erfahrbar gemacht wird. Im Kino wie in der Kirche gibt es keine Etwar­
tungen, die man erfüllen muss. Kino und Kirche ermöglichen ein tempo­
räres Vergessen von Anstrengung, Leiden und Schmerzen des Alltags. 
Beide bieten die in unserem Zeitalter der Beschleunigung besonders 
kostbaren Momente des Innehaltens in der Zeit sowie zeitweilige Welten 
innerhalb der Welt, in denen abgeschlossene Handlungen stattfinden. 
Dabei durchbrechen Spielfilme, besonders diejenigen, die zu wahren 
Kultfilmen (!) avancieren, den Alltag ebenso wie kultische Inszenierun­
gen im Gottesdienst. Mit dem Durchschreiten der Glastüren des Kinos 
überschreitet man zugleich die Schwelle in eine andere Welt, in der 
Raum und Zeit des Alltags keinen Platz haben. 23 Auch beim Betreten von 
Gotteshäusern vollzieht sich solch eine Schwellenüberschreitung. Der 
Filmpalast wird zum Kinotempel, der Kinogang zur Begehung. Der 
Religionsphänomenologe Rudolf Otto hat 1917 das "fascinosum" und das 
"tremendum", die Faszination und das Entsetzen, als charakteristisch 
für Kultorte, für die Begegnung mit dem Heiligen beschrieben.24 Im "Kul­
tort Kino" wird ebenso "in schrecklichen und schönen Bildern der heilige 
Schauer, das 'tremendum et fascinosum' erzeugt. "25 Sowohl für das Kino 

22 Ders.: König der Juden oder König der Löwen. Religiöse Zitate und Muster im 
populären Film. EZW-Texte Nr. 134. Berlin 1996, S. 2-28, 2. 

23 Siehe dazu: Grimmer, Kar! F.: {Post)modern Times. Theologische Anmerkungen zur 
Zeiterfahrung im Film, in: Sommer, Wolfgang (Hg.): Zeitenwende - Zeitenende. 
Beiträge zur Apokalyptik und Eschatologie. (Theologische Akzente; Bd. 2). Köln 
1997, s. 191-209, 191. 

24 Siehe dazu: Otto, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen 
und sein Verhältnis zum Rationalen. München 1987. 

25 Schneider, Werner: Über die Verführung des Auges. Theologische Anmerkungen 
zum amerikanischen Erfolgsfilm und seiner religiösen Semantik, in: Arns, Alfons/ 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKAR/CS 

als auch für die Kirche ist die körperliche Abwesenheit derer, die zu­
gleich Grund für unser Aufsuchen dieses Ortes sind, charakteristisch. 
Aus diesem Grund bezeichnet Steve Nolan den Film als "an aesthetic 
parallel to liturgy".26 "My analysis has related cinematic and sacramen­
tal-anamnetic realities on the basis that both depend upon theories of 
presence which are transmitted and appropriated through aesthetic re­
presentation, the one cinematic, the other theo-liturgical."27 So gibt der 
geöffnete Kinovorhang den Blick frei auf ein Geschehen von existentieller 
und häufig religiöser Bedeutung, und das Kino wird zu einem Ort, an dem 
traditionell religiöse Funktionen wahrgenommen werden. Der französi­
sche Philosoph Elle Faure ist der Ansicht, durch den musikalischen 
Charakter seines Rhythmus sowie den eindrucksvollen Gleichklang der 
Empfindungen, den er hervorruft, könne "ein schöner Film schließlich 
mit der Zeremonie der Messe verglichen werden, so wie er durch die 
Universalität der Empfindungen, die er weckt, und der Gefühle, die er 
bewegt, dem ,Mysterium' angenähert werden kann, das den Dom mit 
einem Gewühl von Menschen füllte, die aus allen Winkeln der Stadt und 
der Umgebung zusammengekommen waren."28 Auch der Regisseur 
Franc;ois Truffaut vergleicht in einem Interview Spielfilm und Messe und 
bemerkt: "Das eigenartige ist ja, daß ich nicht sehr religiös bin, eigent­
lich überhaupt nicht, aber ich mag trotzdem eine gewisse Religiosität, so 
etwas verträgt sich gut mit dem Kino. "29 

Das Kino bildet also bis zu einem gewissen Grad ein Funktionsäqui­
valent zu einem religiösen Kultraum. In der scheinbar rein welthaften 
und profanen Handlung einer Filmvorführung lassen sich bei genauerem 
Hinsehen Vollzugsweisen eines religiös gestimmten und zugleich säkular 
vollzogenen Handeins erkennen. Mehr noch findet die Erfüllung kulti­
scher Funktionen für weite Teile der Gesellschaft nicht mehr im Gottes­
dienst, sondern in den Massenmedien statt.30 "Kult statt Kirche" lautet 

Cippitelli, Claudia (Hg.): Der Kinokassen-Knüller. Nur Geld, Gewalt und Gelächter? 
(Arnoldshainer Filmgespräche, Band 5). FrankfurtiMam 1988, S. 32-38, 33. 

26 N olan, Steve: Representing Realities. Theorizing Reality in Liturgy and Film, in: 
Worship Vol. 75. 212001, S. 149-172, 151. 

27 Ebd., S. 172. 
28 Faure, Elle: Die Bestimmung des Films (1963). Zit.n.: Silbermann, Alphons (Hg.): 

Mediensoziologie. Band 1: Film. Düsseldorf I Wien 1973, S. 52-66, 53. 
29 Fischer, Robert (Hg.): Monsieur Truffaut, wie haben Sie das gemacht? Francois 

Truffaut im Gespräch mit Jose-Maria Beroza, Jean Goilet und Jeröme Prieur. Köln 
1991, S. 187. Zit.n.: Ammon, Martin: Kleines Filmfeuilleton, in: Ammon, Martin I 
Gottwald, Eckart: Kino und Kirche im Dialog. Göttingen 1996, S. 9-19, 15. 

30 Siehe dazu: Kirsner, Inge: Erlösung im Film. Praktisch-theologische Analysen und 
Interpretationen. (Praktische Theologie heute; Bd. 26). Stuttgart 1996, S. 33. 

126 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

das Schlüsselwort in unserer Zeit, da der christliche Gottesdienst seine 
Bedeutung für die Darstellung der religiösen Vorstellungen des Men­
schen zusehends verliert. 

Weiters finden sich aufschlussreiche Parallelen zwischen Star und 
Gott. So zeigen sowohl Wortschatz als auch Praxis des Starkultes 
pseudo-religiöse Züge. Man denke nur an Formulierungen wie "vereh­
ren", "anhimmeln", "anbeten", die unsere Gefühle Stars gegenüber zum 
Ausdruck bringen, an die "Unsterblichkeit" eines großen Stars, die Be­
zeichnung "Diva" oder an Greta Garbos Beinamen "die Göttliche". Wie 
der Blick zu Gott bietet auch der Blick hinauf zu den Leinwandhelden 
Orientierung, die uns hilft, unsere eigene Position zu finden. Stars beste­
chen- wie Götter- durch ihr glamouröses Erscheinungsbild. Der Gedan­
ke, das Schöne sei das Gute bzw. das Gute das Schöne, geht bereits auf 
Platon zurück; die Assoziation ,schön = gut = erfolgreich' ist in den 
Tiefenschichten der menschlichen Seele verankert. Unsere Reaktion auf 
Schönheit lautet: Anbetung, Lobpreis und ekstatische Freude. Daher 
kann der Star-Kult (nomen est omen!) des Mainstream-Kinos religiöse 
Züge annehmen. Schönheit ist verbunden mit strahlendem Glanz. Auch 
hier finden sich Parallelen zur Anbetung Gottes.31 So vermag die Kine­
matographie vor allem durch den gezielten Einsatz von Licht religiöse 
Bezüge anzudeuten oder herzustellen, wird doch Göttliches stets mit 
Licht und Glanz verbunden.32 Die körperliche Abwesenheit des Filmstars 
bei gleichzeitiger Leinwandpräsenz, seine Unerreichbarkeit, die Unmög­
lichkeit,. den Star zu berühren, bei gleichzeitiger Möglichkeit, sein Abbild 
überlebensgroß zu sehen, ist eine weitere Parallele zum Göttlichen. 

Zu den Parallelen zwischen Star und Gott sowie zwischen der Rezepti­
onssituation in Kirche und Kino, die bereits auf eine mögliche Annahme 
religiöser Funktionen durch das Kino schließen lassen, kommt der 
religiös getönte Charakter vieler Spielfilme hinzu. Vor allem im Popular­
film finden sich Parallelen zu religionscharakteristischen Gestaltungs­
merkmalen und Botschaften sowie zu religionsrelevanten Protagonisten, 
so dass von einer partiellen Übernahme von ursprünglich der Religion 
zugedachten Funktionen bzw. vom Aufbau eigener Glaubenssysteme im 
Mainstream-Film gesprochen werden kann. 

31 Zur Schönheit Gottes im Christentum vgl. folgende biblische Textpassagen: Ex 
33,19; Ps 89,18. 

32 Vgl. dazu: 1 Joh 1,5b: "Gott ist Licht, und keine Finsternis wohnt in ihm." Ps 36,10: 
"Denn bei dir ist die Quelle des Lebens, in deinem Licht schauen wir das Licht." Joh 
8,12: "Ich bin das Licht der Welt." Weiteres u.a.: Jak 1,17; 1 Tim 6,1; Joh 1,4-9; 
Dan 2,22; Ijob 25,3; Ps 27,1; Ps 104,2; Joh 9,5; Joh 12,46; Offb 22,5. 

127 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

4 Die Übernahme von Funktionen der Religionen durch den 
Popularfilm - Sinnstiftung, Gleichnischarakter und Erlösung 

4.1 Religion, so Bolz/Bosshart, "ist die Schatzkammer des Sinns. Und 
aller Sinn ist religiös. Kaum jemand erträgt es, ohne Sinn - und das heißt 
eben ohne Religion - zu leben. Deshalb müssen für den Gott und die 
Götter Ersatzleute einspringen - gewissermaßen Stuntmen der Tran­
szendenz" _33 Angesichts der verstärkten Abkehr von den traditionellen 
Religionen bei gleichzeitigem Trend zu autonomer Sinnsuche und Mythi­
schem bewegen wir uns im "Supermarkt der Sinnindustrie" ,34 in dem 
Produkte als Sinnangebote präsentiert werden. Indem er von letzten Fra­
gen handelt und Angebote macht, das eigene Leben in einen tragenden 
Gesamtzusammenhang, einen übergreifenden Sinnhorizont einzubetten, 
wird auch der Popularfilm zu einem "Stuntman der Transzendenz", stellt 
er doch ein Medium der Weltdeutung und Sinnvermittlung dar und 
enthält somit einen religiösen Kern.35 So sind im Unterhaltungsfilm "alle 
Handlungen, alle Zeichen und alle Wahrnehmungen ... im selbstgewähl­
ten Rahmen, sinnerfüllt Was ich sehe, ist nicht die zufällig sich vor mir 
entfaltende, endlos suggestive Welt, sondern die vorformulierte Bedeu­
tung. Jedes Ding hat seine Beziehung in seiner eigenen Mythologie und 
steht niemals einfach für sich".36 Kino-Mythen haben wie religiöse My­
then die Aufgabe, die Welt zu deuten, zu ordnen und ihr Sinn zu verlei­
hen. Da die erfolgreichsten Filme von mythischen Geschichten und ar­
chetypischen Erfahrungen handeln, sprechen sie zu uns allen. Bestimmte 
emotionelle Muster und Plots tauchen immer wieder als Filmmuster auf, 
handelt das Popularkino doch in der Regel von grundlegenden Reisen 
und bietet dadurch moderne Versionen von Erlöser-, Heilungs-, Paradies­
oder apokalyptischen Mythen. Neben der inhaltlichen Orientierung 
nimmt der Popularfilm auch in seiner Drehbuchstruktur Anleihe am My­
thos, indem diese dem von Joseph Campbell erarbeiteten Monomythos 

33 Bolz, Norbert I Bosshart, David: Kult-Marketing. Die neuen Götter des Marktes. 
Düsseldorf, 2. Aufl. 1995, S. 350. 

34 Seeßlen, Georg: Sinnsystem Unterhaltung. Zur Struktur und gesellschaftlichen 
Funktion des Unterhaltungsfilms, in: medienpraktisch 1/1993, S. 47-53, 50. 

35 Eine von Emile Durkheim entfaltete und in den letzten Jahrzehnten vor allem von 
Thomas Luckmann aufgegriffene religionssoziologische Theorie erkennt den Kern 
aller Sinndeutungssysteme als religiös. (Vgl. dazu: Durkheim, Emile: Les formes 
eli~mentaires de la vie religieuse. Paris 1912 sowie Luckmann, Thomas: Das Problem 
der Religion in der modernen Gesellschaft. Freiburg 1963.) 

36 Seeßlen, Georg: König der Juden oder König der Löwen. Religiöse Zitate und Muster 
im populären Film. EZW-Texte Nr. 134. Berlin 1996, S. 2-28, 8. 

128 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARK/NO ALS ERSATZKIRCHE? 

folgt,37 Der Monomythos - die weltweit bekannteste und am weitesten 
verbreitete Mythosstruktur - bildet das Schema einer Heldenreise mit 
spezifischen Handlungsschritten: Dem Aufbruch des Helden aus seiner 
alltäglichen in eine fremde, neue Welt, Zögern, Ängste und deren Über­
windung, Tests, Inbesitznahme eines Schatzes,38 Verwandlung des Hel­
den sowie die erschwerte Rückkehr in die Welt, aus welcher der Held 
gekommen ist. "Weggang - Erfüllung - Rückkehr" bzw. "Trennung -
Initiation - Rückkehr" ist somit der Kern des Monomythos. Durch seine 
Orientierung an Mythen, den grundlegenden sinnstiftenden Erzählungen 
der Menschen, vermag der Popularfilm die kollektiv menschliche Sehn­
sucht nach Sinn aufzugreifen. Daher wird er zu einem parareligiösen 
Sinndeutungssystem, zu einer subtextuellen "Ersatzreligion". 

Ein weiterer Baustein des Erfolges von Popularfilmen ist ihre Offen­
heit, ihre fragmentarische Sinnstiftung, denn diese lässt dem Zuschauer 
die Möglichkeit, sich in seiner Antwort- und Sinnfindung autonom zu 
fühlen und sich selbst beim Konsum solcher Filme zu erschließen. Da­
durch fängt der Mainstream-Film geschickt den Trend zur vagierenden 
Mystik, Sinnsuche und Religion auf. Das Popularkino entwirft seine eige­
ne Heilsgeschichte, in deren Zentrum nicht Gott, sondern ein Substitut 
steht. So wird das Heil im Mainstream-Film häufig abhängig gemacht von 
einem Umdenken der Menschheit - meist hin zu einem ganzheitlichen, 
ökologischen Denken [z.B. "Terminator II: Judgment Day" (USA 1991)]. 
Die Heilserwartung gilt also der Umwelt oder aber, ebenso häufig, der 
Liebe [z.B. "Pretty Woman" (USA 1990) oder "Titanic" (USA 1997)]. 
Sinnstiftung erfolgt mittels Öko- oder Liebesreligion.39 

Der gegenwärtige Popularfilm platziert seine Sinnparadigmen zumeist 
auf der Subtext-Ebene, denn schließlich ist es nicht primäres Ziel des 
Films, Seelsorge zu leisten. Natürlich ist auch das Hauptmotiv für den 
Kinobesuch nicht die Sinndeutung. Besonders für den Popularfilm gilt es 
als fraglich, ob Sinndeutung überhaupt ein Rezeptionsmotiv darstellt, 

37 Zur Strukturierung von Drehbüchern nach dem Schema des so genannten "Monomy­
thos" siehe: Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt/Main 
1999, S. 55-362; zudem Hant, Peter: Das Drehbuch. Praktische Filmdramaturgie. 
Waldeck 1992, S. 131-152 sowie Vogler, Christopher: The Writer's Journey. Mythic 
Structure for Storytellers & Screenwriters. Studio City 1992. 

38 Häufig handelt es sich um einen Schatz im übertragenen Sinn; so kann der Held 
beispielsweise neue Erkenntnisse oder die lang ersehnte Zuneigung der Geliebten 
o.ä. erlangen. 

39 Auch Bolz und Bosshart bemerkten: "Natur ist der Götze unserer Zeit, und Ökologie 
ersetzt zunehmend die Theologie." Bolz I Bosshart (1995), 35. - Vgl. dazu auch 
Herrmann, Jörg: Sinnmaschine Kino. Sinndeutung und Religion im populären Film. 
(Praktische Theologie und Kultur; 4). Gütersloh 2001, S. 212-221. 

129 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

eiWartet das Publikum von ihm doch in erster Linie Unterhaltung. Diese 
Kombination von nicht augenscheinlichem Anbieten und nicht augen­
scheinlichem Suchen nach Antworten auf letzte Fragen ist es meiner 
Ansicht nach, warum die Sinnangebote des Popularkinos beim Publikum 
auf offenes Interesse und eine zumindest latente Annahme stoßen. 

4.2 Eine weitere Parallele des Popularfilms zu den Religionen besteht 
darin, dass er (subtextuelle) Botschaften im Form von Gleichnissen zu 
transportieren vermag. "Gleichnisse überschreiten das Sichtbare, um 
Unsichtbares und Verborgenes erscheinen zu lassen."40 Indem Gleich­
nisse sich auf eine andere Wirklichkeit beziehen, die ihrerseits nur in 
Form des Gleichnisses darstellbar ist, lehren sie uns, anders auf die 
Wirklichkeit zu sehen. Ähnlich wie die Gleichnisse in großen Religionen, 
beispielsweise die Gleichnisse Jesu, vermögen Filme "für das Nicht­
alltägliche im Alltäglichen zu sensibilisieren. Sie können die Augen 
öffnen für das Unsichtbare im Sichtbaren, für das Ungewöhnliche im 
Gewöhnlichen, für Spuren der Transzendenz".41 Dies tun sie, indem ihre 
Metaebenen Perspektiven enthalten, die ein Spiel von Möglichkeiten bie­
ten, um die alltäglichen Erfahrungen zu überschreiten und bisher Verbor­
genes sichtbar und erkennbar zu machen. Das Kino, so J oseph Marty, 
weckt den homo religiosus, denn: "It brings back to life the sense of 
mystery by making us love what is not immediately perceivable, what is 
beyond appearance and evidence. It suggests the invisible."42 Durch die­
sen Gleichnischarakter vermag der Popularfilm Wahrheiten des Lebens 
zu veranschaulichen, indem er archetypische Geschichten über den Men­
schen und das Leben erzählt und dadurch an elementare Fragen des 
Glaubens heranführt 

4.3 Ein zentrales Thema der großen Religionen ist Erlösung . .Erlösung 

40 Schneider-Quindeau, Wemer: Bewegte Blicke. Erfahrungen mit dem Sehen in Film 
und Glaube, in: Failing, Wolf·Eckart I Heimbrock, Hans·Günter I Lotz, Thomas A. 
(Hg.) : Religion als Phänomen. Sozialwissenschaftliche, theologische und philosophi­
sche Erkundungen in der Lebenswelt Berlin 2001, S. 147-158, 155. 

41 Kroll, Thomas: FilmExerzitien? Plädoyer für die Begegnung von säkularer und 
christlicher Mystagogie, in: Pastoralblatt für die Diözesen Aachen, Berlin, Essen, 
Hamburg, Hildesheim, Köln, Osnabrück. 51. Jg., 11/1999, S. 331-344, 337. 

42 Marty, Joseph: Toward a Theological Interpretation and Reading of Film: Incamation 
of the Word of God - Relation, Image, Word, in: May, John R. (Hg.): New Image of 
Religions Film. Kansas City 1997, S. 135-136. Zit. n.: Lyden, John: To Commend or 
to Critique? The Question of Religion and Film Studies, in: The Journal of Religion 
and Film, Vol. 1, 2/1997, in: http:/ /www.unomaha.edu;-wwwjrf/marshrel.htm, am 
3.1.2002. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

bedeutet Befreiung von einem unabänderlich erscheinenden, drückenden 
Zustand. Wann immer Menschen spüren, dass sie unerlöst sind - und in 
der heutigen westlichen Gesellschaft spüren sie es verstärkt - verlangt 
die condition humaine nach der Erzählung einer Geschichte von jeman­
dem, der kommt, um zu erlösen. Mit der wachsenden Abkehr von den 
Kirchen führt auch die Erlösungssehnsucht zusehends ein Vagabunden­
dasein und findet sich die Erlösungsthematik, oft in abgewandelter Form, 
verstärkt an anderen Orten. Der Platz ursprünglicher Erlösungsmythen 
bleibt also nicht leer, sondern wird von häufig dem Medienbereich 
zugehörigen Substituten, und dabei nicht zuletzt vom Popularfilm, neu 
besetzt.43 Ein Happy-End kann die Heils- und Erlösungssehnsucht der 
Menschen erfüllen, muss es aber nicht. Auch ambivalente bis tragische 
Filmenden stehen keineswegs im Widerspruch zum religiösen Selbsterlö­
sungscharakter des Erfolgsfilmes.44 Zudem findet Erlösung auch als 
emotionale und kognitive Belohnung des Zuschauers am Ende des Filmes 
statt. Weiters kommt besonders in zahlreichen aktuellen Filmen das 
Phänomen der Erlösungsbedürftigkeit drastisch zum Vorschein. Bei der 
Thematisierung von Erlösung durch den Spielfilm wird zumeist verstärkt 
die soziale Ebene der Erlösung hervorgehoben und die von den Kirchen 
betonte Ebene zwischen Mensch und Gott eher im Diffusen belassen. 
Erlösung findet daher im Glaubenssystem des Popularfilms in der Regel 
statt, indem soziale Barrieren überwunden werden bzw. der Lebenshin­
tergrund oder die Beziehung einer Figur zu (einem) anderen Menschen 
oder zur Natur sich nachhaltig positiv verändert. Zwar klingt auch im 
Film zuweilen an, dass bei Erlösungsszenarien eine "höhere Macht" mit 
beteiligt ist, zumeist wird diese jedoch nicht näher spezifiziert und 
schwingt eher als Gefühl der Erhabenheit mit. Der Popularfilm bildet also 
"so etwas wie eine eigene Erlösungsmythologie, eine eigene pseudo­
religiöse Ikonographie" .45 Die Art der Erlösung, die der Popularfilm bie­
tet, ist dabei stets diffuser, universaler, nicht exakt bestimmbarer Natur. 
Daher ist die starke religiöse Ausstrahlung der Mainstream-Filme "so 
unspezifisch, dass sie keiner Religion, keiner Kultur mehr zugeordnet 

43 Zum Auffüllen der Leerstelle des Inszenierungsortes der Erlösungsthematik durch 
das Kino siehe auch: Ritter, Wemer H.: Mythos mit Thrill. Das Kino nimmt sich 
religiöser Erlösungs-Motive an, in: Zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu 
Religion und Gesellschaft. 2. Jg. 1/2001, S. 53-SS, 54. Zur Erlösung im Film siehe 
auch: Wolf, Stefan/ vom Scheidt, Thomas: Die Wirklichkeit des Films. Das Kino und 
die Sehnsucht nach Erlösung, in: medienpraktisch 1/1996, S. 29-35. 

44 Einige Beispiele hierfür sind "The Prince of Tides" (USA 1991) , "Dead Man 
Walking" (USA 1995) , "Titanic" (USA 1997) und "The Horse Whisperer" (USA 
1998). 

45 Seeßlen (1996), 7. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

werden kann; diese religiöse Erscheinung ist selbst wieder Medienereig­
nis"46. 

5 Die Vorteile des Popularfilms gegenüber den traditionellen 
Religionen bei der Vermittlung des Glaubenssystems 

Unter archaischen und vorindustriellen Bedingungen waren die Religio­
nen Produzenten von Mythen und Weltanschauungen. Unter den gegen­
wärtigen gesellschaftlichen Gegebenheiten sind sie das nicht mehr. Viele 
Mythen der Religionen stehen fest, werden nicht mehr verändert und 
sind zu Dogmen erstarrt. Das Kino hat heute eine Position inne, die der 
Stellung der Religionen früherer Zeiten ähnlich ist, denn heute ist es das 
Kino, das Mythen nicht nur zu zitieren, sondern auch selbst zu produzie­
ren vermag. Auch mit Symbolik kann der Film im Gegensatz zu den 
Religionen relativ beliebig hantieren. Der Spielfilm kann daher schnell 
und effektiv auf Trends und Veränderungen von kollektiven Stimmungs­
lagen reagieren, was für die Religionen nicht so einfach ist. Daher ist der 
Film sowohl in der Lage, einen "religiösen Sofortservice"47 bieten zu 
können, als auch mittels seiner religiöse Chiffren vermittelnden mythi­
schen Elemente auf Bedürfnisse des Publikums zu treffen, die traditio­
nelle Religionen nicht mehr ausreichend abzudecken vermögen. 

Auch in der formalen Gestaltung seiner Glaubensinhalte ist dem Kino 
vor allem gegenüber dem Christentum ein wesentlicher Startvorteil ei­
gen: Das Christentum wird zwar auch durch das Bild verkündet, hat zu 
diesem jedoch ein kompliziertes Verhältnis, da der Christ angehalten ist, 
sich kein Abbild von Gott zu schaffen. Der Film hingegen hat ein unkom­
pliziertes Verhältnis zum Bild. Er versündigt sich nicht durch Bilderflut 
und kommt dadurch der menschlichen Ikonomanie48 entgegen. Auch hat 
es die Religion besonders schwer in einem Zeitalter, in dem die Medien 
alles was fern ist, in die Nähe rücken können. "Seeing is believing" lautet 
das Motto der gegenwärtigen westlichen Welt. Wie soll die Religion in 

46 Ders.: Digitale Anarchie - Die generative Ästhetik des Hollywood·Erfolgsfilmes, in: 
Arns, Alfons/Cippitelli, Claudia (Hg.) : Der Kinokassen-Knüller. Nur Geld, Gewalt 
und Gelächter? (Arnoldshainer Filmgespräche, Band 5). Frankfurt/Main 1988, S. 
12-31, 17. 

47 Schilson, Arno: Medienreligion. Zur religiösen Signatur der Gegenwart (Kontakte; 5 
I Beiträge zum religiösen Zeitgespräch) . Tübingen 1997, S. 155. 

48 Zur Ikonomanie, dem menschlichen Bedürfnis, sich Bilder von sich und den Seinen 
anzufertigen, siehe: Anders, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen. Band 1: 
Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. München, 7. Aufl. 
1992, s. 56f. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE? 

solchen Zeiten einen Gott als wirklich bezeugen, der sich nicht so einfach 
aus der Ferne in die Nähe rücken lässt, der medial nicht fassbar ist? Die 
Sinnlichkeit des Films steht also der AbstraktheU der Theologie 
gegenüber.49 

Ein weiterer Vorteil des Films liegt darin, dass in ihm Predigtton und 
moralische Ermahnung weniger offensiven Methoden der Glaubensver­
mittlung weichen. Hinzu kommt, dass das Kino nicht mehr verlangt als 
den Kauf einer Eintrittskarte, während die Religionen das ganze Leben 
bestimmen möchten. Indem der Film nicht wie die Religionen Autorität 
anzielt, kann er sein jeweiliges Glaubenssystem auf unverbindliche Wei­
se präsentieren, wodurch der Rezipient nie Gefahr läuft, das Gefühl voll­
kommener individueller Freiheit zu verlieren. Die Institutionsunabhän­
gigkeit des Spielfilms ermöglicht ihm den Einsatz spezifisch religiöser 
Momente ohne Konnex zu den Dogmen einer der großen Religionen. 
Dadurch kann der Film auch Antworten auf Grundfragen bieten, die viele 
Menschen in Zeiten der Entkirchlichung nicht mehr von der Instanz 
Kirche annehmen. 

Film wie Religion nähren die Sehnsucht nach Erlösung. Im Kino ereig­
net sich das Religiöse allerdings im Gegensatz zu den Religionen quasi 
"nebenbei" - ohne Erwartungsdruck und eingebettet in Unterhaltung. 
Erfolgreiche Kinofilme werden von den Menschen akzeptiert, "weil sie 
ihnen Wahrheiten des menschlichen Lebens auf unterhaltsame Weise 
nahebringen". so Diese spielerische Ebene ist es, auf der Kontingenzfra­
gen vom Film beantwortet und auf der Antworten gerne angenommen 
werden. Die Unverbindlichkeit und Unauffälligkeit des Religiösen im 
Film macht somit einen Teil der Attraktion aus. Diese Unverbindlichkeit 
des Religiösen im Popularfilm reicht soweit, dass der Film zwar eine 
religiöse Leseweise erlaubt, diese aber nicht die einzige Möglichkeit bie­
tet, den Film zu seheri. Im Gegenteil: Die wenigsten Kinobesucher neh­
men filmische Botschaften auf der bewussten Ebene als religiös wahr. 
Das Glaubenssystem des Mainstream-Films entfaltet seine Wirkung da­
her in der Regel auf der latenten Bewusstseinsebene. Auf manifester 
Ebene erleben wir solche Filme als packend und berührend. Filme wie 
"Titanic" (USA 1997), "Terminator II: Judgment Day" (USA 1991) und 
"The Lion King" (USA 1994) bewegen Millionen Menschen weltweit 
nicht zuletzt deshalb, weil ihre Glaubenssysteme genau das gegenwarts-

49 Vgl. dazu auch Schneider-Quindeau, Werner: PerspektivwechseL Zum Verhältnis 
von theologischer Reflexion und Filmkultur, in: Pastoraltheologie 81 (1992), S. 
482-493, 491f. 

so Blothner, Dirk: Erfolgreiche Filme?, in: Ahren, Yizhak: Warum sehen wir Filme? 
Materialien zur Filmpsychologie. Aachen 1998, S. 63-83, 65. 

133 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKARICS 

typische religiöse Sehnen aufgreifen. Da wesentliche Teile dieses Prozes­
ses auf latenter Ebene ablaufen, wirken filmische Glaubensbotschaften 
religions-und konfessionsunabhängig und vermögen so ein breiteres Pu­
blikum zu erreichen als konfessionell geprägte Einrichtungen. 

Indem der Popular:fi.lm fragmentarische Sinnstiftungsangebote macht, 
vermag er dem Individualisierungstrend entgegenzukommen, denn er 
"ermöglicht individualisierte Zugänge zu säkularisierten Religionsformen 
frei von sozialen Bindungen. "51 Der Rezipient fühlt sich folglich bei der 
Sinnfi.ndung autonom. Zudem transportiert der Popular:fi.lm seine Glau­
bensinhalte auf einer Ebene, die größtenteils nicht über religiöse Anspie­
lungen hinausgeht und dadurch diffus und für eigene Projektionen offen 
bleibt. 

Entbehrungen, die durchlitten, und Opfer, die erbracht werden, ver­
weisen im Film nicht allein auf das Jenseits, sondern erfahren bereits im 
Diesseits Belohnung. So ist auch die Erlösung - und die meisten Plot­
Auflösungen des Popular:fi.lms handeln von miss- oder (häufiger) ge­
glückter Erlösung - im menschlichen Leben selbst vorhanden und erfolgt 
nicht erst (wie in den Lehren der großen Religionen) im wesentlichen 
nach dem Tod. Darüber hinaus betont der Film im Gegensatz zu den 
großen Religionen nicht die Mensch-Gott-Ebene der Erlösung, sondern 
deren soziale Ebene. Erlösung im Film erfolgt durch eine irdische und 
nicht durch eine transzendentale Handlung. Dadurch hat der Film den 
Vorteil, dass er mit seinen Erlösungsszenarios auch Menschen zu 
berühren vermag, die nicht explizit gläubig sind oder die Existenz eines 
höheren Wesens überhaupt verneinen. Das filmische Glaubenssystem ist 
also schon ohne Verlassen der menschlichen Handlungsebene vollstän­
dig. 

Viele Menschen erhalten daher vom Spielfilm Sinnstiftungsangebote, 
Orientierung über die Welt, Lebensmodelle und Wertesysteme ohne ei­
nen direkten Bezug zu einer im Transzendenten verhafteten Gottesge­
stalt "Die Religion des Konsums", resümieren Bolz/Bosshart in ihrem 
Buch über Kult-Marketing, "braucht also kein Dogma, sondern nur Kulte 
und Rituale. "52 Ähnliches gilt für das Glaubenssystem des Popularfilms, 
denn obwohl fast alle weltweit erfolgreichen Mainstream-Filme religiösen 
- bzw., da sie allesamt aus dem christlichen Kulturkreis stammen -
christlichen Vorstellungen verbunden sind, zeigen sie doch eine 
Religiosität ohne Gott, eine "Religiosität der Zeichen" ( G. Seeßlen). 53 

Diese Religiosität der Zeichen erlaubt es dem Popular:fi.lm, mit jedem 

51 Kroll (2001) , 76 (s. Anm. 3) 
52 Bolz I Bosshart (1995), 356. 
53 Seeßlen (1988), 17. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


POPULARK/NO ALS ERSATZKIRCHE? 

seiner Drehbücher auch ein völlig neues Glaubenssystem zu erschaffen. 
Ein weiteres Charakteristikum filmischer Glaubenssysteme ist seine im 
Vergleich zu den Glaubenssystemen der Religionen komplexitätsreduzie­
rende Prägung. Dazu zählen 
- deren Bezug auf ein ausgewähltes Spektrum des menschlichen 

Lebens (häufig das Liebesleben oder die Selbstfindung, seltener das 
Berufsleben) und dadurch das Schaffen eines klar überschaubaren, 
weil auf Einzelaspekte fokussierten Kosmos, der die unübersichtliche 
Realität des Alltags mit ihren Problemen vergessen lässt; 

- die Wirksamkeit des Opfers bereits im Diesseits, dessen Abschwä­
chung auf ein Ersatzopfer oder das völlige Vermeiden jeglichen 
Opfers; 

- die Gewissheit der Vergebung von Sünden ebenfalls bereits im 
Diesseits; 

- bei Filmen, in denen der Verbleib des Menschen in einem paradiesi­
schen Umfeld oder der Weiterbestand dieses Umfelds selbst in 
Gefahr ist: die Abwendung der endgültigen Vertreibung aus dem 
Paradies, indem der Mensch geläutert wird und das Paradies ent­
weder erhalten bleibt oder ein neues Paradies gefunden wird; 

- die eindrucksvolle Darstellung und oftmalige Vereinfachung der 
Symbolik sowie die Möglichkeit der Verwendung von religiösen Ver­
satzsymbolen bei gleichzeitiger Substraktion von unglaubwürdig 
erscheinenden Aspekten dieser Symbole; 

- die Verminderung des moralischen Drucks und die Möglichkeit 
moralischer Umdeutungen zwecks Anpassung an aktuelle gesell­
schaftliche Gegebenheiten und die gegenwärtige kollektive Stim­
mungslage; 

- die Veränderung, Vereinfachung oder Herstellung eines stärkeren 
Gegenwartsbezugs von einzelnen aus den großen Religionen bekann­
ten Momenten und Konstellationen; 

- die Profanierung aufgrund der Möglichkeit des Films, Geschlossen­
heit ohne Einbezug "externer", d.h. nicht-irdischer Mächte zu schaf­
fen; 

- die Reduktion der Bezugsgröße ,Gott' auf die Bezugsgröße ,Natur' 
oder ,Mensch'; d.h. Vergebung, Heil und Erlösung kommen im 
Glaubenssystem Film von (einem) anderen Menschen - entweder auf 
Grund vorausgegangener existenzieller Neu-Orientierung oder durch 
Beendigung der Auflehnung gegen die Macht der Natur. 
In einer Zeit, in der viele Menschen großen Institutionen gegenüber 

misstrauisch sind, in der sie Angst haben, manipuliert und indoktriniert 
zu werden, ist die Sehnsucht nach autonomen Entscheidungen, nach 
mehr Freiheit angestiegen. Dieser Sehnsucht vermag der Popularfilm 

135 https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SKAR/CS 

entgegenzukommen, indem er ein Glaubenssystem etabliert, das nicht 
über den manifesten Filminhalt, sondern über die Metaebenen des Filmes 
transportiert wird. 

Die Vorteile des Popu1arkinos in der Vermittlung subtextueller Bot­
schaften adeln es nicht gleich zur "besseren Religion". Doch könnten 
diese Vermittlungsvorteile den verfassten Kirchen und Religionsgemein­
schaften hinreichend zu denken geben. Warum werden kirchlicherseits 
immer noch kaum Theologie Studierende mit aktuellem Filmschaffen 
konfrontiert oder mit den Darstellungs- und Erzählmustern popu1ärer 
Filme vertraut gemacht? In ihnen stecken auf vielfach überraschende 
Weise Hinweise und Anlässe für Inspirationen, auch in der Glaubensver­
mittlung neue Wege zu gehen und dabei Themen zu entdecken, wie sie 
für den Evangelisierungsauftrag der Kirche nützlich sein könnten. Denn 
oft sind es gerade die Erzählungen des Mainstream-Kinos, in denen sich 
die Sehnsucht nach Antworten auf letzte Fragen und nach dem Sinn des 
Lebens auf originelle und verblüffend einfache Weise auszudrücken ver­
steht. 

736 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119 - am 13.01.2026, 07:03:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

