Communicatio Socialis 35 (2002), Nr. 2: 119-136
UFSATZ Quelle: www.communicatio-socialis.de

Marianne Skarics | Popularkino als Ersatzkirche?
Uberlegungen zur partiellen Funktionsiquivalenz
von Kirche und Kino

Angesichts der gegenwirtigen Abkehr von den traditionellen Kirchen
wird der Trend zur autonomen Sinnsuche immer gréfer. Als wahre Fund-
grube erweist sich diesbeziiglich der Popularfilm, der in diesen Zeiten -
so die These, der hier nachgegangen wird - zusehends als Substitut
fungiert, indem er unauffillig und sehr geschickt Funktionen traditionel-
ler Religionen iibernimmt, und dabei sehr erfolgreich ist, da er gegeniiber
den traditionellen Religionen etliche Vorteile in der Vermittlung des
Glaubenssystems aufweist.

1 Das Verhiltnis zwischen Kino und Kirche

Schon im Mittelalter war das Verhaltnis der Kirche zur Schauspielkunst
von Spannungen gepragt. Weil es anstofbige Inhalte verbreite und als
blofe Nachahmung der Realitit etwas Minderwertiges sei, wurde das
Theater von Christen nicht geschitzt. Ebenso verhielt es sich mit der
Filmkunst, obwohl diese doch eine besondere Nihe zur Sphire des
Religiosen aufweist. Kirche und Kino, Religion und Film als verwandt zu
betrachten, liegt durchaus nahe, denn der Film hat seit seinen Urspriin-
gen eine direkte Beziehung zur Religion: Der fotografische Film wurde
von Hannibal Goodwyn, einem Priester, erfunden; die erste Filmvorfiih-
rung am 31.1.1889 zeigte ein Oberammergauer Passionsspiel; seit den
Anfangstagen des Films waren dessen frithe Themen zugleich die The-
men der Religion. Besonders in der Stummfilmzeit waren biblische Stoffe
beliebte Filmthemen, da ihre Bekanntheit das Verstindnis erleichterte.
Trotz dieses augenscheinlichen Nahverhiltnisses von Kino und Kirche
war schon 1895, als die Briider Skandanowsky im Berliner Wintergarten
ihre ersten Filme vorfiihrten, in den Presseberichten von einer Nach-
schopfung det Welt, von einem Zugriff der Technik auf den Menschen die
Rede, der auch religiése Tabus betreffe.l Die Skepsis der (vor allem ka-

1 Zur Geschichte der kirchlichen Haltung gegeniiber dem Film, auf die an dieser Stelle
nicht niher eingegangen werden kann, siche Hasenberg, Peter: Von Abwehrgefech-
ten zu Dialogansitzen: Die Auseinandersetzungen um Skandalfilme in der katholi-
schen Filmarbeit, in: Communicatio Socialis 28 (1995), S. 8-46. Weiter wird das
problematische Verhaltnis zwischen Kirche und Kino erdrtert bei Grabner, Franz:
Die Angst der Christen vor den Mythen des Alltags. Uber Christliches im Film, in:

119

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

tholischen) Kirche am verponten, weil als Konkwrrent wahrgenommenen
Kino mag wohl auch vom ungekldrten , Verhiltnis zu den eigenen Bildern
und zur eigenen (mangelnden?) Bildhaftigkeit“? herriihren. Zudem
gendhrt wird die Skepsis durch die ,Konkretheit und Sinnlichkeit der
Filmbilder“,3 denn diese ,verweigern sich ,weltfliichtender Spiritualisie-
rung’ und fordern die Theologie in ihren intellektuell abstrakten Aus-
drucksformen heraus.“¢ Weiters fiihrt die Herkunft des Kinos aus der
Atmosphire von Jahrmirkten und Cafes wohl dazu, dass in den Augen
mancher Vertreter der Kirche das Bild des Kinos als dunklem, anriichi-
gem, allein billiger Zerstreuung dienendem Raum nicht auszumerzen ist.5

Kunst und Kirche 52 (1989), S. 27-29; Kuhn, Michael / Hoekstra, Henk: Hinter den
Augen ein eigenes Bild?, in: Kuhn, Michael / Hahn, Johan G. / Hoekstra, Henk
(Hg.): Hinter den Augen ein eigenes Bild. Film und Spiritualitdt. Ziirich 1991, S.
11-20; Bamberger, Stefan: Uberblick iiber die Entwicklung katholischer Filmarbeit,
in: Ders.: Christentum und Film. Wiirzburg 1968, S. 7-35; Hasenberg, Peter:
Katholische Filmarbeit. Geschichte - Ziele - Aufgabenbereiche, in: Barthelmes,
Jiirgen (Hg.): Kirche und Kino. (medien praxis, Grundlagen; 8). Bonn 1995, S. 12-16;
Dannowski, Hans Werner: 40 Jahre evangelische Filmarbeit, in: Roth, Wilhelm /
Thienhaus, Bettina (Hg.): Film und Theologie. Diskussionen, Kontroversen, Analy-
sen. (epd Texte; 20). Frankfurt/Main 1989, S. 7-16 und Worther, Matthias:
Bildstorungen, in: Barthelmes, Jiirgen (Hg.): Kirche und Kino. (medien praxis,
Grundlagen; 8). Bonn 1995, S. 35-42.

2 Fiirst, Walter: Sakramentalitit im Zeitalter der Virtualitit. Entwicklung und nétige
Erneuerung des Sakramentalen, in: Diakonia 31 (2000), S. 393-400, hier S. 399. In
den Worten Dietrich Neuhaus' ist diese Unsicherheit deutlich spiirbar: Urspriinglich,
so Neuhaus, gehorten Bilder in den Bereich des Religiésen. Indem nun durch die
Medien Bilderfluten erzeugt werden, komme es zu einer ,Inflation der Bilder und
somit zu einer Entwertung der Religion. Siehe Neuhaus, Dietrich: Die Leinwand als
Tkone. Anmerkung zur religiésen Dimension des Kinos, in: Kunst und Kirche 52
(1989), S. 20-21, 20. Dieses Vorgehen ,gleicht dem Vorgehen Napoleons, der den
franzosischen Adel dadurch machtpolitisch erledigte, daf® er jeden Dummkopf
adelte* (Ebd., S. 20).

3 Kroll, Thomas: Um Gottes Willen iiber Filme reden! Ermutigung zum Einsatz
bewegter Bilder in Religionsunterricht und theologischer Erwachsenenbildung, in
Pastoral und Liturgie (Teil 1), in: Pastoralblatt fiir die Diozesen Aachen, Berlin,
Essen, Hamburg, Hildesheim, Ké6ln, Osnabriick. 53. Jg., 3/2001, S. 75-86, 77.

¢ Ebd, 77.

5 Sogar in manchen Termini des 5. Bandes der Filmgespriche der Evangelischen
Akademie Arnoldshain und dem Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik
schwingt diese offensichtlich immer noch latent vorhandene Sichtweise mit, wenn
angesichts der Rezeption eines Mainstream-Films im Zuge der Recherchen iiber den
Popularfilm von einem Vorwagen in den ,Filmtempel der verfilhrten Massen“ die
Rede ist: Feldvoss, Marli: Auf der Suche nach dem Kino der ,anderen”. Beobachtun-
gen bei den Arnoldshainer Filmgesprichen 1987, in: Arns, Alfons / Cippitelli,
Claudia (Hg.): Der Kinokassen-Kniiller. Nur Geld, Gewalt und Geldchter? (Arnolds-
hainer Filmgespriche; Bd. 5). Frankfurt/Main 1988, S. 7-9, 7.

120

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

Auch der Vorwurf, das Kino triefe formlich von Gewalt und Sex, es zeige
neben zu vielen nackten Korpern auch unmoralische Lebensweisen, halt
sich hartnickig.

Zwar stehen heute kirchliche Filmpreise, Arbeitsgruppen und Projek-
te, Forderungen der Zusammenarbeit von Kirche und Kino sowie die
Verfiigbarmachung von fiir die kirchliche Arbeit bedeutsamen Spielfil-
men im Mittelpunkt der kirchlichen Filmarbeit, dennoch gibt es immer
wieder Riickschlige im heiklen Verhiltnis zwischen Kirche und Kino.6
So bleibt ungeachtet aller Offnungsversuche der Kirche dem Film gegen-
iiber stets eine Distanz spiirbar. Manipulation, Vortiduschen einer zwei-
ten, unechten Wirklichkeit, Kirchenfeindlichkeit, fehlende sachliche
Kompetenz bei der Behandlung theologischer Themen, Kritik daran, dass
kirchliche Themen vom Film iiberhaupt aufgegriffen werden und , flache“
Bildbeherrschtheit zihlen zu den hiufigsten Vorwiirfen der Kirche
gegeniiber dem Spielfilm.” Religion wird ,,in der populdren Kultur kirch-
lich akzeptiert, als Konkurrenz zu und Kritik an Kirche jedoch schnell als
Blasphemie und ,Ersatz‘-Religion diskreditiert“8. Vor allem der fiir ein
moglichst disperses Publikum angelegte Hollywood-Mainstream-Film
nimmt auch heute noch wenig Platz in der kirchlichen Filmarbeit ein.
Kommt er doch einmal zur Sprache, so wird er immer noch weitestgehend
negativ bewertet. Dadurch beraubt sich die Kirche selbst der Chance aunf
neue Erkenntnisse, denn schlieflich sind es genau jene oft als trivial,
anspruchslos, abstumpfend und verrohend bezeichneten Popularfilme, zu
deren Auffiihrungen die Menschen in Massen strémen, wihrend viele
Kirchen bei den Gottesdiensten zusehends leerer werden.

2 Die gegenwdrtige Abkehr von den traditionellen Kirchen

Um Dinge und Geschehnisse in einen Zusammenhang zu bringen und
ihnen Sinn zu verleihen, ordnen wir sie in einen Sinnhorizont ein. Doch

6 Erst jiingst entbrannte eine Debatte einiger Kirchenvertreter um Botschaften und
Gestaltungselemente im Spielfilm ,Harry Potter and the Sorcerer’s Stone" (USA
2001).

7 Siehe dazu Worther, Matthias: Bildstdrungen, in: Barthelmes, Jiirgen (Hg.): Kirche
und Kino. (medien praxis, Grundlagen; 8). Bonn 1995, S. 35-42, 39f.

8 Gottwald, Eckart: Zwischen Mythos und Spiel. Theologische Zuginge zum Unterhal-
tungsfilm, in: Ammon, Martin / Gottwald, Eckart: Kino und Kirche im Dialog.
Géttingen 1996, S. 34-53, 36. Ein Beispiel fiir diese Sichtweise findet sich bei Mottg,
Magda: Religidse Provokation oder Blasphemie - Anmerkungen zur Rezeption
drgernis- erregender Werke in Literatur, Theater und Film heute, in: Dies.: Auf der
Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur der Gegenwart. Mainz
1997, S. 72-92.

121

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

das szientistische Weltbild und die zunehmende Totalisierung der Wis-
senschaft zur Weltanschauung fithrten dazu, dass sich die westliche
Welt in einer umfassenden Bewusstseinskrise befindet, in der Verdingli-
chung, Sinn-, und Strukturverlust um sich greifen. Wer es nicht schafft,
sich in dieser Situation mit ,panem et circenses” abzulenken, leidet tief
an der scheinbaren Sinnlosigkeit seiner Existenz. Daher ist in unserer
gegenwirtigen Situation der Trend zur allgemeinen Sinnsuche stirker
und dringender geworden. 1999 dachten mehr Menschen in Osterreich
iiber den Sinn des Lebens nach als noch im Jahr 1990. 34% machen sich
oft, 48% manchmal Gedanken iiber den Sinn des Lebens. (1990: 26 bzw.
44%).9

Von jeher haben die Religionen der inneren Sinnfindung des Men-
schen gedient. Heute jedoch vermitteln die existierenden religiosen Kon-
fessionen vielen Menschen keinen Sinn mehr. ,Das ist der Augenblick,
wo manche eine innere Stimme aufruft und er sich aufmachen muf} zur
Suche im eigenen Inneren.“10 Um den Glauben selbst ist es weitaus
weniger schlimm bestellt, denn der Verlust an kirchlicher Autoritét geht
nicht einher mit einer sinkenden Religiositit innerhalb der
Osterreichischen Bevdlkerung. Im Gegenteil: Der Hunger nach spirituel-
ler, symbolischer und ritueller Erfahrung wird grofer; das Interesse an
religiésen Fragen und Themen steigt bestindig.1l Die religiose Selbst-

9 Denz, Hermann / Fries], Christian / Polak, Regina / Zuba, Reinhard / Zulehner,
Paul M.: Die Konfliktgesellschaft. Wertewandel in Osterreich 1990-2000. Wien
2001, S. 103.

10 Von Franz, Marie-Louise: Archetypische Dimensionen der Seele. Einsiedeln 1994, S.
242. Der Osterreich-Teil der ,Europiischen Wertestudie 1999“ bestiitigt die
Annahme von einer intensiven Sinnsuche aufierhalb der kirchlichen Institutionen. So
sank das Vertrauen der Osterreicher in die Kirche von 1990 bis zum Jahr 1999 um
10 % von 48 auf 38 %. Vgl.: Denz, Hermann / Friesl, Christian et al. (2001), S. 110f.
u. 193f. - Die katholische Kirche hat in allen genannten Bereichen (Moralfragen,
Familienleben, geistige Bediirfnisse, soziale Probleme) an Kompetenz eingebiifit. Sie
»ist dabei, an der Transformation ihrer Institution in die Moderne zu scheitern. Je
unangemessener eine Religion und ihre Institutionalisierung in einer Gesellschafts-
form sind, desto schwieriger wird die Identifikation der Menschen damit. (Ebd., 40.)

11 Bereits der Osterreichteil der ,Europiischen Wertestudie* von 1990 und das
Forschungsprojekt ,Religion im Leben der Osterreicher 1970-1990“ fiihrten zum
Ergebnis einer ,postchristlichen”, nicht aber einer postreligiésen Einstellung der
Osterreicher. Religion wird zusehends deinstitutionalisiert, entkirchlicht. (Vgl.:
Zulehner, Paul M. / Denz, Hermann / Beham, Martina / Friesl, Christian: Vom
Untertan zum Freiheitskiinstler: Eine Kulturdiagnose anhand der Untersuchungen
,Religion im Leben der Osterreicher 1970 bis 1990“ - ,Europiische Wertestudie -
Osterreichteil 1990“. Wien 1991, S. 179.) Man spricht daher auch von ,unbehau-
ster oder ,vagabundierender” Religiositit. Der Begriff ,vagabundierende Religio-
sitit stammt von Fiirstenberg, F: Der Trend zur Sozialreligion, in: Gemper, B. G.

122

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

einschitzung ist innerhalb der letzten zehn Jahre in allen Altersgruppen
um 4 bis 7% gestiegen. 1999 glaubten 83% der Osterreicher an Gott,
1990 waren es 77%. All dies sind Anzeichen fiir eine ,Sehnsucht nach
Mehr“.12 Der Mythologe Joseph Campbell erkannte diesen Trend bereits
Jahre zuvor, als er sagte, es sei ,in der Tat in den stillen Winkeln dieser
Welt viel tiefes geistiges Suchen und Finden im Gange, aufierhalb der
heilig gesprochenen sozialen Zentren.“13 Die wachsende Abkehr von den
offiziellen Kirchen und die intensive Suche nach Antwort auf Kontingenz-
fragen fithren dazu, dass sich immer mehr Menschen ihre persénliche
Religiositit aus einer Fiille weltanschaulicher Elemente selbst zusam-
mensetzen. Thomas Luckmann bezeichnet diese Aktivitit als ,Bricola-
ge* oder ,Fleckerlteppichniherei“.14 Weit iiber die christlichen Kirchen
hinaus, aufRerhalb ihres Einflussbereiches, gibt es nun einen neuen Sinn
fiir Mystik, Mythen fiir Gott und die Tiefe des Seins. Dazu Karl Rahner:
~Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker* sein, einer der etwas ,erfah-
ren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein“.15 Thomas Luckmann kommt zu
dem Ergebnis, ,daf sich eine neue soziale Form der Religion herausge-
bildet hat, die sich iiber die alte schiebt und die sich weder durch die
allgemeine Verteilung eines religiésen Kerns der Weltansicht in der Sozi-
alstruktur noch durch institutionelle Sozialisierung auszeichnet.“16 Die-
se neue Form der Religion bedient sich bei ihrer Beantwortung von Kon-
tingenzfragen verschiedenster Elemente. Da sich, so Dieter Funke, die
menschliche Sehnsucht nach Tiefe, Ganzheit, Sinnlichkeit und Sinn mit

(Hg.): Religion und Verantwortung als Elemente gesellschaftlicher Ordnung. Siegen
1982, S. 271-284. Siehe dazu auch: Zulehner, Paul M. / Denz, Hermann: Wie Europa
lebt und glaubt. Europidische Wertestudie. Diisseldorf 1993, S. 34 u. 236.

12 Denz, Hermann / Fries], Christian et al. (2001), S. 105 u. 118,

13 Campbell, Joseph: Der Flug der Wildgans. Mythologische Streifziige. Basel 1990, S.
255.

14 Vgl. Luckmann, Thomas: Bemerkungen zu Gesellschaftsstruktur, Bewuftseinsfor-
men und Religion in der modernen Gesellschaft, in: Litz, Burkhart (Hg.): Soziologie
und gesellschaftliche Entwicklung. Verhandlungen des 22. Deutschen Soziologenta-
ges in Dortmund. Frankfurt am Main / New York 1985, S. 476-484, hier S. 482. Die
USA verzeichnen einen dhnlichen Trend zu religiésem Pluralismus sowie zu einer
interessierten, aber ambivalenten Haltung gegeniiber Religion im Allgemeinen,
wenngleich nicht unter 4hnlich offenkundiger Abwendung von den Kirchen wie in
Osterreich. (Siehe dazu: Miles, Margaret R.: Seeing and Believing. Religion and
Values in the Movies. Boston 1996, S. 15 und 187}

15 Rahner, Karl: Frommigkeit frilher und heute, in: Schriften zur Theologie; Bd. 7.
Einsiedeln / Ziirich / Koln 1966, S. 11-31, hier S. 22. Zum Neomythizismus siehe
auch: Berger, Peter L. / Berger, Brigitte / Kellner, Hansfried: Das Unbehagen in der
Modernitit, Frankfurt am Main / New York 1975, S. 174f.

16 Luckmann, Thomas: Die ,massenkulturelle” Sozialform von Religion, in: Soeffner,
Hans-Georg (Hg.): Kultur und Alltag. Gottingen 1988, S. 37-48, 48.

1123

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

dem Bild verbindet, tendiert der Mensch dazu, in seinem Hunger nach
Antworten auf Sinnfragen alles formlich aufzusaugen, was sich ihm im
Medium des Bildes anbietet.17 So treten audiovisuelle Medien in die
durch die Abkehr von den traditionellen Religionen entstandene Liicke
und iibernehmen zusehends eine sinnstiftende Funktion. Besonders das
Kino - und in diesem vor allem der Popularfilm - ist dazu pradestiniert,
Funktionen zu iibernehmen, die urspriinglich den Religionen vorbehalten
waren.

3 Die Voraussetzungen fiir die Ubernahme von Funktionen der
Religionen durch den Popularfilm

Das kultische Spiel als gemeinsame historische Wurzel von Religion und
Film ist der erste Hinweis darauf, dass der Spielfilm dazu pridestiniert
ist, religiose Funktionen wahrzunehmen. Weiters gibt es erstaunliche
Parallelen in der Rezeptionssituation in Kirche und Kino. So machte etwa
Vilém Flusser darauf aufmerksam, ,daft das Kino innerhalb der gegen-
wirtigen kodifizierten Welt eine der mittelalterlichen Kirche vergleichba-
re Stelle einnimmt*“.18 Flusser verweist auf den Zusammenhang zwischen
Kinosaal und Basilika: , Ubrigens ist der Kinosaal kein Enkel des klassi-
schen Theaters, sondern der Basilika ... Die klassische Basilika, jene
kuppelbedeckte Halle, wie sie uns im rémischen Pantheon noch heute
zugénglich ist, war urspriinglich eine Art Supermarkt, die spater zu Tem-
pel und Kirche umfunktioniert wurde. In unserer kodifizierten Welt dient
die Basilika beiden, aber jetzt voneinander rdumlich getrennten Funktio-
nen: als Supermarkt und als Kino.“!9 Als das Kino im ersten Jahrzehnt
des 20. Jahrhunderts feste Hiuser bekam, wurden in diesen nicht nur
architektonische, sondern auch rituelle Verwandtschaften mit Kirchen
mehr oder weniger bewusst angelegt. So entstanden Kino-Tempel,20
»Tempel fiir Gétter auf der Durchreise“,2! in denen wir den ,Himmel auf
Erden“ erleben kénnen. Das Kino wurde als moderner Kultort inszeniert.
Das Kélner Multiplex-Kino nennt sich nicht ohne Grund ,,Cinedom*, um

17 Siehe dazu: Funke, Dieter: Der halbierte Gott. Die Folgen der Spaltung und ihre
Sehnsucht nach Ganzheit. Miinchen 1993, S. 63.

18 Flusser, Vilém: Medienkultur. Frankfurt/Main 1997, S. 95.

19 Ebd,, S. 96.

20 Einige Autoren, wie beispielsweise Ronald Holloway, verwenden den Begriff ,Movie
Cathedral“. (Holloway, Ronald: Beyond the Image. Approaches to the Religious
Dimension in the Cinema. Geneva 1977, S. 75-104.)

21 Seeflen, Georg: Das Kino und der Mythos, in: Der Evangelische Erzieher. 44. Jg.
6/1992, S. 537-548, 539.

124

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

die architektonische Dimensionierung und den universalen Anspruch der
Domkirchen auf die Welt des Filmes zu iibertragen. In Wien entstand
»Das Auge Gottes“, in Hamburg das ,Abaton-Kino“ (griech. td ibata: der
geweihte Ort).

Von Anfang an zielte das Kino darauf ab, dass der Zuschauer sich ,in
einer anonymen, aber sehr intimen Gemeinschaft verlor, in einem Zu-
stand von Ich-Auflosung, innerer Ekstase, wenn man so will, und auch
das erzeugte ein durchaus religioses Empfinden*“ .22 Kinogang wie Gottes-
dienstbesuch sind als Ritual interpretierbar. Kino und Kirche teilen die
Notwendigkeit eines zuriickgelegten Weges zu einem 6ffentlichen Ort als
Voraussetzung der Wahrnehmung. Beides findet in einem von der
Auflenwelt abgesonderten Gebiet statt, in dem besondere Regeln gelten.
Gemeinsam mit dem der anderen Besucher ist mein Blick im Kino wie
beim Gottesdienst nach vorne gerichtet, wo eine andere Wirklichkeit
erfahrbar gemacht wird. Im Kino wie in der Kirche gibt es keine Erwar-
tungen, die man erfiillen muss. Kino und Kirche erméglichen ein tempo-
rdres Vergessen von Anstrengung, Leiden und Schmerzen des Alltags.
Beide bieten die in unserem Zeitalter der Beschleunigung besonders
kostbaren Momente des Innehaltens in der Zeit sowie zeitweilige Welten
innerhalb der Welt, in denen abgeschlossene Handlungen stattfinden.
Dabei durchbrechen Spielfilme, besonders diejenigen, die zu wahren
Kultfilmen (!) avancieren, den Alltag ebenso wie kultische Inszenierun-
gen im Gottesdienst. Mit dem Durchschreiten der Glastiiren des Kinos
iiberschreitet man zugleich die Schwelle in eine andere Welt, in der
Raum und Zeit des Alltags keinen Platz haben.23 Auch beim Betreten von
Gotteshdusern vollzieht sich solch eine Schwelleniiberschreitung. Der
Filmpalast wird zum Kinotempel, der Kinogang zur Begehung. Der
Religionsphidnomenologe Rudolf Otto hat 1917 das ,fascinosum* und das
Jtremendum®, die Faszination und das Entsetzen, als charakteristisch
fiir Kultorte, fiir die Begegnung mit dem Heiligen beschrieben.?4 Im ,Kul-
tort Kino" wird ebenso ,in schrecklichen und schénen Bildern der heilige
Schauer, das 'tremendum et fascinosum‘ erzeugt.“25 Sowohl fiir das Kino

22 Ders.: Kénig der Juden oder Konig der Lowen. Religiose Zitate und Muster im
populdren Film. EZW-Texte Nr. 134. Berlin 1996, S. 2-28, 2.

23 Siehe dazu: Grimmer, Karl F.: (Post)modern Times. Theologische Anmerkungen zur
Zeiterfahrung im Film, in: Sommer, Wolfgang (Hg.): Zeitenwende - Zeitenende.
Beitrdge zur Apokalyptik und Eschatologie. (Theologische Akzente; Bd. 2). Koln
1997, S. 191-209, 191.

24 Siehe dazu: Otto, Rudolf: Das Heilige. (Tber das Irrationale in der Idee des Gottlichen
und sein Verhdltnis zum Rationalen. Miinchen 1987.

25 Schneider, Werner: Uber die Verfithrung des Auges. Theologische Anmerkungen
zum amerikanischen Erfolgsfilm und seiner religiésen Semantik, in: Arns, Alfons/

| 125

13.01.2026, 07:03:26.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

als auch fiir die Kirche ist die korperliche Abwesenheit derer, die zu-
gleich Grund fiir unser Aufsuchen dieses Ortes sind, charakteristisch.
Aus diesem Grund bezeichnet Steve Nolan den Film als ,an aesthetic
parallel to liturgy“.26 ,My analysis has related cinematic and sacramen-
tal-anamnetic realities on the basis that both depend upon theories of
presence which are transmitted and appropriated through aesthetic re-
presentation, the one cinematic, the other theo-liturgical.“27 So gibt der
geoffnete Kinovorhang den Blick frei auf ein Geschehen von existentieller
und hiufig religioser Bedeutung, und das Kino wird zu einem Ort, an dem
traditionell religiose Funktionen wahrgenommen werden. Der franzosi-
sche Philosoph Elie Faure ist der Ansicht, durch den musikalischen
Charakter seines Rhythmus sowie den eindrucksvollen Gleichklang der
Empfindungen, den er hervorruft, kénne ,ein schéner Film schlieflich
mit der Zeremonie der Messe verglichen werden, so wie er durch die
Universalitit der Empfindungen, die er weckt, und der Gefiihle, die er
bewegt, dem ,Mysterium’ angenihert werden kann, das den Dom mit
einem Gewiihl von Menschen fiillte, die aus allen Winkeln der Stadt und
der Umgebung zusammengekommen waren.“?8 Auch der Regisseur
Frangois Truffaut vergleicht in einem Interview Spielfilm und Messe und
bemerkt: ,Das eigenartige ist ja, daf} ich nicht sehr religios bin, eigent-
lich iiberhaupt nicht, aber ich mag trotzdem eine gewisse Religiositit, so
etwas vertrigt sich gut mit dem Kino.“29

Das Kino bildet also bis zu einem gewissen Grad ein Funktionsdqui-
valent zu einem religiosen Kultraum. In der scheinbar rein welthaften
und profanen Handlung einer Filmvorfithrung lassen sich bei genauerem
Hinsehen Vollzugsweisen eines religios gestimmten und zugleich sikular
vollzogenen Handelns erkennen. Mehr noch findet die Erfiillung kulti-
scher Funktionen fiir weite Teile der Gesellschaft nicht mehr im Gottes-
dienst, sondern in den Massenmedien statt.30  Kult statt Kirche“ lautet

Cippitelli, Claudia (Hg.): Der Kinokassen-Kniiller. Nur Geld, Gewalt und Gelichter?
(Arnoldshainer Filmgespridche, Band 5). Frankfurt/Main 1988, S. 32-38, 33,

26 Nolan, Steve: Representing Realities. Theorizing Reality in Liturgy and Film, in:
Worship Vol. 75. 2/2001, S. 149-172, 151.

27 Ebd,, S. 172.

28 Faure, Elie: Die Bestimmung des Films (1963). Zit.n.: Silbermann, Alphons (Hg.):
Mediensoziologie. Band 1: Film. Diisseldorf / Wien 1973, S. 52-66, S3.

29 Fischer, Robert (Hg.): Monsieur Truffaut, wie haben Sie das gemacht? Francois
Truffaut im Gesprdch mit José-Maria Beroza, Jean Collet und Jéréme Prieur. Koln
1991, S. 187. Zit.n.: Ammon, Martin: Kleines Filmfeuilleton, in: Ammon, Martin /
Gottwald, Eckart: Kino und Kirche im Dialog. Gottingen 1996, S. 9-19, 15.

30 Siehe dazu: Kirsner, Inge: Erlésung im Film. Praktisch-theologische Analysen und
Interpretationen. (Praktische Theologie heute; Bd. 26). Stuttgart 1996, S. 33.

126

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

das Schliisselwort in unserer Zeit, da der christliche Gottesdienst seine
Bedeutung fiir die Darstellung der religiosen Vorstellungen des Men-
schen zusehends verliert.

Weiters finden sich aufschlussreiche Parallelen zwischen Star und
Gott. So zeigen sowohl Wortschatz als auch Praxis des Starkultes
pseudo-religiose Ziige. Man denke nur an Formulierungen wie ,vereh-
ren“, ,anhimmeln“, ,anbeten“, die unsere Gefiihle Stars gegeniiber zum
Ausdruck bringen, an die ,Unsterblichkeit” eines groften Stars, die Be-
zeichnung ,Diva“ oder an Greta Garbos Beinamen ,die Géttliche”. Wie
der Blick zu Gott bietet auch der Blick hinauf zu den Leinwandhelden
Orientierung, die uns hilft, unsere eigene Position zu finden. Stars beste-
chen - wie Gétter - durch ihr glamouréses Erscheinungsbild. Der Gedan-
ke, das Schone sei das Gute bzw. das Gute das Schéne, geht bereits auf
Platon zuriick; die Assoziation ,schén = gut = erfolgreich’ ist in den
Tiefenschichten der menschlichen Seele verankert. Unsere Reaktion auf
Schonheit lautet: Anbetung, Lobpreis und ekstatische Freude. Daher
kann der Star-Kult {(nomen est omen!) des Mainstream-Kinos religitse
Ziige annehmen. Schonheit ist verbunden mit strahlendem Glanz. Auch
hier finden sich Parallelen zur Anbetung Gottes.3! So vermag die Kine-
matographie vor allem durch den gezielten Einsatz von Licht religiése
Beziige anzudeuten oder herzustellen, wird doch Géttliches stets mit
Licht und Glanz verbunden.32 Die kérperliche Abwesenheit des Filmstars
bei gleichzeitiger Leinwandpridsenz, seine Unerreichbarkeit, die Unmog-
lichkeit, den Star zu beriihren, bei gleichzeitiger Méglichkeit, sein Abbild
iiberlebensgrofk zu sehen, ist eine weitere Parallele zum Géttlichen.

Zu den Parallelen zwischen Star und Gott sowie zwischen der Rezepti-
onssituation in Kirche und Kino, die bereits auf eine mégliche Annahme
religiéser Funktionen durch das Kino schlieffen lassen, kommt der
religios getonte Charakter vieler Spielfilme hinzu. Vor allem im Popular-
film finden sich Parallelen zu religionscharakteristischen Gestaltungs-
merkmalen und Botschaften sowie zu religionsrelevanten Protagonisten,
so dass von einer partiellen Ubernahme von urspriinglich der Religion
zugedachten Funktionen bzw. vom Aufbau eigener Glaubenssysteme im
Mainstream-Film gesprochen werden kann.

31 Zur Schénheit Gottes im Christentum vgl. folgende biblische Textpassagen: Ex
33,19; Ps 89,18.

32 Vgl. dazu: 1 Joh 1,5b: ,Gott ist Licht, und keine Finsternis wohnt in ihm.“ Ps 36,10:
»Denn bei dir ist die Quelle des Lebens, in deinem Licht schauen wir das Licht.“ Joh
8,12: ,Ich bin das Licht der Welt.“ Weiteres u.a.: Jak 1,17; 1 Tim 6,1; Joh 1,4-9;
Dan 2,22; Jjob 25,3; Ps 27,1; Ps 104,2; Joh 9,5; Joh 12,46; Offb 22,5.

| 127

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

4 Die Ubernahme von Funktionen der Religionen durch den
Popularfilm - Sinnstiftung, Gleichnischarakter und Erlésung

4.1 Religion, so Bolz/Bosshart, ,ist die Schatzkammer des Sinns. Und
aller Sinn ist religios. Kaum jemand ertrigt es, ohne Sinn - und das heif’t
eben ohne Religion - zu leben. Deshalb miissen fiir den Gott und die
Gotter Ersatzleute einspringen - gewissermafen Stuntmen der Tran-
szendenz*.33 Angesichts der verstirkten Abkehr von den traditionellen
Religionen bei gleichzeitigem Trend zu autonomer Sinnsuche und Mythi-
schem bewegen wir uns im ,Supermarkt der Sinnindustrie“,3¢ in dem
Produkte als Sinnangebote prasentiert werden. Indem er von letzten Fra-
gen handelt und Angebote macht, das eigene Leben in einen tragenden
Gesamtzusammenhang, einen iibergreifenden Sinnhorizont einzubetten,
wird auch der Popularfilm zu einem ,Stuntman der Transzendenz*, stellt
er doch ein Medium der Weltdeutung und Sinnvermittlung dar und
enthilt somit einen religiosen Kern.35 So sind im Unterhaltungsfilm "alle
Handlungen, alle Zeichen und alle Wahrmehmungen ... im selbstgewdihl-
ten Rahmen, sinnerfiillt. Was ich sehe, ist nicht die zufillig sich vor mir
entfaltende, endlos suggestive Welt, sondern die vorformulierte Bedeu-
tung. Jedes Ding hat seine Beziehung in seiner eigenen Mythologie und
steht niemals einfach fiir sich“.36 Kino-Mythen haben wie religiose My-
then die Aufgabe, die Welt zu deuten, zu ordnen und ihr Sinn zu verlei-
hen. Da die erfolgreichsten Filme von mythischen Geschichten und ar-
chetypischen Erfahrungen handeln, sprechen sie zu uns allen. Bestimmte
emotionelle Muster und Plots tauchen immer wieder als Filmmuster auf,
handelt das Popularkino doch in der Regel von grundlegenden Reisen
und bietet dadurch moderne Versionen von Erléser-, Heilungs-, Paradies-
oder apokalyptischen Mythen. Neben der inhaltlichen Orientierung
nimmt der Popularfilm auch in seiner Drehbuchstruktur Anleijhe am My-
thos, indem diese dem von Joseph Campbell erarbeiteten Monomythos

33 Bolz, Norbert / Bosshart, David: Kult-Marketing. Die neuen Gotter des Marktes.
Diisseldorf, 2. Aufl. 1995, S. 350.

34 Seeflen, Georg: Sinnsystem Unterhaltung. Zur Struktur und gesellschaftlichen
Funktion des Unterhaltungsfilms, in: medien praktisch 1/1993, S. 47-53, 50.

35 Eine von Emile Durkheim entfaltete und in den letzten Jahrzehnten vor allem von
Thomas Luckmann aufgegriffene religionssoziologische Theorie erkennt den Kern
aller Sinndeutungssysteme als religiés. (Vgl. dazu: Durkheim, Emile: Les formes
élémentaires de la vie religieuse. Paris 1912 sowie Luckmann, Thomas: Das Problem
der Religion in der modernen Gesellschaft. Freiburg 1963.)

36 Seeflen, Georg: Kénig der Juden oder Kénig der Lowen. Religiése Zitate und Muster
im populiren Film. EZW-Texte Nr. 134. Berlin 1996, S. 2-28, 8.

128

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

folgt.37 Der Monomythos - die weltweit bekannteste und am weitesten
verbreitete Mythosstruktur - bildet das Schema einer Heldenreise mit
spezifischen Handlungsschritten: Dem Aufbruch des Helden aus seiner
alltiglichen in eine fremde, neue Welt, Zégern, Angste und deren Uber-
windung, Tests, Inbesitznahme eines Schatzes,38 Verwandlung des Hel-
den sowie die erschwerte Riickkehr in die Welt, aus welcher der Held
gekommen ist. ,Weggang - Erfiillung - Riickkehr“ bzw. ,Trennung -
Initiation - Riickkehr” ist somit der Kern des Monomythos. Durch seine
Orientierung an Mythen, den grundlegenden sinnstiftenden Erzdhlungen
der Menschen, vermag der Popularfilm die kollektiv menschliche Sehn-
sucht nach Sinn aufzugreifen. Daher wird er zu einem parareligiésen
Sinndeutungssystem, zu einer subtextuellen , Ersatzreligion®.

Ein weiterer Baustein des Erfolges von Popularfilmen ist ihre Offen-
heit, ihre fragmentarische Sinnstiftung, denn diese ldsst dem Zuschauer
die Moglichkeit, sich in seiner Antwort- und Sinnfindung autonom zu
fithlen und sich selbst beim Konsum solcher Filme zu erschliefien. Da-
durch fingt der Mainstream-Film geschickt den Trend zur vagierenden
Mystik, Sinnsuche und Religion auf. Das Popularkino entwirft seine eige-
ne Heilsgeschichte, in deren Zentrum nicht Gott, sondern ein Substitut
steht. So wird das Heil im Mainstream-Film hdufig abhidngig gemacht von
einem Umdenken der Menschheit - meist hin zu einem ganzheitlichen,
okologischen Denken [z.B. , Terminator II: Judgment Day*“ (USA 1991)].
Die Heilserwartung gilt also der Umwelt oder aber, ebenso hdufig, der
Liebe [z.B. ,Pretty Woman“ (USA 1990) oder ,Titanic“ (USA 1997)].
Sinnstiftung erfolgt mittels Oko- oder Liebesreligion.39

Der gegenwdrtige Popularfilm platziert seine Sinnparadigmen zumeist
auf der Subtext-Ebene, denn schlieRlich ist es nicht primires Ziel des
Films, Seelsorge zu leisten. Natiirlich ist auch das Hauptmotiv fiir den
Kinobesuch nicht die Sinndeutung. Besonders fiir den Popularfilm gilt es
als fraglich, ob Sinndeutung iiberhaupt ein Rezeptionsmotiv darstellt,

37 Zur Strukturierung von Drehbiichern nach dem Schema des so genannten "Monomy-
thos* siehe: Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt/Main
1999, S. 55-362; zudem Hant, Peter: Das Drehbuch. Praktische Filmdramaturgie.
Waldeck 1992, S. 131-152 sowie Vogler, Christopher: The Writer's Journey. Mythic
Structure for Storytellers & Screenwriters. Studio City 1992.

38 Hiufig handelt es sich um einen Schatz im iibertragenen Sinn; so kann der Held
beispielsweise neue Erkenntnisse oder die lang ersehnte Zuneigung der Geliebten
o0.4. erlangen.

39 Auch Bolz und Bosshart bemerkten: ,Natur ist der Gétze unserer Zeit, und Okologie
ersetzt zunehmend die Theologie.“ Bolz / Bosshart (1995), 35. - Vgl. dazu auch
Herrmann, Jorg: Sinnmaschine Kino. Sinndeutung und Religion im populdren Film.
(Praktische Theologie und Kultur; 4). Giitersloh 2001, S. 212-221.

1129

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

erwartet das Publikum von ihm doch in erster Linie Unterhaltung. Diese
Kombination von nicht augenscheinlichem Anbieten und nicht augen-
scheinlichem Suchen nach Antworten auf letzte Fragen ist es meiner
Ansicht nach, warum die Sinnangebote des Popularkinos beim Publikum
auf offenes Interesse und eine zumindest latente Annahme stofien.

4.2 Eine weitere Parallele des Popularfilms zu den Religionen besteht
darin, dass er (subtextuelle) Botschaften im Form von Gleichnissen zu
transportieren vermag. ,Gleichnisse iiberschreiten das Sichtbare, um
Unsichtbares und Verborgenes erscheinen zu lassen.“40 Indem Gleich-
nisse sich auf eine andere Wirklichkeit beziehen, die ihrerseits nur in
Form des Gleichnisses darstellbar ist, lehren sie uns, anders auf die
Wirklichkeit zu sehen. Ahnlich wie die Gleichnisse in groRen Religionen,
beispielsweise die Gleichnisse Jesu, vermégen Filme ,fiir das Nicht-
alltdgliche im Alltdglichen zu sensibilisieren. Sie koénnen die Augen
offnen fiir das Unsichtbare im Sichtbaren, fiir das Ungewéhnliche im
Gewdhnlichen, fiir Spuren der Transzendenz“.4! Dies tun sie, indem ihre
Metaebenen Perspektiven enthalten, die ein Spiel von Méglichkeiten bie-
ten, um die alltiglichen Erfahrungen zu iiberschreiten und bisher Verbor-
genes sichtbar und erkennbar zu machen. Das Kino, so Joseph Marty,
weckt den homo religiosus, denn: ,It brings back to life the sense of
mystery by making us love what is not immediately perceivable, what is
beyond appearance and evidence. It suggests the invisible.“42 Durch die-
sen Gleichnischarakter vermag der Popularfilm Wahrheiten des Lebens
zu veranschaulichen, indem er archetypische Geschichten iiber den Men-
schen und das Leben erzdhlt und dadurch an elementare Fragen des
Glaubens heranfiihrt.

4.3 Ein zentrales Thema der groften Religionen ist Erlosung. Erlgsung

40 Schneider-Quindeau, Werner: Bewegte Blicke. Erfahrungen mit dem Sehen in Film
und Glaube, in: Failing, Wolf-Eckart / Heimbrock, Hans-Giinter / Lotz, Thomas A.
(Hg.): Religion als Phinomen. Sozialwissenschaftliche, theologische und philosophi-
sche Erkundungen in der Lebenswelt. Berlin 2001, S. 147-158, 155.

41 Kroll, Thomas: FilmExerzitien? Plidoyer fiir die Begegnung von sikularer und
christlicher Mystagogie, in: Pastoralblatt fiir die Di6zesen Aachen, Berlin, Essen,
Hamburg, Hildesheim, Kéln, Osnabriick. 51. Jg., 11/1999, S. 331-344, 337.

42 Marty, Joseph: Toward a Theological Interpretation and Reading of Film: Incarnation
of the Word of God - Relation, Image, Word, in: May, John R. (Hg.): New Image of
Religious Film. Kansas City 1997, S. 135-136. Zit. n.: Lyden, John: To Commend or
to Critique? The Question of Religion and Film Studies, in: The Journal of Religion
and Film, Vol. 1, 2/1997, in: http://www.unomaha.edu/~ wwwjrf/marshrel.htm, am
3.1.2002.

130

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

bedeutet Befreiung von einem unabénderlich erscheinenden, driickenden
Zustand. Wann immer Menschen spiiren, dass sie unerldst sind - und in
der heutigen westlichen Gesellschaft spiiren sie es verstirkt - verlangt
die condition humaine nach der Erzdhlung einer Geschichte von jeman-
dem, der kommt, um zu erlésen. Mit der wachsenden Abkehr von den
Kirchen fiihrt auch die Erlésungssehnsucht zusehends ein Vagabunden-
dasein und findet sich die Erlésungsthematik, oft in abgewandelter Form,
verstiarkt an anderen Orten. Der Platz urspriinglicher Erlésungsmythen
bleibt also nicht leer, sondern wird von hiufig dem Medienbereich
zugehorigen Substituten, und dabei nicht zuletzt vom Popularfilm, neu
besetzt.43 Ein Happy-End kann die Heils- und Erlésungssehnsucht der
Menschen erfiillen, muss es aber nicht. Auch ambivalente bis tragische
Filmenden stehen keineswegs im Widerspruch zum religiosen Selbsterls-
sungscharakter des Erfolgsfilmes#* Zudem findet Erlésung auch als
emotionale und kognitive Belohnung des Zuschauers am Ende des Filmes
statt. Weiters kommt besonders in zahlreichen aktuellen Filmen das
Phdnomen der Erlésungsbediirftigkeit drastisch zum Vorschein. Bei der
Thematisierung von Erlésung durch den Spielfilm wird zumeist verstarkt
die soziale Ebene der Erlésung hervorgehoben und die von den Kirchen
betonte Ebene zwischen Mensch und Gott eher im Diffusen belassen.
Erlésung findet daher im Glaubenssystem des Popularfilms in der Regel
statt, indem soziale Barrieren iiberwunden werden bzw. der Lebenshin-
tergrund oder die Beziehung einer Figur zu (einem) anderen Menschen
oder zur Natur sich nachhaltig positiv verdndert. Zwar klingt auch im
Film zuweilen an, dass bei Erlésungsszenarien eine ,héhere Macht” mit
beteiligt ist, zumeist wird diese jedoch nicht n&her spezifiziert und
schwingt eher als Gefiihl der Erhabenheit mit. Der Popularfilm bildet also
»50 etwas wie eine eigene Erldsungsmythologie, eine eigene pseudo-
religiose Tkonographie“ 45 Die Art der Erlésung, die der Popularfilm bie-
tet, ist dabei stets diffuser, universaler, nicht exakt bestimmbarer Natur.
Daher ist die starke religiése Ausstrahlung der Mainstream-Filme ,so
unspezifisch, dass sie keiner Religion, keiner Kultur mehr zugeordnet

43 Zum Auffiillen der Leerstelle des Inszenierungsortes der Erlésungsthematik durch
das Kino siehe auch: Ritter, Werner H.: Mythos mit Thrill. Das Kino nimmt sich
religioser Erlosungs-Motive an, in: Zeitzeichen. Evangelische Kommentare zu
Religion und Gesellschaft. 2. Jg. 1/2001, S. 53-55, 54. Zur Erlésung im Film siehe
auch: Wolf, Stefan/ vom Scheidt, Thomas: Die Wirklichkeit des Films. Das Kino und
die Sehnsucht nach Erlgsung, in: medien praktisch 1/1996, S. 29-35.

44 Einige Beispiele hierfiir sind ,The Prince of Tides“ (USA 1991), ,Dead Man
Walking” (USA 1995}, ,Titanic* (USA 1997} und ,The Horse Whisperer* (USA
1998).

45 Seeflen (1996), 7.

131

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

werden kann; diese religiose Erscheinung ist selbst wieder Medienereig-
nis“46,

5 Die Vorteile des Popularfilms gegeniiber den traditionellen
Religionen bei der Vermittlung des Glaubenssystems

Unter archaischen und vorindustriellen Bedingungen waren die Religio-
nen Produzenten von Mythen und Weltanschanungen. Unter den gegen-
wirtigen gesellschaftlichen Gegebenheiten sind sie das nicht mehr. Viele
Mythen der Religionen stehen fest, werden nicht mehr verdndert und
sind zu Dogmen erstarrt. Das Kino hat heute eine Position inne, die der
Stellung der Religionen friiherer Zeiten dhnlich ist, denn heute ist es das
Kino, das Mythen nicht nur zu zitieren, sondern auch selbst zu produzie-
ren vermag. Auch mit Symbolik kann der Film im Gegensatz zu den
Religionen relativ beliebig hantieren. Der Spielfilm kann daher schnell
und effektiv auf Trends und Verdnderungen von kollektiven Stimmungs-
lagen reagieren, was fiir die Religionen nicht so einfach ist. Daher ist der
Film sowohl in der Lage, einen ,religiosen Sofortservice“4” bieten zu
konnen, als auch mittels seiner religiose Chiffren vermittelnden mythi-
schen Elemente auf Bediirfnisse des Publikums zu treffen, die traditio-
nelle Religionen nicht mehr ausreichend abzudecken vermégen.

Auch in der formalen Gestaltung seiner Glaubensinhalte ist dem Kino
vor allem gegeniiber dem Christentum ein wesentlicher Startvorteil ei-
gen: Das Christentum wird zwar auch durch das Bild verkiindet, hat zu
diesem jedoch ein kompliziertes Verhiltnis, da der Christ angehalten ist,
sich kein Abbild von Gott zu schaffen. Der Film hingegen hat ein unkom-
pliziertes Verhéltnis zum Bild. Er versiindigt sich nicht durch Bilderflut
und kommt dadurch der menschlichen Ikonomanie*® entgegen. Auch hat
es die Religion besonders schwer in einem Zeitalter, in dem die Medien
alles was fern ist, in die Nihe riicken kionnen. ,Seeing is believing“ lautet
das Motto der gegenwirtigen westlichen Welt. Wie soll die Religion in

46 Ders.: Digitale Anarchie - Die generative Asthetik des Hollywood-Erfolgsfilmes, in:
Arns, Alfons/Cippitelli, Claudia (Hg.): Der Kinokassen-Kniiller. Nur Geld, Gewalt
und Geldchter? (Arnoldshainer Filmgespriche, Band 5). Frankfurt/Main 1988, S.
12-31, 17.

47 Schilson, Arno: Medienreligion. Zur religiésen Signatur der Gegenwart (Kontakte; 5
/ Beitrige zum religiésen Zeitgespréch). Tiibingen 1997, S. 155,

48 Zur Ikonomanie, dem menschlichen Bediirfnis, sich Bilder von sich und den Seinen
anzufertigen, siehe: Anders, Giinther: Die Antiquiertheit des Menschen. Band 1:
Uber die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. Miinchen, 7. Aufl.
1992, S. 56f.

132

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

solchen Zeiten einen Gott als wirklich bezeugen, der sich nicht so einfach
aus der Ferne in die Ndhe riicken ldsst, der medial nicht fassbar ist? Die
Sinnlichkeit des Films steht also der Abstraktheit der Theologie
gegeniiber.49

Ein weiterer Vorteil des Films liegt darin, dass in ihm Predigtton und
moralische Ermahnung weniger offensiven Methoden der Glaubensver-
mittlung weichen. Hinzu kommt, dass das Kino nicht mehr verlangt als
den Kauf einer Eintrittskarte, wihrend die Religionen das ganze Leben
bestimmen méchten. Indem der Film nicht wie die Religionen Autoritit
anzielt, kann er sein jeweiliges Glaubenssystem auf unverbindliche Wei-
se prasentieren, wodurch der Rezipient nie Gefahr lduft, das Gefiihl voll-
kommener individueller Freiheit zu verlieren. Die Institutionsunabhén-
gigkeit des Spielfilms ermdglicht ihm den Einsatz spezifisch religiéser
Momente ohne Konnex zu den Dogmen einer der grofien Religionen.
Dadurch kann der Film auch Antworten auf Grundfragen bieten, die viele
Menschen in Zeiten der Entkirchlichung nicht mehr von der Instanz
Kirche annehmen.

Film wie Religion nihren die Sehnsucht nach Erlésung. Im Kino ereig-
net sich das Religi6se allerdings im Gegensatz zu den Religionen quasi
shebenbei“ - ohne Erwartungsdruck und eingebettet in Unterhaltung.
Erfolgreiche Kinofilme werden von den Menschen akzeptiert, ,weil sie
ihnen Wahrheiten des menschlichen Lebens auf unterhaltsame Weise
nahebringen“ 50 Diese spielerische Ebene ist es, auf der Kontingenzfra-
gen vom Film beantwortet und auf der Antworten gerne angenommen
werden. Die Unverbindlichkeit und Unauffdlligkeit des Religiosen im
Film macht somit einen Teil der Attraktion aus. Diese Unverbindlichkeit
des Religiésen im Popularfilm reicht soweit, dass der Film zwar eine
religiose Leseweise erlaubt, diese aber nicht die einzige Moglichkeit bie-
tet, den Film zu sehen. Im Gegenteil: Die wenigsten Kinobesucher neh-
men filmische Botschaften auf der bewussten Ebene als religiés wahr.
Das Glaubenssystem des Mainstream-Films entfaltet seine Wirkung da-
her in der Regel auf der latenten Bewusstseinsebene. Auf manifester
Ebene erleben wir solche Filme als packend und beriihrend. Filme wie
»Titanic* (USA 1997), ,Terminator II: Judgment Day“ (USA 1991) und
»The Lion King“ (USA 1994) bewegen Millionen Menschen weltweit
nicht zuletzt deshalb, weil ihre Glaubenssysteme genau das gegenwarts-

49 Vgl dazu auch Schneider-Quindean, Werner: Perspektivwechsel. Zum Verhiltnis
von theologischer Reflexion und Filmkultur, in: Pastoraltheologie 81 (1992), S.
482-493, 491f.

50 Blothner, Dirk: Erfolgreiche Filme?, in: Ahren, Yizhak: Warum sehen wir Filme?
Materialien zur Filmpsychologie. Aachen 1998, S. 63-83, 65.

1133

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

typische religiése Sehnen aufgreifen. Da wesentliche Teile dieses Prozes-
ses auf latenter Ebene ablaufen, wirken filmische Glaubensbotschaften
religions- und konfessionsunabhédngig und vermgen so ein breiteres Pu-
blikum zu erreichen als konfessionell gepragte Einrichtungen.

Indem der Popularfilm fragmentarische Sinnstiftungsangebote macht,
vermag er dem Individualisierungstrend entgegenzukommen, denn er
Lermoglicht individualisierte Zugénge zu sdkularisierten Religionsformen
frei von sozialen Bindungen.“5! Der Rezipient fiihlt sich folglich bei der
Sinnfindung autonom. Zudem transportiert der Popularfilm seine Glau-
bensinhalte auf einer Ebene, die grofitenteils nicht iiber religiose Anspie-
lungen hinausgeht und dadurch diffus und fiir eigene Projektionen offen
bleibt.

Entbehrungen, die durchlitten, und Opfer, die erbracht werden, ver-
weisen im Film nicht allein auf das Jenseits, sondern erfahren bereits im
Diesseits Belohnung. So ist auch die Erlésung - und die meisten Plot-
Auflosungen des Popularfilms handeln von miss- oder (hiufiger) ge-
gliickter Erlosung - im menschlichen Leben selbst vorhanden und erfolgt
nicht erst (wie in den Lehren der grofien Religionen) im wesentlichen
nach dem Tod. Dariiber hinaus betont der Film im Gegensatz zu den
groflen Religionen nicht die Mensch-Gott-Ebene der Erlésung, sondern
deren soziale Ebene. Erlosung im Film erfolgt durch eine irdische und
nicht durch eine transzendentale Handlung. Dadurch hat der Film den
Vorteil, dass er mit seinen Erlésungsszenarios auch Menschen zu
beriihren vermag, die nicht explizit gldubig sind oder die Existenz eines
héheren Wesens iiberhaupt verneinen. Das filmische Glaubenssystem ist
also schon ohne Verlassen der menschlichen Handlungsebene vollstin-
dig.

Viele Menschen erhalten daher vom Spielfilm Sinnstiftungsangebote,
Orientierung iiber die Welt, Lebensmodelle und Wertesysteme ohne ei-
nen direkten Bezug zu einer im Transzendenten verhafteten Gottesge-
stalt. ,Die Religion des Konsums", resiimieren Bolz/Bosshart in ihrem
Buch iiber Kult-Marketing, ,braucht also kein Dogma, sondern nur Kulte
und Rituale.“52 Ahnliches gilt fiir das Glaubenssystem des Popularfilms,
denn obwohl fast alle weltweit erfolgreichen Mainstream-Filme religi¢sen
- bzw., da sie allesamt aus dem christlichen Kulturkreis stammen -
christlichen Vorstellungen verbunden sind, zeigen sie doch eine
Religiositit ohne Gott, eine ,Religiositit der Zeichen* (G. Seeflen).53
Diese Religiositdt der Zeichen erlaubt es dem Popularfilm, mit jedem

51 Kroll (2001), 76 (5. Anm. 3)
52 Bolz / Bosshart (1995), 356.
53 Seeflen (1988), 17.

134

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POPULARKINO ALS ERSATZKIRCHE?

seiner Drehbiicher auch ein vollig neues Glaubenssystem zu erschaffen.

Ein weiteres Charakteristikum filmischer Glaubenssysteme ist seine im

Vergleich zu den Glaubenssystemen der Religionen komplexititsreduzie-

rende Pragung. Dazu zdhlen

- deren Bezug auf ein ausgewihltes Spektrum des menschlichen
Lebens (hdufig das Liebesleben oder die Selbstfindung, seltener das
Berufsleben) und dadurch das Schaffen eines klar iiberschaubaren,
weil auf Einzelaspekte fokussierten Kosmos, der die uniibersichtliche
Realitit des Alltags mit ihren Problemen vergessen lisst;

- die Wirksamkeit des Opfers bereits im Diesseits, dessen Abschwa-
chung auf ein Ersatzopfer oder das véllige Vermeiden jeglichen
Opfers;

- die Gewissheit der Vergebung von Siinden ebenfalls bereits im
Diesseits;

- bei Filmen, in denen der Verbleib des Menschen in einem paradiesi-
schen Umfeld oder der Weiterbestand dieses Umfelds selbst in
Gefahr ist: die Abwendung der endgiiltigen Vertreibung aus dem
Paradies, indem der Mensch geldutert wird und das Paradies ent-
weder erhalten bleibt oder ein neues Paradies gefunden wird;

- die eindrucksvolle Darstellung und oftmalige Vereinfachung der
Symbolik sowie die Méglichkeit der Verwendung von religiosen Ver-
satzsymbolen bei gleichzeitiger Substraktion von unglaubwiirdig
erscheinenden Aspekten dieser Symbole;

- die Verminderung des moralischen Drucks und die Moglichkeit
moralischer Umdeutungen zwecks Anpassung an aktuelle gesell-
schaftliche Gegebenheiten und die gegenwértige kollektive Stim-
mungslage;

- die Veridnderung, Vereinfachung oder Herstellung eines stirkeren
Gegenwartsbezugs von einzelnen aus den grofen Religionen bekann-
ten Momenten und Konstellationen:

- die Profanierung aufgrund der Moglichkeit des Films, Geschlossen-
heit ohne Einbezug ,externer, d.h. nicht-irdischer Machte zu schaf-
fen;

- die Reduktion der Bezugsgrofle ,Gott' auf die Bezugsgrofe ,Natur’
oder ,Mensch’; d.h. Vergebung, Heil und Erlésung kommen im
Glaubenssystem Film von (einem) anderen Menschen - entweder auf
Grund vorausgegangener existenzieller Neu-Orientierung oder durch
Beendigung der Auflehnung gegen die Macht der Natur.

In einer Zeit, in der viele Menschen grofen Institutionen gegeniiber
misstrauisch sind, in der sie Angst haben, manipuliert und indokfriniert
zu werden, ist die Sehnsucht nach autonomen Entscheidungen, nach
mehr Freiheit angestiegen. Dieser Sehnsucht vermag der Popularfilm

Jm:

13.01.2026, 07:03:26.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SKARICS

entgegenzukommen, indem er ein Glaubenssystem etabliert, das nicht
iiber den manifesten Filminhalt, sondern iiber die Metaebenen des Filmes
transportiert wird.

Die Vorteile des Popularkinos in der Vermittlung subtextueller Bot-
schaften adeln es nicht gleich zur ,besseren Religion“. Doch kénnten
diese Vermittlungsvorteile den verfassten Kirchen und Religionsgemein-
schaften hinreichend zu denken geben. Warum werden kirchlicherseits
immer noch kaum Theologie Studierende mit aktuellem Filmschaffen
konfrontiert oder mit den Darstellungs- und Erzihlmustern populdrer
Filme vertraut gemacht? In ihnen stecken auf vielfach {iberraschende
Weise Hinweise und Anlésse fiir Inspirationen, auch in der Glaubensver-
mittlung neue Wege zu gehen und dabei Themen zu entdecken, wie sie
fiir den Evangelisierungsauftrag der Kirche niitzlich sein kénnten. Denn
oft sind es gerade die Erzdhlungen des Mainstream-Kinos, in denen sich
die Sehnsucht nach Antworten auf letzte Fragen und nach dem Sinn des
Lebens auf originelle und verbliiffend einfache Weise auszudriicken ver-
steht.

136

13.01.2026, 07:03:26. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-2-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

